

(الملكة) (العبرية) (التيُعوويّي) وزارة التعث ليم العسالي ابحام تعذالا شلامنيذ بالمدنيظ لمبنورة

كلية الشربعة

قسمالفقه

# تألبف

المحاضر/ إبراهيم بن محمد السلطان عضو هيئة التدريس بكلية الملك فهد البحرية بالجبيل د. ظاهر بن فخري الظاهر عضو هيئة التدريس بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة

#### المقدمة:

# بِسْم ٱللهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

الحمد لله، وسلام على عباده الذين اصطفى، أما بعد:

فإن الله و الدين، وشرع ما يُقيمه ويحميه، فقال تعالى: (لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ) [الحديد: ٢٥]. ولقد جاء الإسلام دعوة عامة للناس، إلى قيام الساعة، فكانت عنايته بتنظيم قواته ووسائله الدفاعية كبيراً، وكان شرفه العظيم في الالتحاق بتلك القوات.

ولقد سجَّلت العسكرية الإسلامية أكبر إنجازات شهدها العالم؛ نشرت الحق والعدل والخير على أكبر أجزاء العالم، ولا زالت ثمارها الطيبة منذ أكثر من أربعة عشر قرناً، إنه لا يُماثلها عسكرية في العالم، لا فكراً ولا نظاماً، ولا عمراً وتاريخاً، ولا إنجازاً وتجربة، ولا قِلَّة تكاليف.إن الناظر في الإنجازات العسكرية الإسلامية، يقطع يقيناً بأنها لم تكن تجربة عشوائية، ولا ضرباً من الحظ، وأن رجالها قد أُعدوا إعداداً متقدماً، ولكنها تجربة لم يسجلها أبطالها في مذكرات، ولم تسجل عنهم إلا في النَّزر اليسير. إن المتوفر من الدراسات في شؤون العسكرية الإسلامية، إنما هو أحكام الجهاد وتاريخ المغازي والسيّر، لكن العِلم الذي يعد من خلاله القادة والعسكريين ليواجهوا مختلف المواقف الحربية والسلمية ويحققوا كسلفهم النتائج الباهرة، هذا مما يحتاج إلى تخصيص وزيادة اهتمام.

د. ظاهر بن فخري الظاهر كلية الشريعة بالجامعة الإسلامية (المدينة المنورة)

# (١) فضل العلم الشرعي، وآداب طلب العلم:

#### أ. مقدمة:

أُعدُّ هذا الدرس ليتعرف الطالب على فضل العلم الشرعي، وآداب طلب العلم، ويتعرف على الأدلة من الكتاب والسنة المتعلقة بالموضوع.

# ب. الأهداف المؤهلة:

- ١-١ يتعرف الطالب على فضل العلم الشرعي.
  - ١-١ يتعرف الطالب على آداب طلب العلم.
- ١-٢ يتعرف الطالب على الأدلة من الكتاب والسنة المتعلقة بالموضوع.

# ج. موجز الدرس:

#### ١ –المقدمة:

إن هذا الدِّين العظيم الذي بعث الله على به نبيه محمداً على هو الطريق إلى السعادة في الدارين، والحياة الطيبة للفرد وللمجتمع، والعلم هو الوسيلة إلى الدَّعوة إلى الله على وهداية العباد إليه على. ومن هنا أهتمَّ العلماء. رحمهم الله. بتأليف الكتب التي تتكلم عن آداب طلب العلم؛ ليتحلَّى بما الطالب في حياته، فمن أراد الانتفاع بالعلم فعليه طلبه والتمسك بآداب طالب العلم.

#### ٢ –ملخص المواضيع:

- أ خضل العلم الشرعي.
  - ب -آداب طلب العلم.

# أولا: فضل العلم الشرعي:

إن هذا الدِّين العظيم الذي بعث الله ﷺ به نبيه محمداً ﷺ هو الطريق إلى السعادة في الدارين، والحياة الطيبة للفرد وللمجتمع، كما قال تعالى: (مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِّن ذَكُرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طُيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ) [النحل:٩٧]، ولهذا فإن أعظم وأنفع دعوة أن يُعلِّمك الله ﷺ هذا الدِّين ويهديك إليه، وهي الدعوة التي اختارها الله ﷺ لعباده في أعظم سورة في كتابه: (اهدِنَا الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ هي صِرَاطَ الَّذِينَ أَنعَمتَ عَلَيهِمْ غَيرِ المَعْضُوبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالِينَ) [الفاتحة:٧٠].

ولأن العلم هو الوسيلة إلى الدَّعوة إلى الله ﷺ وهداية العباد إليه ﷺ، كما قال عز وجل: (وَمَاكَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَةً) (أي للقتال) (لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي المُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَةً) (أي للقتال) (لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي المُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَةً) (أي للقتال) (لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي اللهِ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةٌ) (أي للقتال) (لِيَتفقَّهُواْ فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

قد اعتبر الرسول على طالب العلم مجاهداً في سبيل الله على فقال: (من خرج في طلب العلم، فهو في سبيل الله حتى يرجع) [رواه الترمذي وحسنه].

وفي [مسند الإمام أحمد] عن قبيصة على قال: أتيت النبي الله فقال: (ما جاء بك)؟، فقلت: كبر سِنِّي ورقً عظمي، وأتيتك لتعلِّمني ما ينفعني الله به، فقال: (يا قبيصة ما مررت بحجر ولا شجر ولا مدر إلا استغفر لك)، وقال الله الله الله الله له به طريقاً إلى الجنة) [رواه مسلم]. حقاً إن الموفَّق من سلك طريق العلم الشرعي، وإن المحروم من الخير من أعرض عن تعلُّمه، يقول الرسول على أرمن يُرد الله به خيراً يُفقِّهه في الدِّين) [متفق عليه].

وإن العلم بالدِّين هو الأحق بالتنافس والتسابق، كما قال رلا حسد إلا في اثنتين؛ رجل آتاه الله مالاً فسلَّطه على هَلَكته في الحق، ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلِّمها) [متفق عليه].

#### ثانيا: آداب طلب العلم:

1) الإخلاص لله و الله العلم، ولرفع الجهل عن نفسه وعن غيره للقيام بشرع الله وقد حذّر الرسول و الدين ونيل ثواب طلب العلم، ولرفع الجهل عن نفسه وعن غيره للقيام بشرع الله وقد حذّر الرسول و الدين ونيل ثواب طلب العلم، ولرفع الجهل عن نفسه وعن غيره القيامة عليهم أول الناس: (رجل تعلّم العِلْم من التعلّم رياءاً وسمعة، فذكر من بين الثلاثة الذين يقضى يوم القيامة عليهم أول الناس: (رجل تعلّم العِلْم وعلّمته وقرأت وعلّمه وقرأ القرآن، فأتى به، فعرّفه نِعَمه فَعَرفها، قال: فما عملت فيها؟، قال: تعلّمت العلم وعلّمته وقرأت فيك القرآن، قال: كذبت، ولكنك تعلّمت ليُقال عالم، وقرأت القرآن ليُقال قارئ، فقد قيل، ثم أُمر به، فسحب على وجهه حتى أُلقِيَ في النار) [رواه مسلم].

٣) توقير واحترام والمُعلِّم الذي يعلم الناس الخير، كيف وقد قال على: (إن الله وملائكته وأهل السموات والأرض حتى النملة في جحرها وحتى الحوت، ليُصلُّون على مُعَلِّمي الناس الخير) [حسنه الترمذي]. وتأمل ما قصه الله على شورة الكهف من خبر موسى العَلِيُّل حين رحل لطلب العلم من الحَضِر العَلِيُّل، فتراه وهو يستأذن الخضر يقول: (هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا) [الكهف:٢٦]، ويقول له: (قَالَ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِي لَكَ أَمْرًا) [الكهف:٢٦].

2) الحرص والصبر على تحصيل العلم باتخاذ الأسباب المعينة على تحصيله، ومنها: الإستعداد البدي والمذهني للدرس والتحضير له، والقرب من المعلّم، وحسن الإنصات والمتابعة له، وتقييد المعلومات بالكتابة، وتكرار القراءة، وتنظيم الوقت، وصحبة المتفوقين، والبعد عن الكسالي والهازلين، وشحذ الهمة بسير العلماء والمحتهدين. فعن عمر شي قال: (كنت أنا وجار لي من الأنصار في بني أمية بن زيد بسير العلماء والمحتهدين. وكنا نتناوب النزول على رسول الله في ينزل يوماً وأنزل يوماً، فإذا نزلت جئته بخبر ذلك اليوم، وإذا نزل فعل مثل ذلك) [رواه البحاري].

وروى [البحاري] قصة عقبة بن الحارث الله الذي سافر من مكة إلى المدينة ليسأل الرسول الله عن زوجته - وقد قيل إن امرأة قد أرضعتهما - فأفتاه الرسول الله بفراقها.

وتأمل في قصة مجيء جبريل الكليلا إلى الرسول في هيئة طالب عِلْم يسأل ويتعلَّم؛ وذلك ليرَى ويسمع ويتعلَّم الحاضرون، حتى سأله عن الإسلام والإيمان والإحسان؛ فجاء في أجمل هيئة ولباس: (شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يُرى عليه أثر السفر)،وقد أحسن الجلسة، وأظهر الحرص والانتباه: (جلس إلى النبي في فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه)، كان يُتابع ولا يُقاطع.

وهذا لا شك من الدروس المفيدة في كيفية طلب العلم، ولهذا قال ولله العلم عد أن خرج جبريل التَلْيَّلِا: (هذا جبريل أتاكم يعلِّمكم دينكم) [رواه مسلم].

# صفحة الواجب ١-١-١

س ( : تحدث عن فضل العلم الشرعي بإيجاز.

س ٢: اذكر دليلاً من الكتاب ودليلاً من السنة على فضل العلم الشرعي.

س٣: عدد آداب طلب العلم.

س 2: اشرح واحداً من آداب طلب العلم، مع ذكر الدليل.

س٥: اذكر ثلاثة آداب للتعلم فعلها جبريل الكيكية مع النبي على في قصته الذكورة هنا.

# (١) أهداف العسكرية الاسلامية، وأخلاق العسكرية الإسلامية:

#### أ. مقدمة:

أُعدَّ هذا الدرس ليتعرف الطالب على أهداف العسكرية الإسلامية السامية التي بها كانت عسكرية حق وخير ورحمة، وكذلك أخلاق العسكرية الإسلامية حتى في معاملة غير المسلمين؛ فإذا سمى الهدف سمى الخُلُق.

# ب. الأهداف المؤهلة:

- ١-١ يتعرف الطالب على أهداف العسكرية الإسلامية.
- ١-١ يتعرف الطالب على أخلاق العسكرية الإسلامية في معاملة الغير.
- ١-٣ يتعرف الطالب على الأدلة من الكتاب والسنة المتعلقة بالموضوع.

# ج. موجز الدرس:

# ١ –المقدمة:

العسكرية الإسلامية؛ نظام وأشخاص ووسائل، شكَّلها الإسلام دين الله ﷺ في الأرض، لأهداف سامية كريمة، مجملها: (لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ) [الأنفال:٨]، ومن هنا كانت أخلاق العسكرية الإسلامية أخلاق سامية كريمة، وآداب عالية، حتى مع مخالفيها وأعدائها.

# ٢ -ملخص المواضيع:

- أ أهداف العسكرية الإسلامية.
- **ب** أخلاق العسكرية الإسلامية.

# أولا: أهداف العسكرية الإسلامية:

1) إقامة ونشر الإسلام دين الحق والخير للبشرية، كما قال الله عز وجل: (الَّذِينَ إِن مَّكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْض أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَن الْمُنكَر) [الحج: ١٤].

وحين دفع الرسول على الراية في غزوة خيبر إلى علي بن أبي طالب على قال له: (انفذ على رِسلك، حتى تنزل بساحتهم، ثم أدعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله، فو الله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حمر النَّعَم) [رواه البخاري].

Y) ردع من يحارب دين الله عَلَى ومن يصد عنه، ويمنع الدعوة إليه بطريق مباشر أو غير مباشر، حتى تكون حُرَّية الناس في اختيار الإسلام كاملة، تمهيداً لعموم الإسلام كل الأرض، كما قال عز وجل: (وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلّه فَإِنِ انتَهَوْاْ فَإِنَّ اللّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ) [الأنفال:٣٩].

٣) السدِّفاع عن السنفس والمال والسوطن والحرمات وتأديب المعتدين، قال الله عز وجل: (أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ اللَّهَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ كَوَّ لِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ [الحج:٣٩-٤]، وقال تعالى: (وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ وَقَّ إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ [الحج:٣٩-٤]، وقال تعالى: (وَإِن نَكَثُواْ أَيْمَانَهُم مِّن بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُواْ أَئِمَّةَ الْكُفْرِ الشورى:٣٩]، وقال تعالى: (وَإِن نَكَثُواْ أَيْمَانَهُم مِّن بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُواْ أَئِمَّةَ الْكُفْرِ إِنْ يَكُثُواْ أَيْمَانَهُمْ وَهَمُّواْ بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُم بَنَهُونَ التَّهُمْ لَا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُّواْ بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُم بَدَوُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ [التوبة:١٢-١٣].

٤) نُصرة الأقليات الإسلامية المظلومة في دينها أو مصالحها، قال تعالى: (وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الطَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ نَصِيرًا) [النساء:٥٧]، وقال تعالى: الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ نَصِيرًا) [النساء:٥٧]، وقال تعالى: (وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُم مِّن وَلاَيَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلاَّ عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقٌ ) [الأنفال:٧٢].

٥) حفظ الاستقامة، والوحدة في المجتمع الإسلامي، بردع المرتدين والعُصاة والبُغاة، قال تعالى: (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ) [التوبة:٧٣]، وقال تعالى: (وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ) [الحرات:٩].

**٦) منع الفساد والظلم في الأرض،** ولو كان واقعاً من مسلم على كافر، فقد حرك الرسول الجيش الحيش إلى قريش وفتح مكة حين اعتدوا على خُزاعة وقتلوا بعض رجالها ظلماً، ولم تكن خزاعة مسلمة آنذاك، وكان بينهم وبين الرسول الشي حِلفاً.

ويقول على عن حلف الفُضول الذي كان في الجاهلية بين قريش وبين بني كنانة لنصرة المظلوم: (لقد شهدت مع عمومتي حلفاً في دار عبدالله بن جدعان، ما أحب أن لي به حُمْر النَّعَم، ولو دُعيت به في الإسلام لأجبت).

فمن حق العسكرية الإسلامية أن تُشارك غيرها لتحقيق العدل والخير في الأرض، كما قال تعالى: (وَلَوْلاَ دَفْعُ اللّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَّفْسَدَتِ الأَرْضُ) [البقرة:٢٥١]، وقال: (إِنَّمَا جَزَاء الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلافٍ أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلافٍ أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلافٍ أَوْ يُضَلَّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلافٍ أَوْ يُضَلَّبُواْ أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ يُصَلِّدُوا أَوْ يُصَالِّدُونَ فِي الأَرْضِ) [المائدة:٣٣].

إن التسلُّط والتَّملُّك والشُّهرة وسائر المقاصد الدنيوية الجردة، لم تكن هدفاً من أهداف العسكرية الإسلامية والجهاد الإسلامي، يقول الله تعالى: (وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِم بَطَرًا وَرِئَاء الإسلامية والجهاد الإسلامي، يقول الله تعالى: (إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ) [الأنفال:٤٤]، وقال تعالى: (إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كُلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا) [الفتح:٢٦]، وقال تعالى: (تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ) [الانفال:٢٧]، ويقول تعالى: (مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفَّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْحَسُونَ هَ تَعلى: (مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفً إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْحَسُونَ هَ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنعُواْ فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ) [هود: ١٥-١٦].

وقال تعالى: (تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ) [القصص: ٨٣]، ويقول الرسول ﷺ: (إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه) [متفق عليه].

وتأمل في هذا الحديث؛ سُئل رسول الله على عن: الرجل يقاتل شجاعة، ويقاتل حَمِيَّة، ويقاتل رِياء، أي ذلك في سبيل الله؟، فقال رسول الله على: (من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله) [متفق عليه].

وقال الناس يُقضى يوم القيامة عليه؛ رجل استشهد، فأتى به، فعرَّفه نِعَمته، فعرفها، قال: فما عملت فيها؟، قال: قاتلت لأن يقال جريء، فما عملت فيها؟، قال: قاتلت لأن يقال جريء، فقد قيل، ثم أُمر به، فسحب على وجهه حتى أُلقى في النار) [رواه مسلم].

وبتلك الأهداف السامية كانت العسكرية الإسلامية عسكرية حق وحير ورحمة، وكانت حروبها عادلة، وليست استعبادية (استعمارية)، ولذا كان التوفيق حليفها، وكان لها القبول في كل مجتمع تحكمه، يقول ربعي بن عامر شيء مندوب الجيش الإسلامي إلى قائد الفرس رُستم: (الله ابتعثنا لنُخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن جَور الأديان إلى عدل الإسلام، فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم إليه، فمن قبِل منا ذلك قبلنا ذلك منه، ورجعنا عنه وتركناه وأرضه يليها دوننا، ومن أبى قاتلناه أبدا حتى نُفضي إلى موعود الله).

#### ثانيا: أخلاق العسكرية الإسلامية:

1) عدم الإكراه لأحد على اعتناق الإسلام، والتزام أحسن الطُّرُق في الدعوة إليه، كما قال تعالى: (ادْعُ الله سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ) [النَّحل:١٢٥]، وقال تعالى: (لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ) [البقرة:٢٦٥].

ولهذا وضع الإسلام نظام الذِّمَّة، فأبقى على أهل الكفر بين المسلمين، ونبذ الإسلام النفاق؛ لأنه لا يقبل إلا إسلاماً عن اقتناع.

Y) عدم قتال من لم تبلغه دعوة الإسلام، وعدم قتال المسالمين للدعوة وللمسلمين؛ فلا يُقتل الأطفال والنساء ولا الشيوخ ما داموا مسالمين، قال تعالى: (وَمَا كُنّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً) الإسراء: ١٥]، وقال تعالى: (فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَأَلْقَوْاْ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ الإسراء: ١٥]، وقي [الصحيحين]: (أن امرأة وُجِدت في بعض مغازي النبي على مقتولة، فأنكر رسول الله على امرأة قتيل فقال: (ما كانت هذه لتقاتل) [حديث حسن رواه أحد وأبو داود].

"ك) عرض الجزية العادلة على الكفار المحاربين بحيث يدفعها القادرون منهم ، فيكف عنهم المسلمون، فعن بريده في قال: (كان رسول الله في إذا أمّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته بتقوى الله عز وجل، ومن معه من المسلمين خيراً)، إلى أن قال في: (وإذا لقيت عدوك من المشركين، فأدعهم إلى ثلاث خصال، فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ،ثم ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فأقبل منهم وكف عنهم، ثم ادعهم إلى التّحول من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتحولوا منها، فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء، إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتلهم) [رواه مسلم].

والجزية أقل من الزكاة التي تؤخذ من المسلم، يُراعى فيها حال الكافر، ولا تؤخذ من الفقير، وهي مقابل تحمُّل المسلمين عنهم الحماية والدفاع، فلوا استعان بهم المسلمون سقطت عنهم، ولو عجز المسلمون عن حمايتهم ردوها عليهم كما فعل أبو عبيدة على مع أهل حمص.

٤) عدم مؤاخذة العدو بماضيه ومظالمه للمسلمين مهما كانت إذا أسلم وتاب، قال تعالى: (فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتَوُاْ الزَّكَاةَ فَحَلُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ) [التوبة:٥]، وقد أنكر الرسول على أسامة المشرك بعد أن استسلم وأعلن الشَّهادة.

•) عند القتال ينهى الإسلام عن الوحشية والإفساد؛ فنهى عن القتل بالتحريق، وعن التّمثيل بالمقتول، وعن التدمير للأشجار والدواب والمنازل ونحوها من المنافع، ثما لا علاقة له مباشرة بالحرب، يقول الرسول في: (إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القِتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة) [رواه مسلم]، وعن بريده في قال: كان النبي في إذا أمر أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيراً، ثم قال في: (اغزوا بسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلُّوا، ولا تغلُّروا، ولا تقتلوا وليدا) [رواه مسلم]، وعن عبدالله بن زيد في قال: (نمى النبي في عن النهي والمثِلة) [رواه البحاري]، ورجع في عن أمْره بتحريق بعض الكفار وقال: (إن النار لا يُعذِّب بها إلا الله) [رواه البحاري].

وروى [مالك في الموطأ] وصية أبي بكر في ليزيد بن أبي سفيان في وقوله: (إنك ستجد قوماً زعموا أهم حبسوا أنفسهم لله... وأبي موصيك بعشر: لا تقتلنَّ امرأة، ولا صبياً، ولا كبيراً هرِماً، ولا تقطعنَّ شجراً مُثمراً، ولا تُحرِّبنَّ عامراً، ولا تعقِرَنَّ شاة، ولا بعيراً إلا لمأكلته، ولا تحرق نخلاً، ولا تُعرقنَّه، ولا تغلل، ولا تجبن).

ومثل ذلك وصيته على الجيش المبعوث إلى الشام.

7) الإحسان إلى الأسير، وحواز إطلاقه بفداء، أو المنُّ عليه بإطلاقه بلا فداء، قال تعالى: (وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاء وَلَا شُكُورًا) الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ ) [الإنسان: ٩-٩]، فقدَّموا الأسير على أنفسهم رغم الحاجة ولم يمتنوا عليه بذلك، لكن جعلوها فرصة لترغيبه في الإسلام فقالوا: (إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ) [الإنسان: ٩]، وفي [الصحيحين] أن الرسول على من على غامة بن أثال، وقال على: (استوصوا بالأسارى حيراً)، يقول أبو عزيز بن عمير أحو مصعب – وقد أسره بعض المسلمين ببدر –: (فكانوا إذا قدَّموا طعاماً خصُوني بالخبز وأكلوا التَّمر، لوصية رسول الله على أسره بعض المسلمين على منهم كسرة إلا نفحني بها، فاستحيي فأردها على أحدهم، فيردها عليَّ ما يمسها).

٧) عدم قتل أو حبس رُسُل العدو، بل يُمكنون من أداء رسالتهم، روى [الإمام أحمد وأبو داود] عن نُعيم بن مسعود على قال: (سمعت رسول الله على يقول لرسولي مسيلمة حين قرأ كتابه: ما تقولان أنتما؟، قالا: نقول ما قال: أما والله لولا أن الرسل لا تقتل لضربت أعناقكما) وروى [الإمام أحمد وأبو داود بسند صحيح]: أن قريشاً أوفدت أبا رافع إلى النبي على فوقع الإيمان في قلبه، فقال: لا أرجع إليهم، وأبقى معكم مسلماً، فقال له رسول الله على: (إني لا أخيس بالعهد، ولا أحبس البرد، فارجع إليهم آمنا، فإن وجدت بعد ذلك في قلبك ما فيه الآن فارجع إلينا).

٨) مشروعية إجارة المسلم لأحد الكفار الأعداء ، قال تعالى: (وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْلَمُونَ) [التوبة:٦]، وعن أم هانئ بنت أبي طالب على قالت: قلت يا رسول الله زعم ابن أمي - تعني علي بن أبي طالب - أنه قاتل رجلاً قد أجرته؟، قال على: (قد أجرنا من أجرت يا أم هانئ) [رواه البخاري]، وقال على: (فِمَّة المسلمين واحدة، يسعى بما أدناهم) [رواه البخاري].

بل إن الإسلام راعى العهد ولو على حساب بعض المسلمين، قال تعالى: (وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا إِن الإسلام راعى العهد ولو على حساب بعض المسلمين، قال تعالى: (وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلاَّ عَلَى قَوْمٍ مَن وَلاَيَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلاَّ عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقٌ) [الأنفال:٧٦].

ومعلوم مصالحة الرسول المسلمول المسلمون حين تؤذيه قريش و الحديبية، وما تضمنه ذلك الصلح من ردِّ من يُسلم منهم إليهم، ثم لا ينصره المسلمون حين تؤذيه قريش في دينه. وقد التزم الرسول والمسلمون عندا العهد حتى نقضته قريش.

وفي غزوة (الأبواء) وادَعَ الرسول على محشي بن عمرو الضمري ولم يكن مسلماً، وصالح يهود خيبر بعد أن فتحها على إصلاح نخيلها بشطر الثمرة إلى المدة التي يرغبها المسلمون.

• 1) جواز الاستعانة بالكفار، والتحالف معهم إذا اقتضت المصلحة ذلك، فقد دخل الرسول في في جوار المطعم بن عدي وكان مشركاً وذلك حين صدته قريش عن دخول مكة بعد رجوعه من الطائف قبل الهجرة، وقد استأجر الرسول في عبدالله بن أريقط - وهو مشرك - دليلاً له في الهجرة التي هي أخطر خطة عسكرية قام بما رسول الله في كما استعار في الأدرُع في غزوة حُنين من صفوان بن أمية قبل أن يسلم.

ونص على عهد الذّمة الذي بينه وبين يهود المدينة على المناصرة فيما بينهم وبين المسلمين، فقد جاء في وثيقة المعاهدة تلك: (وإنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة، غير مظلومين ولا مُتناصر عليه... وإن على اليهود نفقتهم، وعلى المسلمين نفقتهم، وأن بينهم النّصر على من حارب أهل هذه الصحيفة، وإن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم، وإنه لا يأثم امرؤ بحليفه، وأن النصر للمظلوم، وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين).

وقد حالف الرسول على خُزاعة ولم تكن مسلمة، وحين اعتدت عليها قريش اعتبر ذلك نقضاً لصلح الحديبية الذي بينه وبين قريش، ولذا جهّز الجيش إلى مكة ففتحها.

وأحبر الرسول على المنكر عن تحالف المسلمين مع النصارى آخر الزمان وقتالهم مجتمعين ضد عدو مشترك، فقال: (ستصالحون الروم صلحاً آمناً، فتغزون أنتم وهم عدوا من ورائكم، فتنصرون وتغنمون وتسلمون.) [رواه أحمد وأبو داود بسند صحيح].

و [للبحاري] عن عوف بن مالك رضي مرفوعاً: (ثم هُدنة تكون بينكم وبين بني الأصفر، فيغدرون، فيأتونكم في ثمانين غاية، تحت كل غاية أثنا عشر ألفاً).

11) العدل مع الأعداء، والإحسان والشكر لمن يستحقه ولو كان كافراً، يقول عز وحل: (وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى) [المائدة:٨]، وقال تعالى: (وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبِّ الْمُعْتَدِينَ) [البقرة: ٩٠]، وقال تعالى: (لَا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ اللّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُونَكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ يَنْهَاكُمُ اللّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ) [المتحنة: ٨]، وقد هادَى الرسول على المقوقس النصراني حاكم مصر وقبِل هَداياه.

وتأمل كيف شكر الطائف، وقد مات المطعم بن عدي معروفه حين دخل في جواره بعد رجوعه من الطائف، وقد مات المطعم قبل غزوة بدر مشركا، ورفض الرسول المطعم أسرى بدر إلا بفدية ولم يقبل فيهم شفاعة، ولكنه قال: (لو كان المطعم بن عدي حيَّاً، ثم سألني هؤلاء النَّتني لتركتهم له) [رواه البحاري].

وفي كتاب الخراج لأبي يوسف: (أن أهل حمص بعد أن فتحها المسلمون بدا لقادة المسلمين الجلاء عنها ليجتمعوا لقتال الروم، فأمر أبو عبيدة في أمراءه أن يردُّوا على أهل حمص ما كانوا أخذوه من الجزية، فردوه، وقالوا لأهل البلاد: إنما رددنا عليكم أموالكم لأنه قد بلغنا ما جُمع لنا من الجموع، وإنكم قد اشترطتم أن نمنعكم، وإنا لا نقدر على ذلك الآن، وقد رددنا ما أخذنا منكم، ونحن لكم على الشرط وما كان بيننا وبينكم إن نصرنا الله عليهم، فقال أهل هذه البلاد: ردَّكم الله علينا، ونصركم عليهم، فلو كانوا هم لم يردوا علينا شيئا وأخذوا كل شيء، لؤلايتكم وعدلكم أحب إلينا مما كنا فيه من الظلم والغشم) أه.

وحين أراد المنصور بن أبي عامر شِراء أوقاف على كنائس لأهل الذمة منعه فقهاء (قرطبة). وحين غدر الإفرنج بمدينة (الإسكندرية) آخر محرم سنة (٧٦٧هـ) وعاثوا في أهلها فساداً كعادتهم، أراد السلطان أخذ الربع من أموال النصارى بالشام وغيرها لعمارة الإسكندرية ولغزو الإفرنج، فأفتى الإمام ابن كثير - رحمه الله - بأن هذا لا يجوز، وقال وهو يرد على نائب السلطة: (هذا مما لا يسوغ شرعاً،

ولا يجوز لأحد أن يفتي بهذا، ومتى كانوا باقين على الذمة يؤدون إلينا الجزية ملتزمين بالذِّلة والصَّغَار، وأحكام الملة قائمة، لا يجوز أن يؤخذ منهم الدرهم الواحد الفرد فوق ما يبذلونه من الجزية).

وذكر صاحب كتاب الخراج: أن خالداً على أعلن في كتابه إلى أهل (الحِيرة) بالعراق حين فتحها تأميناً احتماعياً ضد الشيخوخة والمرض والفقر، فقال فيه: (وجعلت لهم: أيما شيخ ضعف عن العمل

أو أصابته آفة من الآفات أو كان غنياً فافتقر وصار أهل دينه يتصدقون عليه، طرحت جزيته، وعِيل من بيت مال المسلمين وعياله ما أقام بدار الهجرة ودار الإسلام).

يقول المارشال البريطاني (مونتجومري) في كتابه الحرب عبر التاريخ عن إنسانية المحاربين المسلمين: (كانوا يُستقبلون في أي مكان يصلون إليه كمحررين للشعوب من العبودية، وذلك لما اتسموا به من تسامح وإنسانية وحضارة، وقد أدى هذا إلى اعتناق معظم الشعوب التي انتصر عليها العرب الدين الإسلامي)، ويقول جوستاف لوبون: (والحق أن الأمم لم تعرف فاتحين رحماء متسامحين مثل العرب).

إذا علم هذا، فتأمل أخلاق العسكرية غير الإسلامية من خلال فكرهم وعقيدتهم، ومن خلال واقعهم، لترى حقيقة قول الله تعالى: (لا يَرْقُبُواْ فِيكُمْ إِلاَّ وَلاَ ذِمَّةً) [التوبة: ٨]، وقوله تعالى: (قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِّيِّنَ سَبِيلٌ) [آل عمران: ٧٥].

فالتوراة التي تؤمن بما اليهود والنصارى جميعاً مليئة بالتحريض لهم على التدمير والإفساد والإكراه للناس ونقض العهود والظلم؛ ففي سفر العدد (إصحاح ٣١) من التوراة: (وأحرقوا جميع مدنهم بمساكنهم وجميع حصونهم بالنار) يعني فعل بني إسرائيل بالفلسطينيين، وفيه أيضاً (إصحاح ٢٣): (هو ذا شعبٌ يقوم كلبُوة، ويرتفع كأسد، لا ينام حتى يأكل فريسة، ويشرب دم قتلى) يعنون الشعب الإسرائيلي، وفيه أيضاً (إصحاح ١٤): (يغفر الذنب والسيئة، لكنه لا يُبرئ، بل يجعل ذنب الآباء على الأبناء إلى الجيل الثالث والرابع).

وفي إنجيل متى (إصحاح ٢٣) يقول المسيح التَّكُلُّ لليهود: (فأنتم تشهدون على أنفسكم أنكم أبناء قتلة الأنبياء، فاملؤا أنتم مِكيال آبائكم، أيها الحيات أولاد الأفاعي، كيف تحربون من دينونة جهنم).

ومن جرائمهم البشعة والتي سجَّلها القرآن الكريم مذبحة (الأحدود)، وهي معلومة في تاريخهم على يد ذي نواس اليهودي سنة (٥٢٤)م.

ويوم أن احتل النصارى بلاد (الأندلس) عاثوا في المسلمين قتلاً واغتصاباً، وأقاموا لذلك محاكم التفتيش ومناصب التعذيب، وحول (بيت المقدس) كانت حملات الصليبيين تسجّل أبشع مظاهر القتل والتدمير، والـتي حددها الاحتلال الصهيوني في (فلسطين) و (لبنان)، وفعل مثلها النصارى في (البوسنة) و (الهرسك) وفي (كوسوفا). ولم يكن الهندوس والشيوعيون بأقل بشاعة من اليهود والنصارى.

#### صفحة الواجب ١-٢-١

س 1: عدد أهداف العسكرية الإسلامية؟.

س٧: من أهداف العسكرية الإسلامية (منع الفساد والظلم في الأرض) تحدث عن ذلك.

**س**٣: اشرح هدفين من أهداف العسكرية الإسلامية، مع ذكر الدليل.

سع: عدد (خمسة) من أخلاق العسكرية الإسلامية بإيجاز.

سo: من أخلاق العسكرية الإسلامية عدم الإكراه لأحد على اعتناق الإسلام، تحدث عن ذلك مع ذكر الدليل.

س ٦: استأجر النبي رجلاً كافراً يدله طريق الهجرة، فمن هو؟.

س٧: من هو الملك النصراني الذي أهدى له النبي على وقبل هداياه؟.

س٨: للعسكرية عند بني إسرائيل صور مظلمة، تحدث عنها بإيجاز.

# (١) إعداد القوة:

# أ. مقدمة:

أعدَّ هذا الدرس ليتعرف الطالب على وجوب إعداد القوة وفوائد إعداد القوة ومطالب إعداد القوة من خلال الآية الكريمة [الأنفال: ٦٠].

# ب. الأهداف المؤهلة:

١-١ يتعرف الطالب على وجوب إعداد القوة.

٢-١ يتعرف الطالب على فوائد إعداد القوة.

١-٣ يتعرف الطالب على مطالب إعداد القوة.

# ج. <u>موجز الدرس</u> ١ –المقدمة:

أمر الله رضي الله عنه الله العسكري المبكِّر، بكل ما يستطيعه المسلم، وفي جميع جوانب القوة وعناصرها المعنوية والمادية، وبخاصة الوسائل والمراكب القتالية المتميزة في كل زمان بحسبه.

# ٢ -ملخص المواضيع:

أ- وجوب إعداد القوة.

ب- فوائد إعداد القوة.

ج- مطالب إعداد القوة.

# أولا: وجوب إعداد القُوَّة:

يقول الله عز وحل: (وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوَ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ) [الأنفال: ٦٠].

ففي هذه الآية أمر الله على الإعداد العسكري المبكّر، بكل ما يستطيعه المسلم، وفي جميع جوانب القوة وعناصرها المعنوية والمادية، وبخاصة الوسائل والمراكب القتالية المتميزة في كل زمان بحسبه.

ثم ذكر رضي فائد وأهداف إعداد القوة، ثم حثَّ على الإنفاق لنصرة الإسلام.

وأخبر بأن الإنفاق عمل محفوظ عند الله و الله الأجر لصاحبه لا ينقص منه شيء.فشملت الآية الأمر بإعداد القوة، ومطالب الإعداد من مراكب وأموال، وفوائده من ردع أعداء الدين الظاهرين والباطنين.

وقد عاب الله على المتخلّفين عن غزوة تبوك عدم إعدادهم للجهاد، وجعله شاهداً على نيتهم التّخلف، فقال تعالى: (وَلَوْ أَرَادُواْ الْخُرُوجَ لِأَعَدُّواْ لَهُ عُدَّةً) [التوبة:٤٦].

إن شعور الأعداء بقوة المسلمين أمر وقائي هام، ولذا أمر الله و المؤمنين في حق الكفار المعادين فقال تعالى: (وَلِيَجِدُواْ فِيكُمْ غِلْظَةً) [التوبة:١٢٣].

ومدح أصحاب رسول الله على بالشّدّة في حق الكفار فقال تعالى: (مُّحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ) [الحُمُرات:٢٩]، وعن ابن عباس في قال في قصة عمرة القضاء في السنة السابعة للهجرة: (قدِم رسول الله في وأصحابه في، فقال المشركون: إنه يقدُم عليكم قوم قد أوهنتهم حُمَّى يثرب، فأمرهم النبي في أن يرْمُلوا الأشواط الثلاثة) [متفق عليه]، وفي رواية قال في: (رحِم الله رحلاً أراهم من نفسه جَلَداً).

# ثانيا: فوائد إعدَاد القُوَّة:

1) إخافة وإرهاب أعداء الله على المحاربين للإسلام، حتى لا يطعنون في الإسلام ولا يحاربون الدعوة اليه، هيبة للقوة التي تمثله.

٢) إرهاب ذوي المطامع المادية في المسلمين وديارهم، وإحداث الهزيمة النفسية لدى العدو، ورد أي عدوان طارئ على المسلمين.

٣) إرهاب وإسكات العدو الباطن وضعاف النفوس المندسين بين المسلمين؛ فلا يخذلون المسلمين، ولا ينالون منهم، أو على الأقل يبقون في الخفاء غير مبارزين بالعداوة، هيبة للقوة الإسلامية.

غ) إغاظة الكفار أعداء الله عَلَا حين يرون القوة الإسلامية ظاهرة، وهذا أدبى عقوباتهم الدنيوية التي يريدها الله عَلَى، ولهذا لما مدح الله عَلَى الصحابة في بالشدة والقوة التآزر، قال تعالى: (لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ) [الفتح: ٢٩].

•) تحصيل الصدَاقات والأنصار حتى من صفوف الأعداء، لحرصهم على كسب مودَّة القوة الإسلامية والأمن منها.

**٦) جذب الناس وترغيبهم** في دخول الإسلام، فمن المعروف تقليد الضعيف للقوي والمغلوب للغالب وإعجابه بفكره وعاداته، وربما ترك بعض الناس الشيء الحسن لاحتقارهم لأتباعه، كما في قول قوم نوح التَّكِينُ (قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ) [الشُّعراء:١١١].

# ثالثا: مطالب إعداد القُوَّة:

Y) الإخاء الإسلامي الصادق، وتطهير نفوس المسلمين وعلاقاتهم من الخلافات والعداوات، فإن ذلك طريق القوة وحقيقتها. وإن أهون مجتمع على العدو المجتمع المتنازع، فيضرب بعضهم ببعض وربما كسب ولاء بعضهم له، يقول الله تعالى: (وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ) [الأنفال: ٤٦]، وقال تعالى: (وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ) [آل عمران: ١٠٣].

٣) محبة الجهاد في سبيل الله والله و

ومما يدل على أن الجهاد أفضل العبادات، قول الله تعالى: (أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللّهِ لاَ يَسْتَوُونَ عِندَ اللّهِ) [التوبة:١٩].

ويقول الرسول على (رباط يوم وليلة خير من صيام شهر وقيامه، وإن مات فيه جَرى عليه عمله الذي كان يعمل، وأُجرِى عليه رزقه، وأمِن الفتّان) [رواه مسلم]، وحين سأله بعض الصحابة في قائلاً: يا رسول الله ما يعدل الجهاد في سبيل الله عز وجل؟، قال في (لا تستطيعونه)، فأعادوا عليه مرتين أو ثلاثاً، كل ذلك يقول: (لا تستطيعونه)، ثم قال: (مثل الجاهد في سبيل الله، كمثل الصائم القانت بآيات الله، لا يفتر من صلاة ولا صيام، حتى يرجع المجاهد في سبيل الله) [رواه البحاري ومسلم].

2) التعليم والتدريب العسكري المتميز، وما يتطلبه ذلك من متخصصين ومرافق ووسائل، روى عتبة بن عامر على قال: سمعت رسول الله على وهو على المنبر يقول: (وَأَعِدُّواْ لَمُهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ؛ ألا إن القوَّة الرَّمي) [رواه مسلم]، وقال على: (ارموا بني إسماعيل، فإن أباكم كان رامياً) [رواه البحاري]، وحتى قال على: (من علم الرمي ثم تركه فليس منا – أو – فقد عصى). والرَّمي يعم كافة وسائل القذف لتدمير الأهداف العسكرية؛ من البر أو البحر أو الجو.

إن هذا الإعداد هدف يُراعَى حتى في الأنشطة الرياضية، يقول الرسول في: (ستفتح عليكم أرضون، ويكفيكم الله، فلا يعجز أحدكم أن يلهو بأسهمه) [رواه مسلم]، والرسول في قد أجَرَى المصارعات، والمسابقات على الأقدام وعلى الخيل وعلى الإبل، وكان أبو بكر في وعمر في يخشيان على الجند من التّنعم، وكان عمر في يوجّه القادة إلى تعويد الجند على المشي بلا نعل- أحياناً- فكتب إلى نائبه في الشام: (انظر من قبلك من الجنود، فلينتعلوا وليحتفوا).

و) الأسلحة والمعدات والوسائل المتفوقة وما يتبعها من المراكب و التحصينات والمرافق والمصانع والأنظمة والخطط المطلوبة للقطاع العسكري، وقد أشار إلى ذلك القرآن الكريم بذكر بعضه مما تتطلبه الحياة العسكرية في وقت التنزيل: (وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ) [الأنفال: ٦٠]، كما ذكر الله في إنزال الحديد لتوفير وسائل الحرب لنصرة الدين، فقال عز وجل: (وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّه قَوِيٌّ عَزِيزٌ) [الحديد: ٢٥]، وقال رسول الله في: (من احتبس فرسا في سبيل الله، إيماناً بالله وتصديقاً بوعده، فإن شِبعه ورَيَّه وروثَه وبوله في ميزانه يوم القيامة) [رواه البخاري].

٦) الاكتفاء الذاتى والاستقلالية في جميع الجوانب، حتى تكتمل القوة الإسلامية ولا تكون ، مكشوفة خاضعة لغيرها؛ انظر كيف أن الرسول على حين قدم المدينة فوجد بئرها (رومة) في أيدي اليهود، حث الصحابة ﷺ على شرائها وقال: (من يشتري بئر رومة وله الجنة)، فاشتراها عثمان بن عفان ﷺ، فجعلها صدقة للمسلمين [البحاري].

هذا ويجب أن لا يقف الإعداد عند حدِّ معيَّن: (مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ) [الأنفال: ٦٠]؛ لأن الاستطاعة متطورة، وكل اكتشاف ومعلوم يهيئ لما بعده، فالإعداد يجب أن لا ينتهي ولا يفتر، وخطط الطوارئ العسكرية لابد أن تُراجع دورياً وتحدد.

ومن أحسن أمثلة إعداد القوة: حادثة الهجرة النبوية، التي هي أهم وأخطر حدث عسكري أقدم عليه الرسول على فنجح فيه وكان له ما بعده من النجاح، لقد هيًّا الرسول على المدينة للهجرة إليها؛ فنشر فيها الإسلام عن طريق وفود الحج من أهلها، وعن طريق الداعية - الموفق - مصعب بن عمير على الإسلام حرَّك إليها وفود المهاجرين من أصحابه ، وبايع أهلها على النصرة إن هاجر إليهم، وقبل أن يهاجر، اختار الرفيق، وأخذ في إعداد الرَّواحل، ووضع خطة الرحلة ووفر كافة متطلباتها.

لابتين. فهاجر من هاجر قِبل المدينة، ورجع عامة من كان هاجر بأرض الحبشة إلى المدينة، وتجهَّز أبو بكر على قِبل المدينة، فقال له رسول الله على: على رسلك فإني أرجو أن يُؤذن لي، فقال أبو بكر على: وهل ترجو ذلك بأبي أنت؟، قال على: نعم، فحبس أبو بكر على نفسه على رسول الله على ليصحبه، وعلف راحلتين كانتا عنده ورق السمر أربعة أشهر)، ثم ذكرت عائشة على تجهيزهم لتلك الرحلة، ومكثهم في غار ثور ثلاث ليال يبيت عندهما عبدالله بن أبي بكر ره ينقل لهما أخبار قريش في النهار، ويرعى عليهما عامر بن فهيرة رضي مولى أبي بكر رضي منحة من غنم فيشربان منها ليلتهما، وكان الرسول بعد ثلاث ليال. إنك لا ترى العشوائية ولا المصادفة في شيء من هذه الهجرة، وهذا التحرك العسكري الهام. إن تحديد مكان الهجرة كان تحديداً محكماً، والذهاب إلى الغار كان عن احتيار دقيق لا مصادفة - فهو عكس اتحاه المدينة، وفي أعلى الجبل، عسر المرقى-، وكذلك كان إعداد متطلبات الهجرة؛ كالرفيق، والراحلة، والزاد، والدليل، والخادم أو مسؤول التموين، ومسئول الاستخبارات.

# صفحة الواجب ١-٣-١

س ( : اذكر الدليل من القرآن الكريم على وجوب إعداد القوة.

س ٢: عدد ثلاث فوائد لإعداد القوة.

س٣: عدد أربعة مطالب لإعداد القوة.

سع: من أحسن أمثلة إعداد القوة حادثة الهجرة النبوية، تكلم عن ذلك.

س : من مطالب إعداد القوة: (تحقيق الاكتفاء الذاتي والاستقلالية)، تحدث باحتصار.

# (۱) أسباب النصر: أ. مقدمة:

أُعدَّ هذا الدرس ليتعرف الطالب على أهمية الأخذ بأسباب النصر، ويتعرف على أسباب النصر الدينية والدنيوية.

# ب. الأهداف المؤهلة:

١-١ يتعرف الطالب على أهمية الأخذ بأسباب النصر.

١-١ يتعرف الطالب على أسباب النصر الدينية.

١-١ يتعرف الطالب على أسباب النصر الدنيوية .

# ج. <u>موجز الدرس</u> ۱ – المقدمة:

قرر رب العالمين سُنَّة الأسباب، فلا تتبدل ولا تتحول، فلا يتحقق أي أمر ألا بواسطة عمل معين، فتبذل الأسباب ثم تأتي النتائج، ولا بد للمسلمين من بذل الأسباب التي تؤهلهم ليتحقق النصر بإذن 

# ٢ - ملخص المواضيع:

أ - أهمية الأسباب للنصر.

ب أسباب النصر الدينية.

ج- أسباب النصر الدنيوية.

# أسباب النصر:

# أهمية الأسباب للنَّصر:

إن الله ﷺ جعل نظام الكون كله وفق سنن ثابتة: (فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ السنن هي نظام الأسباب، أي أن يتحقق الشيء بواسطة عمل معين، ولهذا أرسل الله ﷺ الرُّسل، وأنزل الكتب، وشرع الجهاد، وأمر بالتَّعلم وبالكسب وبالعلاج والوقاية، ولو شاء الله ﷺ لتحققت النتائج بدون تلك الأسباب: (لَّوْ يَشَاء اللّهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيعًا) [الرعد: ٣١]، ولكنها سنة الأسباب التي قررها رب العالمين، فلا تتبدل ولا تتحول.

حتى إن الله على راعى نظام الأسباب في المعجزات والكرامات؛ فلم يَشق البحر لموسى الطّيَّلِيّ إلا حين ضرب موسى البحر بعصاه، ولم يُسقط الرطب لمريم الطّيِّلِيّ إلا بهزّها جذع النخلة، وحتى إن الله على حين أنزل الملائكة الطّيّل بعدد حيش المشركين - نصراً للمسلمين ببدر - لم يجعلهم يقاتلون بقدرتهم الملائكية، وإلا لكان طرف جناح جبريل الطّيّل كافياً أن يقضي على جيش الكفر. إنه نظام الأسباب، وإلا لما احتاج الأمر إلى ملائكة ولا غيرهم: (وَلَوْ يَشَاء اللّهُ لَانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيّبلُو بَعْضَكُم بِبَعْضِ) [ممد:٤].

إن المسلمين السلف انتصروا وفق نظام الأسباب، ولن ينتصر المسلمون اليوم إلا وفق نظام الأسباب. وهذه الأسباب لم تختلف في الحاضر عنها في الماضي من حيث الحقيقة، وإن اختلفت اختلاف تنوع ووسائل.

# ويمكن تقسيم أسباب النصر إلى قسمين:

أولا: الأسباب الدينية؛ كالإيمان والدعاء ،وهذه خاصة للمسلمين.

ثانيا: الأسباب الدنيوية؛ كالأسلحة والخطط الجيدة وهذه عامة يشترك فيها البشر.

# أولا: أسباب النَّصر الدينية:

# ١) تقوى الله ﷺ:

ولهذا حذَّر الله على من المعاصي وبخاصة الرِّبا في سورة آل عمران أثناء حديثه عن غزوة (أحد) وما أصاب المسلمون فيها من بلاء.

كفرة الجوس: (فَجَاسُواْ خِلاَلَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولاً) [الإسراء:٥]، واسألوا الله ﷺ العون على أنفسكم، كما تسألونه النَّصر على عدوكم) أه.

ومصداق هذه الوصية: حادثة غزوة (أحد)، وما أصاب الرسول هي، وما أصاب المسلمين فيها من جراح وقتل وبلاء، حين خالف بعض الرُّماة أمر الرسول في أن لا يغادروا مواقعهم. فبمعصية من أفراد قليلين جداً سلط الله على جيش العدو المشرك عليهم جميعاً، حتى تعلم الأمة شؤم المعصية، وسجل الله في ذلك فقال: (وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللّهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّن بَعْدِ مَا أَرَاكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْ هُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْ هُرِيدُ الآخِرة ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرة ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْ هُرِيدُ الْآخِرة ثُمَّ عَنَاكُمْ ) [آل عمران:١٥٦].

إن عظمة الله ﷺ وتقواه حين تخف في قلوب الجند المسلمين، يعاقبهم الله ﷺ بعقوبتين؛ يَنزع مهابتهم من قلوب أعدائهم، ويُلقي في قلوبهم الجُبن، فيفقدون النَّصر والعزَّ – ولو كان جمعهم كبيراً – يقول الرسول ﷺ: (يُوشك أنْ تَدَاعى عليكم الأمم من كل أُفق، كما تداعى الأكلة إلى قصعتها، قالوا: يا رسول الله أمِن قِلَة بنا يومئذ؟، قال: أنتم كثير، ولكنكم غُثَاء كغُثَاء السيل، ينزع المهابة من قلوب عدوكم، ويجعل في قلوبكم الوهن، قالوا: وما الوهن؟، قال: حب الحياة وكراهية الموت) [رواه أحمد وأبو داود].

# ٢) إخلاص الجهاد لله على وقصد إعلاء كلمته:

فإنما المقاتل الموعود بالنصر من الله و المقاتل في سبيله، المناصر له، قال تعالى: (إِن تَنصُرُوا اللّه وَاللّذِينَ كَفَرُواْ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبّتْ أَقْدَامَكُمْ) [عمد:٧]، وقال تعالى: (الّذِينَ آمَنُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالّذِينَ كَفَرُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطّاغُوتِ فَقَاتِلُواْ أَوْلِيَاء الشّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا) [النساء:٧٦]، ويقاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطّاغُوتِ فَقَاتِلُواْ أَوْلِيَاء الشّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا) [النساء:٧٦]، ويقول الرسول عَلَيُّ: (تضمَّن الله لمن خرج في سبيله؛ لا يُخرجه إلا جهاد في سبيلي وإيمان بي وتصديق برُسلي، فهو ضامن عليَّ أن أدخله الجنة أو أرجعه إلى منزله الذي خرج منه بما نال من أجر أو غنيمة) [رواه البخاري ومسلم].

إن الغنيمة والسبي من الأمور المباحة في الإسلام ولكنها مطلوبة لإعلاء دين الله على كما فعل الرسول والعنيمة والسبي من الأمور المباحة في الإسلام ولكنها مطلوبة لإعلاء دين الله والحل المغنم أو لأجل الوطن بغير قصد نصرة دين الله وإعلاء كلمته فليس ذلك من الجهاد في سبيل الله.

فقد سُئل رسول الله ﷺ عن الرجل يُقاتل شجاعة، ويُقاتل حميَّة، ويُقاتل رِياءً، أي ذلك في سبيل الله؟، فقال ﷺ: (من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله) [متفق عليه].

وقد ذكر الله على من أسباب هزيمة المسلمين بـ (أحد) إرادة الدنيا، وهي التي أوقعت بعض الرماة في المعصية، فقال تعالى: (مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الاَّخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ) [آل عمران:١٥٢]،وقد وقع مثل ذلك أول الغزوة في (حُنين).

# ٣) التوكل على الله ﷺ:

فيَعتقد أنه لن يصيبه إلا ما كتب الله في له، وأن النصر من الله في وأنه لا حول ولا قوة إلا بالله في ولا يَرى نفسه غنياً عن الله في مهما توفر لديه من قوة، ويعتقد أنه لا يقف أمام قوة الله في أي قوة أخرى. وهذا المعنى معلوم أثره نصاً وواقعاً، يقول الله عز وجل: (وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ) [الطلاق: ٢]، ويذكر الله في موقف الرسول في وأصحابه من مشركي قريش عقب غزوة (أحد)، فيذكر توكلهم عليه وأثر ذلك، فيقول تعالى: (الذين استجابوا لله والرسول من بعد ما أصابهم القرح للذين أحسنوا منهم واتقوا أجر عظيم الذين قال لهم الناس أن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل ف فانقلبوا بنعمة من الله وفض ل لم يمسسهم شوة واتبعوا رضوان الله والله وا

ولتدرك خطر هذا المبدأ، انظر ما حدث للمسلمين في غزوة (حُنين)، حين أعجبوا بكثرتهم، فلم تُغن عنهم شيئاً، وسلَّط الله على عليهم العدو الكافر، فلم يثبت منهم إلا أفراد يُعدون على الأصابع، وكاد أن يُقضى عليهم لولا رحمة الله على ونصره، ليوقنوا أن النصر من الله على، فيتوكلوا عليه وحده، قال الله تعالى: (وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُم كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُدْبِرِينَ فَ ثُمَّ أَنزلَ الله سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذَبَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذَبَ اللّهِ يَن كَفَرُواْ وَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِينَ) [التوبة: ٢٦.٢٥].

إن لله عَلَى جنوداً لا يُحيط بها إلا هو عَلَى: (وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) [الفتح:٤]، وقال تعالى: (وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ) [المدثر:٣]، فإذا كان اعتماد العبد على الله على وحده، أيده بجند من جنوده العظيمة، يقول الله تعالى: (وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ) [الطلاق:٣]، أي كافية ما يهمه. فلقد نصر الله على المؤمنين في (بدر)؛ بالملائكة وبالمطر وبالنُّعاس وبقبضة من تراب، وبتكثيرهم في أعين العدو، وألقى الرُّعب في قلوب (بني النضير) فاستسلموا وأرسل الربح الباردة الشديدة على (الأحزاب) فاغزموا، ولقد ذكر الله على رسوله والمؤمنين بأن لا يعتمدوا على شيء من هذه الجنود، فقال تعالى: (إِذْ تَسْتَغِيقُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلاَئِكَةِ مُرْدِفِينَ فَي وَمَا جَعَلَهُ الله إِلاَ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ) [الأنفال:٩٠-١١]، وقال بشرى وَلِتَطْمَئِنَّ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ) [الأنفال:٩٠-١١]، وقال بعالى: (فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ قَتَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهَ رَمَى وَلِيُبْلِيَ الْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلاء حَسَناً إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ) [الأنفال:١٧-١].

# ٤) ذِكر الله ﷺ كثيراً:

# ٥) الدُّعاء:

فقد وعَدَ الله ﷺ الدَّاعين بالإجابة وبخاصة المقاتلين في سبيله يقول تعالى: (وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ) [البقرة:١٨٦]، وأخبر ﷺ عن دعاء المسلمين ببدر، فقال تعالى: (إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِّنَ الْمَلاَئِكَةِ مُرْدِفِينَ) [الأنفال:٩].

وأخبر الله عن دعاء أتباع طالوت التي فقال تعالى: (وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَانصُونَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ فَ فَهَرَمُوهُم بِإِذْنِ اللّهِ [البقرة: ٢٥١-٢٥١]، ويقول الرسول على: (ثنتان لا تُرّدان؛ الدّنّ عاء عند النّداء، وعند البأس حين يلحم بعضهم بعضا) [صحيح رواه أبو داود]، وعن عبدالله بن أبي أوفى على أن رسول الله على في بعض أيامه التي لقي فيها العدو، انتظر حتى مالت الشمس، ثم قام في الناس فقال: (أيها الناس لا تتمنوا لقاء العدو، وسلوا الله العافية، فإذا لقيتموهم فاصبروا، واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف)، ثم قال: (اللهم مُنزل الكتاب، ومجري السّحاب، وهازم الأحزاب، اهزمهم وانصرنا عليهم) [رواه البحاري ومسلم].

# ثانيا: أسباب النَّصر الدنيوية:

لا يشك المسلم أن النصر من الله ﷺ، كما أن الرزق والشفاء والهدى منه تعالى: (أَمَّنْ هَذَا الَّذِي هُوَ جُندٌ لَّكُمْ يَنصُرُكُم مِّن دُونِ الرَّحْمَنِ إِنِ الْكَافِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ) [الملك: ٢٠]، ولكنه عَلَا جعل للإنسان مشيئة وقدرة، فكلَّفه وأمره بمقتضى هذه المشيئة وهذه القدرة أن يتبع الأسباب التي تُوصله إلى النصر والرزق والشفاء والهدى. فمن لم يأخذ بالأسباب فقد حالف أمر الله ﷺ، ومن ظنَّ أن التوكل على الله وحده يقتضي ترك الأسباب، فقد اعتقد أن الأسباب يمكن أن تؤثِّر دون إذن الله ﷺ وتدبيره، وإلا لما تركها.

فمعطّل الأسباب إما عاص أو مشرك أو جاهل، والذي يأخذ بالأسباب الصحيحة هو المتوكل على الله على الله حقّا، المعتقد أن كل شيء لا يخرج عن تدبيره ومشيئته، بل لا يظهر ويصدق توكُّل العبد على الله على الله الله عنه أيلا مع توفر أسباب الاستغناء للعبد، وإلا فأي زهد عند الفقير، وأي عفاف عند العاجز!.

وحتى لا يفصِل المسلم بين (التوكل) وبين (فعل الأسباب)، أو بين الأسباب (الدينية) وبين الأسباب (الدينية) وبين الأسباب (الدينية)؛ انظر كيف يجمع الله على الله ينهما في نصوص كثيرة، بل يُقدِّم الأسباب الدينية على الأسباب الدينية كثيرا، يقول الله تعالى: (وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ) [آل عمران:١٥٩]، وقال تعالى: (وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَقِ) [البقرة:١٥]، وقال تعالى: (وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مَن فَوْرهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُم بِحَمْسَةِ آلافٍ مِّن الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ) [آل عمران:١٢٥].

إذا عُلم هذا فالآن نذكر أهم الأسباب الدنيوية للنَّصر:

# ١) القيادة المتميزة:

القائد هو العقل المدبِّر، والقدوة لمن معه، فهو كالرأس من الحربة أو القلب من الجسد، بصلاحه يصلح من وراءه، وبكفاءته تُتقن الخطط وتُتحقق النتائج بإذن الله ﷺ، ولهذا طلب بنو إسرائيل من نبي لهم بعد موسى الطَّكِينُ أن يختار لهم ملكا كفوءاً قودهم للجهاد فاختار من بينهم طالوت، فحقق الله ﷺ النصر على يده [البقرة:٢٤٦].

ولأجل هذا فإنه يُطلب في القائد من الصفات ما لا يُطلب في غيره؛ كالشجاعة، والحزم، والصبر، والذكاء، والسياسة، وبعد النظر، والمعرفة، والحماس، والعدل، واللياقة

البدنية، وثقة الجند. والمهم أن يكون مؤهلاً لتحقيق الهدف، وقد كان الرسول وحلفاؤه ومن بعدهم يُولُون القيادة العسكرية عن معرفة وتجارب واختبار للأشخاص؛ وقد اختار الرسول السامه ابن زيد التي لقيادة الجيش لغزو الروم، رغم صغر سنه، نظراً لأهليته التي يعرفها منه، وهو وقد وأبوه زيد بن حارثة اللذان تربيّا عنده وكان أبوه قتل في غزوة (مؤتة) أمام الروم، فكان الأولى أن يولِّي غزوهم إلى ابنه. وما كان اختيار رسول الله الله اللقادة إلا أحسن الاختيار وأنجحه ، ولهذا قال الله إن كان لخليقا إمارة أسامة الله وأيم الله إن كان لخليقا الإمارة) [متفق عليه].

# ٢) الجنود الأكفاء:

سواء من حيث العدد أو من حيث النوع، فيُراعى في كفاءة الجندي؛ لياقته البدنية، وشجاعته القلبية، وذكاؤه العقلي، وصبره، ورغبته الصادقة، وهِمَّته العالية، وروحه المرتفعة، وعِلمه وخبرته العسكرية، وأخلاقه وانضباطه الذاتي.

وقد كان هذا الأمر محل اهتمام الرسول رضي فكان يُخرج من جيشه الصِّغار، وكان يختبر كفاءة الرجل ليعرف مدى صلاحيته للجهاد.

ومن المعلوم أن علو النّوعيّة تعدل كثيراً النّقص العَدَدي والعَتَادي ولو كان أضعافاً، ولهذا انتصرت جيوش الإسلام - غالباً - رغم أنها في كل المواقع أقل عَدداً وعَتاداً من العدو؛ لأن جند الإسلام كانوا أكفأ تقوى وصدقاً وصبرا وأداءً.

ولأهمية وأثر الكفاءة النوعية؛ كان القائد يُرسل إلى الخليفة يطلب منه مدداً بالآلاف، فيرسل له الخليفة رجلاً أو رجلين، لعلمه أنهم يعدلون العدد المطلوب.

وانظر كيف تغير الحكم الشرعي حينما تغير حال الصحابة وانضمام الذين أسلموا حديثاً بعد المحرة إلى الأوائل ممن أسلموا قبل الهجرة واعتادوا على مواجهة الشدائد، فقد حفّف الله وسلمين، فقال ثبات المسلم أمام (العشرة) من العدو إلى (اثنين) من العدو، مراعاة للنَّقص النَّوعي في المسلمين، فقال عز وجل: (إن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُواْ مِئتَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّئَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفًا مِّنَ اللّهِ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّئَةٌ كَعْلِبُواْ مِئتَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ مَّئَةٌ اللهِ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّئَةٌ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّئَةٌ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّئَةً وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ صَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفُ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ) [الأنفال: ٥٠- صَابِرَةٌ يَغْلِبُواْ مِئتَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفُ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ) [الأنفال: ٥٠- ١٦].

ومن الشواهد على الكفاءة العالية للجند المسلمين: المسير المتواصل للجيش الإسلامي عقب غزوة المريسيع (بني المصطلق)، رغم الحرب ومشقتها، فقد حرَّك الرسول على الجيش طيلة (٣٠ ساعة) متواصلة.

وهذا خالد بن الوليد على سار وجيشه من (العراق) إلى (اليرموك) بالأردن مسافة تقرب من (٩٠٠ كم) في خمسة أيام، رغم صعوبة الطريق وضعف الوسائل قديماً.

ومن دلائل كفاءة الجيش الإسلامي: تحمُّلهم الجوع والحاجة دون تقصير في أداء مهامهم؛ يقول سعد بن أبي وقاص في: (لقد كنا نغزو مع رسول الله في، وما لنا طعام إلا ورق الحلبة وهذا الشجر، حتى كان أحدنا ليضع كما تضع الشاة ماله خلط) [متفق عليه]، وقال جابر بن عبدالله في: (بعثنا رسول الله وأمَّر علينا أبا عبيدة في نتلقى عيراً لقريش، وزوَّدنا جِرابا من تمر لم يجد لنا غيره، فكان أبو عبيدة في يعطينا تمرة تمرة، فتكفينا يومنا إلى الليل، وكنا نضرب بعصينا الخبط ثم نبله بالماء فنأكله) [رواه مسلم]، وقال أبو موسى الأشعري في: (خرجنا في غزاة ونحن ستة نفر بيننا بعير نعتقبه، فنقبت أقدامنا ونقبت قدمي، وسقطت أظفاري، فكنا نلف علينا الخِرق، فشميّت غزوة ذات الرقاع، لما كنا نعصب على أرجلنا من الخرق) [متفق عليه].

أما الانضِباط والطَّاعة فشيء عجيب، حتى إن الجيش ليستعد للقتال دون أن يسأل القائد عن جهة الغزو، وربما كان جيشاً كبيراً؛ كجيش الفتح، ومع هذا يحافظون على سرِّ جهة الغزو، فلا يعلم بما أحد حتى يفاجئوا عدوهم .

وتقتضي العناية باختيار الجند الأكفاء لتحقيق النصر، الحذر من الدُّحَلاء من البِطانات السيئة؛ كالمنافقين والمنهزمين والمحذلين، فإنهم أسباب للهزيمة، ومنفذ للعدو على المسلمين بلا شك، يقول الله عن المنافقين المتخلفين عن غزوة تبوك: (لَوْ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً ولاَّوْضَعُواْ خِلالكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ) [التوبة:٤٧].

ولهذا حذّر الله على منهم، فقال تعالى: (وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَانَّهُمْ خُشُبُ مُسَنَّدَةٌ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُو فَاحْذَرْهُمْ) [المنافقون: ٤]، وقال عز وجل: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ بِطَانَةً مِّن دُونِكُمْ لاَ يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُّواْ مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَعْضَاء مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الآيَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ) [آل عمران:١١٨]، والواقع يشهد بذلك؛ فقد انخذل المنافق عبدالله بن أبي ابن سلول بعدد كبير من الجيش الإسلامي في غزوة (أحد)، حيث كان رأيه القتال داخل المدينة – عكس رأي أكثر الصحابة على وبخاصة الشباب، فقال: (أطاع الصِّبيان وعصاني!).

ومن المبادئ القتالية الهامة لرفع كفاءة الجند؛ رفع معنويات الجيش وإدامتها، وهذا ما نبّه الله الله، فقال تعالى: (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَعْلِبُواْ إِلَه نقال تعالى: (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَعْلِبُواْ مِعْتَى الله والقادة من بعده يستخدمون الخطب الحماسية قبل المعركة، ويشرِّرونهم بالجنة، حتى إن المقاتل ليلقي التَّمَرات مستطيلا الحياة دون الجنة. وقال على يوم حيبر: (لأُعطينَ الرَّاية غداً رجلاً يُحب الله ورسوله، ويُحبه الله ورسوله يفتح الله عليه). وربما قُرئ في الجيش سورة الأنفال، وربما الشعر الحماسي. وقد يعيِّن القائد في الجيش من يقص عليهم أيام العرب وانتصارات الإسلام الأولى ليبعث النَّخوة في نفوسهم، وكان الرسول في يُطلق ألقاب التَّشريف على المبرزين في القتال، مثل: خالد بن الوليد في (سيف الله)، وحمزة بن عبدالمطلب شه (أسد الله).

ومن **الأساليب البليغة** في رفع كفاءة الجند؛ تقسيم كتائب الحرب بحسب الانتماء القبلي أو المكاني أو اللغوي أو غير ذلك، فكان الرسول على يجعل كتيبة للمهاجرين وكتيبة للأنصار، وقد يجعل لكل قبيلة أو عشيرة راية يقاتلون تحتها، إثارة لروح المنافسة والنخوة في نفوسهم.

ومن الأساليب المؤثّرة؛ إعلان السَّلَب لمن قتل قتيلا من العدو.

ومن أقوى الأساليب؛ أسلوب البيعة، وقد استعمله الرسول في مع الأنصار عند العقبة قبل الهجرة الميهم، وكذلك فعل عند القتال، فبايع على الصبر وعدم الفرار، وبايع على الموت، ومن ذلك بيعة (الرِّضوان) المعروفة في الحديبية، حين حبست قريش عثمان بن عفان في الذي أرسله النبي في ليفاوض قريشاً ويحاولهم في السماح للمسلمين بالعمرة فظنَّ المسلمون أن قريشاً قتلوه، فعزموا على قتالهم وتبايعوا على الموت، يقول الله تعالى: (لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ) [الفتح: ١٨]، على الموت، يقول الله تعالى: (لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ) [الفتح: ١٨]، يقول سلمه بن الأكوع في: بايعت النبي في ثم عدلت إلى ظل شجرة، فلما خفَّ الناس، قال في: (يا ابن الأكوع ألا تبايع)؟، قال: قلت: قد بايعت رسول الله، قال في: (وأيضاً)، فبايعته الثانية، فقيل لسلمة: على أي شيء كنتم تبايعون يومئذ؟، قال: على الموت) [رواه البحاري].

# ٣) الأسلحة والوسائل المتفوقة:

ماذا تفعل الأعداد الكبيرة من الجنود أما السلاح المتطور، الذي ربما استعمله شخص واحد فقضى به على المئات بل ربما الآلاف، ولهذا كانت الآلات والوسائل القتالية محل عناية الإسلام، يقول الله تعالى: (وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوً اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ) [الانعام: ٦٠]. نعم أن التفوق في الوسائل القتالية يحقق الإرهاب والهزيمة النفسية للعدو، تمهيداً للهزيمة المادية الشاملة.

وللدور الكبير للخيل في التاريخ الجهادي للإسلام، بحَّدها الله فَيُّ، فأقسم بما فقال تعالى: (وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا فَ فَأَثَرْنَ بِهِ نَقْعًا فَ فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعًا) ضَبْحًا فَ فَالْمُورِيَاتِ قَدْحًا فَ فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحًا فَ فَأَثَرْنَ بِهِ نَقْعًا فَ فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعًا) [العادیات:١-٥]، وقال الرسول ﷺ: (الخیل معقود في نواصیها الخیر إلى یوم القیامة؛ الأجر والمغنم) [متفق علیه].

أما آلات الرَّمي، فقد بلغ من اهتمام النبي على بها، أنه قال: (من علم الرَّمي ثم تركه فليس منا)، وقال على تعلُّم الرَّمي: (ارموا بني إسماعيل، فإن أباكم كان رامياً) [رواه البحاري]، وقال على تعلُّم الرَّمي: (ألا إن القوَّة الرَّمي) [رواه مسلم].

وقد كانت **الوسائل القتالية**؛ هجومية أو دفاعية أو إمدادية أو غيرها، محل عناية الرسول في وقد استعمل كافة الأسلحة الموجودة في زمنه؛ كالسيوف والرماح والنبال، واستعمل التروس، والدروع والخوذ، واتخذ الحصون، والخنادق.

وكان اهتمامه أكبر شيء بالرَّمي، حتى كان له في (أحد) فِرقة للرُّماة خاصة، وكانت الوسيلة التي حولت هزيمة (خُنين) إلى نصر وأنقذت الموقف، هي الرمي.

أما المراكب القتالية؛ من خيل وإبل مدرَّبة، فقد طوَّرها الرسول الشي تطويراً كبيراً، فكان الله في (بدر) معه فَرَسان وسبعون بعيراً، لكنه في غزوة (تبوك) كان عدد الراكبين عشرة آلاف من بين ثلاثين ألف مقاتل. وقد ذكر ابن هشام في السيرة النبوية أن عروة بن مسعود والدبابات.

#### ٤) الخطة الجيدة المتقنة:

إن إعداد الخطة القتالية وتوفير مطالبها وحسن تنفيذها، يعني تحقيق النصر بإذن الله على ما دام هذا الإعداد والتوفير والتنفيذ على وجه جيد متقن.

### والخطط العسكرية على قسمين:

١. خطط عامة أو إستراتيجية.

٧. خطط خاصة؛ كخطة تنفيذ معركة أو مهمة معينة.

وقد كانت للرسول على خطته العامة التي تزن الأمور وتحدد الأولويات للوصول إلى الهدف الأعلى: (حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلّهِ) [البقرة:١٩٣]؛ ولذا مكث (ثلاث عشرة) سنة في محاولةٍ مع قريش لعلهم يسلمون، وحين لم يتحقق، ذلك بحث عن قاعدة أخرى تنطلق منها دعوته (الطائف)، ثم انتهى إلى (المدينة) بعد أن هيأها لذلك. وكان ضمن خطته العامة: مواجهة أعداء موجودين أو محتملين؛ منهم قريش، ومنهم اليهود، وسائر مشركي العرب، ومن ورائهم الروم والفرس.

فكانت الأولوية في خطته العامة: تأمين قاعدته من داخلها، فأجرى المعاهدة مع اليهود منذ قدم المدينة، ثم انطلق لأكبر خصومه (قريش) فحاربهم.

ولأنه لم يكن يتصرَّف بعيداً عن خطته العامة، فقد قبِل بصلح الحديبية، ولم يقاتل قريشا رغم قدراته عليهم؛ مراعاة لأحداث متوقعة، فإنه يخاف أن يستغلَّ اليهود في (خيبر) انشغال المسلمين بحرب قريش – مع بُعد المسلمين حينئذ عن المدينة – فيغزونها؛ ولذا رجع بعد الصلح مباشرة ففتح خيبر.

وأما رسم خطة المعركة فأمر بَدَهي في كل قيادة عسكرية، وقد ذكر الله على بعض المواقف للرسول على في تخطيط معاركه ضد الكفار، يقول الله على عنه في معركة (أحد): (وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّىءُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ) [آل عمران: ١٢١].

وكان الالتحاق بقواته منظّماً تُستخدم فيه الكتابة؛ دلَّ على ذلك حديث المستفتي في الحج بقوله: (إني اكتُتبت في غزوة كذا وكذا، وإن امرأتي خرجت حاجة؟، فقال الرسول على: انطلق فحج مع امرأتك) [رواه البحاري ومسلم].

ولرسم الخطة الجيدة لأي موضوع لابد من استكمال المعلومات عنه.

### وفي تخطيط المعارك لابد من أمرين:

### الأمر الأول:

معرفة العدو، ومعرفة قواته وإمكاناته، ومراكز القوة والضعف فيه، ومعرفة خططه وتحركاته ما أمكن. وهذا يقتضي وضع نظام الاستخبارات العسكرية، وقد اتخذ الرسول والقادة المسلمون بعده؛ العيون والطلائع، وكان وكان العلائع، وكان العلائع، وكان العلائع، وكان العلائع، وكان العلائع، وكان العلائع، وكان يرسلها كانت استطلاعية؛ إما وقائية وإما للإعداد للهجوم، هذا بالإضافة إلى نظام التحالف الذي اتحداف الدي اتحداه الرسول وكسب أعيناً له من غير المسلمين على خصومه. ومن المواقف المسجلة عن الرسول الها، تحقيقه قبل معركة بدر مع رجلين كافرين أسرقها طلائع جيش المسلمين، فعرف منهما عدد حيث قريش، حين أخبراه عن مقدار ما ينحرون من الإبل للأكل يومياً. ولما تميّز به الرسول العسكرية، فقد استطاع أن يئد كثيراً من المؤامرات والتجمعات القبلية ضد المسلمين، وهي لازالت في المهد، واستطاع أن يُنقذ المدينة الإسلامية من حيش الأحزاب الكبير، ويحفر الخندق قبل أن يداهموا المدينة.

### الأمر الثاني:

معرفة النَّفس، وما لدينا من القوَّات والإمكانيات، ومعرفة الدَّوافع والعوائق لدينا، ويلحق بذلك معرفة المكان، والزمان، والظروف المحيطة المؤثرة الواقعة أو المحتملة. فبناء على الإحاطة بمذين الأمرين يمكن وضع الخطة.

ومن أعظم ما يُستفاد منه في هذا الجال، رسول الله على ومن بعده من القادة

المسلمين، فإن لإتقان خططهم الدور الكبير في انتصاراتهم وتغلبهم على قوى أكبر منهم بكثير، ولذا كانت خطط المعارك الإسلامية محل عناية الكفار وباحثيهم للاستفادة منها.

### ومن الأمور المشهورة في الخطط العسكرية الإسلامية:

تقسيم الجيش إلى قلب وميمنة وميسرة ومقدِّمة وساقه أو مؤخِّرة، ولذا يُسمي العرب الجيش (بالخميس).

وقد يُفردون؛ كتيبة للفرسان، وفريقاً للرماة، ويتخذون الطلائع والعيون، ويعينون الحراس والمسئولين عن الشؤون الإدارية، والخدمات المساندة؛ كالتموين، والعلاج، والقيام على الخيل والركاب ونحو ذلك.

ويجعلون على كل مجموعة صغيرة عريفاً يرأسهم، ويتعرَّف منه القائد على أحوالهم. ولهم في نظام الصُّفوف القتالية تشكيلات متعددة؛ كالصَّف المستوى، والهلالي، ورأس السهم.

وكانوا يأخذون بأهم المبادئ القتالية في خططهم؛ كالسرية، والمباغتة، والحُدعة، والمرونة، وخِقَّة الحركة، والاحتياط للطوارئ، والاقتصاد في الجهد، وإدامة رفع المعنويات، والتَّعرض، والتركيز على الهدف، وحشد القوَّة، والتَّعاون، وتأمين سلامة القوات.

وكانوا يأخذون بالشّورى، وربما جعلوا لها مجلساً في سبيل قرار صائب وخطة ناجحة. وكانوا يأخذون في خططهم بمبدأ الحرب الشاملة، أي الضغط على العدو من كافة الجوانب؛ اقتصادياً وسياسياً ونفسياً...، ولهذا كان الرسول على يعترّض تجارة قريش، وكان يجري الأحلاف السياسية مع الجاورين لهم، وكذا يُضعف جانب العدو ويسهّل الانتصار العسكري عليه.

#### ٥) الاتحاد والتعاون:

ليكون بين الجيش من الثقة والمحبة والتناصح والتطاوع، ما يحقق أهدافهم ويقف حاجزاً منيعاً في وجه أعدائهم، يقول الله تعالى: (إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَّرْصُوصٌ) [الصف: ٤]؛ ولذا شرع الله الجماعة في صلاة الحرب، وكان الرسول عَلَيُّ يُسوِّي صفوف القتال كما يُسوِّي صفوف الصلاة.

#### ومن حكمة الشعر:

تأبي الرِّمَاحُ إذا اجتمعنَ تَكَسُّراً فيإذا افتَ رَقن تكَسَّرات آحَادا ولحصول الاتحاد الحقيقي في الجيش، لابد من الثقة المتبادلة بين القائد وبين الجند. وهو مبدأ ضروري في كل إمامة، ولذا يختار الله على الأنبياء من ذوي النسب المعروفين في قومهم بالصدق ورجاحة العقل، وقد مدح الله على للقمان العلى قبل أن يعرض وصيته في القرآن، فمن المهم للاتحاد الحقيقي في الجيش، كون القائد من الأكفاء في نظر جنوده.

ومن أهم ما يحقق روح الصّف الواحد والفريق الواحد في الجيش؛ مشاورة القائد لجنده، وطاعة الجند لقائدهم، يقول الله تعالى: (فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ كَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ) [آل عمران:١٥٩]، ويقول وَ محمَّها المؤمنين عند لقاء الأعداء إلى الأحذ بأهم أسباب النَّصر، وتحنُّب أسباب الهزيمة: (وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَنازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ اللّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ) [الأنفال:٢١].

وتأمَّل كيف كان للخلاف ومعصية القائد الأثر الأكبر فيما أصاب المسلمين من البلاء في (أحد)، حتى قال الله تعالى: (وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللّهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّن بَعْدِ مَا أَرَاكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ) [آل عمران:١٥٢].

وانظر أثر التعاون ومشاركة القائد لجنده في حفر الخندق العظيم حول المدينة في أيام قليلة في أرض صلبة، رغم موسم البرد الشديد، والجاعة العامة، وبهذا صد الرسول في أكبر زحف قُرشي كافر على المسلمين، فبعد تشاور بين الرسول في وبين أصحابه ، استقراً الأمر على حفر الخندق، فقسمه في بينهم، على كل عشرة رجال أربعون ذراعاً.

روى [البحاري] عن البراء بن عازب على قال: رأيت النبي على ينقل من تُراب الخندق، حتى وارى عني الغبار جلدة بطنه، وكان كثير الشَّعر، فسمعته يرتجز بكلمات ابن رواحة وهو ينقل التُراب ويقول على:

اللهم مَّ لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدَّقنا ولا صلَّينا فيأنزلنْ سكينةً علينا وثبِّت الأقدامَ إنْ لاقينَا إنَّ الأُلَى قد بغوا عَلينا وإنْ أرادو فِتنا أَ أَرادو فِتنا أَ أَرادو فِتنا اللهُ أَبينَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وروى [البخاري] عن أنس في قال: خرج رسول الله في إلى الخندق، فإذا المهاجرون والأنصار يحفرون في غداة باردة، فلم يكن لهم عبيد يعملون ذلك لهم، فلما رأى ما بهم من النصب والجوع قال في:

اللهم ً لا عيشَ إلا عيشَ الآخِرَة فاغفرْ للأنصَارِ والمهاجِرة فقالوا مجيبين له:

نحن الذين بايعوا محمدا على الجِهَاد ما بقينا أبدا

ومن أخطر الأمور على وحدة الجيش، وجود عناصر باطنية فيه، ونحوهم من الجُبَناء، الذين يُثيرون الشَّغب والفُرقة في الجيش، يقول الله تعالى: (لَوْ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً ولأَوْضَعُواْ خِلاَلكُمْ الشَّغب والفُرقة في الجيش، يقول الله تعالى: (لَوْ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً ولأَوْضَعُواْ خِلاَلكُمْ يَبْعُونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ) [التوبة:١٤٧]؛ ولذا هدم الرسول عَلَى مسجد الضِّرار الذي بناه المنافقون لتدبير المؤامرات والتَّفرقة بين صفوف المسلمين: (وَالَّذِينَ اتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِّمَنْ حَارَبَ اللّهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ) [التوبة:١٠٧].

#### صفحة الواجب ١-٤-١

س ( : يمكن تقسيم أسباب النصر إلى قسمين، اذكرهما.

س ٢: من أسباب النصر الدينية تقوى الله على الله عدث عن ذلك مع ذكر الدليل.

س٣: أهلية القيادة من أهم الأسباب الدنيوية للنصر، تحدث عن ذلك.

سع: نظام الأسباب، باق إلى أن يرث الله على الأرض ومن عليها، تحدث عن ذلك.

**س**: من أهم الأسباب الحسية للنصر: (أهلية القائد) تحدث بإيجاز.

س ٦: تحدث عن بعض الأساليب المؤثرة في رفع كفاءة الجند.

س٧: من أخطر الأمور على وحدة الجيش، وجود العناصر الباطنية، تحدث بإيجاز.

### (1) مبادئ في علم الحرب:

### أ. مقدمة:

صمم هذا الدرس ليتعرف الطالب على مبادئ علم الحرب.

### ب. الأهداف المؤهلة:

١-١ يتعرف الطالب على مبادئ علم الحرب.

١-١ يتعرف الطالب على شواهد تطبيقية لمبادئ الحرب، وبخاصة في حروب النبي على.

# ج. موجز الدرس: ١ – المقدمة:

أخذت العسكرية الإسلامية منذ عهدها الأول بالقواعد والأساليب العالية في خططها ومعاركها، فحققت من الانتصارات ما أبحر القدماء والمحدثين، وجعلها في فترة وجيزة تحيمن بفضائل الإسلام على أكبر جزء من العالم.

### ٢ – ملخص المواضيع:

أ -أهم مبادئ الحرب.

#### مبادئ في علم الحرب:

من أهم مبادئ الحرب التي سبقت إليها العسكرية الإسلامية وطبقتها بنجاح:

### 1) أمن وسلامة القوات:

قبل أن يفكِّر القادة والمخططون في إلحاق الخسائر بقوات العدو، فإنهم يفكرون أولاً بسلامة قواتهم ومكاسبهم، وتفويت الفرصة على العدو، ويتخذون لذلك الإجراءات والاحتياطات، ولذا شرع الله على قصر الصلاة، فقال تعالى: (وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُواْ مِنَ الصَّلاَةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُواْ لَكُمْ عَدُوًّا مُّبِينًا) [النساء:١١٠]، ثم شرع الله عَلَيْ الله عَلَيْ كيفية للصلاة في الحرب، فيها حمل السلاح والتحرك والترقب، حذرا على أمن القوات، فقال تعالى: (وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاَةَ فَلْتَقُمْ طَآئِفَةٌ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآئِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآئِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُم مَّيْلَةً وَاحِدَةً) [الساء:١٠٢]. ومن الإرشادات الوقائية في الحرب، عدم الإنفراد، يقول الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ

فَانفِرُواْ ثُبَاتٍ أَو انفِرُواْ جَمِيعًا) [النساء:٧١]، ومعنى ثبات: أي مجموعة إثر مجموعة.

ومن الإجراءات الأمنية للقوات، اتخاذ الحِراسات، والعيون أو الاستخبارات، والاهتمام بمنافذ الخطر، وتوفير الدفاعات؛ وقد كان الرسول على يختار المواقع الآمنة لجيشه، ففي معركة (أحد) جعل الجبل خلفه، فكان لذلك أثره الوقائي الكبير عندما حدث الانسحاب والتراجع للجيش الإسلامي، وفي تلك المعركة جعل الرُّماة على الجبل حماية لظهور جيش المسلمين وقال لهم على: (انضحوا الجيش عنا بالنَّبل لا يأتونا من خلفنا). ومن أهم الأساليب التي اتخذها الرسول على تأميناً لقواته، حفر الخندق في غزوة (الأحزاب). ومن الأساليب الوقاية التي تُميِّز الأتباع من الأعداء، كلمة السِّر، فكانت في بدر (أحد أحد) وفي أُحد: والترمذي بسند صحيح]، ويقول سلمة بن الأكوع عليه: (غزونا مع أبي بكر زمن رسول الله علي، فكان شعارنا: يا منصور أمت) [رواه أحمد بسند صحيح].

ومن الأمن العسكري، وقاية القوات من الدِّعايات المضادَّة، ومن الحرب النَّفسية. وتأمَّل في موقف الرسول الله أيام غزوة (الأحزاب)، حين نَمَى إليه - في تلك الظروف الحرجة - أن بني قريظة قد نقضوا العهد ومالؤوا الأحزاب، فأرسل سعد بن معاذ، وسعد بن عبادة، وعبدالله بن رواحة، وحوّات ابن جبير في، وقال: انطلقوا حتى تأتوا هؤلاء القوم...، فإن كان حقًا فالحنوا لي لحناً أعرفه، ولا تَفُتّوا في أعضاد المسلمين...، فلما عرف الحقيقة، أسرع بحزم إلى حصارهم، حتى قال لأصحابه في: (لا يُصلِّينَ أحد العصر إلا في بنى قريظة).

ومن تأمين القوات، أن لا يتحرَّك الجيش ولا يبيت إلا على تعبئة، وهو المبدأ الذي يطبقه حالد بن الوليد في وأمثاله من كبار القادة.

ومن تأمين القوات، الاحتياط للطُّوارئ بقوات مُعدَّة عند الطلب.

ومن التطبيقات الذكيّة لأمن وسلامة القوات؛ ما قام به الرسول من الاحتياط للقيادة في (مؤتة)، فحعلها بين ثلاثة، إذا قُتل الأول أخذها من بعده – زيد بن حارثة، ثم جعفر بن أبي طالب، ثم عبدالله ابن رواحة النبي القوات في هذه الغزوة الانسحاب المنظّم الذي دبره خالد بن الوليد بعد أن رأى استشهاد القادة الثلاثة – زيد بن حارثة، ثم جعفر بن أبي طالب، ثم عبدالله بن رواحة أمّر المسلمين بقتال جيش الروم العظيم (۲۰۰۰) مقاتل مقابل (۲۰۰۰) فقد أمّر نفسه ودبّر خِطّة لإنقاذ جيشه؛ ففي الليل وبعد قتال شديد طيلة النهار وعلى موعد مع الروم اللحرب من الغد، قام خالد بتبديل المواقع بين كتائب جيشه، ثم سحب جيشه من ساحة المعركة ونشر الساقة وفرسانها على مساحة شاسعة، وأمرهم أن يُحدِثوا جلبة وغُبار لئلا يشعر الروم بانسحاب معظم الساقة وفرسانها على مساحة شاسعة، وأمرهم أن يُحدِثوا جلبة وغُبار لئلا يشعر الروم بانسحاب معظم جيش المسلمين، وليظنوا أن مدداً جاء إلى المسلمين، فلما بلغ الجيش مأمنه ترك خالد في – وقُواته المتبقية – أرض المعركة بتخلُص واستبسال تام. وبهذا فوّت على العدو مقاصده وأبقى ما يسوءه؛ ولذا من غير إمرة فَقْتح عليه) [رواه البحاري]، وحين قال بعضهم للرسول في: نحن الفرارون، قال في: (لا، بل من غير إمرة فَقْتح عليه) [رواه البحاري]، وحين قال بعضهم للرسول في: نحن الفرارون، قال فية المسلمين) [رواه أحد وغيره].

ومن تأمين مُكتسبات النّصر، نزع أسلحة العدو أو تدميرها، فحين حكم الرسول على يهود بني النضير بالجلاء من المدينة بعد نقضهم العهد وسمح لهم من الأموال بما حملت الإبل، استثنى الأسلحة فلم يأذن لهم بالجلاء بها.

ومن **الإجراءات** لحماية القوات وتأمين المكتسبات، نظام حظر التَّجول؛ فقد أعلن الرسول على يوم (فتح مكة) أنَّ من دخل داره فهو آمن.

ومن **الإجراءات** التي اتخذها القائد عمرو بن العاص السلامة قواته، أنه في فتح (مصر) منع أن يُوقد أحد من جيشه ناراً، لئلا يكشفهم العدو - وهم قليل - وبعد احتلاله (الفرما) وقبل انتقاله منها في فتوح مصر، هدم أسوار الفرما وحصونها وحرق السفن التي بالمرفأ القريب.

ومن **الإجراءات** لتأمين المكتسبات، أن يترك القائد قوَّة في البلد التي فتحها حين يسير إلى أحرى.

#### ٢) السِّريَّة والمباغتة:

(السرية) مبدأ ثابت في الحروب وكافة النشاطات العسكرية الهامة، يقول الله على معاتباً: (وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْنُ مِّن الأَمْنِ أَوِ الْحَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ الْمَرْ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ) [النساء: ٨٣].

ومن الأمثلة لتطبيق هذا المبدأ، حادثة الهجرة النبوية، وهي في التاريخ الإسلامي نقطة تحوّل في مستقبل المدعوة وحياة الأمة وحدث عسكري خطير، فكان غاية في تطبيق مبدأ السرية. أخرج [البحاري] عن أم المؤمنين عائشة هي قالت: بينما نحن يوماً جلوسا في بيت أبي بكر في نحر الظهيرة، قال قائل لأبي بكر: هذا رسول الله في متقنّعا - في ساعة لم يكن يأتينا فيها - فقال أبوبكر: فداء له أب وأمي، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمر، فجاء رسول الله في فاستأذن، فأذن له، فدخل، فقال لأبي بكر: (أخرج من عندك)، فقال أبوبكر: إنما هم أهلك يا رسول الله، قال في: (إن الله قد أذن لي بالهجرة)، ثم خرجا من خوخة في دار أبي بكر ليلاً إلى غار في جبل ثور مرتفع عَسِر المرتقى، ومكثا فيه ثلاث ليال حتى ينقطع طلب قريش لهما، ثم خرجا ليلا من الغار يحثان السير ليلتهما ويومهما، حتى قامت الظهيرة، فنزلا يستريحان ليواصلا بعد ذلك الهجرة، آخذين بالطريق الساحلي متجنبين الأماكن الآهلة والطرق المسلوكة.

ومن صور التطبيق لمبدأ السِّرِيَّة، أن الرسول عَلَيُّ يبعث السَّرِيَّة ويكتب لهم كتاباً، لا يعلمون ما فيه حتى يبلغوا مكانا معينا أو يسيروا أياماً محدودة، فينظروا فيه ويفعلوا ما يأمرهم به، كما فعل الرسول عَلَيُّ مع سرية عبدالله بن جحش هَ التي بعثها في رجب من السنة الأولى للهجرة لرصد أخبار قريش.

أما (المباغتة) فهي مفاجأة العدو بما لم يحتسبوا له ولا يتوقعوه؛ سواء من حيث الوقت، أو المكان، أو من حيث العدد، أو من حيث السلاح، أو من حيث الأساليب؛ لأن العدو يراعي توقعات معيَّنة، فلهزيمته لابد من مخالفة توقعاته بما لم يستعد لمواجهته.

وهذا مبدأ مرعي في كل جيش قوي، وهو سبب لمعظم انتصارات الجيوش.

ومن الأمثلة لتطبيق هذا المبدأ، عن ابن عمر على: (أن النبي الله أغار على بني المصطلق، وهم غارُون، وأنعامهم تسقى على الماء، فقتل مقاتلتهم وسبى ذراريهم، وأصاب يومئذ جويرية) [رواه البحاري ومسلم].

كذلك أن النبي الله وصل (خيبر) قبل انبلاج الفجر، وصلًى الفجر قربها، ثم هاجمها حين بزغت الشمس، وقد فوجئ الفلاحون اليهود بالجيش وهم خارجون بمواشيهم وبفؤوسهم، فقالوا: محمد والخميس، فقال رسول الله الله أكبر، خربت خيبر، إنا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين) [رواه البخاري ومسلم].

كذلك لما أراد الرسول الشيخ (فتح مكة) أمر أصحابه المنظمة بالتجهز للغزو ولم يُعلمهم بوجهته، وحرص على السرية ليباغت قريشاً دون أن تستعد للقتال، وقد استنفر القبائل التي حول المدينة للجهاد حتى بلغ عدد جيش المسلمين عشرة آلاف مقاتل، وخرج الرسول المنظمة عشر خلون من رمضان، ودخل مكة دون أن تعلم قريش لتسع عشر خلت من رمضان.

ومن المفاجآت التي لم يتوقعها الأعداء المتحزبين على المدينة، الخندق الذي ضربه الرسول على عليها، ولم يكن في حسبان قريش والأحزاب ذلك الأسلوب الدفاعي.

### ٣) الخُدعة والتمويه:

عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: (الحرب خُدعة) [رواه الخمسة].

وهذه حقيقة يعلمها كل قائد وكل مقاتل، أن الخدعة الناجحة قد تمنع هزيمة، وقد تحقق انتصاراً لولاها لم يتحقق.

ومن الأمثلة لتطبيق هذا المبدأ، عن كعب بن مالك على قال: (كان النبي الله قلما يُريد غزة يغزوها، إلا ورَّى بغيرها) [رواه البحاري].

وفي قصة الهجرة النبوية العظيمة، أنه وغير حمن بيته ليلا تاركا عليًا هيه مُتغطيًا بردائه على فراشه، فكان المشركون المتآمرون على قتله ينظرون من صير الباب فيظنون عليًا هيه الرسول في فينتظرون خروجه، فلما أصبح الصباح وعرفوا أنه على هيه سألوه: أين صاحبك؟، فقال: لا علم لي به، وذهبوا إلى بيت أبي بكر هيه فسألوا ابنتيه عنهما، فقالا: لا ندري. أما الرسول في فانطلق وأبو بكر فيه إلى غار في جبل ثور جنوب مكة عكس اتجاه المدينة، حتى إذا مرّت ثلاث ليال وانقطع الطلب، خرجا من الغار، فرمّا لقي أبوبكر في في الطريق من يعرفه فإذا سأله عن الرسول في قال: (هذا الرجل يهديني السبيل) [رواه البحاري]. فيحسب أنه يعني الطريق، وإنما يعني سبيل الخير.

وفي الطريق لحق يهما سُراقة بن مالك بن جعشم فحماهما الله على منه، وكاد أن يُصرع من فرسه، ثم ناداهما بالأمان فقال الرسول على: (أخفِ عنّا)، فرجع سراقة لا يلقى أحدا إلا قال: (قد كفيتكم ما ههنا) [رواه البحاري ومسلم].

رُهن بوسق أو وسقين، هذا عار علينا، ولكن نرهنك السلاح، قال: فنعم. وواعده أن يأتيه بالحارث ابن أوس، وأبي عبس بن جبر،وعباد بن بشر، فجاءه ليلا ومعه أبو نائلة – أخو لكعب من الرضاع-، فدعوا كعبا فنزل إليهم، فقالت له امرأته: أين تخرج هذه الساعة، إني أسمع صوتاً كأنه يقطر منه الدم، فقال كعب: إنما هو محمد ابن مسلمة وأخي أبو نائلة، إن الكريم لو دُعي إلى طعنة بليل لأجاب، فقال محمد على الأصحابه الله الما جاء فإني قائل بشعره فأشمه فإذا رأيتموني استمكنت من

رأسه فدونكم فاضربوه. فنزل كعب إليهم متوشحاً وهو ينفح من ربح الطِّيب، فقال محمد على: ما رأيت كاليوم ريحاً، فقال كعب: عندي فلانة أعطر نساء العرب، قال: أتأذن لي أن أشُمَّ رأسك؟، قال: نعم فشُمَّه، ثم أشم أصحابه، ثم قال: أتأذن لي أن أعود؟، قال: نعم. فلما استمكن منه قال: دونكم، فقتلوه. ثم أتوا النبي على فأخبروه.

والخدعة التي فصمت عُرا التحالف بين الأحزاب وبين يهود بني قريظة المتحالفين على القضاء على المسلمين بالمدينة، خدعة دبَّرها نُعيم بن مسعود الغطفاني ، حيث جاء حينذاك مسلما، فأوصاه الرسول بي بكتم إسلامه وقال له: (إنما أنت فينا رجل واحد فخذِّل عنَّا إن استطعت، فإن الحرب خدعة)، فأتى نعيم بيني قريظة فقال: إن قريشا ليسوا كأنتم، البلد بلدكم فيه أموالكم وأبناؤكم لا تقدرون على التَّحول منه إلى غيره، وإن قريشاً ليسوا كأنتم، فإن رأوا نحزة أصابوها، وإن كان غير ذلك لحقوا ببلادهم وخلوا بينكم وبين الرجل...، فلا تقاتلوا مع القوم حتى تأخذوا رهنا من أشرافهم، فقالوا له: لقد أشرت بالرأي. ثم أتى نعيم في قريشا، فقال: إنه قد بلغني أمر رأيت علي حقا أن أبلغكموه نصحا لكم، فاكتموا عني، فقالوا: نفعل، قال: تعلمون أن معشر يهود قد ندموا على ما صنعوا فيما بينهم وبين محمد، وقد أرسلوا إليه: إنا قد ندمنا، فهل يرضيك أن نأخذ لك رجالاً من أشرافهم فتضرب أعناقهم؟، فأرسل إليهم أن نعم. فإن بعثت إليكم يهود يلتمسون رهناً من رجالكم فلا تدفعوا إليهم منكم رجلا واحدا. فحين دعت قريش بني قريظة لمناجزة المسلمين طلبوا الرهن، فرفضت قريش، فصدًقوا ظنون نعيم في، وفسد تحالفهم.

### ٤) الإرهاب النفسي:

مما خص الله عَلَيْ به هذه الأمة المسلمة، الهيبة التي جعلها الله عنى لها في قلوب أعدائها حتى من يبعد عنها مسيرة شهر، يقول الرسول عنها: (نُصرت بالرُّعب مسيرة شهر) [رواه البخاري].

ولا شك أنَّ للخوف أثر في حصول الهزيمة، كما أنَّ لارتفاع الروح المعنوية أثر في تحقيق النصر.

ولهذا كان للحرب النفسية أهميتها في العسكرية الإسلامية سواء قبل الحرب، أو أثناءها، أو بعدها.

فمن الإرهاب قبل الحرب، إعداد القوة وإظهارها، يقول الله تعالى: (وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوً اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللّهُ يَعْلَمُهُمْ) [الأنفال: ٦٠].

وذكر ابن عباس على من خبر عُمرة القَضَاء قال: (قدم رسول الله في وأصحابه، فقال المشركون: إنه يقدم عليكم قوم قد أوهنتهم حُمَّى يثرب. فأمرهم النبي في أنْ يرمُلوا الأشواط الثلاثة) [متفق عليه]، وفي رواية: (رحم الله رجلا أراهم من نفسه جلدا).

ومن الإرهاب أثناء الحرب، المبالغة والإثخان في القتل، يقول الله تعالى: (مَا كَانَ لِنبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُشْخِنَ فِي الأَرْضِ) [الانفال:٢٦]، وكذلك المطاردة للعدو، كما فعل الرسول في في غزو (السويق) بعد معركة (بدر) حيث أغار أبوسفيان في ركب معه على بعض المدينة، فخرج رسول الله في طلبهم يطاردهم ففاتوه، وقد طرحوا سويقا كثيرا يتخففون به، فسميت بذلك. وكذلك فعل مع حيش قريش عقب (أحد)، فإنهم حين انصرفوا، فكانوا بالروحاء، فوحئوا بحيش المسلمين فهربوا، فطاردهم الرسول في حتى بلغ (حمراء الأسد)، فأقام ثلاثة أيام ثم رجع. وكذلك فعل مع هوازن وغطفان عقب غزوة (حنين)، حتى قال في: (من قتل مشركا فله سلبه) فطاردهم الصحابة في حتى (أوكاساً) وسلبوهم. ومن الإرهاب للعدو، تدمير إمداداته ومصادر قوته، يدل عليه ما قام به الرسول في من تقطيع بعض غيل بني النضير حين حاصرهم، قال تعالى: (مَا قَطَعْتُم مِّن لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَيْدُنِ اللَّهِ وَلِيُحْزِيَ الْفَاسِقِينَ) [الحشر:٥].

ومن إرهابهم: محاربتهم في عقر دارهم، والتعرض لهم ومبادءتهم بالهجوم.

وفي معظم معارك الرسول و كان هو الذي يغزو، وكان يباغت القوم في أماكنهم منذ أن يعلم منهم بنيَّة السُّوء، وكان المسلمون في كافة معاركهم هم المهاجمون. وحين أراد الرسول و (فتح مكة) حشد له حشداً عظيماً، وفاجأ أهل مكة بدخوله عليهم، وأشعل النيران على الجبال ليُرهبهم.

ومن **الحرب النفسية**: صيحات التكبير التي يُطلقها المسلمون، لتهز قلوب الأعداء وتثبّت المؤمنين، بأنه لا أكبر من الله الم

ومن ذلك إسقاط راية العدو، وقتل قائدهم أو أسره، فإن لذلك أثراً نفسياً عميقاً على الأعداء. ومثل ذلك تحقيق الغلبة في المبارزات، وبخاصة التي تقع أول المعركة، مما يُحدث هزيمة نفسية لجيش العدو.

ومن الحرب النفسية بعد المعركة: البقاء مُدَّة على أرض المعركة بعد انتهائها، تعبيراً عن الاستعداد للمواجهة والمواصلة، وهو ما يفعله الرسول على في كافة غزواته.

روى [البخاري] عن أبي طلحة على الحرب النفسية، فيعسكر الرسول على اللكان، عرضاً للقوة، ثم يرجع دون أن وقد تقتصر الغزوة على الحرب النفسية، فيعسكر الرسول الله بالمكان، عرضاً للقوة، ثم يرجع دون أن يلقى كيدا، كما في غزوة (ذي أمر) في السنة الثالثة للهجرة ضد غطفان المحتشدين للغارة على المدينة، فباغتهم الرسول في ففروا، فعسكر شهراً بالمكان ثم رجع بالا قتال. وفي غزوة (بحران) ضد بني سليم، فتفرّق حشدهم فأقام شهرين على المكان ثم رجع بالا قتال. وكان الرسول في على مواعدة ببدر مع قريش عقب غزوة أحد وذلك بعد عام، فعسكر في المكان وفق الموعد، ورجع دون أن يلق كيدا.

#### ٥) الحرب الشاملة وتفتيت القوة:

أي الضغط على العدو من كافة الجوانب لتوهين قوته، فإنه يستمد قوته من مصادر متعددة، فيمكن هزيمته بالتأثير على المصادر الرئيسة لقوته.

ومن ذلك الاقتصاد، وقد كان محل تركيز الرسول في قي حروبه ضد قريش، فكان يعترض قوافلهم التجارية ويقتطعها، مما اضطرهم إلى مصالحته في صلح الحديبية المعروف.

وأيضاً **الإعلام**، وقد استخدمه النبي في في زمنه متمثلاً في شعر الهجاء الذي يطلقه شاعر النبي في حسان بن ثابت الأنصاري في حتى قال عنه في: (لشعر حسان أشد عليهم من وقع النبال)، وقد كان النبي في يشجعه ويقول: (اهجهم وروح القدس معك).

ومن الجوانب الهامة للتأثير على العدو الجانب السياسي، وقد كان للرسول و ضرباته السياسية العظيمة في إجراء التحالفات والمعاهدات، مما يُقوِّي جانبه ويُضعف جانب عدوه.

ومن أولها؛ المعاهدة التي أجراها مع يهود المدينة منذ دخلها مهاجرا، معاهدة على المناصرة بالمال والنفس.

وفي صفر من السنة الثانية للهجرة خرج الرسول ولا يريد قريشا وبني ضمرة، فوصل الأبواء، ووادع بني ضمرة من كنانة، ورجع لم يلق كيدا.

ولعل أهم وأكبر حركة سياسية قام بها الرسول على من هذا النوع، صلح الحديبية، حيث خرج الرسول على في ذي القعدة من السنة السادسة للهجرة يريد العمرة، وحشد لذلك حشداً كبيراً،

وكانوا على احتياط من قريش لو أرادوا قتالاً – قد أخذوا معهم السلاح –، وهذا نجاح سياسي إن دخلها عليهم في هذا المظهر القوي وتعالمت بذلك العرب، وهو كذلك نجاح سياسي إن منعوه وتعالمت بذلك العرب وأن قريشاً هم الذين يَصدون عن البيت الحرام لاكما زعمت قريش أن المسلمين يَصدون الناس عن البيت الحرام.

وقد تم بين الرسول ويشم صلحا آمنا عشر سنين، يشملهم ويشمل حلفاءهم، وأن يرجعوا دون اعتمار إلى العام القادم. وبهذا كسب المسلمون تفرُّغا من حرب قريش وإقبالاً من الناس على الإسلام حتى دخلوا فيه أكثر ممن قبلهم، ولذا سماه الله وي فتحاً: (إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا) [الفتح:١]، علماً أنَّ بنود الصلح حققت انتصارات أخرى، حيث أن من أسلم من قريش بعد الصلح لا تلزمه بنود الصلح ولا يدخل في حلف الرسول وما كان القريش أذى كثيراً منهم، عكس ما كانوا يظنون وما كان يتخوفه أكثر المسلمين من هذا البند.

وبموجب هذا الصلح دخلت خُزاعة في حِلف الرسول في فكانت عَينا له بمكة على قريش. لا شك أن صلح الحديبية هزيمة سياسية كبيرة لقريش، ولذا نقضته بعد أقل من عامين، فكان فتح مكة في رمضان من السنة الثامنة للهجرة. وأخذا بمبدأ تفتيت قوة العدو، كان الرسول في يحرص على أن لا يواجه الأعداء جميعاً في وقت واحد، فإذا اجتمعوا لقتاله حرص على التّفريق بينهم، حتى إذا أمكنته الفرصة بدأ بأخطرهم ثم بمن بعده، وبهذا خلّص في الدّعوة وحال دون تألب الأعداء عليه جميعاً.

ولقد حاول الرسول على يوم (الأحزاب) أن يُعطي قادة غطفان جزءاً من ثمار المدينة ليرجعوا ويتخلوا عن قريش. وأذن لنُعيم بن مسعود في أن يعمل للتفريق بين الأحزاب وبين بني قريظة.

وحين غزا (حيبر) نزل بوادي الرجيع، ليفصل بين اليهود وبين غطفان، فلا يعينوا أهل خيبر. وحين لجأ قائد (حنين) مالك بن عوف إلى أهل الطائف وظاهرهم، أرسل إليه الرسول على يُغريه على الإسلام بأنه سيرد عليه ما أخذه منه في حنين، فأنسل مالك من تقيف إلى الرسول في فأسلم، فرد عليه الرسول الها أهله وماله.

#### صفحة الواجب ١-٥-١

س 1: اذكر أهم مبادئ علم الحرب التي تميزت بها العسكرية الإسلامية وطبقتها بنجاح.

س ٢: اشرح مبادئ سلامة القوات مع ذكر تطبيقات النبي الله.

س٣: اذكر مثالاً لنزع النبي على سلاح العدو، ومثالاً لحظر التجوُّل.

سع: ما هو الأسلوب السري الذي استخدمه النبي الله في بعث سرية عبدالله بن جحش الله عليه؟.

س : اذكر مثالين على السَّرية في هجرة النبي على، ومثالين على استخدام الخدعة في الهجرة.

س ٦: من مبادئ الحرب: (المباغتة)، و (الحرب الشاملة )، ما معناها؟.

س٧: من مبادئ الحرب: الحرب الشاملة وتفتيت القوة تكلم عن ذلك بإيجاز.

س٨: في هجرة النبي على صورة من صور مبادئ الحرب، اذكرها موضحا ما تقول.

### (١) معالجة الهزيمة:

#### أ. مقدمة:

أُعدَّ هذا الدرس ليتعرف الطالب على كيفية معالجة الهزيمة لو وقعت، وإعادة الروح المعنوية المرتفعة إلى نفوس المقاتلين.

#### ب. الأهداف المؤهلة:

١-١ يتعرف الطالب على كيفية معالجة الهزيمة نفسياً.

١-٢ يتعرف الطالب على الأدلة المتعلقة بالموضوع.

### ج. موجز الدرس:

#### ١ –المقدمة:

إنَّ أي قوة بشرية تُصاب بهزيمة كُليَّة أو جُزئيَّة، إنها تفكر في المخرج منها ومعالجتها وبخاصة من الجانب النفسي، مستفيدة من الأسباب التي أوقعتها في الهزيمة، والأسباب التي حققت الانتصار للعدو.

#### ٢ –ملخص المواضيع:

أ –معالجة الهزيمة.

#### معالجة الهزيمة:

من المعلوم أن الهزيمة لا تقتصر على الجانب المادي والمالي، بل تشمل الجوانب النفسية والفكرية، وهي أخطر.

ولا تجد مثل الإسلام في معالجة الهزيمة، حتى إنه ربما جعلها مصدر قوة لنظامه العسكري وبُشرى بالنصر، وهذه بعض المعالجات التي يواجه بها الإسلام ظروف الهزيمة، مما يقي الجيش الإسلامي من الوَهَن والذل واليأس، ويجعله يستعيد عافيته، ويجاوز العقبات إلى تحقيق النصر بإذن الله على الله المناس المعلم عافيته ويجاوز العقبات الى تحقيق النصر بإذن الله المناس المعلم المناس المعلم المناس المعلم المناس ال

() الهزيمة قضاء وقدر من الله على: والإيمان بالقضاء والقدر، هو ركن الدِّين العظيم، الذي يمنح المؤمن طمأنينة وصبراً، وشجاعة وعزماً، يقول الله عز وجل: (أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي الْمُومن طمأنينة وصبراً، وشجاعة وعزماً، يقول الله عز وجل: (أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي الله عَلَى الله يَسِيرُ ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفُسِكُمْ إِلّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيرُ ﴿ لِكَيْلا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفُرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ) [الحديد:٢٢-٢٣]، وقال تعالى: (قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ الله لَنَا هُوَ مَوْلاَنَا) [التوبة:٥١].

وتأمل عتب الله على الذين لم يفقهوا هذا المبدأ العظيم: (يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قَتِلْنَا هَاهُنَا قُل لَّوْ كُنتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ) [آل عمران:١٥٤]. فبالهزيمة يستخرج الله من عبده المؤمن مواقف الإيمان العظيمة كالصبر ، والرضاء ، والتضرع ، والاستغفار والتوكل قال تعالى ( وتلك الأيام نداولها بين الناس وليعلم الله الذين آمنوا ) وهذا هو ما حصل للمسلمين الأوائل ( فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله ) ( وما كان قولهم إلا أن قالوا ربنا اغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين )

ومن سوء الحظ أن يجمع الشخص هزيمة وحسرة، يقول الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَقَالُواْ لإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُواْ فِي الأَرْضِ أَوْ كَانُواْ غُزَّى لَّوْ كَانُواْ عِندَنَا مَا مَاتُواْ وَمَا قُتِلُواْ لِيَجْعَلَ اللّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهمْ وَاللّهُ يُحْيى وَيُمِيتُ) [آل عمران:٥٦].

ومن مظاهر القوّة في حياة المسلم إيمانه بالقضاء والقدر، وقد قال الرسول على المرسول على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أيي فعلت كذا وكذا، ولكن قل: قدّر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان) [رواه مسلم].

وأقل فوائد الصَّبر - هنا - عدم التفريح للأعداء وعدم تشميتهم على المسلمين، كما قال الله عز وجل: (إِن تُصِبْكُمْ سَيِّئَةُ يَفْرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا) [آل عمران:١٢٠].

٢) الهزيمة ابتلاء حكيم يُميِّر الله عَنَى الله عَنَى الله عَنَى الله عَن المنافق الحب حقاً لله عَنَى المنافق الكاذب المنقلب إذا رأى انتصار الكفار على المسلمين، يقول الله عز وحل: (وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْكُاذب المنقلب إذا رأى انتصار الكفار على المسلمين، يقول الله عز وحل: (وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو أَحْبَارَكُمْ) [عمد: ٣١]، ويقول تعالى: (أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللّهُ اللّذِينَ مِن الطَّيْبِ وماكان الله الكَاذِينَ) [العنكبوت: ٣-٣]، ولولا الهزيمة لم يمكن لنا أن نعرف أولئك المنافقين مرضى القلوب، يقول الله تعالى: (مَا كَانَ اللهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَآ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْحَبِيثَ مِنَ الطَّيْبِ وماكان الله ليطلعكم على الغيب) [آل عمران: ١٧٩]، ويقول تعالى: (إن يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحٌ ليطلعكم على الغيب) [آل عمران: ١٧٩]، ويقول تعالى: (إن يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحٌ ليطلعكم على الغيب) [آل عمران: ١٥٩]، ويقول تعالى: (إن يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحٌ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ) [آل عمران: ١٤٠-١٤١].

ففي الشَّدائد نعمة عظيمة، حيث تمحِّص الصف الإسلامي، وتكشف أصحاب المطامع والمصالح الدنيوية أصحاب العقول المعيشية: (الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتْحٌ مِّنَ اللّهِ قَالُواْ أَلَمْ نَكُن الدنيوية أصحاب العقول المعيشية: (الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتْحٌ مِّنَ اللّهِ قَالُواْ أَلَمْ نَسْتَحْوِذْ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ) [النساء:١٤١]، مَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَافِرِينَ نَصِيبٌ قَالُواْ أَلَمْ نَسْتَحْوِذْ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ) [النساء:١٤١]، فالسلامة من هؤلاء نصر: (لَوْ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً ولأَوْضَعُواْ خِلاَلكُمْ يَبْعُونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ) [التوبة:٤٧].

وفي الشدائد والمصائب تدريب للمؤمنين وإعداد للمستقبل المنتصر، فإن أصحاب الابتلاء الصابرين هم الأحفظ للنصر القادم المؤهلون للقيادة.

إن الهزيمة نوع من المصائب الدنيوية، يتبيَّن بها صِدق إيمان العبد، وأنه لم يعتنق هذا الدين لمطامع دنيوية، وأن ما أوتي الكفار من متاع الدنيا ونصرها ونعيمها لا يساوي شيئاً أمام ما هداه الله على إليه من الإسلام الذي به الفلاح الأخروي الأبدي، يقول الله على عقب ما أصاب المسلمين في غزوة أحد: (وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كنتم مؤمنين) [آل عمران ١٣٩٠].

إن تسلُّط العدو على المسلمين هو نوع من المصائب والابتلاءات، لإظهار إيمانهم وصدقهم، وهكذا هو في نظر أصحاب رسول الله ﷺ، فلم يشكُّوا أبداً في دِينهم، بل ازدادوا إيماناً وتوكلاً والتجاءاً إلى الله ﷺ، يقول عز وجل: (وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إلَّا إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا) [الأحزاب:٢٢].

وبالهزيمة يستخرج الله على من عبده المؤمن مواقف الإيمان العظيمة؛ كالصبر والتضرع والاستغفار والتوكل، كما قال تعالى: (نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ) [آل عمران:١٤،]، وهذا ما حصل للمسلمين الأوائل: (فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اسْتَكَانُواْ) [آل عمران:١٤،]، وهذا مأومَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَن قَالُواْ ربَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ) [آل عمران:١٤٧].

٣) الهزيمة مصيبة مأجورة من الله على الله على المصائب تمحيص للمؤمنين من الذُّنوب، ورفعة لدرجاتهم عند ربهم على أعظم من كل فائت من هذه الدنيا، يقول الله عز وجل: (ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لاَ يُصِيبُهُمْ ظَمَأُ وَلاَ نَصَبُ وَلاَ مَحْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَطَؤُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلاَ يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلاً إِلاَّ كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللهَ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ) [التوبة: ١٢٠].

فما هذه الهزيمة وهذه الجراح الا إعداد لنيل المنازل الرفيعة في الآخرة — فإن الجنة سلعة غالية — كما قال تعالى: (أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّسَّتْهُمُ الْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء وَالضَّرَّاء وَرُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللّهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللّهِ قَرِيبٌ [البقرة :٢١٤] وَرُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللّهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللّهِ قَرِيبٌ [البقرة :٢١٤] وقدَّم الله فَيُقْتَلُ أَو يَغْلِبْ فَسَوْفَ فَوقَتِهِ أَجْرًا عَظِيمًا) [النساء:٢٤].

وأثنى الله على المؤمنين السابقين حسن تحملهم المصائب في الجهاد، واتهامهم لأنفسهم عندها، وحسن ظنهم بالله على وازدياد تعلقهم به، فقال تعالى: (وَكَأَيِّن مِّن نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اسْتَكَانُواْ وَاللّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَن قَالُواْ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴿ فَاللّهُ يُحِبُ اللّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الآخِرَةِ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ) الْكَافِرِينَ ﴿ فَاللّهُ يُحِبُ اللّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الآخِرَةِ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ) [آل عمران: ٢٤٨ – ١٤٨].

وأي شرف أعظم من الشهادة في سبيل الله بن حتى إن الله واسى المسلمين في قتلاهم وما أصابحم (بأحد)، بأنه اتخذ منهم شهداء، فقال عز وجل: (إن يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحٌ مَنْكُمْ شُهَدَاء) [آل عمران:١٤،]، مَثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاء) [آل عمران:١٤،]، ويقول الله تعالى: (وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ فَوَحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَصْلِهِ) [آل عمران:١٦٩-١٧٠]، ويقول الرسول على: (ما أحد يدخل الجنة، غُرب أن يرجع إلى الدنيا وله ما على الأرض من شيء، إلا الشهيد، يتمنى أن يرجع إلى الدنيا، فيُقتل عشر مرات، لما يرى من الكرامة) [متفق عليه].

ويقول الله تعالى: (وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ فَ فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ) [آل عمران:١٦٩-١٧٠]، ويقول الرسول ﷺ: (ما أحد يدخل الجنة، يُحب أن يرجع إلى الدنيا، فيُقتل يُحب أن يرجع إلى الدنيا، فيُقتل عشر مرات، لما يرى من الكرامة) [متفق عليه].

وتأمل في هذا الحديث العظيم، يقول الرسول في : (ما من غازية أو سرية تغزو فتغنم وتسلم، إلا كانوا قد تعجّلوا ثُلثي أجورهم، وما من غازية أو سَرِيَّة تخفق وتصاب، إلا تمَّ أجورهم) [رواه مسلم]، وقال في : (من يرد الله به خيراً يصب منه) [رواه البحاري ومسلم]، وقال في : (ما من مكلوم يُكلم في سبيل الله، إلا جاء يوم القيامة وكلمه يدمى؛ اللون لون دم، والرِّيح ريح مسك) [متفق عليه].

وأي نسبة بين نعيم الآخرة وشرفها وجنتها التي عرضها السموات والأرض، وبين نصر الدنيا ومتاعها الفائت؟!، (تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنيَا وَاللّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ) [الانفال:٢٠]، أي تريدون الغنيمة والنصر والله على يريد لكم ما هو أحسن وهي الشهادة والجنة. ولهذا حقَّر الله على النَّصر وسماه (الأخرى) وجعله مجبوباً للناس فقط، حين ذكر قبله ثواب الآخرة للمجاهدين، فقال عز وجل: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ فَ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ فَي يَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ فَي يَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ فَي يَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن وَانفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ عَنَاتٍ تَجْرِي مِن اللّهِ وَانفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ذُلُوبَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ مَنَاتٍ تَعْرَى اللّهِ فَوَالْكُمْ فَيْرُونَ الْعَظِيمُ فَ وَأُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِّنَ اللّهِ وَقَتْحُ قَرِيبٌ وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ) [الصف:١٠٥-١٣].

ولا شك أن نصر الكفار في الدنيا، دليل على حقارة الدنيا عند الله و إلا لما نصرهم، مما يُزهِّد المؤمن فيها راغباً في نعيم الآخرة الأبدي. وهنيئاً لمن أُوذي في سبيل الله، بقوله تعالى: (فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُواْ وَقُتِلُواْ لا كُفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَلا دُخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ثَوَابًا مِّن عِندِ اللهِ وَالله عِندَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ) [آل عمران:١٩٥].

خانب المسلمين، إنما هي إمهال من الله على المدوم النصر، فإنَّ الهزيمة في جانب المسلمين، إنما هي إمهال من الله على الكافر، ليزداد إثماً وظلماً، فيحق عليه من الله على أشد العذاب، قال الله عز وجل: (وَلاَ يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّواْ اللهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّ فِي الآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَي الْآخِرة وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فَ وَلاَ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَي إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرَواْ الْكُفْرَ بِالإِيمَانِ لَن يَضُرُّواْ اللهَ شَيْئاً وَلهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فَ وَلاَ يَحْسَبَنَ اللهَ مَن كَفَرُواْ أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِّأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُواْ إِثْمًا وَلَهُمُ عَذَابٌ مُهِينٌ)
آل عمران:١٧٦ – ١٧٨].

إن انتصار الكفار يعني الإيذان من الله و الله الله على أيدي الكفار: (إن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ (أحد) وما أصاب المسلمين فيها من أضرار على أيدي الكفار: (إن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِّقْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاء واللهُ لا يَحْرِبُ الظَّالمِينَ ﴿ وَلِيُمْحُقَ الْكَافِرِينَ) [آل عمران:١٤١-١٤١]، أي يعجل يحرقهم في الدنيا .

وسُنَّة الله عَلَى الثابتة: أن العُسر كلما اشتدَّ اقترب اليُسر: (فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا) [الشرح:٥- ٦]، انظر لما بلغ عدوان كفار مكة وحربهم للمسلمين أنهم حاصروا المدينة في عشرة آلاف مقاتل حتى رعب أهلها أشد الرعب وزلزلوا زلزالاً شديداً.

هنا أيقن النبي على بقرب الفرج فقال كل كلمته العجيبة: (الآن نغزوهم ولا يغزونا)، فما غزت قريش بعد غزوة الأحزاب المسلمين أبداً، وفي أثناء هذه المعركة العصيبة يبشر النبي كل بفتوح كثيرة عظيمة حين كان يضرب الصخرة بالمعول ويقول: (الله أكبر، أُعطيت مفاتيح الشام)، ثم يضرب مرة ثانية فيقول: (الله أكبر أُعطيت مفاتيح اليمن).

وهذا مصداق خبر الله رَجَنَكُ في القرآن بقرب النصر حين يبلغ البأس ذروته، قال تعالى: (أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّسَّتْهُمُ الْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ) [البقرة :٢١٤].

هذا مع ما يصحب العُسر - غالباً - من الالتجاء والتَّضرع إلى الله على وهو القائل عز وجل: (أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطُرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاء الْأَرْضِ) [النمل: ٢٦]، وكيف يضعف المسلم وهو يتذكر أن الله عَلَى الأعلى معه: (بَلِ اللهُ مَوْلا كُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ) [آل عمران: ١٥]، (وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ) [آل عمران: ١٣٩]، ويقول الله عَلَى النبيه موسى التَلكِين أمام فرعون وسِحره العظيم: (قُلْنَا لاَ تَحَفْ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَى) [طه: ٢٨]، ولما لحق به فرعون السفاح وحيشه الظالم: (قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُ دُرَكُونَ ﴿ قَالَ كَلّا إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهْدِينِ) [الشعراء: ٢٠٨٦].

إن الهزيمة للمسلم مبعث أمل بنصر كبير إذا عولجت بتلك العلاجات الشرعية؛ إيمان بالقضاء والقدر، واحتساب للأجر الأهم، وتصديق بوعد الحق عز وجل: (إِنَّ الأَرْضَ لِلّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَاحتساب للأجر الأهم، وتصديق بوعد الحق عز وجل: (فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ) [هود:٤٩]، وقال عز وجل: (فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ) [هود:٤٩]، وقال عز وجل: (وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ) [الروم:٤٧].

ثم بتجنب الأسباب التي أوقعت في الهزيمة، والأحد بأسباب النَّصر، وبخاصة العودة إلى الله عَلَا، واحتناب معاصيه، تصديقاً بقول الحق تعالى: (وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ) [الشورى، آية: ٣٠]، وقوله تعالى: (إن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ) [محمد:٧].

#### صفحة الواجب ١-٦-١

س 1: من المعالجات التي يواجه بها الإسلام ظروف الهزيمة؛ الإيمان بالقضاء والقدر، تكلم عن ذلك مع ذكر الدليل.

**س**٣: ما هي السورة التي تخصصت في معالجة هزيمة معركة أحد من نفوس المؤمنين؟.

سع: كيف تكون الهزيمة مبشرة بقرب النصر للمسلمين بإذن الله وَ واذكر شاهداً على ذلك من غزوة الأحزاب.

س : من طرق معالجة الهزيمة: بشرى بالنصر وتقريب له، تكلم باختصار.

### (١) القيادة العسكرية:

#### أ. مقدمة:

أُعدَّ هذا الدرس ليتعرف الطالب على القيادة العسكرية من حيث الأهمية والأهلية والمهمات، وليتعرف على الواجبات العامة لكل فرد من أفراد الجيش.

### ب. الأهداف المؤهلة:

- ١-١ يتعرف الطالب على القيادة العسكرية من حيث الأهمية.
- ١-١ يتعرف الطالب على القيادة العسكرية من حيث الأهلية.
- ١-٣ يتعرف الطالب على القيادة العسكرية من حيث المهمات.
- ١-٤ يتعرف الطالب على الواجبات العامة على الجيش، والأدلة المتعلقة بذلك.

## ج. موجز الدرس:

### ١ –المقدمة:

لا يشك أحد في ضرورة القيادة، بل هي مهمة في كل عمل جماعي مشترك. وكما أن للقائد مسؤولياته القيادية، فإن كل من ينتسب إلى العمل العسكري أياً كان موقعه علية واجبات نحو ربه في الله وقيادته، وزملائه، وعمله.

### ٢ -ملخص المواضيع:

- أ –أهمية القيادة العسكرية.
- ب الصفات المؤهلة للقيادة.
  - ج- مهام القائد.
- د- واجبات على عامة الجيش.

### القيادة العسكرية:

### أولا: أهمية القيادة العسكرية:

لا يشك أحد في ضرورة القيادة، بل هي مهمة في كل عمل جماعي مشترك، ولهذا أوصى الرسول ولله الله يا الاجتماعات الصغيرة والمؤقتة؛ كالسفر، فقال والله الله على الله الله في سفر، فليؤمِّروا أحدهم) [رواه البوداود بسند حسن]، فكيف بالحرب وتدبير شؤونها وقيادة القلوب إلى موارد الخطر لتحقيق النصر!؛ ولذا كان أول أمر فكَّر فيه بنو إسرائيل للحروج من ظلم العدو واستذلاله لهم تعيين القيادة المؤهلة، يقول الله عز وجل: (ألم تَرَ إِلَى الْمَلاِ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ مِن بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُواْ لِنَبِي لَهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالُ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلاَّ تُقَاتِلُواْ قَالُواْ وَمَا لَنَا أَلاَّ نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِيَارِنَا وَأَبْنَاثِنَا) [البقرة:٢٤٦].

وكانت الخطط القتالية لجيوش المسلمين تركز على تدمير قيادة العدو، مما حقق لهم نجاحات كبيرة واقتصاداً في الجهد.

وإن القيادة الفذَّة لتعوض النقص الكبير في الجيش، وتُحسِّن توظيف وإدارة الطاقات لتحقق أعظم النتائج بإذن الله عَلِيْنَا.

وإن القيادة هي ملتقى الآراء، وفصل القرار، فهي مجمع قلوب الجيش، ومحط الأنظار للأتباع وللأعداء، فلابد أن تكون من الأهلية والكفاءة بما يحقق الأهداف ويبطل كيد الأعداء.

لا يَصلح الناس فوضَى لا سُراة لهم ولا سُراة إذا جُهَّا الهم سادوا

#### ثانيا: الصفات المؤهلة للقيادة:

إن القيادة أعلى المسؤوليات، وإن المسؤولية أمانة، فيجب أن تُسلَّم إلى المؤهَّل لحملها، كما قال ربنا عز وجل: (إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّواْ الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا) [النساء:٥٨]

فإن سُلِّمت لغير الكفء عن علم كانت خيانة، والله على يقول: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَحُونُواْ اللّه وَالله عَلَمُونَ) [الأنفال:٢٧].

وتأمّل في هذا الحوار الذي دار بين الرسول في وبين الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري في، يقول أبو ذر وتأمّل في هذا الحوار الله ألا تستعملني؟ - يعني في عمل قيادي أو وظيفة عامة - فضرب في بيده على منكبي، ثم قال: (يا أبا ذر إنك ضعيف، وإنها أمانة، وإنها يوم القيامة خِزي وندامة، إلا من أخذها بحقها، وأدى الذي عليه فيها) [رواه مسلم].

فبين الرسول و العلم، والوظيفة العامة أمانة عظيمة، ومسؤولية ثقيلة، لا يصح أن يتولاها إلا الكفء، ومن شروط الكفاءة؛ القوّة، ليؤدي مهامها؛ قوّة في القلب، وفي العقل، وفي العلم، وفي البدن. وليس المراد من الضّعف - في الحديث - ضعف البدن أو قِلَّة الشجاعة، فإن أباذر من أقوى الصحابة بينا وأشجعهم قلباً وأعظمهم صبراً وأصدقهم لهجة، فهو من أول الأوائل دخولاً في الإسلام، وأول من أعلن إسلامه بمكة، فصارع المشركين وصارعوه، وكان رأسا في العلم والعمل والزهد والصدق وقول الحق -على حِدَّة فيه - ولكن من الضَّعف معاملة الناس على جِهة الكمال والزهد في الدنيا، وحملهم على مثل ما يستطيع أن يحمل نفسه عليه، ومن هنا قال الرسول في له: (يا أباذر إني أرك ضعيفاً، وإني أحب لك ما أحب لنفسي، لا تأمرن على اثنين، ولا تلين مال يتيم) [رواه مسلم].

وأحسن قول جامع للصفات المشروطة في المؤهّل للقيادة والولاية، قول الله و كتابه العزيز: (إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقُوِيُّ الْأَمِينُ) [القصص:٢٦]، فالقوّة والأمانة هما الركنان الأساسيان في الأهلية للقيادة والمسؤولية، ولهذا وصف الله و عنه حامل الوحي حبريل العَلِي فقال عنه: (ذِي قُوّةٍ عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ هُ مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ) [التكوير:٢١٠]، واحبر العَلَي عن قول حامل كرسي ملكة سبأ إلى سليمان العَلِي : (وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقُويُّ أَمِينٌ) [النمل:٣٩].

والقُوَّة: قُدرة على القيام بالمسؤولية، بحسب ما تتطلبه؛ من بدن لائق، وعلم شامل، وقلب ثابت، وعقل مدبِّر.

والأمانة: صِدق، ونُصح، وانضباط ذاتي في تحمل وأداء المسؤولية.

ويمكن تفصيل الصفات اللازمة للقيادة العسكرية الإسلامية فيما يلي:

#### ١) الإيمان الصادق:

فإن هدف العسكرية الإسلامية إعلاء كلمة الله و في في فكيف يقود الناس لتحقيق هذا الهدف من لا يتمثَّله ولا يتحمَّس له!، وأبعد من ذلك وأضيع أن يتولى القيادة العسكرية من يكره الدِّين وأهله!.

إن القائد قدوة الجيش، وحتى نحمل الجيش على الاستقامة والأمانة، لابد أن يتولَّى عليهم من هو كذلك، وإلا كان الحال كمن ينقض كلامه بفعاله.

إن سلطة القائد سلطة عالية، ومسؤوليته مسؤولية خطيرة، وإذا لم تكن له رقابة - غير الناس - فحري أن يفعل ما يشاء، وربما خان وأهلك من تحته ليحقق مطمعاً دنيوياً عاجلاً، أو على الأقل لن يُراعي جانب العدل والنزاهة في معاملة مرؤوسيه، بل ظلمهم وتكبَّر عليهم ولم يُحسن رعايتهم.

وإن الرَّقابة - من غير الناس - لا يمكن أن توجد إلا في الإيمان بالله ﷺ، فالمؤمن الصادق هو المنضبط ذاتياً، لأنه يراقب الله ﷺ في عمله وقيادته.

#### ٢) الشجاعة:

وذلك مطلب ضروري لأداء مهام العسكرية وتحقيق أهدافها الكبيرة، وقد دعا الله ورسوله والله أن الله ورسوله والله الكين الله والقوة والصبر، فقال تعالى: (وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ) [الشُّورى:٣٩]، وقال تعالى: (إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا) [الشعراء:٢٢٧]، وقال تعالى: (فَلَا تَهِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ) [عمد:٣٥]، ولا شك أن ذلك الوصف في حق قائد الجيش أهم وأوجب.

إن قلب القائد الكُفء مُنشرح ثابت، فكله حماس وغَيرة على تأدية الواجب، واثق من مبادئه، واثق من نفسه، متفائل في نظرته، ضابط لانفعالاته، صابر قوي في تحمله، حازم في إدارته، جَريء مُبادر، مُقتحم للمخاطر، مُتحمل للمسؤولية بلا تردد، ذو شهامة ونجدة وهِمَّة وتصميم. وذلك نابع من قُوَّة الشَّخصيَّة، ومن محبة العمل العسكري، والتَّشرف بالخدمة العسكرية.

هذا وإن شجاعة القائد وعلو همته لا تقتصر على مواجهة عَدوه، بل وحتى في مواجهة جيش الغضب والانفعال في نفسه ضد أحد من مرؤوسيه، يقول الرسول في: (ليس الشَّديد بالصُّرعة، إنما الشديد الذي علك نفسه عند الغضب) [متفق عليه].

ومن أمثلة الشجاعة والحزم: موقف النبي على من الخروج لأحد؛ فكان رأيه على عدم الخروج بل القتال من داخل المدنية، لكن الأكثرين رغبوا الخروج، وقال الأنصار في: يا رسول الله ما دُخل علينا فيها في الجاهلية فكيف يُدخل علينا فيها في الإسلام. فأجابهم وبادر بالاستعداد للخروج، فعاد الصحابة خشية أن يكونوا استكرهوه في يقولون: إن أحببت أن تمكث في المدينة فأفعل، فقال في: (إنه ليس لنبي إذا لبس لأمته، أن يضعها حتى يُناجز).

ولقد عُرف الجيش الإسلامي وقادته بالشجاعة، ولذا كانت حروبهم في الغالب تعرضيه هجومية، فهم الذين يبدؤون العدو.

وهذا أحد القادة المسلمين، وهو القائد (خالد بن الوليد فله) الذي قضى على قادة الرّدة (طليحة الأسدي، ومسيلمة الكذاب)، وهزم قادة الفرس (هرمز، وبحمن)، وهزم الروم في معركة اليرموك الخالدة، رغم أنه ليس هناك أدنى تكافئ بين القوتين، الإسلامية والنصرانية (٤٠ ألف مقابل ٢٤٠ ألف)، فيقول أحد أفراد الجيش له: ما أكثر الروم وأقل المسلمين، فرد خالد فله: (بل ما أقل الروم وأكثر المسلمين، إنما تكثر الجنود بالنصر وتقل بالخُذلان). وكان فله شديد الحزم، لا يتحرَّك ولا يبيت إلا على تعبئة واستعداد تام، وعند موته فله سطَّر تجربته مع الشجاعة فقال فله: (لقد حضرت مائة زحف أو زهاءها، وما في جسدي موضع شِبر إلا وفيه ضربة أو طعنة أو رمية، وها أنا أموت على فراشي كما يموت البعير، فلا نامت أعين الجبناء).

### ٣) الذكاء:

إن الكفاءة العقلية هي أساس القيادة وتصريف أمور الجيش.

إن فِكرة بديعة يمكن أن تخترق أقوى الحواجز، وأن تفتح أبواب النصر، وتقلب موازين المعركة.

إن مبادئ الحرب تتطلب عقلية قيادية ذكية، تستطيع أن تموّه على العدو، وتفجأه، وتُحقق الأمن والسلامة لقواتها، وأيضاً تستطيع كشف خطط العدو وخُدَعه ونواياه، وأن تصل إلى المعلومات المطلوبة لمواجهته.

إن من أهم أسباب النصر؛ اليقظة، والحذر، والإبداع، وذلك يتطلب عقلية متقدة ذكيَّة. وقد يفاحئه العدو بأساليب ووسائل قتالية لم يحتسب لها، مما يستدعى حلاً ذكياً سريعاً من القيادة.

وإن القائد يجب أن يتميّز بسياسته وحنكته وبُعد نظره، حتى إنه ليعطي لعدوه ما ظاهره الحظ للعدو وليس إلا العكس، كما فعل الرسول على مع قريش في صلح الحديبية العظيم. إن القائد يتعامل مع جيش وظروف محيطة، يحتاج أن يُلِمَّ بذلك، ليُحسن اختيار الأشخاص للمهمات، ويُوقع القرارات موقعها الصحيح، فلابد أن يكون على درجة عالية من الذكاء.

انظر دِقّة اختيار سعد بن معاذ على حَكَما في شأن بني قريظة حلفاء الأوس، وقد عفا الرسول على عن بني قينقاع قبل، إرضاءا لبعض الخزرج حلفائهم، فلئلا يكون في نفوس الأوس حرج، جعل الرسول الحكم لسيدهم، فحكم في بني قريظة بما يستحقون، فشرَّ بذلك الرسول الله على وأخبر أنه قد وافق حكم الله على فيهم.

إن سِرَّ القيادة؛ إقناع المرؤوسين بطاعة الرئيس، وكسب استجابتهم وانقيادهم له، ولا شك أن لذكاء القائد دور كبير في كسب قناعتهم، بما يقوم به من تصرفات قوليه أو فعليه، تجعله محل ثِقة جنوده، ومحل تقديرهم.

وإن اللياقة في معاملة المرؤوسين وحسن الخلق معهم، من أكبر أسباب حملهم على الطاعة والاقتداء والولاء والانضباط الذاتي، وهو ما يحتاجه القائد من جنوده دائماً، وفي مواقف الخطر خاصة. وقد تمينز بذلك الرسول في في قيادته؛ ولذا قال له ربه عز وجل: (فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقُلْبِ لاَنفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ) [آل عمران ١٥٩]، وكان لذكائه في وقدرته على الإقناع الأثر في ردِّ الصحابة في ما سَبَوه من هوزان في غزوة (حنين) إليهم، وكذلك أرضى الأنصار في بكلام لطيف عمًا حرمهم من غنائم (حنين)، وحتى لم يجدوا في أنفسهم شيئا مما فاتهم من الغنيمة، فإنه بعد الغزوة جاء وفد هوزان مسلمين واستعطفوا الرسول في ليَرُدَّ عليهم ذراريهم وأموالهم، فحيَّرهم في إحداهما، فاحتاروا فك الأسرى، فقام في في المسلمين فأثني على الله في بما هو أهله ثم قال: (أما بعد، فإن إخوانكم قد حاؤونا تائبين، وإني قد رأيت أن أردَّ إليهم سبيهم، فمن أحبٌ منكم أن يَطِيب ذلك فليفعل، ومن أحبٌ منكم أن يكون على حظّه حتى نعطيه إياه من أول ما يفيء الله علينا فليفعل)،

فقال الناس: قد طيبنا ذلك يا رسول الله، فقال على: (إنا لاندري من أذن منكم في ذلك ممن لم يأذن، فارجعوا حتى يرفع إلينا عرفاؤكم)؟، فرجع الناس، فكلَّمهم عرفاؤهم، ثم رجعوا إلى رسول الله على فأخبروه أنهم قد طيبوا وأذنوا [رواه البخاري].

ولا شك أن في هذا الموقف النبوي غاية التّأليف من القائد لجيشه والاهتمام بقناعتهم. وحين قسم الأموال من الغنائم، بدأ بحديثي الإسلام ومن يريد تأليف قلوبهم على الإسلام، ولكنه حرم الأنصار هوم أهل النّصرة والجوار، حتى وجدوا في أنفسهم، فكان له معهم خطاب لطيف أذهب كل ما في أنفسهم، وكشف لهم عن مقصده الشريف من هذه القسمة المتفاضلة، وكان مما قال في: (أما ترضون أن ينذهب الناس بالشاة والبعير، وتذهبون برسول الله، لو سلك الناس وادياً وسَلَكت الأنصار شِعباً، لاخترت شعب الأنصار) [متفق عليه].

### ٤) الخِبرة العسكرية الواسعة:

إذا كانت المسؤولية والأمانة لا يجوز أن تُوكل لغير المختص المؤهّل، ولا أن تُطلب الأمور عند جاهل بها، فإن من أثقل المسؤوليات وأخطر الأمور القيادات العسكرية، فلابد أن يكون المرشّع لها ذو علم وبصيرة في شؤونها؛ كالأنظمة العسكرية، والأحكام الشرعية ذات العلاقة، ومبادئ القيادة والإدارة، ومبادئ الحرب، ووسائلها.

إن العلوم العسكرية هي القوّة التي تضيع أمامها قوة الأبدان وشجاعة القلوب وذكاء العقول، ولهذا يقول الرسول في: (ألا إنَّ القوّة الرَّمي، ألا إنَّ القوّة الرَّمي)، فالقيادة القوية هي القيادة الخبيرة بالأمور العسكرية حربها وسلمها. وبهذا العلم والخبرة يُغضَّل الشخص للقيادة على من هو أفضل منه فيما سوى ذلك؛ ولهذا أمَّر الرسول في عمرو بن العاص في على جيش ذات السلاسل بوادي العلا في جمادى الآخرة من السنة الثامنة للهجرة، وفي الجيش من هو أفضل منه كأبي بكر، وعمر، وأبي عبيدة في فنوة ذات عبدالله بن بريدة في عن أبيه في قال: (بعث رسول الله في عمرو بن العاص في في غزوة ذات السلاسل، وفيهم أبو بكر في وعمر في، فلما انتهوا إلى مكان الحرب أمرهم عمرو في أن لا يُنوِّروا عليك إلا لعلمه بالحرب، فهدأ عنه عمر في) [رواه الحاكم وصححه الذهبي]. بل قد عقد الرسول في قيادة الجيش قبل موته لأسامة بن زيد في وفي الجيش أبو بكر في وعمر في.

#### ٥) اللياقة البدنية:

إن كمال حواس القائد أمر مهم في ضبط عمله وتمام سيطرته وحسن انقياد الجيش له، وإن الجسم السليم عون على مُهمات القيادة وعزائم الأمور: بل قد قيل: (العقل السليم في الجسم السليم).

إن الكمال الخَلقي والقوة البدنية، من أهم وسائل التأثير في الأتباع للإنقياد والطاعة، وفي الأعداء للهيبة والخوف.

وتأمّل في هذا الحوار القرآني الحكي عن بني إسرائيل بشأن ترشيح طالوت قائداً لهم، فاعترضوا عليه من جهة النسب ومن جهة المال، فردَّ عليهم نبيهم التَّكِيُّ بذكر الصِّفات المهمة في القيادة العسكرية لا النسب ولا المال، فذكر اتصافه بالعلم العسكري الواسع، وبالجسم القوي اللائق عسكرياً، يقول الله تعالى: (وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُواْ أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَى سَعَةً مِّنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْم وَاللّهُ يُؤْتِى مُلْكُهُ مَن يَشَاء وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ) [البقرة:٢٤٧].

#### ثالثا: مهام القائد:

إن القيادة من أفضل الأعمال، وأحسن الفرص لكسب الأجور العظيمة؛ لأنها إمامة في الخير وقيادة إلى نصرة الحق، ولذا كان من دعاء عباد الرحمن الفائزين: (وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا) [القُرقان:٧٤]، وذلك إذا أحسن القائد الرِّعاية وأتقن واجبات القيادة، وهي لا شك كبيرة، لكن يُيسرها قصد التقرب إلى الله ﷺ ورجاء رضاه وجنته.

#### ومن تلك الواجبات:

وبهذا كان كل خليفة على يوصِي قادته، وهي سُنَّة الرسول على، فعن بريدة بن الحصيب قله قال: (كان رسول الله على الله على على معه من أو سرية، أوصاه في خاصته بتقوى الله عز وجل، ومن معه من المسلمين خيرا) [رواه مسلم].

٧) حسن رعاية المرؤوسين بالتعرف عليهم ومعرفة قدراقهم، ومراقبتهم، وتقييمهم، ورفع كفاءهم، وتوجيههم، وتحفيزهم، ورفع وإدامة معنوياتهم، وإطلاعهم على الأحداث، والرِّفق بهم، والمحافظة عليهم، وتأليفهم، ومشاورهم، والعدل فيهم، والإحسان إليهم، وغرس الإحلاص والمسؤولية والوحدة في نفوسهم، يقول الله تعالى: (فَيمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلُوْ كُنتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ) [آل عمران ١٥٩]، ويقول الرسول على: (الإمام راع، وهو مسؤول عن رعيته) [متفق عليه]، وقال على: (ما من أمير يلي أمر المسلمين، ثم لا يَجهد لهم وينصح، إلا لم يدخل معهم الجنة) [رواه مسلم]، وقال على: (إنَّ شرَّ الرعاء الحطمة) [رواه مسلم]، وقال اللهم من رحيار أئمتكم الذين تُحبوهم ويُحبونكم وتُصلُون عليه ويُصلُون عليكم) [رواه مسلم]، وقال اللهم من أمر أمتي شيئا فشقَ عليهم فأشقق عليه) [رواه مسلم].

") تطوير وسائل العمل من تحديد الأهداف وتنظيمها، ووضع الإجراءات واللوائح، ورسم الخطط، وتشكيل المجالس والهياكل الإدارية، والمحافظة على العُهد والممتلكات، والمحافظة على أسرار العمل، هذا مع واحب القائد نحو نفسه بالتطوير والمتابعة والتقييم، لما يعكسه ذلك على عمله وحسن قيادته والإقتداء به.

#### ٤) الاستخبار على العدو، والاستعداد لهم، وإرهابهم، ومباشرة المقابلة لرسلهم.

وهذه الواجبات قد تكون من مهمات بعض القادة العسكريين دون بعض، أو لجلس عسكري؛ لأن القيادة العسكرية تتدرج تدرجاً كبيراً، وغالباً ما تنفصل القيادة الاستراتيجية عن القيادة الميدانية.

ولكن المذكور من هذه الواجبات إن لم يكن مطلوباً من القائد مباشرة، فإنه مطلوب أن يُساهم في تحقيقه.

ومن أحسن وأجمع الوصايا القيادية في هذا الشأن، وصية الخليفة أبي بكر الصديق في لقائد جيشه يزيد بن أبي سفيان في فتوحات الشام، ومما جاء فيها:

(عليك بتقوى الله، فإنه يَرَى من باطنك مثل الذي من ظاهرك، وأن أولى الناس بالله أشدهم تولياً له وأقرب الناس من الله أشدهم تقربا إليه بعمله...، إياك وعصبية الجاهلية فإن الله يغضها ويبغض أهلها. وإذا قدِمت على جندك فأحسن صحبتهم وابدأهم بالخير وعدهم إياه، وإذا وعظتهم فأوجز، فإن كثير الكلام يُنسي بعضه بعضا، وأصلح نفسك يصلح لك الناس، وصل الصلوات لوقتها بإقام ركوعها وسجودها والتّخشُع فيها، وإذا قدِم عليك رُسُل عدوك فأكرمهم، وأقلل لبثهم، حتى يخرجوا من عسكرك وهم جاهلون به، وأنزلهم في ثروة عسكرك، وأمنع من قبلك من محادثتهم، وكن أنت المتولي لكلامهم، ولا تجعل سِرِّك لعلانيتك فيخلط أمرك. وإذا استشرت فأصدق الحديث تصدق المشورة. واسمر بالليل في أصحابك تأتك الأخبار وتُكشف عنك الأستار، وأكثر حرسك وبددهم في عسكرك، وأكثر مفاجأتهم في محارسهم بغير علم منهم بك، فمن وجدته غفل عن محرسه، فأحسن أدبه وعاقبه في غير إفراط، وأعقب بينهم بالليل، وأجعل النّوبة الأولى أطول من الأخيرة، فإنها أيسرهما لقريها من النهار، ولا تخفل عن أهل عسكرك من عُقوبة المستحق، ولا تلجن فيها ولا تُسرع أليها وأنت تجد لها مدفعاً، ولا تغفل عن أهل عسكرك فتفسدهم، ولا تتحسّس عليهم فتفضحهم، واكتف بعلائيتهم، ولا تُجالس العابثين وجالس أهل الصّدق فتفسدهم، ولا تبعر الناس العابثين وجالس أهل الصّدق والوفاء، وأصدق اللقاء، ولا تجبن فيجبن الناس...) أه.

### رابعا: واجبات على عامة الجيش:

إِن نُصرة الدِّين، واجب عام على جميع المسلمين، يقول الله عز وجل: (انْفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَالاً وَجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ) [التوبة:٤١]، وقال تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونوا أَنصَارَ اللَّهِ) [الصف:٤١].

ومن التحق بالعمل العسكري وتعيَّن فيه، فمسؤوليته عن نُصرة الدِّين أولى وأوجب من غيره من المسلمين، بحسب اختصاصه وطاقته.

وكما أن القائد مسؤول أمام الله عن واجبات القيادة، فإن غيره مسؤول بحسب موقعه من العمل العسكري، كما قال الرسول على: (كُلُّكم راع، وكُلُّكم مسؤول عن رعيته) [متفق عليه].

### وهذه بعض الواجبات التي ينبغي لكل من انتسب إلى العمل العسكري أن يُراعيها:

أما مُريد الدنيا وعابدها فهو لا يهتم بالعمل، إلا من حيث المصلحة الشخصية التي يحققها له، يقول الرسول على: (تَعِس عبد الدِّينار، وعبد الدرهم، وعبد الخَمِيصة، أن أُعطِيَ رضي، وإن لم يُعط سخط، تعس وانتكس، وإذا شيك فلا انتقش. طُوبي لعبد آخذ بِعِنان فرسه في سبيل الله، أشعث رأسه، مُغبرة قدماه، إن كان في الحِراسة كان في الحراسة كان في السَّاقة، إن استأذن لم يُؤذن له، وإن شَفع لم يُشفَع لم يُشفَع في [رواه البحاري]، وبهذا الحديث العظيم رَسَم الرسول على معالم شخصية العسكري المخلص لله على فهو يُؤدِّي عمله على أكمل وجه أياكان موقعه ومرتبته، ومهماكان قدره عند الآخرين، ومهماكانت معاملة رؤسائه له.

Y) <u>طاعة القيادة</u> والجهة الرئاسية، والانضباط فيها، واحترامها، يقول الله عز وجل: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ) [النساء: ٥٩]، ويقول الرسول على: (من يُطع الأمير فقد أطاعني، ومن يعصِ الأمير فقد عصاني) [متفق عليه]، وقال على: (عليك السَّمع والطَّاعة في عُسرك ويُسرك، ومَنشطك ومَكرهك، وأثرة عليك) [رواه مسلم].

ومن الانضباط العسكري، الاستئذان من الجهة الرئاسية، والرجوع إليها في كل أمر يتطلب ذلك، والنَّصيحة لها، يقول الله عز وجل: (إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ وَالنَّصيحة لها، يقول الله عز وجل: (إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا جَامِعِ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ أُولَئِكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا اسْتَأَذْنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن لِّمَن شِئْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ) [النور:٦٢]، وقال عَلَى معاتباً: (وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْرٌ مِّن الأَمْنِ أَوِ الْحَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّهُ الذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ) [النساء:٨٣].

والمراد بالطَّاعة، الطَّاعة في غير معصية الله تَنْكَ، لقول الرسول عَنْكَ: (على المرء المسلم السَّمع والطَّاعة فيما أحب وكره، إلا أن يُؤمر بمعصية، فإذا أُمر بمعصية، فلا سمع ولا طاعة) [متفق عليه].

٣) التآخي والاتحاد في مجموعته، والتعاون مع العاملين معه، يقول الله تعالى: (مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ) [الفتح: ٢٩]، وقال تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُخَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لآئِمٍ) [المائدة: ٤٥]، وقال عز وحل: (وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبرِّ يُخَاهُونَ لَوْمَة لآئِمٍ) [المائدة: ٤٥]، وقال عز وحل: (وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبرِّ وَالتَّقُوى) [المائدة: ٢]، وقال تعالى: (وَلاَ تَعَالَى: (وَلاَ تَعَالَى: (وَلاَ تَعَالَى: (وَلاَ تَعَالَى: (وَلاَ نَفَالَ: ٢]، وقال تعالى: (وَلاَ تَعَالَى: (وَلاَ قَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ) [الأنفال: ٢].

٤) حُسن أداء عمله، وتطوير كفاءته، والمحافظة على سلاحه، وما لديه من العُهَد العسكرية، والمحافظة على ممتلكات العمل، وعلى الأسرار التي يطلع عليها، يقول الله تعالى: (وَجَاهِدُوا فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ) [الحج: ٧٨]، وقال عز وجل: (وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُم مَّيْلَةً وَاحِدَةً) [النساء: ١٠٢].

ومهما اصطنع مِن عُذر وأُعطِيَ مِن إذن، وهو في الحقيقة غير معذور، فإنه مُلام عند الله عَلَلْ، يقول الله تعالى: (إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيَاء رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ الْحَوَالِفِ) [التوبة:٩٣].

# مقرر العسكرية الإسلامية موقع الدكتور ظاهر الظاهر: (www.drthaher.com)

## صفحة الواجب ١-٧-١

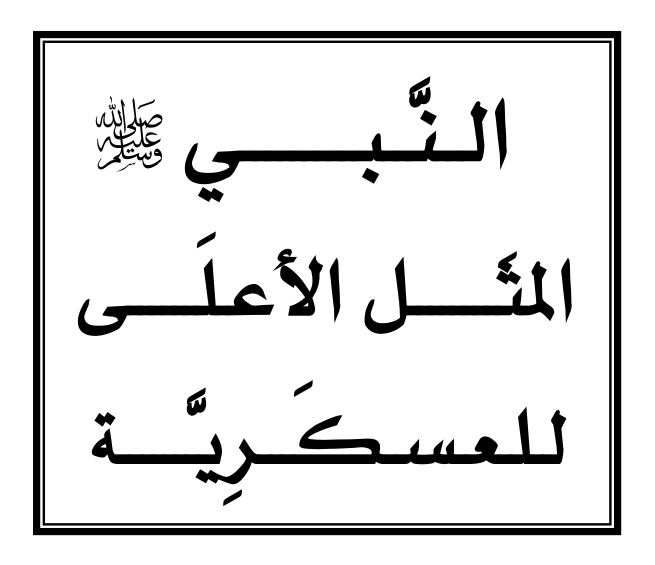
س 1: عدد الصفات اللازمة للقائد العسكري المسلم.

س ٢: عدد واجبات القائد العسكري المسلم.

س٣: عدد اثنين من الواجبات التي ينبغي لكل من انتسب إلى العمل العسكري أن يُراعيها.

س ي: تكلم عن واجب طاعة العسكري لقيادته واحترامها، مع الدليل.

س : من الصفات اللازمة للقيادة العسكرية الإسلامية؛ الشجاعة والحزم وعلو الهمة، تكلم عنه بإيجاز.



## (١) الرسول ﷺ المثل الأعلى للعسكرية:

#### أ. مقدمة:

أُعدَّ هذا الدرس ليتعرف الطالب على الجانب العسكري في شخصية الرسول محمد على ال

## ب. الأهداف المؤهلة:

- ١-١ يتعرف الطالب على الصفات المتميزة للقيادة العسكرية الناجحة للرسول على الله الله الله المامان الماما
- ٢-١ يتعرف الطالب على الشواهد التطبيقية لهذه الصفات في قيادة الرسول والسول المحيش للحيش والتعامل مع جميع الظروف.

# ج. موجز الدرس:

#### ١ -المقدمة:

الرسول على هو المثل الأعلى للعسكرية الإسلامية والمثل الأعلى للمسلمين جميعاً في سائر أمور الحياة.

## ٢ –ملخص المواضيع:

- أ التعلق التام بالله ﷺ.
- ب الحب الجم للعمل العسكري.
- ت اللياقة البدنية العالية وقوة التحمل.
  - ث الشجاعة الباهرة.
  - ج الخُلُق العسكري العظيم.
- ح القدرة العالية على الإقناع والتحفيز.
  - خ الذكاء وبُعد النظر.
- د -السيطرة على المواقف وحل المشكلات.
  - خ إنشاء وتأهيل الكفاءات العسكرية.
    - ر تطبيق أفضل المبادئ العسكرية.

## أولا: التَّعلُّق التَّام بالله ﷺ:

\* لقد كان هدف رسول الله على وهمّه الأكبر (إعلاء كلمة الله الله الله على)، فحين دَفَع رَاية القتال في غزوة (خيبر) إلى على بن أبي طالب شه قال له: (أنفذ على رسلك، حتى تنزل بساحتهم، ثم أدعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حُمُر النّعم) [رواه البخاري].

وليس لهمته على تعلُق بغير ذلك، سُئل على عن: الرجل يُقاتل شجاعة، ويُقاتل حَمِيَّة، ويُقاتل رِياء، أيُّ ذلك في سبيل الله) [متفق عليه].

وحين بلغ طلب كفار قريش إلى الغار يوم الهجرة، وخشيَ أبو بكر على رسول الله على منهم، طمأنه الرسول على قائلاً: (لا تَحْزَنْ إنَّ الله مَعَنَا) [التوبة: ٤٠].

\* وفي ظروف الأحزاب القاسية، والمسلمون في غاية الحصار والخوف، كان في يشر المسلمين بفتح بلاد فارس والروم واليمن؛ يقول البراء بن عازب في: لما كن يوم الخندق عَرَضَت لنا في بعض الخندق صخرة لا تأخذ منها المعاول، فاشتكينا ذلك لرسول الله في فجاء وأخذ المعول فقال:

(بسم الله)، ثم ضرب ضربة، وقال: (الله أكبر، أُعطيت مفاتيح الشام، والله إني لأنظر قصورها الحمر الساعة)، ثم ضرب الثانية فقطع آخر، فقال: (الله أكبر، أُعطيت فارس، والله إني لأبصر قصر المدائن الأبيض الآن)، ثم ضرب الثالثة، فقال: (بسم الله)، فقطع بقية الحجر، فقال: (الله أكبر، أُعطيت مفاتيح اليمن، والله إني لأبصر أبواب صنعاء من مكاني) [رواه أحمد والنسائي].

\* وكان ي يحرص على الدعاء ويلح فيه كالمستغيث: (إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ) [الأنفال:٩]، حتى سقط رداءه وهو رافع يديه يدعو يوم (بدر)، فيرده أبو بكر فيه ويقول: (كفاك بعض مُناشدتك ربك، فإنه مُنجز لك ما وعدك) [رواه مسلم]، فبات ليلة المعركة يُصلِّي ويدعو، يقول علي بن أبي طالب في في وصف حالهم ليلة معركة بدر: (لقد رأيتنا يوم بدر وما منا إلا نائم، إلا رسول الله في فإنه كان يُصلِّي إلى شجرة ويدعو حتى أصبح)، ثم قال: (وبات رسول الله في يدعو ربه ويقول: اللهم إن تقلك هذه الفئة لا تُعبد. فلما طلع الفجر نادى: الصلاة عباد الله. فجاء الناس من تحت الشجر والحجف، فصلى بنا رسول الله في وحرَّض على القتال) [رواه أحمد].

وفي ليلة (الأحزاب) ورغم شدة البرد والجوع كان على قائماً يُصلي ويدعو بأدعية كثيرة.

\* ومن تمام تعلقه على بالله على بالله على الله على تقوى الله على والتوكل عليه على وإخلاص الجهاد له على ومن تمام تعلقه على بريدة على الله على الله على إذا أمّر أميراً على حيش أو سرية، أوصاه في خاصته بتقوى الله على ومن معه من المسلمين خيراً)، ثم أوصاه بدعوة عدوه على الإسلام، فإن أبوا فالجزية، ثم قال: (فإن أبو فاستعن بالله وقاتلهم) [رواه مسلم].

وكان على يدفع أصحابه في إلى ساحات القتال بوعد الله في وثوابه الأخروي، فيقول لهم يوم بدر: (قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض) [رواه مسلم]، ويقول لهم يوم أحد: (من يردهم عنا وهو رفيقي في الجنة) [رواه مسلم].

هكذا الربانية والتعلق بالله ﷺ في حياة الرسول ﷺ، مثالاً لكل عسكري مسلم يطمح إلى العز والتمكين: (وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) [الفتح:٧]، (وَمَن يَتَوَلَّ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ فَإِنَّ وَالتمكين: (وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) [الفتح:٧]، (وَمَن يَتَوَلَّ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ فَإِنَّ وَالتمكين: (المائدة:٥٦).

## ثانيا: الحُب الجَم للعمل العسكري:

• وأي عمل يسمو في نفس رسول الله على العمل الجهادي الذي به ينشر الحق ويزهق الباطل. إنه لم يتمنَّ الرجوع إلى الدنيا إلا للعمل العسكري في سبيل الله في يقول في (والذي نفس محمد بيده لولا أن أشقَّ على المسلمين، ما قعدت خلاف سرية تغزو في سبيل الله أبداً، ولكن لا أجد سعة فأحملهم، ولا يجدون سعة، ويشق عليهم أن يتخلَّفوا عني، والذي نفس محمد بيده لوددت أن أغزو في سبيل الله فأقتل، ثم أغزو فأقتل، ثم أغزو فأقتل) [رواه مسلم].

\* كان الله العمليات العسكرية، وكان يقودها، وكان يُشارك بنفسه في الغزوات التي يقودها. عرض عليه صاحبه أبو بكر الصديق الله الراحلة في الهجرة فأبي إلا بالثمن، وكان الله يشارك في حفر الخندق مع أصحابه ويشجعهم. وكان الله يستطيب المشقة في الجهاد، يقول حندب بن سفيان الله على أصبع رسول لله الله في بعض المشاهد فقال: (هل أنت إلا إصبع دميت، وفي سبيل الله ما لقيت) [متفق عليه].

ب ومنذ هاجر الله إلى المدينة كان الجهاد يستهلك معظم وقته، حتى قاربت غزواته التي قادها بنفسه (الثلاثين) غزوة، وأما التي أرسلها بقيادة غيره فجاوزت ذلك. وإلى اللحظات الأخيرة من حياته كان الله الثابع الجيش إلى الشام والذي قد عقد لواءه لأسامة بن زيد الله الفاده أبو بكر الله بعده.

• وكما أعطى للعمل العسكري نفسه وفكره ووقته، فقد بذل له ماله، يقول عمر بن الخطاب والكانت أموال بني النضير مما أفاء الله على رسوله مما لم يوجف المسلمون عليه بخيل ولا ركاب، فكانت لرسول الله وكان يُنفق على أهله نفقة سنته، ثم يجعل ما بقي في السلاح والكِراع عدّة في سبيل الله) [رواه البخاري]. وكان عتاده العسكري رأس ماله وخير ما يدخر، تقول أم المؤمنين جويرية بنت الحارث في: (ما ترك رسول الله وكان عند موته ديناراً ولا درهماً ولا عبداً ولا أمة ولا شيئاً، إلا بغلته البيضاء التي كان يركبها، وسلاحه، وأرضاً جعلها لابن السبيل صدقة) [رواه البخاري].

إنه الحب والتَّشرف بالعمل العسكري في سبيل الله وَ عَلَقَ مَتى تحقق كان العطاء والتضحيات، وكان الصبر والرِّضا.

## ثالثا: اللياقة البدنية العالية وقوَّة التَّحمُّل:

♦ إن المعارك الكثيرة السّاخنة التي خاضها رسول الله في والنّشاط العسكري الكبير الذي قام به، بدأ وهو في (الثالثة والخمسين) من عمره في المليء بمهام الدعوة ومشاقها وهمومها.

• إنه رغم الإصابات الشديدة التي لحقت به في معركة أحد . كُسرت رُباعيَّته وشُجَّ في وجهه في . ورغم حزنه على فقد (سبعين) من أصحابه في وكبار جنوده؛ منهم عمه وأخوه من الرِّضاع حمزة بن عبدالمطلب في ورغم الجهاد الكبير الذي بذله في القتال، فإنه منذ انصرفت قريش إلى مكة، قام فانتدب المسلمين ممن شاركوا في أحد باللحاق لمطاردة جيش قريش، حتى بلغ (حمراء الأسد) وعسكر بها ثلاثة أيام، فسجَّل الله في للمسلمين تلك الاستجابة والتَّحمل للمشقة والجراح والحزن، فقال تعالى: (الَّذِينَ اسْتَجَابُواْ لِلّهِ وَالرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَآ أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَاتَّقُواْ أَجْرٌ عَظِيمٌ)

ب وفي غزوة الخندق وأثناء حفر الخندق، كان الموسم بارداً شديداً، وكانت آنذاك فاقة وجوع، فكان الرسول الشهال الأعلى لأصحابه الله في العمل وفي القوة والصبر، يقول جابر بن عبدالله في: (إنا يوم الخندق نحفر، فعرضت كدية شديدة، فحاؤوا النبي الله فقالوا: هذه كدية عرضت في الخندق، فقال الله النازل. ثم قام وبطنه معصوب بحجر، ولبثنا ثلاثة أيام لا نذوق ذوقاً، فأخذ الله المعول فضرب به الكدية، فعاد كثيباً أهيل) [رواه البحاري].

\* وعقب غزوة بني المصطلق (المريسيع) حرَّك الرسول الحيش قرابة (٣٠ ساعة) متواصلة؛ ليشغلهم عن الحديث في الفتنة التي آثارها المنافقون حينذاك.

\* وكانت غزوة خنين أشد ما مرَّ على الرسول الله من القتال والمحالدة، ومع هذا ورغم أنها متصلة بغزوة الفتح مباشرة، فقد قام الله بمطاردة هَوَازِن عقب حُنين، ثم مال على الطائف فحاصرها.

\* وهذه غزوة تبوك يقودها الرسول على وهو في (الثانية والستين) من عمره المليء بالمشاق وبالمسؤوليات الكبيرة، غزوة في شِدَّة الصيف، وقِلَّة المؤونة والظَّهر، إلى مكان بعيد جداً حوالي (٨٠٠ كم)، لمواجهة عد وذي عدد وعدة، إنها ساعة عَسِرة بحقِّ، كما سماها الله على في كتابه: (الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ) [التوبة:١١٧]، أثبتت اللياقة العالية للرسول على ولجنوده العظماء، لياقة الأبدان ولياقة النفوس والحِمم.

## رابعا: الشَّجَاعة الباهرة:

\* الشجاعة انشراح في القلب، وثقة في النفس، وانضباط في المشاعر، أمام المواقف الصعبة، لأداء مهام العسكرية وأهدافها الكبيرة على أكمل وجه، فتلك هي الشّدة القلبية التي مدح الله على أكمل وجه، فتلك هي الشّدة القلبية التي مدح الله على الكفّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ) وجنوده، فقال تعالى: (مُّحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ) [الحُحُرات:٢٩].

إن معظم معارك الرسول الله تعرضية هجومية من قبل الرسول الله على العدو، وفي معظم عملياته العسكرية كان العدو أكثر عدداً وعدة، ولم يُغيِّر ذلك من إقدامه شيئاً.

خاض ﷺ بدراً ولم يكن مستعداً لحرب، أمام جيش كبير متأهب حانق، فقاتلهم وهو يردد: (سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ) [القمر: ٥٤]، فاستأصلهم وحطَّم كِبرياءهم.

\* ويوم أحد شاور الرسول السول السول السول السول المن المكي الكافر، وكان رأيه السوح السوح السوحابة السوح وبعض شيوخ الصحابة السوحابة السوح السوحابة المن السوح السوح السوحابة المن الخروج، حتى وافقهم، واستعد للخروج ولبس درعه وسلاحه، فقال أصحاب هذا الرأي: (لعلنا استكرهناك يا رسول الله، فإن شئت فاقعد)، فقال السوحة السوحة النبي ا

ويوم أن ترك الرُّماة موقعهم على جبل (أحد)، وأصاب المسلمين ما أصابهم، وتولى أكثرهم مُصعدين لا يلتفتون إلى شيء، كان الرسول على ثابتاً في أرض المعركة: (إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلْوُونَ عَلَى أَحَدٍ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ) [آل عمران:١٥٣].

\* ولما انصرف أبوسفيان عن المعركة نادى: إنَّ موعدكم (بدر) العام القابل. فأجابه الرسول الله إلى ذلك، وخرج في الموعد المحدد إلى (بدر) وعسكر بها ثمانية أيام ينتظر جيش قريش، الذي أصابه الرعب منذ خرج من مكة، فرجع من أول الطريق.

\* ويوم أن سار إلى مكة معتمراً . في ألف وأربعمائة من أصحابه . فصدَّته قريش بالحديبيّة، وأرسل إليهم عثمان بن عفان في يُفاوضهم، فتأخر وشاع أنهم قتلوه، قال الرسول في: (لا نبرح حتى نُناجز القوم)، ودعا أصحابه في إلى البيعة، فبايعوه صادقين، فأنزل الله تعالى: (لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا وَلِيبًا) [الفتح:١٨].

• لقد كانت شجاعته و وثقته بنفسه تُرهب الأعداء، غزا خيبر فبات قريباً منها، فلما أصبح صلى الفجر بغَلَس، وركب إليها، فخرج أهل خيبر بمساحيهم لا يشعرون، فلما رأوا الجيش قالوا: (محمد، والله محمد والخميس)، ثم رجعوا هاربين إلى حصونهم، فقال النبي و الله أكبر، خربت خيبر، الله أكبر خربت خيبر، الله أكبر خربت خيبر، إنا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين) [البخاري ومسلم].

\* وكان موقف البطولة الكبير للنبي الله في حنين حين انكشف المسلمون أمام وابل النبال من الكمائن التي اتخذتها هوازن في جنبات الوادي حين سبقوا إليه، يقول الله تعالى: (وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثُرَتُكُمْ فَلَمْ تُعْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُدْبِرِينَ) [التوبة: ٢٥]، فثبت لهم الرسول الله في نفر يُعدون على الأصابع، وكان يركب بغلته لا خيلاً تعبيراً عن الصَّمود، وقد طفق يركز بغلته قبل العدو وهو يقول: (أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب)، فكان عمه العباس العبارة العبارة العبارة العباس العبارة المراحة اللهاء اللهاء المراحة المراحة اللهاء المراحة اللهاء الله

فلما غَشِيه الأعداء نزل عن بغلته وترجَّل، ثم أخذ قبضة من الأرض فرمى بها في وجوه الكفار وهو يقول: (شاهت الوجوه، انحزموا وربِّ محمد)، فلم يصمدوا طويلاً وولَّوا مُدبرين [رواه مسلم].

\* يقول البراء بن عازب في وصف رسول الله في: (كُنّا إذا احمرَّ البأس نتّقي به، وإن الشجاع منا الذي يحاذي به) [رواه مسلم]، ويقول علي بن أبي طالب في: (كُنّا إذا اشتدَّ البأس واحمرَّت الحدق، لم يكن أحد أقرب إلى العدو منه في) [رواه أحمد وغيره]، وعن أنس في قال: (كان رسول الله في أحسن الناس، وكان أجود الناس، وكان أشجع الناس، ولقد فزع أهل المدينة ذات ليلة، فانطلق ناس قبل الصوت، فتلقاهم رسول الله في راجعاً، وقد سبقهم إلى الصوت، وهو على فرس لأبي طلحة عُري، في عنقه السيف، وهو يقول: لم تُراعوا، ثم قال: وجدناه بحراً. يعني الفرس. قال أنس: وكان فرساً يُبطاً) [رواه مسلم].

\* وكان الله يُربِّي أتباعه على الشجاعة بقوله وفعله؛ جاءه الله رجل فقال: أرأيت إن جاء رجل يُريد أخذ مالي؟، قال الله: (فلا تُعطه مالك)، قال: أرأيت إن قاتلني؟، قال الله: (قاتله)، قال: أرأيت إن قتلته؟، قال الله: (هو في النار) [رواه مسلم]. وتأمَّل في الذين تربوا في بيته الله أو لازموه، مدّى الشجاعة التي انطبعت عليهم؛ كالصاحبين أبي بكر، وعمر، وعلى بن أبي طالب، وزيد بن حارثة، وأسامة بن زيد الله.

## خامسا: الخُلُق العسكري العظِيم:

♦ إن الصّدق والأمانة والحُلُق العظيم الذي عُرف به الرسول ﷺ من قبل الإسلام، زاده الإسلام في نفسه رُسُوخاً، فرغم الخصومة الشديدة التي واجهها من قريش والمكر الكبير الذي دبّروه حتى حاولوا قتله وأخرجوه من بلده، وحين أراد العمرة في السنة السادسة للهجرة صدُّوه ومنعوه، فاستحاب لطلبهم، وقد بلغ الحديبية، وتحلل ﷺ وأصحابه ﷺ من عمرهم – وقلوبهم تشتعل شوقاً إلى البيت الحرام – وأعطى لقريش صلحاً آمناً عشر سنين، وكانت شروطه على المسلمين ثقيلة، فوق هم به، حتى إنه أثناء كتابة عقد الصلح والتفاوض في شرط (ردّ من جاء مسلماً من قريش إليهم) جاء أبو جندل بن سهيل بن عمرو بن من مكة يرسف في قيوده حتى رمى بنفسه بين أظهر المسلمين، فقال النبي ﷺ: إنا لم نقض مندوب قريش في الصلح: هذا يا محمد أول ما أقاضيك عليه أن ترده إليّ، فقال النبي ﷺ: إنا لم نقض الكتاب بعد، فقال: والله إذا لم أصالحك على شيء أبداً، فقال النبي ﷺ: فأجزه لي، فقال: ما أنا بمحيزه رفض مندوبهم كتابة: (بسم الله الرحمن الرحيم)، وقال: لا نعرف الرحمن، اكتب: باسمك اللهم، فأمر النبي ﷺ الكاتب وهو (علي بن أبي طالب ﷺ) أن يكتب: بسمك اللهم، ولما كتب النبي ﷺ هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله النب، وقال لكن رسول الله ما صددناك عن قاضى عليه محمد بن عبدالله، فقال ﷺ: والله إني رسول الله وإن كذبتموني، اكتب يا علي: البيت، ولكن اكتب: محمد بن عبدالله...).

• وحين نقضت قريش الصلح باعتدائها على خُزاعة وقتلها عدداً من رجالهم. وكانوا في حلف الرسول على خراعة وقتلها عدداً من رجالهم، وكانوا في حلف الرسول على حسب شروط صلح الحديبية، ولم يكونوا مسلمين . ناصرهم ووفيّ بحلفهم، فحرّك جيشاً كبيراً إلى (مكة) ففتحها.

\* ومن عجيب وفاء الرسول إلى بالعهود ما [رواه مسلم] عن حذيفة بن اليمان الله قال: (ما منعني أن أشهد بدراً إلا أي خرجت أنا وأبي حُسيل، قال: فأخذَنا كُفار قريش وقالوا: إنكم تريدون محمدا، فقلنا: ما نريده، ما نريد إلا المدينة. فأخذوا علينا عهد الله وميثاقه لننصرفن إلى المدينة ولا نقاتل معه، فأتينا رسول الله الله في فأخبرناه الخبر، فقال: انصرفا، نفي لهم بعهدهم ونستعين الله عليهم).

\* وإتباعا لهدي القرآن في الوفاء بالعهد، نهى الرسول على عن مباغتة العدو الذي ظهر منهم نيَّة الغدر إلا بعد إبلاغهم بنبذه عهدهم، يقول عمرو بن عبسة على: سمعت رسول الله على يقول: (من كان بينه وبين قوم عهد، فلا يحلَّنَ عهداً ولا يشدَّنه حتى يمضي أمده، أو يَنبذ إليهم على سواء) [رواه الترمذي وصححه].

إنه الوفاء بالعهود، أعظم مما تعرفه هيئات الأمم والدول الحديثة.

\* وتأمّل موقفه على مع سفير قريش، الذي رغب في الإسلام وطلب اللجوء للمسلمين؛ [روى الإمام أحمد وأبو داود]: أن قريشاً أوفدت أبا رافع إلى النبي على، فوقع الإيمان في قلبه، فقال: لا أرجع إليهم وأبقى معكم مسلماً، فقال له رسول الله على: (إني لا أخيس بالعهد، ولا أحبس البُرُد، فأرجع إليهم آمناً، فإن وحدت بعد ذلك في قلبك ما فيه الآن فأرجع إلينا). وعن نُعيم بن مسعود على قال: (سمعت رسول الله يقول لرسولي مسيلمة حين قرأ كتابه: ما تقولان أنتما؟، قالا: نقول ما قال، قال: أما والله لولا أن الرسل لا تُقتل لضربت أعناقكما) [رواه أحمد وأبو داود].

• إنه الله الله الكرم الناس في معاملة عدوّه؛ فكان يوصي أمراءه وقادته فيقول: (أغزو باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، أغزوا ولا تغلوا، ولا تغلوا، ولا تُعتلوا وليدا) [رواه مسلم]، وفي [الصحيحين]: (أن امرأة وُجِدت في بعض مغازي النبي الله مقتولة، فأنكر قتل النساء والصبيان)، وفي [الصحيحين]: أنه الله وصّى بالأسارى خيراً.

- \* وكان من خُلُقه الله حفظ الجميل الأهله، وإن كان كافراً، فحين رجع الرسول الله من الطائف لم يستجيبوا لدعوته وآذوه، ومنعته قريش أن يدخل مكة، فأجاره المطعم بن عدي، فلما كانت معركة بدر الكبرى ووقع أسرى قريش في يد الرسول الله ، رفض فكهم إلا بالفداء، رغم كل الشفاعات، ولكنه قال: (لو كان المطعم بن عدي حيًّا ثم كلّمني في هؤلاء النّتني . يقصد الأسرى . لتركتهم له) [رواه البحاري].
- \* وكان من خُلُقه على صدق المحبة لجنوده، وإكرامهم ومن يصلونهم، وحفظ العهد والجميل لهم؟ فعن أنس على قال: إن النبي على لم يكن يَدخل بيتاً بالمدينة غير بيت أم سُليم. إلا على أزواجه. فقيل له؟ فقال على: (إني أرحمها، قُتل أحوها معي) [رواه البحاري]، والمراد أحوها حَرَام بن مِلحان على الذي بعثه الرسول على بكتاب إلى عامر بن الطفيل يدعوه للإسلام، فطعنه غدراً فقتله، في مأساة بئر معونة.
- به وكان موقفاً نبوياً عظيماً يوم أقر على جوار أم هانئ على حين أجارت يوم فتح مكة رجلين مشركين من أحمائها، [روى البخاري] عنها قالت: قلت يا رسول الله زعم ابن أمي. تعني علي بن أبي طالب الله أنه قاتل رجلاً قد أجرته، فقال رسول الله على: (قد أجرنا من أجرتِ يا أم هانئ).
- ❖ ومن رعايته ﷺ لجنوده أنه كان يتخلّف في ساقتهم في المسير، فيُزجي الضّعيف، ويردف المنقطع،
   ويدعو لهم [رواه أبو داود].
- وحين أُصيب سعد بن معاذ سيد الأوس على يوم الأحزاب في أُكحله . العِرق الذي في الذّراع . ضرب له النبي على خيمة في المسجد، ليزوره من قريب [رواه البحاري].
  - وكان ﷺ يشاور أصحابه ﷺ كثيراً.
- ب وكان يُوصي قادته بحسن المعاملة لقواتهم؛ يقول بُريدة بن الحصيب الله: (كان النبي الله إذا أمر أميراً على جيش أو سرية، أوصاه في خاصّة نفسه بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيراً) [رواه البحاري].

♦ ورغم الخطر الذي تعرّض له يوم (حنين) وقد فرّ عنه ﷺ كثير من أصحابه ﷺ، فإنه لم يُعنّف أحداً منهم، وحين قالت له أم سُليم ﷺ: يا رسول الله اقتل من بعدنا الطلقاء انحزموا بك، قال ﷺ: (يا أم سليم إن الله عز وجل قد كَفَى وأحسن) [رواه مسلم].

\* بل عفا عن أشد من ذلك؛ مراعاة للسابقة الحسنة؛ فهذا حاطب بن أبي بلتعة وهو من المجاهدين البدريين، وقد أرسل بكتاب يُخبر قريشاً بمسير الرسول الله اليهم حين الفتح، فنزل الوحي على رسول الله الله يك يُخبره، فطلب الكتاب، وحقق مع حاطب، فاعتذر بأنه ليس له عشيرة بمكة تَحمي أهله عندهم، فأراد أن يجعل له عند قريش معروفاً، فحينئذ عفا عنه الرسول الله وقال: (لعل الله اطلع على أهل بدر، فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم) [رواه البحاري ومسلم].

وقد أخبر الله عن أخلاقه على الكريمة وأثرها في قيادته، فقال تعالى: (فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ) [آل عمران:١٥٩].

## سادسا: القدرة العالية على الإقبَاع والتَّحفِيز:

♦ إن حقيقة القيادة وميزانها، هو التَّأثير والإقناع للمرؤوسين، بالاستجابة للقيادة وامتثال أهدافها.
 وليست الاستجابة للقيادة النبوية لأجل الضرورة الإيمانية فقط، بل إن للأسلوب الإقناعي الذي يملكه الرسول والمثار العظيم في استجابة أتباعه له، ورضاهم عنه.

لقد كانت غزوة حُنين نصراً وتوفيقاً من الله والله وال

ندري من أذن منكم في ذلك ممن لم يأذن، فارجعوا حتى يرفع إلينا عرفاؤكم) فرجع الناس، فكلَّمهم عرفاؤهم، ثم رجعوا إلى رسول الله والشيط فأخبروه أنهم قد طيبوا وأذنوا [رواه البحاري]، ولا شك أن في هذا الموقف النبوي غاية التأليف، ودليل العناية بأمر الإقناع والرضا الحقيقي لا الصوري.

\* أما الغنائم فقد قسمها الرسول في في الجُعرَّانة بعد حصاره للطائف، وقد راعى في قسمتها مصلحة الإسلام والدعوة، بأن أعطى أكبر الأعطيات لحديثي الإسلام من رؤساء القبائل ووجهائها تأليفاً لقلوبهم، ثم قسم في الجيش بالتساوي، وأخذ وَبرة من بعير وقال: (أيها الناس والله مالي من فيئكم ولا هذه الوبرة، إلا الحُمُس، والحُمُس مردود عليكم) [رواه أحمد وغيره]. وقد كان لهذه القسمة أثرها الحكيم؛ يقول صفوان بن أمية في وهو من المؤلَّفة قلوبهم آنذاك: (لقد أعطاني رسول الله في، وإنه لأبغض الناس إلي، فما برح يعطيني حتى إنه لأحب الناس إلي) [رواه مسلم]، ويقول أنس في: (إن كان الرجل ليُسلم ما يُريد إلا الدُّنيا، فما يُسلم حتى يكون الإسلام أحب إليه من الدنيا وما عليها) [رواه مسلم].

\* ولكن هذه السّياسة الحكيمة لم تُفهم من بعض الصحابة ، فشاع عنهم بعض الكلام، فبيّن الرسول الله الأمر بإقناع وتلطُّف فقال الله إلى الأعطي رجالاً حُدَثاء عهد بكفر أتألفهم) [رواه البحاري]، وقال الله الله الله في النار) [متفق عليه]، وقال الله إلى الأعطي الرجل، وغيره أحبُّ إلى منه، مخافة أن يُكبه الله في النار) [متفق عليه]، وقال الله إلى الأعطي الرجل، وأدع الرجل، والذي أدع أحب إلى من الذي أعطي، ولكن أعطي أقواماً لما أرى في قلوبهم من الجزع والهلع، وأكل أقواماً إلى ما جعل الله في قلوبهم من الجزع والهلع، وأكل أقواماً إلى ما جعل الله في قلوبهم من الغيني والخير) [رواه البحاري].

\* ولعل الأنصار كانوا أكثر تأثراً من غيرهم، لما لهم من فضيلة الإيواء والمناصرة للرسول والمهاجرين، ولدورهم المشهود في أحداث معركة (حُنين)، فإليك خبرهم لتشهد أعجب مواقف الإقناع والتّأثير من القائد العظيم رسول الله ويهيه وين إسعاق عن أبي سعيد الخدري في قال: (لما أعطى رسول الله والله الله على من تلك العطايا في قريش وفي قبائل العرب، ولم يكن في الأنصار منها شيء، وجد هذا الحي من الأنصار في أنفسهم، حتى كثرت فيهم القالة، حتى قال قائلهم: لقي الله ورسول الله ومعد فدخل عليه سعد بن عبادة في فقال: يا رسول الله إن هذا الحي من الأنصار

قد وجدوا عليك في أنفسهم، لما صنعت في هذا الفيء الذي أصبت، قسمتَ في قومك وأعطيت عطايا عظاماً في قبائل العرب، ولم يكُ في هذا الحي من الأنصار منها شيء، قال على: فأين أنت من ذلك يا سعد؟، قال: يا رسول الله ما أنا إلا من قومي، قال على: فاجمع لى قومك في هذه الحظيرة، فحرج سعد ه فجمع الأنصار ه فأتاهم رسول الله ه الله وأثنى عليه، ثم قال: يا معشرَ الأنصار ما قاله بلغتني عنكم؟، وَجدة وجدتموها عليَّ في أنفسكم في لُعَاعة من الدنيا تألُّفت بما قوماً ليُسلموا، ووكلتكم إلى إسلامكم!، ألا ترضون يا معشر الأنصار أن يذهب الناس بالشَّاة والبعير، وترجعوا برسول الله إلى رحالكم، فوالذي نفس محمد بيده لولا الهجرة لكنت امرءاً من الأنصار، ولو سَلَك الناس شِعباً وسلكت الأنصار شِعباً، لسلكت شِعب الأنصار، اللهم أرحم الأنصار وأبناء الأنصار وأبناء أبناء الأنصار. فبكي القوم حتى اخضلُوا لحاهم، وقالوا: رضينا برسول الله قسماً وحظًّا) [رواه أحمد ورواه البخاري مختصراً].

♦ ولقد كان للرسول ﷺ أساليبه البليغة في إثارة الهمم حتى يبذل الجندي كل ما لديه من طاقة، كما 

❖ فمن ذلك: الخُطَب الحماسية، والمشاركة للجيش، وترديد الشِّعر الحماسي؛ [روى البحاري] عن أنس ﷺ قال: خرج رسول الله ﷺ إلى (الخندق)، فإذا المهاجرون ﴿ والأنصار ﴿ يحفرون في غَداة باردة . فلم يكن لهم عبيد يعملون ذلك لهم . فلما رأى ما بهم من النَّصب والجوع قال علي:

اللهمَّ إِنَّ العيش عيش الآخرة فاغفر للأنصار والمهاجرة

فقالوا ﷺ مجيبين له: نحن الذين بايعوا محمدا على الجهاد ما بقينا أبدا

وعن البراء بن عازب على قال: رأيت النبي على ينقل من تراب الخندق، حتى وارى عني الغبار جلدة بطنه . وكان كثير الشَّعر . فسمعته يرتجز بكلمات ابن رواحة عليه وهو ينقل من التراب، ويقول علي: اللهمَّ لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدَّقنا ولا صلَّينا

> فأنزلن سَكينةً علينا وثبِّت الأقدام إن لاقينا إنَّ الأُلى قد بَغوا علينا وإنْ أرادوا فِتنةً أبينا

> > قال عليه: ثم يُمد بها صوته بآخرها [رواه البخاري].

❖ ومن الأساليب النبوية التحفيزية أيضاً: البيعة عند القتال، وإعلان السَّلَب للقاتل، وتوزيع الكتائب والرَّايات بحسب القبائل والانتماءات، وإثارة النَّخوة.

♦ فحين ولَّى الجيش الإسلامي في حُنين مدبراً أمر الرسول و عمه العباس في وكان رجلاً صيِّتاً . أن ينادي أصحاب بيعة الرضوان، يقول العباس في فقلت بأعلى صوت: أين أصحاب السَّمُرة؟، قال: فوالله لكان عطفتهم حين سمعوا صوتي عطفة البقرة على أولادها، فقالوا: يا لبيك! يا لبيك!، قال: فاقتتلوا والكفار. والدعوة في الأنصار: يا معشر الأنصار، يا معشر الأنصار، قال: ثم قصرت الدَّعوة على بني الحارث من الخزرج [رواه مسلم].

• وبيعة الرضوان المذكورة في الحديث هي البيعة التي جرت بين الرسول و وجنوده في الحديبية حين أشيع أنَّ قريشاً قتلوا عثمان بن عفان هذه الذي بعثه مندوباً إليهم، يقول سلمة بن الأكوع في في شأن هذه البيعة العظيمة: (بايعت النبي في أثم عدلت إلى ظل شحرة، فلما خفَّ الناس، قال في: يا ابن الأكوع ألا تُبايع؟، قلت: قد بايعت يا رسول الله، قال: وأيضاً. فبايعته الثانية)، فقيل لسلمة في: على أي شيء كنتم تبايعون يومئذ؟، قال: على الموت [رواه البحاري].

وعن أنس على أن رسول الله على أخذ سيفاً يوم أحد فقال: من يأخذ مني هذا؟، فبسطوا أيديهم، كل إنسان منهم يقول: أنا، أنا، أنا. قال على: من يأخذه بحقه؟، فأحجم القوم، فقال سماك بن خرشة أبو دُجانة على: أنا آخذه بحقه، قال: فأخذه فَفَلَق به هام المشركين) [رواه مسلم].

\* ولقد كان الألقاب التشريف وكلمات الثناء التي يطلقها الرسول الأثر في نفوس جنوده؛ يقول الشيط لسعد بن أبي وقاص النابير بن العوام يقول المختدق، وقال له: (إن لكل نبيِّ حواريًّا، وحواريًّ الزبير) [رواهما البخاري ومسلم]، وقال المشركين طلحة الأنصاري الله وقد أعجبه استبساله يوم أحد: (لصوت أبي طلحة في الجيش، أشد على المشركين من فئة) [رواه أحمد]، وقال المسلم لله للمسلم المن فئة) [رواه أحمد]، وقال المسلم الله والمنتفى واشتفى واشتفى [رواه مسلم]، وقال المسلم في غزوة ذي قرد: (كان خير فرساننا الليوم أبو قتادة، وخير رجًّالتنا سلمة) [رواه مسلم].

ولقَّب حمزة بن عبدالمطلب رسوله الله وأسد رسوله، ولقَّب خالد بن الوليد الله بسيف الله [رواه البحاري].

# سابعا: الذَّكَاء وبُعد النَّظَر:

♦ من يكرس غزوات الرسول ﷺ وخططه وأعماله العسكرية، يُدرك مَدَى الموهبة العقلية التي يتمتع بما
 ﷺ.

ولكن هنا نموذج واحد لأعماله على العسكريَّة الذكيَّة والتي أذهلت كبار أصحابه في، وكانت فتحاً مُبيناً للإسلام والمسلمين.

\* ففي ذي القعدة من السنة السادسة، خرج الرسول الشيخ مُعتمراً في حشد من أصحابه في ومعهم الهكدي، لإبطال دعاية قريش أن المسلمين يصدون عن المسجد الحرام ولا يحترمونه، وقد أخذ المسلمون سلاحهم لاحتمال أن تقاتلهم قريش، وقد سلك الرسول الشيخ بجيشه طريقاً يُجنّبه القتال مع قريش حتى يبلغ الحرَم، ولكنهم صدوه عند الحديبية، وكان الشيخ حريصاً على عدم القتال؛ تعظيماً لحرمة مكة، واستبقاء على حياة قريش أملاً في إسلامهم.

علماً أن الرسول على قد كسب الموقف، سواء تركوه أو ردُّوه، فإن اعتمر كان حديث العرب وظهرت قوة المسلمين، وإن ردُّوه كانت فضيحة عليهم وعرف الناس من هم الذين يصدون عن البيت الحرام.

♦ ورغم الرسل الذين بعثهم الرسول إلى قريش، فقد أبوا عليه أن يَدخلها، ولم يَستجيبوا لنصح أصاحبهم ومندوبيهم؛ كعروة بن مسعود الثقفي، الذي أبحره تعظيم الصحابة الليبي الله ومثل الحليس بن علقمة الكناني سيد الأحابيش، فإن الرسول والله حين رآه مُقبلاً طلب من الصحابة أن يُظهروا أمامه إبل الهدي المشعرة، وأن يُلبوا أمامه، لأنه من قوم يعظمون الشعائر، فلما رأى ذلك رجع إلى قريش فقال: (رأيت البُدُن قد قُلِّدت وأُشعرت، فما أرى أن يُصدوا عن البيت) [رواه البحاري]، وكان آخر مندوب لقريش إلى المسلمين هو سهيل بن عمرو، الذي أجرى عقد الصلح مع النبي الله على أن لا يدخلوا مكة إلا بعد عام، فيقيموا بها ثلاثة أيام معهم السيوف مغمودة فقط.

وتم فيه وضع الحرب بين المسلمين وبين قريش عشر سنين، وأن يرد المسلمون من أتاهم من قريش، ولا تلتزم قريش برد من لحق بها من المسلمين.

حتى إن الرسول على أثناء العقد ردَّ أبا جندل الله إلى قريش، وأبو جندل الله يقول: (يا معشر المسلمين أتردونني إلى أهل الشّرك فيفتنوني في ديني)، وشقَّ ذلك على المسلمين، وقالوا: يا رسول الله نكتب هذا؟!، قال الله نورجاً ومن جاءنا منهم سيجعل الله له فَرَجاً ومخرَجا) [رواه مسلم].

والحقيقة أنى لقريش أن تَظفر بمسلم يذهب إليهم مُرتدًا بعد أن ذاق طعم الإيمان واستبان الحق من الباطل!، فكأنه شرط لا وجود له.

وقد أشكل الأمر كثيراً على عمر على . وهو الفاروق العظيم والسياسي الحنّك .: يقول على الباطل؟، قال: الله على الخق وعدونا على الباطل؟، قال: بلى، قلت: ألسنا على الحق وعدونا على الباطل؟، قال: بلى، قلت: فلم نُعطي الدَّنية في دِيننا إذاً؟، قال على إني رسول الله ولست أعصيه وهو ناصري، قلت: أو ليس كنت تحدِّثنا أنّا سنأتي البيت فنطوف به؟، قال: بلى، فأحبرتك أنك تأتيه العام؟، قال: قلت: لا، قال: فإنك آتيه ومطوف به) [رواه البحاري].

ثم نَحَر الرسول الله والمسلمون هديهم، وتحلّلوا من عمرتهم، ورجعوا إلى مدينتهم، وفي الطريق نزلت سورة الفتح: (إنّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا) [الفتح: ١]، فسُرّ بها الرسول الله والمسلمون سروراً كبيرا.

\* ثم بدأت تتضح لهم معالم هذا الفتح، وحكمة هذا الصُّلح؛ فقد أصبح اعترافاً لأول مرَّة من قريش أمام القبائل بالكيان الإسلامي، وكان سبباً لاختلاط المسلمين بالكفار فتفاوضوا في الحديث عن الإسلام فدخل فيه كثير منهم.

وتفرَّغ المسلمون للدعوة والجهاد، فأرسل الرسول على الكُتُب والسُّفَراء إلى ملوك العالم يدعوهم إلى الإسلام؛ كالنحاشي، والمقوقس، وهرقل، وكسرى.

وكان الذين دخلوا في الإسلام بعد الصلح أضعافاً عمن دخلوا قبله طيلة عشرين عاماً تقريباً.

وفتح الرسول على أهم أخطر معاقل اليهود في الجزيرة وهو (خيبر)، وأهلها هم الذين جرُّوا الأحزاب على المدينة، وبهذا أمِن خطراً كبيراً، حيث كان اليهود في (خيبر) يتآمرون للقضاء على المدينة، فلو اشتغل المسلمون بحرب قريش، لكانت فرصة لهؤلاء اليهود يقتحمون المدينة والمسلمون عنها بعيد.

ومن فوائد هذا الصُّلح أن دخلت بموجبه قبيلة خُزاعة في حِلف الرسول رضي فكانت عَيناً له بمكة على قريش.

\* وأما شرط الرّد لمن لحق بالمسلمين من قريش، فقد كان عليهم لا لهم، حتى طلبوا التّخلص منه؛ فقد حاء أبو بَصير الله مسلماً، فأرسلت قريش في طلبه رجلين، فسلّمه الرسول الله إليهم، وفي الطريق تمكن أبو بَصير الله من قتل أحد الرجلين وفرّ الثاني إلى المدينة، وخلفه أبو بصير الله عنهى إلى النبي الله فقال: (قد والله أوفى الله ذمّتك، قد رددتني إليهم، ثم نجّاني الله منهم)، فقال النبي الله: (ويل أمّه، مُسعّر حرب، لو كان له أحد)، فلما سمع ذلك أبو بصير الله عرف أن النبي الله سيرده عليهم مرّة أحرى، فخرج حتى أتى سيف البحر، ولحق به أبو جندل وغيره، حتى اجتمعت منهم عصابة، لا يدخلون في حلف النبي الله وصلحه وليسوا عنده، وأخذوا يقطعون على قريش تجارتها، فأرسلت قريش إلى النبي الله تستجديه أن يُرسل إليهم ويقبلهم في حلفه، وأن يَعفى قريشاً من ذلك الشرط! [رواه البحاري].

## ثامنا: السَّيطرة على المواقِف وحل المشكلات:

❖ كثيراً ما تحدث المفاجئات، وبخاصة لمثل الجيش الإسلامي النَّاشئ بالمدينة النبوية، والذي تُحيط به الأخطار والمطامع من كل جانب.

وقد يملك العدو زِمام المعركة، ويختل نظام الجيش الإسلامي، كما حدث في (أحد) وفي (حُنين)، مما يتطلَّب تصرُّفاً قوياً مبادِراً من القيادة النبوية لكسب الموقف.

\* ومن أعجب مواقف القيادة النبوية، إنقاذ الجيش الإسلامي في (أحد)، وقلب هزيمته إلى نصر. فمن المعلوم أن الرسول على حين خطَّطَ معركة (أحد)، وحدَّدَ مقاعد القتال لجنوده، اتَّخذ جماعة من الرُّماة الماهرين، وجعلهم على الجبل يسار الجيش، وقال لهم: (انضحوا الخيل عنَّا بالنَّبل، لا يأتوننا من خلفنا، إن رأيتمونا تخطفنا الطَّير فلا تبرحوا مكانكم هذا، حتى أُرسل إليكم، وإن رأيتمونا هزمنا القوم ووطأناهم، فلا تبرحوا حتى أُرسل إليكم) [رواه البخاري]، ولكنَّ الرُّماة ما إن رأوا المشركين قد انحزموا وأدبروا حتى أقبلوا على الغنيمة، يُصيبون منها مع غيرهم من المسلمين، فالتفَّ فرسان المشركين من خلفهم، فأوقعوا في المسلمين قَتلاً وفَزَعاً عظيماً، وانحزم كثير منهم، وما ثبت مع الرسول على إلا نفر

قليل جداً، فقام الرسول على بإلهاب حماسهم، وحَشد طاقاتهم، فقاتل بهم قِتالاً مريراً صدَّ به جيش قريش كله، وعدَّل ميزان المعركة.

ثم هتف ﷺ بأصحابه ﷺ، فأنحاز بهم إلى الجبل، وبَرَدت الحرب، وأسرعت قريش بالرَّحيل، لم يأسروا ولم يغنموا.

وعَرَف الرسول رضي أنَّ قريشاً تُريد مكة، حين ركبوا الإبل وجنبوا الخيل.

ولكن الرسول على القائد العظيم كان يتبع خبرهم، فعرَف أنهم أرادوا الكرَّة على المسلمين، فحرَّك إليهم الجيش، يُطاردهم حتى بلغ (حمراء الأسد)، فأمعنوا هرباً إلى مكة، وعسكر رسول الله على بحمراء الأسد ثلاثة أيام. كعادته ..

ثم رجع بعد أن بدَّدَ انتصار قريش وفرحتهم، وكسر معنوياتهم، وأثبت لهم ولسائر العرب قوَّة المسلمين، وأن المسلمين هم المنتصرون في آخر المعركة، كما انتصروا في أولها.

\* ومن المواقف القيادية النبوية العظيمة، ما حدث في غزوة (بني المصطلق) على ماء المريسيع في السنة السادسة للهجرة؛ يقول جابر بن عبدالله في: (كنا في غزاة، فكسّع . أي ضرب برجله . رجل من المهاجرين ، رجلاً من الأنصار ، فقال الأنصاري: يا للأنصار، وقال المهاجرين: يا للمهاجرين فسمع ذلك رسول الله في فقال: ما بال دعوى الجاهلية؟، قالوا: يارسول الله كسع رجل من المهاجرين رجلاً من الأنصار، فقال فقال: فعلوها؟، أما والله لئن رجعنا إلى المدينة ليُخرجنَّ الأعزُّ منها الأذل. فبلغ النبي فقال عمر فه: يا رسول الله دعني أضرب عنق هذا المنافق، فقال النبي في: دعه، لا يتحدَّث الناس أنَّ محمداً يقتل أصحابه) [رواه البخاري ومسلم].

ولم يقتصر الرسول على معالجة الموقف بالبيان، وإنما أمَرَ الجيش بالرَّحيل طِيلة اليوم حتى أمسى، ولم يقتصر الرسول وصدر يومهم ذلك حتى آذتهم الشمس، ثم نزل بالناس، فلم يلبثوا أن وجدوا مسَّ الأرض، فوقعوا نياماً، ليُشغل الناس عن الحديث في الفِتنة.

## تاسعا: إنشاء وتأهيل الكَفَاءات العسكريَّة:

♦ إن غاية بطولات القيادات، أن يُديروا بنجاح عملهم العسكري ويحققوا أهدافه.

ولكن القيادة النبوية فوق ذلك كله، لقد صنعت مجتمعاً فرداً فرداً، وأسست دولة، وأنشأت جيشاً، ربّته ودرّبته ونظّمته. فمَن أبو عبيدة، ومَن حالد، ومَن عمرو، ومَن سعد بن أبي وقاص قبل الرسول يُهيّ؟!، إن غاية ما كان سيصل إليه أحدهم أن يكون بطل القبيلة وفارسها المغوار، لكن أن يقود أمّة ويَفتح دولة ويُخلّد ذكرى، ويتأهّل للعز الأكبر عند الله يَهيه في الآخرة، فذلك ما لا سبيل لهم إليه إلا من مدرسة القيادة النبوية العظيمة.

- \* إنَّ المتأمِّل في الرِّجال الذين تربَّوا في بيت الرسول في أنهم قادة ومن كبار رجال العسكرية الإسلامية، وسِرُّ ذلك هو التَّربية القيادية المتميزة للقائد الأعظم في فهذا علي بن أبي طالب شهر رجل الحرب الأول، وهذا مولى الرسول في زيد بن حارثة في أكبر قادة مؤتة الذي واحه (مائتي ألف) من المسلمين، ومن بعده ابنه أسامة قائد الجيش النبوي وفيه أبو بكر في وعمر الشلاثة آلاف) من المسلمين، ومن بعده ابنه أسامة قائد الجيش النبوي وفيه أبو بكر في وعمر في وقد توفي في قبل أن يبعثه، فبعثه أبو بكر الصديق في أ
- ومن الملحوظ في الإدارة النبوية (التفويض) في المسئوليات و(الإنابة) في القيادات، وذلك هو الأكثر في العمليات العسكرية التي تمت في حياته في وقد شمل ذلك شخصيات كثيرة، وفي هذا إعداد للكفاءات وتأهيل لقيادات جديدة.
- \* وكان ﷺ يُمكّن لقادته في (العمل)، فيمنحهم ثِقته، ولا يُعاقب مجتهداً أخطأ منهم، ولكنه يُبِّين الحق والأولى، كما فعل ﷺ مع أسامه هذا عدوّه الذي أسلم أثناء المقاتلة، ظناً منه أنَّ إسلامه هذا لا اعتبار به، لأنه يُريد الفكاك من القتل [متفق عليه]، وكما فعل ش مع خالد هم حين قتل بني جذيمة الذين أعلنوا إسلامهم بقولهم: (صبأنا)، اجتهاداً منه هم أهم لم يُسلموا بمذه [رواه البحاري].

ثم استغضب عوف على خالداً على عدم دفعه السَّلَب من أول الأمر، فسمعه رسول الله على فغضب فقال: (لا تُعطه يا خالد، لا تُعطه يا خالد!، هل أنتم تاركون لي أُمرائي) [رواه مسلم].

#### قال الناظم:

لابدَّ من صُنع الرِّجال ومثله صُنع السِّلاح وصِناعة الأبطَال عِلْمٌ قد دَرَاه أولُو الصَّلاح

## عاشرا: تَطبيق أفضل المبادئ العسكريَّة:

♦ إن العمل العسكري للرسول ﷺ لا يعرف العشوائية، بل هو عمل منَّظم وتخطيط مُتقن.

فمثلاً حين ازداد اضطهاد المشركين لأصحابه هي بمكة، وجّههم ي إلى الهجرة إلى الحبشة، وماكان ذلك إلا عن علم واختيار محكم، إذا قال الأصحابه: (إن بأرض الحبشة ملكاً لا يُظلم أحد عنده، فالحقوا ببلاده، حتى يجعل الله لكم فرجاً ومخرجاً مما أنتم فيه)، ومعلوم ما تتميّز به الحبشة من انفصال عن الحرم والجزيرة؛ موقعاً، وديناً، ومصالحاً، مما يجعل المهاجرين في مأمن من تسلّط قريش عليهم.

\* ثم كانت الهجرة العظمى إلى المدينة باختيار محكم، حيث تتميز عن مكة بالاستقلال الاقتصادي، وأهلها أكثر تميئاً لقبول دعوة الإسلام وحكمه، ربما لما يسمعونه من اليهود بالمدنية عن النبي المنتظر. وقد تمَّت الهجرة بتخطيط مُتقن، فقبلها نشر الرسول السلام في المدينة، عن طريق وفود الحج، وبإرسال الداعية الموفّق مصعب بن عمير اليهم، وأيضاً عقد البيعة مع أهل المدينة على الإتباع والنصرة.

\* وقد كان عقد البيعة غاية في التّنظيم والإحكام، يقول كعب بن مالك الأنصاري الله عقد البيعة غاية في التّنظيم والإحكام، يقول كعب بن مالك الأنصاري السّرية عقد المشركين، وقد صلّينا وفقِهنا، وأوعدنا رسول الله الله العقبة من أوسط أيام التشريق (١٢ ذي الحجة)، وكنا نكتم من معنا من المشركين أمرنا، فنمنا تلك الليلة مع قومنا في رحالنا، حتى إذا مضى تُلث الليل حرجنا من رحالنا لميعاد رسول الله وسي حتى جاءنا ومعه العباس بن عبدالمطلب. وهو يومئذ على دين قومه. إلا أنه أحبّ أن يحضر أمر ابن أخيه ويتوثق له، فتكلّم العباس يُريد التّأكد من جماية الأنصار له إذا هاجر إليهم وإلا فليدعوه، ثم طلب الأنصار من الرسول الله أن يتكلّم ويشترط ما شاء، فتكلّم، فتكل القرآن ورغّب في الإسلام، ثم قال: (تبايعونني على السّمع والطّاعة، في

النّشاط والكسَل، والنّفقة في العُسر واليُسر، وعلى الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، وأن تقوموا في الله لا تخافون لومة لائم، وعلى أن تنصروني فتمنعوني إذا قدمت عليكم مما تمنعون منه أنفسكم وأزواجكم وأبناءكم، ولكم الجنة)، وقد طلبوا من الرسول و أن لا يتركهم إذا أظهره الله و في فوافقهم، ثم قاموا يبايعونه مصافحة واحداً تلو الآخر، أما النساء فبايعهن بالكلام فقط، ثم قال: (أخرِجوا إلي منكم اثني عشر نقيباً، ليكونوا على قومهم بما فيهم).

انقضى الأمر حسب ما خُطِّط له، فأمرهم النبي الله أن ينفضُّوا إلى رحالهم، فرجعوا وناموا حتى أصبحوا، لم يشعر بهم أحد من القوم [رواه الإمام أحمد].

\* ومنذ ذلك الوقت والرسول على يُحرِّك إلى المدينة وفود المهاجرين من أصحابه ، ويستعد للإذن الرَّباني له بالهجرة.

\* وحين خرج الله مهاجراً إلى المدينة، كان قد اختار الرّفيق . أبو بكر الصديق الله .، وأعد الرّواحل، يعلفها أبو بكر الله ورّق السّمر أربعة أشهر، وقد رَسَم طريق السّير ومكان التّخفي (غار في أعلى جبل ثور جنوب مكة، عكس اتجاه المدينة)، وأعد مؤنتهما بالزّاد قبل الخروج: (أسماء، وعائشة، ابنتا أبي بكر ف)، أما الخادم مسئول الإمداد والتموين في الغار فهو (عامر بن فهيرة الله مولى أبي بكر يرعى عليهما منحة من غنم، فيشربان منها ليلتهما، وأما مسئول الاستخبارات فهو (عبدالله بن أبي بكر في، وكان شاباً فطِناً) يطوف بمحالس مكة نهاراً، ثم يبيت مع الرسول وأبيه ينقل لهما الأخبار، وقبل الصبح يفارقهما، وأما الدليل فهو (عبدالله بن أربقط . من بني الدّيل . وكان هادياً خِرِّيتا) فدفعا إليه راحلتيهما، وواعداه بعد ثلاث ليال ساعة معينة.

\* ومنذ قدم الرسول الله المدينة بدأ ببناء مركز القيادة، جاعلاً بيوته جوار مسجده، وكان يشارك بنفسه في البناء، ووضع نظام المؤاخاة بين المهاجرين في وبين الأنصار في، ثم عقد معاهدة مع اليهود على المسالَمة والمناصرة، تأميناً لقاعدته التي ينطلق منها. ثم بدأ نشاطه الحربي ضد قريش، فابتدأت سراياه منذ السنة الأولى للهجرة.

❖ وإن من أهم ما يحرص عليه الرسول ﷺ في حياته العسكرية إعداد القوة؛ سواء من الناحية الرَّوحية والإيمانية، أو من ناحية التَّسليح أو التَّدريب، أو القوَّة المالية.

فلقد كانت توجيهاته على تبعث في نفوس جنوده الشَّجاعة والتَّشرف بالعمل العسكري، كقوله على: (من مات ولم يغزو، ولم يُحدِّث نفسه بالغزو، مات على شعبة من النفاق) [رواه مسلم]، وقوله على: (رباط يوم وليلة، خير من صيام شهر وقيامه، وإن مات جَرَى عليه عمله الذي كان يعمل، وأُجرِي عليه رزقه، وأمِن الفتَّان) [رواه مسلم]، وهذا من أعظم التوجيهات في الإعداد والتهيؤ لطوارئ الحرب.

• وأما من ناحية التّصنيع العسكري، والتّسليح، والمراكب القتالية، والتّدريب، فقد شجّع الرسول على تربية الخيل، حتى جعل للفارس ثلاثة أسهم في الغنيمة، للفرس سهمين، ولصاحبه سهماً [متفق عليه]، وقال على: (من احتبس فرساً في سبيل الله، إيماناً بالله وتصديقاً بوعده، فإن شِبعه وريّه وروثه وبوله في ميزانه يوم القيامة) [رواه البحاري]. وقال على مشجّعاً على التّصنيع العسكري: (إن الله يُدخل بالسهم الواحد ثلاثة نفر الجنة؛ صانعه يحتسب في عمله الخير، والرامي به، ومنبله) [رواه أحمد وأصحاب السنن].

ب وكان على يعتني بالتدريب العسكري وبخاصة الرّمي، حتى قال: (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوّة؛ ألا إنَّ القوَّة الرَّمي، ألا أنَّ القوَّة الرَّمي) [رواه مسلم]، وشجع على مسابقات الرَّمي، فقال لنفر مرَّ بهم ينتضلون: (أرموا بني إسماعيل، فإن أباكم كان رامياً) [رواه البحاري]، وقال على: (لا سَبق إلا في نصل، أو خُفِّ، أو حَافِر) [رواه أحمد وأصحاب السنن]، وعن ابن عمر على: (أن النبي على سابق بين الخيل المخضمرة من الخفيا إلى ثنيَّة الوداع، وبين الخيل التي لم تُضمر من الثنيَّة إلى مسجد بني زريق) [متفق عليه].

♦ وأكد ﷺ على السلامة في التدريب والعمل، فنهى أن يُتعَاطى السَّيف مسلولاً [رواه أبو داود والترمذي].

♦ وللرسول ﷺ توجيهاته التي تُحرِّض على استثمار الأرض والعمل التجاري، وتحقيق الاكتفاء الاقتصادي، لتتكامل القوة الإسلامية؛ ولذا حتَّ الرسول ﷺ أصحابه ﷺ حين قدم المدينة على أن يشتروا بئر رومة من اليهود، فاشتراها عثمان بن عفان ﷺ وحفرها وجعلها صدقة للمسلمين.

وبإعداد القوَّة وإظهارها حقق الرسول عَلَيْ مبدأ الرَّدع الوقائي والإرهاب للأعداء الظاهرين والباطنين، كما قال الله عز وجل: (وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْقَ اللهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللّهُ يَعْلَمُهُمْ) [الأنفال: ٦٠]، حتى كان يخافه العدو الذي بينه وينه مسيرة شهر.

\* ولقد كان النبي على يعتني بالاستطلاع والاستخبار على العدو، وجمع المعلومات ورصد الأحبار عنه، وكانت له سرايا عديدة خاصة بهذا الغرض، وله عيون مبثوثون في مختلف الأنحاء، ولذا تصله في وقت مُبكِّر أخبار الأعداء، قريبهم وبعيدهم، وعليها يبني قراراته.

وفي غزوة بدر جاءت طلائعه بغلام لقريش يسقي لهم من ماء بدر، فحقَّق معه الرسول على وجهد أن يُخبره كم هم؟، فأبى، فسأله كم ينحرون؟، فقال: عشراً من الإبل كل يوم، فقال على: (القوم ألف، كل جزور لمائة ونيِّفها) [رواه أحمد وأبو داود].

• وكان الله على الأحذ بالشورى، يقول أبو هريرة الله المراب أحداً قط كان أكثر مشاورة لأصحابه من رسول الله على [رواه احمد]؛ ومن ذلك: مشاورته أصحابه الله يلى الخروج لبدر، وفي أسرًاها، وفي الخروج إلى أحد، وفي قتال الممالئين لقريش يوم الحديبية، وقد أخذ برأي الأكثرية في الخروج إلى أحد، وترك رأيه في القتال من داخل المدينة.

♦ وفي مُقدِّمة اهتماماته وأهدافه العسكرية، سلامة وأمن قواته؛ ولذا يُقيم الصلاة مع جيشه فيتجوَّز فيها ما لا يتجوَّزه في غير الحرب، ويتَّخذ الحِراسات على جيشه وعلى مركز قيادته، ويوفِّر الدِّفاعات الجيدة، والوسائل الواقية، والمنافذ للخطر.

ففي غزوة أحد لبس و درعين، وجعل ظهور قواته إلى جبل أحد، واختار من الجيش خمسون رامياً ماهراً جعلهم إلى اليسار من ظهور المسلمين، لحماية ظهورهم، وبخاصة من خيل العدو، فكان الجبل مُعتَصماً للجيش الإسلامي حين الهزيمة.

وفي غزوة الأحزاب اتَّخذ الرسول على خندقاً عظيماً حفره وأصحابه شمال المدينة؛ لأنها المنطقة الوحيدة المكشوفة ليس بها حِرار ولا أشحار أو أبنية، ليُعيق زحف حيش العدو على المدينة، وجعل ظهور حيشه إلى حبل سلع بالمدينة، ووضع النساء والأطفال في حصن فارع لبني حارثة، وهو أقوى الحصون بالمدينة.

\* ومن الأساليب الوقائية التي استعملها الرسول رضي الأحزاب: والإشارة؛ فكانت كلمة السّر، والإشارة؛ فكانت كلمة السّر الجيشه ببدر: (أَحَد، أَحَد)، وفي أُحُد: (أمت، أمت)، وفي الأحزاب: (حم، لا ينصرون).

وأما الإشارة، فحين بلغه على بوادر الحرب والخيانة من بني قريظة أيام الأحزاب، بعث سعد بن معاذ، وسعد بن عبادة، وخوات بن جبير، وعبدالله بن رواحة في فقال لهم على: انطلقوا حتى تنظروا أحق ما بلغنا عن هؤلاء القوم أم لا؟، فإن كان حقاً فالحنوا لي لحناً أعرف، ولا تفتوا في أعضاد الناس، وإن كانوا على الوفاء فيما بيننا وبينهم فاجهروا به للناس. فخرجوا حتى أتوهم، فوجدوهم على أخبث ما بلغهم عنهم، فرجعوا إلى النبي في فأخبروه بذلك.

♦ وحرص الرسول ﷺ على السّريّة في عملياته وتدبيراته العسكرية، ومن ذلك: أنه ﷺ حين أرسل عبدالله بن جحش ﷺ في سَريّة لاستطلاع أخبار قريش في شهر رجب من السنة الثانية للهجرة، دفع إليه كتاباً وأمره ألا ينظر فيه حتى يسير يومين، فلما فتحه بعد يومين وجد فيه الأمر بالمسير إلى نخلة بين مكة والطائف، ليرصد أخبار قريش.

\* وبالسِّريِّة استطاع الرسول على أن ينجح في تطبيق مبدأ المباغتة لعدوه؛ سواء من حيث الوقت أو المكان أو الأسلوب والخطة، وهو مبدأ هام يقوم على مخالفة ما يتوقعه العدو. ومن ذلك: أنه حين بلغه أن الحارث بن أبي ضرار رئيس بني المصطلق يجمع الجموع لغزو المسلمين في المدينة، فأرسل على بريدة بن الحصيب ها للتَّأكد، فصدَّق الخبر، فأغار النبي على عليهم وهم غارُّون، وأنعامهم تَسقي على الماء، فقتل مقاتلتهم وسَبى ذراريهم، وأصاب يومئذ جويرية أم المؤمنين ها [رواه البحاري ومسلم].

وكذلك فعل بيهود خيبر الذين جرُّوا الأحزاب على المدينة، فباغتهم وهم يخرجون الصباح بمساحيهم ومكاتلهم، فحاصرهم وهزمهم.

وحين عزم على فتح مكة لم يظفر منه سفراء قريش لتجديد الصُّلح بخطاب، ثم حشد جيشاً قوامه عشرة آلاف، في رمضان سنة ثمان من الهجرة، وأرسل طليعة إلى بطن أضم للتَّعمية على مقصده، وسار حثيثاً عاشر رمضان، حتى فاجأ قريشاً يوم السابع عشر منه، فسلَّمت له.

♦ وللخدعة شواهد كثيرة في العمليات العسكرية للرسول ﷺ، بل أخبر أنها أساس في الحرب فقال ﷺ:
 (الحرب خدعة) [رواه أحمد وأصحاب السنن].

يقول كعب بن مالك في: (كان النبي قلّ قلّما يُريد غزوة يغزوها إلا ورَّى بغيرها) [رواه البحاري]. ومن المسواهد على تطبيق الخدعة والتمويه والسرية، قصّة الهجرة النبوية؛ فحين أخبر الله في نبيه محمدا في بدار هجرقم المدينة، بدأ بتحريك المسلمين إليها، وأنظر أبا بكر في ليصحبه، ففرح أبو بكر في وقام بالاستعداد لذلك، وعلف راحلتين عنده ورق السمر أربعة أشهر. تقول عائشة في: (فبينما نحن يوماً حلوس في بيت أبي بكر في نحر الظهيرة، قال قائل لأبي بكر: هذا رسول الله في متقنّعا في ساعة لم يكن يأتينا فيها، فقال أبو بكر: فداء له أبي وأمي، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمرا، فحاء رسول الله في فاستأذن، فأذن له، فدخل فقال لأبي بكر: أخرج من عندك، فقال أبو بكر: إنما هم أهلك يا رسول الله؟، قال: فإني قد أذن لي في الخروج، فقال أبو بكر: الصّعجبة بأبي أنت يا رسول الله؟، قال: نعم)، ثم ذكرت في تجهيزها وأسماء في إياهما، ولحوقهما بغار جبل ثور، ومدة ذلك، ومن كان يأتيهما بأخبار قريش، ومن يرعى عليها الغنم ليشربان من لبنها، وذكرت الدَّليل وميعادهما له، والطريق يأتيهما بأخبار قريش، ومن يرعى عليها الغنم ليشربان من لبنها، وذكرت الدَّليل وميعادهما له، والطريق الذي سلكه بمما، ثم ذكرت مسيرهما إلى المدينة [صحيح البحاري]، وربما لقي أبو بكر في من يعرفه، فإذا الذي سلكه بمما، ثم ذكرت مسيرهما إلى المديني السبيل)، فيحسب أنه يعني الطريق، وإنما يعني سبيل سأله عن الرسول في قال: (هذا الرجل يهديني السبيل)، فيحسب أنه يعني الطريق، وإنما يعني سبيل

وحينما أدركهما سُراقة بن مالك الجعشمي، فحماهما الله على منه، وناداهما بالأمان، قال له الرسول على: (أخفِ عنا)، فرجع سُراقة لا يَلقَى أحداً إلا قال: (قد كفيتكم ما ها هنا) [رواه البحاري ومسلم].

- \* ومن يطَّلع في مغازي الرسول على يجد التّرتيبات الإداريّة لعمله العسكري، ومن ذلك: وضع شروط واحتبار للالتحاق بالقوّات، حتى كان يستعرض المتقدِّمين للغزو ويختبر كفاءتهم ويسأل عنهم، ولذا ردَّ عبدالله بن عمر على في بدر وأُحد لصغر سِنه، وأجازه في الأحزاب [رواه البحاري ومسلم].
- \* وكان الله الحج القائل: (إني الالتحاق بالقوات، كما في حديث المستفتي في الحج القائل: (إني الحتبت في غزوة كذا وكذا، وإن امرأتي خرجت حاجة؟، فقال له الرسول الله انطلق فحج مع امرأتك) [رواه البخاري ومسلم].
- \* ومن الترتيبات الإدارية: تعريف العُرَفاء، وتنظيم التسلسل القيادي، ولذا قال الله للذين وافقوا على ردِّ سبي حُنين: (إنا لا ندري من أذن منكم في ذلك ممن لم يأذن، فارجعوا حتى يرفع إلينا عرفاؤكم) [رواه البخاري].
- \* وكان الله يحتاط للطوارئ، كما فعل في قيادة جيش مؤتة، لخطر الموَاجهة وبُعد الوُجهة، فجعل القيادة بين ثلاثة: زيد بن حارثة، فإن أصيب فجعفر بن أبي طالب، فإن أصيب فعبدالله بن رواحة .
- وكان ﷺ يعتني بتخطيط المعركة، كما ذكر الله ﷺ عنه في معركة أحد: (وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّىءُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ) [آل عمران:١٢١].
- \* وكان على الحروب يُركِّز على هدفه، ويحشد القوَّة لذلك، ويحافظ على طاقات الجيش أن تتبدد هدرا، فبعد أن عدَّل الصفوف في معركة بدر، أمرهم أن لا يبدؤوا القتال حتى يتلقوا أمره الأخير، وقال لهم: (إذا أكثبوكم . أي كثروا عليكم . فارموهم، واستبقوا نبلكم، ولا تسلُّوا السيوف حتى يغشوكم) [رواه البحاري].
- \* وكان ﷺ يُطبِّق الإرهاب النفسي لعدوه، ومن ذلك: أسلوب المطاردة للعدو، كما فعل بحيش أبي سفيان في غزوة (السويق)، وعقب (أحد)، وكما فعل بحوازن وغطفان عقب (حُنين).

ومن ذلك: البقاء مدة على أرض المعركة أو بأرض العدو لإرهابهم، كما في غزوة (ذي أمَر) ضد غطفان المحتشدين للغارة على المدينة، فباغتهم النبي في ففروا، وعسكر في المكان شهراً ثم رجع، وفي غزوة (بحران) ضد بني سليم، باغتهم فتفرَّق حشدهم، وعسكر في المكان شهرين ثم رجع، يقول أبو طلحة في (كان النبي في إذا ظهر على قوم، أقام بالعرصة ثلاث ليال) [رواه البحاري].

\* ومن الإجراءات العسكرية النبوية عند التغلب على ديار العدو؛ حظر التَّحول، طبَّقه الرسول في في (فتح مكة)، فقال حين دخلها منتصراً: (من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن أغلق عليه بابه فهو آمن، ومن دخل المسجد الحرام فهو آمن)، وهذا يعني أن من لم يدخل كذلك فهو غير آمن من المؤاخذة.

ومن **الإجراءات أيضاً**: نزع أسلحة العدو، كما فعل على عندما حاصر يهود بني النضير الخائنين، فنزلوا على حكم الجلاء من المدينة، وعلى أن لهم ما حملت الإبل، إلا السلاح منعهم من الخروج به.

\* ومن المبادئ القتالية التي يُطبقها الرسول ، الحرب الشاملة وتفتيت قوة العدو، فإن القوّة العسكرية تستمد من مصادر متعددة، فالتأثير على المصادر الرئيسة للقوة يُسهِّل عملية السيطرة العسكرية على العدو؛ ولذا طبَّق الرسول ، ضد قريش أنواعاً متعددة من الحرب، من أهمها الحرب الاقتصادية، ولذلك كانت غزوة (بدر) موجَّهة ابتداء للاستيلاء على قافلة أبي سفيان. كما استعمل ضدهم الحرب الإعلامية والنفسية، فكانت قصائد حسان بن ثابت الأنصاري ، بتحريض من الرسول ، أشد عليهم من وقع النبال، وكان أله يُرشد حسان الله للاستفادة من أبي بكر الصديق في معرفة أنساب قريش ومثالب المشركين ليهجوهم. وفي الجانب السياسي كان للرسول الشيام من وقع النبال الجاورة لقريش، كبني ضمرة، وبني مُدلج.

\* وكانت عمرة الحديبية ضربة سياسية ناجحة؛ فإن دخل مكة معتمراً مع قواته كان عِزاً وتعالمت به العرب، وإن منعته قريش كان فضحاً لهم أمام الناس بأنها تصد عن البيت الحرام قاصديه، كما كسب على بصلح الحديبية الاعتراف الرسمي من قريش بالكيان الإسلامي.

إنَّ النجاح العظيم الذي حققه الرسول على حتى جاوزت رسالته الإلهية حدود الجزيرة العربية، رغم العمر القصير لعملياته الحربية . في عشر سنين فقط . إنما كان ذلك بعد توفيق الله على السبب التَّخطيط الحكيم، والمبادئ العسكرية الصحيحة المتميزة التي يطبقها الرسول على.

إنَّ الرسول على الله الله عادياً، ولكنه فاتح مُعلِّم جاء ليغرس عقيدة صحيحة، ويُقيم حضارة عالمية، وقد ترك فِكراً عسكرياً شاملاً مِثَاليًّا، لا زال الباحثون يغترفون من معينه، وعليه كان نصر الأمة وسيادتها. إنَّ دارساً للعسكرية مُتطلِّعاً إلى أسمى معانيها وأرقى مبادئها، لم يحظَ بدراسة الحياة العسكرية للرسول على، فما شفي ولا بلغ.

> انتهى المقرر وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

#### صفحة الواجب ١-٨-١

س ( : عدد (خمس) من الصفات القيادية في الشخصية العسكرية للرسول على الشخصية العسكرية المسول

س ٢: تكلم عن الحب الجم من الرسول على للعمل العسكري.

س٣: تكلم عن القدرة العالية للنبي على في جانب الإقناع والتحفيز.

سك: من أكبر شواهد الذكاء وبعد النظر للقيادة النبوية قصة صلح الحديبية الذي أجراها النبي على مع مع مع دلك.

س : تكلم عن مبدأ التخطيط في العمل العسكري للرسول على.

س7: من الأمور التي درستها عن المثل الأعلى على: تطبيق أفضل المبادئ العسكرية، تكلم عن ذلك باختصار.

#### المراجع

- ١- السيرة النبوية لابن هشام.
- ٧- السيرة النبوية الصحيحة لأكرم العمري.
  - ٣-فقه السيرة لمحمد الغزالي.
- القيادة العسكرية في عهد الرسول إلى لعبدالله محمد الرشيد.
  - ٥- تاريخ الخلفاء للسيوطي.
- ٦- العسكرية الإسلامية لجمال الخلفات وبهاء الدين محمد أسعد.
  - ٧- عقبة بن نافع لمحمود شيت خطاب.
  - ٨-عوامل النصر والهزيمة لشوقى أبو خليل.
  - ٩- إعداد الجندي المسلم لعبد الله العقلا.
    - ١ الجهاد في سبيل الله لمحمود دروزة.
  - ١١- الرسول القائد لمحمود شيت خطاب.
  - ١٢ الغلو في الدين لعبد الرحمن اللويحق.
  - **١٠٠** العسكرية العربية الإسلامية لمحمود شيت خطاب.
- \$ ١ قيادة الرسول على السياسية والعسكرية لأحمد راتب عرموش.

# مقرر العسكرية الإسلامية موقع الدكتور ظاهر الظاهر: (www.drthaher.com)

## الفهرس

| الصفحة | الموضوع                             | الصفحة | الموضوع                  |
|--------|-------------------------------------|--------|--------------------------|
| ٦٣     | الصفات المؤهلة للقيادة              | ١      | المقدمة                  |
| 79     | مهمات القائد                        | ٣      | فضل العلم الشرعي         |
| ٧١     | واجبات على عامة الجيش               | ٤      | آداب طلب العلم           |
| ٧٥     | النبي ﷺ المثل الأعلى للعسكرية       | ٧      | أهداف العسكرية الإسلامية |
| ٧٧     | التعلق التام بالله ﷺ                | ١.     | أخلاق العسكرية الإسلامية |
| ٧٩     | الحب الجم للعمل العسكري             | 19     | وجوب إعداد القوة         |
| ٨٠     | اللياقة البدنية العالية وقوة التحمل | ۲.     | فوائد إعداد القوة        |
| ٨١     | الشجاعة الباهرة                     | 71     | مطالب إعداد القوة        |
| ٨ ٤    | الخلق العسكري العظيم                | 77     | أسباب النصر              |
| ٨٧     | القدرة العالية على الإقناع والتحفيز | 77     | أهمية الأسباب للنصر      |
| 91     | الذكاء وبعد النظر                   | 77     | أسباب النصر الدينية      |
| ٩٣     | السيطرة على المواقف وحل المشكلات    | ٣١     | أسباب النصر الدنيوية     |
| 90     | إنشاء وتأهيل الكفاءات العسكرية      | ٤٣     | مبادئ في علم الحرب       |
| 97     | تطبيق أفضل المبادئ العسكرية         | ०६     | معالجة الهزيمة           |
| ١٠٦    | المراجع                             | ٦٣     | القيادة العسكرية         |
| ١.٧    | الفهرس                              | ٦٣     | أهمية القيادة العسكرية   |