(التخهير) النبرتي في فلسطين



AL BAYAN

الحَراك السياسي والثقافي

أن تنزل من العربة

في الوقت المناسب

من الحكمة:

ني المركة الراشة

علمنة الأكام الشرعية

التلق النكري

وقفات شرعية مع تهمة الإبادة الجماعية



لاستقبال تبرعاتكم

مصرف الراجحي ٢١٢٦٠٨٠١٠٠٤٥١٠٦

البنك الأهلي ٣٩١١٣٦٢١٠٠١٠

بنكالرياض ٦١١٠٣٤١١٥٩٩٠٦

تواصلنا خدمةً لكتاب الله تعالى: القصيم - بريدة

مستيم بريده شارع التغيرة – شمال مجمع الدوائر الشرعية ص.ب ۱۸۲۳ مقسم: ۱۳۲۲۷۷۸۱ فاكس: ۲۳۲٤۸۷۷۰ | دارة العالقات العامة والإعالم



ٵۼۼڲؙڗؙڶڿێؿٚٵڿۼڡؙؽڟٵڶڨؙڒٳٙؽٵڶڰڒؠۯؙۼؘؽؘؠٚڒؽڬ ٳڸؿۦٛۼڽؙٵڸڸؾ۫ؿؙٵڮڐۼؿؙٵؽٳڸڐؚؾؙؚڗؙ

### توفير عناء السفر إلى الخارج

### وحدات متخصصة في خدمتكم



جهاز الليزر الأخضر KTP لإستئصال تضغم البروستاتا



جهاز الموجات الصوتية رباعي الأبعاد



أحدث أجهزة الأمراض الجلدية

ۅ وحدة طب وجسراحة المخ والأعصاب ● وحدة جراحة العظام والعمود الفقري ● وحدة جراحة التجميل وشفط الدهـون وحدة جراحة الكلي والمسالك البولسة وحدة الحراحة العامة والمناظير ◙ وحدة الأنصف والأذن والحنجرة 📦 وحدة الأمراض الباطنيية والمناظير وحدة طب وجراحة العيون وحدة النساء والولادة وحدة الأطفال وحديثي الولادة وحدة جراحة الأطفال وحدة الجلدية والتناسلية وحدة الأمراض الصحديدية وحدة العلاج الطبيعي والتأهيل ⊌ وحددهٔ أمراض الكلي وحددهٔ السمنة والسكري وحدة الطب النفسي وحددة أمراض القلب والشرايين وحددة علاج الروماتيزم والمفاصل و وحدد طب وجراحة الأسنان وحدة العناية الركزة



جهاز ديناميكية التبول



جهاز دیکسا DEXA لقیاس هشاشة العظام



جهاز قياس جهد القلب



جهاز الأشعه تحت الحمراء لعلاج البواسير

وحدة الطوارئ واستقبال الحوادث والأشعة التشخيصية والمختبرات الطبية على مدار ٢٤ ساعة

• وحددة أمراض الشرج والستقيم



www.aph.med.sa





أول جوال في العالم العربي يقدّم لك التحليل العميق للأخبار وفق فكر أصيل ينشد مصلحة الأمة ويكشف ما وراء الخبر .. ويزودك بمصداقية بالأخبار ذات الأبعاد ويصوغ رؤية أصيلة ترى بها الأحداث .

<u>عالحسن</u>



للاشتراك: أرسل ج إلى 807200 إتصالات

وقريبا بإذن الله : موبايلي وزين





مؤسسة التقوى الخيرية مؤسسة تعليمية دعوية اجتماعية خيرية تأسست عام ١٤١٨هـ الموافق ١٩٩٧م ومقرها الرئيس محافظة الحديدة – مديرية بيت الفقيه - ثم بارك الله في جهودها فاتسع نطاق عملها ونشاطها ، لتشرق شمسها على ربوع عدد من المحافظات اليمنية والحمد الله على فضله وتوفيقه .

زكى المؤسسة نخبة من العلماء والشخصيات الاجتماعية والمؤسسات الحكومية ومن أبرزهم وزارة الشئون الاجتماعية والعمل بمحافظة الحديدة، والشيخ القاضي/ محمد بن اسماعيل العمراني والشيخ/ عبدالمجيد الزنداني والشيخ/ عبدالمجيد الريمي والشيخ/ فريح بن علي العقلا والشيخ الدكتور/ عبدالعزيز بن محمد آل عبداللطيف والشيخ الدكتور/ عبدالرحمن بن صالح المحمود.



الجمهورية اليمنية - محافظة الحديدة - مديرية بيت الفقيه ص.ب: (٤٥٠٩٢) هاتف: ٣٣٣٢١٦ ٣ (٢٩٦٧) فاكس: ۳۳۳۲۱۷ ۳ (۹۹۷)

E.mail: Altaqwa11@yemen.net.ye WWW.Taqwayemen.Org









#### خدمة العملاء

#### السعودية

ص. ب ۲٦٩٧٠ الرياض: ١١٤٩٦. هـاتف خدمة العملاء مباشـــر: ٢٢٥١٩٦٧ هاتف: ٤٥٢٢١٢١ ـ فاكس:٤٥٢٢١٢١

#### للمراسلات عبر البريد الإلكترونى

التحرير

e d i t o r s @ a l b a y a n . c o . u k خدمة العملاء

s u b @ a l b a y a n . c o . u k التسويق

s a l e s @ a l b a y a n . c o . u k  $\frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \left( \frac{1}{2$ 

pr@albayan.co.uk

#### الموزعيون

**الأردن:** الشركة الأردنية للتوزيع، عمان ص. ب ٣٧٥ هاتف: ٥٣٥٨٨٥٥، فاكس: ٥٣٢٧٧٣.

**الإمارات العربية المتحدة**: شركة الإمارات للطباعة والنشر، دبي ص. ب ٦٠٤٩٩ هاتف: ٢٩١٦٥٠١، فاكس ٢٦٦٦١٢٦.

سلطنة عُمان: مؤسسة العطاء للتوزيع، صب ٢٤٤ ـ العذيبة ١٣٠٠ ـ هاتف: ٢٤٤٩١٣٩٩ ـ فاكس: ٢٤٤٩٣٢٠٠ .

البحرين: مؤسسة الهلال لتوزيع الصحف ـ المتامة: صب ٢٢٤ هاتف ٥٢٤٥٦١ ـ ٥٢٤٥٦١، فاكس ٥٢١٢٨١.

السعودية: الشركة الوطنية للتوزيع: هاتف: ٤٨٧١٤١٤ ـ فاكس: ٤٨٧١٤٦٠.

**السودان:** الخرطوم، مكتب المجلة ٨٣٢١٢١٨٣.

قطر: دار الشرق للطباعة والنشر والتوزيع، الدوحة هاتف: ٤٥٥٧٨١٠ - ٤٥٥٧٨١١ - ٤٥٥٧٨١٢ - فاكس: ٤٥٥٧٨١٩.

الكويت: شركة المجموعة الكويتية للنشر والتوزيع، ص.ب: ٢٩١٧٦ ـ الكويت الرمز البريدي ١٣١٥٠ ـ ماتف: ٢٤٠٥٣١ ـ فاكس: ٢٤٠٨٠٩ ـ فاكس: ٢٤٧٨٠٩ ـ فاكس: ١٣١٨٠٩ ـ فاكس تجمال بن أحمد ص.ب ١٣٦٨٠ ـ شجمال بن أحمد ص.ب ١٣٦٨٠ ـ فاكس: ٢٤٦٢٤٩ ـ

اليمن: دار القدس للنشر والتوزيع، صنعاء : ص. ب ١١٧٧٦ الطريق الدائري الغربي أمام الجامعة القديمة، هاتف: ٢٠٦٤٦٧ ـ فاكس: ٤٠٥١٣٥

#### الافتتاحية

«دان بــراون» ربـيـب الـفـاتـيـكـان
التحرير

العقيدة والشريعة

♦ وقفات شرعية مع تهمة الإبادة الجماعية إبراهيم بن عبد الله الأزرق

الغرب: قراءة عقدية

۱<mark>۲ هل ذُكِرَ اسم «محمد</mark>» ﷺ **في أسفار أهل الكتاب؟** (۲ - ۲) فيصل بن علي الكاملي

قضايا دعوية

ب مبادئ الدعوة في قصة أصحاب القرية دخيل عبد الله الدخيل

قضايا تربوية

**٢٤ بــــــ ت الــــ فــــ كـــ بـــ وت** حامد مسوحلي الإدريسي

معركة النَّص

٢٦ عُلمن قالاً حكام الشرعية فهد بن صالح العجلان

تحقيقات

حوار

**٣٧ حــوارمع الشيخ فتحي عثمان** أجرى الحوار: جلال الشايب

قصة قصيرة

۳۸ أبو دعاس... يعود من جديد! عبد الفني عبد الفادي أحمد بــــ نعبد الرحمــــن الصويان alsowayan@albayan.co. uk

رئيس التحرير

مدير التحرير

د. عــبد الله بن ســـليمان الفــــراج

هيئة التحرير

أحمد بن عبد الـعـــزيز العــــامر د. عبد العزيز بن محمد آل عبد اللطيف د. يوســــــف بن صــــالم الصــغير فــــد بـــن صــــالـــم الـعـــجـــلان أحمــــد بــن عــــــد المحســـن العســـاف فيصــــل بـــن عــــــي أحمـــد الكـــاملــي فيصــــل بــــن عــــــي أحمـــد الكـــاملــي فيصــــل بــــن عــــــي أحمـــد الكـــاملــي فيصـــــل بــــن عـــــــي أحمـــد الكـــاملــي فيصـــــل بــــن عـــــــي أحمـــد الكـــاملــي

سكرتير التحرير

الإخراج الفني

خـــالد حــــــــن عـــــــمـــارة

عنوان المجلة على الشبكة العالمية w w w . a l b a y a n – m a g a z i n e . c o m

#### الحسابات

السعودية: مصرف الراجحي آيبان:SA۱۳۸۰۰۰۲۹٦٦٠۸۰۱۰۲۱۰۰۷

#### الاشتراكات

| ۱ <b>۲۰</b> ريال سعودي                          | السعـودية ودول الخليج       |
|-------------------------------------------------|-----------------------------|
| <b>٤٧</b> يــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | بـريـطـانـيـا وإيــرلـنــدا |
| <b>۵۵</b> يـــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | أوروب                       |
| ه٤ يـــــورو                                    | البلاد العربية وإفريقيا     |
| ٥٥ يـــــورو                                    | أمريكا وبقية دول العالم     |
| <b>٦٠</b> يــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | المؤسسات الرسمية            |



#### [كلمة صغيرة]

#### استبداد صافت!

المسلمون في الصين أقلية مضطهدة يتجاوز عددهم في أقل التقديرات (٢٥ مليون) نسمة، يتركزون خصوصاً في إقليم تركستان الشرقية (سينغ يانغ).

وقد سعت الحكومات الصينية المتعاقبة إلى طمس الهوية الدينية والتاريخية لمسلمي الصين، وتدويبهم اجتماعياً وثقافياً في المجتمع الصيني، وعملت على تغيير التركيبة السكانية في مناطقهم. وحققت نجاحات عديدة في هذا السياق، لكن وبفضل من الله تعالى – ما زالت الهوية الإسلامية متجذرة وحاضرة بقوة عند المسلمين هناك؛ ولهذا كانت الحكومات الصينية تمارس اضطهاداً منظماً لانتهاك حقوق المسلمين، ومصادرة حرياتهم، والتضييق على أنشطتهم ومشاريعهم، بل يتعرضون في أوقات مختلفة إلى إبادة جماعية تستهدف وجودهم، وتستأصل علماءهم وأئمتهم ودعاتهم.

يحدث هذا الاستبداد الصيني والمسلمون في غفلة مفرطة؛ فالتواصل الدعوي والتعليمي والاجتماعي - فضلاً عن الدعم السياسي - ضعيف جداً مع مسلمي الصين؛ واللافت للنظر أن أمريكا والاتحاد الأوروبي يدعمون بقوة مطالب التبت ذات الأغلبية البوذية، ويمارسون ضغوطاً سياسية واقتصادية على الحكومة الصينية لتحقيق مطالبهم الانفصالية.

إنَّ مسلمي الصين أمانة في أعناقنا، ولا يجوز خذلانهم أو التقصير في نصرتهم، ويجب على الحكومات والمنظمات والجمعيات الإسلامية أن تعطي ذلك أولوية في برامجها؛ إذ المؤمنون «في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى»، رواه مسلم.

#### المسلمون والعالم

١٤ التطهيرالعرقي في فلسطين (بين شهادات المنصفين وسجلات المؤرخين)

أنور محمود زناتي

دُمُ فَقُر المياه... حربٌ صهيو - إفريقية على مصر الماعيل معدوح إسماعيل

۵۲ الحرية الفلسطينية عن طريق القوافل د. محمد مورو

من الحكمة: أن تنزل من العربة في الوقت المناسب ٥٤ د . يوسف بن صالح الصغير

ماجالان في بحار الأديان في المدينة ماجالان في المدينة ماجالان في المدينة ماجالات في المدينة ا

۸۵ مرصد الأحداث جلال الشایب

عين على العدو

٦٤ ماذا يقف خلف الارتفاع الحاد في نسبة الجنود

الصهاينة «المنتحرين»؟ د. عدنان أبو عامر

في دائرة الضوء

٢٦ البلد الطيب... وأرض الدماء

أ . د . عبد الحليم عويس

قضابا فكربة

٧٢ الحَراك السياسي والثقافي في المرحلة الراهنة

أمين الدميري

تاريخية

٧٤ الضرق الباطنية: المنهاج والتاريخ

أ. د. محمد أمحزون

الورقة الأخيرة

٧٦ الـ قالـ ف كـ ري

أحمد بن عبد الرحمن الصويان

# «دان براون» رسي الفاتيكان

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد.

تعانى المكتبات العربية تألُّقاً ظاهراً في الكتب الباطنية؛ سواء العلمية منها، أم الروائية. ومن أشهر ما ابتليّت به: روايات الكاتب الأمريكي «دان براون». ولا ريب أن هذا الكاتب يقدِّم من خلال رواياته خدمات جليلة للكنيسة الكاثوليكية تبرر عقائدها وتنفى عنها تهم القائلين بالمؤامرة؛ فالرجل ماسوني المعتَقَد كما يتبين من رسالته التي بعثها

إلى أحد المحافل الماسونية بمناسبة صدور كتابه

الأخير «الرمز المفقود».

وأول روايات «براون» ظهورا على الساحة العربية روايته الشهيرة «شيفرة دافينتشي» The Da Vinci Code التي حاول من خلالها أن يغرس في ذهن القارئ أن المسيح

- عليه السلام - تزوج Bestselling author of THE DA VINCI CODE «إيزيس وحورس» أو «بعل وعشـــتار».

مريم المجدلية التي فرَّت بعد «صلبه» إلى فرنسا وأن سلالتهما «الميروفنجية» The Merovingian Dynasty هـــى سلالة ملوك الروم في أوروبا. وهذا لا يعدو محاولة بائسة لنسبة الأبطال إلى آلهتها - كما فعل الوثنيون من قبلهـم - وتلفيقاً للجانب الذي لم تستطع الكنيسـة الجهر به من كون «مريم» و«عيسي» - عليهما السلام - في نظـر الكنيسـة الرومية «أماً وابناً» و «زوجــة وزوجاً» في آن معاً. وإن شئت فقل: هما مجرد رمز لعبادة

فالثالوث المصري الذي كان يتألف من الأب «سبب» والأم «إيزيس» والابن «حورس» انتقل إلى الفاتيكان على صورة الأب «الآب» والأم «مريم» والابن «يسوع». البنائين الأحرار [الماسون] مشيرين بهذا إلى أن رغبتهم الأساسية كانت إعادة بناء هيكل سليمان»(٢).

فالماسونية رومية كاثوليكية صليبية كما يقر بذلك الماسون أنفسهم. فالماسوني «ألبرت ماكي» يعترف في موسوعته أنه «كان ثمة بين الماسونية والحملات الصليبية علاقة أكثر حميمية مما يُتصور عادة»(٤). فلا غرابة إذن في أن نجد الماسوني «دان براون» يدافع عن معقل دينه وعقيدته، الفاتيكان.

مثل هذا ما صرحت به الفاتيكان من اعتراضها على صدور أحد الأفلام الأمريكية المسمى «التجسند» وهو الذي يعد ترويجاً صارخاً لعقيدة تناسخ الأرواح وأن الطبيعة هي الإله(٥).لكن المطلع على عقيدة الكنيسة الكاثوليكية يجدها منغمسة في العقائد الباطنية، بل لقد صرح بعض آباء الكنيسة القدامي – أوريجن (١٨٥ – ٢٥٤) على سبيل المثال – بقبوله لمعتقد تناسخ الأرواح الذي تتظاهر الكنيسة اليوم بالتحذير من رواجه.(١)

إن مسارعة الفاتيكان إلى نقد ما يُنشَر من الكتب والأفلام التي تروج للباطنية وعقائدها من القول بتناسخ الأرواح وعبادة الكواكب ونحوها محاولة لإبعاد التهمة عنها، لكنه لدى المتأمِّل لحالها أشبه بقول القائل: «كاد المريب أن يقول: خذوني». فالكنيسة الكاثوليكية اشتُهرَت عبر تاريخها بهذه الازدواجية في التعامل مع القضايا فلا يغترَّنَّ مسلم بما تقوله عن نفسها أو يقوله أتباعها عنها؛ فالأمر أعمق من ذلك بكثير.

وفي الجانب الآخر فعلى المكتبات العربية أن تتقي الله وأن تتورع عن تسويق عقائد الباطنيين كاله «يوجا» و «قانون الجذب» والسحر وغيرها عن طريق الروايات المضلة كروايات «هاري بوتر» التي تشغل حيزاً من مكتباتنا بينما حظرتها بعض المدارس الأجنبية معلِّلة ذلك بأنها تنشر السحر والشعوذة بين الأطفال()؛ فهل أصبحنا تبعاً للغرب حتى في دفاعنا عن عقددتنا؟

ثم ظهرت رواية «ملائكة وشياطبن» Demons التي صورة فيها الكنيسة الكاثوليكية بصورة الحَمَل الوديع في مواجهة الحركة الباطنية المعروفة بالإلوميناتي وهي التي تسمعي للقضاء على الفاتيكان! وهذا كلمه من التزييف التاريخي؛ فمن المعلوم أن مؤسس تنظيم الإلوميناتي «المتنورين» البافاريِّ الألمانيِّ المنشأ هو اليسوعي الكاثوليكي «آدم وايسهاوبت». وهذه الحقيقة أقرَّتها «دائرة المعارف البريطانية عام (۱۹۱۰م) بقولها:

الإلوميناتي [المتنورون]... تأسست في الأول من مايو عام ١٧٧٦م على يد «آدم وايسهاوبت» (ت. ١٨٣٠م) أستاذ القانون الكنسى بـ «إنجولشتات»، ويسوعى سابق(١).

لكن الفاتيكان أرادت أن تتستر على هذه الحقيقة فأعلنت عام ٢٠٠٨م في مقال نشرته صحيفة التايمز(٢) أنها تعترض على رواية «ملائكة وشياطين»؛ لأنها «قلبت الأناجيل رأساً على رواية بيث سمومها في الدين». وأضاف الأسقف «فيلاسيو دي باولس» بأن الفاتيكان لن تسمح بتسجيل فيلم لهذه الرواية على أرضها. وصدَّق الناس هذه الأكذوبة من قبل رجال الكنيسة الكاثوليكية. ثم فوجئ الناس في عام ٢٠٠٩م بصدور فيلم «ملائكة وشياطين» تكذيباً لمزاعم الكنيسة قبل ذلك بعام، وجرت أحداثه في أعماق الفاتيكان بصورة لا يمكن معها الشك في مباركة الفاتيكان لذلك العمل.

وها هي أسواقنا تروِّج ثانية للرواية الأخيرة التي كتبها «دان براون» بعنوان «الرمز المفقود» التي بيع منها في اليوم الأول مليون نسخة ما بين كتاب ونسخة إلكترونية. والكتاب يركز على الماسونية وأسرارها في واشنطن، لكنه لا يتعرض للكنيسة الكاثوليكية؛ وكأن الأمر لا يعنيها. مع أن «نستا وبستر» في كتابها «الجماعات السرية» تنقل عن الماسوني «بارون تشودي» قوله:

«إن الأصل الصليبي للماسونية هو ما يُدرَّس رسمياً في المحافل؛ حيث يُعلَّم المرشح لدخول التنظيم أن العديد من الفرسان الذين كانوا قد خرجوا لإنقاذ البقاع المقدسة في فلسطين من أيدى المسلمين «شكلوا اتحاداً تحت اسم

<sup>(3)</sup> Webster, Nesta. Secret Societies and Subversive Movements, p. 154.

<sup>(4)</sup> Mackey, Albert. Encyclopedia of Freemasonry (Philadelphia: Moss & Company, 1874), p. 198.

<sup>(5)</sup> http://www.cbc.ca/arts/film/story/2010/01/12/avatar-vatican.html

<sup>(6)</sup> Macgregor, Geddes. Reincarnation in Christianity: A New Vision of Rebirth in Christian Thought (Quest Books, 1989), p. 48.

<sup>(7)</sup> http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk\_news/education/693779.stm

<sup>(1)</sup> Chisholm, Hugh. Ed. The Encyclopedia Britannica (1910) vol. XIV, p. 320.

<sup>(2)</sup> http://www.timesonline.co.uk/tol/comment/faith/artic-le4147839.ece



# وقفات شرعية مع تهمة الإبادة الجماعية

إبراهيمعبداللهالأزرق



صدر أمر المحكمة الجنائية الدولية القاضي بمثول رئيس دولة إسلامية مسلم أمامهــا للمحاكمــة علــى تُهَــم بجرائم ضد الإنسانية وجرائــم حرب، مع أن تلك الدولــة - وفي عهــد هذا الرئيـس المطلوب للمحاكمــة - لم تــرض المحادقة على ميثاق المحكمة ونظامها الطاغوتي.

وقيد كان من آخر تلك التهم المثبتة بعد إسقاطها ثم استئنافها: تهمة الإبادة الحماعية.

وفي هذه العُجَالة أربع وقُفَّات شرعية يَحسُن التنبيه إليها في مثل هذا المقام: الأولى: في بيان بعض ما في نظام روما من التناقض، والمقام لا يتسع إلا لعرض نُتَفِ يسيرة، وسوف أقتصر على شيء له تعلُّق بالموضوع.

والثانية: في بيان بعض ما في نظام روما بخصوص تهمة الإبادة الجماعية من المناقضة لحكم الله.

والثالثة: حكم تسليم مسلم إلى تلك المحكمة وأمثالها. والرابعة: حكم الترافع والدفع بالبراءة إذا اضطر مسلم للتحاكم إليها.

#### الوقفة الأولى: مع بعض تناقضات المحكمة:

جاء في ديباجة النظام ما نصه: «وإذ تؤكد [الدول الأطراف في نظام روما الأساسي للمحكمة] من جديد مقاصد ومبادئ ميثاق الأمم المتحدة، وبخاصة أن جميع الدول يجب أن تمتنع عن التهديد باستعمال القوة، أو استعمالها ضد السلامة الإقليمية أو الاستقلال السياسي لأية دولة، أو على أي نحو لا يتفق ومقاصد الأمم المتحدة، وإذ تؤكد في هذا الصدد أنه لا يوجد في هذا النظام الأساسي ما يمكن اعتباره إذناً لأية دولة طرف بالتدخل في نزاعٍ مسلَّح أو في الشؤون الداخلية لأية دولة لأية دولة أنه لا يوجد في الشؤون.

هذا النص بالإضافة إلى ما فيه من معارضة ظاهرة لتشريع الجهاد في الإسلام، وما يتضمنه مسن دعوة مجملة إلى إنماء علاقات ودِّية هي محل تفصيل: فإن فيه تناقضاً مع واقع المحكمة في

Statute\_Arabic.pdf

وما بين القوسين الكبيرين مقحم للتوضيح.

<sup>(</sup>١) انظر: نظام روما الأساسي للمحكمة الجنائية الدولية، ص3، وفي موقع المحكمة نسخة منه على الرابط: \_www.icc-cpi.int/NR/rdonlyres/ADD16852-AEE9-4757-ABE7-9CDC7CF02886/140176/**Rome** 

القضية؛ فإن أُمْرَ رئيس أي دولة أثناء مدة ولايته الجارية بالمثول للمحاكمة، واتهامه بالإبادة ونحوها من الجرائم الكبيرة، لا يمكن أن يكون إلا بتهديد السلامة الإقليمية أو الاستقلال السياسي لتلك الدولة، ولا يمكن كذلك أن ينسجم مع مقاصد الأمم المتحدة الرامية - حسب ما جاء في ديباجة ميثاقها - إلى: «أن نعيش معاً في سلام وحُسن جوار، وأن نضم قوانا كي نحتفظ بالسلم والأمن الدوليين، وأن نكفل بقبولنا مبادئ معيَّنة ورسـم الخطط اللازمة له ألاَّ تُستخدَم القوة المسلحة في غير المصلحة المشتركة»(١)، ومن مقاصد الأمم المتحدة - حسب ما جاء في ميثاقها  $-(\Upsilon)$ :

- حفظ السلم والأمن الدوليين.
- إنماء العلاقات الودية بين الأمم.
- تحقيــق التعاون الدولي على حل المسائل الدولية ذات الصبغة الاقتصادية والاجتماعية والثقافية والإنسانية.

فهل أُمّر المحكمة باعتقال الرئيس البشير ينسجم مع هذه المقاصد على فُرْض مشروعيتها جميعها؟

فكيف إذا كان لا ينسجم مع ما أنشئت لأجله المحكمة؟ فهي إنما أنشئت لتكون مكمِّلة للاختصاصات القضائية الجنائية الوطنية(٢)، لا معارضة لها أو بديلة عنها، كما في حالة الرئيس عمر البشير.

ومن التناقضات الإجرائية التي يكفلها نظام روما، إتاحتُه الحرية للمدعى العام وكذا المحكمة للنظر فيما يشاء من القضايا والتنقيب عنها، والإعراض عمًّا يشاء وإن كانت مثلها أو أشد منها؛ فــان نظام المحكمة ينص علــى أن للمحكمة أن تمارس اختصاصها، ولاحظُّ أنه ليس في هذا إلزام لها بممارسته، لكنه أمر جائز لها، وذلك في حالات ثلاث(٤):

١ - إذا أحالت دولة طرف في ميثاق المحكمة جريمة من الجرائم التي تقع في اختصاصها.

٢ - إذا أحال مجلس الأمن متصرفاً بموجب الفصل

٣ - إذا كان المدعي العام قد بدأ التحقيق مباشرة من تلقاء نفسه.

ففي هـــذه الحالات يجــوز للمحكمة أن تتولــي التحقيق والادعاء، فإذا تركت المحكمة - مشلًا - متابعة قضية متعلقة بإسرائيل، وأعرضت عن إحالتها إلى مجلس الأمن،

فلا حرج عليها وَفُقَ القانون، وكذا لو نشط مدَّعيها للتنقيب بضُعَ سنوات متواصلة من أجل إثبات تُهَم ملفَّقة في حق الرئيس عمر البشير - مثلاً - ثم تحمَّست المحكمة للإلزام بموجب ما سبق ذكره، أو بالإرجاع إلى مجلس الأمن من أجل الإجبار - كما في حالتنا - فلا حرج عليها. ولا عجب فذلك مقتضى ميثاق العدالة الدولية.

وكذلك إذا اختار المدعي العام أن يتحرك في قضية مثل قضية البشير تحركات سياسية وإعلامية من أجل تثبيت الإدانة عليه، وخَمُل عن القيام بأدنى حركة إزاء قضايا أخرى كان ذلك من حقه، وهو عمل بمقتضى العدالة التي يقضى بها القانون.

ومن التناقضات

في قرار المكمة

تفسير قضاة الدائرة

التههيدية مقررات

معلس الأمن الذي

هو أحد أجمرة

الأمم المتصدة بمالا

يتفق هج سادنها

ومن التناقضات في قرار المحكمة،

المحكمة ومدعيها. وهـــذا ما ذكرته

تفسير قضاة الدائرة التمهيدية مقررات مجلس الأمن الذي هو أحد أجهزة الأمم المتحدة بما لا يتفق مع مبادئها، ومن ذلك في قضيتنا ما حاول إيهامَه أكثرُ من تصريح حاولت فيه المحكمة الجنائية ممثَّلة في مدعيها أو بعض متحدثيها أن تقنع كل الدول بوجوب تسليم البشير في حال زيارته لأراضيها، حتى إن لم تكن تلك الــدول مصادقة على نظام روما الأساسى لمحكمة الجنايات الدولية. وحجتهم في ذلك قرار مجلس الأمن (١٥٩٣) - وهو ملزم للدول الأعضاء في الأمم المتحدة - الذي حث جميع الدول على أن تتعاون تعاوناً كاملاً مع

لورنس بلارون المتحدثة باسم المحكمة عندما حثَّت دولة قطر على توقيف الرئيس عمر البشير قبيل قمة الدوحة الماضية، وكان مما قالته آنذاك: «ليست (قطر) دولة عضواً في ميثاق روما (النص المؤسس للمحكمة الجنائية الدولية)، لكنها عضو في الأمم المتحدة»، وذكّرت أن: «قرار مجلس الأمن يطالب كل الدول بالتعاون مع المحكمة وهو ما ينسحب على قطر $(^{\circ})$ .

وهدده الحجة المترددة بين جنبات الأروقة الغربية المختلفة تَرُد عليها إشكالية كبيرة؛ وهي أن الدول الأعضاء في الأمم

<sup>(1)</sup> من ديباجة ميثاق الأمم المتحدة، ص٤. انظر الميثاق على رابط الأمم المتحدة التالى: http://www.un.org/arabic/aboutun/charter/un\_charter\_arabic.pdf

<sup>(</sup>٣) نظام روما، ص٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: ميثاق روما، المادة (١٣).

<sup>(</sup>٥) نُقل عبر وكالات الأنباء منها على سبيل المثال:

http://www.aljazeera.net/NR/exeres/7C3AD076-47C7-4C36-A4FB-7E680FF8C1E2.htm

المتحدة لا يحق لها بموجب ميثاق الأمم المتحدة أن تستخدم القوة في المساس بالاستقلال السياسي لأية دولة(١)، وعليه فالتعاون الكامـل الذي أمر به مجلس الأمن يجب أن يفسَّـر بما يتفق مع مبادئ الأمم المتحدة؛ أي أن يكون تعاوناً في التحقيق وجمع الأدلة والوصول إلى الحق في القضية، ونحو ذلك إذا تعلق بشخصيات ليست لها حصانة سياسية. أما اعتقال رئيس دولة بينها وبين قطر معاهدات من جملتها معاهدات الدفاع العربي المشترك فلا، ومتى خرج تفسير التعاون عن المذكور كان باطلاً مطعوناً فيه بالخروج عن التخصص؛ فتخصُّص مجلس الأمن حفظ السلم والأمن الدوليين لا تسليم المتهمين بجرائم، ولا سيما إن كان هذا التسليم قد يضر بالأمن والسلم في المنطقة، وإن قُدِّر أن اعتقال البشير يخدم الأمن والسلم الدوليين - تعسفاً - فإن ذلك من اختصاص مجلس الأمن، والقوات المشكّلة من قبّله هي المخولة بالتدخل وَفُقاً للبند السابع لا من اختصاص دولة من الدول الأعضاء في الأمم المتحدة.

هذا من جهة.

ومن جهة أخرى: فإن خطاب المتحدِّثة باسم المحكمة الجنائية الموجه لدولة قطر الحاثُّ لها على المساعدة في توقيف البشير، يفتقر إلى الإجراءات القانونية؛ إذ لا يحق للمحكمة مخاطبة دولة قطر بتسليم شخص إلاّ عن طريق تقديم طلب مشفوع بالموادِّ المؤيدة له<sup>(٢)</sup>.

ومن جهـة ثالثة: لا يُقبل - وَفُقاً لنظام روما - أن تخاطب المتحدثة دولة دعت الرئيس البشير إليها بصفة تؤكد اعتبار منصبه وحصانته؛ فهذا في العرف الدولي بمثابة معاهدته على اعتبار حصانته، ويتأكد هذا مع كون قطر ليســت عضواً من أعضاء المحكمة الجنائية، بل لم توقّع قطر فضلاً عن أن تصادق على ميثاق روما للمحكمة (٢)، فإن كان ثمة من يخاطب دولة قطـر فهو مجلس الأمن بعد أن ترجـع إليه القضية من المحكمة الجنائية، ويجب أن يخاطبها بما لا يُخل بالأمن والسلم

ومن جهــة رابعة: هل يحق للدول العربيــة المصادقة على

نظام رومــا - وهي الأردن وجيبوتي وجــزر القمر - بل حتى غيرها الاستجابة لطلب التسليم للمحكمة الجنائية؟

الــذى يظهر أن هذا محل إشــكال من حيث المشــروعية القانونية فيما يتعلق بالرؤساء والشخصيات ذات الحصانة.

فَوَفَّقًا للشَّاق روما إنما يكون الامتثال وَفْقًا للقوانين والإجراءات الوطنية(٤)؛ فإذا كانت هذه تمنع تسليم شخصيات لها حصانة ومعها مواثيق فلا يجب الامتثال؛ لأن قوانين الإجراءات لا تسمح بذلك في تلك الدول، بالإضافة إلى هذا فإن المادة (٩٨) من ميثاق المحكمة الجنائية تنص على ما يلى:

«١ - لا يجـوز للمحكمة أن توجه طلب تقديم أو مسـاعدة يقتضي من الدولة الموجَّه إليها الطلب أن تتصرف على نحو يتنافى مع التزاماتها بموجب القانون الدولي فيما يتعلق بحصانات الدولة، أو الحصانة الدبلوماسية لشخص أو ممتلكات تابعة لدولة ثالثة، ما لم تستطع المحكمة أن تحصل أولاً على تعاون تلك الدولة الثالثة من أجل التنازل عن الحصانة.

٢ - لا يجـوز للمحكمة أن توجه طلـب تقديم يتطلب من الدولــة الموجَّه إليها الطلب أن تتصـــرف على نحو لا يتفق مع التزاماتها بموجب اتفاقات دولية تقتضى موافقة الدولة المرسلة كشرط لتقديم شخص تابع لتلك الدولة إلى المحكمة، ما لم يكن بوسع المحكمة أن تحصل أولاً على تعاون الدولة المرسلة لإعطاء موافقتها على التقديم»<sup>(٥)</sup>.

والحصانة لرؤساء الدول حاصلة ولو لم تكن ثمة مواثيق ومعاهدات مشتركة؛ فكيف مع وجودها ولا سيما مع الدول المنضوية تحت مظلة الجامعة العربية؟

وهنا مسألتان يظهر أن بينهما فرقاً:

الأولى: ممارسة المحكمة اختصاصها على شخصيات ذات حصانة، فهذه جائزة تخوِّل المحكمة القيام بها المادةُ (٢٧) من ميثاق روما، إذا كانت الدولة المُحيلة عضواً أو جاءت الإحالة من محلس الأمن $(^{7})$ .

والثانية: التقديم أو المساعدة من الدول الأعضاء على شخص يقتضى تقديمه أو المساعدة عليه خرقاً لحصانة معتبَرة؛ فإذا لم تُرفَع الحصانة المعتبرة دولياً عن رئيس دولة أو شــخص ذى حصانة لدى الدولة المعنية بالمساعدة على إنفاذ أمر الاعتقال،

<sup>(</sup>١) انظر: ميثاق الأمم المتحدة، المادة (٢)، البند (٤).

<sup>(</sup>٢) كما في المادة (٨٩) من نظام روما.

<sup>(</sup>٣) يظهر هذا من قائمة المحكمة للدول المصادقة على ميثاق المحكمة وهي مثبتة في موقعها على الرابط التالي:

<sup>/</sup>http://www.icc-cpi.int/Menus/ASP/states+parties وانظر: في حالة الدول المصادقة والموقعة في موقع المعاهدات المودعة لدى الأمم المتحدة

http://treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY&id =373&chapter=18&lang=en

<sup>(</sup>٤) كما في المادة (١/٨٩) من الميثاق، وعلى الرابط التالي للمحكمة الجنائية نسخة من

http://www.icc-cpi.int/NR/rdonlyres/ADD16852-AEE9-4757-ABE7-9CDC7CF02886/140176/Rome\_Statute\_Arabic.pdf

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ص٨٢.

<sup>(</sup>٦) انظر المادة (١٣) المتعلقة بممارسة الاختصاص من نظام روما.

فلا يحق لتلك الدولة - ولو كانت عضواً - أن تتصرف بما يخرق هذه الحصانة.

فوجود قانون يجعل لأفراد حصانة تلتزمها الدولة الذين هم على أرضها، يجعل المحكمة تغرِّد خارج السرب؛ فهي تأمر بالقبض مـن الناحية النظرية، لكنها لن تسـتطيع أن تُلزم تلك الدولةَ التي يحلها المطلوب ذو الحصانة بتسليمه، بل ولا تقديم المساعدة على إدانته. ومن هذه الثغرة أبطلت الولايات المتحدة دعاوى المحكمة إبان مشكلتها معها عام ٢٠٠٢م<sup>(١)</sup>.

وسوف يأتى ضمن بيان المناقضة الإشارة إلى تناقضات أخرى.

#### الوقفة الثانية: بعض ما في نظام روما بخصوص تهمة الإبادة الجماعية من المناقضة لحكم الله:

إن التشريعات المناقضة في هذا النظام لشريعة الإسلام كثيرة لا يعسر على من له إلمام بالعلم الشرعي إدراكها، ومن تشريعاتها المناقضة للشريعة المتعلقة بالموضوع - وأقتصر عليها كنموذج - واحدة من التهم الموجَّهة للبشير وَفْقاً لنظام المحكمة

> وقد أُسقطت ثم استأنفها المدعى العام وقد أُثبتَت الآن؛ ألا وهي تهمة الإبادة الجماعية، المصنَّفة على أنها أخطر الجرائم الدولية وأشنعها، وهذه الجريمة فى اصطلاحهم: «أيُّ فعل من الأفعال التالية يُرتَكب بقصد إهلاك جماعة قومية أو إثنية أو عرقية أو دينية، بصفتها هذه،

١ - قتل أفراد الجماعة.

إهلاكاً كلياً أو حزئياً:

٢ - إلحاق ضرر جسدى أو عقلى جسيم بأفراد

٣ - إخضاع الجماعة عمداً لأحوال معيشية يُقصَد بها إهلاكها الفعلى كلياً أو جزئياً.

- ٤ فرض تدابير تستهدف منع الإنجاب داخل الجماعة.
  - 0 i لقل أطفال الجماعة عنوة إلى جماعة أخرى»(1)

ثم إن هذه الأمور - وَفُقاً لنظام روما - يكون مسؤولاً عنها مســؤولية جنائية فردية من باشرها، أو أغرى بها من باشرها ولو بمجرد الشروع دون إتمام المقصود، أو حثه على ذلك أو

(١) وقد بينتُ هذا في مقالة نشرت بمجلة البيان عدد ربيع الثاني الماضي (٢٦٠).

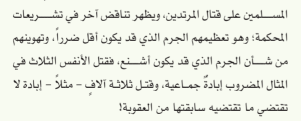
(۲) نظام روما، ص٥.

أعانه أو حرضه أو ساعده على ذلك بأى شكل(7).

وفي هذا التشريع من تجريم ما أقره الشرع الحنيف، والمعارضة لحكم الله شيء كثير؛ إذ ليست كل إبادة لجماعة محرمــة في الشــريعة، وإنما الاعتبار بحال تلــك الجماعة من جهة عهدها مع أهل الإسلام وعدمه، ومن جهة قيام مقتضى مشروعية فَتُلها أو عدمه؛ فإن كانت كافرة معاهَدة - مثلاً - فقتل نَفُس منها جرم شنيع في الإسلام، لتعظيم رسول الله على حرمة دماء المعاهَدين، وقد جاء تغليظ هـذه الحرمة في غير حديث ثابت(٤)؛ ومع ذلك فلا يُعَدُّ هذا الجرم أشنع الجرائم وأعظمها كما عدته الجنائية(٥)، وفيما يأتي صور تظهر فيها مناقَضَة ما قررته المحكمة في تشريعها لحكم الله:

١ - لو قتلت دولةٌ إسـلامية ثلاثةَ رجال بقصد إفنائهم نظراً لارتدادهم عن دين الإسلام بقصد إبادة المرتدين غير التائبين، كان هـــذا الصنيع إبادة جماعية وكان هذا الجــرم - وَفُقاً لنظام روما - أشنع وأشد خطراً من جرم مَنْ قتلَ ألفي مسلم بقصد أن تســـتتب له الأوضاع في غزة - مثلاً - فهذا الأخير - وَفُقاً

لنظامهم - يندرج ضمن جريمة (الإبادة) المصنفة ضمن جرائم ضد الإنسانية، ولا يندرج ضمن جريمة (الإبادة الجماعية) التي هي أشد خطراً؛ وعلى هذا فقتال المرتدين الذي أجمع عليه الصحابة - رضوان الله تعالى عليهم - مُدَان وَفُقاً لمواد هذا الميثاق الطاغوتي، وذلك مع ما فيه أيضاً من مناقضَة إجماع



٢ - لو أسر المسلمون من الكفار المحاربين جماعة فقد يشرع لهم قتلهم، وقد عاتب الله المؤمنين لما استكثروا من الفداء في أســـرى بدر ولم يُعملوا فيهم الســيف، فقال – تعالى –: ﴿ مَا كَانَ لْنَبِيّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْــرَى حَتَّى يُثْخِنَ فــي الأَرْضِ تُريدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ

<sup>(</sup>٣) انظر تفاصيل المادة (٢٥) المتعلقة بالمسؤولية الفردية، ص٢٢ - ٢٣ من نظام روما. (٤) انظر – مثلاً -: صحيح البخاري: (٢٩٩٥) و (١٧٧١)، وصحيح مسلم (١٣٧١).

<sup>(</sup>٥) انظر ديباجة نظام روما، ص٣، والمادة (١) ص٤، والمادة (٥) ص٤.

يُر يدُ الآخرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ آَنِكَ ۗ لَوْ لا كَتَابٌ مِّنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فيمَا أَخَــنْتُم عَذَابٌ عَظيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٧ - ٦٨] حتى قال جماعة من أهل العلم: كان التخيير أول الأمر ثم نسخ يوحوب القتل. والأكثرون على أن آية ســورة القتال في المنِّ والفداء ليســت بمنســوخة(١)، والصحيح استقرار جواز قتل الأُسراء الحربيين إذا كانت في ذلك مصلحة المسلمين، وميثاق روما يَعُدُّ هذا جريمة، بل أكبر الجرائم وأخطرها، وقد قتل رسول الله على أسرى بني قريظة ووقعتُهم بعد الخندق؛ فقد نزل أهل قريظة على حكم سعد بن معاذ، فأرسل النبي ﷺ إلى سعد فَأَتى به وحكم بحكمه المشهور؛ إذ قال: «تُقتَل مقاتلتهم، وتسببي ذراريهم». قال على: «قضيت بحكم الله»، وربما قال: «بحكم الملك»(٢)، فهذا كما ترى يناقض تشريع المحكمة في (أ) و (هـ) وهو الحق الذي نزل من فوق سبع أرقعة $^{(7)}$ .

٣ - هذه الأفعال المعدودة في الميثاق جرائم إبادة، عند فقهاء الشريعة إن نشات جراء ظلم وعدوان فهي جرائم؛ غير أنهم لا يسـوون بين ما فرق الشرع والعقل بينه، ولا يركِّبون الأسماء الموهمــة جزافاً، فليس إبادة جماعيــة في اللغة ولا في العرف نقلُ أطفال الجماعة عنوة إلى جماعة أخرى؛ مع أن هذا الفعل لو وقع بغرض استرقاق صحيحٌ؛ فليس جرماً عند أهل الإسلام ولا على مرِّ تاريخ الأمم والشعوب قبل المواثيق الحديثة؛ وإن رغمت أنوف العصرانيين، لكن لو قُدِّر وقوعه جريمةً كما فعلت فرنسا مع أبناء دارفور(٤)؛ فكيف تسوَّى هذه الجريمة بجريمة قتل أفراد الجماعة ولو في الاسم؟ ثم كيف تكون غاية عقوبة ما ثبت مـن جرائم الإبادة الجماعية هـي الحبس أو الحبس والتغريم؟ والله - تعالى - يقول: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقَصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُوْلِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٩].

٤ - يعتسف نظام روما الحكم على الآمر والداعي والمحرض والمساعد؛ سواء في الجرائم المتهم بها البشير أو في تهمة الإبادة، بينما لا يعتسف أهل الإسلام الحكم على الناس بدعوى أن المحرض أو المغرى أو المساعد بأدنى مساعدة كالمباشر للجريمة، بل اختلف الفقهاء في السلطان لو أمر أمراً صريحاً بقتل يُعلم تحريمه - والإبادة الجماعية المتهم بها من هذا القبيل - فهل الضمان بالقود أو الدية على المباشر أم على السلطان أم عليهما؟ والصحيح الأول؛

لأنه ليس له أن يطيعه في معصية (٥)، مع أن الآمر يعزُّر بما يليق به، لكنه لا يسوَّى بين المختلفين كما سوت المحكمة، وهـــذا كله فيما إذا ثبت أمره بالجرم؛ وذلك بعد ثبوت الجرم

#### الوقفة الثالثة: حكم تسليم مسلم إلى المحكمة الجنائية الدولية وأمثالها:

إن من الواجب على الدول الإسلامية أن تراجع مواثيقها ومعاهداتها مع الأمم الكافرة؛ فإن في كثير منها ما يضاد الشريعة، ولا سيما المتعلقة بحقوق الإنسان، والمرأة، والتحكيم الدولي؛ فكثير من تلك المواثيق فيها ما يجب ردُّه، كما أن في بعضها إجمالاً ينبغي التفصيل فيه، ولا تخلو تلك المعاهدات والمواثيق من أمور تُقرُّها الشريعة، فيتعين الأخذ بها. أما الرضى بها والمصادقة عليها بغير تمييز أو تحفظات فمنكّر من أعظم المنكرات، والواجب التمييز بين المقبول والمردود، والتعويل في ذلك على شرع الله. قال الله - عز وجل -: ﴿ إِن الْحُكْمُ إِلاَّ للله ﴾ [الأنعام: ٥٠] في ثلاثة مواضع من القرآن الكريم(٦)، وقال - سبحانه -: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنسزِلَ مِن قَبْلكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوت وَقَدْ أَمرُوا أَن يَكْفُرُوا بِه وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضلُّهُمْ ضَلالاً بَعِيدًا ﴾ [النساء: ٦٠]، وقال – ســبحانه -: ﴿ فَلا وَرَبُّكَ لا يُؤْمنُونَ حَتَّى يُحَكَّمُوكَ فيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجدُوا في أَنفُسهمْ حَرَجًا مَّا قَضَيْتَ وَيُسَلَّمُوا تَسْليمًا ﴾ [النساء: ٦٠]، ونصوص الكتاب والسُّنة في وجوب تحكيم الشرع كثيرة، معلومة من الدين بالضرورة. قال الشيخ عبد العزيز بن باز - رحمه الله -: «وفي إجماع أهل العلم والإيمان، من الصحابة ومَنْ بعدهم على وجوب التمسك بكتاب الله، والحكم به، والتحاكم إليه، مع سُنة رسول الله على ما يكفى ويشفى عن الإطالة في ذكر الأدلة الواردة في هذا الشأن»(١).

وفَرعٌ عن ذلك يتعين رفض الدول الإسللمية الالتزام بكل مادة أو بند مخالف للشريعة. قال على شروطهم المسلمون على شروطهم إلاّ شرطاً حرم حلالاً أو أحل حراماً»(^)، وعند أبي داود: «الصلح جائز بين المسلمين إلاَّ صلحاً أحل حراماً أو حرم حلالاً «<sup>(٩)</sup>، وفي لفظ: «جائز بين الناس»(١٠). قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «من

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير لسورة محمد الآيات: (٤ – ٩) ٤ / ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: البخاري (٣٨٩٥)، ومسلم (١٧٦٨).

<sup>(</sup>٣) للفائدة انظر مجموع الفتاوى: ١٠ / ٤٧٠.

<sup>(</sup>٤) وإن كان هذا الفعل أشد من جهة أخرى، وهي أخذهم أطفالاً مسلمين وما سوف يتبعه من التنشئة الكفرية وليس وراء الكفر ذنب.

<sup>(</sup>٥) انظر: المغنى: ٩ / ٨٠٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام: ٥٧ وسورة يوسف: ٤٠ و ٦٧.

<sup>(</sup>V) مجموع فتاوى ومقالات متنوعة، ط الإفتاء: ١/٥/١، وانظر ما سبق نقله من الإجماع عن ابن حزم وابن كثير.

<sup>(</sup>٨) رواه الترمذي في جامعه: (١٣٥٢)، وقال: هذا حديث حسن صحيح. قال شيخ الإسلام: «لعل تصحيح الترمذي له لروايته من وجوه... وهذه الأسانيد وإن كان الواحد منها ضعيفاً فاجتماعها من طُرُق يشدُّ بعضها بعضاً» (القواعد النورانية: ١٩٨٨).

<sup>(</sup>٩) سنن أبي داود: (٣٥٩٤).

<sup>(</sup>١٠) رواه الطبراني في المعجم الكبير:  $( ^{ au } )$ ، والبيهقي في السنن الكبرى: ۲/ ۰۲، (۱۱۱۳۰).

اشترط شروطاً تخالف ما كتبه الله على عباده؛ بحيث تتضمن تلك الشروط الأمر بما نهى الله عنه، أو النهي عما أمر به، أو تحليل ما حرمه، أو تحريم ما حلله، فهذه الشروط باطلة باتفاق المسلمين في جميع العقود»(١).

فإذا تقرر هذا عُلم أنه لا يجوز الالتزام بتسليم مسلم إلى تلك المحاكم التي يُعلَم أنها سـوف تحكم عليه وَفُقاً للقانون الوضعي المخالف للشريعة، ولو كانت الدولة الإسلامية مصادقة على عهد يتضمن ذلك الشرط الباطل، بل الواجب أن ينصر المسلم أخاه المسلم. قال الله - تعالى -: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْسِض ﴾ [التوبة: ٧١]، وقال - تعالى -: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَ لا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وِالْعُدُوانِ ﴾ [المائدة: ٢]، وقال - سبحانه -: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَسِيلاً ﴾ [النساء: ١٤١]. قال ابن المناصف: «فمن ترك دفاع كافر عن مؤمن تثاقلاً من غير عذر يسقط به عنه القيام، فقد ترك المعاونة على البر والتقوى، وجعل للكافرين سبيلاً على المؤمنين، وقد نفى الله - تعالى -أن يكون ذلك من الشرع؛ ففعًلُ ذلك معصية وتعدُّ لحدود الله، تعالى. قال رسول الله ﷺ: «المؤمنون تتكافأ دماؤهم، يسعى بذمتهم أدناهم، ويجير عليهم أقصاهم، وهم يد على من سواهم»(۲)، وذلك مما لا يُعرَف فيه خلاف»(۲)، وقد قال ﷺ في حديث ابن عمر - رضي الله عنهما - المتفق عليه: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه»(٤)، وفي جملة هذا الحديث يندرج تسليمه إلى عدوه الكافر؛ فالتسليم من جملة الإسلام، ولا يستتثنى من ذلك إلا موضعان هما محل نظر: أحدهما ظاهر، والآخر محتمل:

فالظاهر فيهما: أن يكون المسلم قد أحدث إسلاماً بعد كفر، وكان المسلمون في حال كفره صالحوا قومه من الكفار على ردِّ من جاء منهم إلى المسلمين إلى أجلً معلوم لا مطلقاً، فهذا قد يسوغ إسلامه إلى ذلك الأجل، وهل يجوز تسليمه – والتسليم معنى أخص –؟ الأمر موضع بحث؛ ففرقٌ بين التخلية بينه وبين الناس، وترك نصرته، وبين تسليمه لهم؛ ولهذا لم يأمر النبي البا جندل وأبا بصير بالعودة إلى المشركين، فهو لم يؤويهم لمكان العهد، ولم يمنعهم من الالتجاء إلى جهة والتحيز إلى فئة أخرى غير معاهدة، بل أشار إشارة خفية إلى ذلك في قوله: «ويل أمه

مسعر حرب لو كان له أحد (أ)، فظهر أنه وقد خلّى بينهم وبين عدوهم لمحل العهد، لكنه لم يسلمه ولم يسع في ذلك، بل أشار عليه بطريق الخلاص، وأيّاً ما كان فليس هذا كشرط تسليمهم المسلم الذي ثبت له حق النصرة بموجب سابقة الإسلام ابتداءً قبل حصول العهد، تدل على ذلك النصوص القاضية بنصرته ومنّع إسلمه، وكذا الإجماع المنقول فيما هو دون ذلك. قال ابن العربي عند قول الله - تعالى -: ﴿ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدّينِ فَعَلَيكُمُ النَّصْرُ إلاَّ عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مَيْثَاقٌ ﴾ [الأنفال: ٢٧]: «إلا أن يكونوا أسراء مستضعفين؛ فإن الولاية معهم قائمة، والنصرة لهم واجبة، حتى لا تبقى منا عين تَطَرُف، حتى نخرج إلى استنقاذهم

إن كان عددنا يحتمل ذلك، أو نبذل جميع أموالنا في استخراجهم حتى لا يبقى لأحد درهم.

كذلك قال مالك وجميع العلماء، فإنا لله وإنا إليه راجعون، على ما حل بالخلق في تركهم إخوانهم في أَسِّر العدو وبأيديهم خزائن الأموال، وفضول الأحوال، والقدرة والعدد، والقوة والجلد، (أ)، ووجه الفرق بين المستثين في الآية وهم الذين لم يهاجروا خاصة كما يبين سياقها والضمير المُرِّجَع إليه في قوله: (استصروكم) وبين هؤلاء الأسرى، أن هؤلاء ثبتت نصرتهم في الذمة وحَرُم إسلامهم أولاً، وأولئك لم تثبت لهم لتركِهم الهجرة ومفارقة دار الشرك، ورضاهم بالإقامة بين

إن من الواجب عطسى الصدول الإسلامية أن تراجع مواثيقها ومعاهداتها مع الأمم الكافرة؛ فإن في كثير منها ما يضاد الشريعة، ولا سيما المتعلقة بحقوق الإنسان، والمرأة، والتحكيم الدولي.

ظهراني المشركين حال عقدهم مع المسلمين، فأشبهوا المسلم بعد العهد مصع الكفار بجامصع الرضى بالإقامة بينهم، فلا يتحمل المسلمون تبعاتهم؛ ولذا أجمع أهل العلم على وجوب فكاك الأسير المسلم، وقد نقل الإجماع غير واحد (١٧)، وإذا كان الإجماع قد نُقِل على عدم جواز ترك الأسير المسلم في أيدي الكافرين المعاهدين؛ فكيف يتوجه القول بجواز تسليم المسلم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى: ۲۸/۳۱.

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود في سننه: (۲۰۵۱)، وصححه الألباني في صحيح أبي داود: (۲۳۹۰)، والحديث مشهور رواه جَمْع. انظر تخريجه في إرواء الغليل: ۲۲۱۷ (۲۲۰۸).

<sup>(</sup>٣) الإنجاد في أبواب الجهاد لابن المناصف: ص١٠٦ باختصار.

<sup>(</sup>٤) البخاري: (۲۳۱۰)، ومسلم: (۲۵۸۰).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري: (٢٥٨١).

<sup>(</sup>٦) انظر أحكام القرآن لابن العربي: ٢٠ ٤٤، ونقله مُقراً القرطبي في تفسيره: ٥٧/٨. (٧) الإجماع المنقول عن ابن العربي ثابت مستقر، نقله أهل العلم قبله وبعده، منهم ابن حزم في مراتب الإجماع: ص١٢٢، وأقره ابن تيمية، ومنهم القرطبي في غير موضع من تفسيره، منها: ٥/ ٧٧ [النساء: ٥٧]، وممن نقله ابن خوازمنداد كما في تفسير القرطبي: ٢٣/٢ [البقرة: ٢٣]، ومنهم ابن المناصف في الإنجاد في أبواب الجهاد: ص١٠٠٠.

أسيراً؟ وكيف إذا كان هذا المسلم حاكماً ذا سلطان وولاية على أهل بلده؟ لا شك أن تسليمه من أكبر المنكرات، بل هو في حق السلطان المسلم من قبيل مظاهرة الكافرين على المؤمنين بنوع من أعظم أنواع المظاهرة، نعوذ بالله من الخذلان.

هذا وقد صدرت عدة فتاوى تمنع تسليم مسلم إلى نحو تلك المحاكم، بل أصدرت عدة جهات فتاوى في موضع الرئيس البشير على وجه الخصوص، منها:

- الحملة العالمية لمقاومة العدوان أصدرت بياناً عنوانه: بيان بشأن مذكرة توقيف الرئيس السوداني عمر البشير(١).
- الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين أصدر بياناً عنوانه: بيان حول قرار الدائرة التمهيدية للمحكمة الجنائية الدولية باعتقال الرئيس السوداني عمر البشير(٢).
- هيئة علماء السودان أصدرت بياناً عنوانه: بيان من هيئة علماء السودان حول قرارات المحكمة الجنائية الدولية(7).

وقد صدرت فتاوى أخرى من بعض الشخصيات الإسلامية العلمية، كالشيخ محمد الحسن الددو<sup>(٤)</sup> وغيره.

#### الوقفة الرابعة: حكم التقاضي من أجل الدفع بالبراءة إذا اضطرالسلم للتحاكم:

إن ما سبق من التقرير متوجِّه لعموم المسلمين؛ فلا يجوز لسلم أن بعين على تسليم مسلم إلى المحكمة الحنائية وأمثالها بأدنى إعانة، وبقى حديث يتعلق بالمطلوبين عن حكم تحاكمهم إلى المحكمة لو سلّمت دولة كافرة أو مسلمة متأوّلة أو ظالمة مسلماً إليها؛ فهل يجوز له توكيل القانونيين والترافع لديها؟

أما إذا أُكره؛ كأن أحضر أمامها قسراً فلا إشكال في دفاعه عن نفسـه، وكذا لو اضطر - ومـن الاضطرار أن يُزمَع إلحاقُ الضرر به أو بمن يليه أمرهم - لأن ذلك من جملة السعى في الخلاص من الكافر، وليس ذلك من الرضى بالتحاكم للطاغوت في شيىء، بل هو سعى في التخلص من سلطانه بحق؛ فالدفع يكون بقول الحق: إما أن يؤكد براءته أو يؤكد أن ما فعله ليس

(١) انظر في موقعها:

http://qawim.net/index.php?option=com\_content&task=view&i d=4584&Itemid=61

(٢) انظر في موقع الاتحاد على الرابط:

http://www.iumsonline.net/articls/2009/03/13.shtml (٣) اطلعت على نسخة منه مدَّنى بها نائب رئيس الهيئة فضيلة الشيخ د. عبدالحي يوسف، وعلى الرابط التالي نصها:

http://www.meshkat.net/index.php/meshkat/index/20/29794/ content

http://www.dedew.net/index.php?A\_\_=5&type=4&h=1&linkid

جرماً أو أن ما رمى به ليس لهم طريق صحيح لإثباته عليه، أو أن نظامهم يســوِّغه أو نحو ذلك مما يسعه، فهذا قد يتوجه إيجابه إذا كانت في ذلك مصلحة ظاهرة للمسلمين.

ومما يمكن أن يُستَدل به لذلك ما يلي:

أولاً: خبر النجاشي - رضي الله عنه - لمَّا بعثت قريشٌ عمرُو بن العاص وعمارةً بن الوليد في طلب جعفر بن أبي طالب ومن هاجر معه من الصحابة - رضوان الله عليهم جميعاً - وفيـه مثولهم بين يديه في أرض الحبشـة، ودفعهم بحجتهم. والخبر ثابت مستفيض عند أهل العلم<sup>(٥)</sup>.

ثانياً: شأن يوسف - عليه السلام - ودفعه ببراءته بين يدى الملك، وإعراضه عن الخروج من السحن حتى تثبت البراءة، ودعوته السجين صاحب الرؤيا بذكره عند الملك.

ثالثاً: خبر إخوة يوسف في دفاعهم بين يديه لمَّا اتَّهم أخوهم، وقد سعوا في نفي التهمة، ودعوا إلى تطبيق شرع يعقوب إن ثبت على أخيهم الذنب، وما كانوا يعلمون أن العزيز أخوهم وأنه على دين يعقوب يوم فعلوا ذلك.

رابعاً: مثول بعض رسـل الله أمام بعض الطغاة مدافعين، كما في مثول إمام الحنفاء إبراهيم - عليه السلام - أمام النمرود بعد تكسير الأصنام، وقد أسفرت المحاكمة الطاغوتية عـن الأمر به أن يلقى في النار. وهذه الأدلة الثلاثة ثابتة في شرع مَنْ قَبلَنَا، مذكورة على سبيل الإقرار في كتاب ربنا، يؤيدها إحكامها الدليل الأول.

خامساً: شُرع لنا أخذ الحق من الظالم ولو بالحلّف مع الكافر كما في خبر عبد الرحمن بن عوف عن النبي ﷺ أنه قال: «شهدت حلف المطيبين مع عمومتي وأنا غلام فما أحب أنَّ لى حمر النعم وأنى أنكثه»(١)، وفي لفظ عند البزار: «ولو دعيت به اليوم لأجبـت»(٧)، وغاية التحاكم الجائز عند الكافر تحالفٌ لرفع ظلم، أو عمل على رفعه.

وقد قال ابن القيم - رحمه الله -: «وأما الرضى بنبيه رسولاً فيتضمن كمال الانقياد له، والتسليم المطلق إليه؛ بحيث يكون أُولَى به من نفسه؛ فلا يتلقى الهدى إلا من مواقع كلماته، ولا يحاكم إلا إليه، ولا يُحكِّم عليه غيره، ولا يرضى بحكم غيره البتة: لا في شيء من أسماء الرب وصفاته وأفعاله،

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد في المسند: ١ / ٢٠١، (١٧٤٠)، والحاكم في المستدرك: (٣٢٠٨)، وقال الذهبي: على شرط البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٦) رواه الإمام أحمد: ١ / ١٩٠، (٥٥٥١)، وابن حبان في صحيحه: (٣٧٣)، والحاكم في مستدركه: (٢٨٧٠)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه»، ووافقه

<sup>(</sup>۷) مسند البزار: (۲۰۲٤).

ولا في شيء من أذواق حقائق الإيمان ومقامه، ولا في شيء من أحكام ظاهر و وباطنه، لا ولا في شيء من أحكام ظاهره ولا يرضى إلا يرضى في ذلك بحكم غيره، ولا يرضى إلا بحكمه، فإن عجز عنه كان تحكيمه غيره من باب غذاء المضطر إذا لم يجد ما يقيته إلا من الميتة والدم، وأحسن أحواله أن يكون من باب التراب الذي إنما يتيمم به عند العجز عن استعمال الماء الطهور»(١).

وقد أفتى كثير من كبار أهل العلم المعاصرين

بجـواز التحاكم إلى المحاكم غير الشـرعية إذا اضطر المرء إلى ذلك، ومن ذلك فتوى الشـيخ العلامة عبد العزيز بن باز - رحمه الله - ونصها:

«من عبد العزيز بن عبد الله بن باز إلى حضرة الأخ المكرم هـ ع. م. سلَّمه الله.

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وبعد:

فأشير إلى استفتائك المقيد بإدارة البحوث العلمية والإفتاء برقم ٢١٥١ وتاريخ ٢٦ / ٢٠ ١٤٠٧ هـ الذي تســـأل فيه عن حكم المتحاكم إلى من يحكم بالقوانين الوضعية إذا كانت المحاكم في بلــده كلها تحكم بالقوانين الوضعية ولا يســتطيع الوصول إلى حقه إلا إذا تحاكم إليها هل يكون كافراً؟

وأفيدك بأنه إذا اضطر إلى ذلك لا يكون كافراً، ولكن ليس له أن يتحاكم إليهم إلا عند الضرورة إذا لم يتيسر له الحصول على حقه إلا بذلك وليس له أن يأخذ خلاف ما يُحِلُّه الشرع المطهِّ ...."(۱).

وفي فتوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء جاء ما نصه: «لا يجوز للمسلم التحاكم إلى المحاكم الوضعية إلا عند الضرورة إذا لم توجد محاكم شرعية، وإذا قضي له بغير حق له فلا يحل له أخذه»(٢).

قال شيخنا العلامة عبد الرحمين البراك - حفظه الله تعالى -: «إذا اعتُدي على الإنسان في بلد الكفر في نفسه أو ماله أو حرمته فله أن يرفع قضيته لمن يرفع عنه الظلم أو يدفع عنه الظلم، فإن الإنسان المظلوم له أن يستعين بمن ينصره من غير أن يعتدي على الظالم، وإذا كان يعلم أن جهة الترافع لحل الخصومة تعتدي على الظالم بزيادة فتغرمه فوق



ما يجب عليه فليس للمظلوم أن يأخذ فوق حقه ولو حكمت له المحكمة بذلك، وليسس هذا من التحاكم إلى الطاغوت، فإن الذين يتحاكمون إلى الطاغوت يفضلون حكمه على شرع الله... ويرتضونه ويقبلون حكمه ولو علموا أنه مخالف لشرع الله... ولا يخفى أن الترافع إلى هذه الإدارات أو المحاكم من قبيل الضرورة؛ لأنه لو وجب على المقيم في تلك البلاد ألا يرفع قضيته إذا ظُلِم إذاً لحقه ضرر عظيم بذلك، ولتسلّط المجرمون على المسلمين إذا علموا أنهم لا ينتصرون.

وبهذا يُعلَم أن التحاكم إلى هذه الإدارات والمحاكم على هذا الوجه من الضرورة لا ينافي الكفر بالطاغوت؛ وهو كل حكم يناقض شرع الله الذي أنزله في كتابه وسنة نبيه ،

وختاماً نقول: إن الكفر بالطاغوت واجب، ومن الطواغيت أمثال مدعي المحكمة الجنائية وقضاتها، ومِنِّ لازِم ذلك ألا يُسَالًم مسلم فضلاً عن رئيس إليها؛ سواء من دولة إسلامية مصادِقة أو غير مصادِقة، ولا يمنع هذا من الدفع بالبراءة وإعداد الملفات المثبِّتة لها، تحسُّباً للخلاص إذا وقع المحذور لا عن رضى، أو اضطر الناس إليه.

ومن الواجب كذلك على المسلمين تحكيم شرع الله على أنفسهم وفي رعيتهم، والإذعان لأمره فيما يحبون ويكرهون، والله يحفظ من يحفظه ، ويكلأ بالرعاية من يرعى دينه.

هذا؛ واللهَ أسالُ أن يبدل أحوال المسلمين إلى ما يحب ويرضى، وأن ينصر كتابه وسُنة نبيه وعباده الصالحين، وأن يكبت أعداءه من الكافرين والمنافقين، وأن يعلي راية الدين، والحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٢ /١٧٢، ١٧٣.

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوى ومقالات متنوعة: ۲۲ / ۲۱۶.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع فتاوى اللجنة: ٥٠٢/٢٣، الفتوى، رقم (١٩٥٤)، والفتوى بإمضاء الشيخ عبد العزيز آل الشيخ، والشيخ صالح الفوزان والشيخ بكر أبو زيد.

<sup>(</sup>٤) نشرت في موقع نور الإسلام، وكانت على الرابط التالي: http://www.islamlight.net/index.php?option=com\_ftawa&task= view&Itemid=0&catid=1310&id=12848

### هل ذُكراسم «محمد» عَلَيْهُ في أسفار أهل الكتاب؟ (۲ - ۲)

فيصل بن علي الكاملي (\*)

popedia@windowslive.com

كنتُ أوردتُ في الجرء الأول من هذا المقال نصا من العهد القديم المدلالة على ذكر اسم «محمد» وسيح صراحة في أسفار أهل الكتاب، لكنني اكتفيت هناك بإثبات التحريف في ترجمة النص من العبر انية وعَرضتُ لذلك بعض النماذج، وأهم ما عُنيت به إثبات أن الفقرة المقتبسة تُقرَأ وفقَ الترتيب الآتي مع مراعاة الفواصل: ما تعسو ليوم موعيد وليوم حج يهوه كي هيني ها لخو مشُود: مصرايم تقبّصم، موف تقبّرم، مَحْمَد لخَسْبَام، قِمُوش ييراشم، حُوَح بأُهليهم. [هوشع ٩: ٥ - ٧] مون تتاف ظ على تَنَاظُر الجمل وجَرْسها. المنني في هذا الجزء سأركز الحديث على معنى النص ليري القارئ كيف أن تلاعُب المترجمين حوًل النص ليري القارئ كيف أن تلاعُب المترجمين حوًل

باهتة المعانى أشبه ما تكون بسجع الكهان.

نصاً صريحاً في نبوة المصطفى عليه إلى جُمل شديدة الركاكة

(\*) باحث سعودي متخصص في دراسة الأديان – يعمل في مركز الدراسات والبحوث التابع لمجلة البيان.

#### تفسير النص:

أما قوله: (ما تَعسُو ليوم موعيد وليوم حج يهوه?) فليست له علاقة بالمواسم والأعياد، وهذا ظاهر من السياق؛ إنما هو تخويف وتذكير لبني إسرائيل الذين ابتعدوا عن منهج الله وعصوا رُسُله. فمن ترجمه بقوله: «ماذا تصنعون في يوم الموسم وفي يوم عيد السرب؟» فقد أبعد النجعة وأحال الوعيد عيداً. فالنص العبراني يقسول: (ل - يوم) ومعناها «ليسوم» وليس (ب - يوم) «في يوم». وعليه فالصحيح أن تترجَم هكذا: «ما أنتم عاملون ليوم الميعاد (١) ويوم يحشركم الرب؟» فكلمة «حَج» في العبرانية هي كل اجتماع ويوم يحشر وإنما استُعيرت للعيد لاجتماع الناس فيه. ومعنى الجملة يُذكِّر بقول الله - تعالى - مخاطباً بني إسرائيل: ﴿ وَاتَّفُوا يَوْمُا لِهُمْلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلا تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلا هُمْ يُعصَرُونَ ﴾ [البقرة: ١٢٣].

وأما قوله (كي هيني هالخو مشُّود: مصرايم تقبصم، موف تقبرم) فتفسيره «فهاهم أولاء نجوا من البلاء: مصر تأسرهم ومنف (۲) تقبرهم [أو تدفنهم]». وهو تذكير لبني إسرائيل بما تعرضوا له من ابتلاء على يد فرعون وقومه، فالنص يشير إلى النجاة من البلاء، والاستعباد، والقتل؛ وهو معنى قريب جداً من قول الله - تعالى - في كتابه الكريم: ﴿ وَإِذْ نَبَيْنَاكُم مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ شُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَكُمْ شُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نَسَاءَكُمْ وَفَى ذَلكُم بَلاءٌ مَن رَبّكُمْ عَظيمٌ ﴾ [البقرة: ٤٤].

لكن اضطهاد المصريين ليس كلَّ من تُعدِّده الفقرة من ابتلاء لبني إسرائيل، فهي تستمر قائلة: (مَحْمَد لخسبام)، وهنا بيت القصيد. فقد تُرجِمَت هنه العبارة برنفائس فضتهم» وهو من التحريف الظاهر لأمرين رئيسين:

أولهما: أن إضافة «مَحْمَد» (بمعنى «نفيس») إلى «خسبام» (أي «فضتهـــم» أو «مالِهم») من الركاكة بمكان، لوقوع حرف الجر «ل» بينهما؛ حتى إن «فيلهلم جسنيوس» في كتابه «نحو اللغة العبرانية» Gesenius> Hebrew Grammar أورد احتمال أن تكون العبارة في أصلها (مَحمدي خَسِّبام)، وهي صيغة الإضافة السَويةُ في العبرية.

وثانيهما: إن سلمً منا جدلاً بصحة الإضافة في (مَحَمَد لخسبام) «نفيسٌ فضتهم [أو «مالهم»]» فهي برغم ذلك ليست جملة مفيدة فهي تحوي مبتداً يفتقر إلى خبر، أو خبراً لمبتدأ محذوف لا نعلمه، وهو ما اضطر المترجمين إلى أن يربطوها برقيموش ييراشم) التي تليها، فقالوا: «يرث القريص نفائس

فضتهم». وهي محاولة بائسة للهروب من المأزق، لكن الجملة لا تستقيم برغم ترقيعهم هذا؛ لأننا لو ترجمنا النص العبري حرفياً لصار «نفيسٌ فضتهم القريصُ يرثهم»؛ بمعنى أن ضمير الجمع «هم» سيعود على المفرد «نفيس» وهو ما لا يستقيم في اللغة العبرانية، وإنما يقال: «نفيس فضتهم القريص يرثه»، ولو افترضنا أن الضمير يعود على «فضة» وهسو بعيد جداً – فالاعتراض قائمٌ؛ لأنها مفرد وليست جمعاً حتى في أصلها العبري (لـ – كسف – م). فدل ذلك على أنهما جملتان وليستا جملة واحدة.

أولاً: أن الجملة بغير هذا الشكل لا تستقيم لا معنىً ولا مبنىً كما سبق بيانه.

ثانياً: لمَّا تعرَّض مترجمو النسخة السبعونية لهذه الفقرة كانوا يدركون أن «محمد» اسم علم، فكأنهم حاروا ما يفعلون، فلجؤوا إلى تغيير الاسم إلى «مَحْمَس» (مدينة «مخماش»). ولعل قائلًا يقول: ألا يمكن أن يُعتذر لهم باحتمال أن حرف الدال لم يكن بيِّنًا في الأصل العبري فأشكل على المترجمين؟ أقول:

أولاً: إن حرفي السين (سامخ) والدال (دالِت) في العبرانية لا يتشابهان ألبتة والخلط بينهما بعيد؛ فالأول يشبه في شكله الرقم (٥) والآخر يشبه الرقم (٦).

وثانياً: لو افترضنا ذلك جدلاً فإن مدينة «مخماش» التي يريدها المترجمون هنا لا تكتب في العبرية «محمس»، وإنما «مكمش» بكاف وشين، فالتحريف لم يقع في حرفٍ واحد فحسب، بل في حرفين اثنين.

وقد يعترض معترض فيقول: لِمَ بَدَّلتَ «مَحَمَد» فجعلتها «مُحَمَد» والجــواب: أن النص العبري ظــل أكثر من ألف عام مجرداً عن الحركات إلى أن أضافها «المَسُــوريُّون» من علماء اليهود بين القرن الســادس والتاسع بعد الميلاد وَفَقَ اجتهادهم فأصابـوا بعضاً وأخطؤوا بعضـاً. فالكلمة قبل تحريف المسـوريين كانت «محمد» دون حــركات، ولم تكن «مَحْمَد»، وهذا مما يُجمع عليه علماء العهد القديم، فلم يبق إلا الإذعان بأن «محمد» على النبي

والمراد من الفِق رة أن محمداً شلط سيتولى تأديبهم في أموالهم، وحصل ذلك عندما أجلى بني النَّضير إلى أذرعات من أعالى الشام وإلى خيبر حتى إن أحدهم كان ينزع باب داره

<sup>(</sup>١) «موعيد» في النص العبري.

<sup>(</sup>٢) منف: مدينة مصرية قديم

وستقفها لئلا يخلفها وراءه، كما جاء في ستورة الحشر: ﴿ هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ اللَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ مِن دِيَارِهِمْ لأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا طَنَنتُمْ أَن يَخْرُجُونَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ أَن يَخْرُجُونَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ في قُلُوبِهِمُ الرَّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي لَمْ مَن اللَّه فَأَتَاهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبُرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢] إلى قوله - تعالى -: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رَكَابٍ وَلَكِنَّ اللَّهُ يُسَلِّطُ رُسُلُهُ عَلَى وَسُولِهُ مَنْهُمْ فَمَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رَكَابٍ وَلَكِنَّ اللَّهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى وَسُلِهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الحشر: ٢].

أما قوله: (قيموش ييراشـم، حوح بأُهُليهم) فسأعتمد فيها ترجمة النسـخ العربية: «القريص يرثهم، والعوسج في منازلهم» - تنزُّلًا لا قبولاً - حتى لا أطيل على القارئ.

ثم يعود الرب إلى تحذير بني إسرائيل من مغبة كفرهم وأن أيام المُساءلة قد أزفت فيقول: (باؤو يمي هبجوداه، باؤو يمي هشًلُّوم) أي «أزفت أيام العقاب وحلت أيام الجزاء». واستعمال الزمن الماضي هنا دلالة على التحقق والوقوع لا محالة، كقوله - تعالى -: ﴿ أَتَى أَمُر اللَّه فَلا تَسْتَعْجُلُوهُ ﴾ [النحل: ١].

ثم بيَّن الســبب في هذا التهديد والوعيد، فقال: (يدعو يسرائيل إفيل هنَّفي، مشُجَّع إيش هروح). وترجمتُها كما في ترجمة «فاندايك»: «سيعرف إسرائيل، النبي أحمق، إنسان السروح مجنون.» وهي كما ترى غاية فسى الركاكة والإبهام، والسبب في هذا أن جُلِّ الترجمات العربية والأجنبية اعتبرت الفعل العبرى «يدعو» مشتقاً من «ي - د - ع» بمعنى «عَرَف»، والصحيح أنه مشــتق من «د - ع - هـ» بمعنى «دعا». وهذا الفعل ثابت في العبرانية كما فصَّل ذلك «جيمس بار» في كتابــه «فقه اللغة المقارن ونص العهــد القديم» (١). فالجملة (يدعو يسرائيل إفيل هنَّفي، مشُرجَّع إيش هروح) تتألف من فعل متعدِّ إلى مفعولين، وفاعل، ومفعول به ثان مقدَّم، ومفعول به أوَّل مؤخر، ثم مفعول به ثان مقدَّم مضاف، ومفعول به أوَّل مؤخر. وعليه فالترجمة الحرفية للفقرة هي: «تدعُو إسرائيل النبيَّ أحمقَ، ورجلُ الروح مجنوناً»، والمراد بـ «إسـرائيل» هنا بنو إسرائيل. قال - تعالى -: ﴿ كَذَلكَ مَا أُتِّي الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُـول إِلاَّ قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ ﴿ ﴿ وَ اَتُواصَوْا بِهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٠ – ٥٠].

ثم بيَّن النصُّ ما دفع اليهود إلى هذا السباب والجحود، فقال: (عل روف عفونخا، فرباه مسطماه) «لكثرة آثامك وفرط

عدائك» (٢). فسبب تكذيب اليهود للنبي وشتمهم إياه - بشهادة أسفارهم - هو فرط عدائهم، وهو كما قال - تعالى -: ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشُو النَّاسِ عَدَاوَةً لَلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرُكُوا ﴾ [المائدة: ٢٨].

وفي قصة صفية بنت حيي بن أخطب - رضي الله عنها - أنها قالت: كنتُ أَحَب ولد أبي إليه وإلى عمي أبي ياسر؛ لم أَلقَهُما قط مع ولد لهما إلا أخذاني دونه. قالت: فلمَّا قدم رسول الله ها المدينة، ونزل قباء في بني عمرو بن عوف، غدا عليه أبي حييُّ ابن أخطب وعمي أبو ياسر بن أخطب مغلسين. قالت: فلم يرجعا حتى كانا مع غروب الشمس. قالت: فأتيا كالَّين كسلائين ساقطين يمشيان الهُويني. قالت: فهششت إليهما كما كنت أصنع، فو الله ما التفت إليَّ واحد منهما مع ما بهما من الغم. قالت: وسمعت عمي أبا ياسر وهو يقول لأبي حيي بن أخطب: أهو هو؟ قال: نعم والله عال: أتعرفه وتثبته؟ قال: نعم! قال: فما في نفسك منه؟ قال: عداوته والله ما بقيتُ» (").

وهنا أختم بعرض ترجمة «فاندايك» العربية للنص أعلاه وأتبعها بترجمتي التي اعتمدت فيها الأصل العبري وأترك للقارئ الحكم.

ترجمة فاندايك: «ماذا تصنعون في يوم الموسم وفي يوم عيد الرب؟ إنهم قد ذهبوا من الخراب، تجمعهم مصر، تدفنهم موف، يرث القريص نفائس فضتهم، يكون العوسج في منازلهم. جاءت أيام الجزاء، سيعرف إسرائيل، النبي أحمق، إنسان الروح (أ) مجنون، من كثرة إثمك وكثرة الحقد.

ترجمــة الباحث: «مــا أنتم عاملون ليــوم الميعاد، ويوم يحشــركم الــرب؟ فها هــم أولاء نَجوا من البــلاء: مصر تأســرهم، ومنف تدفنهم، ومُحمَّد يغنمهم، والقريص يرثهم، والعوسج في ديارهم، أزفت أيام العقاب وحلت أيام الجزاء، فبنو إسرائيل يدعون النبي ســفيهاً وذا الوحي مجنوناً، من عظم الإثم وفرط العداء».

﴿ الَّذِيسَنَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءُهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ آيَ الْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْترينَ ﴾ [البقرة: ١٤١ - ١٤٧].

<sup>(</sup>٢) هنا التفات من الغيبة إلى الخطاب: أي انتقال من صيغة الغائب «يدعو إسرائيل» إلى صيغة المخاطب «آثامك» و «عدائك»، و فائدته البلاغية لفت المستمع أو القارئ إلى أمر ذي شأن. وقد سبق ورود التفات آخر عند قوله «ما أنتم عاملون ... فهاهم أو لاء نجوا من البلاء» والأصل «فها أنتم أو لاء نجو تم من البلاء». وهذا لا يعنينا كثيراً هنا وإنما أردت به بيان مُراوحة الضمائر وأن ذلك لا يغير من أصل معنى النص شيئاً.
(٣) سيرة ابن هشام: ١/٩١٥.

<sup>(</sup>عُ) «إيش هروح» التي تترجم به «إنسان الروح» معناها: «ذو الوحي» وهو وصف لحمد ﷺ: إذ سُمي القرآن الذي أنزل عليه «روحاً» في قوله – تعالى –: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مَنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكَتَابُ وَلا الإِيَّانُ وَلَكِن جَعْلَنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَن نَشْنَاءُ مِنْ عَبَادَنَا وَإِنْكَ لَتَهْدِي إِلَى صَرَاط مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٠].

<sup>(1)</sup> Barr, James. Comparative Philology and the Text of the Old Testament (Winona Lake, Indiana: Eisenbrauns, 1987), p. 23.

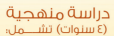


### مركز الدعوة العلمي

بصنعاء

#### من أهداف المركز:

- تحقيق العبودية لله بالعلم النافع والعمل الصالح
  - نشر منهج أهل السنة والجماعة.
- إعداد دعاة وخطباء وأئمة مساجد مؤهلين بالعلم الشرعي والفهم الصحيح.
  - تصحيح الانحراف العقائدي والسلوكي في المجتمع.
- نشر المفاهيم التربوية الإسلامية التي تساعد على النهوض بالمجتمع.



- 1. القرآن وعلومه.
  - 2. العقيدة.
- 3. الحديث وعلومه.
  - 4. الفقه وأصوله.
- 5. اللغة العربية .
  - 6. وغير ذلك ..



#### وقد زكى المركز العديد من مشايخ العلم

















الصحاف الموادلة المو

من مرفع المرفعة عن المؤدمة المواجئة المنطقة ا

این معادم دارای این در این امراد است رسود است رسود است رسود است در این داد این امراد است در این داد این امراد است در امراد امراد است است در امراد امراد است است در امراد امراد است امراد امراد

The state of the s

يستوعب المركز 500 طالباً

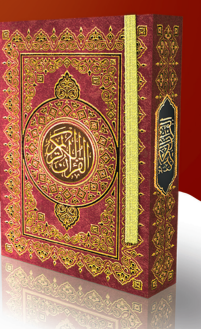
2414

للتواصل: مؤسسة القام الخيرية - اليمن - صنعاء هاتف: ۷۱۱٤۱٤٤۱۲ (۹۹۷) - ۷۷۷۷۷۷۷۷ (۹۹۷)

فاکس: ۲۷٤۸۹٦ (۹۹۷)

w w w . d a w a c e n t e r . n e t  $E_-mail$ . dawacenter2@gmail.com







# مبادئ الدعوة في قصة أصحاب القرية

#### دخيل عبد الله الدخيل

d-abo3omar@hotmail.com

سورة (يس) سورة مكية أكدت على قضايا مهمة في الدعوة؛ إذ نزلت في الجو الكي الذي يشتد فيه الصراع بين الحق والباطل، وجاءت محملة بالدروس والقواعد والبادئ، مدعمة بقوة الحجة والبرهان، مكرراً فيها ضرب النظير والمثال؛ وذلك من خلال قصة أصحاب القرية والتذييل عليها والتعليق على مشاهدها:

موضوعات السورة:

- طبيعة الوحي والرسالة والرسول.
- التركيز على قضية البعث بأساليب مختلفة من خلال التقرير المجرَّد، وضرب الأمثال، وإيراد الأدلَّة الدامغة، وعرض مشاهد القيامة.
- الدعــوة والداعيــة وأعداء الدعــوة: فالدعوة من خلال مهمتهـا ومبادئها وأُسسـها، والداعية فــي صفاته ومقوماته ومهماته، وأعداء الدعوة في خصائصهم وأساليبهم وانتقام الله منهم.

أما حال الدعــوة والداعية وأعداء الدعــوة: فجاء تقرير حالهــم وخصائصهم في عدد من المبـادئ والأصول العظيمة؛ وهي أكثر ما تظهر في بداية الســورة إلى نهاية قصة أصحاب القريــة؛ ولذا ســأقتصر في هذا المقال على مـا تضمّنه هذا المقطع من المبادئ، وهي كالآتي:

• ففي قوله - تعالى -: ﴿ وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ﴾ [يس: ٢]: تأكيد على إحكام الشريعة وإتقانها وخلوِّها من أي نقص بأي وجه، وهذا مما يثبِّت الداعية في الصبر على الدعوة إليها أمام المذاهب الباطلة والدعوات الزائفة التي يكفي في بيان بهرجها أنها لا يُكتَب لها البقاء والصمود إلا بقدر ما تحمله من مبادئ الحق والندوة.

• وفي قوله - تعالى -: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [يس: ٣]: تسلية للرسول ﷺ بأنه سائر في ركب المرسلين داع إلى ما دعوا إليه متّبعٌ لأمر من أرسلهم، وهو كذلك عزاء لكل داعية ناله الأذى في سبيل هذا الدين بأنه سائر ومقتف لطريق هؤلاء الأطهار، ذائدٌ عن حياض دعوتهم، جندي قد استلم راية الدعوة من بعدهم، أمنيّته أن يموت في ساحتها مقبلاً غير مدير.

• وفي قوله - تعالى -: ﴿تَنزِيلَ الْغَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ [يس: ٥]: المعنى ذاته في سياق الدعوة؛ وهو أن مقتضى رحمته - تعالى - إرسال الرسل وإقامة الحجة، ومقتضى عزَّته - سيجانه - نصرتُهم عند تكذيبهم والكيد بهم، وتأمَّل تكرار قوله - تعالى - في سورة الشعراء بعد هلاك كل قوم: ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْغَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ٩].

• وفي قوله - تعالى -: ﴿ لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَى أَكْثرِهِمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يس : ٧]: تأكيد على أصل مهم من أصول الدعوة، وهو



أن هــؤلاء القوم مـع أنه قد حق عليهم العــذاب فلا مطمّع في هدايتهم إلا أنه لا بد من دعوتهم لأمور، منها:

ا أن مهمــة الداعية هي البلاغ المبــين والنذارة؛ وليس التوفيق إلى الحق والهداية. قال - تعالى - على لسان رسله في هذه السورة: ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ [يس: ١٧].

٢ - وأن الله أخفى من حق عليهم العذاب واختص بعلمهم؛
 فإذا لا بد من النذارة لكل أحد.

وفائدة هذا التقرير أن لا ييأس الداعية عند نكول الناس عن الحدق، وأنه رابح في كلا الحالين: إما أن يحقق النذارة والتبليغ، وهو هنا قد قام بمهمته وأعدر إلى ربه، أو يقذف الله الإيمان والهداية في قلوب المدعوِّين وهو أمر مُوكَل إلى ربه وليس في دائرة طاقته وقدرته.

وبهـــذا تَعلَم أن مِنْ أعظم ما ينخر في كيان الدعوة، اليأس الذي يســتولي على قلوب الدعاة ويتســرب إلى نفوسهم عند رؤية شــرود الناس عن الحق وضلالهم؛ ولهذا كثر التأكيد على هذا الأصل في القرآن؛ فينبغي إشاعة روح التفاؤل مع التقويم والمراجعــة والصبر والمصابرة، وفي التنزيل: ﴿إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٠].

• وَفْيَ قولــه - تعالى -: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِ مْ أَعْلالاً فَهِيَ إِلَى الأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ ﴿ فَهُ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْهِمْ سَدًا فَأَعْشَيْنَا هُمْ فَهُمْ لا يُعْصِرُونَ ﴾ [يس: ٨ - ٩]: المُقْمَح: هو الرافع رأســه: أي أن أيديهم مشــدودة بالأغلال إلى أعناقهم موضوعة تحت أذقانهم؛ ومن ثمّ فإن رؤوسـهم مرفوعة قسراً. قال صاحب الظلال: (ومع شدة هذا المشهد فإن الإنسان ليلتقي بأناس من هذا النوع يخيّل إليــه - وهـم لا يـرون الحق الواضح ولا يدركونه – أن هنالــك حائلاً عنيفاً كهذا بينهم وبينه، وأنه إذا لم تكن هذه الأغــلال في الأيدي وإذا لم تكن الــرؤوس مقمحة ومجبرة على الأغــلال في الأيدي وإذا لم تكن الــرؤوس مقمحة ومجبرة على

الارتفاع فإن نفوسهم وبصائرهم كذلك، مشدودة عن الهدى قسراً وملفوتة عن الحق لفتاً، وبينها وبين دلائل الهدى ســـدٌ من هنا وسـدٌ من هناك، وكذلك كان أولئك الذين واجهوا القرآن)(١٠).

• وفي قوله - تعالى -: ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَّضَالاً أَصْحَابَ الْقَرْيَة ﴾ [يس: ١٦]: أي اضرب لهؤلاء المكذبين برسالتك، الرادين لدعوتك مثلاً يعتبرون به ويكون لهم موعظة إن وُفِّقوا للخير؛ وذلك المثل هو: أصحاب القرية (٢). وفي هذا المثل عظة وتسلية للنبي على وبيان لحال الدعاة وحال كثير من المدعوِّين في الصد عن دين الله.

وفي هذا بيان أهمية علم التاريخ وإحاطة الداعية بسنن الله في الكون والتذكير بمآل الكفر من خلال بيان عاقبته ومآل أصحابه (٢)، ولما غفل الدعاة اليوم عن سنن التاريخ وعظاته أضحوا صيداً سهلاً لمكر المجرمين مرة بعد مرة وأصبحت ترى وتشاهد كيف يتسلق الماكرون على أكتاف الدعاة ويقطفون الثمرة التي ضاعت فيها جهودهم وأرواحهم، والله المستعان.

• وفيي قوله - تعالى -: ﴿إِذْ جَاءَهَا ﴾ [يس: ١٣] - كما قال الآلوسي -: إشارة إلى أن المرسلين أتوهم في مقرهم(٤).

ويستفاد منه أهمية التخطيط في الدعوة ومعرفة الأماكن التي يكثر فيها الجهل، وأن ينتدب الداعية نفسه ويضحّي بترك وطنه في سبيل هداية الناس وإرشادهم، وفي قول كثير من المفسرين أن هؤلاء الرسل هم أصحاب عيسى بعثهم إلى هذه القيام بدعوتهم.

• وفي قوله - تعالى -: ﴿ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ النَّسِنْ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَرَّزُنَا بِثَالِثٍ ﴾ [يس: ١٠] لم يَقُلُ. فعززناهما؛ لأن المقصود تقوية

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٥ / ٢٩٦٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي: ص٦٦١.

<sup>(</sup>٣) ويشهد لهذا: المعنى الآخر لقوله: ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَثَلاً أَضْحَابَ الْقَرَيةِ ﴾؛ حيث قيل: إن معناه: مثل لنفسك يا محمد حال قومك بأصحاب القرية واجعلهم مثلاً لهم، أي: شبّه حالهم بحال أصحاب القرية؛ فإن مثلهم كمثلهم.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني: ١١ /٣٩٣.

الحق الذي أُرسِلوا به علاوة على تقويتهما؛ ففيه أن قوة الدعوة تكون باجتماع الدعاة وتكاتفهم وتوحيد جهودهم والتكامل بينها، خصوصاً في الأماكن التي يقل فيها السند والنصير، فلا رهط ولا عشيرة، ولا نفوذ ولا أتباع. ولعل هذا يفسر لنا اجتماع هؤلاء الرسل في مكان واحد؛ لأنهم أُرسلوا إلى غير قريتهم فلا ناصر لهم. وفي قصص الرسل الذين بُعثواً لوحدهم نقرأ: ﴿ وَلُولًا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَاكُ ﴾ [هود: ١١] و : ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أُخُوهُمْ هُودٌ أَلا تَتَقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٢٤].

ويستفاد من هذا بيان أهمية العمل المؤسسي المشترك، وأنه لا مكان اليوم للأعمال الفردية والجهود المشتتة أمام المنظمات والتكتلات العالمية، والمؤسسات العابرة للقارات؛ خصوصاً حين قلَّ النصير وعز الظهير.

وفيه أيضاً أن تحقيق النصر لا يكفي فيه حُسّ ن القصد وصفاء القلب وسلامة المنهج إذا لم يُقرَن بالتخطيط والمراجعة والتقويم.

• وفي قول الرسل - عليهم السلام -: ﴿ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُم مُّرْسَلُونَ ﴾ [يس: ١٤] مع قولهم: ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ الْبَلاخُ الْمُبِينُ ﴾ [يس: ١٧]: يتضح أمران:

ا - وضوح المنهج والجهر به بدون مواربة أو مداهنة، وأنهم رسل جاؤوا لأجل القيام بالرسالة ونشرها لا لشيء غير ذلك؛ وفي هذا أهمية صدق الداعية مع مجتمعه، ووضوح منهجه، والبعد عن الغموض والتلون، والثباتُ على مبادئه، والصبرُ عليها، وأنه بذلك تكون دعوته أحرى بالقبول والتأثير.

وهـذا لا ينافي التـدرج في الدعـوة والبداية بالأصـول والمهمّات ومراعاة الحكمـة؛ لأن التـدرج يعني ترتيب المبادئ والأولويات لا تمييعها ومناقضتها، وإذا قرنت قوله: ﴿ قُلْ هَـذه سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّه ﴾ [يوسف: ١٠٨] مع قوله: ﴿ أَدُعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَة ﴾ [النحل: ١٠٥]، تبين لك أهمية وضوح المنهج والسـبيل مع مراعاة الحكمة في الدعوة إليه.

٢ - وضوح الهدف والرؤية بالنسبة للداعية قبل البدء
 بالدعوة وتحديد المهمة؛ وذلك في قول الرسل: ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ الْبُلاغُ الْمُبِينُ ﴾ [يس: ١٧].

ولا تخفى أهمية تحديد الهدف ووضوحه للداعية من أجل التركيز عليه، وتوحيد الجهود إليه، واختيار الوسائل المناسبة له، وإمكانية التقويم وتحديد معايير الفشل والنجاح من خلال تحقيقه أم لا.

#### خصائص أعداء الدعوة:

• في قول أعداء الرسل: ﴿ قَالُوا مَا أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌّ مِّثْلُنَا وَمَا أَنزَلَ

الرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ تَكْذَبُونَ ﴾ [يس: ١٥]: تتضح أمور، منها: تشابه أعداء الدعوة في أساليبهم ونفسياتهم ومنطلقاتهم؛ فكم تكررت دعوى بشرية الرسل لعدد من الأنبياء، مع اختلاف بيئات هؤلاء الأقوام وأزمانهم وأحوالهم؛ فسبحان الله!

وعلى هذا ينبغي أن يتبصر الداعية ويتأمل في خصائص هؤلاء ومواقفهم، وفي القرآن تحليلً دقيقٌ لهم على اختلاف مشاربهم من يهود ونصارى ومنافقين وغيرهم لا تخفى على المتأمل.

• وقول الرسل – عليهم سلام الله -: ﴿ قَالُوا رَبُّنَا يَغْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴾ [يس: ١٦]: فيه التلطف والمبالغة في النصح حتى بعد تكذيبهم والإغلاظ عليهم، وفيه كذلك الرد عليهم؛ لأن قولهم: ﴿ رَبَّنَا يَعْلَمُ ﴾ جار مجرى القسم والتوكيد، وهو رد مشبَع بالثقة بالله والتوكل عليه ومراقبته وخشيته؛ وأن المؤمن إذا علم رضا الله عن فعله واستقامته على منهجه لم يضره تهويش البطالين وجلبة المشككين.

• أما قوله - تعالى -: ﴿ وَجَاءَ رَجُلٌّ مِّنْ أَقْصًا الْمَدِينَةِ يَسْعَى ﴾ [القصص : ٢٠]: فهدنا المقطع من القصة إلى نهايتها تضمَّن الحديث عن أمرين مهمين في الدعوة:

الأول: الحديث عن صفات أنصار الدعوة الذين يستجيبون لنداءات الدعوة وجهود دعاتها.

والثاني: الحديث عن صفات الداعية نفسه، والخصائص التي تؤهله لتبليغ دين الله على أكمل وجه.

ولذا نلاحظ أن الآيات ركزت على إبراز حالين للرجل المؤمن:

حال مجيئه وسعيه: وفيها تصوير لصفات ناصر الدعوة
 وعَضُد الدعاة.

- وحال دعوته لقومه وهو يجادلهم ويدعوهم: وفيها تصوير لصفات الداعية وطريقته في دعوة الناس، ولا بد من الإشارة لهذه اللطائف.

#### أولاً: صفات أنصار الدعوة والدعاة:

• ففي قوله - تعالى -: ﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ ﴾ تتضح صفتان:

ا أنه رجل فيه صفات الرجولة بكافة معانيها وأخلاقياتها،
 كما قال - تعالى -: ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ ﴾
 [الأحزاب: ٢٣] فليس من أنصاف الرجال ولا أشباه النساء.

٢ - أن الرجل لم يكن ذا جاه وسلطان، ولم يكن في عز من قومه أو منعة من عشيرته، ولكنها العقيدة الحية في ضميره تدفعه وتحرِّكه حتى جاءت به من أقصى المدينة؛ ولذا نجد أن لفظة (رجل) جاءت بالتنكير ووصفته الآية بأنه من أقصى المدينة، فليس من الزعماء ولا الملأ ولا الأغنياء.

وفي قوله - تعالى -: ﴿ مِّنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ ﴾: إشارة إلى أنه رجل سليم الفطرة قد نفذت الدعوة إلى شغاف قلبه مباشرة؛
 وذلك لأنه من أقصى المدينة فلم تتكرر الدعوة على مسمعه كحال هؤلاء.

وهذا يفسر لنا اختيار العرب ليكونوا منطلق الرسالة المحمدية دون أصحاب الحضارة من الفرس والروم آنذاك؛ وهو ما يفسر لنا أيضاً لماذا يكون من أتباع الرسل في البداية الضعفاء؟ لأن فطرتهم لم تحجزها عن الاستجابة سكرة منصب وزعامة، أو شهوة مال ورياسة؛ ولذا تكرر في القرآن أن أعداء الرسل هم أصحاب الترف والزعامة: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَة مِن لَنْدِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفِها ﴾ [سبأ: ٢٤]، و ﴿ أَمَرْنَا مُتْرَفِها ﴾ [الإسراء: ٢٦]، و ﴿ وَقَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمِه ﴾ [المؤمنون: ٣٣]... إلى غير ذلك.

• وفي قوله - تعالى -: ﴿ يَسْعَى ﴾ تظهر صفة المبادرة والفاعلية وأنه رجل بعيد عن الأنانية والانتهازية وإنما استشعر حقيقة الإيمان في قلبه، حتى تحركت هذه الحقيقة في ضميره فلم يُطِقُ عليها سكوتاً ولم يقبع في داره بعقيدته وهو يرى الضلال من حوله، ولكنه سعى بالحق الذي استقر في ضميره وتحرك في شعوره، وجاء يسعى ليقوم بواجبه؛ ففَرَضُ الكفاية عنده فرض عين، ونصرة الدين فرض ودين.

• وفي قوله - تعالى -: ﴿إِنِي آمَنْتُ بِرَبِكُمْ فَاسْمَعُونِ ﴾ [يس: ٢٠]: تظهر صفة الشـجاعة والصلابة فـي الدين؛ حيث جهر بكلمة الإيمان الواثقة المطمئنة وأشهدهم عليها، مع أنه يعلم أن مصيره ومآله القتل لا محالة؛ حتى قال ابن مسعود: (وطئوه بأرجلهم حتى خرج قُصّبُه من دبره وأُلقي في بئر).

#### ثانياً: صفات الداعية:

- ففي قوله تعالى -: ﴿ قَالَ يَا قَرْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴾ [يس: ٢٠]: تظهر صفة التلطف واللين وحُسنَــن الخطاب، وأنه ناصح لهــم؛ حيث ناداهم مذكّراً لهم أنهم قومه الذين يشــفق عليهم وينصح لهم، ويرضى لهم ما يرضى لنفسه من الخير.
- وفي قوله تعالى -: ﴿ البَّعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴿ ثَنَّ البَّعُوا مَن لا يَسْأَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ [يس: ٢٠ ٢١]: تتضح صفات الداعية أكثر؛ حيث أمر بوجوب الاتباع لهم؛ لأنهم رسل، ثم كرر الاتباع بقوله تعالى -: ﴿ البَّعُوا مَن لا يَسْأَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ ليفيد أن المرسلين ينبغي أن يُتَّعوا أصلاً؛ لأن مقتضى اختيار الله لهم أن لا غبار على صدقهم وصحة منهجهم.

#### وأما اتّباع غير المرسلين فيكون لمن فيه هاتان الصفتان:

انه لا يسأل أجراً على التبليغ، ولا يبتغي مغنماً؛ وهذا
 دلالـــة على صدقه وإخلاصه ومحض نُصَحــه؛ وإلا فما الذى

يدعوه إلى هذا العناء والتعرض للأذى والاستهزاء، وهو لا يجنى من ذلك كسباً، ولا يطلب منهم أجراً؟

فعلى الداعيــة الصادق أن يكون من أبعد الناس عن الأكل بدعوته والتكسب من ورائها، بل حال الصادق أنه يضحي بماله ومنصبه في سـبيلها، وحقيق بمن هذا حالــه أن يُقبِل الناس بقلوبهم عليه ويستجيبوا لدعوته؛ ولذا كان سبيل أعداء الدعوة في التنفير عن الرســل أن يقولوا: ﴿ مَا هَذَا إِلاَّ بَشَرٌ مِّ مُثْلُكُمْ يُريدُ أَن يَتَفَصَّلُ عَلَيْكُمْ ﴾ [المؤمنون: ٢٤]، ﴿ قَالُوا أَجِنْتنَا لِتَلْفِتنَا عَمًّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءُوَا وَتَكُونَ لَكُمَا الْحُبْرِيَاءُ فِي الأَرْضِ ﴾ [يونس: ٢٠].

٢ – أنه مهتد إلى نهج سليم وطريق مستقيم؛ لأنه يدعو إلى ما شهد العقل بحسنه؛ وهو عبادة الله وحدة وهذه الصفة مكمًلة للصفة أولى، كأنه بقي أن يقال: لعله يدعو ولا يأخذ أجرة ولكنه ليس على الحق والمنهج الصحيح فدفع هذا الاحتراز بهذه الصفة. قال الزمخشري في قوله – تعالى –: ﴿ مَن لا يَسْأَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ [يس: ٢١]: (كلمة جامعة في الترغيب فيهم أي: لا تخسرون معهم شيئاً من دنياكم، وتربحون صحة دينكم فينتظم لكم خيرا الدنيا والآخرة)(١).

• وفي قوله - تعالى -: ﴿ وَمَا لِيَ لا أَعْبُدُ الَّـذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ آَتَحٰذُ مِن دُونِهِ آلِهَةً إِن يُرِدْنِ الرَّحْمَنُ بِضُرِ لا تُغْنِ عَنِي شَـفَاعَتُهُمْ شَـيْنًا وَلا يُنقِذُونِ ﴿ آَتَ ﴾ إِنِي إِذًا لَفِي صَلالٍ شَيِّنِ ﴾ [يس: ٢٢ - ٢٢]: تظهر صفة الداعية: صاحب المنطق الرائع الذي يأخذ بالألباب، ويُظهر التلطف في الخطاب وحُسَّن العرض والاستدلال، مع الأدلة الدامغة والحجج الواضحة.

قال السعدي: (جمع في هذا الكلام بين نُصحِهِم، والشهادة للرسل بالرسال بالرسالة والاهتداء، والإخبارِ بتعيُّن عبادة الله وحدَه، وذكر الأدلة عليها، وأن عبادة غيره باطلة، والإخبارِ بضلال من عبدها، والإعلانِ بإيمانه جهراً).

حقاً: إن الدعـوة أحوج ما تكون اليوم إلى لسـان صادق بليغ، وقلم رفيع، يدافع عنها وينشـر رسالتها، ويدفع الشبهات والضلالات بأحسن بيان وأكمل حال.

• وف ي قوله - تعالى -: ﴿ قِيلَ ادْخُلِ الْجَنَّـةَ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ آَنِ ﴾ يَمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَني مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ [يس: ٢٦ - ٢٧]: تظهر صفة الرحمة والعطف على الخلق عند الداعية، والاجتهاد في هداية الناس وإرشادهم؛ ولذا تمنى هذا المؤمن أن يعلم قومُه بحاله، ليكون علمهم بها سبباً لرغبتهم في التوبة والإيمان. قال ابن عباس: (نصح قومه حياً وميتاً).

<sup>(</sup>۱) الكشاف: ٥ / ١٠.



## بيت العنكبوت

حامد مسوحلي الإدريسي

هو أوْهَنُ البيوت، وأقلَها تحريزاً، وأبشعها منظراً، وشرُها مقصداً؛ لم يُبْنَ لصلاح وإصلاح؛ وإنما بُني مصيدة للغافلين، وفخَالله للمارين؛ من سقط فيه منهم رَدِي، ومن دخل إليه هلك، ومن استجار به كان كالستجير بأم عامر()...

فهو بيت لا يقي العنكبوت حَسرًا ولا بردأ، ولا يمنعها ممن يقصدها بسوء، ولا يحميها من العابثين؛ وهو وإن ضمن لها شيئاً من القوت - نظراً لما اقتضته حكمة الله - عز وجل - وتدبيرُه للخلق؛ فإن بيتها يبقى أوُهَن البيوت، وأقلُّها تحريـزاً؛ وكذلـك من انَّخَــذ مــن دون اللَّه وليَّــا أو إلهاً. قال - تعالى -: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَــذُوا مـن دُونِ اللَّـه أَوْلِيَاءَ كَمَثَـل الْعَنكبُـوت اتَّخَـذُتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤١].

(١) العرب تسمي الضبع: أم عامر

وبينما كنت أقرأ ما سـطًره المفسرون حول هذه الآية، ما بين مقلٍ ومكثر، شدَّني كثيراً، وملأ قلبي وعقلي، ما قاله الشهيد - رحمه الله - في ظلاله؛ حيث ربط ما مضى من السورة بهـذا المثال. قال - رحمه الله -: «إنه تصوير عجيب صادق لحقيقة القوى في هذا الوجود، الحقيقة التي يغفل عنها الناس أحياناً، فيسـوء تقديرهم لجميع القيم، ويَفُسُـد تصوُّرهم لجميع الارتباطات، وتختل في أيديهم جميع الموازيـن. ولا يعرفون إلى أين يتوجهون. ماذا يأخذون، وماذا بَدَعون؟

وعندئذ تخدعهم قوة الحكم والسلطان؛ يحسبونها القوة القادرة التي تعمل في هذه الأرض، فيتوجهون إليها بمخاوفهم ورغائبهم، ويخشونها ويفزعون منها، ويترضونها ليكفُّوا عن أنفسهم أذاها، أو يضمنوا لأنفسهم حماها، وتخدعهم قوة المال؛ يحسبونها القوة المسيطرة على أقدار الناس وأقدار الحياة. ويتقدمون إليها في رَغَب وفي رَهَب، ويسعون للحصول عليها؛ ليستطيلوا بها ويتسلطوا على الرقاب؛ كما يحسبون... وينسون القوة الوحيدة التي تخلق سائر القوى الصغيرة، وتملكها، وتمنحها، وتوجهها، وتسخِّرها كما تريد، حيثما تريد. وينسون أن الالتجاء إلى تلك القوى – سواء كانت في أيدي الأفراد، أو الجماعات، أو الدول – كالتجاء العنكبوت إلى بيت العنكبوت؛ حشرة ضعيفة رخوة واهنة لا حماية لها من تكوينها الرخو، ولا وقاية لها من بيتها الواهن؛ إنها العنكبوت، وما تملك من القوى ليست سوى خيوط العنكبوت: ﴿ وَانَّ أَوْهَنَ النُيُوت لَيْتُ الْهَنكَبُوت لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾.

وإن أصحاب الدعـوات الذين يتعرضون للفتنة والأذى، وللإغـراء والإغواء، لجديرون أن يقفوا أمام هذه الحقيقة الضخمة ولا ينسـوها لحظة، وهـم يواجهون القوى المختلفة: هذه تضرُّ بهم وتحاول أن تسـحقهم، وهذه تسـتهويهم وتحاول أن تشتريهم... وكلُّها خيوط العنكبوت في حسـاب الله، وفي حسـاب العقيدة؛ حين تَصِحُّ العقيدة، وحين تعرف حقيقة القوى وتُحسِن التقويم والتقدير»(۱) وهذا من أعظم الفهم عن الله في كلامه، وتنزيل مراده على الحياة.

إن خصائص بيت العنكبوت قد أشبهت خصائص الشرك والتعلّق بغير الله من وجوه كثيرة، وإن بشاعة هذه الحشرة وخُبّنُها، لا يشبهه إلا بشاعة مظاهر الشرك والخرافة،

(١) في ظلال القرآن، سورة العنكبوت، (الآية ١٤)

وما يمارسـه المشركون

من مراسم وشعوذات وتقــرُّب إلى غيــر الله بمظاهر غريبة عجبية، تتزل فيها البشرية إلى أحاضيض الجهل والتخلف، وتتباعد فيها عن الحضارة والرقى؛

حتى تصير كأنها في القرون الأُولَى قبل أن يطبخ الناس طعامهم حين كانوا ينهشونه بأسنانهم نهشاً.

ولا تعشش عناكب الشرك والشعوذة، إلا حين تجد سكون الجهل والغفلة، وغبار التخلف والانحطاط؛ فما أشبه أماكن الشرك ببيوت العناكب! وما أشبه المكان الذي تعشش فيه بأصنام المشركين وقبورهم وأضرحتهم التي لا تغني عنهم من الله شيئاً! لأن الله يعلم أنهم ما يدعون من دونه من شيء؛ إن هي إلا أسماء سمَّوها هم وآباؤهم، ما أنزل الله بها من سلطان؛ متبعين في ذلك الظن وما تهوى الأنفس، صادِّين به عن سبيل الله، يستهوون به من أضلُّه الله، وختم على سمعه وقلبه، وجعل على بصره غشاوة. يتأكلون بغفلة الناس، ويتعيشون بمآسيهم، جهل الحشرات التي تمر بها، وهي التي لا تبصر خيوط بيتها الدقيقة، التي تشبه حبائل الشرك الخفية...

لقد عششت بيوت العناكب في بلاد المسلمين، واقتاتت على عقولهم؛ فخيم على تلك البلدان ظلام الجهل، وظلام الشرك، وظلام السخط واللعنة؛ ظلمات بعضها فوق بعض، ولن يزال الحال كذلك، ما لم ينبعث المصلحون والمسـوَّولون، كي يهدموا ما بَنَت العناكب، ويطهروا بلاد الله من هذه الفئة المشركة التي تبث الشرك وتدافع عن مرابده؛ كي يأكلوا فريقاً من أموال الناس بالإثم وهم يعلمون، وكم رأيت من هذه المناظر التي تقطع القلوب، من أناس جهلة مساكين، يرجون غير الله ويُقبلون على رمَّة بالية، يطوفون بإخلاص ورجاء، ويتمسحون بما علق على القبر من مزيِّنات وأقمشة، يبكون عندها، ويتوسلون في جنبات المكان، وتأتى العناكب لتنسج حولهم مزيداً من الجهل، ومزيداً من الخرافة؛ حتى إذا أوثقتهم واستحكمت منهم، مدت أياديها الأثيمــة تأخذ من أموالهم بغير حــق، وتأكل من ذبائحهم بغير شريعة، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

لقد عششت بيوت العناكب في بلاد المسلمين، واقتاتت على عقولهم؛ فخيم على تلك البلدان ظلام الجهل، وظلام الشرك، وظلام السخط واللعنة؛ ظلمات بعضها فوق بعض، ولن يـزال الحال كذلك، ما لم ينبعث المصلحون والمسؤولون، كي يهدموا ما بَنَت العناكب

وقد زرت في إحدي المرات وكراً من هذه الأوكار، وكان منظراً رهيباً لا يوصف؛ كان ذلك فــى منطقة زاكورة شمال المغرب، في ضريح الشيخ الناصري صاحب الطريقة الناصرية؛

إذ يسمون ضريحه محكمة الجن. دخلتُ إلى ساحة المسجد الداخلية، فرأيت بئراً والناس يستقون، ورأيت المكان ممتلئاً بالرجال والنساء! وقد افترشوا جنبات الحائط، حتى لم يبقً مكان فارغ، ورأيت مَنّ يطبخ غداءه ومن يرتب ثيابه، فأحسست أنهم قد قضوا فترة طويلة في ذلك المكان. لم أفهم شيئاً! ثم التفتُّ إلى امرأة مقعدة تناديني تقول: ساعدني على عبور عتبة الباب. فأخذت كرسيُّها ودفعتها إلى حيث تريد، وكان يبدو من مظهرها أنها امرأة مثقفة، فسالتها عن الناس هـنـا، وما خبرهم؟ فقالت: إنهم ينتظـرون المحاكمة، فقلت: أيَّة محاكمة؟ قالت: محاكمة الجن، ثم قالت لي: هنا محكمة الجن، يأتي الناس من كل مكان، فلا يحق لهم الخروج حتى يؤذن لهم من طُرَف الحجاب، وقالت أيضاً: إن منهم من تجاوز ثلاث سنين ولم يخرج، قلت: وأنت، ماذا تفعلين هنا؟ وكيف رميت بنفسك في هذا المكان المشين؟ قالت: إن لي أبناءً وأسرةً، وكنت أعيش في حال طيبة، وبدأت أشعر بتنمُّل في أقدامي، فأتيت إلى هذه المنطقة أريد الرمال الدافئة، ثم دخلت أزور القبر وأتبــرَّك، ولما أردت المغادرة، نصحونـــى أن لا أخرج إلاَّ بإذن، فاستهترت بالأمر، ولم أعبأ بقولهم، فما إن تجاوزت هذه العتبة حتى وقعت ولم أستطع الوقوف على رجليَّ، ومنذ ذلك الحين وأنا مقعدة على هذا الكرسي أنتظر الفرج، فقلت: كيف تصدقين بهذه الخرافات وأنت امرأة عاقلة؟ قالت: اسكت وإلاًّ سمعوك. قلت: مَنْ؟ قالت: إنى أراهم، فبدأت أجهر بكلامي بصوت عال، وقلت: أين ما تقولين؟ فخافت جداً وقالت: أرجوك إننى أراهم. فتركتها وأنا حزين أشدَّ الحزن على نساء ورجال وشباب وشابات، غدو أسرى للشيطان، وانقادوا لبيوت العنكبوت: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لآمَنَ مَن فَى الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمنينَ ﴿ إِنَّ ﴾ وَمَا كَانَ لَنَفْسِ أَن تُؤْمنَ إِلاَّ بإذْن اللَّه وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذينَ لا يَعْقَلُونَ ﴾ [يونس: ٩٩ - ١٠٠].

# عَلَمُنَا الأحكام الشرعية

فهد بن صالح العجلان

fsalehajlan@hotmail.com

ستُجهد ذهنك كثيراً هين تريد الوصول إلى أصحَّ الأقوال لأصل كلمة (العَلمانية) ومفهومها نظراً لأعداد الدراسات المعاصرة المتفرقة في هذا المضار: إلا أن جميع الدراسات تتفق على أن حقيقة العلمانية تكمن في درجة الابتماد عن (الدين) فبعضها يرفع من درجة الانصراف العَلماني ليبعد الدين بالكلية عن جميع مناهي الهياة، وتقترب عند آخرين فيكون ابتماد (الدين) منعصرا في شؤون النظام والحكم. لا حاجة بنا لأي حديث مع (المفهوم الأول)؛ لأنه مفهوم استنصالي للدين، ومثل هذا تنكره النفوس بداهة؛ فيكفي أن يقهم المسلم معناه حتى يرفضه وينكره، وإنما تكمن الإشكالية في المفهوم الثاني الذي لا ينكر الدين ولا ينفيه وإنما يقطعه من أطرافه وينزل به من عليانه فيؤمن به من تحت سقف الإسرام والنظام والحكم.

ونسجل هنا بإشادة وإعجاب: أن جهود العُلماء والمصلحين والباحثين خلال عقود من السنين في التحذير من العَلمانية وبيان خطرها وتشديد النكير على أصحابها قد ساهم في خلق حالة من الوعي والإدراك لدى الشعوب المسلمة في التنفير من العَلمانية حتى على المفهوم الأقل تطرفاً، وهو ما جعل كثيراً من

العَلمانيين يتهربون من الانتساب إليها.

إذن! فالوعي المسلم مدرك لخطر العَلمانية بمفهومها المتطرف أو بمفهومها المعتدل (الأقل تطرفاً). والإشكالية التي هي بحاجة إلى وعي وبحث وعناية تكمن في تسرُّب بعض المفاهيم العَلمانية إلى الأحكام الشرعية؛ حيث أصبحت جملة



من الأحكام الفقهية تقــدًم بصورة جديدة تجعلها مقبولة لدى التفكيــر (العَلماني)؛ فالتفكيــر العَلماني يرفض قيام القوانين والأنظمة فــي الدولة المدنية بناءً على (رؤيــة دينية)، ومن ثَمَّ فلا تحفُّظ لديــه على كثير من الأحكام الشــرعية التي ليس لهــا تأثير على النظام العام كأداء العبادات واجتناب المحرمات وأداء الصدقات... إلخ، وإنما الإشــكالية في الأحكام التي لها تأثير كالحدود ومنع المعاصي والإلزام بالواجبات، فجاءت هذه الخطوة لتتعامل مع هذه الأحكام بطريقة معينة تجعلها مقبولة للتفكير العَلماني.

وهذا ما دفع بعضهم لرفع خاصية (المنع) و (الإلزام) من الأحكام الشرعية، فقدم الأحكام الشرعية على أنها أوامر ونواه يُطلّب من المسلم فعلها أو اجتنابها، ومن يخالف في ذلك فيمكن مراقبته ومحاسبته من خلال النصيحة والموعظة الحسنة من غير أن يكون ثم منع لهذه المحرمات أو إلزام بتلك الواجبات فضلاً عن العقوبات والحدود، فرسمها في هذه الصورة بحالة مقبولة تماماً لدى التفكير العلماني المعاصر.

وتطبيق الشريعة وما يتبع ذلك من أحكام وآثار هو عند آخرين من آثار تطبيق الديمقراطية واختيار الأكثرية؛ فالإلزام والقوة في الحكم ليس راجعاً إلى كونها ديناً وشريعة من رب العالمين وإنما لكونها قانوناً ونظاماً قد تعاقد عليه الناس كما يتعاقدون على أى نظام آخر من أنظمتهم الدنيوية.

وحدُ الردة في الشريعة الإسلامية ليس هو للمرتد عن الإسلام كما كان الفقهاء يقولون، وإنما هو للخارج عن القانون والمتمرد على الدولة؛ فيكون جزاؤه القتل كما تعتمده النظم المعاصرة فيما يسمى بد (الخيانة العظمي).

والزيادة المحرمة في الشريعة من الربا الذي يجب منعه ليست هي ما اتفق الفقهاء عليه من الزيادة على الدين وإنما هي الزيادة على الفقراء بما يحصل به ضرر لهم فيتدخل النظام لمنعه كما يتدخل لمنع أى ضرر دنيوى.

والجهاد في الشريعة الإسلامية ليس هو الجهاد لإعلاء كلمة الله، تعالى، وإنما هو في القتال للدفاع عن الأراضي المحتلة فقاط كما تقرره جميع القوانين المعاصرة في حق الشعوب لصد المعتدى على أراضيها.

وشرط الإسلام الذي يتفق الفقهاء على ضرورة اتصاف كلِّ من يتولى الرئاســة العامة أو القضــاء أو الإمارة به أصبح أمراً تاريخيــاً متعلقاً بظرف معيَّن حين كانت الدول تقوم على التمايز الديني وقد زال ســببه مع الدولة المدنية التي تلغي تأثير الدين في التمييز بين المواطنين الذين تشملهم المساواة.

ووصف الأنوثة المؤثر في (الشهادة) و (الولاية) وفي غيرها كما اتفق عليه الفقهاء، أصبح متعلقاً كذلك بظرف زمني معيَّن كانت المرأة لا تشارك الرجال ولا تخالطهم وقد زال هذا المعنى في العصر الحاضر فلم يعد لوصف الأنوثة ذى الصبغة الدينية أى تأثير.

كذلك أصبح (الولاء) و (البراء) في معاملة غير المسلمين متعلقاً بظرف زماني كان العداء فيه ظاهراً بين المسلمين ومخالفيهم، فكان لا بد من حضور وصف البراءة منهم، ومن لا تكون حاضرة لديه فهو مظنة تهمة على ميله وتعاطفه مع العدو المحارب للدولة؛ وقد زال هذا المعنى مع الدول المعاصرة التي تقوم علاقاتها على المصالح الدنيوية دون اعتبارات أخرى.

والضوابط الشرعية التي يلزم النظام حفظها في العلاقة بين الرجل والمرأة هي محاربة الابتزاز وتجريم التحرش الذي تقرره القوانين المعاصرة لما فيه من تجاوز وتعدّ، مع إضعاف (أو تغييب) للضوابط الدينية المحضة كالخلوة والتبرج وغض البصر والخضوع في القول والمزاحمة... وغيرها.

وهكذا .. تبقى الأحكام الشرعية على مسمياتها، بعد أن يُنتَزَع منها الوصف الديني الذي لا يستقيم مع الذائقة العَلمانية المعاصرة، وتُحوَّل الأحكام الشرعية إلى كيفيات ومواقع مختلفة لا تتصادم مباشرة مع التفكير العَلماني المعاصر.

يا ليتهم علم وا أن هذه الطريقة في التعامل مع أحكام الشريعة قد تحقق مكاسب سريعة في التخلص من إحراجات الأسئلة العلمانية المتلاحقة، وربما ترسم بعض صور الاستحسان والرضا لديهم عن الخطاب الشرعي؛ غير أنها ستكون صك اعتراف منهم بأن الأحكام الشرعية بصورتها الحقيقية تعاني من الخلل والقصور، وأن هذا الاجتهاد المعاصر هو سبيل التخلص من أزمة العيب الذي تلاحق الأحكام الشرعية.

إذن! فما سيكون جوابهم عن المخالف الفطن حين يقول لهم: إن القول الذي تفرون منه هو قول كافة الفقهاء وهم أعلم بالإسلام وبفقه الشريعة منكم فإن كان في الأمر عيب ونقص وخلل فهو في ذات الشريعة باعترافكم!

إنه تأويل للأحكام الشرعية بطريقة تقرِّبها كثيراً من التفكير العلماني وتخفف من غلواء ضغط الثقافة المعاصرة عليها؛ غير أنها تبتعد عن مقاصد التشريع وتخرج عن دائرة التفكير الفقهي بقدر بعدها عن النص الشرعي، وربما دخلت على بعض الأفاضل والأجلاء لاجتهاد وتأويل هم مأجورون ومثابون عليه، وليس هذا حديث إساءة أو تقويم لهم؛ غير أن مراعاة القائل واعتبار اجتهاده وقصده الحسن لا يحول دون بيان خطأ الرأي وفساده والعوامل المؤثرة فيه.

# ب «انتفاضة السفن» غزة على أبواب كسر الحصار

غزة \_ الجيل للصحافة - علا عطا الله -مجلة البيان

على وَقُع دقات عقارب الحصار الثقيلية عيادت غيزة بسيكانها وأهلها إلى الوراء؛ حيث بوابير الكاز وأفران الطين والمشي ألما على الأقدام، ومع تراكم أيام حصارها الخانق، وبعد أن ضاقت بها الحياة بما رحبت نجح ٤٤ من المتضامنين الدوليين في ٢٠٠٨ أغسطس ٢٠٠٨ في تسيير أول قافلة بحرية لكسر الحصار المفروض على القطاع، وحملت آنذاك سيفينة غزة الحرة على متنها المساعدات الإنسانية وكثيراً من الأمل بغد أفضل.

وبينما استمر بركان الحصار في الاشتعال واصلت سفن التضامن طريقها إلى غزة لتؤكد أشرعتُها أن أحرار العالم يقفون جنبا إلى جنب مع آلام المدينة المحاصرة وجراحها المتدفقة.

۲۸ البیال العدد ۲۷۷

#### مقاومة الحصار:

بعد مرور أكثر من ألف يوم على حصار غزة لا تكتفي سفن التضامن الدولية بالمجيء والإبحار، بل تعقد عزمها الأكيد على كسر الحصار إلى الأبد.

وعلى الرغم من المجزرة الإسرائيلية بحق سفينة مرمرة التركية في أيار الماضي؛ وهي التي أسفرت عن مقتل تسعة ناشطين كلهم من الأتراك، وإصابة العشرات؛ إلا أن وهج انتفاضة السفن ازداد واتسع وباتت الألسنة تُردِّد بثقة: «نحن قاب قوسين أو أدنى من كسر الحصار».

لقد تحدَّث «جمال الخضري» النائب في المجلس التشريعي ورئيس اللجنة الشعبية لمواجهة الحصار في غزة إلى البيال عن انتفاضة السفن واصفاً إياها بأنها: «إحدى أهم وسائل المقاومة لكسر الحصار المفروض على القطاع منذ أكثر من أربع سنوات».

وأكد الخضري على أن انتفاضة السفن استطاعت أن تشكّل ضغطاً كبيراً على دولة الصهاينة، وأن تحرج كافة المحاصرين لغزة، خاصة بعد الذي جرى لسفن أسطول الحرية من قرصنة إسرائيلية وقال: «اليوم باتت غزة تحاصر كلَّ من يحاصرها؛ وهناك عزم وإصرار شديد على الوصول للهدف المنشود وهو فك الحصار بالكامل عن القطاع، وفتحُ معابر غزة التجارية كلها بشكل كلِّ، والسماحُ بتدفق السلع من دون استثناء، بما فيها المواد الخام اللازمة لتشغيل المصانع والأسمنت وأغراض البناء، وفتحُ الممر الآمن بين غزة والضفة لتشيقًل الأفراد، وافتتاحُ المر المائي بإشراف أوروبي».

#### الضغط الدولي:

ونبَّه الخضري في حديثه إلى أن الاحتلال بات يعاني من حالة إرباك نظراً لتزايد التضامن الدولي مع غزة من شــتى بقاع الأرض وتابع قائــلاً: «نحن على أعتاب تحرُّك حقيقي وجادٍّ سيخلق واقعاً جديداً بمشيئة الله؛ فإسرائيل اليوم في مأزق حقيقي أمام شـعبها وأمام القوى العالمية المساندة لها التي لم تعد تستطيع توفير الغطاء لممارساتها البشعة».

وقال الخضري: «إن مزيداً من السفن تحمل على متنها متضامنين من مختلف الجنسيات قادمة إلى شواطئ غزة لا تخيفها التهديدات الإسرائيلية، وهي مصمِّمة على نقل المساعدات الإنسانية والإغاثية إلى السكان المحاصرين» وأشار إلى أن كلَّ من شارك سابقاً يريد العودة للتضامن، غير آبهين بما قد يواجههم من صَلَف صهيوني.

وكانت إسرائيل قد اعترضت في ٣١ مايو الماضي ٦ سفن

ضمن (أسطول الحرية) الدولي ومنعتها بالقوة من الوصول إلى قطاع غزة لنقل إمدادات إنسانية؛ وهو ما أدى إلى مقتل ٩ متضامنين أتراك، وأثار الحادث انتقادات دولية حادة ودعوات لرفع الحصار عن غزة.

ومن جهة أخرى أكد الدكتور «أحمد يوسف» رئيس اللجنة الحكومية لكسر الحصار عن غزة في حديثه لـ البيال على أن السفن والقوافل البحرية لكسر حصار القطاع باتت من أهم حلقات النضال ضد الحصار الظالم.

ورأى أن انتفاضة هذه السفن غيَّرت أوجه الصراع؛ إذ باتت إسرائيل تواجه ضغطاً دولياً لم يسبق له مثيل، وحاولت أن تخفف من حدَّته بتجميل الحصار والادعاء بأنها ستسمح لمزيد من المواد الغذائية بالدخول.

#### ممرمائي:

وأكد د. يوسف أن من حق غزة المحاصَرة أن تفتح ممراً مائياً لتأتي إليها سفن التضامن المحمَّلة بالغذاء والدواء ولكي تُساهم في إعادة إعمار ما دمره الاحتلال في حربه الشرسة الأخيرة على غزة قبل عام.

وشدد أيضاً على أن حركة السفن والقوافل ساهمت في إبراز معاناة سكان القطاع مشيراً إلى أن هذه السفن كان لها الدور الأكبر والأبرز في فضح ممارسات الاحتلال وما يرتكبه من جرائم ضد الفلسطينيين.

وأعرب د. يوسف عن أمله في أن تشكِّل هذه الانتفاضة البحرية دافعاً للعالم للتحرك أكثر فأكثر لخلق تحوُّلات لإيجاد آلية لإنهاء الحصار وكسره بشكلٍ تام.

أما ممثل هيئة الإغاثة الإنسانية التركية (IHH) بغزة «محمد كايا» فقد أكد على أن مؤسسته عاقدة العزم على تسيير مزيد من السفن، مؤكداً أنها استطاعت أن تسلط الضوء على معاناة السكان في غزة وتعزيز التضامن معهم.

وقال كايا في حديثه لـ البيلا: «إن انتفاضة السفن ستستمر إلى أن يُكسَر الحصار عن غزة» وأضاف: «نحن كمؤسسات إنسانية مصممون على تقديم الدعم الكامل للقطاع المحاصر، ويحدونا الأمل في أولئك الذين يحملون همَّ القضية من منظور عقائدي وديني ووطني بأنهم سيتحركون في كل الاتجاهات من أجل إنقاذ غزة».

ويرى ممثل الهيئة الإنسانية التركية أن لانتفاضة السفن تأثيراً إيجابياً كبيراً فعًالاً؛ إذ قامت بتحريك العالم وإثارته، وصار الجميع يتحدث عن حلول لرفع الحصار.

ويعقد الفلسطينيون في القطاع المحاصر الآمال الكبيرة - بعد الله تعالى - على هذه السفن القادمة، وباتوا يرون في قدومها كلمة السر في فك الحصار ورفعه نهائياً.

وكانت جهات عديدة في العالم قد وعدت بتسيير مزيد من السفن والأساطيل إلى قطاع غزة خلال الأسابيع والأشهر القادمة.

#### أهلاً بر «الدواء»:

بكثير من الترحيب وتصفيقات الحب يستقبل أهالي القطاع السفن التضامنية القادمة، تلك التي تحمل على متنها الدواء لجراحهم وأوجاعهم، والغذاء لصغارٍ أرهقهم الجوع وأنّاته.

وبروح تشع تفاؤلاً رأى الطالب الجامعي أيمن حميد (١٧ عاماً) في سفن كسر الحصار فرصة حقيقية لإنهاء معاناة سكان القطاع وقال في حديثه له البيلاء: «واضح أن ثمة حراكاً خاصة بعد المجزرة الأخيرة بحق أسطول الحرية... فالعالم يقف الآن أمام تحد كبيرٍ من أجل الوقوف إلى جانب الحق ونصرة المظلومين».

وإلى جانب الطالب الجامعي يتمنى التاجر «عبد الكريم حمادة» أن تكون انتفاضة السفن وعزمها على المضي قُدُماً نحو القطاع بمثابة بداية النهاية لكسر الحصار وقال: «أكثر من أربع سنوات ونحن نعاني قسوة الحصار ... والآن كلنا أمل في أن يُتوَّج هذا الحراك بكسرٍ حقيقي وإلى الأبد للحصار».

ويتمنى الحاج أبو أنور (٥٦ عاماً) وهو يقف أمام منزله المدمَّر وكومات الخراب التي أحدثتها الحرب الإسرائيلية على غزة قبل أكثر من عام أن يتم بناء منزله ليودع – وللأبد – خيمةً أذاقته ويلات حرِّ الصيف وصقيع الشتاء ويعلِّق الحاج أبو أنور – كغيره من آلاف المشردين – أمَله على

حركة التضامن الدولي للضغط على الاحتلال من أجل إنهاء الحصار على غزة، والسـماح لمواد البناء والإعمار بالدخول بعد سنوات من المنع.

وترتفع معنويات جرحى الحرب ومَن أقعدتهم نيران الاحتلال بمجيء السفن القادمة وما تحمله من مئات المقاعد المتحركة؛ فهذا سامر (وهو أحد هؤلاء الذين استطاعوا الحصول على مقعد متحرك من إحدى سفن التضامن) يتمنى أن تأتي سفن التضامن من كلِّ حَدْبٍ وصوب من أجل رفع الحصار وتخفيف معاناة المواطنين.

ويأمل كثير من العاطلين عن العمل أن يدب النشاط في المدينة المحاصرة بدخول مواد البناء؛ ليتمكنوا من العمل بعد طول انقطاع.

#### رحلة السفن:

منذ أعوام خلت سَـيَّر المتضامنون مع الفلسـطينيين المحاصريـن في قطاع غزة تسـع رحـالات بحرية تمكنت أربع منها من الوصـول، ومُنِعت الأخريات. وفيما يلي خط سيرها:

في ٢٠٠٨/٨/٢٣م وصلت سفينتا «الحرية» و «غزة الحرة» إلى غزة في أوَّل محاولة كسر بحري للحصار الصهيوني الظالم على القطاع، تحمل على متنها أكثر من أربعين متضامناً من ١٧ دولة، وذلك بعد رحلة امتدت أربعين ساعة في عرض البحر، ولما غادرتا أقلَّتا ستة فلسطينيين يملكون أوراقاً ثبوتية قبرصية كانوا عالقين هناك.

وفي تاريخ ٢٠٠٨/١٠/٢٩ وصلت سفينة «الأمل» إلى قطاع غزة في ثاني محاولة كسر بحري للحصار وعلى متنها ٢٧ ناشطاً ينتمون إلى عشر دول، وكانت تحمل معدات طبية وأدوية، وأقلَّت السفينة أيضاً النائب العربي في الكنيست الإسرائيلي جمال زحالقة، والسيدة ميريد كوريجان ماجويري



الفائزة بجائزة نوبل للسلام، نوبل للسلام، وعدداً من الأطباء الأجانب الذيان قاموا بإجراء عدد من العمليات الجراحية في العاجلة في القطاع.

أمــا فــي ۸/ ۲۰۰۸م

فقد وصلت إلى غزة سفينة الكرامة قادمةً من ميناء «لارنكا» القبرصي وعلى متنها اثنان وعشرون شخصية برلمانية أوروبية وصحفيون ومتضامنون أجانب، إلى جانب مشاركة وزيرة التعاون الدولي في حكومة توني بلير السابقة (كلير شورت).

ثم في ٢٠٠٨/١٢/٢٠م وصلت إلى غزة سفينة «الكرامة القطرية»؛ وهي تحمل شخصيات تمثّل جمعيات خيرية قطرية وعدداً من المتضامنين الأجانب والصحفيين، وطَنّاً من الأدوية والمستلزمات الطبية.

أما السفن التضامنية التي منع الاحتلال وصولها فهي سفينة «المروة الليبية»، وذلك في ٢٠٠٨/١٢/١م، وهي أول سفينة مساعدات عربية كانت تحاول الوصول لشواطئ غزة لتفريغ حمولتها التي بلغت ٣ أطنان من الأدوية.

وفي تاريخ ٢٠٠٨/١٢/٧م منع الاحتلال «سفينة العيد» من الإبحار من ميناء يافا تجاه شواطئ غزة وصادرها وكلَّ ما تحمله من مساعدات طبية وإغاثية وهدايا للأطفال مقدَّمة من القيادات الفلسطينية وأبناء الشعب الفلسطيني في الداخل الفلسطيني.

وفي ٢٠٠٩/٢/٢ منع الاحتلال وصول سفينة «الأخوة اللبنانية» بعدما رفضت الانصياع لأوامر الزوارق الحربية الإسرائيلية بالرجوع بحمولتها من حيث أتت، واعتقلت فريقها لعدة أيام بعد مداهمة السفينة والاعتداء عليهم.

وفي ٢٠٠٩/٦/٣٠م اعترضت زوارق حربية إسرائيلية طريق سيفينة «روح الإنسانية» التي كانت تحمل مساعدات إنسانية، وكانت تسيرها حركة غزة الحرة وهي في طريقها من قبرص



إلى غزة حاملة عشرين ناشطاً سياسياً وحقوقياً عرباً وغربين، إضافة إلى كميات من المساعدات الطبية والأدوبة.

أما في ٢٠٠٩/١/١٤ فقد منع جيش الاحتلال وصول سفينة الكرامة التي كانت تسيرها حركة غزة الحرة، وكانت تحاول القدوم إلى غزة في فترة الحرب الإسرائيلية على غزة.

#### مجزرة الأسطول:

أما آخر السفن - وهي التي أحدثت حراكاً كبيراً - فقد كانت سفن «أسطول الحرية» الذي تعرَّض لقرصنة إسرائيلية في عرض المياه الدولية أودت بحياة تسعة متضامنين أتراك وجرحت العشرات منهم.

ويُعدُّ هذا الأسطول الأضخم من حيث حجم السفن والمساعدات المحمَّلة على متنه؛ إذ تكوَّن من ثماني سفن، وحمل على متنه ٧٥٠ مشاركاً من أكثر من ٤٠ دولة، بينهم ٤٤ شخصية رسمية وبرلمانية وسياسية أوروبية وعربية، كما حمل أيضاً أكثر من ١٠ آلاف طن مساعدات طبية وموادَّ بناء وأخشاباً، و١٠٠ منزل جاهز لمساعدة عشرات آلاف السكان الذين فقدوا منازلهم في الحرب الإسرائيلية قبل أكثر من عربة كهربائية للمعاقين حركياً.

وقد استقبلت غزة به «فاجعة كبيرة» خبر الاعتداء الإسرائيلي على أسطول الحرية. ووصفت أطراف فلسطينية ما جرى بأنه «جريمة مُركَّبة» وأن ما فعلته إسرائيل «فضيحة سياسية وإعلامية».

وندَّدت المؤسسات الحقوقية بما جرى على متن السفن وقالت: إن المتضامنين مدنيون لا يحملون سوى مساعدات إغاثية ورسالتهم إنسانية تطالب فقط بضرورة التحرك لإنقاذ سكان غزة المحاصرين.

والآن والحديث جارٍ عن سفنٍ قادمة عربية ودولية ترتفع الأصوات بأصحاب الضمائر الحية وأحرار العالم أن يزيدوا تمسُّكهم بنصرة غزة والتضامن معها.



### مؤرِّخ أنصار السُّنة المحمدية الشيخ فتمي عثمان في حوار خاص له البياد:

#### من أوجب الواجبات أن تحافظ الدعوة على مبادئها

هو الشيخ فتحي أمين عثمان، من مواليد عام ١٩٣٥م، حصل على الليسانس من كلية الآداب، جامعة القاهرة، قسم التاريخ، كما حصل على دبلوم خاص في الدراسات والبحوث الإسلامية.

عمل الشيخ فتحي عثمان كمدرس للتربية العسكرية بالجامعات المصرية قريباً من خمسة عشر عاماً، ثم عمل مديراً عامًا للتعليم بجامعة القاهرة ثلاثة عشر عاماً أخرى، وأخيراً مديراً لإدارة التراث بجمعية أنصار السُّنة المحمدية بالقاهرة. ومن إنتاج الشيخ العلمى:

- مختارات من كتابات: أبي الوفاء رويش.
  - قضية الأولياء ومحبتهم.
  - قضية التوسل والوسيلة.
  - من ضلالات الصوفية.
    - سيد الخلق بشر.
- عبد الرحمن الوكيل وقضايا التصوف.
  - رسائل في الشرك والبدع.
- الإمام محمد حامد الفقي (رائد السلفية في مصر).
- حكم الاحتفال بليلة النصف من شعبان.
  - حكم الاحتفال بالمولد النبوى.
  - أسباب البدع ومضارها، وأنواعها.
  - من جنايات الابتداع على المسلمين.

أجرى الحوار: جلال الشايب



الليلان: شيخَنَا الجليل؛ يُعدُ عملكم في جمعية أنصار السَّنة المحمدية بالقاهرة كمدير لإدارة التراث فيها مرحلة أساسية من حبكم لتوثيق التراث الإسلامي عامة؛ وخاصة تراث جماعة أنصار السُّنة؛ فما سبب إنشاء مركز التراث داخل الجماعة؟

■ نظراً للفارق الزمني الكبير بين الجيل الأول لنشاة أنصار السُّنة وعلمائها؛ والأجيال المعاصرة؛ حيث تعرضت الجماعة لمحنة الدمج في الجمعية الشرعية، وتفرق علماء المرحلة الوسيطة، ولما أعيد كيان الجماعة مرة أخرى – بحمد الله كان همُّها إعادة بناء دار الجماعة؛ وكذا فروعها، وقد وجدنا أن وثائق الجماعة قد اندثر كثير منها؛ غير بقية من الكتب، وبعض الكتابات في بيوت أفراد الجماعة على نحو متفرق؛ نظراً لذلك فقد وجدنا أن علينا إنشاء مركز للتراث، يهتم بكل أنواع تسرات الجماعة: من كتب وأبحاث، وحتى المقالات التي نُشررت في أماكن متفرقة، وغيرها من تخصصات المركز التي جاءت فيما بعد.

وحينما منَّ الله على الجماعة ببناء مقرِّ لها؛ تم تخصيص دَوِّر كاملِ فيه لمكتبة كبيرة، أفرغنا فيها قاعات لطلاب العلم والباحثين؛ الذين دفعتهم سلسلة التراجم التي نشرتها مجلة التوحيد إلى المجيء إلى مقر الجماعة، وزيارة مكتبتها العامة التي صارت مقرِّاً لمركز التراث فيما بعد.

ومن هنا قدَّمتُ عرضاً لمجلس الجماعة بأن تكون هناك إدارةٌ للتراث الخاص بعلماء الجماعة وشيوخها؛ بحيث يكون كمركز تخصُّص دقيقٍ للباحثين في الدرجات العلمية: الماجستير والدكتوراه.

وما إن تمنّ الموافقة حتى قمنا بجمع الكتب والرسائل التي حققها أو كتبها علماء الجماعة القدامى والمحدّثُون، بل احتوى المركز على نُسَخ مما طبعته الجماعة لعلماء سابقين ولاحقين، وقامت بتوزيعه، وجمعتُ في المركز تفاسير علماء الجماعة وفتاواهم، كما أضفتُ فتاوى شيخ علماء السعودية، سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ، التي قُدِّمت كهدية للجماعة من معالي

حفيد الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية، وضمنتُها فتاوى ابن تيمية، وفتاوى دار الإفتاء المصرية، وفتاوى اللجنة الدائمة بالمملكة العربية السعودية، وهو جُهد المُقل.

البيلا: أكدتم - بارك الله بكم - على أن سلسلة التراجع التي نشرتُها مجلة

التوحيد، هي التي دفعت طلاب العلم والباحثين إلى مركز التراث دفعاً للوقوف على كتب وآراء علماء الجماعة في مختلف القضايا؛ فمتى بدأتم في سلسلة التراجم؟ وكيف أتتكم الفكرة؟ وهل واجهتكم أي معوقات في هذا الأمر؟

■ فكرة كتابة التراجم بدأت منذ عام ١٤١٥هـ، زمن رئاسـة الشـيخ صفوت الشـوادفي – رحمه الله – لمجلة التوحيد، وإن كانت جذورها في نفسي قديمة منذ أن قرأت تراجم كتبها الشـيخ محمد حامد الفقي عن معاصريه من العلماء، أمثال: السيد رشـيد رضا، والشيخ فوزان السابق، والشـيخ عبد الرحمن بن ناصر السـعدي، ومـا كتبه عن السابقين عندما كان يحقِّق كتبَهم.

كما كانت أبرز ترجمة نُشرت عن الشيخ محمد بن عبد الوهاب عام ١٣٧٠هـ بقلم الشيخ أبو الوفاء درويش حَبْر صعيد مصر وعالمه.

أضف إلى ذلك أنني بحكم دراستي بقسم التاريخ بكلية الآداب سبق أن قرأت في كتب السير أثناء مرحلة الليسانس؛ وما تلاها من دراسات عليا. ثم كان من ألرم الأمور التي يقتضيها البحث قبل الكتابة عن الشخصيات الإسلامية؛ هي الإحاطة بمراحل حياتها، وكذلك إنتاجها العلمي، وقد توفرت لي كتب كثيرة للاطلاع عليها أولاً في مكتبة الجامعة حيث كنت أعمل بها، ثم مكتبة جماعة أنصار السُّنة، وكذلك مكتبتي التي كنت قد بدأت في إنشائها منذ زمن بعيد، خاصة أنني كنت قد جمعت في بيتي مجلة الهدي النبوي كاملة (١٣ مجلداً) واستغرق جَمعُها قرابة عشرين عاماً. ومن أبرز الخدمات التي قدَّمها مركز التراث للباحثين، تاريخ وتراث الصحافة السلفية التي قاربت مائة عام، وخاصة مجلات: (المنار – الهدي النبوي – التوحيد).

كل ذلك ليتسنى للباحثين من خلال الاطلاع على هذا التراث أن يكتبوا عن مسيرة الكتابة السلفية، وعن الخطوط العريضة والدقيقة التي تضمها مما نُشر فيها: من تفسير القرآن الكريم

للشيخ محمد رشيد رضا، والشيخ حامد الفقي وتلاميذه؛ إذ إن الشيخ رشيد فسَّر حتى سورة يوسف، ثم تابع الشيخ حامد الخط فبدأ بتفسير سورة الرعد ثم إبراهيم، ثم الحجر، فالنحل، ومات بعد أن فسر إحدى عشرة آية من سورة الإسراء، وتابع بعده الشيخ عبد الرحمن

الوكيل، ثم الشيخ الدكتور سيد رزق الطويل. وفي المستقبل ستجري مناقشة رسالة ماجستير بكلية (دار العلوم - جامعة القاهرة) تحت عنوان: (الشيخ محمد حامد الفقي؛ وجهوده في التفسير هو وتلاميذه).

كما تتضمن سلسلة التراجم الكتابة عن أوجه الإتقان والاختلاف بين هؤلاء المفسرين، وكيفية فهمهم لكتاب الله، تعالى.

البيال: كيف تعاملتم مع تراث قيادات الجماعة كالعلاَمة الشيخ عبد الرحمن الوكيل، الشيخ عبد الرحمن الوكيل، وفضيلة الشيخ عبد الظاهر أبو السمح، والمحدّث البارز أحمد شاكر، والشيخ محمد عبد الحليم الرمالي، وغيرهم؟

- جرى التعامل مع تراث شيوخ وعلماء الجماعة بمنهجية عظيمة، ابتدأناها بمحورين أساسين، هما:
- المحسور الأول: البحث في مكتبات علماء الجماعة المعاصرين، فقمت بكتابة رسالة ناشدت فيها أعضاء

الجماعة بتقديم ما لديهم من كُتب أو تسـجيلات لشـيوخ الجماعـة القدامى، بل ذهبت إلى بعض البلدان كسـوهاج ودمياط وأسـوان وغيرها من الأماكـن؛ حيث يوجد بعض أعضاء الجماعة هناك الذين لديهم أعداد من مجلة الهدي، أو رسائل للشيوخ الكرام.

- ويتلخص المحور الثاني: في الاتصال بورثة الشيوخ أنفسهم للبحث لديهم عن تراث آبائهم؛ ويجب أن تعلم أن ثمة صعوبات جمة قابلتنا في جمع هذا التراث العظيم، ومما زاد الأمر تعقيداً أننا عندما حاولنا إعادة نشر ما جمعناه عن طريق بعض المكتبات؛ كانت تُنشَر على استحياءٍ شديد؛ نظراً لوجود حقوق للنشر الخاص بورثة العلماء.

وهنا برزت لديًّ فكرة عرض التراث بطريقة جديدة ليس للورثة فيها حق الامتناع أو حتى الإذن، وهي:

أولاً: تحديد عدة قضايا هامة تتعلق بالعقيدة والتصوف والفرَق.

ثانياً: عمدت إلى ما كتبه الشيوخ حول كل قضية فجعلتها بحثاً منفصلاً؛ جمعت فيه كلَّ ما كتبه الشيوخ والعلماء.

ثالثاً: كان من أهم الأمور التي نشرناها، ولقيت رواجاً واستحساناً من الإخوة الأعضاء ما يلي:

عقيدة التوحيد - قضية الأولياء - قضية التوسل والوسيلة - حكم الاحتفال بليلة النصف من شعبان - حكم الاحتفال بمولد النبي الله - مجموعات من الرسائل تحت عنوان (رسائل في الشرك والبدع)، وأهم من كل ذلك إبراز دور أنصار السننة في الوقوف في وجه البدع والترهات والخرافات، والرد على مزاعم الصوفية وضلالتهم.

رابعاً: جمع ما كتبه علماؤنا من أمثال الشيخ حامد الفقي، والشيخ أبي الوفاء، والشيخ أبي السمح، والوكيل، والهراس في مجلة الهدي النبوي، ويشمل ذلك التفاسير، والمقالات، والفتاوى العلمية.

السيال: ما هي أهم المعوِّقات التي واجهتموها أثناء رحلة البحث والتنقيب عن تراث علماء الجماعة غير مشكلة الورثة وحقوق الطبع المحفوظة؟

■ من أهم المعوقات التي واجهتنا غير التي ذكرت:

١ - عــدم وجود مجلة الهدي كاملة عند إنشــاء المركز،
 فوجب علينا البحث على كامل أعدادها لتكتمل الفكرة التي
 قررنا أن نخطو خلالها ليخرج هذا التراث للنور.

٢ – ضعف التمويل النقدي لطبع كل هذه الإصدارات التي أصدرناها في المركز؛ وهو ما ألزمني حتى الآن بطبع سية عشر كتاباً فقط، نفدت جميعها، وقد تفاوتت فروع الجماعة في توصيلها إلى الأعضاء وغيرهم، كما قمنا بإرسال كثير منها إلى المعاهد والجامعات العلمية؛ ليتعرفوا على الجماعة، وعلى منهجها وعقيدتها، ودورها في تطهير الاعتقاد من أدران الإلحاد.

البيلا: كان لشخصية الشيخ محمد حامد الفقي - رحمه الله - أشركبير في انطلاقة الجماعة ونجاحها؛ فكيف تعامل فضيلته مع هذه الأجواء المتلبدة بغيوم البدع وسحائب الخرافات؟

■ تعامل فضيلة الإمام الشيخ محمد حامد الفقي مع ما كان في زمنه من بدع وخرافات وترهات بسبب الخلل في التلقي، والاعتقادات، والعبادات، وتسعون بالمائة من الأمة وقتها كانوا على جاهلية في الاعتقاد، وجاهلية في المعاملات وحركة الحياة.

ففي زمن ظهور دعوة الشيخ الفقي - رحمه الله - كان قد شب حريق هائل من البدع والوثيات التي تغلغلت في نفوس المقلدين؛ حيث عشش الشيطان في عقولهم وباض وفرَّخ؛ إنه حريقٌ دون إطفائه خرط القتاد، تعامل الشيخ مع ذلك بعزيمة لا تَكَلُّ وإرادة تفل الحديد متمثلة فيما يلى:

أولاً: كان منهجــه - رحمه الله - أنه لا يرى الحجة إلا في كتاب الله، وسُنة النبي هي كما كان يقيس الرجال بالحق ويزنهم بميزانه، ولا يقيس الحــق بالرجال، ولا يجد حرجاً في نقد العلماء مهما بلغت منزلتهــم ومكانتهم، وكان دائماً ما يقول: إن التعصب للرجال مســرب من مسارب الشيطان إلى الوثنية.

ثانياً: كما كان يدعو الناس في المساجد والندوات والسدروس إلى ضرورة الإقبال على كتاب الله قراءة وفهما وتدبُّراً، وعدم وضع العراقيل أمام الناس بدعوى أن القرآن الكريم لا يفهمه إلا طبقة معيَّنة من العلماء والأئمة.

ثالثاً: كانت له أساليب وطرق متنوعة في محاربة البدع والتقليد الجاهل الأعمى للآباء والأجداد والشيوخ: هادفاً من خلاله إلى اجتثاث المنكرات من داخل النفس أولاً قبل إزالته ظاهراً.

رابعاً: عمد إلى تفسير القرآن في مجلة الهدي، وخطب

الجمعة، ودروسه في المساجد، ودار أنصار السُّنة المحمدية، فربط بين آيات القرآن في معانيه ومقاصده، وبيَّن ما عليه الناس في ذلك الوقت من بدع وضلالات، وعيادة المقبورين، والتعصب للعلماء لا للحق، وكل حزب بما لديهم فرحون.

خامساً: أضف إلى ذلك عنايـة فضيلته بتحقيق وطبع كتب شيخ الإســـلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم وغيرهما كثير، وكذا الاشتراك مع الشيخ أحمد شاكر في تحقيق كتب الحديث، ويعتبر تحقيقه لكتاب (جامع الأصول)، بمشــاركة الإمام عبد المجيد سليم (شيخ الأزهر آنذاك) هو أكبر كتاب حققــه الإمام الفقي في علم الحديث؛ وتم طبع الكتاب لأول مرة على نفقــة جلالة الملك عبد العزيز بــن عبد الرحمن الفيصل آل سعود.

اللياله: كيف تصف تعاون الشيخ الفقي مع من سبقوه في طريق الإصلاح، في محاولة منهم جميعاً لإعادة الأمة إلى منهج الحق والرشاد، والوصول إلى السبل القويمة الصحيحة لدعوة الناس إلى التوحيد؟

- امتدت علاقات التناصح والتعاون المشترك مع الآخرين
   داخل مصر وخارجها: فكان داخل مصر يقوم بالتالى:
- كان يدعوهــم جميعاً إلى زيارة مقر الجماعة، وحضور اللقاءات التي تعقدهـا الجمعية، كما كان يزور شــيوخه ومعاصريه أمثال الشيخ الزنكوني والشيخ عبد المجيد سليم، وكذلك كان يزور الشــيخ محمد محمد شـاكر وكيل الأزهر ووالد المحدث أحمد شـاكر الذي كان التعاون العلمي بينهما كبيراً، حتى إن الشــيخ حامد عهد إلى صديقه وأخيه أحمد شاكر بإدارة مجلة الهدي النبوي عام ١٣٧٠هـ، وكذا تحقيق مختصر سنن أبي داود، وتفسير الصابوني.
- دعوته لعلماء عصره من كل الأقطار الإسلامية للكتابة في مجلة الهدي؛ أمثال الشيخ محمود شلتوت، والشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد، والشيخ محمد محمد مخيمر، والشيخ نور الدين الصومالي.
- كما كان يُرسل فتاوى إلى العلماء والمشايخ ليجيبوا عليها ثم يعيد نشرها في مجلة الهدي، وهو ما حدث مع الشيخ بهجت البيطار مثلاً، وأيضاً إذا جاءته فتوى تتعلق بشأن الاعتقاد كان يُرسلها إلى الشيح عبد المجيد سليم مفتي الديار، وينشرها مُعلقاً على ذلك بأنها وردت إليه من دار الإفتاء المصرية.
- وحرص الشيخ حامد على حضور درس الإمام الأكبر

الشيخ مصطفى المراغى شيخ الأزهر، وهو الذي كان يحضره

لا بد من ربط تراث كل جماعة بسلسلة متصلة الحلقات من الرجال والأبحاث، لتُيسِّر للمسلمين الاطلاع على إنتاجها العلمي؛ خاصة في زمن صارت المعارفية فيه أهم من المعرفة ذاتها.

ملك البلاد، ووزراؤه، وكبار رجال الدولة آنذاك، ويقوم الشيخ بكتابة المحاضرة ونشرها في مجلة الهدى النبوي.

- كان ينشر بعض الأحاديث الإذاعية لكبار العلماء الموحدين.
- شـكل في عام ١٣٥٦هـ مجلس هيئة علماء الجماعة، وكان على رأسه الشيخ محمد عبد الحليم الرمالي، كما كان من بين أعضائه أحمد شـاكر، وعبد الرزاق عفيفي، وجمع من العلماء أصحاب الاعتقاد الصحيح.

وامتد تعاون الشيخ حامد مع علماء عصره من غير مصر؛ فمثلاً:

- كانت له صلات طبية علمية مع جماعة الحديث بالهند.
- كان على صلة كبيرة بعلماء السعودية؛ وخاصة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي الذي علمت أنه كان بينه وبين الشيخ حامد مراسلات بلغت خمسين رسالة (۱۱)، وقد كتب عنه يوم وفاته تحت عنوان: (عرفت الشيخ السعدي)، ذكر ما كان بينهما من صلة علمية وروحية على بُعدِ المسافات الجسدية.
- وكذلك كان وثيق الصلة بعلماء آل الشيخ وخاصة الإمام محمد بن إبراهيم الذي كان دائماً يتشاور معه عند طبع كتب جده محمد بن عبد الوهاب، أو كتب ابن تيمية، أو ابن القيم، وكان الشيخ حامد يذكر الإمام محمد بن إبراهيم بالثناء والعرفان؛ لما يبذله من علم ومال وتوجيه طيب، وقد جاء إلى جماعة أنصار السُّنة المحمدية عام ١٣٧٠هـ واستقبله الشيخ محمد حامد الفقى وعلماء الأمة المصرية وكبار مفكريها.
- ويبقى أن نذكر أن الشيخ محمد حامد الفقي كانت له

<sup>(</sup>١) انتهى أمر هذه الرسائل الخمسين إلى العالم الجليل محمد بن صالح بن عثيمين، رحمه الله.

صلة بوجيه جُدَّة في ذلك محمد بن نصيف الذي أحضر للشيخ كثيراً من المخطوطات من بلاد عديدة، وقد علمت من أحد الباحثين أن مكتبة ابن نصيف أهداها كاملة لجامعة الملك عبد العزيز بجُدَّة؛

وفيها مجموعة كاملة لكتب الشيخ حامد، وأيضاً نسخة كاملة من مجلة الهدي النبوي، ومجلة الإصلاح التي كان يصدرها الشيخ حامد الفقي من عام ١٩٢٨م إلى عام ١٩٣١م، وتوقفت بعد رحيل الشيخ من السعودية.

السيالا: ذكرتم في مقالِ لكم أنكم شاركتم الشيخ الجليل صفوت الشواد في في تنظيم إدارة الدعوة عام ١٩٩١م بالمركز العام للجماعة: فما وصفكم لهذه الفترة من حياة الشيخ الشواد في، وإلى أي حد وصلت طموحاته وآماله في طريق الدعوة، وما كان موقفه مع مشايخ مصر وعلمائها الأجلاء؟

■ لقــد جرى انتخابي في مجلس إدارة المركز العام قبل عام ١٩٩١م، وفي العام التالي جرى انتخاب الشــيخ الفاضل محمد صفوت الشــوادفي، فأصبح في مجلس الإدارة جَمْع من علماء الجماعة ورجالهـا، وقد قدَّر الله لي أن أكون مع الشيخ في إدارة الدعوة والإعلام، وبدأت فترة بناء وطموحات واسعة تتميز بالتخطيط والتنظيم والمسيرة الجادة في العمل المبنى على الإدارة العلمية.

لقد كان – رحمه الله – صاحب فكر، ورأي ثابت، ومخططاً جيداً لتحقيق الأهداف؛ حتى إنه أنشأ إدارة للتخطيط وتولى رئاستها، وظهرت آثار تعاوننا معاً في تنظيم مجلة التوحيد، والبحث عن مجلة الهدي النبوي وجمعها؛ فكان أن أدخَل في أبواب مجلسة التوحيد (باب من روائع الماضي) يذكر فيه ما كتبه شيوخ الجماعة الأُول، وبدأت أكتب باب التراجم كنوع من التعريف بعلماء السلفية وفاءً لهم.

ولقد كان يسأل كثيراً عن منهج علماء الجماعة السابقين، ويناقش بعض الأقضية دون تعصب لرأي، بل قد يُخالف في بعض الأحيان ولكنه يحترم، ولسان حاله يقول: (كلُّ يؤخذ منه ويرد)، و (اختلاف الرأي لا يُفسد للود قضية)، ويكفي أنه قام بطبع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية كما وضع مختصراً لفتاوى دار الإفتاء المصرية، وكتب كتاباً عن اليهود، وعرَّف بالماسونية، وحذر من خطر الروتاري.

إن من ثمـــار التراث: تقديم المســـاعدة العلمية عن شيوخ الجماعة، وتوفير المراجع والكتـــب والوثائق، بــل المحاضرات والخطب الصوتية للباحثين.

البيل: نعود إلى مركز التراث؛ فهل يقتصر عمل المركز على تراث الجماعة فحسب، أم يتعداها ويمتد إلى تراث الأمة كلها؟

■ لا أستطيع أن أدعي أنه في هذه المرحلة يمكن تجاوز الاهتمام بتراث الجماعة؛ وذلك لسببين:

أولاً: حتى نستطيع ربط أجيال الجماعة بوحدة المنهج وأسلوب الدعوة؛ علماً بأن غالب إنتاج شيوخ الجماعة كان إحياء لتراث العلماء السابقين والتعريف بهم؛ وذلك بقيامهم بتحقيق كتب لهم لم تكن معروفة لكثيرين ولا مسموحاً تداولها نظراً لموقف أصحابها من فرق الضلال.

ثانياً: بعد أن يتربى جيل من الباحثين في تراث علماء الجماعة، فهم غالباً سيحصِّلون تراث العلماء الماضين، وعندما تتوفر الإمكانات فإن لدينا في الجماعة مكتبة تراثية كبيرة تكاد تشغل دوراً كاملاً في المبنى.

الليلان التراث الإسلامي يمثل جدور الأمة، فما هو تقييمكم لكيفية تعامل علماء الأمة ومؤسساتها مع تراثها? وإن كنتم ترون تقصيراً مًا، فما الحلول المقترحة في هذا الشأن؟

■ إن التعامــل مع تراث الأمة حالياً يجب أن يختلف عن الســابق، فقد كان الناس إلى زمن قريب يحفظون المتون، بل يحفظون كتب الحديث، لكن الآن وقد تغيرت وسائل المعرفة مــن إحاطة ومعرفة أو حفظ إلى ما يســمى بالمعارفية، أي أن يعرف الباحــث مواضع مادة بحثه فــي المراجع وكيفية الحصول عليها بواسطة التقنيات الحالية.

السالان هل إيجاد مركز للتراث كمركزكم يعد الآن ضرورة مُلِحَة في كل جماعة أو جمعية إسلامية، تحفظ بها تراثها ومؤلفاتها؟

■ اعلم أخي الكريم أنه لَمِن أوجب الواجبات، وأَلْزَم اللوازم أن تظل كل دعوة أو جماعة إسلامية محافظة على مبادئها التي قامت من أجلها، وكذا منهجها الذي انتهجته لنفسها، ولا بد من ربط تراث كل جمعية أو دعوة بسلسلة متصلة الحلقات من الرجال، والأبحاث، لتُيسر للمسلمين الاطلاع على إنتاجها العلمي خاصة في زمن صارت المعارفية

فيه أهم من المعرفة ذاتها؛ وذلك بعد تيسُّر سبل الحفظ، وسبل الاسترجاع، وسبل الاتصال.

ويفضل أن تربط هذه الجمعيات مراكزها بشبكة المعلومات الدولية حتى يجري التواصل بينها وبين غيرها لتحقيق التعاون المثمر بينهم.

البيال: يهاجه العلمانيون التراث الإسلامي ويصفونه بأنه يمثل عائقاً صلباً أمام تقد مها وازدهارها، بل يعتبرونه السبب في تخلُفها عن ركب التقدم العالمي والحضاري؛ فما ردًكم على هذه المزاعم؟

■ دعك من قـول العُلمانيـين أو الماديـين الجاحدين؛ فمن جهل شـيئاً عاداه؛ وهم يجهلـون التراث بحجة الحداثة والمعاصـرة. أما الرد على مقولة: إن التراث سـبب في تأخر مسـيرة الأمة عن ركب التقدم العالمي فبسيط جدّاً؛ وهو أن الغرب – كما يقول المنصفون فيه –: أشـعل مصابيح حضارته من مشاعل العرب والمسلمين، ويكفي أن تعرف أن ابن النفيس قد اكتشف الدورة الدموية الصغرى، قبل هارفي بـ ٤٠٠ سنة، وأن ابن خلدون هو أبو علم الاجتماع... وغيرهما كثير.

البيلان ما هي خططكم المستقبلية في التعامل مع التراث بوجه عام، وتراث الجماعة بوجه خاص؟

■ المشروعات المستقبلية لتطوير مركز التراث وتتمثل في: ١ – التفرغ للدراسة، وهذا يحتاج إلى كفالة طلاب علم، وهذا غير متاح لنا الآن.

٢ – سوف يعقد المركز حلقات بحثية (سمنار) تُخصَّص كل حلقة لعلم من العلوم، وتتكون من عَشَـرة باحثين، ويُندَب لها من الجامعات أساتذة متخصصون بدراسة المواد يدربون الطلاب على طرائق ومناهج البحث العلمي فيها.

7 - يختار الأستاذ المشرف على السمنار مجموعة من الأبحاث التخصصية؛ بحيث يُعطي كلَّ طالب موضوعاً، ثم يُحدد ميعاد عرض ومناقشة الباحث بحضور باقي الباحثين، ومن يريد من علماء الجماعة، وهكذا كل واحد يُلقي بحثه ويتعرض للمناقشة؛ فبعد قضاء عام واحد في قاعة البحث يكون الباحث قد تدرب على عمل الأبحاث كما يكون قد الستفاد من أبحاث زملائه، على أن يعم ذلك غالب العلوم التي تحتاجها حركة الدعوة وتطوُّرها.

غ - يفكر مركز التراث في عمل موسوعة بحثية عن كل
 الرسائل العلمية الجامعية (ماجستير، ودكتوراه) التي نوقشت

إن مــن أبرز الخدمات التي قدَّمها مركز التــراث للباحثيــن، تاريــخ وتــراث الصحافة السلفية التي قاربت مائة عام، وخاصة مجلات: (المنار – الهدي النبوي – التوحيد).

في علماء السلفية في الماضي والحاضر، تحت مسمى المدرسة السلفية في ميزان البحث العلمي في الأكاديميات العلمية، يقوم الباحث بعمل مختصر عن الشخصية والرسالة.

البيال: لعلنا نختم هذا اللقاء المفيد مع فضيلتكم بذكر بعض المشاهدات والمأثورات عن شيوخ الجماعة.

■ كثيرة هي المواقف والمأثورات عن علمائنا الكرام وهي غنية أيضاً بمعانيها التربوية؛ فمن ذلك - مثلاً -:

ا - في سـوهاج: حيث كان الشـيخ أبو الوفاء درويش مؤسس أنصار السُّنة المحمدية يصلي بنا المغرب في مسجد قريب من بيته، فيسير بنا ثم يعود ونحن معه لصلاة العشاء، وطوال هذه الساعة يحدثنا في موضوعات كثيرة ويشرح لنا ما غَمَض علينا ونسأله عنه.

وقد اهتم بالصغار منا؛ وهو ما دفع والدي أن يسأله: لِمَ الاهتمام بالصغار؟

فكان يقول: هـم أحدُّ ذهناً وأشـد ذكاءً، وليس لديهم موروثات كثيرة فيسهل غرس الدعوة الصحيحة فيهم.

٢ – وفي القاهرة: رأينا الشيخ محمد حامد الفقي يدخل المسـجد يوم الجمعة فلا يرقى المنبر حتـى ينظم صفوف الحاضرين كما لو كانوا في الصلاة؛ فلا يسمح بوجود فرجة، وكان إذا رأى رجلاً يربط منديلاً على رأسه قال له: هذا من فعل النساء، انزع عنك هذا، عافاك الله من وجع الرأس.

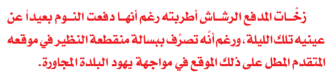
٣ - ورأيت الشيخ عبد الرحمن الوكيل، يخطب على منبر
 مســجد الهدارة؛ وفي يده اليمنى القرآن وفي يده اليسرى
 الإنجيل يقول عن صفات الله كيف جاءت في القرآن الكريم
 ويقارنها بضلال وبهتان الكتب الأخرى المحرفة.

وكان يقول: لقد كُتِب علينا الجِلاد؛ فسنظل نضرب بسياط الحق غير وَجِلين ظهورَ الضالين حتى تخر معابد الوثنية على عابديها.

وعن آداب المريد عند الصوفية كان يقول: (تلك الآذان التي تجعل من المريد عبد تصوُّفٍ، وحليفَ باطلٍ)، وهو أول من قال: (إن التصوف شُرُّ كله).



# أبودكاس... يعود من جديد!



ثمة شيء مًا يدعو غسان إلى الفضول، بل يشده شدّاً... فه و يعرف زملاءه جيداً، وبخاصة الذين يتوزعون حوله كلِّ في موقعه. أما هذا الذي يرسل الرشقات بانتظام ودقّة ويرتدي منديلاً أخضر يلفُ به رأسه، فهو لم يَعْتَده أو يألفُه من قَبْل.

سرحت به ظنونه وأفكاره: تُرى أيكونُ متطوِّعةٌ جديدةً وجدَت نفسها في هذه المواجهة المفروضة، وهي التي نزلت إلى الساحة غير مستأذنة من أحد؟ ثم من قال: إنَّ مواجهة العدو تحتاج لاستئذان أحد كائن من كان؟ لكن الذي يحيِّرُ غسان هو مدى التوفيق في التصويب وفي المتابعة للهدف، وهو ما لا يتأتَّى عن غير رجُل شرس النزال قوي والشكيمة.

تسربَ الفضولُ إلى غسان لمعرفة هذه اللبوءة الشرسة، فاستمات في

سبيل معرفتها، وقرَّر أن يقدِّم جهداً إضافياً تحيةً لها، بل يمكننا القول: إنها كانت سبباً ودافعاً لمدِّه بتلك القوة الخاصة التي وجدها تمورُ في أوصاله المجدولة، كنخلة شامخة على أرض الرافدين، أو زيتونة مباركة على أرض بيت المقدس.

راح غسان يعيد حسابه من جديد، فأعمل خطة في مواجهة الموقع، وها هي تتضاءل، والرماية تضعف من ذلك الموقع؛ فهل يعني هذا شيئاً في المنظور العسكري له؟

استخدم المنظار، وراح يُعاين الموقع بترقُّب كبير، فلم يجد سوى اثنين من جنود العدو، ثم أعمل خطة في الكمون والاقتحام، وقرر الالتفاف عليهما، ضامناً مشاغلتهما من تلك المرأة المقاومة.

تسلل من الممر الصخري ملتفاً إليهما، وما إن وصل إلى أقرب نقطة ممكنة حتى رماهُما برمَّانتين ألقاهُما من الأعلى فنزلتا فوقهما ومزقتهما أشلاءً تناثرت حول الموقع، ثم هدأت المواجهة من بعده، واطمأن غسان إلى أن الجوَّ خلا له وللاقتحام والاغتنام فأخذ يجمع ما حلا له.

غير أن ما أثاره من جديد، أن المقاومة لم تعد ترمي على ذلك الموقع ممًّا أثار التساؤلات في دخيلته:

- هل تابَعتِ الموقف فشاهدت وعرفت؟ أم هل نفذت ذخيرتها وتنتظر المدد؟

أعطاها إشارة مطمئنة، لوَّح بيديه عند انبلاج الصبح؛ حيث رآها بوضوح. بادَلتُه ابتسامة الظفر مُلوِّحةً له.

اقترب منهُ رفاقه الخمسة المحيطون، وكانت واحدة منهم، فسألهم: من تكون؟ فأجابت:

إنني أرملة الشهيد أبي دعاس، قرَّرت التمرد على الانتظار القاتل، فاتخذت قراراً بانتهاج درب أبي دعاس، وها أنذا اليوم أشكل إضافةً نوعيةً لكم؛ فهل تمانعون؟

رمقها الرفاق بعيونهم الصقرية، والابتسامُ يسابقهم إليها مكبرين... أجل! هنيئًا لشعب تُكملُ نساؤه الرجال، وهنيئًا لشعبٍ يرسمُ دربّهُ رغم المحال!



عبد الغني عبد الهادي



## [المسلمون..والعالم]



التطهير العرقي في فلسطين (بيـن شـهادات المنصفيـن وسجلات المؤرخين) أنور محمود زناتي

فَقْر المياه... حربٌ صهيو -إفريقية على مصر ممدوح إسماعيل

الحرية الفلسطينية عن طريق القوافل

من الحكمة: أن تنزل من

د. يوسف بن صالح الصغير

العربة في الوقت المناسب

د. محمد مورو

الأديان أحمد فهمي

الشيخ ماجلان في بحار

مرصد الأحداث

جلال الشايب

## ادعم الصندوق الخيري لجمعيات تحفيــظ القـرآن الـكـريــم

30,000 حـلقة و 700,000 دارس ودارسة

ببساطــة

أرسل رسالة فارغة إلى الرقم

80808



حساب الصندوق الخيري :5000005 مصرف الرجحي

<u>آيبان الصندوق الخيري للجمعيات ؛ 5005</u>













## التطهير العرقي في فلسطين

(بين شهادات المنصفين وسجلاّت المؤرخين)

يرى أحد الباحثين المنصفين أن جوانب عديدة من المأساة الفلسطينية اختفت مع الحروب التى لم تكن حروباً بالمعنى التقليدى، وإنما كانت مشروعاً كبيراً للتطهير العرقي()، وعلى الرغم من ذلك فالوثائق والتاريخ والأرقام كلها

منذ البداية ملؤحأ بخلخلة المجتمع الفلسطيني، وَطَــرْد الفلسطينيين Expulsion عن ترابهم الوطني، والتوصُّل بتهجيرهم وبعثرتهم إلى إزالة مجتمعهم، وضمان عدم إمكانية ظهوره من جديد، وإلى ما كان الصهائنة يأملونه، وهـو تشتيت الفلسطينيين فى الأقطار المجاورة(٢)؛ لكي تسود سيطرتهم في البلاد؛ فيتمكنوا من صبخ فلسطين بالصِّبغة اليهودية، ومن ثمًّ إجلاء الفلسطينيين Evacuation إلى خارج فلسطين وسلب Pillage حقوقهم، والإقامة مكانهم(٢)

تحمل في جعبتها كثيراً من الحقائق والأسرار، بل المآسى أيضاً. لقد جاء المشروع الصهيوني

(\*) كلية التربية - جامعة عين شمس.

(٣) إيلان هاليفي، المسألة اليهودية، ترجمة فؤاد جديد، مكتب الخدمات الطباعية، دمشق، ١٩٨٦م، ص٢٣٧.

دعاالصهاينة إلى انتهاج سياسة القوة لاعتقادهم بأن القوة وحدها هي اللغة الوحيدة التي يفهمها العرب لإجبارهم على الرحيل من وطنهم

#### أنصور محمود زناتي anwer1122@yahoo.com



<sup>(1)</sup> Benedict Anderson. Imagined Community (London: Verso, 1983), p. 77

<sup>(</sup>٢) إلياس صنبر: فلسطين ١٩٤٨م التغييب، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان،

وقد أكد المفكر الصهيوني البريطاني (إسرائيل زانغويل) Israel Zangwill (١٨٦٤ – ١٩٢٦م)(١)، في كتاباته الأُولَى عام ١٩١٧م على ضرورة طرد العرب وترحيلهم، فيقول: (يجب ألا يُسمَح للعرب أن يَحُوَلُوا دون تحقيق المشروع الصهيوني؛ ولذا لا بد من إقناعهم بالهجرة الجماعية، أليست لهم بلاد العرب كلها؟ ليس ثمة من سبب خاص يحمل العرب على التشبِث بهذه الكيلو مترات القليلة؛ فهم بَدُو رُحَّل يطوون خيامهم وينسلُّون في صمت وينتقلون من مكان لآخر)(٢).

ودعا الصهاينة إلى انتهاج سياسة القوة لاعتقادهم أن القوة وحدها هي اللغة الوحيدة التـي يفهمها العرب لإجبارهم على الرحيل من وطنهم، وأخذوا يعتمــدون عليها لتحقيق أهدافهم العنصرية والاستيطانية (٢)، وكانت فكرة نفى الوجود الفلسطيني بتشتيته قد عبَّر عنها مناحيم أوسيشكين (١٨٦٣م – ١٩٤١م) (٤) (أحد قادة الاستيطان عام ١٩٣٠م) بقوله: (من المحتُّم بالدرجة الأُولَى، أن تكون جميع أراضي فلسطين أو معظمها مُلِّكاً لشعب إسرائيل، وبدون حق ملكية الأراضى لا تكون فلسطين يهودية أبداً)(٥)، كما قال أيضاً: (أودُّ أن يذهب العرب إلى العراق وآمل أن يذهبوا إليه في زمن مًّا)(١).

وجاء على لسان فلاديمير جابوتنسكى Vladimir Jabotinsky أيضاً: (إن العرب يستطيعون التنازل عن فلسطين وشرق الأردن، وتكفيهم الأراضي الأخرى الشاسعة التي يقطنونها، وخصوصاً أن عدد سكانها قليل للغاية بالنسبة لمساحتها)(٧)، وأكد على وجوب ترحيل العرب بالقوة؛ لأن ترحيلهم - بحسب رأيه - شرط أساسي لتحقيق الصهيونية ؛ فاقترح في رسالة بعث بها إلى السناتور الأميركي غراسنبيرغ قائلا: (إن تأسيس أكثرية يهودية في فلسطين يجب أن يتم عنوة عن إرادة الأكثرية العربية الموجودة في البلاد، وسيرعى عملية إنجاز هذه

فلسطين بحد السيف(٩). واعتبر يوسف فايتس أن الإنسان العربى الفلسطيني حجر

الأكثريــة جدار حديدي من القوة اليهودية المسلحة)(^) لتحرير

عثرة أمام تحقيق المشروع الصهيوني وأن عمليات وصفقات شراء الأراضى قد اصطدمت عشرات المرات بمعارضة الفلسطينيين من أبناء فلسطين الذين جرى ترحيلهم عن بيوتهم(١١).

لقد عمل اليهود على الاستيلاء على فلسطين بشكل مخطّط ومدروس تحت شعار: (أرض بلا شعب لشعب بدون أرض)(١١)، وبوسائل اتَّبعت فيها أشرس أساليب التمييز العنصري، مستخدمين ثلاثية: (الضم والاستيطان والتهجير)(١٢). وكانت محاولات إقامة دولة يهودية تعنى بالضرورة تدمير شعب فلسطين العربي؛ أو كما قال فايتس (١٢) في البند المؤرَّخ بيوم ٢٠ ديسمبر ١٩٤٠م من يومياته: (لا بد أن يكون واضحاً لنا عدم وجود متَّسَع لشعبين يعيشان معاً في هذه البلاد، وليس ثمة من وسيلة سوى نقل العرب من هنا إلى البلدان المجاورة، نَقُلهم جميعاً، ويجب ألا تبقى قرية واحدة أو قبيلة واحدة)(١٤).

#### شهادات منصفىن:

يقول يوسى ميلمان: (لقد اقترف الجنود الصهاينة وحشيات كبيرة تضمَّنت المجازر الجماعية والقتـل والاغتصاب Rape والتخريب، وقد أخبرني إيريك بتشامكن (العضو في حزب العمال ووزير الزراعة الإسـرائيلي الأسبق) وكان في حرب عام ١٩٤٨م قائداً لإحدى الوحدات الخاصة وشاهد بأم عينيه أعمال القتل لعشرات المواطنين العرب الذين احتلت القوات الإسرائيلية قريتهم في صحراء النقب بعد أن شدوا أيديهم وأطلقوا عليهم النار بوحشية Atrocity ورموا بجثثهم في أحد الآبار المحلية)(١٥). وهو الأمر الذي أكده مناحم بيغن عندما قال: (كان لمذبحة دير ياسين نتائج كبيرة غير متوقعة؛ فقد أصيب العرب

<sup>(</sup>٨) ميخائيل بالمبو: كيف طُرد الفلسطينيون من ديارهم عام ١٩٤٨م، دار الحمراء، بیروت، ۱۹۹۰م، ص ۲۷

<sup>(9)</sup> st. John Robert. They Came from Everywhere. Twelve Who Helped Mold Modern Israel . New York . 1962. p. 124

<sup>(</sup>١٠) جونى منصور: منقذ الأرض وداعية ترانسفير للفلسطينيين، مجلة قضايا إسرائيلية، المركز الفلسطيني للدراسات الإسرائيلية، عدد (١١ - ١٢)، صيف وخريف ٢٠٠٣م، ص ١٦٣.

<sup>(</sup>١١) يتهكم إيلان بابه المؤرخ الإسرائيلي المنصف على تلك المقولة قائلاً: «أما الفلسطينيون السكان الأصليون فكانوا في نظر اليهود كائنات غير مرئية، أو - إن لم يكونوا كذلك - كانوا جزءاً من عقبات الطبيعة التي يجب التغلب عليها أو إزالتها»، التطهير العرقي في فلسطين، مؤسسة الدراسات الفلسطينية، ترجمه أحمد خليفة، ٢٠٠٧م مرجع سابق، ص٢٠

<sup>(</sup>١٢) بسام عبد المنعم: المحاولات الصهيونية لتهويد القدس الشريف، كتاب المؤتمر الدولي الأول لنصرة القدس، قدس نت للدراسات والإعلام، ٢٠٠٧م، ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>١٣) مدير دائرة الاستيطان في الصندوق القومي اليهودي ورئيس لجنة الترحيل الرسمية التي كانت تابعة للحكومة الإسرائيلية في سنة ١٩٤٨م.

<sup>(14)</sup> Wetiz Diary (Central Zionist Archives, Jerusalem), A 246/7, pp. 1090-1091

<sup>(</sup>١٥) يوسى ميلمان: الإسرائيليون الجدد، ترجمه مالك البديري، دار الأهلية للنشر، الأردن، ص ٧٧.

<sup>(</sup>١) للمزيد عن شخصيته راجع: عبد الوهاب المسيري وسوسن حسين: موسوعة المفاهيم والمصطلحات الصهيونية، مركز الدراسات السياسية والإستراتيجية بالأهرام، القاهرة ١٩٧٥م، ص ٢٠٥.

<sup>(2)</sup> David McDowall. Palestine and Israel (London. New York: I.B. Tauris Co Ltd), p. 186.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم أبو لغد: تهويد فلسطين، ترجمة: أسعد الزرو، رابطة الاجتماعيين، الكويت،

<sup>(</sup>٤) ولد عام ١٨٦٣م في بلدة دوفروفنا في روسيا البيضاء. وانتقلت عائلته إلى موسكو عام ١٨٧١م، ودرس في مدرسة عبرية فيها باسم (الريئالي). وتأثر بكتابات مفكرين صهيونيين أمثال: مابو، وشولمان، وسمولنسكين. وتوفى أوسيشكين عام ١٩٤١م. راجع، عبد الوهاب المسيري وسوسن حسين: موسوعة المفاهيم والمصطلحات الصهيونية، مرجع سابق، ص ٧٦.

<sup>(</sup>٥) أسعد عبد الرحمن ونواف الزرو: موجات الغزو الصهيوني ١٨٨٢م - ١٩٩٠م، دار اللوتس، عمان، ١٩٩٠م، ص٣.

<sup>(</sup>٦) نور الدين مصالحة: طرد الفلسطينيين: مفهوم الترانسفير في الفكر والتخطيط الصهيوني ١٨٨٢م - ١٩٤٨م، مؤسسة الدراسات الفلسطينية، بيروت، لبنان، ١٩٩٢م، ص٤١.

<sup>(</sup>٧) محمد بكري: بيجن وقضايا العنف والسلام، تقديم خالدي محى الدين، دار الثقافة الجديدة، القاهرة، (د.ت)، ص٢٠.

| تاريخ المجزرة | المجازر القرية / المدينة |
|---------------|--------------------------|
| 1927/17/18    | العباسية                 |
| 1951/0/15     | أبو شوشة                 |
| 1961/0/07     | عين الزيتون              |
| 1951/15/10    | بلد الشيخ                |

وأصدر إيلان بابه (١ كتاب (التطهير العرقى في فلسطين) The Ethnic Cleansing of Palestine(۱۰) ٢٠٠٧م، والكتاب يكشف الجرائم المروعة التي قام بها الصهاينة لتهجير الفلسطينيين وتصفيتهم، ولا يوارب الكاتب في سرد الحقائق بصراحة تامة، ويتهم الكيان الصهيوني بالتطهير العرقى وارتكاب الجرائم ضد الإنسانية إبَّان حرب عام ١٩٤٨م وصولاً إلى يومنا هذا. ويصور إيلان بابه كيف أن التطهير العرقى لم يكن ظرفاً أملته الحرب، بل كان متعمَّداً وكان هدفاً رئيساً من أهداف الوحدات العسكرية الصهيونية بقيادة ديفيد بن غوريون، الذي يطلق عليه بابه اسم: (مهندس التطهير العرقي). ويقول: (إن الطرد القسري لأكثر من ٨٠٠ ألف فلسطيني ما بين عامي ١٩٤٨م - ١٩٤٩م، هو جزء من الخطة الصهيونية لإنشاء دولة يهودية بالكامل. وقد وضع أدلته في إطار التعريفات للتطهير العرقي المقبولة دولياً وتعريفات الأمم المتحدة نفسها. ويمضى بابه في سرد تفصيليٌّ لمشاركة المنظمات العسكرية الصهيونية في هدم وإخلاء Eviction مئات القرى، وطرد مئات الآلاف من السكان العرب)(١١).

وبناءً على وثائق الأمم المتحدة، ووثائق أمريكية وبريطانية، وحفنة ظهرت إلى العلن من الأرشيف الإسرائيلي المدني (۱۱)، فإن عدداً كبيراً من المجازر ارتكبتها القوات اليهودية ضد العرب أثناء الحرب الإسرائيلية العربية الأُولَى لسنة ضد العرب, وتتدرج هذه المجازر حجماً من إطلاق النار على حفنة من المدنيين الفلسطينيين اختيروا عشوائياً واصطفوا إلى حائط قرية بعد احتلالها (كما حصل – على سبيل المثال – في قرى: مجد الكروم، وبعنا، ودير الأسد، وعيلبون،

أما زفي أنكوري فيقول عن مأساة دير ياسين: (دخلت من سبة إلى سبعة بيوت، ورأيت أعضاءً تناسايةً مقطوعةً وأمعاءً نساء مسحوقةً. طبقاً للإشارات على الأجسام، لقد كان هذا قتلاً مباشراً، وتضاعفت سرعة هرب العرب عشرات المرات بانتشار أنباء مذبحة دير ياسين) (٢)، ويورد المنشور المصري تفاصيل محاولات العصابات الصهيونية لإخفاء الجريمة عن رجال الصليب الأحمر الدولي، ولنا أن نتبين مدى النفاق والرياء في فزع الوكالة اليهودية وتقززها حين نعلم أنه في يوم ١٤ من أبريل عام ١٩٤٨م بعد أربعة أيام فقط من مأساة دير ياسين قامت عصابتا وكررتا فيها الفظائع نفسها، وكان جلل سكان القرية من النساء وكررتا فيها الفظائع نفسها، وكان جلل سكان القرية من النساء والأطفال العزّل؛ إلا أن الصهاينة هاجموهم بالمدافع الرشاشة والقنابال اليدوية (٢). وقد أفزع النبأ جميع العرب الذين كانوا في خطر المواجهة مع اليهود ودفعهم إلى الفرار من بيوتهم.

#### المجازر الشريك الثابت:

وثمة إجماع على أن المذابح – سواء قبل إعلان الدولة أو بعدها – كانت أحد أبرز الأسباب في هجرة جزء كبير من السكان، وهي التي قال عنها إلياس صنبر: (إنها مثلت الشريك الثابت في جميع المعارك، ومنحت العمليات المتعددة عنصر التواصل، لتقيم ارتباطاً بين الفصول المتوالية للطرد: الرحيل أو الموت)(أ). وأصبح القتل والإرهاب Terrorism من أمور الحياة اليومية الطبيعية(أ). (وكان اليهود يستولون على أراضي الفلسطينيين دون حق، ويضربونهم دون مبرر، ويتباهون بذلك)(أ). وهو ما يُعَدُّ شكلاً من أشكال طرد السكان (الترانسفير) أو التطهير العرقي)(أ).

وهذا جدول يبيِّن بعضاً من المجاز الصهيونية في فلسطين في عامي (١٩٤٧م - ١٩٤٨م)(^):

بعد أخبار دير ياسين بهلع قوي؛ فأخذوا يفرُّون مذعورين)(١).

<sup>(1)</sup> Manachem Begin, THE REVOLT, LONDON, IST EDITION, 1972. P 165.

<sup>(</sup>۲) دومنیك فیدال: خطیئة إسرائیل، ترجمة: سعد الطویل، منشورات سطور، ۲۰۰۳م، ص ۱۰۹.

<sup>(</sup>٣) راجع، قناة الجزيرة، برنامج أرشيفهم وتاريخنا، الحلقة السادسة بتاريخ: 7...

http://www.aljazeera.net/NR/exeres/99675DAB-40C9-49D8-927F-48AB4CB20352.htm.

<sup>(</sup>٤) إلياس صنبر، فلسطين ١٩٤٨م التغيب، مرجع سابق، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٦) إميل توما: فريق الجماهير العربية الكفاحي في إسرائيل، دار أبو سلامة لنشر الفكر الفلسطيني، (د.م)، (د.ت)، ص١٣٧.

<sup>(7)</sup> Susan M. Akram and Terry Rempel. Temporary Protection As An Instrument for Implementing the Right for Palestinian Refugees.52 Depaul Law Review 1101.PP.1122–1146.

 <sup>(</sup>٨) المصدر: حزب البعث العربي الاشتراكي، اللاجئون الفلسطينيون وحق العودة:
 معطيات وحقائق، مكتبة الأمانة العامة، دمشق، سوريا، ٢٠٠٨م، ص ٢٠ – ٢١.

<sup>(</sup>٩) إيلان بابه: مؤرخ إسرائيلي، ينتمي إلى تيار المؤرخين الجدد، ومحاضر في العلوم السياسية في جامعة حيفا، وهو أيضاً المدير الاكاديمي لمعهد غفعات حبيبا لدراسات الفلسطينية في حيفا. وقد ألَّف عدة كتب، منها: تاريخ فلسطين الحديثة والشرق الاوسط الجديد)؛ والتطهير العرقي في فلسطين.

<sup>(</sup>١٠) الكتاب صدر عن مؤسسة الدراسات الفلسطينية، ترجمه أحمد خليفة، ٢٠٠٧م.

 <sup>(</sup>۱۱) إيلان بابه: التطهير العرقي في فلسطين، مؤسسة الدراسات الفلسطينية، ترجمة أحمد خليفة، ۲۰۰۷م.

<sup>(</sup>١٢) أرشيف دولة إسرائيل: هو أرشيف سياسي جزئياً، ويضم مجموعات من الأوراق الخاصة.



كتابه هذا إلى أن قومه يخططون ليس لطرد العرب المسلمين الفلسطينيين، بل طرد العرب النصارى أيضاً (٤).

#### وثيقة للاستخبارات الإسرائيلية:

يستند المؤرخ بني موريس إلى وثيقة للاستخبارات الإسرائيلية بتاريخ ٢٠ / ٦ / ١٩٤٨م تعتبر أن ٧٣ ٪ من مغادرات الفلسطينيين تسبب بن بها الإسرائيليون مباشرة في خطة الطرد الثانية، و ٢٢ ٪ تعود لمخاوف ذاتية للفلسطينيين وأزمة ثقة فيما بينهم، وأما ٥ ٪ فهي بسبب النداءات العربية للفرار(٥).

#### من أرشيف إسرائيل:

ومن واقع أرشيف دولة إسرائيل نفسها اعترف بيخور شــــطوم شـــطريت (وزير الأقليات) قائلاً: (للأسف ارتُكبَت جرائم في الأماكن التي احتللناها، قد تُلطِّخ ســـمعة الحركة الصهيونية) (۱). والمدقق في وثائق أرشــيف الهاغانا والجيش الإسرائيلي يجد العديد من الأوامـــر التي تؤكد نية الإبادة الجماعية Genocide الواضحة؛ ففي التعليمات الصادرة عن هيئــة الأركان العامة إلـــى لواء غفعاتـــي ورد ما يلي: (الاستيلاء على محطات الشــرطة في بيت دجن، وريشون لتسيون، ورحوبوت، وجديره، وعراق سويدان. أما القرى في المنطقة التي يجب الاســـتيلاء عليها - حرقها أو تدميرها وأنت تقرر ذلك بالتشاور مع مستشاريك للشؤون العربية ومع ضباط خدمة المخابرات (ش. ي... شيروت يديعوت) (۱۰).

(٤) راجع إسرائيل شاحاك: الترانسفير في العقيدة الصهيونية، دار البيادر، القاهرة،

وجـش، وصالحـة، وصفصف، وسعسع، خلال عملية حيرام)(۱) اللى ذبح نحو مائتين وخمسين مدنياً ومعتقـلاً أثناء إطلاق نار في مدينة اللـد الواقعة جنوبي شرق تل أبيب، عصـر الثاني عشـر من تموز سـنة ١٩٤٨م. عشـر من تموز سـنة ١٩٤٨م. وثائق جديدة، ومقابلات صحفية وعائق جديدة، ومقابلات صحفية مجازر إسـرائيلية ارتُكبَت بحق مع شـهود ومشـاركين، مع شـهود ومشـاركين، مع شـهود ومشـاركين، في الحروب اللحقة في سنوات في الحروب اللاحقة في سنوات

و ١٩٨٢م. وشكّل هذا الإفشاء صدمة لمعظم الجمهور الإسرائيلي الذي رُبِّي على الإيمان بتفوقه الأخلاقي وعلى مبدأ (طهارة السلاح).

وقد اعتُقد سابقاً أن القوات اليهودية، في إطار الحركة السرية الرئيسة المسماة (الهاغانا) قبل عام ١٩٤٨م، وجيش الدفاع الإسرائيلي منذ تلك السنة، قد دُرِّبت على عدم تلطيخ أسلحتها باقتراف فظائع؛ وعلى الرغم من ذلك فإنه عندما ظهرت فظائع إلى النور، كان يجري دائماً صرف النظر عنها باعتبارها استثناءً نادراً وحدثاً مفرداً(٢).

كما أيَّد مايكل بالومبو (Michael Palumbo) صحة الرواية الفلسطينية لأحداث عام ١٩٤٨م، استناداً إلى وثائق الأمم المتحدة ومقابلات مع لاجئين ومعنيِّين فلسطينيين. وضي كتابه القيم النكبة الفلسطينية (Catastrophe الذي نشر في سنة ١٩٨٧م (٢٠).

وللباحث اليهودي المعروف (إسرائيل شاحاك) دراسة مهمة عن (الترانسفير في العقيدة الصهيونية)؛ وفيها حديث مفصَّل عن طرد غير اليهود مما يسمونه (أرض إسرائيل) في ضوء النصوص اليهودية المقدسة المؤثرة في مدارك قطاعات كبرى من الناس في المجتمع الصهيوني، وقد أشار شاحاك في

<sup>(°)</sup> راجع، بني موريس: ولادة مشكلة اللاجئين الفلسطينيين: «وثيقة إسرائيلية»، دار الجليل للنشر والدراسات والأبحاث الفلسطينية، عمان، الأردن، ١٩٩٣م، ص٨٠. (٦) أرشيف دولة إسرائيل: ملف وزارة العمل، ١٩٧٨/ ٢٩٢٤.

<sup>(</sup>٧) أرشيف الجيش الإسرائيلي: تعليمات لواء جفعاتي، بند رقم ٢ فرعَي أ – ب.

 <sup>(</sup>١) للمزيد راجع، بني موريس: تصحيح خطأ، ترجمة أنطوان شلحت، المركز الفلسطيني للدراسات الإسرائيلية (مدار)، رام الله، فلسطين ٢٠٠٣م، ص ١٦٥.
 (٢) راجع مقال بني موريس: الحروب الإسرائيلية العربية.

http://www.crimesofwar.org/arabic/mideast1.htm.

<sup>(3)</sup> Michael Palumbo. The Palestinian Catastrophe: The 1948 Expulsion of a People from Their Homeland. London: Faber and Faber. 1987.

### وثيقة في بريطانيا عمرها ستون عاماً تشهد بالحقيقة:

لقد كشفت وثيقة في بريطانيا عمرها ستون عاماً معلومات جديدة عن العمليات الإرهابية التي كانت تنفذها العصابات الصهيونية في الأراضي الفلسطينية ضد المدنيين الفلسطينيين، بل ضد جنود الانتداب البريطاني وذكرت صحيفة (التايمز) البريطانية أن الوثيقة عبارة عن كتيب يتضمن

منشورات تحذيرية من (العصابات الإرهابية الصهيونية) إلى البريطاني في فلسطين، اللي البريطاني في فلسطين، والله البريطاني في فلسطين، والله البريطاني في فلسطين، والدمار) ويقول الخبير التاريخي ريتشارد ويستوود بروكيس: إن هذا الكتيب يعتبر اكتشافاً نادراً، وهو يعتبر من وجهة نظره بمثابة (خطة عمل) للهجمات الإرهابية. كما يذكر هذا الخبير أيضاً أن هذا الكتيب يثير سوالاً مهماً حول (من هو الإرهابي، ومن هو المناضل من أجل الحرية؟)، ويؤكد أن هذا الجدل لا يزال قائماً في فلسطين حالياً(١).

#### شهادة مؤرخ عسكري بريطاني:

أما المؤرخ العسكري البريطاني إدغار أوبلانس فيقول: (كان من سياسة اليهود، تشجيع العرب على مغادرة ديارهم، فأخرجوا أولئك الذين كانوا يتمسكون بقراهم)(٢). وكتب ريتشارد كروسمان (وهو من مؤيدي الصهيونية)، فوصف تمسنك الفلسطينيين بأرضهم حتى خلال سنوات دراستهم وقال: (هــؤلاء الناس لا يُخدَعُون بسهولة وهم عنيدون ومتعلقون بأرضهم)(٢).

وســجل الكاتب اليهودي هاري ليفين Harry Levin ما سمعه يوم ١٥ أيار/ مايو ١٩٤٨م في القدس من مكبرات صوت محمولة على شاحنات صهيونية تقول: (أشفقوا على نســائكم وأطفالكم، واخرجوا من حمام الدم هذا، اخرجوا بطريــق أريحا التي مــا زالت مفتوحة أمامكــم، فلو بقيتم لاستنزلتم الكارثة على أنفسكم)(٤).

#### شهادة كاتب صهيوني منصف:

وأقر أيضاً الكاتب الصهيوني جون كيمحي الذي تجوَّل في الأحياء العربية في حيفا ورأى بأم عينه الإرهاب



الوحشي الذي تعرض له العرب كي يرحلوا عن المدينة، وكتب يقول: (ترك العرب حيفا في هلع وذعر شــديدين. وتمشيت في الأســواق، فرأيت حالة الفوضى التي تركوا بها منازلهم، وغالباً مخلفين وراءهم كل ما هو ثمين)(0).

#### دراسات أخرى محايدة:

وهناك العديد من الدراسات المحايدة تؤكد أن أكثر من ٩٠٪ من القرى التي نزح أهلها وتركوها كان بسبب الهجوم العسكري المدمر على تلك القرى، أضف إلى ذلك بعض الأسباب الأخرى: مثل طرد العرب بالقوة على يد القوات اليهودية، أو الخوف من هجوم يهودي متجه نحو هذه القرى، أو بسبب تأثير سقوط مدينة قريبة، أو الحرب النفسية التي مارسها الاستعمار الصهيوني على السكان(١).

وقال بني موريس: إن الخطة (داليت) (كانت تشمل إشعال النار في القرى، ونسفَها بالألغام Mines، لضمان عدم عودة السكان إليها، كإستراتيجية مخطَّط لها من قبل الهاغانا، ضماناً لحماية تجمعات المستوطنين)، وبيَّن موريس أنه: (لم يكن ثمة داع لصدور أوامر طرد مباشرة؛ فقد كان ذلك يكفي من أجل هروب السكان، وزرع الخوف في نفوسهم، وحملهم على ترك منازلهم، كما حدث في صفد وغيرها)(٧).

ويتضح لنا أيضاً أن هذه المأساة تعود في أسبابها العميقة إلى الممارسات الإرهابية الصهيونية والسياسية الاستيطانية الإجلائية التي قام على أساسها الكيان الصهيوني أصلاً، وهي التي استمر في اتباعها تجاه الشعب الفلسطيني. وإنَّ خير معبِّر عن هذه الممارسات والسياسات هي فكرة الترانسفير (الترحيل) وشعار: أرض بلا شعب لشعب بلا أرض، وهي التي شكلت ولا زالت مقوماً من مقومات الفكرة والممارسة الصهيونية (^).

<sup>(</sup>١) راجع الخبر في صحيفة العرب، بتاريخ: ٢١ / ٧ / ٢٠٠٨م.

<sup>(2)</sup> Edgar O<sub>1</sub>Ballance. The Arabe –Israeli War. 1948.(London: Faber and Faber. 1956, p. 63.

<sup>(</sup>٣) ميخائيل بالمبو: كيف طُرِد الفلسطينيون من ديارهم عام ١٩٤٨م، دار الحمراء، بيروت، ١٩٤٨م، ص ٣٧.

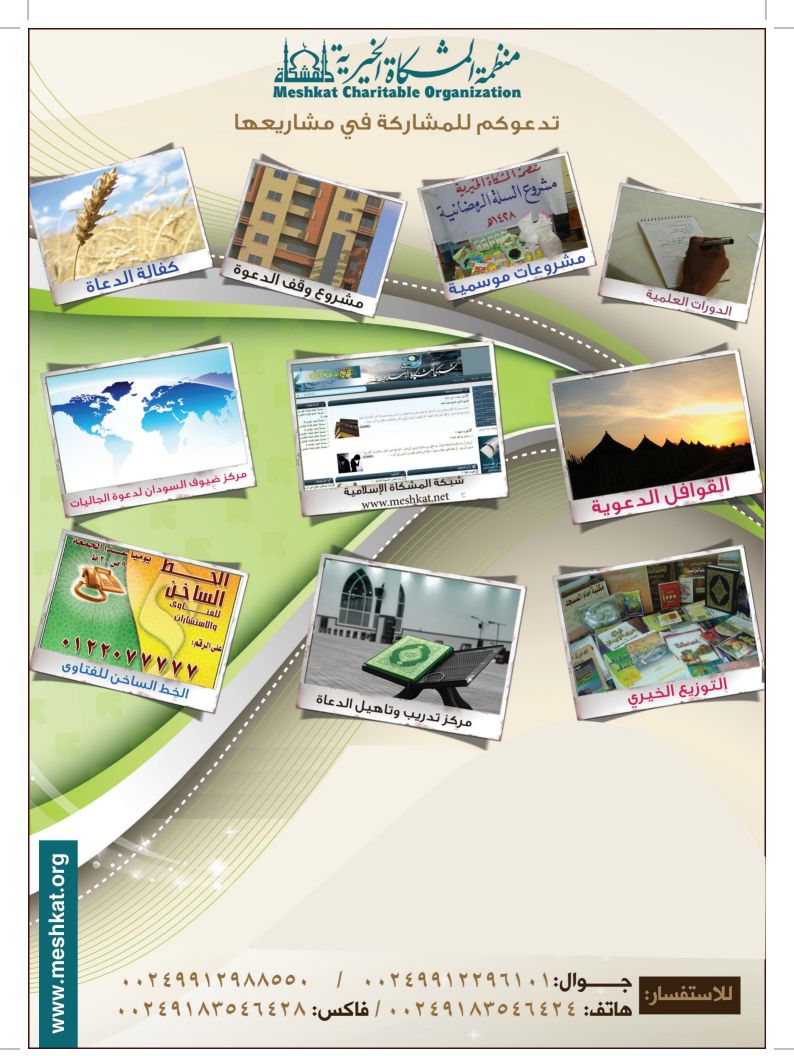
<sup>(</sup>٤) هاري ليفين: ملحمة القدس، لندن، ١٩٥٠م، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٥) ميخائيل بالمبو، مصدر سابق، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٦) سلمان أبو ستة: نكبة فلسطين متى يمكن أن تزول؟ مجلة العربي، العدد ٤٩٨، خريطة ضياع فلسطين، محرم ١٤٢١هـ، مايو ٢٠٠٠م، ص ١٠٠ – ١٠٠.

<sup>(</sup>٧) بني موريس: ولادة مشكلة اللاجئين الفلسطينيين، مرجع سابق، ص٧٨.

<sup>. (</sup>۸) إدوارد سعيد وآخرون: الواقع الفلسطيني، مرجع سابق، ص ١٤.



### [المسلمون والعالم]

يقول الحق - تبارك وتعالى -:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلْ شَيْءٍ حَيٍ ﴾ [الأنباء:

ر]، وقد ذُكرَ المَاء في سبع عشرة آية في القرآن وفي آلآف المواضع في السُنة، وبه يكون الوضوء والطهور والاغتسال، وعليه قامت أركان الإيمان، والماء يعدُه العلماء أساسَ الحياة على كوكب الأرض. قال الإمام ابن القيم عنه في الشراب، وأحد أركان العالم، بل ركنه الأصلي؛ فإن السموات خُلقت من بخاره والأرض من زَبَده، وقد جعل الله منه كل شيء حي).

وقد استَخدِم تكتيك مَنْع المياه عن الأعداء منذ قديم الزمان. والحرب في العصر الحديث لم تكتف بذلك التكتيك القديم، وإنما تطورت لتكون حرب المياه حرباً مستقلة لها تكتيكها واستراتيجيتها.

لقد ارتفعت صيحات كثيرة تنذر بحرب المياه، ولم يكن أحد في مصر يفكر في ذلك؛ فمصر: (هبة النيل)؛ هكذا يردد المصريون منذ آلاف السنين، وقد اعتقدوا أنهم يملكون النيل، وتفاخروا بين الشعوب بذلك. والله وحده - سبحانه - هو مالك السموات والأرض المعطي الوهاب، ولم يطرأ على فكر مصريً في يوم من الأيام أن ماء النيل من الممكن أن يَقلُّ، أو أن ينعدم، أو تَحدُدُ في يوم من الأيام مشكلة أو أزمة بسببه.

وفي شهر أبريل من عام ٢٠١٠م شعر المصريون بنُذُرِ شرِّ وأرمة، أفاق بعضهم عليها عندما وجدوا وزير خارجية بوروندي في اجتماع لوزراء الري في مصر يحتج على نصيب مصر من ماء النيل، ويطالب بتخفيضه، ويهدد ويتوعد، بل ينصرف مغادراً الاجتماع، وهنا أدرك بعضهم الأزمة القادمة، وقالوا: هل كان أيِّ من حكام مصر على مدار التاريخ يتخيل ذلك؟ ولو كان نظام الحكم قوياً وله يد قوية داخل إفريقيا لَمَا تجرأ أحد على ذلك؛ فمنذ الخمسينيات من القرن الماضي سخَرت مصر كلَّ ذلك؛ فمنذ الدعم حركات التحرر الإفريقي، ولكن بعد غَلً يد مصر القوية وقطّعها باتفاقية كامب ديفيد، فتحَت أبواب إفريقيا



Elsharia 5 @ hot mail.com

على مصراعيها لليهود فتوغلوا فيها كيفما يشاؤون.

إن الشاهد هنا أن الأزمة استفحلت ووصلت إلى حدِّ اجتماع كلِّ مسن: إثيوبيا، رواندا، تانزانيا، أوغندا، بوروندي، كينيا، والكونغو الديمقراطية في ١٥ مايو ٢٠١٠م ليعلنوا توقيع اتفاقية توزيع جديدة لماء النيل منفردين عن مصر والسودان، دولتي مصب نهر النيل اللَّتين رفضتا هذه الاتفاقية وأعلنتا أنها لا تُلزمُهما مطلقاً؛ وهو ما صعَّد من الأزمة.

لقد أدرك كثير من المصريين وجود خطر حقيقي حول نهر النيل الذي كما يجري على أرضهم فهو يجري في أجسادهم أيضاً، وهدو ركن متجذر في حياة المصريين منذ آلاف السنين؛ قامت عليه حضاراتُهم وحياتُهم الزراعية والصناعية، وإستراتيجيتُهم العسكرية، وعاداتُهم وتقاليدُهم، وتفاخُرهم بين الشعوب.

وجدير بالذكر أن حوض النيل يضم عشر دول، ويبلغ طول نهر النيل ٦٨٢٥ كم، وتبلغ مساحة حوضه ٢ ملايين كم٢، وينبع النيل من مصدرين رئيسيين، هما: حوض بحيرة فيكتوريا كمصدر دائم، والهضبة الإثيوبية كمصدر متجدد. أما المنابع الإثيوبية فتشــمل ثلاثة روافد، هي: نهر السوباط، والنيل الأزرق، ونهر

(\*) محام وكاتب.

العطبرة. وتُعَدُّ الهضبة الإثيوبية أهم منابع النيل؛ إذ تُمدُّ النيل الرئيسي عند أسـوان بـ (٨٥ ٪) من متوسط الإيراد السنوي. وهذه الكمية هي التي عليها المخطط والمؤامرة؛ للضغط على مصـر وابتزازها؛ إذ من المعلوم أن مصر - على الرغم من تلك الكمية - فهي تعانى من نقص مياه لاعتماد كثير من الزراعات فيها على كميات مياه كبيرة، مثل الأُرُز؛ وهو محصول رئيس عند المصريين. وتقليل المياه على مصر يهدد مصر بمجاعة وخطر حقيقي رهيب. ولكن مدبري المؤامرة يعلنون أسباباً وهميَّة، منها: الاعتراض على اتفاقية عام ١٩٢٩م؛ ففي مايو ١٩٢٩م تبادل رئيس وزراء مصر مذكرتَين مع المندوب السامي البريطاني (وقت احتلال مصر) الذي وقّع نيابةً عن الإدارة الاستعمارية البريطانية الحاكمة في كينيا وأوغندا وتتجانيقا (تنزانيا حالياً)، وفي هذه الاتفاقية إقرار قانوني بحصَّة مصر المكتسبة من المياه، وأن لمصر نصيباً عادلاً من كل زيادة تطرأ على موارد النهر في حال إنشاء مشروعات جديدة على النهر وروافده، وأن حصة مصر تحددت بـ (٤٨) مليـار متر مكعب، وحصة السودان بـ (٤) مليارات متر مكعب سنوياً.

والأحداث المعاصرة تقول: إن إثيوبيا هي التي تقود الأزمة المنتعلة؛ فقد أعلنت رفض الاتفاقية منذ عقبود، ولكنها لم تتحرك مثل هذا التحرك الرافض الأخير باتفاقية ١٥ مايو؛ وهبو الذي وصل إلى حدِّ أنها تعتزم بناء ٧٠ سيداً على روافد النيل عندها؛ على الرغم من أن إثيوبيا تعتمد في زراعتها على مياه الأمطار الوفيرة والغزيرة جداً، ولا تعتمد على النيل كما تعتمد عليه مصر التي لا تسقط عليها الأمطار إلا نادراً، وقد صرح رئيس وزرائها زيناوي في ٢٠ مايو ٢٠١٠م بقوله: إن مصر لن تستطيع أن تمنعنا من بناء السدود، ومن المعلوم أن ٧٠٪ من الماء الذي يأتي لمصر يأتي عبر النيل الأزرق وحدَه في إثيوبيا.

ومن المهم الإشارة إلى أن إثيوبيا علاقتها دائماً متوترة مع مصر والدول العربية الإسلامية منذ قرون عديدة بسبب وجود مركز للكنيسة الأرثوذكسية في إثيوبيا، ويشكل المسلمون أكثر من السكان، ومع ذلك هم مضطهدون لا يحصلون على مراكز عُليًا.

وقد تسبب وجود مركز مسيحي في إثيوبيا في حدوث حروب عديدة وصلت إلى محاولة غزو مكة عام ١٥١٩م، وفي عام ١٩١٦م أعلن الإمبراطور الإثيوبي إسلامه وتحوُّلَه عن النصرانية وتبعيَّته للخلافة العثمانية دينياً؛ وهو ما دفع الدول الغربية الصليبية إلى إرغامــه على التتحي بالقوة، وقد قام الخديوي إســماعيل منذ أكثر من قرن بحملة عســكرية إلى الحبشة (إثيوبيا)، وما زالت

إثيوبيا تحتل أقليم أوغادين الصومالي المسلم، وتتدخل بقواتها العسكرية في الصومال تبعاً للأوامر الأمريكية.

والأحداث تقول بكل وضوح: إن ما يحدث ليس بأزمة؛ ولكنه مؤامرة ظاهرها إفريقي وباطنها تحركه اليد الصهيونية؛ وقد نشرت صحيفة الوفد المصرية وثيقة صهيونية تطالب بتدويل النزاع بين مصر والسودان وباقي دول حوض النيل. أعد الوثيقة تسيفي مزائيل (سفير إسرائيل السابق في مصر)، وتتضمن دراسة خطيرة تحمل المزاعم الصهيونية حول احتكار مصر لمياه النيل وحقوق دول المنابع المهدرة بسبب المواقف المصرية. واتهم «مزائيل» مصر بتجاهل المطالب الشرعية لدول المنابع.

وقد ذكر المحلل السياسي الأمريكي مايكل كيلو، في كتابه (حروب مصادر الثروة) أن (إسرائيل) لعبت دوراً كبيراً مع دول حوض النيل لنقض المعاهدة الدولية التي تنظم توزيع مياه النيل، واعتبر أن هذا الأمر يأتى في إطار الإستراتيجية الصهيونية.

ومن المعلوم أن العلاقة القوية التي تربط إثيوبيا بدولة الاحتلال الصهيونية وصلت إلى حدً حصول تعاون عسكري وزراعي وصناعي بينهما منذ عقود، وهي من أوائل الدول الإفريقية صاحبة العلاقة القوية بالكيان الصهيوني ولا يفوتنا أن نذكر تهجير إثيوبيا لآلاف من يهود الفلاشا الإثيوبيين إلى دولة الاحتلال الصهيوني.

واليه ود الصهاينة رغم اتفاقيات السلام الزائفة إلا أنهم لا يَفْتُرُون عن عداوتهم للعرب والمسلمين أبداً، وهم يعانون من أزمة مياه، وقد طلب الصهاينة كميات من ماء النيل عقب توقيع اتفاقية كامب ديفيد المشؤومة مع مصر، وطلبوا مدَّ ترعة السلام؛ لتمتد إلى سيناء ومنها إلى كيان الاحتلال.

وما زال عَلَمُهم حتى الآن مرسوماً عليه خطان يمثلان نهري: النيل والفرات، ولم يتغيرا رغم احتلال العراق وتوقيع اتفاقية سلام مع مصر. وصدق الله العظيم القائل في كتابه: ﴿ وَلا يَزَالُونَ يُفَاتِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُّوكُمْ عَن دينكُمْ إن اسْتَطَاعُوا ﴾. [البقرة: ٢١٧]

فاليهود أعداء السلام، ما زالوا رغم اتفاقيات الاستسلام مصرِّين على العداء وبذل الجهد لمحاربة المسلمين بكل الطرق. وعندما نتوقف مع تلك الأزمة المفتعلة نجد أن مجموع تلك السدول (بورندي، وراوندا، وتنزانيا، وكينيا، وأوغندا) بعدد سكانها مجتمعين لا يصل إلى عدد سكان مصر الذي وصل إلى ٥٨ مليوناً؛ ولذلك فإن احتياجات مصر من الماء كبيرة جداً بعكس تلك الدول التي لا تحتاج إلى الماء مثل مصر بلّه كونها دولاً مطيرة. وعلى الرغم من تلك الاحتياجات المائية لمصر إلا أن ٥٥ ٪ من أرضها صحراء؛ فهي توفر الماء للشرب، وللزراعة

التي تشغل ٢٥ ٪ من مساحتها.

لذلك فإن المعارضة المصرية تتهم حكومتها بضعفها وفشلها وتراخيها في التعامل مع هذه الأزمة؛ حيث ظهرت بوادر الأزمة منذ سنوات ولم تقم الحكومة بواجبها في احتوائها بالعمل على قيام مشروعات مع تلك الدول، وتعزيز الوجود المصري فيها، وتقديم مصالح مادية لتلك الدول؛ لتقطع عليهم طريق تلك المؤامرة التي يغذيها مَنْ يدفع لهم.

لقد طُرحَ لحل تلك الأزمة المفتعلة النفط مقابل الماء؛ أي تزويد تلك الدول بالبترول مقابل توفير كميات الماء الكبيرة لمصر، وطُرحَ أيضاً تسعير الماء وبيعُه لمصر. ومع اشتداد الأزمة وخطورتها وتصاعدها بنحو غير مسبوق في تاريخ مصر أعلنت مصر على لسان أكبر مســؤوليها أن نهر النيل مسألة حياة أو موت؛ وهو ما جعل بعض الناس يظن أن مصر ربما ستحارب من أجل ماء نهر النيل؛ وهو أمر لا يُستبعَد إذا وصلت المؤامرة إلى حدٍّ الخطورة، ولكنه ليس مطروحاً الآن بصفة مستعجلة على أجندة الحكومة المصرية التي تتحرك سياسياً ودبلوماسياً وأمامَها الحل القانوني؛ وطبقاً للقانون الدولي، فإن حقوق مصر ثابتة بالعديد من الاتفاقيات الدولية، خاصة قانون الأنهار الدولية الذي يحمى كافة حقوق مصر في حصَّتها، ويدعم موقفها القانوني، فضلاً عن مبدأ قُدسية الحدود الموروثة عن الاستعمار أو ما يُطلق عليه (مبدأ أوتى بوسيتيديس جوريس في القانون الدولي) Juris Uti Possidetis، ويطلق عليه الفقة الدولي العربي (مبدأ قدسية الحدود الموروثة عن الاستعمار)، أي ثبات الوضع الذي كان قبل الاستقلال، ومنها الموارد المائية.

وفقه القانون الدولي ينص على أن استقرار هذا الوضع لمدَّة طويلة، يجعلها بمثابة قاعدة قانونية لا يجوز مخالفتها، فضلاً عن جعلها قاعدة عامة، طبقاً لقانون المعاهدات الذي عَرَّف القاعدة الآمرة في القانون الدولي في المادة (٥٣) بأنها: (القاعدة المقبولة والمُعترف بها من قبل المجتمع الدولي ككل، وأنها القاعدة التي لا يجوز الإخلال بها، ولا يُمكن تعديلها؛ إلا بقاعدة لاحِقة لها من القواعد العامة للقانون الدولي)، والقاعدة الآمرة في القانون الدولي، لا يجوز الاتِّفاق على مخالفتها.

كما نصَّت المادة (٣٥) من قانون المعاهدات على الآتي: (ينشأ التزام على الدولة الغيّر من نصِّ في المعاهدة، إذا قصد الأطراف فيها أن يكون هذا النصُّ وسيلة لإنشاء الالتزام وقَبِلَت الدولة الغيّر ذلك صراحة وكتابة).

ولكني اعتقد أن السبب في الوصول إلى تلك المرحلة من الأزمة هو الإهمال الحكومي المصري لإفريقيا منذ كامب



ديفيد المشــؤومة؛ فقد كانت كثير من الــدول الإفريقية ليس لهـا علاقات دبلوماسية مع كيان الاحتــلال، ولكــن

بعدما استسلمت مصر ووقعت اتفاقية الاستسلام توغُل الصهاينة وازداد دورهم في إفريقيا؛ حتى أصبح لهم قواعد ومصالح إستراتيجية في إفريقيا، وكل ذلك بسبب اتفاقية كامب ديفيد المشؤومة.

وإذا كان للصهاينة دور في المؤامرة فبلا شك لا تغيب الولايات المتحدة الأمريكية عن تلك المؤامرة لابتزاز الحكومة المصرية في ملفات إقليمية ودولية هامة.

ولا يخفى أن مصر تعتمد بنسبة ٨٥ ٪ على ماء النيل؛ فهو شريان الحياة، وما حدث من دول الحوض الإفريقية إنما هو بمثابة إعلان حرب على مصر؛ فالقضية هي الأمن القومي للصر، ولا تراجع فيها مطلقاً

إن الحرب العسكرية مع الصهاينة قد توقفت بنصر أكتوبر العاشر من رمضان عام ١٩٧٣م (ثم اتفاقية كامب ديفيد المشوّومة) لكن أُعلِنَت الآن حرب المياه على مصر، واتمنى أن تنتصر مصر في تلك الحرب الرهيبة التي هي أخطر من الحرب العسكرية؛ إذ تمسُّ حياة ٨٥ مليون إنسان.

وأخيراً: فإن ما حدث من دول الحوض الإفريقية يدل على أن القوة العسكرية والسياسية تفتح لك أبواب المصالح والتفوق على الآخرين، وأن إعلان مصر انكافاءها على نفسها بعد كامب ديفيد أضعف من دورها الإقليمي والدولي في شتى المجالات، وهو ما فتح الباب لظهور قوى أخرى في (الشرق الأوسط) كدولة الاحتـــلال الصهيوني، وأيضاً إيران التـــي لا يخفي صعود دورها الإقليمـــى والدولي، ووجودُها في إفريقيا؛ وقد سبق ظهورَ تلك المؤامـرة على العلن زيـارةٌ للرئيس الإيرانـي محمود نجاد لدول إفريقيا؛ فهل تحالفت إيران مع إسرائيل على مصر في إفريقيا، تساندهم الولايات المتحدة؛ لتحقيق توازنات سياسية في ملفات معقّدة بينهم على حساب مصر الضعيفة؟ إن الأيام سوف تفضح مزيداً مما حدث ولا تُستَبعَد تلك المؤامرة؛ فقد عرَّف هنرى كيسنجر العولمة بقوله: (إن القوة هي الحق ومن يملك القوة يفرض ما يريد). وللأسف فإن مصر بعد كامب ديفيد لم تعد تملك قوة تفرض بها ما تريد، فتوالت عليها المصائب وآخرها المؤامرة على نهر النيل، شريان الحياة في مصر.



# الحرية الفلسطينية عن طريق القوافل



كشفت قوافيل الحريبة لغزة، التي نظمتها منظمات فلسطينية أهلية، وعدد من الناشطين الأحرار في مختلف أنحاء العالم عن أن هناك طريقاً خصباً لتحريك القضايا المعقدة، بل لتحقيق نتائج لم تكن في حُسربان أحد، ويرى المحلل البريطاني المنصف روبرت فيسك أن القرار الآن لم تعد تتخذه الحكومات ولا وزارات الخارجيــة؛ بــل النشـطاء والمنظمات الأهلية. والصحيح أن نقول - بناءً على رأي روبرت فيسك -: إن الفساد وازدواج المعايير قد أصاب الحكومات في معظم أنحاء العالم؛ بحيث إنها أصبحت غير قادرة أو غير راغبة في اتخاذ الموقف العادل في مختلف القضايا، وعلينا أن نقرأ المستجدات ونستخلص النتائج.

فالندى حدث أن عدداً من السفن تحمل موادًّ غذائية وطبية وإنشائية قد عزمت على التوجُّه إلى غزة لمساعدة أهلها، فتصدت لها قواتُّ بحرية وجوية إسرائيلية، واعتدت عليها وقتلت عَشَـرة من أفرادها وجرحت خمسين آخرين،

واهتز ضمير العالم، وبات من الممكن جداً أن يُكسَر الحصار على غزة لو استمرت تلك القوافل، وقد يقول بعض الناس: إن الضمير الإنساني قد اهتز نتيجة حماقة إسرائيل في قيامها بالتصدي للقوافل والبواخـر في المياه الدولية وكذا قَتْلها وجَرْحها عدداً من الناشطين، وهذا صحيح جزئياً؛ لأن العدوان والقتل زاد من تأثّر الضمير الإنساني في كل أنحاء العالم، ولكن هذا التأثر كان سيحدث أيضاً لو لم يسقط قتلى وجرحى، وكذا فإن الغريزة الاستعمارية عموماً، والصهيونية خصوصاً، لا بد أن تقود الدول الاستكبارية إلى مثل هذه التصرفات الحمقاء.

والشيخ رائد صلاح - وهو من عرب فلسطين المحتلة عام ١٩٤٨م الذين يعيشون داخل فلسطين ويحتكُّ يومياً بسلطات الاحتلال الصهيوني - يعرف طبيعة تركيب المجتمع الصهيوني، ويرى أنه كيان متغطرس وغبى، ونضيف إليه أنه أيضاً هش، والغطرسة والغباء والإحساس بالمأزق داخل المجتمع الصهيوني سيقود حتماً إلى المزيد من الممارسات الغبية التي تؤجج الرأي العام العالمي ضد إســرائيل، ونحن

في عالم الأقمار الصناعية والقنوات الفضائية والإنترنت لا يمكن تجاهل التحركات الأهلية ذات الطابع السلمي، ولا يمكن لإسرائيل أو أمريكا أو أحد أن يتجاهل أو يتجاوز هذا الفعل الإنساني، وهكذا كانت قافلة الحرية كلها خير على الرغم من سقوط شهداء فيها، لقد كانت خيراً لغزة، وخيراً لفلسطين كلها وخيراً لمن شارك فيها، وقد كشفت قافلة الحرية لغزة عدداً من الحقائق، منها:

- أن الكيان الصهيوني كيان متغطرس غبي أحمق هَشٌّ.

- أن الولايات المتحدة الأمريكية لا تَصلُح وسيطاً، بل هي نفسها تتحمل جزءاً من المسؤولية الجنائية والأخلاقية عما حدث.

- أن الأطر الرسمية الدولية لا قيمة لها، مثل مجلس الأمن أو غيره.

- أن أوروبا الرسمية منافقة.
- أن الحكومات العربية عاجزة.

- أن السدور التركي يتعاظم في المنطقة على حساب السدور الإيراني مثلاً، وهناك ترحيب بين الشعوب العربية والإسلامية بهذا الدور؛ لأنه لا يثير حساسية طائفية، فتركيا دولة مسلمة سُنية.

وقد حققت قافلة الحرية لغزة عدداً من النتائج الإيجابية، منها:

- اضطرار حكومة مصر إلى فتح معبر رفح؛ وهو أمر لم يتحقق من فَبِّلُ بسهولة.

- اضطرار حكومات عربية إلى تجميد مشاركتها في مبادرة السلام العربية.

- اضطرار سلطة أبى مازن لإدانة إسرائيل.
- تحقيق نوع من التضامن الشعبي في مختلف أنحاء العالم مع أهالي غزة، وأعادت قصة حصار غزة وأهلها إلى الصدارة بعد أن جرى إهمالها طويلاً.
- حققت للحكومة التركية رغبتها في تقليص العلاقات مع إسرائيل تمهيداً لقطعها في النهاية؛ لأن من المعروف أن القرار الإستراتيجي في تركيا ليس بيد وزارة حزب العدالة والتنمية، بل هو مسألة معقدة يدخل فيها الجيش والقضاء والدستور العلماني التركي، وإذا كانت حكومة أردوغان لم تكن

تستطيع تقليص التعاون العسكري التركي الإسرائيلي، أو التوجه إلى آخر المدى إلى الفضاء العربي والإسلامي؛ لأن ذلك سيثير العَلمانييين الأتراك ومجلس الأمين القومي والقضاء والجيش في تركيا؛ فإن ما أراده حزب العدالة والتنمية في التوجه إلى الفضاء الإسلامي، أو تقليص العلاقات مع إسرائيل قد أصبح مطلباً للأحزاب العلمانية ذاتها، بل اتخذ الجيش التركي نفسه قراراً بإلغاء المناورات العسكرية مع إسرائيل؛ لأن كرامة تركيا قد امتهنت على يد الجيش الصهيوني، وسالت دماء شهداء أتراك بنيران أسلحته.

وقد يقول بعضهم: إن هذا المكسب الذي حققه حزب العدالة والتنمية داخل تركيا سيكون أمراً مؤقتاً؛ فالجيش والأحزاب العكمانية التركية سوف تعود لامتلاك زمام المبادرة وحصار هذه الرغبة لرجال أردوغان، والولايات المتحدة الأمريكية سوف تضغط على تركيا لتحسين علاقاتها مع إسرائيل مرة أخرى، ولكننا نُردُّ بأن حزب العدالة والتنمية وأردوغان لا يتراجع بسهولة عن مكسب حققه، خاصة أن المجتمع التركي كان شديد الاستفزاز تجاه إسرائيل وأن الولايات المتحدة تعرف أن الصراع مع تركيا فيه خسارة مؤكَّدة للولايات المتحدة على مستوى إستراتيجيتها العالمية في الحرب على الإرهاب؛ فوجود حزب قومي ذي ميول إسلامية معقولة في تركيا ضرورة لعدم انتشار الإرهاب عن طريق تركيا أو في تركيا ذاتها ممتداً إلى أوروبا وأمريكا، وحكومة أردوغان تعرف هذا الأمر وتتصرف بثقة تجاه الولايات المتحدة.

إذا أردنا أن نستفيد من تلك التجربة، فإن علينا الدعوة إلى مزيد من القوافل لتحقيق كسر الحصار عن غزة، بل يمكننا أيضاً الدعوة إلى قوافل برية مليونية عن طريق تجميع العرب والمسلمين وأحرار العالم وكل فلسطيني في الخارج أيضاً على الحدود مع الكيان الصهيوني من خلال الحدود المصرية والأردنية واللبنانية والسورية وعن طريق قوافل بحرية كبيرة جداً أمام الشواطئ الفلسطينية المحتلة، وإذا نجحنا في تحقيق عدد من المظاهرات المليونية على الحدود ومن البحر، فربما تكون هذه هي بداية أفول إسرائيل بالفعل، ولا يعتقدون أن هذا مجرد خيال لن يتحقق، فإن الثقة في الله – تعالى – أولاً ثم الثقة في شعوبنا العربية والإسلامية، وأحرار العالم، ومنظمات المجتمع المدنى ثانياً، أكبر كثيراً مما نتصور.



في أوقات السلم والاسترخاء تكون أنظار العامة متجهة إلى نجوم الرياضة والفن؛ فهم على كل لسان وأخبارهم تتصدر الصحف والمجلات؛ سواء الرصينة أو الفضائحية. ويمكن لأحدهم أن يكون بطل الأمة بجائزة أوسكار فاز بها أو ميدالية تحصَّل عليها.

ومن العجيب أن الحاصلين على الجوائز العلمية، مثل نوبل للطب والفيزياء لا يعرفهم إلا الخاصة من الناس. أما العسكريون فليس له—م ذكر؛ فلا أحد يتذكر من هو وزير الدفاع أو رئيس الأركان أو قائد الطيران. أما في أوقات الحرب فإن البطل القومي هو أكثر العسكريين شهرة، وبصورة أخرى فإن التاريخ العسكري هو الأساس في النجاح السياسي؛ ولذا فلا نستغرب أن رؤساء أمريكا بعد الحرب العلية الثانية كانوا قادة مشهورين أثناء الحرب مثل أيزنهاور.

ولم تكن العلاقة بين القادة السياسيين والعسكريين جيدة على الدوام، بل يشوبها التوتر والحساسية؛ خاصة عندما تكون الحروب صعبة وتطول بدون نصر واضح؛ فالسياسي حريص على إنهاء الحرب بأسرع وقت وبأقل خسائر وبنصر واضح قَدر الإمكان، والعسكري حريص على النصر، بل النصر المدوي الذي قد لا يتحمله السياسي ذو الخلفية المدنية. ونحن هنا سنضرب مثاين بقائدين أمريكيين يبدأ اسم كل واحد بـ: ماك.

الأول: الجنرال ماك آرثر: كان آرثر هذا قائد القوات الأمريكية في الشرق وحاكم الفلبين المطلق، وهُزمَت قواته أمام اليابانيين ومع ذلك استمر في قيادة القوات الأمريكية التي تضخمت واتسع مجال عملها، وتم له في النهاية إخضاع اليابان وتولى منصب الحاكم العسكري لليابان، وهو الذي أشرف على كتابة الدستور الياباني بما فيه بقاء الإمبراطور مع تجريده من الصلاحيات.

لقد كان ماك آرثر يتحكم في جزء كبير من المستعمرات الأمريكية في الشرق، أو بصورة أخرى: كان عليه المحافظة على السيطرة الغربية على المنطقة ومواجهة المد الشيوعي في كوريا وفيتنام؛ خاصة بعد الفشل في احتواء ماوتسي تونغ (الزعيم الصيني الجديد آنذاك)، وكانت كوريا هي ميدان الاختبار الأول؛ فقد جرى تقاسمها بين أمريكا وروسيا بخطً وهمى، وأقيمت دولة شـمال الخط تدعمها الكتلة الشيوعية وعمادها

الحزب الشيوعي الكوري الذي كان يقاتل اليابانيين لتحرير كوريا ويدعو لتوحيد كوريا بضم الجزء الجنوبي الدي أقامت عليه أمريكا حكومة تابعة لها بلا قاعدة صلبة ملتزمة: إما ببقاء الجنوب منفصلاً أو داعية لتوحيد كوريا على مبادئها، هذا إن كان لها مبادئ.

إنها نقطة الضعف الكبيرة في كل ما تصنعه أمريكا من دول سررً بقائها الوحيد هو الدعم الأمريكي وهي غير قادرة على خوض أي صراع داخلي أو خارجي بدون توجيه أو دعم منها، إنها صورة تكررت في كوريا وفيتنام وكوبا وأخيراً في العراق وأفغانستان وفلسطين؛ إنهم يقيمون دولاً يقودها إمّعات وشخصيات مستلبة القدرة على التصرف، يقابلها دول أو كيانات تعتمد على أحزاب عقائدية وشخصيات قيادية؛ فالكل يعرف قادة كوريا الشمالية وفيتنام الشمالية بينما طوى النسيان شخصيات أمريكا.

نعود إلى كوريا الشمالية التي اجتاحت الجنوب وجُنَّ جنون أمريكا وخاصة الحاكم المطلق للمنطقة (ماك الأول) الذي بدأ يحشد الجيوش بينما كانت أمريكا تُعِدُّ للحرب وتريد أن تستغل الأمم المتحدة وتشنَّ الحرب باسمها. وصدر قرار مجلس الأمن بغياب متعمَّد من الروس الذين يبدو أنهم كانوا يريدون أن تدخل أمريكا الحرب بأسرع ما يمكن، وتم للجميع ما أرادوه، وتكونت قوات التحالف بقيادة أمريكية وبقوات أمريكية دعمها قوات أممية لدول كثيرة لا تبعد كثيراً عن الدول التي شاركت في فيتنام والعراق وأفغانستان.

المهم أن (ماك الأول) دخل ليضيف نصراً جديداً إلى سجله؛ حيث دُمِّرت عاصمة الجنوب مرتين وجميع المدن الجنوبية والشـمالية ودخل منتصراً عاصمة الشـمال ولكن الحرب امتدت لسنوات بسبب مشاركة القوات الصينية المدعومة بقوة من الروس، وكان الحل الوحيد لتحقيق النصـر - من وجهة نظر (مـاك الأول) - هو أنه حدد عدداً كبيراً من المدن الصينية وطلب الإذن بضربها بالقنابل النووية.

نعم! لِيَمُت ملايين المدنيين ولينتصر ماك نصراً يستحق أن يدخل العالمُ بعده حرباً عالمية جديدة! وكانت صدمة للرئيس الأمريكي الذي تضايق من قَبُلُ لتصرفات ماك المتعالية أثناء استقباله له وخاف عواقب بقائه في الشرق البعيد وتحت تصرفه قوات هائلة فجرى استدعاؤه واستُقبل استقبال الأبطال وتم تعيين بديلِ عنه وهو في نيويورك البعيدة

عن مكان قوَّته.

ومن أراد أن يعرف مقدار صدمته لهنده النهاية لتاريخه فأيطًلع على خطابه الوداعي في الكونجرس. لقد خرج من السناحة؛ لأنه كان يحتقر السياسيين ولا يحترم حتى الرئيس، وكان ينظر للحرب على أنها قضية تمسه شخصياً ولم يكن أي حزب قادراً على احتوائه والاستفادة من شعبيته الطاغية فتمتع بتقاعده في عالم النسيان يجتر الذكريات.

أما ماك الثاني: فلم يخض حرباً حقيقية، بل تولى فترة قيادة القوات في العراق، وتم التطبيل لنجاحه في تحسين وضع القوات الأمريكية وتخفيض الخسائر بينها؛ بعيث أصبحت حرب العراق حرباً داخلية، وجرى نقله قائداً للقوات الأمريكية وقوات حلف الأطلسي إلى أفغانستان، وقد طُلب منه بوضوح تطبيق أساليبه الناجحة في أفغانستان وإنشاء صحوات أفغانستان؛ لكن سرعان ما اكتشف أن النجاح في أفغانستان دونه خرط القتاد؛ ولذا بدأ بطلب زيادة القوات بدعوى ضرب الخصم وتليين موقفه ووطد علاقته مع قرضاي وحكومته، ولكنه كان يتلقى الضربات اليومية من طالبان. والاتصالات اليومية قائمة من مبعوثي الرئيس حول آخر الإنجازات التي يمكن أن يستفيد منها (الرئيس).

لقد خاض أوباما الانتخابات بشعار أنه يحمل الحل الأمثل بالخروج الآمن من العراق والانتصار في أفغانســتان خلال مدة قصيرة، وبينما كان الوقت يمر كان الوضع على الأرض يزداد ســوءاً؛ فلقد بحثوا عن أكباش الفداء وبدؤوا بقرضاي الذي اتهموه بالفساد والتزوير واختلاس أموال الدعم ومع كل ذلك لم يجدوا بديلاً عنه. إنهم يبحثون عن نظيف يتعاون مع الاحتلال الأجنبي؟

لقد كان ماكريستال يخوض تجربة يحس فيها أنه أقرب للفشل وهو محاط بأشخاص حريصين على توريطه وحده؛ ولذلك قدَّم السفير الأمريكي في كابل تقريراً سلبيًا للكونجرس عن الأوضاع، أما نائب الرئيس فهو كذلك متشكك في الإستراتيجية الأمريكية في أفغانستان... إنهم سلبيون لا يقدمون حلاً ولا يعجبهم عمل الأخرين؛ ولذا كانت خطته أن يخرج والكل يتحدث عن ماكريستال الذي لم يعط فرصة للنجاح؛ ولذا فإنه من الطبيعي أن يخرج بنجاح ظني من الجيش ويدخل إلى السياسة مستفيداً من أخطاء الذين أخرجوه.

لقد كان خروجه ذكياً يوحي له بمستقبل في عالم السياسة القذر؛ فقد استضافه مراسل مجلة أمريكية لمدة أسبوع وأسمعه كثيراً عن انطباعاته عن أوباما وفريقه، وكتب المراسل بعض ما يمكن نشره وسكت عن كثير، ولم ينف ماكريستال ما نُشِر، وكان اعتذاره اعتذاراً أمريكيا تقليدياً يقوله كل من ارتكب جريمة أو خان زوجته يتلخص بأن: هذا التصرف خطأ وأنه ليس من عادته ارتكاب مثل هذه الأخطاء، وإليك أخي القارئ بعض ما نُشِر حول الموضوع:

- ذكرت صعيفة «ذي اندبندنت أون صنداي» أن إقالة الجنرال ماكريستال لم تنتج فقط من تصريحاته كما هو معلن، بل ترجع أيضاً إلى تقرير كان قدَّمه قبل أيام من إقالته لوزراء الدفاع في دول حلف الأطلسي تضمَّن حصيلة سلبية عن الوضع في أفغانستان، وتشكيكاً في إمكانية حدوث تقدُّم على صعيد الوضع الميداني بعد ثمانية أعوام ونصف من الحرب بأفغانستان ( يشبه تصرف السفير وللهدف نفسه).

- نقلت مجلة «رولينغ سـتون» الأمريكيـة في عددها الصادر يوم ٢١ يونيو ٢٠١٠م عن ماكريسـتال قوله: «هل تسألون عن نائب الرئيس بايدن؟ من هو هذا الرجل؟ هل تقصدون بايت مي؟»، مستخدماً الكنية العائلية لجو بايدن.

- أوضح ماكريستال أنه شعر بأنه تعرَّض للخيانة من قبَل السفير الأمريكي في كابول (كارل أيكنبري) العام الماضي ٢٠٠٩م خَلال نقاش في البيت الأبيض حول الإستراتيجية في أفغانستان.

وبشأن مذكرة داخلية للسفير أيكنبري تم تسريبها متضمنة تشكيكاً بجدوى مطالبة الجنرال ماكريستال بتعزيزات. قال الجنرال الأمريكي: «هذا شخص يسعى إلى حماية نفسه، وهكذا في حال فشلنا فإنه سيكون بإمكانه أن يقول: سبق أن حذرتكم من هذا».

- وسَخِر الجنرال ماكريستال كذلك من المبعوث الأمريكي الخاص لأفغانستان وباكستان (ريتشارد هولبروك) وقال بعد أن نظر الى هاتفه الجوال: «إنها رسالة إلكترونية أخرى من هولبروك لا أرغب حتى في مجرد فتحها».

- صحرَّح أحد مستشاري ماكريستال بأن الجنرال لم يكوِّن انطباعاً جيداً من لقاء مع أوباما في البيت الأبيض عقب تعيينه على رأس العمليات في أفغانستان. وقال المستشار وققاً لمجلة «رولينغ ستون»: «كان لقاءً استمر عشر دقائق بغرض التقاط الصور، ولم يكن أوباما يعرف شيئاً عنه وعمَّن يكون ولم يُبد الكثير من الاهتمام».

- زعم مســـقولون مقرَّبــون من الجنرال أن مجلة رولنغ ســتون، التي نشــرت تصريحات لماكريســتال أدت إلى إقالته، انتهكت قواعد الصحافة، وقالوا لصحيفة واشــنطن بوست: إن صاحب المقالة مايكل هاستينغز نقل عن الجنرال وزملائه أحاديث سُمح له بسماعها دون أن ينقلها، كما رفض المسؤولون تصريحاً صدر عن المدير التنفيذي للمجلة إريك بيتس أكد فيه أن مجلته راجعت القصة الخبرية بشــكل دقيق مع موظفى ماكريستال قبل النشر.

- نفى المدير التنفيذي للمجلة إريك بيتس في مقابلة صحفية أن يكون هاستينغز قد انتهك قواعد النشر عندما كتب عن الأسابيع الأربعة التي قضاها مع فريق ماكريستال. وتابع قائلاً: «إن كثيراً من الأشياء التي قيلت خارج النطاق الرسمي لم تُنشر، مؤكداً التزام المجلة بقواعد النشر في جميع الحالات.

- أمسا اعتذار الجنرال فإليك بعضه: «هذا خطأ يعكس ضعفاً في التقدير، وما كان يجب أن يحدث»، وأضاف: «طيلة حياتي المهنية طبقت مبادئ الشرف الشخصي والنزاهة المهنية وما ورد في هذا المقال بعيد جداً عن هذه المعايير»، ثم أردف: «أُكِنُّ احتراماً وإعجاباً كبيرين للرئيس أوباما وفريقه للأمن القومي».

من الواضح أن الجنرال يريد النزول من العربة في هذا الوقت وليكن الفشـل حليف من يخلفه، وإلى اللقاء في انتخابـات قادمة ليعود منقذاً. وصـدق الله في وصفـه لفئة من الكفار تصدق علـى الفئة الحاكمة في أمريكا؛ حيث قال: ﴿ غُسَّبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَى ﴾ [الحشر: ٤١] والخلاف الظاهر دليل على صعوبة الوضع ونُذُر الهزيمة.



# الشيخ ماجلان في بحار الأديان

أحمد فهمي

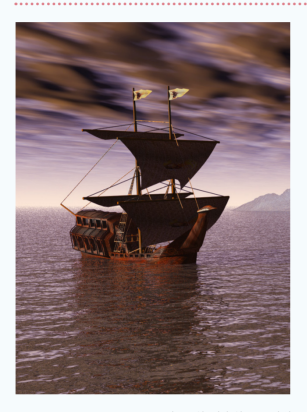
afahmee@hotmail.com

هكذا كان الحال في عصر «الكشوفات الجغرافية»؛ حيث مئات من المغامرين يجوبون البحار بحثاً عن كشف جديد (قديم) ينالون به المال والشهرة، ولم يمتلك أغلبهم مهارات وقدرات مثل المغامرين الأكثر شهرة: كريستوفر كولومبوس، وفاسكو دي جاما، وماجلان؛ فبعضهم قنع باكتشاف جزر نائية مهجورة، وبعضهم ذهب يبحث عن الهند فوجد أمريكا، وهكذا أصبح «سكانها الأصليون» هنوداً؛ لأن مكتشفها أخطأ الطريق، ثم أصبح الهنود أعداءً؛ لأنهم تجرؤوا ودافعوا عن أرض آبائهم وأحدادهم.

وفي عصرنا الحالي يعيد بعض المشتغلين بالدعوة والعلم الشرعي أمجاد المكتشفين الأوائل، ولكن تحت عنوان جديد: «الكشوفات الفقهية».

إذ يوجد عدد لا يستهان به ممن يجوبون الكتب والمراجع والوقائع بحثاً عن قديم يعيدون اكتشافه في ثوب جديد تتغير في له المقاصد والماّلات والعلل والأحكام لتتناسب مع غايات المكتشفين الجدد.

تخيـل أنك تتعبد الله - تعالـــى - بحكم فقهي أجمع عليه فقهاء بلدك المشــهود لهم بالفقه والدراية، واستقر العمل عليه مئات السنين دون تغيير، ثم فجأة يخرج بعضهم صائحاً صاخباً على طريقة «أرخميدس»: وجدتها ... وجدتها ... معلناً أن ملايين المســلمين الذين تعبّدوا الله بهذا الحكم الشــرعي كانوا على ضلالة، والســب هو ظهور «أدلة جديــدة»، وكأن الفقه يجرى



إنتاجه في المعامل والمختبرات.

إن نموذج «الشيخ ماجلان» الذي يجوب الآفاق بحثاً عن حكم فقهي يعلنه «كشفاً علمياً» ثم يقلبه رأساً على عقب مسمياً الأشياء بغير اسمها الذي تعارف عليه الناس مئات السنين، هو نموذج متكرر يصل إلى مستوى الظاهرة، فقائمة الأحكام الفقهية المستهدفة طويلة، ويمكن بالنظر إلى أوَّلها تَوقُّع ما في آخرها، مما لم يناله «المكتشفون الجدد» حتى الآن.

إنه لا يمكن بحال تكرار أخطاء السابقين من السكان الأصليين، بمعنى آخر لا يمكن أن يتحول المسلمون إلى «هنود حمر»، فالأمر يحتاج إلى نهضة علمية شاملة تجدد ما اندرس من أحكام الإسلام، وتُرسخ ما تَهدَّد منها... هذه هي الرؤية الاستباقية التي يحتاجها المسلمون حالياً، فَأَنكتَشف نحن ثوابتنا الفقهية ونجددها ونرسخها قبل أن يصلها «الشيخ ماجلان» وأمثاله.



# كن شريكنا في الدعوة

## من أهداف المكتب



- ♦ دعوة غير المسلمين إلى الإسلام.
  - ♦ طباعة الكتب والمطويات والصحائف الدعوية.

    - ♦ إقامة الدروس و المحاضرات.
    - ♦ نسخ الأشرطة و توزيعها.
- ♦ إقامة مسابقات بجميع اللغات.



للتواصل:

هاتف: ٤٦٧٨٤٤٨٧ ناسوخ: ٤٦٧٨٤٤٨٧ جوال (رسائل نصية ): ٥٥٠٦٣٨٢٣٥١

المكتب التعاوني للدعوة و الإرشاد وتوعية الجاليّات بطلعة التمياط ساهم عنا تكن شريكنا في الدعوة ...

قال رسول الله صل الله عليه وسلم : ( أحب الأعمال إلى الله تعالي أدومها وإن قل ) رواه البخاري ومسلم

ساهم في دعم مسيرة المكتب من خلال استقطاع مبلغ شهري من حسابك تساهم به في أنشطة المكتب المختلفة

للمساهمة: الرجاء زيارة أقرب فرع لمصرف الراجحي وتعبئة النموذج



رقم الحساب في مصرف الراجحي: ١٦٩٦٠٨٠١٠٢٧٠١٢





#### مرصد الأخبار

#### ج لال الشايب

ielshayeb@hotmail.com

### المدارس الخاصة... وثمرة الاحتلال

ازدهــرت المــدارس الخاصة في العــراق منذ الغزو الذي قادته الولايات المتحدة في عام ٢٠٠٣م بعد أن كانت محظورة في عهد صدام حســين؛ وذلك مع تزايد شـعور العراقيــين بالإحباط نتيجة فشــل الحكومة العراقية في توفير الخدمات الأساسية.

وعلى الرغم من المصاعب الاقتصادية فإن معظم الآباء العراقيين يتمكنون من تدبير ١٥٠٠ دولار للفصل الدراسي الواحد لإرسال أبنائهم إلى مدارس خاصة على أمل توفير مستقبل أفضل لهم، كما تفيد بيانات وزارة التعليم بأن في العراق الآن ٢٠١ مدرسة خاصة غير مدارس رياض الأطفال.

ومن الجدير بالذكر ما قاله محسن علي الفريجي (مستشار وزارة التربية) من أن: «٣٥ ٪ فقط من المدرسين الحاليين في العراق تلقَّوا تدريباً مناسباً. كما يَقرُب عدد التلاميذ في الفصل الواحد من ٦٠ تلميذاً في بعض المدارس الحكومية العراقية البالغ عددها ١٨ ألف مدرسة».

[وكالة رويترز: ٢٩/٦/٦٩م]

### المركز الخامس لمصر في مؤشر البؤس!

مرصد الأحداث

احتلت مصر خامس أسوأ مركز في قائمة الـ ٦٠ دولة التي يغطيها مؤشر البؤس الذي تُعدُّه وكالة أنباء بلومبرج؛ وأعلنت عن نتائجه السنوية خلال الشهر الماضي، وهو مركز متراجع بنحو ٥٥ نقطة عن العام الماضي.

ويقيس معدل البوس تردِّي الوضع الاجتماعي بجمع معدلي (البطالة والتضخم)، وبالنسبة لمصر كان التضخم المساهم الأكبر في حالة البوِّس بها، وهو الذي سجل متوسطاً سنوياً بنحو ٧, ١٠ ٪ في عام ٢٠٠٩م، في مقابل معدل بطالة بنسبة ١, ٩ ٪ في المتوسط، تبعاً للمؤشر.

إلا أن عثمان محمد عثمان (وزير التنمية الاقتصادية المصري) يسرى أنه على الرغم من «قلة فرص العمل وزيادة الغلاء بسبب الأزمة – وهو ما أدى إلى اتساع دائرة الفقراء في مصر، وانضمام علم ملايين فرد إليها في عامي (٢٠٠٨م – ٢٠٠٩م) – إلا أن هذا لا يعني ارتفاع مؤشر البؤس فيها أو أي شيء من هذا القبيل»، كما أنه اعتبر «أن مصر خرجت من الأزمة بأقل الخسائر، فقد كان من الممكن أن تتدهور أحوال الناس أكثر من ذلك بكثير»، فالحمد لله أن وصلت الحالة إلى هذا المعدل فقط.

وتوضح هبة الليثي (واحدة من المشاركين في إعداد التقرير)، أنه جرى التوصل فيه إلى أن الأزمة أدت إلى ارتفاع عدد المصريين الذين يعيشون تحت خط الفقر إلى ٢٢٪ في عامي (٢٠٠٨م - ٢٠٠٩م).

[جريدة الشروق: ٢٠١٠/٧/٢٥م]

#### المشعوذون الأطفال

أكدت منظمة رعاية الأمومة والطفولة التابعة للأمم المتحدة (اليونيسيف) في تقرير لها على ارتفاع عدد الأطفال المتهمين بممارسة السحر والشعوذة في الدول الإفريقية جنوب الصحراء الكبرى، ويَعْزو هذا التقرير تنامي هذه الظاهرة إلى تفشي النزاعات، وزيادة عدد سكان المدن، وارتفاع كلفة تربية الأطفال.

وتقول اليونيسيف: إن الأطفال ذوي الأوضاع الأكثر صعوبة: كالأيتام والمشردين والمعاقين جسدياً وعقلياً، هم في مركز الخطر، ومعظم هؤلاء أولاد بين الثامنة والرابعة عشر.

وتعرض التقرير إلى العقوبة التي تنتظر من يُتَّهمون بالشعوذة من الأطفال؛ فهي عقوبة خطيرة كالحرق والضرب المبرح وقد تصل إلى القتل، ومع ذلك فإن تقارير أخرى تفيد بأن «طاردي الأرواح» الذين يتقاضون مبالغ طائلة مقابل القيام بالمهمة قد شجعوا على تفاقم المشكلة حتى مع فرض العقوبات.

وفي النهاية أقرَّت المنظمة بأنها لا تملك الكثير لتفعله حيال الشعوذة ومواجهتها.

[دار المصدر الدولية - بريطانيا: ٢٠١٠/٧/١٧م]



#### مرصد الأخبار

### يوم عالمي لحرق القرآن

في حلقة جديدة لمسلسل مناهضة الإسلام في الغرب جاءت دعوة كنيسة أمريكية إلى اعتماد يوم ١١ من سبتمبر يوماً عالمياً لإحراق القرآن الكريم؛ وذلك إحياءً لذكرى ضحايا الاعتداء الذي تعرض له مركز التجارة العالمي.

ويحث راعي كنيسة «مركز اليمامة للتواصل العالمي» القس تيري جونز (أحد أكثر المناهضين للإسلام في الولايات المتحدة ومؤلف كتاب «الإسلام من الشيطان»)، يحث أتباعه على مواجهة الفكر الإسلامي، أو ما اعتبره «شر الإسلام»، فضلاً عن أنه يرى أن القرآن يقود الناس إلى الجحيم، وهو ما يعنى وجوب وضعه في مكانه داخل النار.

كما أعلن قساوسة إنجيليون أنهم سوف يحرقون القرآن موجِّهين دعواتهم للآخرين كي يحذوا حذوهم، وأسسوا لهذا الغرض صفحة على موقع التواصل الاجتماعي «فيس بوك» تحت شعار «اليوم العالمي لحرق القرآن».

ومن جانبه، ردَّ مجلس العلاقات الأمريكية الإسلامية (كير) بمطالبة مسلمي الولايات المتحدة بالقيام بحملة مضادة في شهر رمضان القادم وتوزيع القرآن على أصدقائهم وجيرانهم والصحفيين والمسؤولين وكلِّ مواطن أمريكي يمكن التواصل معه أو الوصول إليه: حيث رأى قادة المجلس في ذلك الرد الأفضل على الدعوة «المتطرفة»، كما شدد على العمل على الاستخدام الفعال لوسائل الاتصال الحديثة كالإنترنت - مثلاً - في التعريف الحقيقي بالإسلام.

[موقع إسلام أون لاين: ٢٠١٠/٧/٢١م]

#### الولايات المتحدة وبريطانيا استخدمتا اليورانيوم المنضب في العراق

قال وزير الدفاع البريطاني ليام فوكس في رسالة مكتوبة إلى مجلس العموم: (إن القوات البريطانية والأميركية قد استخدمت اليورانيوم المنضب في العراق في عام ٢٠٠٣م).

ونقلت وكالة الأنباء الكويتية عن ليام قوله: (إن القوات البريطانية قد استخدمت ١,٩ طن متري من ذخيرة اليورانيوم المنضب في الحرب على العراق عام ٢٠٠٣م)، حسب ما ذكرت صحيفة الصباح الحكومية.

وأشار تلفزيون (برس تي في) إلى أن هذا الإعلان يأتي في أعقاب دراسة مشتركة أجرتها وزارات البيئة والصحة والعلوم في العراق، أظهرت وجود نسب مرتفعة من التشوهات الخَلقِية وإصابات بالسرطان في مجتمعات سكانية في مناطق النجف والبصرة والفلوجة. ووجدت الدراسة أن نحو ٤٠ موقعاً في مختلف مناطق العراق تعاني تلوثاً بمستويات عالية من الإشعاعات والموادِّ السامة مثل

مادة الدايوكسين.

وقال فوكس: (إن وزارة الدفاع البريطاني قد زودت برنامج الأمم المتحدة البيئي بأساماء المواقع التي هوجمت باستخدام الذخيرة المحتوية على اليورانيوم المنضب)، مشيراً إلى أن الوزارة قد تبادلت المعلومات مع المنظمات الإنسانية وغيرها وقامت بتحذير العراقيين عبر اللافتات والعلامات التي تشاير إلى عدم لمس أيٍّ من المخلَّفات والشظايا التي يعثرون عليها في مناطق القتال السابقة.

وأشار التلفزيون إلى أنه من المتوقع أن ترفع وزارة حقوق الإنسان العراقية دعوى قضائية ضد بريطانيا والولايات المتحدة لاستخدامهما قنابل تحوي يورانيوما منضباً في البلد؛ حيث ستسعى الوزارة للحصول على تعويضات لضحايا هذه الأسلحة.

[وكالة حق - العراق]

#### مرصد الأرقام

تُفيد إحصائيات الأمم المتحدة بأن واحداً من كل خمسة عراقيين فوق سن الخامسة عشر يعاني من الأمية. ويصل معدل الأمية إلى ٢٨ ٪ بين النساء؛ وهو ما يعادل مِثلَي النسبة بين الرجال.

وقالت الأمم المتحدة: إن نسبة الأطفال الذين تتراوح أعمارهم بين سبة أعوام و ١١ عاماً من الملتحقين بالتعليم الابتدائي بلغت ٨٥٪ في عام ٢٠٠٧م عندما كان العنف الطائفي في أوجه مقارنة مع ٩١٪ في عام ١٩٩٠م.

#### [رویترز: ۲۰۱۰/٦/۲۹م]

أعلنت منظمة دولية تُعنَـى بحقوق الإعلاميين مقرُّها جنيـف أن ٥٩ صحفياً من ٢٥ دولة قُتِلوا خلال الأشـهر الستة الأولى من هذا العام أثناء تأديتهم عملهم.

وقالت منظمة بريس إيمبل كامبين (بي إي سي): إن المكسيك تصدرت لائحة البلدان الأخطر على الصحفيين؛ حيث بلغ عدد الصحفيين القتلى فيها تسعة بسبب ما يعرف بالجريمة المنظمة التي استهدفتهم.

وجاءت هندوراس بالمركز الثاني؛ حيث قُتِل فيها ثمانية صحفيين، وتبعتها باكستان بمقتل ستة صحفيين، بينما قُتِل أربعة صحفيين في كلِّ من نيجيريا والفلبين.

يُذكر أن عدد القتلى من الصحفيين قد ارتفع عن الفترة نفسها من العام الماضى بنسبة ١٠ ٪.

#### [ السبي إن إن: ٢٠١٠/٧/٢م]

على الرغم من الظروف الاقتصادية الصعبة التي شهدها العالم خلل الأعوام القليلة الماضية، والأزمة الاقتصادية التي مرت بها مناطق عديد، إلى جانب تدهور سعر صرف اليورو وتراجع أو كساد سوق العقارات عالمياً، على الرغم من كل ذلك فإن ملوك العالم حافظوا على ثرواتهم إن لم يزيدوها؛ غير أن القيمة الإجمالية لثرواتهم تراجعت بحدود ١٠ مليارات دولار، لتصل إلى ٩٩ ملياراً فقط، وهو رقم يقل بنحو ٢٢ مليار دولار عن إجمالي ثرواتهم في عام ٢٠٠٨م.

#### [ جريدة القبس: ٢٠١٠/٧/٩]

أكدت مصادر إسرائيلية أن إسرائيل باتت الدولة الرابعة في تجارة السلاح عالمياً، طمعاً في الأرباح المالية رغم عدم أخلاقيتها ومخاطرها، وبحسب محلل الشؤون الإستراتيجية في صحيفة (هآرتس) العبرية، يوسي ميلمان، فإن ١٠٪ من تجارة السلاح في العالم تسيطر عليها الدولة العبرية، مشيراً إلى أنها تحصد أرباحاً مالية هائلةً من صفقات السلاح.

وزاد قائلاً: إن تل أبيب تُفضِّل إبرام صفقات بيع السلاح لدول كثيرة في إفريقيا وأمريكا اللاتينية بشكل غير مباشر وبواسطة شركات خاصة تبلغ نحو ٢٢٠ شركة في محاولة لإعفاء ذاتها من مسؤولية استخدام هذا السلاح في جرائم ضد البشرية في حال وقوعها.

#### [المركز الفلسطيني للإعلام: ٢٠١٠/٧/١١م]

كشفت صحيفة ذي إندبندنت أون صنداي اللندنية عن أن القوات البريطانية ستنسحب من أفغانستان بحلول عام ٢٠١٤م وَفَّقَ برنامج زمني سري يقضي بالبدء في خفض قوات التحالف هناك في ظرف أشهر من الآن.

#### [أخبار الجزيرة: ٢٠١٠/٧/١٨]

أظهر مســـ مُ شـــارك فيه ٤٨٠٠ عراقي، نشرته صحيفة «الإندبندنت» البريطانية أن حالات الســـرطان زادت بنسبة ٤ أضعاف وزاد سرطان الأطفال تحت ١٤ عاماً بنسبة ١٢ ضعفاً، بينما أصبحت نسبة وفاة المواليد أكثر من ٤ أضعاف نظيراتها في المملكة الأردنية و ٨ أضعاف النسبة في الكويت.

وقالت الصحيفة: إن الباحثين كشفوا عن زيادة ٢٨ ضعفاً في الإصابة بسرطان الدم اللوكيميا و١٠ أضعاف زيادة في سرطان الثدي وسرطان الغدد الليمفاوية وأورام الدماغ لدى البالغين، بينما كانت نسبة الزيادة قد وصلت إلى ١٧ ضعفاً في اللوكيميا بين الناجين في هيروشيما.

كما أشارت الدراسة إلى تغيَّر النسبة بين المواليد الذكور والإناث؛ إذ كانت تبلغ فيما مضى ١٠٥٠ مولوداً ذَكَراً لكل ١٠٠٠ أنثى، غير أن نسبة الذكور منذ عام ٢٠٠٥م انخفضت بنسبة ١٨ ٪ لتصبح النسبة ٨٥٠ ذكراً لكل ١٠٠٠ أنثى، مؤكدة أن النسبة بين الجنسين تُعَدُّ مؤشراً لتدمير جيني كان تأثيره أقوى على الذكور من الإناث، مثلما حدث في هيروشيما.

#### [صحيفة المصريون الإلكترونية: ٢٠١٠/٧/٢٢م]

توقع تقرير جديد صادر من مكتب الإدارة والميزانية التابع للبيت الأبيض الأمريكي أن يصل العجز في الميزانية الأمريكية إلى رقم قياسي، وهو: تريليون وسبعة وأربعون مليار دولار؛ وهو ما يعني أن الحكومة الأمريكية تقترض نحو أربعين سنتاً من كل دولار تنفقه، كما توقع التقرير الجديد أن تصل نسبة البطالة في الولايات المتحدة في العام القادم إلى ٩ ٪.

[بي بي سي: ۲۰۱۰/۷/۲٤م]



#### علامة تعجب

#### إنقاذ قربة إبطالية من البطالة!

بادر الزعيم الليبي معمر القذافي إلى إنقاذ قرية إيطالية من عوامل البؤس والكآبة المتمثلة في البطالة التي يعانيها أهالي القرية التي عرفها أثناء توجهه العام الماضي لحضور قمة العشرين بالفترة التي شهدت فيها البلاد زلزالاً قوياً تركز في مدينة لاكويلا.

وذلك بوعده تحويل أحد القصور التاريخية في أنترودوكو إلى فندق فخم، وكذلك تشييد مصنع لتعليب المياه الصحية من ينابيع أحد جبال القرية القريبة من بعض الآثار التي تعود إلى عهد الزعيم الإيطالي السابق موسيليني.

ولا ريب في أن إنقاذ البشرية من بوّس الفقر والكآبة والبطالة شيء مستحب، ولكنه في بلاده أولاً ثم في بلادنا العربية والإسلامية أمر واجب، ولو قرأ أو سمع أصحاب المدن لا أصحاب القرى في بعض البلدان الإسلامية الفقيرة (بل المعدمة) هذا الخبر، فإن لسان حالهم يقول: هلمَّ إلينا وسوف ترى من الكرم والجود ما يجعلك تنقذ بلاداً بأكلمها؛ على الرغم من الفقر والجوع وأشباح البطالة، والعنوسة ومشاكل أخرى لا تُعد...

#### متى نتعلم؟

صممت الهند جهاز «كمبيوتر» بشاشــة تعمل باللمس يبلغ سـعره - فقط - ٣٥ دولاراً وهو موجَّه للتلاميذ، في مبادرة تهدف إلى توفير تعليم أفضل للشباب، ومؤهلات تقنية أكبر لدعم النمو الاقتصادي في ثالث قوة اقتصادية في آسيا.

وبه ســ يتمكن كل التلاميذ، من المرحلة الابتدائية إلى طلاب الجامعات، من الاستفادة من هذا العرض كما أعلن وزير الموارد البشرية والتنمية كابيل سيبال للصحفيين.

وأوضح الوزير قائلاً: «هذا الأمر يندرج في إطار مبادرة وطنية لتطوير التعليم» مؤكداً على أن «حلول الغد سيكون مصدرها الهند». وتنوي الوزارة تجهيز مؤسسات التعليم العالي البالغ عددها ٢٢ ألفاً في الهند بخط سريع للاتصال بالإنترنت للسماح للطلاب باستخدام الجهاز الجديد.

وتُجرِي الحكومة – التي تأمل في أن تتمكن من تخفيض كلفة انتاج الجهاز إلى ١٠ دولارات – مفاوضات مع عدة مجموعات تُعنَى بالملوماتية لبدء الإنتاج على نطاق واسع.

فمتى يأتينا هذا التفكير لنعمل به على تطوير التعليم؟ ومتى نصنع مثل هذا الجهاز، وغيره؟ فهذه الهند تصنع كمبيوتراً، والصين تملأ الدنيا بصناعاتها، واليابان، وكوريا، وكذلك دول أصغر منا بكثير، وهل سيأتي اليوم الذي نرى فيه منتاجتنا العربية الإسلامية تملأ ولو رفاً واحداً في سوبر ماركت في أيِّ من البلاد الأجنبية؟

[بتصرف من وكالة AFP: ٢٠١٠/٦/٢٣]

#### الأقليات الإسلامية

## المسلمون في تايلاند

#### أحمسد محسمود السيد

mr.ah54@hotmail.com

الملايوية ويكتبونها بأحرف عربية.

وتُحدد التقديرات السكانية عدد المسلمين في تايلاند بخمسة ملايين مسلم، وتبلغ نسبة المسلمين في فطاني أكثر من ٨٠ ٪ ويزيد عدد سكان «فطاني» عن ٥, ٣ مليون نسمة. كما يعيش عدد كبير من المسلمين أيضاً في شمال تايلاند، وهم المسلمون من الأصل الصيني والبورمي، كما يعيش في وسط تايلاند المسلمون من الأصول الكمبودية والهندية والإبرانية.

يذكر الفاكت بوك (موقع الاستخبارات الأمريكية) أن إجمالي عدد السكان حوالي ٤٥ مليون نسمة، ونسَب

يزيد التعداد السكاني لـ «تايلاند» على خمس وأربعين مليون نســمة، يَدين أكثرهم بالبوذية الهندية، وتتراوح نسبة المسلمين هناك ما بين ١٠ – ١٥٪ من إجمالي عدد السكان. وترجع أصول معظمهم إلى منطقــة «فطاني» التي عُرفَت تاريخياً بأنها كانت مملكة إســلامية مستقلة على الحدود الجنوبيــة لملكة ســيام التي تغير اســمها إلى تايلاند في منتصف القرن الماضي. وقد ســعى المسـلمون هناك إلى استعادة مملكتهم طوال العقود الماضية.

وفطاني: هي المنطقة الواقعة بين ماليزيا وتايلاند، ويرجع أصل سكانها إلى المجموعة الملايوية، ويتكلمون اللغة

#### الأقليات الإسلامية

توزُّع الأديان كالآتي: البوذية: ٦, ٩٤ ٪، والمسلمون: ٦, ٤ ٪، والصينيون: ٧, ٠ ٪،

وتتــوزع الأجناس كالآتي: التاي: ٧٥ ٪، والصينيون: ١٤ ٪، والآخرون: ١١ ٪.

أما اللغات فهي: التاي، الإنجليزية، لهجات قومية.

ويوجد في تايلاند حوالي ٢٥٠٠ مسجد ومصلى، ويوجد في بانكوك المركز الإسلامي الوحيد في تايلاند، ويوجد العديد من الجمعيات والهيئات الخيرية والمدارس الابتدائية الإسلامية. وبعض المدارس ملحقة بالمساجد، وهناك مدارس إسلامية صيفية.

وتتدخل الحكومة في الإشراف على التعليم الديني، وترغم المدارسَ الإسلامية على قبول غير المسلمين فيها وتفرض عليهم العلوم التايلاندية.

وتمت ترجمة معاني القرآن إلى لغة التاي، وفي جنوب تايلاند تُستخدم التراجم الماليزية للكتب الإسلامية، كما طُبعَت نستخ عربية من القرآن الكريم في تايلاند، والحاجة ماسة لترجمة الكتب الإسلامية إلى لغة التاي.

وفى تايلاند جريدتان إسلاميتان شهريتان:

إحداهما: تصدرها رابطة العالم الإسلامي وتسمى (الرابطة).

والثانية: كانت تسمى الجهاد، وقد توقفت.

وتبرز تحديات عديدة ضد المسلمين في قطاني خاصة؛ حيث تحاول السلطات البوذية التايلاندية إضعاف شوكة المسلمين وإذابتهم في الكيان التايلاندي ومن هذه التحديات:

- تغيير أسماء المسلمين وتغير أسماء القرى والولايات وإلغاء حجاب المرأة.

- الهجرة إلى قطاني: حيث تهجِّر السلطات التايلانديين البوذيين إلى قطاني للحد من الأغلبية المسلمة.

- إضعاف اقتصاديات المناطق المسلمة: وذلك بتمليك أخصب الأراضى للبوذيين.

- محاربة التعليم الإســــلامي: من خلال محاولة فرض اللغة التايلاندية في الدواوين الحكومية.

- الدس الرخيص في تزييف الكتب الإسلامية.
- تشجيع البعثات التنصيرية للعمل في البلاد.

وقد تعلقت آمال المسلمين في جنوب تايلاند بحكومة الانقلاب العسكري التي أزاحت «تاكسين شيناواترا» رئيس الوزراء الملياردير الطاغية في عام ٢٠٠٨م؛ حيث وعدت

حكومة الانقلاب بتحسين أحوال المسلمين والنظر في مسألة الحكم الذاتي ووقف الاعتداءات من الأكثرية البوذية، وقد كان لبعض الأعضاء المسلمين في المجلس العسكري الحاكم دور في هذا التحول، واستبشر المسلمون عندما قدَّم رئيس السوزراء الجديد اعتذاراً رسمياً لهم عن بطش الحكومة السابقة بهم، وببدء في محادثات مع قادتهم بخصوص المطالب التي ينادون بها.

لكن ما حدث هو عكس ذلك تماماً؛ حيث زادت حوادث القتل والاعتداء والبطش بالمسلمين من قبّل الجيش والأقلية البوذية في الجنوب؛ فمنذ الانقلاب العسكري قبّل أكثر من البوذية في الجنوب؛ فمنذ الانقلاب العسكري قبّل أكثر من الفي شخص معظمهم أطفال ونساء وشيوخ، وهو الأمر الذي دفع بعضهم إلى القول بأنه بعد مرور أكثر من سنة أشهر على الانقلاب العسكري الني تبنّى قادته توجهاً مَرِناً مع الانقصاليين المسلمين، حان الوقت للتخلي عن هذا التوجه والعودة إلى سياسة البطش السابقة؛ وهو ما دفع ملكة تايلاند للتخلي عن حياديتها وتوجيهها نداءً للحكومة لحثّهم على توفير الأمن للمدنيين العزل في الجنوب أو تسليحهم وتدريبهم للدفاع عن أنفسهم؛ ولكن هذا التوجه الذي يراه بعض الناس منطقياً وعادلاً ويستهدف وضع حلول عملية تساعد المدنيين العزل، وعادلاً ويستهدف وضع حلول عملية تساعد المدنيين العزل، لا يخلو من مخاطر، أهمها: أنه يكرس النزعات الطائفية بين الأغلبية المسلمة التي تسكن الجنوب والأقلية البوذية التي ترى نفسها مستهدفة أيضاً من قبَل الانفصاليين.

والأمر نفسه حدث بعد انقلاب واضطرابات عام ٢٠١٠م حينما تعلقت آمال المسلمين ببعض شخصيات الانقلاب من العسكريين المسلمين ولكن خابت آمالهم.

#### المصادر المراجع:

- . FACT BOOK -
- الأقليات الإسلامية في آسيا وأستراليا، سيد عبد المجيد أبو بكر، رابطة العالم الإسلامي.
  - موقع المسلمون في تايلاند:

#### WWW.MUSLIMTHAIL.COM

- وكالة الأنباء الإسلامية الدولية (نبا).
  - الجزيرة نت.
  - إسلام أون لاين.
- المسلمون في تايلاند وقصة المعاناة والألم، د. إسماعيل علي (عميد كلية الدراسات الإسلامية بجامعة برينس أوف سونجيكلا بفطاني) بحث في موقع المسلمون في تايلاند.





الإفطارات والسلة الغذائية الرمضانية والأضاحي



القوافل الصحية

The state of the s

المدارس والمعاهد الشرعية



(الآبسار الجوفية والخزانات

المنظمة

خار الدورين المخدية المدورية المدورية

هي من المنظمات الخيرية الطوعية التي آلت على نفسها تقديم المساعدة للمحتاجين والمتضررين والفقراء والمرضى، كما آلت على نفسها نـشر العلم الشرعي بكافة وسائله - مقرها الخـرطوم، إنشئت عـام ١٤٢٣هـ بجهود ثلة من العلماء الخيرين وأهل الفضل من أصحاب الـتخصصات المختلفة لتكون إضافة حقيقة في ساحة العمل الطوعي والإنساني في السودان. كما تحرص المنظمة على الدعوة والتعليم عبر الدورات الشرعية الـدورية.

- تسيير القوافل الدعوية والصحية والإغاثية لمناطق السودان المختلفة.
- 🗨 كما تسعى المنظمة إلى رفع مستوى الخدمات والمساعدات وتنمية الإنسان.
  - تسعى المنظمة لبذل أقصى جهدها عبر خطة خمسية لإعمار ما دمرته
     الحرب في دارفور

المقر الرئيس: الخرطوم - م ۲۸ - المهندسين - أمدرمان هاتف: ۲٤٩١٨٧٥١٤٤١٠ + الكس: ٢٤٩١٨٧٥١٧٤٠٠ + بريد إلكتروني:

zi-alnorain@hotmail.com / info@norain.org

الموقع الإلكتروني: www.norain.org

# ماذا يقف خلف الارتفاع الحاد في نسبة الجنود العماينة «اللنتعرين»؟

□ د. عدنان أبو عامر<sup>(\*)</sup>

#### أرقام وحقائق:

فاجأت الأوساط العسكرية الصهيونية الجميع حين أصدرت تقريراً غير دوري يناقش ظاهرة «مقلقة»، خاصة بارتفاع نسبة الانتحار بين الجنود والضباط خلال السنوات الأخيرة.

وذكــرت صحيفة «يديعوت أحرونــوت» نقلاً عن مصادر عســكرية صهيونية أن هنــاك حالة من عدم الارتياح في صفوف الجيش، بســبب ارتفاع في عدد حالات الانتحار في صفوف جنوده.

وأشارت المعطيات الرقمية في هذا المجال إلى انتحار ١٩ جندياً صهيونياً منـــذ بداية عام ٢٠١٠م، في الوقت الذي بلغ فيـــه عدد الجنود المنتحرين عــام ٢٠٠٥م بأكمله ٢١ جندياً، وهو ما يعني أن هناك ارتفاعاً في نســبة الانتحار تقارب نسبة ١٠٠ ٪ عند المقارنة مع البيانات عن الفترة نفسها من العام المنصرم.

وجاء هذا الارتفاع بعد أن استطاع الجيش خفض عدد الجنود المنتحرين خلال الأعوام الماضية؛ ففي عام ٢٠٠٥م كان في صفوف الجيـش ٣٥ حالة انتحار، إلا أن هذا العـدد بين الأعوام ٢٠٠٧م - ٢٠٠٩م انخفض ليصبح ٢٤ حالة انتحار في العام.

واللافت للنظر أن المعطيات الرقمية لعدد الجنود المنتحرين تتزايد في صفوف الجيش الإسرائيلي، على الرغم من الخطوات المتخذة في مجال الصحة النفسية في الجيش للحد من هذه الظاهرة.

#### اتساع الظاهرة:

على صعيد ذي صلة، أفاد التلفزيون الصهيوني نقلاً عن معطيات وزارة الصحة بأن خُمُسَ المنتحرين في الكيان الصهيوني من الفتيان، وتوجد أعلى نسبة بين البنات اللواتي تتراوح أعمارهن بين ١٦ – ٢٧ عاماً، ووصلت نسبة محاولات الانتحار إلى ٢٠٧ حالات لكل ١٠٠ ألف نسمة.

(\*) كاتب فلسطيني.



ونشرت الوزارة تقريراً تحت عنوان «ضياع في إسرائيل»، لمتابعة حجم ظاهرة الانتحار. والنتائر التي يُظهِرها التقرير مقلقة جداً، وتشرير الإحصائيات إلى أنه منذ الثمانينيات من القرن العرشين وحتى أوائل القرن الحادي والعشرين تضاعف عدد المنتحرين.

ففي عام ١٩٨٠م انتحر ٢١١ شيخصاً، وفي عام ٢٠٠٠م وصل العدد إلى ٣٩٤ شيخصاً، وبين عامي ١٩٩٦م - ٢٠٠٠م وصل العدد إلى ٣٩٤ شيخصاً، وبين عامي ١٩٩٦م - ٢٠٠٠م الفتيان وصل متوسط عددهم ٢٥٠ حالة سنوياً، خُمْسُهم من الفتيان النين تقل أعمارهم عن ٢٤ عاماً، وخُمْسُ آخر من كبار السين الذين تزيد أعمارهم عين ٦٥ عاماً، والارتفاع المقلق لا يكفي؛ ففي عام ٢٠٠٣م حدثت ٤١٧ حالة انتحار، بينها ٦٥ حالة من قبّل الفتيان.

وبين سنوات من ١٩٩٦م - ٢٠٠٢م سُجِّلت ٣٦٠٠ محاولة انتحار سنوياً، تمَّ نقلها لغرف العناية المركَّزة المختلفة، ١٥٠٠ شخص من الرجال، و٢١٠٠ من النساء.

#### خطوات للمواجهة:

أشارت صعيفة «معاريف» إلى عدد من الخطوات التي أعدتها قيادة الجيش لمكافحة الظاهرة، منها توعية الضباط من أجل التعرف على الجنود الذين يواجهون أزمات نفسية،

والعمل على خفض عدد الجنود الذين يخرجون بإجازة ومعهم سلاحهم الشخصى.

وقد صرحت جهات داخل الجيش الصهيوني بأن معظم حالات الانتحار ليس لها علاقة بالخدمة في صفوف الجيش، إلا أن عام ٢٠٠٨م شهد توجيه تُهَم جنائية ضد ضابطين لعدم منعهما انتحار جندي ظهرت عليه بوادر أزمة نفسية، وفي المقابل حوكم أحد ضباط الصحة النفسية لعدم تقديمه العلاج النفسي اللازم لأحد الجنود في الوقت المناسب.

وقد علقت جهات عسكرية على الموضوع بقولها: «الحديث يدور عن موضوع على قدر كبير من الحساسية، وكثير من الاجتماعات والمشاورات تقام حول هذا الموضوع، والتي تدرس كلاً من الحالات على حدة لمعرفة لماذا وكيف حدثت؟».

إن الجدير بالذكر أن هناك عاملاً واحداً مشتركاً بين الجنود المنتحرين في الجيش الصهيوني، وهو أن معظمهم ممن يخدمون بشكل دائم في الخدمة النظامية الإجبارية، التي يطلق عليها «شيروت كيفع» في صفوف الجيش.

#### العجز والإخفاق:

في وقت سابق، قرر مراقب جهاز الأمن الصهيوني فتح تحقيق حول عمليات الانتجار في الجيش الصهيوني بعد إثبات عجزه عن معالجة الظاهرة، في ظلِّ ارتفاع عدد حالات الانتحار خلال الأعوام القليلة الماضية.

كما دفع تزايد الظاهرة إلى إبلاغ الجيش للكنيست عن عدة خطوات لمواجهتها، بعد التحقيقات التي نشرتها بعض الصحف المحلية، لا سيما صحيفة «هآرتس» التي أكدت انتحار مجنّد واحد كل أسبوعين.

ورفعت جهات عسكرية توصيات كثيرة لمواجهتها، إلا أنها لم تطبق. وتفيد التحقيقات المنشورة بأنه خلال الأعوام الماضية لم تهتم قيادة الجيش بالأمر بالشكل المطلوب.

وكشف التحقيق أيضاً أنها لم تعتب الإعلان عن حالات الانتحار، ولذلك فإن الغالبية العظمى منها لم يعرف بها عامة الصهاينة، وهو ما جعل رئيس هيئة الأركان السابق «دان حالوتس» يجري نقاشاً سنوياً خاصاً بهيئة الأركان العامة لمناقشة ظاهرة الانتحار في الجيش.

وأثبت عدد من التقارير غير الرسمية، أن الانتحار بين الجنود يعدُّ السبب الأساسي في وفاتهم داخل الجيش، أكثر من القتلى في العمليات والمواجهات العسكرية وحوادث العمل.

وحسب معطيات عام ٢٠٠٥م، انتحر ما لا يقل عن ٣٠ جندياً وضابطاً، وأفاد مسؤولون عسكريون عملوا على علاج الظاهرة

أنها لم تحظُ بالاهتمام المطلوب في السابق؛ لذلك لم ينجح الجيش في تقليص عدد المنتحرين، مثلما نجح في تخفيض عدد القتلى من الجنود في حوادث الطرق والتدريبات.

وتشـير الإحصائيات إلى أن معدل انتحار الجنود بلغ قبل انتفاضة الأقصى ٣٠ جندياً سنوياً، وهي النسبة الأكثر ارتفاعاً في العالم، وازدادت بشكل كبير منذ اندلاعها، ومهما تكن هذه النسب فإنها تشكل أزمة في إسرائيل.

#### رفض حمل السلاح:

على صعيد قيادة الجيش، وفي إطار مواجهتها لظواهر الانتحار بين الجنود، فهي تواصل خطواتها لتقليص عدد البنادق المنتشرة في أيديهم.

وحسب خطة تم إقرارها مؤخراً، ستسعب البنادق ممن لا يحتاجون حملها في أثناء مهامهم؛ كالجنود العاملين في الوحدات الداخلية، أو من يمرون بدورات تأهيل غير هجومية ولا ضرورة لحملهم السلاح، على أمل أن تؤدي هذه الخطوة لانخفاض الانتحار بينهم.

وجرى العمل في خطتين جديدتين لمواجهة ظاهرة الانتحار بين الجنود هما:

الخطة الأولى: أقرها رئيس قسم القوى البشرية، وتتمثل بتقليص حيازة الأسماحة بين الجنود الذين لا يحتاجون إليها، بعد أن أثبتت تجربة الماضمي أن أغلبية حالات الانتحار بينهم تتم بالسلاح الشخصي، وهو ما يسهل عملية الانتحار.

الخطــة الثانية: ويجري فــي إطارها حصول المســؤول العسكري على معلومات مفصًّلة عن حياة الجنود الذين يخدمون تحت إمرته، وليس فقط معلومات ســطحية كالتعليم والثقافة، حتى يستطيع التعامل معه كما يجب؛ فعلى سبيل المثال سيجري تسجيل شــروط الخدمة حول كل جندي، وسيحصل الضابط المســـؤول على معلومات عن عائلته، ووضعهم الاقتصادي، وعن أثاء الخدمة أو قبلها.

وجرى نقـل المعلومات الجديدة للقادة في عشـر وحدات داخل الجيش، وخلال نصف عام نشـرت المعلومات في جميع الوحدات.

وحسب التوجيهات، سيطلب من كل ضابط التعرف على تفاصيل حياة جنوده، وعلى سبيل المثال لو أن جندياً قُدِّم للمحاكمة العسكرية بسبب مخالفات داخل الخدمة، يمكن معرفة سبب الحالات الخاصة لهروبه من الجيش مثل: هل هرب بسبب الضائقة الاقتصادية في بيته، وأنه يريد العمل للتخفيف من هذه الضائقة؟ إلى غير ذلك.

## البلد الطيب... وأرض الدماء بين الحضارة الإسلامية والحضارة الأمريكية ميلاد الحضارة الإسلامية

أ. د. عبد الحليم عويس(\*)

خلاصة الفلسفة الأمريكية السياسية والفكرية الطبقية تقوم على فكرة: (الاستعمار القذر) الذي يقوم على سرقة الأرض وطرد أصحابِهَا الأصليين أو قتَّلهم أو تهميشهم؛ بحيثُ لا يملكون من خيار سوى القبول بالتنازل للمستعمر

> دعونا نفكر في أصحاب هذه الأسماء التي عانت في مكلة ما عانت، وعانت في البحث عن الحقيقة وفي الالتزام بها أكثر مما عانته من تعذيب واضطهاد، من قريش وغيرها. فهذا النبي العظيم الذي عاني من أهل مكة يتجهمني، أو إلى عدو ملكته أمري... إن لم يكن بك غضب على فلاأبالي ... ولكن عافيتك هي أوسع لي "(١). إن هذه الكلمات تعكس الحالة الصعبة التي وصل إليها

> والطائف أشد المعاناة لدرجة بلغت به حدّ اللجوء إلى الله خالقه يشكو إليه ضعف قوَّته وقلَّة حيلته وهوانه على الناس، ويقول لله: «يا أرحم الراحمين؛ أنت ربي ورب المستضعفين . . . إلى من تكلني؟ إلى بعيد



(\*) أستاذ التاريخ والحضارة الإسلامية، رئيس تحرير مجلة التبيان.

(١) مجمع الزوائد للهيثمي.

رسول الله على بعد موت السيدة خديجة - رضى الله عنها - وعمِّه أبى طالب؛ فأصبح أهل مكة يتحكمون فيه وفي أتباعه ويذيقونهم صنوف العذاب في كل يوم. فلما لجأ إلى الطائف وجد منهم شرَّ استقبال وشرَّ معاملة؛ إذ سلطوا عليه سفهاءهم يرمونه بالحجارة.

كان هذا ما انتهى إليه أمر الرسول على حتى بدأت بشائر الفَ رَج في بيعَتَى العقبة: الأولى والثانية، وجاءت الهجرة، فهاجر الرسول علي وهو مهدَّد بالقتل، تلاحقه قريش وترصد الجوائز من أجل الإمساك به حيًّا أو ميتاً.

هذا النبي المعذَّب من قبَـل قومه، والمطارَد في هجرته بعيداً عنهم، واللاجئ إلى أهل يثرب، وهؤلاء العظماء الذين استقبلوه في يثرب أروع استقبال ... هذا النبي على سوف يؤسسس في المدينة التي هاجر إليها دولة (عقيدة وفكرة) وسيراسل من هذه المدينة الصغيرة ملوك العالم عارضاً فرق عظيم وكبير.

وهذا صهيب الرومي الذي هاجر من مكة فطارده أهلها؛ ليمنعوه من الهجرة، وقالوا له: جئتنا صعلوكاً فقيراً والآن تهاجر بمالك، فساوَمَهم على أن يدلُّهم على ماله، ويتركوه يهاجر، فصدَّقوه؛ لأنهم يعلمون أن أصحاب محمد لا يكذبون، كما أن إمام المتقين محمداً كانت عنده أمانات لأعدائه فأمر على بن أبى طالب أن يرد الأمانات إلى أهلها؛ لأنه عليه بعثه الله ليتمم مكارم الأخلاق... فهكذا كانت هجرة الرسول، وهكذا كانت هجرة صاحبه صهيب الرومي الذي ترك



لهم كل ماله ودخل المدينة بلا مال، فاستقبله الرسول على ماله ودخل المدينة بلا مال، فاستقبله الرسول على أبا يحيى! ربح البيع» (۱)؛ لأنه آثر الصدق واشترى دينه بكل ماله.

أما صاحبنا (بلال الحبشي) الذي كان عبداً وحرره أبو بكر، ونال من التعذيب قدراً أرهق حتى الذين يعذّبونه ففرحوا عندما عرض أبو بكر أن يشتريه. هذا العبد الحبشي الذي كان يُلقى على رمال الصحراء الحارة ويوضع الحجر على بطنه، ويساوَم على دينه، فيقول: «أحدُ أحد فردٌ صمد» حتى يئس معذّبوه منه وتعبوا فباعوه. هذا العبد الذي أعتقه أبو بكر سيصبح واحداً من هؤلاء الذين يصنعون الدولة والحضارة في (يثرب)، تلك التي أصبحت (مدينة) رسول الله عليه.

- وقل مثل ذلك في زيد بن حارثة الذي دخل مكة عبداً وأعتقه الرسول في وتبنًاه (وذلك قبل إلغاء التبني إسلامياً) بعد أن رفض العودة لوالده وعمه، وقال للرسول: (أنت الوالد والعم) هذا الصحابي سيصبح أيضاً واحداً من بُنَاة دولة الإسلام في المدينة.

- وكذلك (مصعب بن عمير) الذي آثر الفقر على ثراء أمه، والذي أصبح أشهر داعية، وسفيراً للإسلام، غدا واحداً من العظماء الذين قامت على أكتافهم دولة الإسلام في المدينة.

- وأما صاحبنا (سلمان الفارسي) الذي ظل يبحث عن الدين الحق، وينتقل من بلد إلى بلد حتى دلَّه أحد الرهبان على يثرب، وقال له: إن نبياً من بني إسماعيل سيظهر في هنه المدينة قد حان وقته، فجاء إليها ينتظر لقاء هنذا النبي لينضم إلى بُنَاة هنذه المدينة، قاعدة الحضارة الإسلامية العالمية. وسرعان ما يصبح سلمان الفارسي مثل مثل بلال الحبشي، وصهيب الرومي - واحداً من بُنَاة

الدولة والحضارة الإسلامية في المدينة.

لقد خرج المهاجرون من مكة في جُنّح الليل خوفاً من الملاحقة تاركين دُورهم وعقاراتهم لأعدائهم المتربصين بهم في مكة وجاؤوا إلى إخوانهم (أهل المدينة) من الأوس والخزرج وهم الأنصار، لا يدرون كيف سيستقبلونهم وهم على هذه الحالة من الفقر والضعف، لكنهم فوجئوا بموقف إخوانهم الأنصار (أوسهم وخزرجهم) الذين صارت قلوبهم ملائكية بالإيمان؛ فأصبحوا أزكى قلوباً، وأبعد الناس عن الأثرة والأنانية والعنصرية: ﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلا يَجِدُونَ في صُدُورِهِم عَاجَةً مُّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ في صُدُورِهِمْ عَاجَةً مُّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٤].

وعقد الرسول بين المهاجرين الفقراء الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلاً من الله ورضواناً وينصرون الله ورسوله، وبين إخوانهم الأنصار عَقَد (المؤاخاة) التي جعلتهم في المدينة نسيجاً واحداً يقوم على الحب والتكافل والإخلاص لله ولرسوله، ومن هولاء المهاجرين وأولئك الأنصار ظهرت دولة العقيدة الناشئة التي ستمتد بأغصانها وفروعها إلى كل بلاد العالم.

إنها دولة تقوم على الدفاع لا على الهجوم، وكل ما تطمح السه أن يفتح الناس أبوابهم وبلادهم للتعرف عليها، وبعد ذلك من حقِّهم أن يرفضوها أو يقبلوها؛ لأنه من أصول الدين الذي أرسله الله إليهم: ﴿لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيُّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]، ﴿ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيُكُفُرُ ﴾. [الكهف: ٢٥]

وهي دولة تسعى إلى السلام دائماً ولو كان فيه بعض الإجحاف، كما فعلت في صلح الحديبية.

- ولم تلبث هذه القلة المؤمنة التي ساحت في الأرض وهي تحمل أخلاق الإسلام وقيّمه وعقيدته السمحة ورسالته الإنسانية، وتنشر العدل والحب والسلام، لم تلبث أن نجحت

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير للطبراني.

- بالمبادئ التي قدَّمتها للإنسانية - في أن تجعل الناس يدخلون في دين الله أفواجاً عن رضا واقتناع وحب، ولم تلبث هاذه القلة أن مكَّن الله لها في الأرض؛ لتقيم الصلاة وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر وتفرض العدل، وتنشر الإيمان بالله ورسوله عبر كل بلاد العالم.

#### الإمبراطورية الأمريكية: الميلاد والمسيرة:

تلك هي قصة قيام الدولة الإسلامية والحضارة الإسلامية؛ فكيف كانت قصة (قيام الإمبراطورية الأمريكية) التي ما جنى العالم منها خيراً قط؟ حتى التكنولوجيا التي تفوَّقت فيها، جعلتها بلاءً على العالم، وأبادت بها شعوباً وكانت أول قوة في التاريخ تستعمل القنابل الذرية.

لقد قامت أمريكا منذ بدايتها ونشاتها على هجرة مجرمين: من خريجي السجون وقُطَّاع الطرق والمحكوم عليهم بأحكام قضائية في بريطانيا وغيرها، فضلاً عن الطامحين الباحثين عن الثروة والمال؛ حتى لو كان ذلك بأسوأ الطرق.

وإذا كنا قد أشرنا - بكثير من الإيجاز - إلى ظروف نشأة الدولة الإسلامية، وإلى العناصر التي قامت عليها: من أحرار ضحَّوًا بكل شيء، وهم المهاجرون، ومن عبيد ذاقوا الأمرَّين حتى وجدوا مدينة الكرامة والحرية والعبودية لله وحده، ومن أنصار أحبُّوا مَنْ هاجر إليهم وآثروهم وعقدوا معهم بأمر رسول الله ﷺ (عقد المؤاخاة)، وكانوا يلتقون جميعاً خمس مرات في كل يوم، يصلون لله وحده في المسجد الذي أقامه الرسول دعامةً أساسيةً من دعائم الدولة.

إذا كنا - كما ذكرت - قد أشرنا إلى هذه البداية لدولة الإسلام في المدينة، فمن الضروري أن نتحدث بشيء من التفصيل عن بداية مسيرة الإمبراطورية الأمريكية التي تعاني منها البشرية أشدًّ المعاناة منذ نشأت وقامت وحتى اليوم.

بدأ ميلاد أمريكا وظهورها على مسرح التاريخ عندما نجــ البرتغاليون في ميادين الكشــوف الجغرافية؛ فتمكن المللاَّح البرتغالي (أمريكو فيسبوتشي) عام ١٤٩٧م من القيام برحلات عديدة أوصلته إلى البرازيل في أمريكا الجنوبية.

وخللال الفترة من عام ١٤٩٢ إلى عام ١٥٠٤ اكتشف (كولمبس) في رحلاته الأربع جزر البهاما، وجزر هايتي، وكوبا، وجامايكا، والساحل الشرقي لأمريكا الوسطى، والساحل الشمالي لأمريكا الجنوبية.

وبقي كولمبس طول حياتــه (ومعاصروه كذلك) يجهلون أنهم اكتشفوا عالماً جديداً. هو: أمريكا.

#### اسم أمريكا:

مهما يكن من أمر؛ فإن اسم (أمريكا) أُطلِق على هذا العالم الجديد؛ نسبة إلى العالِم (أمريكو فيسبوتشي) الذي استطاع أن يكتشف ساحل البرازيل، وأخذ بعد عودته إلى أوروبا ينشر أخبار سفره بالكتابة عنها حتى طغت شهرته على شهرة كولمس.

#### الطبقات:

كانت طبقة رجال الأعمال هي الصفوة في مجتمع قوامه التملك، ولم تستطع أن تتحداها طبقة أخرى.

وكانت الأرستقراطية الصناعية الأمريكية من أعنف الأرستقراطيات التي ظهرت في العالم، ولكنها في الوقت نفسه من أشدّها انطواءً على الذات، وفي الإمكان التنبؤ بأن هذا يسيء للديمقراطية في المستقبل وقد يقضي عليها.

وفي مقابل الطبقة الأرستقراطية ثمَّة تناقض مشابه يسود طغمة الغوغاء الصغيرة بالرغم من أنهم يعتبرون أنفسهم جزءاً من الأغلبية الأمريكية، لكنهم يتحدثون ويتصرفون كما لو كانوا هم أنفسهم الأقلية الضحية؛ وذلك بهدف السيطرة على الحياة الأمريكية كلها: مصارفها، ونقاباتها العمالية، وحكومتها، وكلياتها، ونظامها المدرسي، ووسائل الإعلام الكبيرة فيها، وهيئتها القضائية، بل حتى محكمتها العليا.

لقد عاشت أمريكا بيتاً منقسماً على نفسه؛ إذ طالما منعت الأقليات من الوصول بالطرق العادية إلى الكثير من فرص الاختيار، وكان يحال بينهم وبين عمليات الاختصاص العادية.

وصفحة أمريكا الطبقية السوداء كانت مفتوحة ومستمرة؛ فالزنوج المخطوفون من إفريقيا والهنود الحمر الذين يخطَّط لإبادتهم، بقيت سياسة حية مستمرة.

والزنوج مجموعة سلالية هي أوضع في معالمها عن الأمريكان أنفسهم؛ لأنها منعزلة كالقبيلة الإفريقية التي جاءت منها. والمأساة الكبرى في أمريكا تتمثل في طبقة الأمريكيين الأصليين (الهنود الحمر).

وخلاصة الفلسفة الأمريكية السياسية والفكرية الطبقية تقوم على فكرة: (الاستعمار القذر) والاستعمار القذر، هو: الاستعمار الذي يقوم على سرقة الأرض وطرد أصحابها الأصليين أو قَتُلهم أو تهميشهم؛ بحيث لا يملكون من خيار سوى القبول بالتنازل للمستعمر والرضى ببقايا الطعام والشراب؛ فالأرض تُسرَق أو تؤخذ منهم بالقوة، ولذلك أباد

البيض في مستعمرتهم الجديدة نحو عشرين مليون هندي دون أن تطرف لهم عين أو يعانوا من وخز للضمير، ولم تتوقف فلسفة الإبادة الجماعية الأمريكية؛ تلك التي قضت - تقريباً - على وجود الهنود الحمر كشعب قائم متمتع بالسيادة على أرضه؛ فهي إذاً فلسفة تتعامل بها أمريكا من أيامها تلك.

وأمريكا إلى اليوم لم تعترف مطلقاً بعدد الهنود الحمر الذين تعرَّضوا للإبادات الجماعية والجرائم الإنسانية في أمريكا. وتمتلئ المقررات الدراسية التي يدرسها الطلاب في المدارس الابتدائية الأمريكية بـ آلاف المغالطات التاريخية، وحشد من الأكاذيب التي برعوا في تأليفها عن حقيقة الهنود الحمر سكان أمريكا الأصليين قبل مجيء الإنسان الأبيض للقارة... وهناك شهادة لهوارد سيمبون في مقدمة كتابه: (دور الأمراض في التاريخ الأمريكي) يقول فيها: إن المستعمرين الإنجليز لم يجتاحوا أمريكا بفضل عبقريتهم العصرية، بل كانوا ينشرون الأوبئة الفتاكة بقصد الإبادة الجماعية؛ حيث برعوا في سياســة العمل بالسـخرة التي طُبِّقت على البقية القليلة الباقية من الهنود الحمر الذين نجوا من تلك الإبادات، وعلى الزنوج الذين كانوا يسرقونهم بالجملة من قلب إفريقيا، وطبَّقوا الأساليب غير الإنسانية والمروعة في حق هؤلاء، ومارسوا ضدهم التجويع الإجباري والترحيل الجماعي، وشتى أساليب تقويض المعنويات. وكان نظام السحرة من أفتك أسلحة الأوبئة التي نشروها وسط الهنود الحمر.

وذات يوم تحرك الضمير الأمريكي وأراد إنصاف طبقة العبيد ... فرفضت الولايات الجنوبية ذلك، وقامت الحرب الأهلية بين الشمال والجنوب.

لقد حاولت الولايات الجنوبية الانفصال عندما أعلن الشـماليون رَفْضَهم للرقيق؛ لبشاعة نظام الرق في أمريكا، وهو النظام القائم على خطف الأفارقة واستعبادهم، فضلاً عن الزنوج والهنود الحمر في أمريكا.

وفي ٤ مارس ١٨٦١م أعلن الرئيس الأمريكي (لينكولن) رُفْضَه الاعتراف بالانفصال معتبراً إياه باطلاً من الناحية القانونية، ولم يقبل الجنوبيون كل المرونة التي أبداها الرئيس (لينكولن)، ومن ثَـمَّ بدأت الحرب الأهلية؛ فعيَّن الرئيس لينكولن (جرانت) قائداً عاماً لقوات الشمال.

واستطاع القائد الميداني الشمالي (جرانت) أن يخترق صفوف الجنوبيين ويقضى على كل المقاومة الجنوبية من

جورجيا إلى الأطلسي.

ومن ثَمَّ بدأت مفاوضات الاستسلام، وانتهت الحرب الأهلية في مايو ١٨٦٥م. وقبّلها بقليل قُتل الرئيس لنكولن على يد ممثل معتوه وهو يشاهد تمثيلية في مسرح بواشنطن. وبذلك قُضِي من الناحية القانونية على نظام الرق؛ وإن كانت آثاره قد امتدت اجتماعياً وأخلاقياً وتمييزاً عنصرياً حتى عصر قريب.

#### استقلال أمريكا:

ولأسباب استفزازية كثيرة من جانب بريطانيا التي كانت أمريكا تابعــة لها اندلعت الحرب بــين بريطانيا والولايات الأمريكية عام ١٧٧٥م وهي ما تسمى بـ: (حرب الاستقلال). وفي العاشــر من مايــو من ذلك العــام اجتمع الكونجرس الأمريكي وقرر إنشــاء جيش أمريكي موحَّد من كل الولايات التي اشتركت في المؤتمر.

وفي ٤ يوليو ١٧٧٦م صدر إعلان (الاستقلال) عن بريطانيا الذي دبَّجه قلم (توماس جيفرسون) موقَّعاً عليه من الولايات الإثنتي عشرة الحاضرة، وقامت حروب بين الطرفين انتهت بهزيمة بريطانيا وانتصار أمريكا.

ومن ثُمَّ بدأت المفاوضات مع بريطانيا على أساس الاعتراف باستقلال أمريكا من غير قيد أو شرط، وتَبِع ذلك مفاوضات الحدود ومصائد الأساك، والديون الإنجليزية، ثم وُقِّعت الهدنة بين أمريكا وإنجلترا في ٢٠ يناير ١٧٨٢م، وبعد الظفر بالاستقلال وضعت أمريكا أنظمة جديدة لأمة مستقلة ذات حكومة مركزية.

وكان دليل العمل يقُوم على (مبدأ مونرو) الذي يقضي بتفرُّغ الولايات المتحدة للنَّظر في قضاياها الداخلية، وعدم السماح لأحد بالتدخل في شؤونها، وكذلك عدم تدخُّلها في شؤون الآخرين.

#### أمريكا والحضارة الحديثة:

عندما نُطِل على العشرينيات من القرن الماضي، سنجد أن أمريكا لم تعد الدولة المنعزلة؛ فقد انتهت مبادئ (مونرو) وبدأت أمريكا تبرز كقوة أولى؛ وبعد أن كانت تابعة لبريطانيا، أصبحت بريطانيا تقف في الظل خلف أمريكا، بل أصبحت أوروبا كلها ما عدا ألمانيا في حاجة إلى أمريكا، مباشرة أو بطريقة غير مباشرة.

وبما أن أمريكا لا تعرف العواطف؛ فقد ساعدت هذه الدول على حساب الاستعمار القديم، وعلى رأسه الاستعمار

البريطاني والفرنسي والإسباني... وغيرهم، وبدأت أمريكا تشعر بقوَّتها العالمية، وبأنها فوق الجميع.

ولِمَ لا؛ وهي النصير الأكبر لأوروبا في الحربين العالميتين: الأولى والثانية؟

ولئن كانت قد دخلت الحرب الأولى في نهايتها بعد علَّمها بتحريض الألمان للمكسيك بمهاجمة أمريكا، وكانت نتائج الحرب بين قتيل وجريح تقترب من عشرين مليوناً. أما الحرب الثانية، فكانت نتائجها ٢٢ مليون قتيل، وتكلفت تريليون دولار أمريكي، بمشاركة نحو مليون جندي.

- ولأول مرة، وبدون أية أسباب معقولة، استعملت القنابل الذرية في تدمير (هيروشيما ونكازاكي)؛ مع أن اليابان كانت قد استسلمت.

- وكانت البضائع والصناعات الأمريكية قد أصبحت الأكثر انتشاراً في العالم، ولم يكن هناك منافس لأمريكا في الازدهار الصناعي والزراعي والتجاري؛ فهي الأغلى والأعلى والأروج.

ومع نهاية الحرب، كانت أمريكا قد بدأت سياسة جديدة، وهي: سياسة السيطرة على العالم، والدخول في معارك ضارية؛ من أُبرَزها معاركها في فيتنام التي قتلت فيها أمريكا مليوني فيتنامي، وكذلك الحرب الكورية، وأيضاً الفلبين عندما طردت الإسبان منها ... وأخيراً أفغانستان والعراق، وفلسطين من خلال اليهود، والصومال من خلال الأحباش.

مما لا شك فيه أن أمريكا كانت السباقة - ما عدا جاجارين الروسي - والأقدر في استغلال الفضاء، كما أنها رزأت البشرية بأبشع وسائل الإبادة، وكانت سباقة فيها بطريقة جنونية. ولم تترك أمريكا شيئاً إلا أبدعت فيه، لكن الميزان اختل في يدها؛ فقد اعتمدت ميزان القوة وتركت ميران الحق والعدل والرحمة؛ حتى وهي تنادي بحقوق الإنسان ومحكمة العدل والجنايات ومقاومة الإرهاب، كانت تتاجر بهذه الشعارات.

إن حضارة أمريكا المعاصرة موصولة بحضارتها القديمة، بعصر إبادة الهنود الحمر وعشرة ملايين إفريقي زنجي وإبادة مليوني فيتنامي، ثم إبادة ثلاثة ملايين إنسان في العراق وأفغانستان بقيادة مجرم واحد اسمه: بوش.

#### أمريكا شؤم في البداية وشؤم في النماىة:

قبل أن نبدأ في الحديث عن نهاية أمريكا، نُذكر بما قلناه عن الدولة والحضارة الإسلامية، وكيف أنها قامت على الحب والرحمة والتكافل بين العبيد والأحرار، والمهاجرين والأنصار، وكيف كانت أستاذاً وقدوة للبشرية في الأخلاق والعفو والتسامح، حتى دخل الناس خللل القرون أفواجاً في الإسلام.

فهي أمة الرحمة التي وصف الله النبي المرسل إليها بقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].

لكن أمريكا قامت على أشلاء أكثر من عشرين مليوناً من الهنود الحمر الذين تعرَّضوا للإبادة بوحشية، وعلى أشلاء عشرين مليون إفريقي مات نصفهم في المحيطات، ووصل النصف كعبيد؛ بعد أن خُطفوا من إفريقيا السوداء.

وقد دخل الأمريكان الجدد الهاربون من بريطانيا وأوروبا مع وطنهم الأصلي (بريطانيا) في حسرب ضارية انتهت باستقلالهم، ثم دخلوا في حرب دامية بين شمالهم وجنوبهم من أجل تحرير الرقيق الذين فاق ظلمهم كل الحدود.

وبعد خروج أمريكا من مرحلة العُزلــة التي فرضتها مبادئ «مونرو» دخلت الحربــين العالميتين: الأولى والثانية. وظلت تعربــد في العالم إلى أن ظهر (بــوش الابن)؛ فكان أحطًّ رئيس أمريكي في القرن العشــرين، وبلغت وحشــيَّته عندما اخترع بالتعاون مع اليهود ومع بعض أجنحة المخابرات حادث الحادي عشر من ســبتمبر ٢٠٠١م ليعلن بعده – من غير أي تحقيق – حرباً صليبية على كل المسلمين؛ فصار كل مسلم إرهابياً؛ حتى في داخل أمريكا وظهرت عشرات الكتب باللغات الأجنبية تكشف (لعبة سبتمبر القــدرة)، والأهم أنه بعد هذه (اللعبة القدرة) استطاع (بوش الابن) أن يقتل ثلاثة ملايين مسلم في أفغانستان والعراق.

لقد قام الطيران الأمريكي والبريطاني في أفغانستان بأكثر من (٤٧٠٠) طلعة أسقط خلالها (١٢٠٠٠) قنبلة تحتوي على اليورانيوم المنضَّب الذي كان سبباً في حدوث تلوُّث هائل في أفغانستان، وتم قتل أكثر من (١٠,٠٠٠ مقاتل) وتشريد ستة ملايين مدني خارج أفغانستان، يتعرضون للموت والجوع، وتشريد (مليون مدني) داخل أفغانستان، وتم قتل الأسرى بالجملة؛ فقد قُتِل (٦٠٠) أسير في قلعة جانجي في يوم واحد، وحُمل معتقلون كثيرون من المسلمين

إلى قواعد عسكرية أمريكية خارج أمريكا وحُرِموا من كل الحقوق الإنسانية؛ حتى من حق الدفاع عن أنفسهم بواسطة محامين... وقد سُـجًلت (٦٠,٠٠٠) ألف حادثة عنف ضد المسلمين في أمريكا خلال السنة التالية لأسطورة سبتمبر أو لعبة سبتمبر القذرة.

وما جرى لأفغانستان جرى مثله - تقريباً - في العراق وقد سكتت أمريكا عن قَتُل مائة ألف قتيل في البوسنة والهرسك وعن (مائة ألف) مُعتَقَل ظلماً وعن (أربعين ألف) معتقلة اغتصبت الكثيرات منهن، وعن (٤٠٠,٠٠٠) أصبحوا بلا مأوى يعيشون في درجة برودة تصل إلى ٣٠ درجة تحت الصفر، ومليون ونصف مليون مشرَّد.

واستمر ذلك حتى رضيت البوسنة بأقل ما يمكن من الحقوق، وكان الصرب المغرورون قد بالغوا كل المبالغة وتحدَّوا أمريكا وأوروبا، بل العالم كله؛ فتحركت أمريكا وأمرتهم بالتوقف بعد أن تركت لهم فرصة ارتكاب كل تلك الجرائم التي كانت تجري تحت سمعها وبصرها.

لكن ربك لأمريكا ولكل القوى الظالمة بالمرصاد.

وكما كانت البداية تعيســة دموية فها هي أمريكا (التي لم تتراجع يوماً عن هذه السياســة) تبدأ في السقوط، وكما يقول المؤلفان (هاري فيجي، وجيرالد سوانسون) في كتابهما: «سقوط أمريكا قادم... فمن يوقفه؟»: إن أمريكا انتهت فعلاً؛ فمنذ سنة ١٩٩٥م وصلت ديونها إلى أكثر من ٢, ٥٦ تريليون دولار؛ أي: تســعة أضعاف واردات الضرائب وستصل فوائد الديون إلى ١٩٦٩ مليـار دولار... وقد عرض المؤلفان لبعض مراحل الانهيار الأمريكي؛ فَفي عهد الرئيس جونسون (١٩٦٤ مراحل الانهيار الأمريكي؛ فَفي عهد الرئيس جونسون (١٩٦٤ ح ١٩٦٨م) بلغ العجز الكلي للســنوات الخمس ٨, ٤٤ بليون دولار، وفي عهد (ريغان) الكلي للسـنوات الســنوات الشماني (١٩٦١ المربي) والد الرئيس الدموي تريليــون دولار، وفي عهد (بوش الأب) والد الرئيس الدموي (بـوش الابن)، والذي حكم مــن ١٩٨٩ م بلغ العجز الكلي للسنوات الأربع ١٩٨١م بلغ العجز الكلي للسنوات الأربع ١٩٨١م بلغ العجز

وقد ذكر محمد حسنين هيكل من مصادره التي ينقل عنها: أن الناتج القومي الأمريكي كله لن يكفي لسداد الفوائد فضلاً عن الديون في عام (٢٠٢٠م)؛ أي أن الدخل الأمريكي كله في عام (٢٠٢٠م) (أي: بعد عشر سنوات) سيكون مُلْكاً

للدائنين لأمريكا؛ فكأن أمريكا لن تصبح مُلِّكاً للأمريكان في هذا التاريخ.

ومع ذلك فان أمريكا لا تزال تعالج الأخطاء بالأخطاء؛ فتركبها الصهيونية وهي تخضع لها، وتعتمد على القوة وحدها، وليس لديها مساحة للعدل أو الحق أو الرحمة، بل إنها تزداد سرقة ونهباً لثروات شعوب الأرض، ولا سيما النفط أو المعادن الأخرى، معتمدة على قوَّتها العسكرية، وما زالت تبدد أموالها في حروب لا نهاية لها؛ فقد أعلنت زيادة الميزانية العسكرية في بداية حربها على أفغانستان؛ فأصبحت (٢٠٠) مليار دولار سنوياً، مع أن ميزانية الصين العسكرية - على ضخامتها - تبلغ (٤٠) مليار، وميزانية البان العسكرية أيضاً تبلغ (٤٠) مليار، والصين واليابان الأمريكا بمبلغ لا يقل عن ١٢٠٠ مليار، دولار.

لكنــه جنون العظمة العســكرية الأمريكية التي تدفعها – بقيادة الصهيونية لها – إلى الهاوية، وبمســاعدة رؤســاء مجرمين من أمثال (بوش الابن) الذي استراح ضميره عندما أعلن الحــرب الصليبية على المســلمين وقتل ثلاثة ملايين مسلم.

#### أخيراً:

إن التاريخ يعيد نفسه في أمريكا بين البداية التعيسة حين قامت على أنقاض الهنود الحمر والزنوج المخطوفين، وبين النهاية الدموية القذرة في الحرب الصليبية المستمرة والظلم الدولي الذي يمارس على المسلمين في فلسطين وفي السودان وفي كل مكان؛ حتى في داخل أمريكا.

ورضي الله عن أبطال (دولة المدينة): من العبيد والأحسرار، والمهاجرين والأنصار؛ إنها البلد الطيب الذي يخرج نباته بإذن ربه.

أما أمريكا (البلد الذي خَبُّث والأرض التي ازدهرت بالدماء) فنسال الله لها الهداية، أو الانتقام الشديد، كما انتقم من عاد وثمود، وما ذلك على الله ببعيد.

وصدق ربنا في قوله: ﴿ وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنَ رَبِهِ وَالَّذِي خَبُثَ لا يَخْرُجُ إِلاَّ نَكِدًا كَذَلِكَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَشْكُرُونَ ﴾ . [ الأعراف: ٨٠]

وفي قوله: ﴿ وَلَقَـدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عبَادي الصَّالحُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٥].

فهيا أيها العباد الصالحون! يا أحفاد (دولة المدينة المنورة)! تهيؤوا لقيادة الأرض وإنقاذ سفينة الإنسانية.

# الحراك السياسي والثقائي في المرحلة الراهنة

#### أميين الدميري

تتردد على مسامعنا في هذه الأيام، ونقرأ في بعض الصحف وأجهزة الإعلام وفي أماكن متفرقة من العالم الإسلامي دعاوى غريبة وكأنها حَمْلة منظمة ضد كل ما هو إسلامي، محمِّلة الإسلام وزُر التخلف والجهل الذي تعاني منه بلاد المسلمين وأن المخرج من ذلك هو إبعاد ما تبقى للمسلمين من إسلامهم، والجهل الذي تعنى مظاهر ورسوم، والدعوةُ إلى تطبيق مذاهب وافدة وشعارات مشبوهة وعقائد باطلة. والراصد لهذه الدعاوى وتلك الحملة يجدها في غضون الأشهر القليلة المنصرمة كالآتي:

1 - الغارة على الحجاب الشرعي: ففي إيقاع منسبجم متناغم مع العالم الغربي نجد منظومة متكاملة تتحرك في مواقع وأوساط رسمية وإعلامية - وكأن يداً واحدة تحركها - لمنع المنتقبات من دخول الجامعات وبعض الوزارات. ومتابعات وتصريحات تعبِّر عن انزعاج شديد من انتشار النقاب بين فتيات ونساء المسلمين؛ فهو يمثل خطراً على المد العَلماني، وعودةً إلى الوراء، وأنه اتهام للرجل بأنه لا يستطيع التحكم في غرائزه؛ فهو رمز لضعف الرجل(١١). والعجيب - كما عودنا العَلمانيون - أنهم يكيلون بمكيالين؛ فينادون بالحرية ويقبلونها في السفور ويرفضونها في الحجاب؛ لا يزعجهم التبرج ثم يتكلمون عن التحرش وكأنهما قضيتان منفصلتان.

٢ - الدعوة إلى بناء الدولة المدنية الحديثة: فقد دار الحوار مع بعض العَلمانيين حول أهمية بناء الدولة المدنية التي تفصل بين الدين والسياسة، والتي تقوم أساساً على

التشريع في ظل رقابة الرأي العام، وعلى مبدأ المواطنة (٢٠)، وبعضهم الآخر أبدى انزعاجه من محاولات (تديين) الدولة؛ بمعنى فرض الطابع الديني على الدولة، وهو أمر في غاية الخطورة، ويمكن أن يودى إلى كارثة (٢٠).

والإسترتيجية التي تفرض نفسها على جميع أبناء المجتمع هي تدعيم الدولة المدنية في مواجهة دعاوى الدولة الدينية التي ترجع إلى دستور وقانون يشكلان معاً إطارها المرجعي بوصفهما من صنع البشر، ولا بد من مراجعة الدستور الذي يمثل الإطار المرجعي الرئيس للدولة المدنية؛ بحيث لا يكون هناك أي نص ملتبس يشير إلى الدين (فالدين لله والوطن للجميع)(3).

لا شك - فيما أرى - أن جهاتٍ غربية ترصد التطورات والأحــداث السياســية والاجتماعية والثقافيــة في بلدان

<sup>(</sup>٢) حسب ما ذكر المفكر السيد ياسين في جريدة الأخبار القاهرية في: ١١ / ٤ / ٢٠١٠م.

<sup>(</sup>٣) حسب زعم المفكر جابر عصفور في حوار معه بجريدة الأخبار في: ١٣ / ٤ / ٢٠١٠م.

<sup>(</sup>٤) والكلام للمفكر جابر عصفور سالف الذكر.

<sup>(</sup>١) على حدٌّ قول مسؤولة رفيعة المستوى، جريدة المسائية: ٦/٥/١٠م.

العالم الإسلامي، وتتابع التوجهات العَلمانية ومدى نجاحها في فرض آرائها إعلامياً وشعبياً؛ وهو ما جعل صيحفة الغارديان البريطانية تصرح بأن العَلمانية أصبح لها جذور راسخة وانتشار في بلدان العالم الإسلامي، وأن هناك حَراكاً سياسياً في صالح العَلمانية.

7 - الدعوة إلى إحياء المذهب الأشعري: فقد عُقدَت عدة ندوات ومؤتمرات أكد المشاركون فيها على ضرورة استدعاء تراث أبي الحسن الأشعري لمواجهة الجمود والتفرق والتخلف الذي أصاب المسلمين، ومن أجل وحدة الأمة الإسلامية، مؤكدة أنه سيؤدي إلى تصحيح مفاهيم العقيدة، وتضييق الفجوة بين المذاهب الإسلامية(١).

غير أن من أعجب وأخطر الدعاوى التي أعيد طرحها هي الدعوة إلى تجديد علم الكلام لمواجهة التحديات الفلسفية المعاصرة، أو إنشاء علم كلام جديد يعبِّر عن روح التدين الإســـــلامي ومقاصده (٢)، وقد كرر فحوى هذا الكلام العالم المغربي د . حسن الوراكلي، والماليزي: د . محمد الطاهر الميساوي بالإضافة إلى بعض عُلماء الأزهر، غير أن ما لفت الانتباه وأثار عندى قدراً هائلاً من التعجب هو ما صرَّح به مســؤول ديني رفيع المستوى وهو يثني خيراً على (د. حسن حنفي)، وأنه صاحب السبق في الدعوة إلى إحياء التراث الأشعري، وإنشاء علم كلام جديد من أجل مصلحة الوطن، ومن أجل التجديد والتنوير، والنظرة النقدية لثقافتنا الموروثة، وكذلك دعوته إلى إنشاء علم استغراب في مقابل علم الاستشراق، فيقول: (ولا يجوز لأي باحث في هذا الصدد أن يتجاهل جهود د. حسن حنفي؛ فقد بادر منذ عقدين من الزمان بمحاولة لتأسيس علم استغراب في إطار مشروعه الكبير عن التراث والتجديد)(٢)، ولست بصدد بيان فكر حسن حنفي المفكر العضوي أو (سبينوزا) الشرق أو صاحب النموذج الجبهوي لإنجاز المشروع العربي النهضوي (الشبيه بطائر رأسه الليبرالية، وقلبه الناصرية، وجناحاه اليسار الإسلامي والماركسيون)، حسب ما وصفه به د. محمود إسماعيل في كتابه: نقد حوار المشرق والمغرب بين حنفي والجابري؛ ولكن الجديد هو ظهور هذا التناغم



ففي إيقاع منسجم متناغم مع العالم الغربي نجد منظومة متكاملة تتحرك في مواقع وأوساط رسمية وعلامية، وكأن يدا واحدة تحركها لمنع المنتقبات من دخول الجامعات وبعض الوزارات، ومتابعات وتصريحات تعبر عن انزعاج شديد من انتشار النقاب بين فتيات ونساء المسلمين

بين بعض علماء الأزهر وبين منظري العَلمانية والإسبينوزية الشرقية الناقدة للتراث القديم. يقول د. حسن حنفي: (وبدأت نواة الوحدة الوطنية الثقافية بين العَلماني المسلم في الجامعة، والمسلم العَلماني في الأزهر؛ بين المثقف الذي اكتشف الإسلام، والمسلم الذي اكتشف الثقافة وعادت إلى الأزهر روحه، وتصدَّر الحركة الوطنية أسوة بالجامعة العَلمانية)(1)، وبهذا ظهر التناغم وانكشف التوجه والموجِّه.

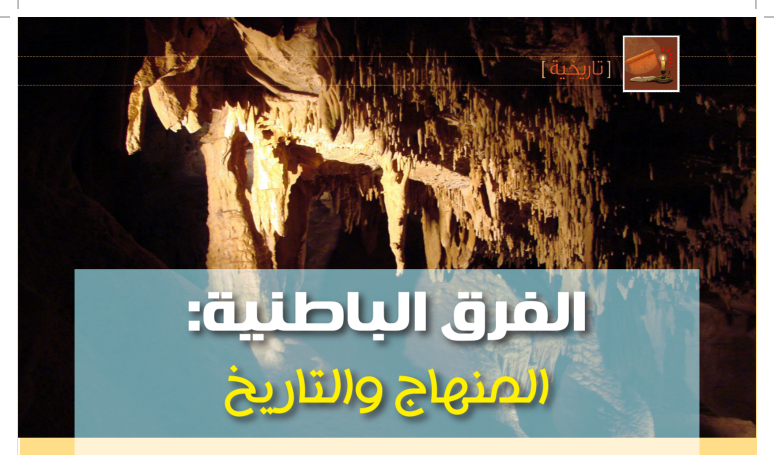
3 - الحوار حول السلفية: وهو الحوار الدائر الآن بعد الضربات المجهضة لتيار الإسلام السياسي؛ سواء كان الجهاد أم الإخوان. ولا أستطيع أن أحدد أو أكشف النوايا حول استدعاء التيار السلفي وأقطابه للنزول بهم أو به في الحراك السياسي الدائر الآن؛ فهناك مقالات وتحليلات في هذا الشأن ولعلها محاولات لكشف وإظهار ردود الأفعال من جانب أو آخر؛ كالتي كتبها الكاتب عبد المنعم منيب الصحفي بجريدة الدستور وأثار ردود أفعال متباينة، ولا أستطيع أن أجزم بأن هناك محاولة أو تفكيراً للقضاء على هذا التيار بعد أن أدى دوره في المرحلة المنصرمة.

<sup>(</sup>١) د.وهبة الزحيلي في الملتقى الخامس لرابطة خريجي الأزهر، اللواء الإسلامي العدد ١٤٧٧-٢٠١٥/ ٢٠١٠م.

<sup>(</sup>٢) الباحث السوداني د. إبراهيم محمد زين، المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) دعوة للحوار، ص ٣١، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٣م.



#### أ. د. محمد أمحزون

ازدهرت الحركات الباطنية نتيجة للمذهبية والركود اللذين ضربا الفكر الاسلامي السُّني ومؤسساته، ونتيجةً للمظالم الاجتماعية والاقتصاديـة التـى كانـت تمارسـها الســلطات القائمــة وقتئــذ.

> وكان المناخ مناسباً لهذه الحركات لتنفث سمومها في عصر ضعف الخلافة العباسية؛ حيث سقطت هيبة المسلمين، واستشرت الأدواء الفكرية الخبيثة لهذه الحركات السرية الهدامـة، وتعرَّض سـلاطين المسلمين ووزراؤهـم وقادتهم العسكريون وعلماؤهم للاغتيال وهم على أسرَّتهم، إلى غير ذلك من الظواهر المفجعة التي امتلأت بها كتب التاريخ قاطبة، وكانت أكبر عوامل نجاح الحملات الصليبية والمغولية.

> وجديــر بالذكر أن الفكر الباطني في الأصل هو حَلَقة في سلسلة المحاولات التي قامت بها سللالات الأرستقراطيات الفارسية التي فقدت امتيازاتها بانهيار حكم الأكاسرة، وهي ترمى إلى استعادة ذلك المجد الغابر.

> ولتحقيق هذا الهدف لجأتُ إلى أساليب وشعارات جديدة، تتفق مع المنعطف العقائدي والحضاري الذي تحوَّل إليه الشعب الفارسي بعد الفتوحات الإسلامية . وهذه الأساليب الجديدة تتجلى في الشعوبية والباطنية والتشيُّع الغالي، وإحياء اللغة الفارسية. على أن بداية ظهور الفكر الباطني كانت في القرن الثاني

الهجرى، ثم نشطت الحركات الباطنية في القرن الرابع الهجري وما تلاه؛ حيث ضمَّت بين صفوفها جماعات مختلفة، يجمعها هدف مشترك؛ هو إفساد العقيدة الإسلامية وتدمير المؤسسات العلمية والحكومية السُّنية التي تمثل هذه العقيدة؛ فقد ضمَّت فلاسفة ومفكرين كإخوان الصفا، وشعراء كأبي العلاء المعرى، وعلماء كأبي حيان التوحيدي وابن سينا. كما أفرزت دولاً كالعبيديين والصفويين، وحركات كالقرامطة والحشاشين.

ولا نبالغ حين نقول بأن من الفرق الخطيرة جداً التي ابتليت بها الأمة الإسلامية عبر تاريخها المديد وإلى يوم الناس هـــذا - إن لم تكــن هي أخطر الفرق علــي الإطلاق - الفرق الباطنية بمختلف أطيافها.

ولا نشك لحظة واحدة بأن هذه الطوائف الخارجة عن الدين وتحمل فكراً متناقضاً مضطرباً هداماً، هي طوائف مخذولة وفئات مرذولة، وهي مأوى لكل من أراد هدم الإسلام، بل كانت في بعض مراحل التاريخ الإسلامي عوناً للصليبيين والوثنيين التتار الذين جاؤوا لغزو المسلمين في عُقر دارهم.

والمعروف عن الفرق الباطنية تدبير المؤامرات وتهييج الفتن وحَبّك الدسائس في طول البلاد وعرضها. وقد ابتلي أهل السُّنة خاصة بها بلاءً عظيماً. وكانت أفكارها وأفعالها عبر التاريخ الإسلامي شاهدة على زيغها وضلالها وسوء اعتقادها. وأسست دولاً في المغرب والمشرق الإسلاميين سامت خلالها المسلمين صنوف الاضطهاد والتنكيل؛ بفرض الأفكار الدخيلة والبدع عليهم وتفضيل النصارى، ومصادرة أموالهم، واستباحة دمائهم، كدولة العبيديين في بلاد المغرب والدولة الصفوية في بلاد فارس.

كما قامت حركتا (القرامطة والحشاشين) بكثير من الغارات وأعمال السلب والنهب وترويع الآمنين وقتل الأبرياء. وظهرت من بين هذه الفرق جماعة إخوان الصفا التي لبست لبوس العلم لخداع الناشئة وعوام المسلمين والتلبيس عليهم، فنشرت بينهم الفكر الوثنى الفلسفى باسم الحكمة.

وفي العصر الحديث برزت كيانات سياسية من هذه الفرق كالنصيرية والدروز، مكَّن لها الاستعمار الغربي واستعملها كوسيلة لإضعاف كيان الإسلام من الداخل، وعرقلة جهود المسلمين في الوحدة والبناء والتنمية.

وعندما نمعن النظر في أسلوب عمل هذه الفرق جميعاً، نلاحظ أن القواسم المشتركة بينها كثيرة، ومقاطع الاتفاق بينها جلية، كأنها تسير على منهاج واحد.

#### ومن خصائص هذا المنهاج:

- السرية والتكتم في حالة الاستضعاف، وعند الظهور والغلبة ينادون بآرائهم جهاراً ويعلنون ما كانوا يخفون. كما كان المستجيب لهم المنضوي تحت لوائهم لا يعرف شيئاً عن الدرجة التي تلي درجته، ولا يعرف أصحاب الرتب الأخرى في الدعوة.
- الاستدراج والحيلة: فهم يُظهرون الإسلام، وحبَّ آل البيت، والعفاف والتقشف، وترك الدنيا، والإعراض عن الشهوات؛ وذلك لاستمالة الناس إليهم. ويخاطبون كل فريق بما يوافق رأيه بعد أن يظفروا منه بالانقياد والموالاة لهم. ويتوسل دعاتهم بوسائل وحيل كثيرة لاصطياد الأتباع، وهي: التفرس، والتأنيس، والتشكيك، والتعليق، والربط، والتدليس، والتلبيس، والخلع، والسلخ.
- انتهاز الفرص: وذلك باستغلال ظروف الناس المعيشية المتدنية وعواطفهم الملتهبة للإصلاح، برفع شعارات براقة، واتخاذ الدين مطية لبلوغ أهدافهم.
- التلبيس على العوام: بطرح أسئلة محيرة عليهم، ثم

إشعارهم بأنهم في حاجة إلى التسليم وقبول كلِّ ما يعرض عليهم؛ لأنهم كالطفل يغذى باللبن، ثم بعد ذلك بما أقوى منه.

- التدرج والمرحلية: باعتماد أسلوب التدرج في بث الفكرة والتلطف في عرضها على الناس؛ ففي المرحلة الأولى ينادون بالتشيع لآل البيت، وفي مرحلة ثانية يقولون بالرجعة والعصمة والتقية، وفي مرحلة ثائثة يقولون ببطلان ما عليه أهل ملَّة الإسلام. كما كانت التعاليم تُعطَى للمستجيبين على شكل خطوات مرحلية تتدرج من المبادئ البسيطة إلى التأويلات الفاسدة التي يراد منها إبطال أصول الإسلام وأحكامه.
- التخطيط: وخططهم تدل على دهاء وخبث، وحنكة وذكاء في الأمور السياسية والاجتماعية والاقتصادية، ومعرفة بنفسية الناس، وظروفهم وبيئاتهم؛ فقد كانوا يختارون بدقة الزمان والمكان والأشخاص لتنفيذ خططهم.
- الاهتمام بالمراكز والخلايا والحلقات: وذلك لاستقطاب الأتباع والأنصار لدعوتهم، وتكوين التلاميذ الذين يُلقَّنون تعاليم الدعوة.
- غربلة المعلومات: وذلك بتعيين مخبرين تنحصر مهمتهم بنقل أسرار الدولة الحاكمة ومعلومات عن حكام الأقاليم وأخبار المجتمع السُّني إلى مركز الدعوة الرئيسي؛ ليُصار إلى دراستها وغربلتها واستغلال خيرها وشرها لمصلحتهم.
- التراتبيــة والنظــام: فالدعــوة مراتــب ودرجات وذات مستويات تصعد من القاعدة إلى القمة؛ ولذلك فهي أربع مراتب عند إخوان الصفا وسبع مراتب عند الحشاشين.

وبالجملة، فإن كشف عقائد هذه الفرق الهدامة وأساليبها التنظيمية لَحَرِيًّ بهتك ســترها وكشــف حقيقتها أمام أعين المســلمين حتى لا يُخدَعوا بما يروِّجه تلاميذ المستشرقين من المؤرخين العلمانيين والباطنيــة المعاصرين الذين يلقنون تاريخ القرامطة والعبيديين (الفاطميين) والحشاشــين والصفويين، وفكر إخوان الصفا للنشئ الجديد على أنه تاريخ يُعتز به، ومَثلً يفتخر به، تأســيًا بالمدارس الغربية التــي تُعلي من قيمة هذه الفرق المارقة، التي تجتمع معها على شــيء واحد؛ وهو محاربة الإسلام وإفساد عقائده وتهميش شرائعه.

كذلك ينبغي الحذر من محاولة دعاة الباطنية في عصرنا هذا نشر أفكار هذه الفرق الهدامة بأسلوب ماكر ودهاء خبيث باعتبارها من كتب التراث، والترويج لهذه الفرق على أنها كانت تنشد العدل الاجتماعي والحرية والمساواة، وتشويه الحقائق التاريخية، واستعمال الإستقاط التاريخي، كما هو حاصل في كتب فرهاد دفتري ومصطفى غالب وعارف تامر ومحمود إسماعيل وأسعد علي وآخرين...



من الظواهر التي لا تكاد تخطئها العين في ساحتنا الدعوية: بروز أفراد يحملون فكراً (إسلامياً)، لكنه فكر قلق غير متوازن يزداد جنوحاً وتفلُّتاً؛ كلما زادت الموضوعات التي يعالجونها. والطريف أن بعضهم يفتعل حولها أحياناً معارك جانبية، ويغرق في منازلات عنترية، ويُشعرون أنفسهم ومَنّ حولهم بأنهم يحملون لواء التجديد الفكرى والإصلاح المنهجي، ثم تراهم يجتهدون في تكبير الصغار، واصطناع الرموزا

أهـم ما يميز هـولاء: أنهم يطرحـون خطوطاً عريضة بعناوين كبيرة، تشوبها الضبابية وعدم الوضوح، لا تخلو غالباً من تباين وتناقـض. وحقيقة الحال أن كثيراً من هؤلاء لا يدرون ما يريدون، ولا إلى أين يسيرون؟ بل إن غاية ما عندهـم: الانقلاب على الذات، ومحاولـة التفلت من تبعات البيئة الدعوية التي نشؤوا وترعرعوا فيها.

#### من أهم أسباب هذا القلق والاضطراب:

أولاً: ضعف البناء الشرعي والفكري: وهو ما يؤدي إلى خلل وقصـور في فهم النصوص والأحكام الشـرعية، واضطراب في أخذها والاستدلال بها، بل أبعد من ذلك؛ حيث نرى في أرائهم أحياناً أن بعض الأفكار المعاصرة وقيم الفكر الغربي ومصطلحاته هي الأصل الــذي يُحتَكُم إليه،

والمعيار الذي توزن به الاجتهادات. وقد لا يتجرؤون على رد النصوص الشرعية التي تخالفها، لكنهم قد يتكلفون الحيدة عنها، أو التأويل والتعسف في فهمها والاستدلال بها.

وصنيع هؤلاء مما حذرنا منه المولى - جل وعلا - في قوله: ﴿ كَتَابٌ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مّنه لتُنذر به وَذَكْرَى للْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمِ مِّن رَّبِّكُمْ وَلا تَتَّبِعُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢ - ٣]، وهو مخالف لأمر الله - عز وجل - بالتسليم التام للنصوص الشرعية، كما قال - سبحانه وتعالى -: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُوَّ مِن وَلا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخيَرَةُ منْ أَمْرِهمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُّبينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

وضعف العلم الشرعى أحد الأسباب الرئيسة لتطاول بعض هـ ولاء المتفيهقين، ثم انحرافهم عـن جادة الصواب؛ وهذا أحد مقتضيات قول النبي ﷺ: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يُبِّقَ عالماً اتخذ الناس رؤوساً جهالاً فسئلوا، فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا»(١).

وأحسب أن بعض هــؤلاء ممن يتطلع إلــى الوصول إلى الحق ويحرص عليه، لكن الأمر كما قال عبد الله بن مسعود

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري في كتاب العلم، رقم (٣٤)، ومسلم في كتاب العلم، رقم (٢٦٧٣).

- رضي الله عنه -: (كم من مريد للخير لن يصيبه) (۱)؛ ولهذا فإن الواجب أن يستوفي الباحث الشروط العلمية للوصول إلى الحق؛ ليسلم بإذن الله - تعالى - من الشطط والانحراف.

ثانياً: الانفتاح غير الواعي على مصادر فكرية ومعرفية جديدة عليهم (مثل كتابات الجابري وحسن حنفي والعروي... ونحوهم): وجعل كتابات هؤلاء نداً لكتابات أئمة الإسلام الأثبات المجمّع على إمامتهم. فتنشأ عندهم حيرة مردُّها إلى الشبهات المشارة، ثم تتوالد لديهم بعض الأسئلة والمشكلات الفكرية والمنهجية التي لم يحسنوا الإجابة عنها أو التعامل معها.

ومع كثرة الحديث عن ذم الانغلاق، والدعوة إلى الانفتاح، ســقط بعض هؤلاء في معتركات صعبــة، وراحوا يتقحمون فيها، ويكثرون التنقــل بين الأهواء(٢)، ويخوضون في قضايا فكرية معقدة بآليات هشــة هزيلة، وهذا في تقديري سببً لبعضهم صدمــة معرفية حادة أدت إلى التذبذب والانهزام، وإلــى تبنِّي آراء نبتت من خليط غيــر متجانس من الأفكار والاجتهــادات العلميــة والعملية. وصــدق العلاَّمة محمد الخضر حســين؛ إذ قال: (الآراء الفاســدة والشُّبه المغوية، تربى في النفوس الضعيفة أذواقاً سقيمة)(٢).

ثالثاً: من أعظم ما يعصم الإنسان من فتنة الشهوات، وسطوة الشبهات: سلامة التدين، وعمق الصلة بالله، عز وجل. وكثير من أدواء النفوس إنما تنمو وتترعرع عند ضعف الإيمان، وقصور التربية.

ومن أكثر أدواء النفس خفاءً وخطورة: العُجب والاعتداد بالرأي؛ فهو باب عريض من أبواب الفساد والسقوط؛ ولهذا قال النبي على: «ثلاث مهلكات: شعر مُطاع، وهوى متَبع، وإعجاب المرء بنفسه» فإذا اجتمع الهوى والعُجب في النفس ازداد هلاك الإنسان، ومن دقائق الملاحظة التي تدل على النباهة وعمق البصيرة قول عبد الله بن المبارك - رحمه الله تعالى -: (لا أعلم في المصلين شراً من العُجّب) (°).

وبعض الناس إذا قرأ كتاباً أو كتابين، وكتب مقالة أو

مقالتين، استعلى بنفسه، وطار بها عجباً، وظن أنَّه أصبح مفكراً من كبار المجددين المبدعين، ولا يزال التيه يسيطر على عقله وفكره حتى يؤدي به إلى ازدراء مَنْ حوله، والتقليلِ من شأنهم، والاستخفاف بهم، بل التطاول عليهم إذا خالفوه!

ومما يحسن التنبيه عليه في هذا السياق: أن المستعلي برأيه إذا أخطأ في مسالة استتكف استتكافاً شديداً عن الاعتراف بالخطأ، والرجوع إلى جادة الصواب، وقد يدفعه استعلاؤه إلى مزيد من التعصب والاستمساك بالخطأ، ظناً منه أنَّ سبيل الرفعة إنما يكون بالتعالي والتعاظم!

رابعاً: ومن أدواء النفوس أيضاً: التطلع إلى الصدارة، والبروز نحو الأضواء، والمسارعة إلى التزيَّن أمام الناس: وقد بيَّن النبي على خطورة ذلك بذكر مَثَل واضح جَلِي، فقال على: «ما ذئبان جائعان أُرسِلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال، والشرف لدينه»(۱). وهذه هي الشهوة الخفية التي كان يخافها شداد بن أوس – رضي الله عنه – على أصحابه(۷).

وكثير ممن يقع في هذا الداء لا يسلم من أحد أمرين: أحدهما: القدح في سلامة القصد، وحُسِّن النية، وكفى بهذا إثماً وفساداً.

الثاني: التشبع بما لم يعطً.

لكن ما علاقة هذا بالقلق الفكرى؟

الحقيقة أن وهــج الأضواء، وبريق الإعــلام، يدفع بعض الناس أحياناً إلى التعالم، وإلى الرغبة في التميز، وقد لا يتحقق ذلــك - عند ضعف البضاعــة - إلا بالإغراب، والحرص على تتبع الأغلوطات، ومخالفة العلماء والتيار الســائد ليس بسبب الاجتهاد العلمي، ولكن المخالفة لمجرد المخالفة.

خامساً: قصور العلماء والدعاة في الحوار مع هؤلاء الشباب، والتهاون في استيعابهم: وهو ما أوجد قطيعة فكرية وفجوة تربوية معهم، وزاد من حدَّتها أن بعض العلماء والدعاة ربما احتدَّ أحياناً في تسفيه أفكارهم أو التقليل من شأنهم، فأدى ذلك إلى استفزازهم، وتعصبهم، ومقابلتهم لغيرهم بالعزة في الرأي والمعاندة، والإعراض عن نقد الآخرين، والاستفادة من آرائهم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه: الترمذي، رقم (٢٣٧٦)، وقال: حسن صحيح، وصححه الألباني في صحيح الترمذي.

<sup>(</sup>٧) قال شداد بن أوس ـ رضي الله عنه ـ: (يا بقايا العرب، يا بقايا العرب، إنما أخاف عليكم الرياء والشهوة الخفية) وفسر أبو داود الشهوة الخفية بحب الرياسة، انظر: شرح حديث أبى ذر لابن تيمية (ص٢٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في سننه: (١/ /٦٨ – ٦٩)، ولهذا الأثر طرق كثيرة، صحح بعضها الهيثمي في مجمع الزوائد: (/ / ١٨١/).

 <sup>(</sup>٢) قال عمر بن عبد العزيز - رحمه الله -: (من جعل دينه عرضاً للخصومات أكثر التنقل)،
 رواه: اللالكائي في شرح اعتقاد أهل السنة (١٢٨/١)، والآجري في الشريعة
 (ص٥٦). وعبد الله ابن الإمام أحمد في السنة (١٧٨/١).

<sup>(</sup>٣) رسائل الإصلاح: (١ / ٩٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البزار، كما في كشف الأستار عن زوائد البزار، رقم (٨٠)، وحسنه الألباني لشواهده في السلسلة الصحيحة، رقم (١٨٠٢).

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء: (٨/٧٠٤).





# مشروع الوقت الخيري

حِلال هِيُ اللهِ

باعمكم يتحقق أمل

بالحکیکیلیریکیلی مالیکیکیلیکیلیکی

بالحمكم يكتمل البناء



## وقف الايتام وتفريج الكربات

قال جابر رضي الله عنه :لم يكن احدا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم , ذو مقدرة إلا أوقف

### أوقف لك ولوالديك ولمن تحب

حساب الوقف الراجحي ٢٣٧٦٠٨٠١٠٢٢١٠٣٨

حساب الوقف الاهلي ١٠٥٠٠٠١٠٥

العنوان جمعية البر الخيرية بالمروة(بلاد العوامر) رقم الحساب (الراجحي ٣٣٧٦٠٨٠١٠٢٢٢١٨) ( النهلي ٣٠٣٦٢٤٠٩٠٠١٠)

البريد الإلكتروني J\_almarwah@hotmail.com جوال ٥٠٤٥٨٩٢٦٧ جوال

الليحك السائيج ١٣٣٢٨٨٩٨٨٩٥

# الآن



فعل انتتراكك في جوال





ضمن شبعت

ارسل رسالت فارغتال**ت ۲۶۰۴۷** 

للانتتراك أرسل رسالةفارغة إلى



777797

رسائلنا تحعي أهدافنا







للمساهمة مصرف الراجحي

SA5480000**212608010300337** 0553841111 - 0503841111 - 063841111

الحملة الإعلامية على نفقة

الراعي البرونزي الراعي البرونزي الراعي المشارك















-576

مجــلة إسلامية شهـرية جــامعة

وقفة بباب الرحمن

مشروعك الرمضاني

منهج القرآن الكريم القرآن الكريم ألا العقيدة الإسلامية

### AL BAYAN

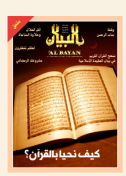
السنة الخامسة والعشرون ـ العدد ٢٧٧ ـ رمضان ١٤٣١ هـ ـ أغسطس/سبتمبر ٢٠١٠ م

أكل الحلال وحلاوة المناجاة

لعلكم تتفكرون!



كيف نحيا بالقرآن؟







#### خدمة العملاء

#### السعودية

ص. ب ۲٦٩٧٠ الرياض: ١١٤٩٦. هـاتف خدمة العملاء مباشـــر: ٢٢٥١٩٦٧ هاتف: ٤٥٢٢١٢١ ـ فاكس:٤٥٢٢١٢١

#### للمراسلات عبر البريد الإلكتروني

التحرير

e d i t o r s @ a l b a y a n . c o . u k خدمة العملاء

s u b @ a l b a y a n . c o . u k التسويق

sales@albayan.co.uk

#### المـوزعــون

**الأردن:** الشركة الأردنية للتوزيع، عمان ص. ب ٣٧٥ هاتف: ٥٣٥٨٨٥٥، فاكس: ٥٣٣٧٧٣.

**الإمارات العربية المتحدة**: شركة الإمارات للطباعة والنشر، دبي ص. ب ٦٠٤٩٩ هاتف: ٢٩١٦٥٠١، فاكس ٢٦٦٦١٢٦.

سلطنة عُمان: مؤسسة العطاء للتوزيع، صب ٢٧٤ ـ العذيبة ١٣٩٠ ـ هاتف: ٢٤٤٩١٣٩٩ ـ فاكس: ٢٤٤٩٢٢٠٠ .

البحرين: مؤسسة الهلال لتوزيع الصحف ـ المتامة: صب ٢٢٤ هاتف ٥٢٤٥٦١ ـ ٥٢٤٥٦١، فاكس ٢٢١٢٨١.

السعودية: الشركة الوطنية للتوزيع: هاتف: ٤٨٧١٤١٤ ـ فاكس: ٤٨٧١٤٦٠.

السودان: الخرطوم، مكتب المجلة ٨٣٢١٢١٨٣.

قطر: دار الشرق للطباعة والنشر والتوزيع، الدوحة هاتف: ٤٥٥٧٨١٠ - ٤٥٥٧٨١١ - ٤٥٥٧٨١٩ - فاكس: ٤٥٥٧٨١٩.

الكويت: شركة المجموعة الكويتية للنشر والتوزيع، ص.ب: ٢٩١٧٦ ـ الكويت الرمز البريدي ١٣١٥٠ ـ ماتف: ٢٤٠٥٣١ ـ فاكس: ٢٤٠٨٠٩ ـ فاكس: ٢٤٧٨٠٩ ـ فاكس: ١٣١٨٠٩ ـ فاكس تجمال بن أحمد ص.ب ١٣٦٨٠ ـ شجمال بن أحمد ص.ب ١٣٦٨٠ ـ فاكس: ٢٤٦٢٤٩ ـ

اليمسن: دار القدس للنشر والتوزيع، صنعاء : ص. ب ١١٧٧٦ الطريق الدائري الغربي أمام الجامعة القديمة، هـاتف: ٢٠٤٢٦ ـ فاكس: ٤٠٥١٣٥

#### افتتاحية الملف

۲ كي ف نحيابال قرآن؟
التحرير

#### فلف العدد

- ٣ كي<u>ف نحيابا القرآن</u>؟ د. عبد الرحمن المجمود
- العلم ت ت خ کرون! عبد اللطيف بن عبد الله التويجري
- منهج القرآن الكريم في بيان العقيدة الإسلامية د. عثمان بن جمعة ضميرية
- ۱۸ معالم في الحياء أحمد ذو النورين
- وق ف ق ب ب اب السرح م من الورزاني الورزاني الورزاني المسين المسين الورزاني المسين المسين
- مراءة في كتاب: المراحل الشمان لطالب فهم القرآن أحمد رمضان مقرم النهدي
- ۳۱ م<u>شروعا کالرمضانی</u> مشعل عبد العزیز الفلاحی

أحمد بــــن عبـــد الرحمــــن الصــويان alsowayan@albayan.co.uk

رئيس التحرير

#### فدير التجرير

د. عـبد الله بن ســليمان الفـــراج

#### هيئة التحرير

أحمد بن عبد العصزيز العصامر د. عبد اللطيف د. عبد اللطيف د. يوسصف بن صالح الصغير فهدد بعن صالح العصد لان العساف أحمد بن عصد المحسن العساف فيصل بن على أحمد الكاملي

#### سكرتير التحرير

#### الإخراج الفني

خـــالد حــســــن عــــــمـــارة

ع نــوان الـمجــلـة عـلــى الـشـبـكــة الـعـالـمـيـة w w w . a l b a y a n – m a g a z i n e . c o m

#### الحسابات

السعودية: مصرف الراجعي آيبان: SA۱۳۸۰۰۰۲۹٦٦۰۸۰۱۰۲۱۰۷

#### الاشتراكات

| السعودية ودول الخليج           | ۱۲۰ | ريالسعو | ودي  |
|--------------------------------|-----|---------|------|
| بـريـطــانـيــا وإيــرلــنــدا | ٤٧  |         | 9,9_ |
| أورويــــــا                   | ٥٥  |         | gjg_ |
| البلاد العربية وإفريقيا        | ٤٥  |         | 9,9_ |
| أمريكا وبقية دول العالم        | ٥٥  |         | gjg_ |
| المؤسسات الرسمية               | ٦.  |         | gjg_ |



### ما السبب في تلك اللوثة الفكرية التي هاجت بعواصفها المريبة، حتى أسقطت بعض المسلمين في مستنقعات الإلحاد والعملنة والتغريب.. ؟ ا

ما السبب في ذلك التمرد القيمي، والتفلت الأخلاقي، والتمزق الاجتماعي، الذي يغشى بعض المجتمعات الإسلامية؟!

ما السبب في تلك الذلة والمهانة التي سيطرت على بعض النفوس، فأصبح العدو يستبيح كرامتها، ويتطاول على حرماتها ومقدساتها؟ لقد هجرنا كتاب الله عز وجل علماً وعملاً، فألبسَا الله عنا الله عنالى للباس الذلِّ والمهانة، وأصبحنا أمة مستباحة الحمى مهيضة الجناح. فُتِنَ بعض المعاصرين بمدارس الفكر الغربي، وعظموا من شأن الفلاسفة والمفكرين الماديين، وذهبوا بعيداً في تمجيد نظرياتهم وأطاريحهم في الفكر والثقافة والاجتماع والسياسة، وأصبحت هي المعيار الذي تُميَّز به الأفكار، والميزان الذي توزَن به الآراء؛ فتاهوا في

بيداء القلق والاضطراب والتبعية، وأصبحت قلوبهم وعقولهم خاوية لا روح فيها ولا حياة. قال - تعالى -: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذَكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَاةً صَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴿ يَهِ اللَّهِ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ﴾ [طه: ٢٢٤ - ٢٠٥].

إنَّ الطريق الصحيح لنهضة الأمة ورفعتها إنما هو بالعودة الصادقة إلى كتاب الله - عز وجل -: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلْتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ١]، وكل كبوة أو هزيمة تقع فيها الأمة إنما هي بمقدار بُعدها وإعراضها عن كتاب الله، تعالى.

لقد رفع الله ـ عز وجل ـ هذه الأمة بالقرآن العظيم، وشرَّفها به على سائر الأمم؛ فهو طريق السؤدد والنصر، وشهر رمضان المبارك فرصــة عظيمة لتجديد الصلة بكتاب اللــه ـ تعالى ـ تلاوةً وحفظاً، تدبراً وفهماً، علماً وعملاً.

والحياة بالقرآن هي الحياة الطيبة التي تسعد بها الأمة وتتصر.



# كيف نحيا بالقرآن؟

#### د. عبد الرحمن المحمود

كيف كان حال السلف مع القرآن؟ وكيف أصبحت حالنا معه؟ ولماذا ضعفت متر لة القرآن في نفوسنا وصارت صلتنا به أقل من صلتنا بالجرائد ووسائل الإعلام؟

ما الـذي تغير حتى صرنا إلى هذه الحال؟ هل تغير القرآن؟ أم تغيرنا نحن في عيشنا وحياتنا مع القرآن؟ وما مقياس الأمم في رفعتها وضعتها وفي عربة الألها؟

روى مسلم في صحيحه عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أن النبي هال قال: «إن الله - تعالى - يرفع بهذا الكتاب أقواماً، ويضع به آخرين»().

وهـذا يشـمل الفـرد، والقـوم،

ويشمل أيضاً الأمة؛ فمن أقبل على القرآن من هـؤلاء نـال الرفعـة والمكانـة، ومن أعـرض عنه عوقب بالذلة والمهانة.

وبهذا الميزان النبوي للقرآن عرف سلفنا الصالح – رحمهم الله تعالى – مكانة القرآن ومنزلته وأثره، فجعلوا القرآن عماد حياتهم، تلاوةً وتعلُّماً وتعليماً وعملاً؛ فالصغير ينشأ بتعلُّم القرآن، والأسرة تربَّى بالقرآن، والعلم يُفتَتَح بتعلُّم

القرآن وحِفْظه، ومدارس العلم كلها أساسها وعمادها القرآن، ومساجدهم معمورة بالقرآن، وعباداتهم وصلواتهم، ومجالسهم وسَمَرهم،

وأسفارهم وتنقلاتهم، كل وجهادهم وفتوحاتهم... كل ذلك إنما عماده القرآن، أما أحكامهم وقضاياهم وعلاقاتهم، فلا تخرج عنه أبداً.

لقد كانت - حقاً - أمة تعيش وتحيا بالقرآن؛ فكان من أمرها ما كان، وهذه بعض صور تعامل سلفنا الكرام مع هذا الكتاب

العزيز:

١ - عـن أبي موســـــــــــ - رضــــــــــــــ الله عنه - قـــال: قـــال
 رسول الله ﷺ: «إني لأعرف أصوات رفقة الأشعريين بالليل
 حين يدخلون، وأعرف منازلهم من أصواتهم بالقرآن بالليل؛

(١) رواه مسلم: (٨١٧)، وابن ماجه: (٢١٨)، والدارمي: (٣٣٦٥)، من حديث عمر بن الخطاب، رضي الله عنه.

وإن كنت لم أر منازلهم حين نزلوا بالنهار(1).

٢ – وعن أبي الأحوص الجشمي قال: إن كان الرجل ليطرق الفسطاط طروقاً – أي يأتيه ليلاً – فيسمع لأهله دوياً كدوي النحل (أي بالقرآن). قال: «فما بال هؤلاء يأمنون، ما كان أولئك بخافون؟»(7).

فه ذه حالهم وصفته مع القرآن، وهي صفة عامة لأمصار المسلمين؛ ولذا كانوا يأمنون ولا يخافون. قال ابن مسعود – رضي الله عنه –: «إن هذا القرآن مأدبة الله؛ فمن دخل فيه فهو آمن»(<sup>7)</sup>.

٣ - وعن الحسن البصري - رحمه الله - أنه قال: «إن من كان قبلكم رأوا القرآن رسائل من ربهم، فكانوا يتدبرونها بالليل وينفِّدونها باللهار »(٤).

وهكذا القرآن: عبادة وذكر لله – تعالى – مع تدبر وتفهُّم يعقبه تطبيق وعمل.

٤ - وحامل القرآن هو حامل لراية الإسلام في كل ما تحتاجه هدنه الراية من عزم وقوة، وجِدً وفتوة. قال الفضيل بن عياض - رحمه الله -: «حامل القرآن حامل راية الإسلام، لا ينبغي له أن يلهو مع من يلهو، ولا يسهو مع من يسهو، ولا يلغو مع من يلغو، تعظيماً للقرآن»<sup>(0)</sup>.

٥ - أما أحوال الساف مع القرآن تدبراً وخشوعاً فأمر معروف؛ حتى إن الإمام التابعي الثقة قاضي البصرة زرارة بن أوفى له أوفى العامري الحرشي (أبو حاجب البصري) الذي روى له الجماعة وكان من العباد، روى بَهز بن حكيم قصة وفاته فذكر أنه أمَّهم في الفجر في مسجد بني قشير فقرأ حتى بلغ قوله - تعالى -: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴿ فَ فَذَلُكَ يَوْمَئذَ يَوْمٌ عَسِرٌ ﴾ [المدثر:

لقد كان القرآن عند سلفنا أساسَ الحياة، وأساس المناهج لا يزاحمه أي علم أو أي منهج آخر، وكانت العلوم الأخرى كلها تأتى بعده تبعاً.

فالذي يدخل في الإسلام كان أوَّل ما يتعلمه القرآن. والوفود التي كانت تفد على رسـول الله ﷺ كانت تتعلم القرآن وتأخذ معها ما تستطيعه منه.

وكان مقياس الرجال ومعرفة أقدارهم تبدأ بمدى معرفتهم وحفظهم للقرآن.

فهذا رسول الله على يقدِّم الشاب الصغير عمرو بن سلمة على مشيخة قومه وكبارهم ليقول له بعد أن عرف أنه أحفظهم للقرآن: «اذهب فأنت إمامهم»(١).

وهــذا عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - وهو خليفة جعل شُــوَّاره من القراء، وأدخل معهم عبــد الله بن عباس - علــى صغره - لتميُّزه بحفظ القــرآن والعلم به؛ فعن ابن عباس- رضي الله عنهما - قال: «كان القراء أصحابَ مجلس عمر - رضي الله عنه - ومشاورته كهولاً كانوا أو شباباً»().

وحِفَظُ القرآن كان أول ما يُبدأ به في تعليم الصغار. وحِفَظُ القرآن كان أول ما يُبدأ به في تعليم الصغار. وحِلَق الشيوخ كانت تبدأ بالقرآن بالنسبة لطلاب العلم. وعيب كبير أن يبدأ طالب علم بفن من الفنون الشرعية قبل تعلم القرآن وحفظه. ومحفوظات الطلاب كانت تتركز في البداية على القرآن.

والخلاصة: أن التعليم في الأمة الإسلامية كلها كان أساسه وعمادم القرآن وعلومه وتفسيره.

هـــذا حال ســلفنا مع القـــرآن؛ فقارِنوه بأحــوال أمة الإســـلام في عصرها الحاضر، فســتجدون سؤالاً يثور في نفوسكم: ولكن كيف ضعفت هيبة القرآن في نفوسنا وحياتنا ومعاملاتنا؟ وهل هناك وســيلة أو وسائل يمكن أن تعود بها تلك المنزلة لهذا القرآن العظيم؟

والجواب: نعم! هناك وسائل كثيرة؛ لأنَّ القرآن باق ومحفوظٌ لم يتغير ولن يتغير مهما تغيرنا نحن أو حاولً أعداؤنا أن يغيرونا أو يصرفونا عنه.

وإنِّي ذاكرٌ عدداً من المسائل والقضايا حول هذا الموضوع الكبير: كيف نحيا وأمةَ الإسلام بالقرآن؟

أولاً: المعرفةُ والإدراكُ الحقيقي لمنزلةِ هذا القرآنِ، وأنه كلامُ الله - تعالى - لا يُقاسُ بكلام البشرِ مهما كانوا، وينبني على هذا أمرٌ مهـمم، ألا وهو الثقةُ بنصوصـه ثقةً مطلقةً، والتصديـقُ الجازمُ بكلِّ ما جاء به من حقائقَ وأحكام، تتعلق بالفـرد وبالأمة في جميع شـؤونها العباديـة والأخلاقية

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: (۲۲۲٪)، ومسلم: (۲۹۹٪)، عن أبي موسى، رضي الله عنه. (۱) لم أقف عليه، والذي وقفت عليه ما ثبت في صحيح البخاري: (۲۰٪)، وسـ (۲) إسناده صحيح، رواه ابن المبارك في الزهد: (۹ ۸)، ووكيع في الزهد أيضاً: (۲۰٪). (۲۰٪)، ولفظه: (قال رسو

<sup>(</sup>٣) رواه ابن المبارك في الزهد: (٧٨٧)، وابن أبي شيبة: (١٠ / ٤٨٤).

 <sup>(</sup>٤) التبيان في آداب حملة القرآن، للنووي: (٢٧)، تحقيق نبيل البصارة.
 (٥) المصدر السابق: (٢٧)، وقد رواه عنه أبو نعيم في الحلية: (٩٢/٨)، والآجري

 <sup>(</sup>٥) المصدر السابق: (٧٢)، وقد رواه عنه أبو نعيم في الحلية: (٩٢/٨)، والأجرى بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٦) لم أقف عليه، والذي وقفت عليه ما ثبت في صحيح البخاري: (٤٣٠٣)، وسنن أبي داود: (٥٨٠)، والنسائي: (٢/ ٧)، وأحمد: (٥/ ٣، ٧١)، ولفظه: (قال رسول الله ﷺ: فإذا حضرت الصلاة فَلْيُودُّنُ أحدكم، وَلْيُومُّكُم أكثركم قرآناً، فنظروا، فلم يكن أحد أكثر قرآناً من الركبان فقدموني بين أيديهم وأنا ابن ست أو سبع سنين) الحديث.

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري: (۲۹۷۰).

والاجتماعية والنفسية والتشريعية...

فــلا مجال لصوت أنّ يعلو فوق القــرآن، ولا لمتعالم أنّ يتعالــم على القرآنِ، فيعمل في نصوصه تحريفاً وتعطيلاً، أو أن يُشكِّكُ في شيء منّ حقائقِ القرآنِ ومعانيه، أو أن يأخذَ منه ما يَشتهي ويترك ما خالف من هواه، أو أن يجعله عضين مفرَّقاً يؤمنُ ببعضه ويكفرُ ببعضه الآخر؛ وإنما هو التســليم الكامل لله - تعالى -: ﴿ وَمَنْ أَضْدَقُ مِنَ اللَّه قِيلاً ﴾ [النساء: ١٢٢] ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّه حَديثاً ﴾ [النساء: ١٢٢].

وهذا التسليم لا يخاطبُ به فئة معينة كالحكام - مثلاً وهم مخاطبون - وإنَّما يخاطب به كل فرد في خاصة نفسه وحياته وعباداته ومعاملاته. وينبغي لكل مسلم أن يعلمَ أنَّ هذا القرآن كما وصفه علي بن أبي طالب - رضي الله عنه -: (فيه نبأ ما قبلكم، وخبرُ ما بعدكم، وحُكِّمُ ما بينكم، هو الفصل ليس بالهزل، من تركه من جبار قصمه الله، ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله، وهو حبل الله المتين، ونوره المبين، وهو الذكر

الحكيم، وهو الصراط المستقيم، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تتبس به الألسنة، ولا يشبع منه العلماء، ولا يَخْلَق عن كثرة الرد، ولا تنقضي عجائبه، وهو الذي ليم تته الجن إذ سمعته حتى قالوا: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً ﴿ يَكُولُوا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

يَهْدي إِلَى الرُّشْد فَآمَنًا به وَلَن نُّشْركَ برَبَّنَا أَحَداً ﴾ [الجن: ١-٢].

من قال به صدق، ومن عمل به أُجِر، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هُدى إلى صراط مستقيم)(١).

إنَّ من المؤسف أننا قد نصدِّق بهذا نظرياً، لكننا في الحقيقة نكاد نشكك فيه عملياً. وهذا من أخطر أمراضنا، وهذا يمثل التباين بين النظرية والتطبيق، والقول والعمل، والدعاوى والحقائق في الواقع.

وهناك أمر آخر، وهو أنه قد يظن ظانٌّ أنَّ بعض الحقائق التي جاءت في القرآن، مثل وعد الله بنصر المؤمنين، أو كتابة الذلة على اليهود، ونحو ذلك قد تخلفت، فتضعف ثقته بالقرآن، ويظن أنه محتاج إلى أن يتأوَّل أو يحرف النصوص

القرآنية لتتوافق مع الواقع.

وهذا خطأ كبيرٌ يؤدي إلى أن يقلب المسألة؛ بحيث يجعل ما يراه في الواقع هو الأصلَ وما جاء في القرآن تابعاً له.

إنَّ الواجب أن نوقن يقيناً تاماً أن ما جاء في القرآن حق وصدق لا شك فيه أبداً، وأنَّ تخلُّف وعد الله أو ما يقرره من حقائق تتعلق بالأمم أو بمخالفي شرع الله وأحكامه من هذه الأمة أو من غيرها من الأمم، إنما هو لتخلف الأسباب التي ذكرها الله - تعالى - مثل تخلِّي المسلمين عن دينهم، أو عدم قيامهم به على الوجه الأكمل، أو وقوعهم في الذنوب والمعاصي التي تجعلهم يستحقون العقوبات... وهكذا.

إنَّ خلاصة هذا الأصل - الذي بدأنا به - أنه يقومُ على أنَّ جميع ما جاء به القرآن حق وصدق لا شك فيه، وأنَّ المسلم - وهو يقرأ القرآن ويتدبر معانيه - عليه أن يستحضر ذلك في كل آية، وفي كل قصة، وفي كل حكم، وفي كل أمر وفي كل نهي، وفي كل توجيه جاء به هذا الكتاب الكريم.

إن حقائق القرآن كثيرة، وهي ثابتة لا تتغير بتغير الزمان والمكان والأحوال.

وإليكم نماذج فقط من هذه الحقائة:

- قال - تعالى -: ﴿ وَمَنْ أَعُرُضَ عَس ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَـةً

ضَنكاً ﴾ [طه: ١٢٤].

فلا مجال لصوت أنْ يعلو فوق القرآن، ولا لتعالم أنْ يتعالمَ

على القرآن، فيعملَ في نصوصه تحريفاً وتعطيلاً، أوَّ أنَّ يُشكَّكَ

في شيء من حقائق القرآن ومعانيه، أو أن يأخذ منه ما يَشتهي .

ويتركَ ما خالف من هواه،

- وقال - تعالى -: ﴿ وَلَن يَجْعَــلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْـمُؤْمِنِينَ سَبيلاً ﴾ [النساء: ١٤١].

- وقال - تعالى - عن اليهود: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّهُ أَيْنَ مَا ثُقَفُوا إِلاَّ بِحَبُل مَنَ اللَّهِ وَحَبُل مَنَ النَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٢].

- وقال - تعالى -: ﴿ إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرْكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ . [محمد: ٧]

- وقال - تعالى -: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بَانفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١].

- وقال - تعالى -: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ [النساء: ٦٠].

- وقال - تعالى - عن الربا: ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ كُلُّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٦].

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: (٢٩٠٦)، وأحمد: (١/ ٩١)، وقال الترمذي: هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وفي إسناده مجهول وفي الحارث مقال. ا هــ والدارمي: (٣٣٦١) وقال محققه: وقد روي مرفوعاً وموقوفاً كلاهما بالإسناد نفسه وهو ضعيف إسناداً لكنه كلام حسن صحيح، ا هــ



# لعلكم تتفكرون!

عبد اللطيف بن عبد الله التويجري a 4 4 t @ h o t m a i l . c o m

الواجب على المكلَّف أن يشــغل نفسه بهذه الـعبادة الجليلة في حدودها ومجالاتها المنظبطــة، ويتعاهدها في جميع الأحوال؛ وذلك أن التفكير السليم يوصل صاحبه إلى الخير في الدنيا والآخرة

لقد أنعم الله - عز وجل - علينا بنعم عظيمة سيخّرها لنا لنعرفه ونعظمه، ونعبده ونوحده، محققين الغاية التي من أجلها خلقنا: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيعُبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٠] وإن من أعظم هذه النعم نعمة العقل الذي هو آلسة التفكير، وقد ورد الحديث عن هذه النعمة في أكثر من موضع في كتاب الله، عز وجل. قال - سبحانه وتعالى -: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجُكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْنًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَنْمَارَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَبْصَارَ وَالْمَارِيْنَا اللّهُ عَلَيْهِ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ السَّمْعَ لِللّهُ الْوَلَالَهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَيْمُ اللّهُ الْعَلَيْمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

ولقد جاء في القرآن الكريم الحث على التفكير في مواضع عديدة؛ حيث وردت مادة: (التفكر) في حوالي تسعة عشر موضعاً في القرآن الكريم(")، وخُتمَت سبع آيات(") من كتاب الله بقوله - تعالى -: ﴿ لِقَرْمُ يَتَفَكُّرُونَ ﴾ في إشارة إلى أن هذه الآيات العظيمة التي تُذْكَر قبلها؛ لا ينتفع بها إلا ذوو العقول المتفكرة.

وفي مواضع أخرى جاء التشنيع والتوبيخ على القوم الذين عطلوا عقولهم وتفكيرهم، كما في سسورة الحج: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقُلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الْقُلُوبُ التَّى في الصُّدُورِ ﴾ [الحج: ٢٤].



<sup>(</sup>١) ينظر كتاب: تدبر القرآن بين النظرية والتطبيق، لرقية العلواني: صفحة: (١٩).

 <sup>(</sup>٢) كما في سورة يونس الآية (٢٤) والرعد الآية (٣) والنحل في موضعين الآية (١٨)
 (٥) و (١٩)، والروم الآية (٢١)، والزمر الآية (٢٤)، والجائية الآية (١٣).

#### فضل التفكر وأهميته:

إن هذه الآيات وغيرها تُظهر للمتأمل أهمية العقل والتفكير، وأنها نعمة ربانية عظيمة اختص الله بها الإنسان، وجعلها مناط مناط من وميَّزه بها عن غيره من بين سائر الجمادات والعجماوات، وقد نص بعض العلماء على أن منزلة التفكُّر وأسرفها(۱)؛ «وذلك لأن الفكرة عمل القلب، والعبادة عمل الجوارح، والقلب أشرف الجوارح؛ فكان عمله أشرف من عمل الجوارح»(۱).

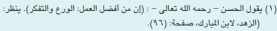
ولقد كثر الحث في كتاب الله - تعالى - على هذه العبادة الجليلة<sup>(۲)</sup>؛ نظراً لأهميتها وفضلها العظيم؛ حيث إنها تورث العلم والمحبة، والنور والإيمان، وهي عبادة

أهل الصلاح والتقوى، يقول الحسن بن عامر: سمعت غير واحد ولا اثنين ولا ثلاثة من أصحاب الرسول على يقولون: إن ضياء الإيمان أو نور الإيمان: التفكر<sup>(٤)</sup>.

#### مجالات التفكر وثماره:

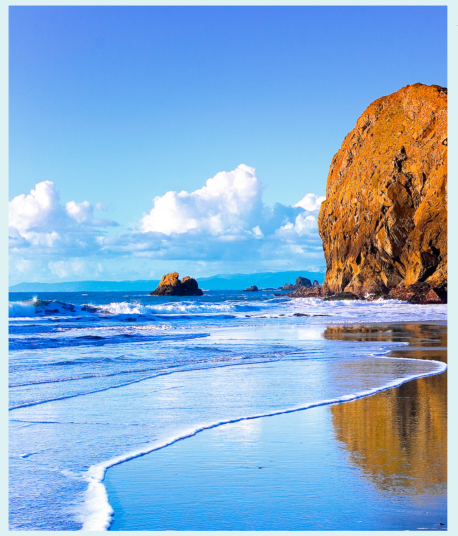
جاء في التعريفات للجرجاني أن المراد بالتفكر هو: إعمال القلب في النظر في الأدلة(٥).

وما يعنينا من الأدلة هنا أنها الآيات الواردة في كتاب الله - عز وجل - امتثالاً لقوله - تعالى -: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الآيَاتَ لَعَلَّكُمْ تَفَكَّرُونَ ﴾ [المقرة: ٢١٩].



<sup>(</sup>۲) مفتاح دار السعادة: (۱/۱۸۰).

(٥) ينظر التعريفات، للجرجاني، ص: (١٦٧).



ولو تأملنا مجال التفكر في آيات القرآن لبرز لنا مجالان عظيمان أشار إليهما الإمام ابن القيِّم في كتابه القيِّم: مفتاح دار السعادة<sup>(۱)</sup>:

فالمجال الأول هو: التفكر في الدليل القرآني: وفيه يكون التفكر في آيات الله المسموعة التي حث الله – عز وجل – على التفكر فيها وتدبُّرها في أكثر من نص في القرآن الكريم كقوله – تعالى –: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤]، وقوله – تعالى –: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤]، وقوله – تعالى –: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤١]، وقوله – تعالى –: وَلِلُكُ الأَمْقَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الخشر: ٢١]؛ وذلك أن المرء يتفكر في هذه الأدلة حين سلماعها أو تلاوتها، وما تتضمنه من دلائل باهرة تحث على توحيد الله والإيمان بملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر.

<sup>(7)</sup> ينظر إحياء علوم الدين: (2/773).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير: (٢ / ١٨٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر مفتاح دار السعادة: (١/١٨٧).

ويتفكر أيضاً فيما جاء فيها من معجزات ودلائل وبشارات ونذارات وعبرة وأحكام، ونحوها، ويتفكر في معجزة ألفاظه، وعظمة أحكامه، وقوة حججه وبراهينه... إلخ.

فهـــذا التفكر يورث في القلب محبـــةَ الخالق وتعظيمَه، وإخلاص العبادة لـــه، والتوكل عليه، وزيادة الإيمان واليقين، وغير ذلك من مقامات العبودية وأعمال القلوب.

والمجال الثاني: التفكر في الدليل العياني: وهو آياته المشهودة، ولقد أثنى الله - عز وجل - على من يتفكر في ذلك، فقال - تعالى -: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاحْتلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لِآيَات لأُولِي الأَلْبَابِ ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطلًا سُبْحَانَكَ فَقنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [آل عمران: ١٩٠ - ١٩١].

وقد ثبت في صحيح ابن حبان وغيره مرفوعاً: «لقد نزلت عليَّ الليلة آيةٌ ويلٌ لن قرأها ولم يتفكر فيها ... ثم تلا هذه الآية»(١).

فتأمَّل - رحمك الله - كيف أن الآيات الواردة في القرآن تلفت الأنظار إلى الآيات المشاهدة من أجل إعمال التفكر، وتأمَّل أيضاً كيف خُتمت بالدعوة والحث على التفكر.

إلى غير ذلك من الآيات العظيمة المشاهدة في الآفاق، والمعجزات الباهرة المتقنة في هذا الكون الفسيح؛ فمشهد السماوات والأرض، ومشهد اختلاف الليل والنهار، ومشهد جميع المخلوقات، في تناسقها وإبداعها، لو فتحنا له بصائرنا وقلوبنا، ولو تلقيناه كمشهد جديد تتفتح عليه العيون أول مرة؛ لاهتزت له مشاعرنا، ولأحسسنا أن وراء ذلك حكيماً يدبر، وعليماً قادراً: ﴿ سَنُريهمْ آيَاتنا في الآفاق وَفي أَنفُسهمْ حَتَّى يَتَبِنَّ لَهُمْ

أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَ لَمْ يَكُف برَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ [فصلت: ٥٠].

ومن جميل ما يحكى في هذا الباب ما قاله ابن الجوزي عن نفسه: (عَرَضَ لي في طريق الحبِّ خوفٌ من العرب، فسرِّنا على طريق خيبرر، فرأيت من الجبال الهائلة والطُّرق فسرينا على طريق خيبرر، فرأيت من الجبال الهائلة والطُّرق محدري، فصار يعرض لي عند ذكر الطُّرُق نوع تعظيم صدري، فصار يعرض لي عند ذكر الطُّرُق نوع تعظيم الأ أجده عند ذكر غيرها، فصحتُ بالنفس: ويحك اعبري إلى البحر، وانظري إليه وإلى عجائبه بعين الفكر، تشاهدي أهوالاً هي أعظم من هذه. ثم اخرجي إلى الكون والتفتي إليه؛ فإنَّك ترينَهُ بالإضافة إلى السماوات والأفلاك كَذَرَّة في فلاة. ثم جولي في الأفلاك، وطوفي حول العرش، وتلمَّحي فلاة. ثم جولي في الأفلان أخرُجي عن الكُلِّ، والتفتي إليه؛ فإنك تشاهدين العالم في قَبْضَة القادر الذي لا تقفُ قدرتُهُ عند حدٍّ. ثم التفتي إليك، فتلمَّحي بدايتك ونهايتك، وتفكري في عند حدٍّ. ثم التفتي إليك، فتلمَّحي بدايتك ونهايتك، وتفكري فيما بعد البلى، وليس فيما البداية، وليس إلاَّ العدمُ، وفيما بعد البلى، وليس فيما البداية، وليس إلاَّ العدمُ، وفيما بعد البلى، وليس

فكيفَ يأنسُ بهـذا الوجودِ من نَظَرَ بعـين فِكُرهِ المبدأَ والمنتهـى؟ وكيف يغفَـلُ أربابُ القلوب عن ذكـر هذا الإله العظيم؟)(\*).

#### التفكرفي هذا الزمن:

إن الملاحظ على كثير من المنتسبين إلى الإسلام في زمننا يجد أنهم أصناف في تعاملهم مع التفكير:

فقوم شُغِلوا عن التفكير السليم بتفكير عقيم، واستبدلوا السذي هو أدنى بالذي هـو خير فأصبح تفكيرهم الدائم في الدنيا وملدَّاتها وزخرفها؛ فهم في تفكير وشغل في الليل والنهار، وأوصدوا على أنفسهم مجال التفكير النافع فتشوَّشَت العبادات، وقلَّ التفكير والاهتمام بالآخرة، ونسي كثيرٌ منهم نفسه ومحاسبتها، وتذكيرها بما خلقت له، وإلى أين مصيرها(٢).

وقـوم جنحوا فـي التفكير إلى ما وراء حـدود العقل، واقتحموا أموراً لم يعطَ العقل القدرة على إدراكها وتصوُّرها، فعظموا العقل وقدَّموه على النقل فوُكِلوا إليه، فازدادوا حيرة وشكوكاً.

وقوم تبلد عندهم التفكير فأصبحوا ينظرون إلى آيات

<sup>(</sup>١) ينظر: صحيح ابن حبان: (٦٢٠). قال شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: (١٤٦٨).

<sup>(</sup>٢) صيد الخاطر: (٢٧٥، ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) عن ذي النون أنه قال: (لا يتفكر القلب لغير الله، إلا كان عليه عقوبة). حلية الأولياء: (٩/٩).

الله المسموعة والمشهودة فلا يتحرك فيهم شيء؛ وكأنه حدث عادى يمر عليهم بدون تفكر ولا اعتبار!

وقوم عطَّلوا تفكيرهم، وأسلموا عقولهم وتفكيرهم إلى غيرهم، فصاروا لا يرون إلا بأعينهم ولا يفكرون إلا بتفكيرهم، فقلدوا غيرهم وعطلوا تفكيرهم؛ فالحق ما قالوه والصحيح ما صححوه(١).

والواجب على المكلّف أن يشغل نفسه بهذه العبادة الحليلة في حدودها ومجالاتها المنظبطة، ويتعاهدها في جميع الأحوال؛ وذلك أن التفكير السليم يوصل صاحبه إلى الخير في الدنيا والآخرة؛ لأن «أصل الخير والشرِّ من قبل التفكر؛ فإن الفِكِّر مبدأ الإرادة والطلب في الزهد والترك والحب والبغض، وأنفعُ الفِكِّر الفكرُ في مصالح المعاد، وفي طريق اجتلابها، وفي دفع مفاسد المعاد، وفي طرق اجتابها»(۲).

#### دعوة للتطبيق:

إننا نعيش في زمن كثرت فيه الفتن، وتلاطمت فيه المحن، وكثرت فيه المنادق بغربة وكثرت فيه المؤمن الصادق بغربة شديدة، لا يسليه فيها، ولا يذهبها عنه إلا العيش مع القرآن الكريم، والتفكر في معانيه، والنهل من معينه، والاتجاه إليه اتجاها صحيحاً بكامل أحاسيسه ومشاعره، بقلبه وقالبه: تلاوة وتدبراً، وتفكراً وتطبيقاً؛ فالعيش – مع القرآن الكريم – مزية لا تعدلها مزية، ومرتبة لا تفوقها المراتب؛ لأنه الملاذ عند الفتن، والمتناب والمحن.

وإن مما يحزُّ في نفوس المصلحين والغيورين في واقعنا المعاصر بُعِدُ المسلمين عن القرآن الكريم، والعيش في رحابه، والتدبر في آياته، والتفكر في معانيه، والاطلاع على مقاصده وحكمه العظيمة؛ حيث إن استشعار ذلك كله هو الطريق الصحيح الموصل للامتثال والتعظيم لله رب العالمين، وهو الطريق الموصل أيضاً للفوز والفلاح في الدنيا والآخرة.

إنها دعوة للجميع للتفكر والتأمل في المجالات التي أمرنا الله - عز وجل - بالتفكر فيها والاعتبار بما فيها من الهدايات والمعاني؛ فالتفكر السليم أصل الخير على العبد في معاشه ومعاده.

إنها دعوة للتفكر في عُظُمة القرآن الكريم، والتفكر في

إنسانعيش في زمن كشرت فيه الفتن، وتلاطمت فيه المحن، وكثرت فيه المنكرات، زمن يحس فيه المؤمن الصادق بغربة شديدة، لا يسليه فيها، ولا يذهبه العنه إلا العيش مع القرآن الكريم، والتفكر في معانيه، والنهل من معينه، والاتجاه إليه اتجاهاً صحيحاً بكامل أحاسيسه ومشاعره، بقلبه وقالبه: تلاوة و تدبيراً، و تفكراً و تطبيقاً؛ فالعيش - مع القرآن الكريم - مزية لا تعدلها مزية، ومرتبة لا تفوقها المراتب؛ لأنه الملاذ عند الفتن، والمحند،

معانيه وآياته والعيش في رحابه.

وهي دعوة للتفكر في آيات الله في الآفاق والأنفُس، وفي نعمه الظاهرة والباطنة.

وهي دعوة للتفكر في سير الأنبياء والصالحين والمجددين، في سيرهم مع أقوامهم، وفي أحوالهم، وفي عاقبة أمرهم. وهي دعوة للتفكر في النفس ومحاسبتها وإصلاحها وتهذيبها وتزكيتها.

ودعــوة للتفكر فــي الدنيــا والآخــرة، وحقيقة كلً منهما<sup>(٢)</sup>.

إنها دعوة للتفكر في آلاء الله ونعمه، وأمره ونهيه؛ من أجل تجديد الإيمان، وفتح آفاق العلم والإحسان، وشغل القلب بأعظم الأعمال، والتعرف على عَظَمة الخالق - جل في علاه - والافتقار إليه، والانطراح بين يديه، والتلذذ بمناجاته، سبحانه وتعالى.

إنها دعوة لإحياء هذه العبادة الجلياة «عبادة التفكر» موجَّهة لكل مسلم؛ كلِّ على قدر استطاعته، في البيت والمدرسة والمسجد؛ لنحيا حياة قرآنية ربانية.

وإنها فرصة أيضاً لاغتنام هذا الشهر الفضيل الذي هو شهر القرآن لجعله بداية الانطلاق، وفرصة اللحاق بركب السلف الأخيار، الذين عرفوا فضل هذه النعمة فأعطوها حقها، وعَوَّدوا قلوبهم عليها(٤)، فوصلوا إلى ما وصلوا إليه من الخير والفلاح، ولقد صدق القائل:

إذا المسرءُ كانت له فكرة في كل شيء له عبرة(٥)

<sup>(1)</sup> ینظر کتاب: أفلا تتفکرون، صفحة:  $(\Lambda, \, P)$ .

<sup>(</sup>٢) الفوائد، لابن القيم: (١٩٨).

<sup>(</sup>٣) ينظركتاب: أفلا تتفكرون، فقد بسط القول في جميع ما ذُكر.

<sup>(</sup>٤) قال أبو سليمان الداراني: «عوُّدوا أعينكم البكاء، وقلوبكم التفكر». ينظر: حلية الأولياء: (٢٧٤/٩).

<sup>(°)</sup> كان الإمام سفيان بن عيينة كثيراً ما يتمثل هذا البيت. ينظر حلية الأولياء: (٧/ ١.٦)



### منهج القرآن الكريم في بيان العقيدة الإسلامية



#### المقدمة:

يقوم الإسلام على الإيمان أو العقيدة التي تكوِّن القاعدة الأساس في بناء الدين، ومنها ينطلق المؤمن، ويضبط كلِّ حركته بضوابطها، وهي تفسّر للإنسان طبيعة وجوده ونشأته وغايته، ومصيره، وترسمُ له معالم صلته بالله - تعالى - وبالحياة والأحياء والكون من حوله، وعليها تقوم أحكام الشريعة والنظام والأخلاق في كل جوانب الحياة.

وقد انصرفت عناية بعض العلماء في مرحلة من مراحل تدوين علم العقيدة إلى الجدل والرد على المخالفين بأسلوب ومنهج يتفق مع منهج أولئك المخالفين، فتأثروا بالمنهج الفلسفي الإغريقي، وفسَّروا القرآن على ضوء الفكر اليوناني، فكان لا بدَّ من إعادة الأمر إلى نصابه بالعودة إلى المصادر الصحيحة الموثوقة في دراسة العقيدة؛ وهي القرآن الكريم والسُّنة النبوية.

وسننظر في المنهج الذي سلكه القرآن الكريم في بيان العقيدة الإسلامية وغُرِّسِها في النفوس وتثبيتها في القلوب ليكون لها أثرها في السلوك، وسنعرض وسائل هذا المنهج ومسالكه، بما يتفق مع طبيعة هذا البحث الموجز.

#### المنهج الفطري أو الوجداني:

يق رِّر القرآنُ الكريم حقيقةً كبيرةً، وهي أنَّ الإنسان قد خلقه الله على فطرة سليمة تتجه إلى بارئها وتلجأ إليه؛ فقد جُبِلَت النفوس على معرفة خالقها - تعالى - منذ أن أخذ الله - تعالى - العهد والميثاق على أبناء آدم؛ حيث قال - تعالى -: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

وكل مولود في هذا الوجود يولــد على الفطرة؛ ولذلك يخاطب الله - تعالى - الإنسان ويذكّره بهذه الفطرة بأسلوب

وجداني حي؛ ليوقظ إحساسه بالأمور الإيمانية والعقيدة، وأهمها: توحيد الله - تعالى - وإفراده بالعبادة وما يتفرع عن ذلك من قضايا الاعتقاد، وليزيل عن هذه الفطرة ما قد يغشاها أو يحرفها عن طريقها السوي من مؤثرات أُسَرية أو اجتماعية، أو من عادات وتقاليد وأوهام وخرافات، أو من غواية وشهوات ومصالح مادية تهبط بالإنسان وتتحرف به عن الجادة.

يقول الأستاذ محمد المبارك: (القرآن يخاطب الإنسان ويشره عن طريق منافعه ومصالحه وحاجاته وملذاته، وعن طريق قضاياه ومشكلاته؛ ليحرك تطلُّمه وقلقه إلى معرفة الحقيقة ذات الصلة بحياته الحاضرة ومصيره البعيد، ويجعله بذلك متهيئاً للتفكير في الله، ومستعداً لقبول نتائج المنطق السليم مع منفعته)(۱).

وليس الوجدان هو الإحساس أو صفة من صفاته؛ ولكنَّه وعاء الشُّعور بما ينشأ عن إدراك المعاني.

والقرآن الكريم يثير الوجدان بطريقته الجميلة المعجزة، ويزيل الغشاوة التي ترين على القلب وتجعل الحسَّ يتبلَّد، ويَعَلَّرِض آيات الله في الكون في صورة حيَّة ينفعل بها الوجدان كأنها جديدة يشهدها الإنسان لأول مرة. وحين ينفعل بها الوجدان ويتأثَّر، ويتحرك الخيال لتتبع المشهد المعروض وتتحرك المشاعر بشتى الانفعالات، عندئذ يوجِّهه المعروض وتتحرك المشاعر بشتى الانفعالات، عندئذ يوجِّهه (أي القرآن الكريم) إلى أنَّ وراء هذه المشاهد كلِّها قدرة الله المعجزة، وأن صانعها وبارئها هو الله، سبحانه وتعالى؛ فينبغي إذن عبادة ذلك الإله القادر، والتوجُّه إليه وحدَه بالعبادة دون سواه؛ والتلقي عنه في كل أمر من الأمور.

#### مجالات المنهج الفطري:

بهذه الطريقة الوجدانية الحية يتحدث القرآن الكريم عن الكون بضخامته ودقت المعجزة؛ وعن ظاهرة الموت والحياة، وعسن إجراء الرزق، والأحداث، وقدرة الله التي لا تُحدَّ، وعن علم الله الشامل للغيب؛ كلُّ ذلك بطريقة فذَّة تجعل الإنسان يستقبل هذه الأمور كلَّها كأنَّه يراها ويلاحظها لأول مرة؛ فينفعل بها وجدانه ويستيقظ لحقيقة الألوهية:

#### ١ - ففي آيات الله الكونيَّة:

يعرض لنا القرآن الكريم جانباً منها بطريقة تصويرية أخَّاذة، ويرسم لها صورة شاملة متكاملة، ويطوف بنا في

(١) انظر العقيدة في القرآن الكريم، محمد المبارك: (ص٨١).



كثيرة، ثم يخلص السي النتيجة والتوجيه والقناعة الوجدانية، كما في قوله - سبحانه وتعالى -: ﴿ هُوَ

مجالات رحبة

الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَكُم مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴿ وَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي الللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَى الللللللِمُ اللللْمُولَى اللللْمُولَى اللْمُولَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللِمُ الللْمُولَى اللَّهُ الللللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى الللللْمُولَى اللللْمُولَى اللْمُولَةُ الللْمُولَى اللْمُولَى اللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَى ا

#### ٢ - وفي ظاهرة الحياة والموت:

يتحدَّث القرآن الكريم كثيراً عن أصل الحياة وظهورها، وعن ظاهرة الموت بعد الحياة؛ ليهزَّ الوجدان بهذه الظاهرة المعجزة التي كثيراً ما يمرُّ الإنسان بها دون أن يلتفت إليها؛ أو دون أن يعطيها حقَّها من الاهتمام؛ مع أنها جديرة أن تبعث في نفسه هذا التساؤل: من الذي خلق الحياة في هذه الخلية الحية؟ وعندما تموت هذه الخلية: من الذي سلبها هذه الحياة؟ ولماذا لا تستمر هذه الحياة؟... إلخ.

وهنا يجيء جواب الفطرة ومنهج الفطرة في القرآن؛ ليزيل الغشاوة عن النفوس، ويتحدث عن الموت والحياة حديثاً يهزُّ الوجدان فيصحو من تبلُّده، ويتيقظ لحقيقة الألوهية والربوبية التي يرجع إليها الموت والحياة؛ كقوله - تعالى -: ﴿ أَمَّنْ هَذَا الَّذِي يَرُزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ بَلَ خُوا فِي عُتُو وَنُفُور ﴾ [الملك: ٢١].

وليس هذا في مجال الإنسان فحسب؛ بل في مجال المخلوقات الأخسرى كذلك. قال الله - تعالى -: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً مُّخْتِلفاً أَنْوَلُ مِنَ السَّمَاء مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الأَرْضِ ثُمَّ يُخْدِرِجُ بِهِ زَرْعاً مُّخْتِلفاً أَنُولُ مِنَ السَّمَاء فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمُّ يَجْعَلُهُ خُطَاماً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لأُولِي الأَبْابِ ﴾ [الزمر: ٢١].

#### ٣ - وفي الرزق بأنواعه و ألوانه:

وهو من أشد الأمور التي تربط القلب بالله - سبحانه - وتحرك الفطرة والوجدان؛ إذ يذكّرنا الله - تعالى - في كتابه الكريم بأنّه - سبحانه - هو الذي يُفيضه على الإنسان دائماً، فقد تكفّل الله - تعالى - للإنسان بكل ما يحتاجه؛ من طعام وشراب وملبس ومسكن وهواء، ومن تسخير لكل الموجودات كي ينتفع بها الإنسان، وجعلها تسير على نظام يتفق مع حياة الناس وحاجاتهم.

ويَعُ رِضِ القرآنُ الكريم موضوعَ الرزق بطريقة توقظ الفطرة وتحرك الوجدان لمعرفة الله - تعالى - ولمعرفة أنه الفطرة وتحرك الوجدان لمعرفة الله - تعالى - ولمعرفة أنه القوة المتين، وأنَّ الأرزاق كلَّها من عند الله، وأنَّ الإنسان مهما بذل من جهد فهو لا ينشئها في الحقيقة، وإنما يعمل فيها بسنَّة الله ومشيئته، ولكن المنشئ والخالق هو الله - تعالى -: ﴿ أَفْرَأَيْتُم مَا غُرْتُونَ ﴿ إِنَّ لَهُ مَنْ الرَّارِعُونَ ﴿ إِنَّ لَهُ مَا اللهُ وَمَثَيْنَاهُ أَعْرُمُونَ ﴿ إِنَّ لَهُ مَعْرُ ومُونَ مَعْرُومُونَ مَعْرُومُونَ أَنْ مُعْرُومُونَ ﴿ إِنَّ لَهُ مَعْرُومُونَ أَنْ المُنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ أَنْوَلُهُ مَعْرُومُونَ أَنْ أَنْ اللهُ وَمَنَاعًا للهُ فَعْرُومُونَ ﴿ إِنَّ لَهُ اللهُ وَمَنَاعًا للهُ وَمَنَاعًا لللهُ اللهُ وَمَنَاعًا للهُ اللهُ وَمَنَاعًا لللهُ فَعِنَاهُ أَعْرَبُونَ فَيْ اللهُ وَمُنَاعًا للهُ اللهُ وَمَنَاعًا لللهُ قُولِينَ ﴿ إِنَّ الْمُنْفِئُونَ ﴿ إِنَ اللهُ الله

فإذا كان الأمر كله لله - تعالى - في إنبات الزرع، وإنزال الماء من المزن، وتيسير النار والوقود... فإن في هذا كله تذكرة وتبصرة؛ ثم ينتهي السياق حين يهزُّ الوجدان بذلك العرض كله بدعوة الإنسان - وهو في حالة تأثُره وانفعاله الوجداني هذه - أن يسبِّح باسم ربه العظيم الذي أفاض عليه كل تلك الأرزاق والخيرات، والنعم الظاهرة والباطنة.

### ٤ - وتجري الأحداث حول الإنسان وفي خاصة نفسه من مولده إلى مماته:

بعضُها أحداثُ كونيَّة: كالليل والنهار وتعاقبِهِما المستمر، وطلوع الشسمس وغروبها، وطلوع القمر وتدرُّج أُوجُهه من أوَّل الشهر حتى يختفي، والسحاب الشهر والرعد والبرق، وتعاقب الفصول... إلخ. وبعضُها أحداثٌ من محيط البشر: من ميلاد وموت، وصحة وضعف، وطفولة وشيخوخة، وغنى وفقر، وعز وذل... إلخ.

#### ٥ - أما علم الله للغيب:

قإنه علم شامل محيط في كل جانب من جوانبه في الماضي وفي الحاضر وفي المستقبل، وقد يحاول الإنسان شيئاً من ذلك بوسائل وأسباب ولكنه يعجز عنه؛ أما الله – سبحانه وتعالى – فإنه يعلم الغيب كله؛ لأنه هو العليم بكل ما في السماوات والأرض؛ وكلِّ ما حدث وما يحدث؛ لأنه منشئ الأحداث، والقرآن الكريم ينبِّه الوجدان البشري إلى هسنده الحقيقة، فيقول الله – تعالى –: ﴿ اللَّهُ يَعْلُمُ مَا تُعْمِلُ كُلُّ أَشَى وَمَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ مِقْدَارٍ ﴿ مَنْ عَالِمُ مَا اللهِ عَلَامُ مَا عَلِمُ مَا عَلِمُ مَا عَلِمُ مَا عَلِمُ مَا تَغْمِلُ كُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ مِقْدَارٍ ﴿ مَنْ عَلِمُ مَا تَغْمِلُ مَا تَغْمِلُ مَا تَغْمِلُ اللهِ عَلَامُ عَلِمُ مَا تَغْمِلُ عَلِمُ اللهِ عَلَامُ مَا عَعْمَلُ مَا تَعْمِلُ مَا عَعْمَلُ مَا تَغْمِلُ اللهِ عَلَامُ مَا عَنْهَ مِلْهُ عِنْهُ مِقْدَارٍ فَهُ عَلَامُ مَا تَعْمِلُ اللهِ عَلَامُ مَا تَغْمِلُ مَا تَغْمِلُ مَا تَغْمِلُ اللهِ عَلَامً مَا تَعْمِلُ اللهِ عَلَامُ مَا تَعْمِلُ مَا تَعْمِلُ اللهِ عَلَامُ مَا تَعْمِلُ اللهُ عَلَامُ مَا عَلَامُ مَا تَعْمِلُ اللهِ عَلَامُ اللهِ عَلَامُ مَا تَعْمِلُ عَلَامُ مَا تَعْمِلُ اللهُ عَلَامُ مَا تَعْمِلُ اللهُ عَلَامً مَا تَعْمِلُ اللهُ عَلَامً اللهِ عَلَامً اللهِ عَلَامُ مَا تَعْمِلُ اللهُ عَلَامً اللهُ عَلَى اللهُ عَلَامُ مَا تَعْمَلُهُ مَا تَعْمِلُ اللهُ عَلَامٍ اللهُ عَلَامٍ اللهُ عَلَى اللهُ المِعْمَلُهُ اللهُ عَلَامً اللهُ اللهُ المُعْلَمُ اللهُ عَلَامً اللهُ اللهُ المَا تَعْمَلُ المَّوْمُ اللّهُ الْعَلَامُ اللهُ اللهُ المِعْمُ اللهُ المُعْمَلُهُ المُعْمَلُهُ اللهُ المُعْمَلُهُ اللهُ المُعْلَامُ اللهُ المُعْلَامُ اللهُ المِعْمَلِهُ المُعْلَامُ اللهُ المُعْلَامُ اللهُ المُعْلَامُ اللهُ اللهُ المُعْلَامُ اللهُ اللهُ اللهُ المَعْلَامُ اللهُ المِعْلَى المُعْلِمُ اللهُ المَعْلَمُ المَعْلَمُ المَعْلَمُ المَعْلَمُ المَعْلِمُ اللّهُ المُعْلَمُ المَعْلِمُ اللّهُ المُعْلَمُ المَعْلَمُ اللّهُ المَعْلَمُ المَعْلَمُ اللّهُ المِعْلَمُ المُعْلَمُ المَعْلَمْ المَعْلَمُ المَعْلَمُ اللّهُ المُعْلَمُ المَعْلِمُ المَعْلَمُ المُعْلَمُ المَعْلَمُ المَعْلَمُ المَعْلِمُ المُعْلِمُ المَعْلَعُمْ المَعْلَمُ المُعْلِمُ المَعْلَمُ اللّهُ المَعْلَمُ المَعْلَع

الْغَيْبِ وَالشَّهَادَة الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ ﴾ [الرعد: ٨ - ٩].

ففي الآية الكريمة دليل على عظمة الله وشمول علمه للغيب في كل المجالات التي ضربت الآية الكريمة أمثلة عليها: في مجال الإنسان، وفي مجال الحيوان (مَا تَمْمِلُ كُلُّ أُنفَى)؛ فمن الذي يحصي هذا كله، ومن الذي يعلم خصائص كلِّ حَمْل تحمله كل أنثى؟ إنه لا أحد يستطيع ذلك إلا الله - تعالى - الذي جعل كلَّ شيء عنده بمقدار، ولا يغيب عنه إسرار بالقول ولا خطرات في النفس... فأين يغيب عن الله شيء واحد من أعمال الإنسان؟ فكل شيء مسجل ومحفوظ وسيجزى الإنسان عليه: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتُحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إلا هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةَ إلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَاسِ إلاَّ في كتَاب مُبنَ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

وهنا يجدر التذكير بأن هذا المنهج الوجداني (أو الفطري) الذي يسلكه القرآن الكريم لغرس العقيدة لا يقتصر على جانب واحد من جوانبها.

وفي ختام هذه الفقرة حسبنا أن نؤكِّد أنَّ القرآن الكريم يلفت النظر إلى خصائص الفطرة والمواقف العلمية التي تعيد إليها نقاءها وصفاءها باعتبار أن هذا كله يصلح منهجياً إلى اعتبار الفطرة قاعدة من قواعد أخرى، فيتكون منها جميعاً منهج خاص يتميز به الإسلام حين يصطنعه منهجاً لبناء العقيدة الصحيحة في نفوس الأفراد والجماعات.

#### المنهج العقليي:

إنَّ المنهج العقلي الذي يسلكه القرآن الكريم في بيان العقيدة وغرسها في النفوس يأتي متسقاً مع المنهج الفطري ومتكاملاً معه؛ ولذلك فأ القرآن الكريم لم يكن مقصوراً على مجرد الخبر عن وجود الله - تعالى - ووحدانيته وسائر أركان العقيدة، وإنما أقام البراهين العقلية التي بها تُعلَم العلوم الإلهيَّة؛ فكان منهجه ومنهج جميع الأنبياء - عليهم السلام الجمع بين الأدلة العقلية والسمعية (الشرعية)(۱). يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: (فالاستدلال على الخالق بخلق الإنسان في غاية الحُسن والاستقامة، وهي طريقة عقلية صحيحة، وهي شرعية، دلَّ عليها القرآن وهدى الناس إليها؛ فإن نفس كون الإنسان حادثاً بعد أن لم يكن، ومخلوقاً من نطفة ثم من علقة ... فإن هذا يعلمه الناس كلُهم بعقولهم، فهو إذنَّ عقليُّ؛ لأنه بالعقل تُعلَم صحته، وهو شرعيًّ أيضاً)(۱).

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية: ٩ /٢٢٦، ٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: النبوات، لابن تيمية: (ص٤٨).

والإسلام ينوِّه تنويهاً كبيراً بالعقل ويُعلي من مكانته وقيمته؛ ونجد شاهداً على ذلك في الآيات القرآنية التي تنزَّلت بشأنه؛ فالعقل هو هبة الله للإنسان، ولذلك جعله الله - تعالى - سبباً للتكليف ومناطاً للمسوولية؛ وحثَّ على استعماله فيما خُلق له (أي العقل) وفي المجال الذي يستطيعه، ورسم له المنهج الصحيح للعمل والتفكُّر، وأحال عليه في القضايا الكبرى الرئيسية: كمعرفة الله - تعالى - ووحدانيته، وصحة النبوة، والبعث بعد الموت؛ فإن إدراك هذه القضايا إدراك كلياً عاماً إنما يكون بالعقل. وإن كان هدا لا يعني أن نجعل العقل حاكماً على مقررات الدين؛ فإن العقل من شائه أن يتلقى عن الوحي، وأن يفهم ويدرك؛ فإن للعقول حدًا تنتهي إليه لا سبيل لها إلى مجاوزتها.

#### مجالات المنهج العقلي:

والقرآن الكريم يخاطب العقل ويُقنِع الإنسان بالمنطق السهل المؤثر في النفس بأسلوب حي جذاب؛ حيث يوجِّه نظره إلى آيات الله في الكون والرزق والحياة والموت والأحداث الجارية كما سبق الحديث عنها في المنهج الفطري الوجداني، ولكنه مرة أخرى يعرض لها؛ وبأسلوب ومنهج عقلي يؤدي في النهاية إلى الغاية ذاتها، وهي إدراك حقيقة الألوهية وما يتفرع عنها من حقائق وقضايا الإيمان والعقيدة:

#### ١ - ففي مجال الإلوهية:

يعرض القرآن الكريم آيات القدر والخلق، ومظاهر الموت والحياة، فيقول الله - سبحانه وتعالى -: ﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلا الله - سبحانه وتعالى -: ﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلُولا تُصَدِّقُونَ ﴿ فَكُ الْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ بَمْسُبُوقِينَ ﴿ فَكُ عَلَى أَن نَبْدَلَ فَعَنُ الْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ بَمْسُبُوقِينَ ﴿ عَلَى أَن نَبْدَلَ الْمَوْلَ وَ اللهُ اللهُ عَلَى أَن نَبْدَلَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

وقــد تقدَّمَت هذه الآيات الكريمــة في المنهج الفطري؛ وهي كذلك مثـالٌ على المنهج العقليِّ؛ لما فيها من أســلوب منطقيٍّ يتصف بالحيوية؛ لما فيها من الأســئلة الموجَّهة إلى المخاطَب والإجابة عنها إلــى أن يصل إلى النتيجة المطلوبة

التي بُدئ بها لإيراد الدليل عليها، مع تعدُّد الأمثلة المأخوذة من حياة الإنسان وما يحيط به.

ولو تأمَّل الإنسان بعقله وفكره آيات الله المبثوثة في الأرض وفي النفس والآفاق، لأيقن بأن وراء هذه الآيات قدرة الله - تعالى - وأنها دليل على وحدانيته، فتجب طاعته، والالتزام بأمره ونهيه، وخلع ما يُعبَد من دونه من الأنداد والشركاء. قال الله - تعالى -: ﴿ وَفِي الأَرْضِ آياتٌ لِّلْمُوقِينَ وَلَيْ الْأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِينَ وَفِي أَنفُسكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٠ - ٢١].

وبالأسلوب العقلي المنطقي تأتي أدلة الوحدانية، كقوله - تعالى -: ﴿ مَا اتَّخَذُ اللَّهُ مِن وَلَد وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَه إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَه بِمَا خَلَقَ وَلَعُلا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ مُنجَانَ اللَّه عَمًا يَصِفُونَ ﴾ . [المؤمنون: ١٩]، وكما قال - تعالى -: ﴿ أَم اتَّخَذُوا آلِهَةً مِّنَ الأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ ﴿ آَلَهُ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّه رَبِّ الْعُرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢١ - ٢٢]. والبراهين العقلية في القرآن ذات طريقة حيَّة وبأسلوب يمكن أن تفهمه الخاصة والعامة؛ كلُّ بقدر طاقته.

#### ٢ - <u>وفي مجال</u> النبوات أيضاً:

يخاطب القرآنُ الكـريم العقـل، ويوجِّهه إلى معرفة صدق النبيِّ ومصدر القـرآن، وأنـه هو الوحي المنـزَّه عن الخطأ والاختلاف،



فيقــول الله - تعالى -: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].

فإن سلامة القرآن من الاختلاف والتناقض، مع سلامته في الأسلوب الذي يجري على منهج واحد، دليلٌ عقليٌ على أنه من عند الله، تعالى؛ فلو كان من عند غير الله لظهر فيه ذلك التفاوت<sup>(۱)</sup>.

#### ٣ - وفي السمعيات:

يقيم القرآنُ الكريم الدليلَ العقليَّ على البعث والحساب؛ فإن العقل يمنع أن تكون الحياة عبثاً؛ وأن يُترك الإنسان سدىً دون تكليف ولا محاسبة ولا جزاء يفرَّق فيه بين المؤمن والكافر،

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الفخر الرازى: ۲۰۲/۱۰.

وبين التقي والعاصي الفاجر، فيقول الله - تعالى -: ﴿ أَيَحْسَبُ الإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى ﴿ آَيَحْسَبُ الْإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى ﴿ آَيَهُ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِن مَّنِي يُمْنَى ﴿ آَيَ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ﴿ آَيَ اللَّهُ مَنْ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرُ وَالأَنشَى ﴿ آَيُكُ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرِ عَلَى أَن يُحْيِيَ الْمَوْتَى ﴾ [القيامة: ٣٦ - ٤٠].

وكذلك يحكم العقل بأنَّ من قَدر على الخلق في المرة الأُولَى فهو على الإعادة أقدر: ﴿ أَوَ لَمْ يَرُوْا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُط الرِّرْقَ لَلهَ يَبْسُط الرِّرْقَ لَمْ يَرُوْا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُط الرِّرْقَ لَمَ يَوْالروم: ٣٧].

والدني ينبغي أن نُلمح إليه في آخر كلامنا عن المنهج العقلي: أن الإسلام بيَّن للعقل الطريق الذي ينبغي أن يسير فيه حين يريد النظر في مسئلة بعينها؛ والطرائق مختلفة والأساليب متعددة؛ ولكل مسئلة من المسائل ما يناسبها من طرائق النظر وأساليب الفكر.

فإذا كان موضوع النظر هو مسائل الإلوهية، فإن العقل أمامه طريقان:

أحدهما: أن ينظر في الكون ويتأمَّله ليستنتج من ذلك أن له موجداً، ثم ينظر في تناسق هذا الكون وانسجامِه ليعلم أن موجده واحد عالم حكيم خبير.

والطريق الثاني: أن ينصت إلى هذا الإله الذي آمن به حينما يتحدث عما يجب وعما يجوز وما يستحيل على هذا الإله من أسماء وصفات.

أما حين يكون الحديث في مجال النبوة - مثلاً - فإن الإسلام يوجِّه العقلَ وِجَهةً أخرى، فيطالبه بالنظر في إثبات دعوى النبوة من جهات ثلاث:

الأولى: النظر في تاريخ مدعى النبوة.

والثانية: فيما جاء به هذا النبي من العقائد والشرائع. والثالثة: أن ينظر فيما ادَّعاه من الخوارق والمعجزات(١).

وأخيراً: فإن هناك توازناً واتساقاً بين هذا المنهج العقلي والمنهج الفطري السابق؛ وهذا أيضاً يمكن أن يكون منهجاً آخر؛ فنقول: إن القرآن يسلك منهجاً عقلياً ووجدانياً في الوقت نفسه لبيان حقائق العقيدة والإيمان.

#### منهج الجدل والردِّ على الانحرافات:

لقد ألمحنا فيما سبق بيانه إلى أن الفطرة قد تنحرف، وأن الكتب السابقة قد دخلها التحريف والتبديل. وكان لهذا أثره في شيوع الانحرافات والضلالات عند الأمم السابقة؛ فكان لهم معتقدات وتصورات باطلة؛ وكان لهم شبهات

طارئة؛ لذلك وقفوا وقفة جائرة ظالمة من دعوة النبي ﷺ إلى التوحيد؛ لذلك أبرز القرآن الكريم تلك الانحرافات، وجادل أصحابها، وأزال شبهتهم، وأقام عليهم الحجة بكل طريقة.

ومن خلال الجدل والحِجَاج والرد والمناقشــة لمعتقدات الجاهليــين - أيًا كانوا - تبرز العقيدة الصحيحة التي تتفق مع الفطرة السليمة ويقبلها العقل الصريح.

#### مجالات منهج الجدل والرد على الانحرافات:

ومن أعظه الانحرافات والضلالات التي رد القرآن الكريم على أصحابها: إنكار الألوهيَّة والربوبيَّة والشرك فيهما، وإنكار البعث والنبوة، وانحراف اليهود في تصوُّرهم للإله؛ وانحراف النصارى وشركهم؛ حيث ادَّعوا أنَّ لله ولداً وأنه ثالث ثلاثة. وهناك انحرافات أخرى تتمثل فيما كان عليه الصابئة والمجوس وغيرهم:

الذي عرفته بعض المجتمعات المعاصرة، فقال الله - سبحانه الذي عرفته بعض المجتمعات المعاصرة، فقال الله - سبحانه الذي عرفته بعض المجتمعات المعاصرة، فقال الله - سبحانه وتعالى -: ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا ثَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدُّمْرُ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٤]. وبذلك يبيِّن القرآن الكريم أنَّ الإلحاد لا يقوم على شيء من العلم، وإنما هي الظنون والأوهام والأهواء. وقد سبق في المنهج وإنما هي العقلي ما يوضح أن وجود الله - تعالى - حقيقة الفطري والعقلي ما يوضح أن وجود الله - تعالى - حقيقة لا يشك فيها عاقل؛ وأن الأدلة كلها قامت على ذلك عقلاً

٢ - رد القرآن الكريم على المشركين ألوان الشرك الذي وقعوا فيه؛ حيث عبدوا الأصنام، وبعضهم كانوا يعبدون الجن أو الملائكة ويزعمون أنها تشفع لهم عند الله... إلخ. وبين القرآن الكريم حقيقة الأمر في ذلك بطريقتين:

وشرعاً وواقعاً.

الأولى: بيان أن الله وحدَه هو الخالق المدبِّر لهذا الكون؛ فلا أحد يشاركه في الخلق ولا في التدبير. قال الله - تعالى -: ﴿ قُلُ الْحَمْدُ للله وَسَالامٌ عَلَى عَبَادِهِ اللَّهِ يَنَ الْطَهَ وَسَالامٌ عَلَى عَبَادِهِ اللَّهِ يَنَ الْطَهَ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ قُلُ الْحَمْدُ للله وَسَالامٌ عَلَى عَبَادِهِ اللَّهِ يَنَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مَن السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَة مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مَّعَ اللَّه بَلْ هُمْ قَلُومٌ يَعْدَلُونَ ﴿ يَعْدَلُونَ ﴿ يَعْدَلُونَ ﴿ يَعْدَلُونَ هَمْ اللهِ عَلَى اللهِ مَلْ هَمْ قَلُومٌ وَعَلَ اللهِ عَلَى الْبَحْرِيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهٌ مَعَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَيَكُشَفُ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ وَيَكُشَفُ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ عَلَيْهِ أَمُن يُجِيبُ الْمُصْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشَفُ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ هَنّ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ هَنّ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ هُمَ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ هُمَ أَلَهُ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ هَا اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ هُمَ أَلُونَ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُونَ وَنَ فَي اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَالِلهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ قَلْهُ وَيَعْلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ قَلْهُ وَيَكُونَا وَالْمُعْلَ اللّهُ عَلَيْلًا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ المُؤَاءُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) انظر: عقيدتنا وصِلْتُها بالكون، د. طه الدسوقي: (ص١١٠ - ١١٣).

يَهْديكُمْ في ظُلُمَات الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَته أَإِلَـهٌ مَّعَ اللَّه تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴿ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُشِدهُ وَمَن يَوْزُقُكُم مّنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّه قُلْ هَاتُوا بُوْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادقينَ ﴾ [النمل: ٥٩ – ٦٤].

الثانية: بيان عجز أولئك الشركاء المزعومين عن أن يملكوا لأنفسـهم ضراً أو نفعاً؛ فكيف ينفعون غيرهم أو يضرونهم؟ يقول - تعالى -: ﴿ أَيُشْرِ كُونَ مَا لا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴿ ٢٠٠٠ وَإِن تَدْعُوهُ مِهْ إِلَى الْهُدَى لا يَتَّبعُوكُمْ سَواةٌ عَلَيْكُ م أَدَعَوْ تُمُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَامتُ و نَ ﴿ ٢٠٠٠ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُو نَ مِن دُونِ اللَّهِ عَبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُو هُمْ فْلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادقينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لُهُمْ أَيْد يَيْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيُنٌ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا قُل ادْعُوا شُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ كيدُون فَلا تُنظرُون ﴿ إِنَّ وَلِيِّي اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكَتَابَ وَهُــوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِـينَ ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لا يَسْــتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لا يَسْمَعُوا وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩١ - ١٩٨].

٣ - وعندما ادعى المشركون العرب أنَّ للَّه أولاداً وبنات متابعةً لليهود الذين قالوا: إن عُزيراً ابن الله، ومضاهاةً لقول النصارى الذين قالوا: عيسى ابن الله، عندما قالوا ذلك ردًّ الله - تعالى - عليهم، ونزَّه نفسه عن ذلك، فقال - سبحانه وتعالى -: ﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْحِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بغَيْر علْم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصفُونَ ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَنِّي يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَّهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْء وَهُوَ بكُلَّ شَيْء عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ ۗ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءِ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلَّ شَيْء وَكيلً ﴾ [الأنعام: ١٠٠ – ١٠٠].

٤ - وعندما تنكّر العرب للبعث والجزاء، وعجبوا من ذلك أشدُّ العجب واستبعدوا أن يكون هناك حياة أخرى بعد الموت... عندئذ حكى الله - تعالى - ذلك عنهم، ثم أقام الأدلة على البعث بتوجيه أنظارهم وعقولهم إلى آيات الله في هذا الكون وقدرته - سبحانه - التي تتجلي في عظمة هذه المخلوقات لأول مرة؛ فكيف لا يقدر على الخلق مرة أخرى؟ وتأمَّل هذه الآيات الكريمة بأسلوبها المعجز الأخَّاذ. قال الله - تعالى -: ﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ ﴿ ﴾ بَلْ عَجِبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذرُّ مُّنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ ﴿ أَنَذَا مَتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴿ ﴾ قَدْ عَلَمْنَا مَا تَنقُصُ الأَرْضُ منْهُمْ وَعندَنَا كَتَابٌ حَفيظٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرِ مَّرِيجٍ ﴿ ۖ فَالْمُ يَنظُرُوا ا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَّاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ﴿ وَالْأَرْضَ

مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فيهَا رَوَاسَى وَأَنبَتْنَا فيهَا من كُلِّ زَوْج بَهيج ﴿ ﴾ تَبْصرَةً وَذَكْرَى لَكُلَّ عَبْد مُّنيب ﴿ ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءُ مَاءً مُّبَارَكًا فَأَنْبَتْنَا بِه جَنَّات وَحَبُّ الْحَصيد ﴿ وَالنَّخْلَ بَاسْقَات لَّهَا طَلْعٌ نَّضِيدٌ ﴿ وَالنَّخْلَ بَاسْقَات لَّهَا طَلْعٌ نَّضِيدٌ رِزْقًا لَلْعَبَاد وَأَحْيَيْنَا بِه بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلكَ الْخُرُوجُ ﴿ ۚ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوح وَأَصْحَابُ الرَّسِّ وَتَمُودُ ﴿ إِنَّ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَانُ لُوط ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَالًا وَالْ وَأَضَحَابُ الأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبَّع كُلٌّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدِ ﴿ } أَفَعِينَا بالْخَلْق الأَوَّل بَلْ هُمْ في لَبْس مَنْ خَلْق جَديد ﴾ [ق: ١ - ١٥].

٥ - ولما انحرف اليهود والنصاري في تصوُّرهم عن الله وقدرته، ردَّ عليهم أفكاراً كثيرة، كما في قوله - تعالى -: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا في ستَّة أَيَّام وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبِ ﴾ [ق: ٣٨]؛ ردًّا على اليهود الذين زعموا أن الله - سبحانه وتعالى - استراح في اليوم السابع.

وعندما زعموا أنهم أبناء الله وأحبَّاؤه، أو أنهم شعب الله المختار، ردَّ عليهم بقوله: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّه وَأَحبَّاؤُهُ قُلْ فَلَمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم بَلْ أَنتُم بَشَـرٌ ثَمَّنْ خَلَقَ يَغْفُرُ لَمَن يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَن يَشَاءُ وَللَّه مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصيرُ ﴾ [المائدة: ١٨].

#### المنهج الإرادي العملي:

الإرادة البشرية مخاطبة في الإسلام منذ اللحظة الأُولَى التي يتعرض فيها الإنسان للإنذار ثم لعوامل تصديق الرسول. واستجابة الإرادة لهذا الخطاب هي (التسليم) أو الاستسلام: ﴿ أَفَغَيْرَ دينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن في السَّمَوَات وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْه يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣].

وفي هذا يقول الإمام أبو جعفر الطحاوي - رحمه الله -: (ولا يثبتُ قدَمُ الإسلام إلا على ظهر التسليم والاستسلام؛

> فمن رام علم ما حُظر عنه علمُه، ولم يقنع بالتسليم فَهَمُه، حَجَبَه مرامُه عن خالص التوحيد وصافى المعرفة

وصحيح الإيمان،

فيتذبذبُ بين الكفر والإيمان والتصديق والتكذيب والإقرار والإنكار؛ موسوساً تائهاً شاكّاً زائفاً؛ لا مؤمناً مصدِّقاً ولا



جاحداً مكذِّباً)(١).

ويقول الإمام العلاّمة ابن السّمَاني - رحمه الله -: (الأصلُ في الدِّين الاتباعُ؛ والعقولُ تبعُ؛ ولو كان الدين بُني على المعقول وجب اللّا يجوز للمؤمنين أن يقبلوا أشياء حتى يعقلوا. ونحن تدبَّرنا عامة ما جاء في أمر الدِّين: من ذكر صفات الله ونحن تدبَّرنا عامة ما جاء في أمر الدِّين: من ذكر صفات الله بين المسلمين وتداولوه بينهم وتناقلوه عن سلفهم إلى أن أسندوه بين المسلمين وتداولوه بينهم وتناقلوه عن سلفهم إلى أن أسندوه إلى رسول الله عن من ذكر عذاب القبر وسؤال الملكين... أمور لا تُحدرك حقائقُها بعقولنا، وإنما ورد الأمر بقبولها والإيمان بها؛ فإذا سمعنا شيئاً من أمور الدِّين و عَقلناه وفهمناه، فللَّه الحمد في ذلك والشكر ومنه التوفيق، وما لم يمكننا إدراكه وفهما ولم تبلغُه عقولُنا آمناً به وصدَّقنا واعتقدنا أنَّ هذا من ربوبيَّته، تعالى)(۱).

#### مجالات المنهج الإرادي العملي:

وهنا نذكر بعض الآيات التي تتوجه إلى إرادة الإنسان مباشرة تقتضي منها التسليم، وهي على وجه خاص، الآيات الكريمة التي جاءت في صيغة التقرير:

### ا - فضي مجال الإلهيّات - يقول الله - تعالى - يقول ألله - تعالى - فَانْ أَسْاَمْتُ : ﴿ فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْاَمْتُ

وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالْأُمِّيِّنَ ءَأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُواْ فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران: ٢٠].

#### ٢ - وفي مجال النبوات يقول الله - تعالى -:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبَلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الأَسْوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضَ فَقْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴿ ﴿ ﴾ وَقَالَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلَّةُ الللللَّلُولُ اللَّلْمُ الللللِّلْمُ اللَّلْمُلِلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللللْمُولَا اللللْمُوالِمُ الللللِلْمُ اللللللِّلْمُ الللللِلْمُ اللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللِّلْ

٣ - وفي مجال السمعيات يقول الله - سبحانه
 وتعالى -: ﴿ افْرَأْ كَابَكَ كَفَى بنَفْسكَ الْيُوْمَ عَلَيْكَ حَسِيًا ﴾ [الإسراء:

١٤]. وهذه الآية الكريمة وما سبقها قد جاءت في صياغة تقريرية موجَّهة للإرادة للتسليم<sup>(٦)</sup>.

#### منهج تثبيت العقيدة والتذكير بالله:

وإذا كانت المناهج السابقة مسالك لبيان العقيدة، فإنها بعد وجودها وبيانها تحتاج إلى أن نتعاهدها، وأن نعمل دائماً على تثبيتها في النفس، فيكون لها الأثر الفاعل في نفس صاحبها؛ فلذلك نجد في القرآن الكريم و في السُّنة النبوية وسائل لتثبيت الإيمان في النفس البشرية، منها:

التذكير الدائم بعظمة الله - تعالى - وآيات قدرته في الآفاق وفي النفس؛ حتى يخشع القلب ويستسلم: والتذكير بأن الله مع الإنسان يراه ويراقبه ويحصي عليه أعماله؛ ثم يحاسبه عليها يوم القيامة حتى تصبح تقوى الله جزءاً لا يتجزأ من مشاعر القلب، وركيزة ثابتة في حالة السرَّاء والضرَّاء؛ ففي السراء يذكر الله شاكراً

لأنعمه، وفي الضراء يذكر الله صابراً ومتطلعاً إليه - سبحانه - ليكشف عنه السوء.

ويورد القرآن القصص التي تثبّت الإيمان ومنها: قصص الأنبياء وأتباعهم من المؤمنين الذين صبروا على الأذى حتى جاء نصر الله، وقصص الكفار الذين كذبوا وعاندوا حتى دمر

الله - تعالى - عليهم بكفرهم.

يظل القرآن يكرر هذه التوجيهات

حتى ترسخ في النفس، وحتى يصبح

اللَّه حاضراً في القلب لا يغفل الإنسان

عن ذكره؛ فتستقيم مشاعره، ويستقيم

سلوكه، ويصبح عبداً ربانياً مقرّباً إلى

اللَّه في الدنيا والآخرة

وأخيراً يرسم القرآن صوراً محبّبة للمؤمنين وصفاتهم، وما ينتظرهم من الجزاء في الآخرة مخلّدين في الجنات، وصوراً كريهة منفّرة للكافرين وصفاتهم وما ينتظرهم من الجزاء في الآخرة مخلّدين في النار وما ينالهم فيها من العذاب يوم القيامة. ويظل القرآن يكرر هذه التوجيهات حتى ترسخ في النفس، وحتى يصبح الله حاضراً في القلب لا يغفل الإنسان عن ذكره؛ فتستقيم مشاعره، ويستقيم سلوكه، ويصبح عبداً ربانياً مقرّباً إلى الله في الدنيا والآخرة؛ فيرزقه الله الطمأنينة والسعادة في الدنيا، ويمنحه في الآخرة جنته ورضوانه.

#### الخانمة:

<sup>(</sup>١) انظر: العقيدة الطحاوية بيان السُّنة، للطحاوي: (ص٨٢).

ر ) (٢) انظر: صون المنطق والكلام، للسيوطي: (ص١٨٢).

<sup>(</sup>٣) هذه الفقرة مقتبسة من (مداخل إلى العقيدة الإسلامية)، د. يحيى هاشم فرغل: (ص١١٨) وما بعدها.

بعد هذه اللمحات السريعة، يَحسُن أن نختم هذه المقالة بكلمات عن مميزات المنهج القرآني في عرض العقيدة الإسلامية، ثم نعقب بأهم النتائج:

#### ١ - إن هذا المنهج يتميز:

أولاً: بكونه يعرض (الحقيقة) كما هي في عالم الواقع، بالأسلوب الذي يكشف كل زواياها وكل جوانبها وكل ارتباطاتها، وكل مقتضياتها، وهو مع هذا الشمول لا يعقد هذه الحقيقة ولا يلفُها بالضباب، بل يخاطب بها الكينونة البشرية في كل مستوياتها.

وثانيا: بكونه مبرأ من الانقطاع والتمزق الملحوظين في الدراسات (العلمية) والتأملات (الفلسفية)؛ فهو لا يُفرد كل جانب من جوانب الكل الجميل المتناسق بحديث مستقل كما تصنع أساليب الأداء البشرية؛ وإنما هو يعرض هذه الجوانب في سياق موصول، يستحيل مجاراته أو تقليده.

وثالثا: بكونه - مع تماسك جوانب الحقيقة وتناسقها - يحافظ تماماً على إعطاء كلِّ جانب من جوانبها مساحته، التي تساوي وزنه الحقيقي في ميزان الله: وهو الميزان، كما أنَّ هذه الحقائق لا يطغى بعضها على بعض في التصور الاسلامي.

#### ورابعاً: بتلك الحيوية الدافقة

الموحية، مع الدفة والتقرير والتعديد الحاسم؛ وهي تمنح هذه الحقائق حيوية وإيقاعاً وروعة وجمالاً لا يتسامى إليها المنهج البشري في العرض ولا الأسلوب البشري في التعبير. ثم هي في الوقت ذاته تُعرَض في دقة عجيبة، وتحديد حاسم؛ ومع ذلك لا تجور الدقة على الحيوية والجمال، ولا يجور التحديد على الإيقاع والروعة(١).

٢ - إن القرآن الكريم ومعله السّنة النبوية هو مصدر هذه العقيدة الذي يتفق مع الفطرة والعقل: وفيه الغناء والكفاية، وهو الهداية والنور، وهو في الوقت ذاته سبب الهداية إلى أقوم طريق في العقيدة والعبادة والأخلاق والتشريع، ولا يجوز أن نحمله على الآراء والمقررات البشرية



القابلة للصواب والخطأ، بل ينبغي أن يكون هو المهيمن عليها المصحح لأخطائها والمقوِّم لمنهجها، ويكون فهمه وتفسيره قائماً على مناهج فهم النصوص في اللغة التي نزل بها مع البيان المعصوم من النبي .

٣ - ويَحسن في هذا المقام التأكيد على: وجوب دراسة مباحث العقيدة والإيمان وما يتصل بها دراسة موضوعية من

إن القرآن الكريم ومعه السُّنة النبوية

هو مصدر هذه العقيدة الذي يتفق مع

الفطرة والعقل، وفيه الغُنَاء والكفاية،

وهو الهداية والنور، وهو في الوقت ذاته

سبب الهداية إلى أقوم طريق في العقيدة

والعبادة والأخلاق والتشريع.

القرآن الكريم وأحاديث النبي ﷺ، بطريقة تتناسب مع المخاطّبين

في هـذا العصر مـن حيث طريقتُهم في التفكير وأسلوبهم في التفكير وأسلوبهم في التعبير، مـع المحافظة على المفاهيم الإسـلامية، دون انتقاص أو تحريف.

ولذلك ينبغي أن نشير أيضاً إلى القضايا الفكرية والعقدية التي تطفو على الساحة

اليوم، ومن ثُمَّ دراستها بأسلوب يتفق مع روح العصر، ويستفيد من مقررات العلوم القطعية ونتائجها، دون مجافاة لروح النصوص الشرعية الصريحة الصحيحة؛ إذ إن صحيح المنقول يتفق مع صريح المعقول.

ولعل هذا المقام يتسبع لتوصية أخرى تتصل بالاهتمام بالتراث الإسلامي الذي خلَّفه لنا علماء السلف - رحمهم الله تعالى - في باب العقيدة والإيمان، مما كتبوه تحت عنوان: (الفقه الأكبر) أو (الشريعة) أو (العقيدة) أو (التوحيد) قبل أن يتأثر هذا العلم بالمؤثرات الأجنبية التي أثَّرت في (علم الكلام).

والحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا ونبيِّنا محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين.



# معالم في الدعاء

أحمد ذوالنورين

#### مقدمة:

لمًّا كان الدعاء يعني انطراح العبد بين يدي الله - تعالى - لجاً وافتقاراً وعجزاً، وســــقاله له على وجـــه الابتهال في تقديس وتحميد كان مــن أبلغ أمــارات العبودية وأجلً درجات العبادة وأشــرف مستويات القرب؛ لذلك أرشــد الله - تعالى - إليه عباده ووقَّق له خاصتــه من خَلْقِه، فقال - تعالى -: ﴿ ادْعُونِي أَسْـتَجبْ لَكُمْ فَي أَوْا سَـألكُ عَبَادي عَني فَإِنّــه لَكُمْ فَي أَوْا سَـألكُ عَبَادي عَني فَإِنّــه الله عَبَادي عَني فَالنّــه الله عَبَادي عَني فَانِــه الله عَبَادي عَني فَانِــه الله عَبَادي عَني فَانِــه عَبْدي عَبْدي عَبْدي عَبْدي عَبْدي عَبْدي عَبْدي عَبْدي عَنْ فَانِــه الله عَبْدي عَنْ الله عَبْدي عَبْدي

لَكُم ﴾ [غافر: ١٠٠]، وقال: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ وَعْوَةَ السَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]. فيإذا غضل النياس عن دعائه دعورة السابة في سياعات الرخاء وفترات الغفلة، والتمسوا القوة والنصرة والحماية في قوى الأرض الهزيلة، فإنهم حين تأجئهم الشيدة ويضطرهم الكرب، تزول عن فطرهم غشاوة الغفلة، تأجئهم الشيدة ويضطرهم الكرب، تزول عن فطرهم غشاوة الغفلة، ورجعون إلى ربهم منيبين مستكينين مهما كانت غفلتهم قبل ذلك، وأيًّا كان جبروتهم ومكابرتهم، قال - تعالى -: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفاءَ الأَرْضِ ﴾ [النمل: ٢٦]. إن هذه الآية لتلمس وجدان البشر خاصة المؤمنين منهم وهي تذكرهم بخوالج أنفسهم، وواقع أحوالهم، عندما يضطرون في لحظات الكربة والضيق فلا يجدون لهم ملجاً إلا الله فيدعونه ليكشف عنهم الضر والسوء؛ ذلك أنه حين تضيق الحَلَقة، وتشتد الخنقة، وتتخاذل القوى، وتتهاوى وتتهاوى

الأسان وينظر الإنسان حواليه فيجد نفسه مجرَّداً من وسائل النصرة وأسباب الخلاص؛ لا قوته، ولا قوة غيره تنجده. بل إن كل ما كان يُعدُّه لساعة الشدة قد زاغ عنه كان يُعدُّه لساعة الشدة قد زاغ عنه أو تخلَّى؛ وكل من كان يرجوه للكربة قد تنكر له أو تولى. وفي هذه اللحظة لا بد أن تستيقظ الفطرة فتلجأ إلى القوة الوحيدة التي تملك الغوث والنجدة، فيتجه الإنسان إلى الله حتمالى – ولو كان قد نسيه من قبّلُ في ساعات الرخاء؛ فهو الذي يجيبه دون سواه، وهو وحدَه الذي يجيبه دون سواه، وهو وحدَه الذي يجيبه دون سامة، وينجِّيه من الضيقة الآخذة بالخناق(۱). فالخلق كلهم مفتقرون إليه يسألونه من الضيقة الآخذة بالخناق(۱). فالخلق كلهم مفتقرون إليه يسألونه جميع حوائجهم بلسان الحال، أو بلسان المقال سؤالاً مستمراً، فهو وحدَه الغنى – سبحانه – بذاته، واسع الجود والكرم والإحسان.

وفي هذا الإطار أود أن أميط اللثام عن بعض معالم الدعاء:

قال - جلَّت عَظَمَته -: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنيُّ

المعلم الأول: تعظيم الله - تعالى - وإجلاله وخشيته:

(١) انظر: في ظلال القرآن: (٥/٥٥).

الْحَميدُ ﴾ [فاطر: ١٥].

ذلك أنه قبل أن تمخر سفينة الداعي عباب الدعاء لا بد أن يستحضر جلالة المدعو وكمال قدرته وعظمة سلطانه؛ فيقدِّم بين يدي دعائه من أصناف تمجيده وحَمِّده والثناء عليه بما هو أهله - جلَّت عَظَمَته - ما يهيئ فواتح الإجابة ومقاليد الرحمة؛ فذلك هو المنهج الرباني الذي علَّمنا القرآن إياه؛ ففي سورة الفاتحة - كما في الحديث القدسي - قال الله - تعالى -: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سأل؛ فإذا قال العبد: «الحمد لله رب العالمين» قال الله - تعالى -: حمدني عبدي، وإذا قال: «الرحمن الرحيم» قال الله - تعالى -: أثنى عليَّ عبدي، وإذا قال: «مالك يوم الدين» قال: مجَّدني عبدي: (وقال مردة: فوَّض إليَّ عبدي)، فإذا قال: «إياك نعبد وإياك نستعين» قال: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل، فإذا قال: ﴿اهْدِنَا الصَّرَاطُ النَّمُسْ تَقِيمٌ عَيْر المُعْشُوبِ عَلَيْهِمْ عَيْر المُعْشُوبِ عَلَيْهِمْ عَيْر المُعْشُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الفَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢ - ٧] قال: هذا لعبدي ولعبدي ما سأل» (١).

هكذا علمنا رسولنا الكريم ﴿ كما جاء عن فضالة ابن عبيد - رضي الله عنه - أنه قال: (سَمِعَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ رَجُلاً يَدْعُو فِي صَلاَتِه لَمْ يُمَجِّدِ اللَّهُ - تَعَالَى - وَلَمْ يُصَلُّ عَلَى النَّبِيِّ ﴿ يَعَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ عَجِلَ هَذَا » . ثُمَّ دَعَاهُ فَقَالَ لَهُ أَوْ لِغَيْرِهِ: ﴿ إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلَيْبَدَأُ بِتَحْمِيد رَبِّهِ - جَلَّ وَعَزَّ - وَالثَّنَاء عَلَيْهِ، ثُمَّ يُصَلِّى عَلَى النَّبِيِّ ﴾ ﴿ إِذَا صَلَّى عَلَى النَّبِيِّ ﴾ ﴿ إِنْ اللّهُ اللّهُ الْمَاءَ ﴾ (٢).

وكذلك بين النبي في ذلك المنهج في (سيد الاستغفار) الدعاء الجامع لمعاني التوبة المستهل بتعظيم الله - تعالى - والشاء عليه بكمال أوصافه - جلّت عَظَمَته - والمشفوع باعتراف العبد بأضعف حالاته ليبلغ بذلك أقصى غاية التضرع والاستكانة والخضوع لله - جل شانه - كما جاء في حديث شداد بن أوس - رضي الله عنه -: أن النبي في قال: «سيد الاستغفار أن تقول: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني، وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شرِّ ما صنعت أبوء لك بنعمتك عليق وأبوء لك بذنبي، فاغفر لي؛ فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت. قال: ومن قالها من النهار موقناً بها فمات من يومه قبل أن يمسي فهو من أهل الجنة، ومن قالها من الليل وهو موقن بها فمات قبل أن يصبح فهو من أهل الجنة، ومن قالها من الليل وهو موقن بها فمات قبل

لأن الدعاء هو العبادة، والعبادة لا تُصرَف إلا للخالق الرازق، سبجانه. قال - تعالى - مبيناً منهج المؤمنين: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ [الفاتحة: ٥]. قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾: إياك نوحًا ونخاف ونسرجو يا ربنا لا غيرك. و ﴿ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ على طاعتك وعلى أمورنا كلها. وقال قتادة: يأمركه أن تخلصوا له العبادة وأن تستعينوه على أموركم كلها(ن). ودعاء غير الله رغم أنه شرك ومذلة فإنه كذلك مناف للفطرة التي فطر الله وعم أنه شالى - عباده عليها. يقول - جلَّتُ عَظَمَته -: ﴿ فَأَقَامُ وَجُهَكَ لللّهِينَ حَنِها فَطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا يَبْدِيلَ لَخُلْقَ اللّهُ ذَلكَ الدّينُ الْقَيْمُ ﴾ [الروم: ٣٠].

ثم هـ و مُهّ و فــي دركات جهنم. يقول - تعالى -: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْهُ الَّذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُخُلُونَ جَهَنّمُ الْعُونِي أَسْتَجَبُّ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَه أَن يخلصوا الدعاء دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٢٠] فأمر - ســبحانه - عباده أن يخلصوا الدعاء له وحدَه، ورتَّب الإجابة على ذلك. وبيَّن ســفاهة وظُلمَ من يدعون غيـره، فقال - جل ذكره -: ﴿ لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِه لا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بشَيْءٍ إِلاَّ كَبَاسِطِ كَفَيْهٍ إِلَى الْمَاءِ لَينُلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهُ وَمَا لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بشَيْءٍ إِلاَّ كَبَاسِطِ كَفَيْهٍ إِلَى الْمَاءِ لَينُلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهُ وَمَا لَا لَهُم مِنْ دُونِ لَكُم بِشَيْءٍ إِلاَّ كَبَاسِطِ كَفَيْهٍ إِلَى الْمَاءِ لَينُلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِه وَمَا اللَّهِ مَا لا يَنفَعُلُ وَلِا يَشُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مَــنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [يونس: اللَّه مَا لا يَنفَعُلُ وَلا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مَــنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البه بن عباس الله عنهما -: «إذا سائلت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن حريب الله عنهما -: «إذا سائلت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله عنهما عندي عرب عن دعاء الحي القيوم الذي أمر نبيه هُ أَن يبلِغُ الداعين قريه - جلَّت عَظَمَته - منهم: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي يبلِغْ الداعين قريه - جلَّت عَظَمَته - منهم: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي الْمُ إِلْكُونَ الْمُ لَا يُعْرَبُهُ الْهُ إِلَاهُ الْمَاهُ عَنْ مَا إِلَاهُ اللهُ عَنْهُ الْهُ الْهُ الْهُ إِلَّا لَاهُ وَلَاهُ الْهُ إِلَا لَاهُ عَنْهُ الْهُ الْهُ إِلَاهُ الْهُ الْهُونَ الْمُ الْهُ عَنْهُ عَلَاهُ عَنْهُ الْهُ الْمُ الْهُ الْهُ الْهُ اللهُ الله عَنْهُ الْهُ الْهُ وَلَاهُ الْهُ الْعُلْسُ اللهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ اللهُ اللهُ الْهُ الْهُ ا

لكن الدعاء لا بد فيه من الإخلاص لله - تعالى - وترك مسائلة ما سـواه من الأنداد، فلا تكون الرغبة في طلب نفع أو دفع ضر إلى أحد غيره، تعالى وتقدس؛ ذلك أن إخلاص الدعاء لله - جلّت عَظَمَته - مـن أعظم أنواع العبادة، فوجب إخلاصه له - جل شـانه - فلا يُسأل إلا هو وحدَه. قال - تعالى -: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠]، وقال - تعالى -: ﴿ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [الأعراف: ٢٩]، وقال - تعالى -: ﴿ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلُوْ كَرِهَ الكَافِرُونَ ﴾ [عافر: ٢٠]، وقال - تعالى -: ﴿ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلُوْ كَرِهَ الكَافِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٩]، وقال - تعالى -: ﴿ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلُوْ كَرِهَ الكَافِرُونَ ﴾ [الله الخالق الذي الفي الله الخالق الذي الذي يبده ملكوت كل شيء من نفع وضُرِّ، وعطاء ومنع، ومَنْ يقينه ذلك يلزم أن يخلص الدعاء له وحدَه في كل رخاء يعيشه وكل شدة تَعرض له، ويعلم أنه إنها إنها أنه إنها قدِّر عليه البلاء ليدفعه إلى صدق الالتجاء ويوجهه إلى الخلاص الدعاء حتى يفرِّج عنه كربه ويزيل غمه ويوسع رزقه ويرفعه إلى الله الدعاء حتى يفرِّج عنه كربه ويزيل غمه ويوسع رزقه ويرفعه إلى

الْعُلُم الثَّاني: إفراد الله - تعالى - بالدعاء والاستعانة:

<sup>(</sup>٤) تفسیر ابن کثیر: ( 1 / 7 )، ط: دار الفکر.

<sup>(°)</sup> أخرجه الترمذي، كتاب صفة القيامة، ح (٢٥١٦)، وقال: (هذا حديث حسن صحيح)، وكذلك صححه الألباني.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، وأنه إذا لم يُحسِن الفاتحة ولا أمكنه تعلِّمها قرأ بما تيسر له من غيرها، ح (٣٩٥)، من حديث أبي هريرة، رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب الوتر، باب الدعاء، ح (١٤٨١)، والترمذي، كتاب الدعوات، باب ما جاء في جامع الدعوات عن النبي – عليه السلام – ح (٣٤٧٧)، وقال: هذا حديث حسن صحيح، وكذلك صححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب أفضل الاستغفار، ح (٦٣٠٦).

بمصيبته؛ فإنه - سبحانه - المستحق لأن تتعلق به القلوب صدقاً، وتتجــه إليه الأفئدة التجاء قاطعة أملها من الالتفات إلى المخلوقين؛ فاصدُقوا الله - يا رعاكم الله - في إخلاص الدعاء له - جلَّت عَظَمَته - واجتهدوا في إظهار الفاقة والتضرُّع

إليه - عـز وجل - ينجزّ لكم مـا وعدكم من الإجابة، فإنه يقول: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنَّى فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لى وَلْيُؤْمنُوا بِي لَعَلَّهُم يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]. واستجيبوا لأمره فقد ربط إجابة دعاء عباده بالاستجابة لأمره، وأخلصوا له فإن الإخلاص

إكسير العمل. يقول الحافظ ابن حجر - رحمه الله -: «لقد دلّ قوله - تعالى -: « ﴿ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [غافر: ٦٠] أن الإجابة مشترطة بالاخلاص»(١).

والإخلاص في الدعاء يستوجب الاعتقاد بأن المدعو هو القادر وحدَه على قضاء حاجة السائل، يقول الإمام القرطبي: «فَمنُ شـرط الداعي أن يكون عالماً بأنّ لا قادر على حاجته إلا الله، وأن الوسائط في قبضته ومسخَّرة بتسخيره، وأن يدعو ىنىَّة صادقة»(٢).

المُعلِّم الثَّالث: إظهار الذلة والافتقار إلى الله - تعالى - والتضرع والخشوع والرغبة والرهبة والانطراح بين يديه، سبحانه:

قال - تعالى -: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُ مُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّه ﴾ [ فاطر : ١٥]؛ ذلك أن العبودية هي الافتقار إلى الله ابتداءً... كما أن الاستعانة هـــى الافتقار إلى اللــه انتهاءً. والافتقار إلى الله - تعالى - شـــأنه عظيه؛ إذ هو حقيقة العبودية ولبُّها فلا يسقط الافتقار إلى الله - سبحانه تعالى - عن المؤمنين في الدنيا ولا في الآخرة، بل هم في الآخرة أشــد افتقاراً إليه وإن كانوا في دار العز لشوقهم إلى لقائه(٣). فبالدعاء تُنَال مرضاة رب العالمين وبتركه يكون سخطه، وتلك هي السُّنة كما جاء في حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: «من لم يسأل الله يغضب عليه»(٤). إلا أن ذلك الدعاء لا بد أن يقارنــه التضرع إلى الله - تعالى - وإظهار الضعف والحاجة إليه - سبحانه - ويلازمه التوكل والاستعانة به - جل شأنه - فيكتمل الاعتماد بالقلب عليه - جلَّت عَظَمَته - وتتم الثقة به في حصول المحبوبات واندفاع المكروهات ولا يتسنى ذلك إلاحين يعلم الداعي حاجته المطلقة وضرورته التامة إلى الله وحدَه؛ فالمؤمنون

إن معرفة الله - سبطانه وتعالى -بأسهائه الحسني مها يزيد الإيهان،

المعلم الرابع: الدعاء بأسماء الله الحسنى وصفاته العليا:

حقاً إنمــا يكون توكُّلهم عَلَى اللــه، لاَ يَرْجُونَ ســـوَاهُ، وَلاَ يَلُوذُونَ إلاَّ

بجَنابه، وَلاَ يَسَـــأَلُونَ غَيْرَهُ ولا يطلبون الحوائج إلا منه، ولا يرغبون

إلا إليه، ويعلمون أنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه المتصرف

في الملك لا شريك له، ولا معقِّب لحكمه،

وهو سريع الحساب(٥). وعن الحسن قال: إذا

أصاب الناسَ من قبل السلطان بلاء، فإنما هي

نقمة فلا تستقبلوا نقمة الله بالحميَّة. ولكن

استقبلوها بالاستغفار وتضرعوا إلى الله. وقرأ

هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم بِالْعَذَابِ فَمَا اسْتَكَانُوا

لرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٦](٦).

إن معرفة الله - سبحانه وتعالى - بأسمائه الحسني مما يزيد الإيمان، كما قال الشيخ السعدي - رحمه الله -: «إنَّ الإيمان بأسماء الله الحسني، ومعرفتها يتضمَّن أنواع التوحيد الثلاثـة: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسـماء والصفات، وهذه الأنواع هي رَوِّح الإيمان ورُوحُه، وأصله وغايته؛ فكلما ازداد العبد معرفة بأسماء الله وصفاته ازداد إيمانه وقوى يقينه»(Y). ومنهج النبي عليه في الدعاء استهلاله بأسماء الله الحسنى وصفاته العليا، كما جاء في حديث عبد الله بن مسعود - رضى الله عنه - أن رسول الله عليه قال: «مَا قَالَ عَبْدٌ قَــطٌ إِذَا أَصَابَهُ هَمُّ أَوۡ حُزۡنُ: اللهُــمَّ إِنِّي عَبۡدُكَ ابۡنُ عَبۡدكَ ابۡنُ أَمَت كَ، نَاصيَتي بيَدكَ، مَاض فيَّ حُكُمُ كَ، عَذَلٌ فيَّ قَضَاؤُكَ؛ أَسْاَلُكَ بِكُلِّ اسْمِ هُوَ لَكَ سَمَّيتَ بِهِ نَفْسَكَ أُوَّ أَنْزَلْتَهُ في كتَابِكَ أَوۡ عَلَّمۡتُهُ أَحَداً منْ خَلْقكَ أَوۡ اسۡتَأَثَرْتَ به في علْم الْغَيْب عنْدَكَ أَنَّ تَجْعَلَ القُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِي وَنُورَ بَصَرِي وَجِلاَءَ حُزْني وَذَهَابَ هَمِّ عِي الْا أَذْهَبَ اللَّهُ هَمَّهُ وَأَبْدَلَهُ مَكَانَ حُزْنِه فَرَحاً. قَالُوا: يَا رسول الله! يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَتَعَلَمَ هذهِ الْكَلْمَاتِ؟ قَالَ: أَجَلُ! يَنْبَغي لَنْ سَمِعَهُنَّ أَنْ يَتَعَلَمَهنَّ هُ^). فعلى السائل إذا أراد سؤال الله - تعالى - أن ينظر الاسم المناسب لمسألته وليتوسل به إليه، سبحانه؛ فإذا كان فقيراً فُلِّيفتتح دعاءه بسؤال الرزاق والكريم. وإذا كان يطلب المغفرة فعليه أن يقول: يا غفار يا رحيم... وهكذا.

كما جاء في حديث أم المؤمنين عائشة - رضي الله

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن كثير: (٢ / ٣٤٩)، ط. دار الفكر.

<sup>(</sup>٦) المحرر الوجيز لابن عطية: (٤/ ١٨٥)، ط: دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٧) التوضيح والبيان لشجرة الإيمان للشيخ السعدي، ص ١ ٤.

<sup>(</sup>٨) أخرجه الإمام أحمد، مسند عبد الله بن مسعود - رضى الله عنه - ح (٣٧١٢)، والحاكم في مستدركه، ح (١٨٧٧)، وقال: (هذا حديث صحيح على شرط مسلم إن سَلم من إرسال عبد الرحمن بن عبد الله عن أبيه؛ فإنه مختلف في سماعه عن أبيه)، وابن حبان في صحيحه، ح (٩٧٢)، وقال عنه شعيب الأرنؤوط: (إسناده صحيح).

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري تعليق ابن باز: (۱۱ / ۹۰).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  الجامع لأحكام القرآن:  $(\Upsilon/\Upsilon)$ .

<sup>(</sup>٣) انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور لبرهان الدين البقاعي: (٨/ ٥٥).

<sup>(</sup>٤) هكذا عنون البخاري في أدبه المفرد: باب من لم يسأل الله يغضب عليه، ص: ٢٢٩، والحديث أخرجه الإمام الترمذي، كتاب الدعوات، باب منه، ح (٣٣٧٣)، وحسنه الألباني في تعليقه عليه.

تعالى عنها - حينما سمعت ذكر النبي الفضل ليلة القدر أنها قالت: قلت: يا رسول الله! أرأيت إن علمت أي ليلة ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: «قولي: اللهم إنك عفو تحب العفو، فاعف عني! (())؛ أي: من صفاتك العفو، وأنت تحب العفو، وتحب من يعفو عمن ظلمه؛ فأسألك بما تحبه، وما أنت متصف به أن تعفو عني؛ فالسؤال يكون بذكر الصفة التي يتصف بها الله - سبحانه وتعالى - والتي يحبها في عباده (()).

ذلك أن من عرف اللَّه - عزَّ وجلَّ - بأسمائه الحسنى وصفاته العُلا، علم أنه بالكمال موصوف، وبالإحسان والجمال والجلال معروف، وعرف أن الطبيعة البشرية مبناها على النقص ومنشؤها على العيب، إلا أن يحوطها الله - عز وجل - بكمال الإيمان وصالح الأعمال، فيورث لها ذلك عبودية صادقة.

الْعُلَم الْحُامِس: حُسْن الظن بالله - جلَّت عَظَمَته - عند قرع أبوابه:

وذلك بالبعد عن اليأس والقنوط والتسخط، والإيمان بأنه - تعالى - أرحم الراحمين وقد سبقت رحمته غضبه، كما جاء في حديث أبي هُريًرة - رضي الله عنه - أن النّبِيَّ فَالَ: في حديث أبي الْخُلُقَ كَتَبَ عنْدَهُ فَوْقَ عَرْشِهِ: إِنَّ رَحْمَتِي شَبَقَتْ غَضبي» (٢). فكل قضاء قضاه الله - سبحانه وتعالى - للمؤمن فهو خير له، كما جاء في حديث صهيب - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله في: «عجبت من قضاء الله للمؤمن! إن أمر المؤمن كله خير، وليسس ذلك إلا للمؤمن: إن أصابته سراء فشكر كان خيراً له، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له،

فحُسنَ الظن بالله - تعالى - من حُسنَ العبادة، والعبد يعامله الله - تعالى - على مستوى ظنه به - جلَّت عَظَمَته - كما جاء في الحديث القدسي؛ إذ يقول - تعالى -: «أنا عند ظن عبدي بي»(أ). وعلى عكسه سوء الظن بالله - جل شأنه - الذي هو صفة ملازمة للنفاق، كما جاء في وصف الله - تعالى - للمنافقين؛ حيث قال: ﴿ وَيُعَذِّبَ الْمُنَافقينَ وَالْمُنَافقاتِ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقاتِ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقاتِ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقاتِ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقاتِ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُنَافِقينَ وَالْمُشَرِكُينَ وَالْمُشْرِكُينَ وَالْمُقَاتِ الظَّائِينَ بِاللَّه ظَنَّ السَّوْءَ عَلَيْهِمْ وَالْمَثَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَسَاءَتْ مَصِيراً ﴾ [الفتح:

- (١) أخرجه الترمذي، كتاب الدعوات، باب، ح (٣٥١٣)، وقال: (هذا حديث حسن صحيح). قال الشيخ الألباني في تعليقه عليه: (صحيح).
  - (٢) شرح بلوغ المرام للشيخ عطية محمد سالم، الدرس (١٠٩).
- (٣) البخاري، كتاب التوحيد، باب «وكان عرشه على الماء» (هود:٧)، ح (٧٤٢٢)، ومسلم، كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله - تعالى - وأنها سبقت غضبه، ح (٢٧٥١)
- (٤) أخرجه الإمام أحمد (٣٣٩٢٤)، وعلق عليه شعيب الأرنؤوط بقوله: «إسناده صحيح على شرط مسلم».
- (°) أخرجه البخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى –: «ويحذركم الله نفسه» (آل عمران:۲۸)، ح (٥٠٤٠)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب الحث على ذكر الله، تعالى، ح (٢٦٧٠).

آ. يقول ابن عمر - رضي الله عنهما -: «أكبر الكبائر سوء الظن بالله بالله، عز وجل» (أ) وقال الإمام المناوي معرفاً سوء الظن بالله الله -: «أن يظن أنه ليس حسبه في كل أموره، وأنه لا يعطف عليه، ولا يرحمه، ولا يعافيه؛ لأن ذلك يؤدِّي إلى القنوط: ﴿ وَذَلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذِي ظَنتُم بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ ﴾ [فصلت: ٣] و لا يئاً من رَوْح الله إلا القور الكافرُونَ ﴾ [يوسف: ٣].

فسوء الظن بالله - جلَّت عَظَمَته - يعد أكبر الكبائر الاعتقادية بعد الكفر، ولكن يلزم التنبيد إلى أنه: كما يجب على العبد إحسان الظن بربه، فإنه يجب عليه أن يخاف عقابه، ويخشي عذابه، ويعلم أن طريق السلامة بين طريقي الرجاء والخوف؛ فإذا علم العبد سعة رحمة الله - سبحانه وتعالى – وأيقن بحلمــه ورحمته ومنِّه وفضله، أحس أنه بخير فلم يقنط ولم ييأس. فرحمته ومغفرته وسعت بغيًّا من بغايا بنى إسرائيل حين رأت كلباً يلهث عطشاً فَرَحمَته فملأت خُفُّها وسقته، فشكر الله لها فغفر لها ذنوبها، كما جاء في حديث أَبِى هُرَيْرَةَ - رَضِى اللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَيْهُ: «بَيْنَمَا كَلَّبُّ يُطيفُ برَكيَّــة كَادَ يَقْتُلُهُ الْعَطَشُ إِذْ رَأْتَــهُ بَغِيُّ منْ بَغَايَا بَنى إسْـرَائيلَ فَنَزَعَتُ مُوفَهَا فَسَـقَتُهُ فَغُفرَ لَهَا به»<sup>(٨)</sup>. ورحمته ومغفرته هي التي شهمات رجلاً بعدما زحزح غصن شوك عن طريق الناس، كما جاء في حديث أبي هُرَيْرَةَ - رضي الله عنه - أَنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَ: «بَيْنَمَا رَجُلَّ يَمْشَى بِطَرِيقٍ وَجَدَ غُصَنَ شَوَك عَلَى الطَّريق فَأَخَّرَهُ فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ فَغَفَرَ لَه»(٩). إنه الرب الكريم الحليم الرحيم، فليس للعبد مثل حُسِّن الظن به، جَلَّ جَلالُهُ؛ فمن أيقن أنه قادر على مغفرة الذنوب غفر له.

المعلم السادس: الجزم في الدعاء واليقين بالإجابة والعزم في المسألة:

جاء في حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله أغفر لي إن شئت! (إذا دعا أحدكم فلا يقل: اللهم اغفر لي إن شئت! اللهم ارحمني إن شئت! ولكن ليعزم المسئلة، وليعظم الرغبة؛ فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه ((۱۱). وعليه فإنه يجب الجزم في الدعاء وعدم تعليقه بالمشيئة؛ لأن ذلك يُشعر بعدم اهتمام الداعي بالمطلوب وضعف افتقاره إلى الله، تعالى. وذلك من سوء الأدب مع رب العالمين؛ السذي لا بد من الإيمان بكمال

- (٦) تفسير ابن كثير: (١ / ٩٩٥).
- (V) التيسير بشرح الجامع الصغير: (V/Y).
- (٨) البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب، ح (٣٤٦٧)، ومسلم، كتاب السلام، باب فضل سقي البهائم المحترمة وإطعامها، ح (٣٤٦٠).
- (٩) البخاري، كتاب الأذان، باب فضل التهجير إلى الظهر، ح (٦٥٢)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب بيان الشهداء، ح (١٩١٤).
- البخاري، كتاب الدعوات، باب ليعزم المسألة، ح (٦٣٣٩)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب العزم بالدعاء، ح (٢٦٧٩)

غناه عن جميع خلقه، وكمال جوده وكرمه؛ فاللائق بمن سأل الله - عز وجل - أن يعزم مسائلته، وتكمل ثقته بربه - جل وعلا -في حصول الإجابة، كما جاء في حديث أبي هريرة - رضي

فالله - تعالى - يحيب الإلهاج في

الدعاء لما فيه من الانقياد والاستسلام

وإظهار الافتقار ليه، هل شأنه. وهن

**ىگىر قرع المات بوشك أن يُفتَح له** 

الله عنه - أن النبي على قط قال: «ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة، واعلموا أن الله لا يستجيب دعاءً من قلب غافل لاه»(١). لقد كانت ثقة السلف بموعود الله - تعالى - لا تتزعزع، وتطبيقهم لسُنة النبي عليه لا يعتريه، تخلِّ، ومسارعتهم إلى تنفيذ أوامره لا يناله كسل؛ ولهذا استجيبت دعواتهم، لقد أصغوا بقلوبهم قبل آذانهم لقول الصادق المصدوق على: «إذًا دَعَا أَحَدُكُمُ فَلْيَغَرْمُ الْمُسْأَلَةَ وَلَا يَقُولَنَّ اللَّهُمَّ إِنْ شَئَّتَ فَأَعْطنى؛ فَإِنَّهُ لَا مُسۡتَكُرِهَ لَهُ <sub>(</sub>().

المعلم السابع: الاعتراف بالذنب

والاستغفار منه:

جاء في حديث عائشــة - رضي الله عنها - أن النبي ﷺ قال: «إن العبد إذا اعترف بذنبه ثم تاب تاب الله عليه»(٢).

ولقد أجاد أبو سعيد أحمد بن محمد الزبيري حين قال: يستوجب العفو الفتى إذا اعترف

بما جنى من الذنوب واقترف لقوله - سبحانه - في المعترف:

إن ينتهوا يُغفَرْ لهم ما قد سلف(٤)

فالتوبة واجبة من كل ذنب، ودليلها الاستغفار بعد الاعتراف بالذنب وتركه والندم على فعله؛ ذلك أنها الرجوع من المخالفة إلى المتابعة، ومن المعصية إلى الطاعة، والعزم على عدم العود وردِّ المظالم إن كانت؛ فتلك شروط التوبة النصوح التي لا بد أن تُستَهلُّ بالاعتراف بالذنب مقروناً بالانكسار والإكثار من التضرع والاستغفار، وملازمة الإحسان لمحو ما تقدُّم من الأوزار.

ومن الجدير بالإشارة إليه أن مجرد الاعتراف بالذنب لا يكون توبة إلا إذا اقترن ذلك الاعتراف بالندم على الماضي من توبة الكذابين، وكيف يدعى التوبة من يصر على ذنبه؟ ألم يعلم أن الـمُصرَّ لا يكون تائباً أبداً، والتوبة والإصرار ضدان؟

إن ثمرة الاعتراف بالذنب للملك الديان تكمن في أنه لا يكون إلا عن إقرار بســيادته؛ فعلى العبد أن يعترف بالذنب ويُقرُّ بالخطيئة ليحوز من كمال العبودية لله - سبحانه - ما يدعو

إلى قبول دعائه، ولقد تعاضدت الآيات والأحاديث على فضل تقديم الاعتراف بالذنب بين يدى الدعاء، ومن ذلك ما جاء عـن الصديق - رضى اللـه عنه - أنه قال لرسول الله على: علمني دعاءً أدعو به في صلاتي. فقال: «قل: اللهم إنى ظلمت نفسى ظلماً كثيراً ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لى مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم»(٥).

المعلم الثامن: الإلحاح في الدعاء زمن الشدة والرخاء وعدم الاستعجال وتحرِّي أوقات الإجابة:

إن الدعاء لب العبادة كما في حديث النعمان بن بشير - رضي الله عنهما - قال: قال رسبول الله ﷺ: «الدعاء هو العبادة»(٦). فعلى المسلم أن يُلحَّ في ســـوَّاله لربه، وأن يكثر من الدعاء؛ إذ على الرغم مـن أن الله - تعالى - قد قدر المقادير إلا أنه جعل كثرة الإلحاح في الدعاء من أسباب تيسير اليسرى وتجنيب العسرى، وقد ثبت ذلك من فعل النبي على مما جاء في حديث عبد الله ابن مسمعُود - رضي الله عنه – قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا دَعَا دَعَا ثَلاثًا، وَإِذَا سَــأَلَ سَــأَلَ سَــأَلَ ثَلاثاً »(٢). قال النووي – رحمه الله –: «فيه: اسْــتحُبَاب تَكْرير الدُّعَاء ثَلاثاً. وَقَوْله: (وَإِذَا سَائَلَ) هُوَ الدُّعَاء، لَكنَ عَطَفَهُ لاخْتلاف اللَّفَظ

وقــال البخاري - رحمه الله -: «بَابِ تَكُريرِ الدُّعَاءِ، ثم ذَكَرَ فيه حَديث عَائشَة - رضي الله عنها - أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ دعا الله -تعالى - وكُرَّرَ الدعاء لما سحره لبيد بن الأعصم اليهودي. قالت عائشــة: حَتَّى إِذَا كَــانَ ذَاتَ يَــوْم أَوْ ذَاتَ لَيْلَة دَعَـا رَسُولُ اللَّه عِيِّ ثُـمَّ دَعَا ثُمَّ دَعَا...»(^)؛ ذلك أنَّ الإلحاح في الدعاء والتضرع فيه مما يُستَدفَع به البلاء، وتُستَنزَل به الرحمة. ولا يخفي أن الحق - تعالى - يحب من عباده الإلحاح في الدعاء؛ لأنه معبِّر

- (٥) البخاري، كتاب الأذان، باب الدعاء قبل السلام، ح (٨٣٤)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب استحباب خفض الصوت بالذكر، ح (٢٧٠٥).
- (٦) أخرجه أبو داود، كتاب الوتر، باب الدعاء، ح (١٤٧٩)، وابن ماجه، كتاب الدعاء، باب فضل الدعاء، ح (٣٨٢٨)، والترمذي، كتاب التفسير، باب ومن سورة البقرة، ح (٢٩٦٩)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح»، وكذلك صححه الألباني في تعليقه
- (٧) أخرجه الإمام مسلم، كتاب الجهاد والسير، باب ما لقي النبي ﷺ من أذى المشركين والمنافقين، ح (١٧٩٤).
- (۸) البخاري، كتاب الطب، باب السحر، ح ( $^{877}$ )، ومسلم، كتاب السلام، باب السحر، ح (۲۱۸۹).

الذنب والعزم على تركه في المستقبل؛ إذ الاستغفار مع الإصرار

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، كتاب الدعوات، ح (٣٤٧٩)، وحسنه الألباني في تعليقه عليه. (٢) البخاري، كتاب الدعوات، باب ليعزم المسألة فإنه لا مكره له، ح (٦٣٣٨)، ومسلم،

كتاب الذكر والدعاء، باب العزم بالدعاء ولا يقل إن شئت، ح (٢٦٧٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري، كتاب الشهادات، باب تعديل النساء بعضهن بعضاً، ح (٢٦٦١)، ومسلم، كتاب التوبة، باب في حديث الإفك وقبول توبة القاذف، ح $(\Upsilon VVV)$ .

<sup>(</sup>٤) انظر:الجامع لأحكام القرآن (٧/ ٢٠١).

عن شدة الفاقة وذلة الحاجة، ويَعِدُهم عليه - جلَّت عَظَمَته - بحُسِّنِ الإجابة، كما جاء في حديث أنس - رضي الله عنه - أن النبي على قال: «ألِظُّوا (أي أَلِحُّوا) بيا ذا الجلال والإكرام»(١)، والمقصود الإلحاح في الدعاء بهذا الاسم؛ وذلك من الإقبال على الله - تعالى - والإلحاح عليه في الدعاء ولزومه والمواظبة عليه.

واعله - رعاك الله تعالى - أنَّ الْعَبْدَ إِذَا دَعَا لَمْ يَزَل اللَّـهُ - تَبَارَكَ وَ تَعَالَى - في حَاجَته مَا لَمْ يَسْـتَعْجِلُ، يقول ابن عطاء الله: «لا يكن تأخرُ أمد العطاء مع الإلحاح في الدعاء موجباً ليأسك، فقد ضمن لك الإجابة فيما يختار لك لا فيما تختار أنت لنفسك، وفي الوقت الذي يريد، لا في الوقت الــذي تريد »(٢). وقال ابن القيم: «ومن أنفع الأدوية الإلحاح في الدعاء»<sup>(۲)</sup>؛ فمواصلة الإلحاح في مسألة الله - تعالى - من غير استعجال ولا سام من أجل درجات العبودية. يقول ابن القيم: «ومن الآفات التي تمنع ترتُّب أثر الدعاء عليه أن يستعجل العبد ويستبطئ الإجابة، فيستحسر ويدع الدعاء، وهو بمنزلة من بذر بذراً أو غرس غرساً، فجعل يتعاهده ويسقيه، فلما استبطأ كمالــه وإدراكه تركه وأهمله»(٤). كما جاء في حديث أبي هريرة - رضى الله عنه - أن رسول الله على قال: «يستجاب لأحدكم ما لم يَعْجَل؛ يقول: دعوت فلم يستجب لي»(٥). وفي لفظ لمسلم: «لا يزال يستجاب للعبد ما لم يدعُ بإثم أو قطيعة رحم ما لم يستعجل. قيل: يا رسول الله! ما الاستعجال؟ قال: «يقول: قد دعوت وقد دعوت فلم أرَ الله يستجيب لي، فيستحسر عند ذاك ويدع الدعاء». وجاء أيضاً من حديث أنس - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يزال العبد بخير ما لم يستعجل. قالوا: يا رسول الله! كيف يستعجل؟ قال: يقول: قد دعوت ربي فلم يستجب لي»<sup>(١)</sup>.

فالله - تعالى - يحب الإلحاح في الدعاء لما فيه من الانقياد والاستسلام وإظهار الافتقار له، جل شأنه، ومن يُكثر قُرَّع الباب يوشك أن يُفتَح له، وينبغي أن لا يكون إلحاح المسلم على ربه في الرخاء أقل من إلحاحه في الشدائد، كما جاء في حديث

أبى هريرة - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله على: «من

سرَّه أن يستجيب الله له عند الشدائد والكرب فُلْيُكثر الدعاء

في الرخاء»(١). وكما جاء في حديث ابن عباس - رضي الله عنهما - أن النبي ﷺ وصًّاه قائلاً: «تعرَّف إليه في الرخاء

المعلم التاسع: أن يكون المطعم والمشرب والملبس من حلال:

سبب لحجب الدعاء وعدم الإجابة، كما جاء في حديث أبي هريـرة - رضى الله عنه - أن النبـي على ذكر: «الرجل يطيل

السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء يقول: يا ربِّ يا ربِّ!

وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ وَمَشْرِبُهُ حَرَامٌ وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ وَعُدَى بِالْحَرَامِ؛

فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لذَلكَ؟»(٩). فعدم إطابة المطعم وحلِّية المأكل مانع

من استجابة الدعاء، وحاجب عن رفعه إلى الله، وكفى بذلك وبالاً وخسراناً على صاحبه، نعوذ بالله من شر غضبه. فإذا

بـن أدهم: «أطب مطعمك ولا عليـك أن لا تقوم بالليل وتصوم

بالنهار»(۱۰)، فأكل الحلال وشربه ولبسه والتغذي به سبب موجبٌ

لإجابة الدعاء؛ رغم أنه من أصعب ما يمكن تحصيله في هذا

الزمن الذي عمَّت الربويات والمحرمات معاملات أهله، مصداقاً

لخبر الصادق المصدوق، كما في حديث أبي هريرة - رضي الله

عنه - قال: قال رسول الله على: «يأتى على الناس زمان لا يبالى

المرء ما أخذ منه؛ أمن الحلال أم من الحرام؟»(```). وكما جاء في حديث جابر - رضى الله عنهما - أن رســول الله ﷺ قال: «لا

تستبطئوا الرزق، فإنه لم يكن عبد ليموت حتى يبلغ آخر رزق

فإذا اقتصر المسلم على الحلال الذي لم تخالطه أدناس

حرام جعل الله - تعالى - دعاءه مستجاباً، فإن دعاه لتوسيع رزق رزقه، وإن دعاه لكشف ضر كشفه؛ فإن الداعى بجسم

هو له، فأجملوا في الطلب: أخذ الحلال، وترك الحرام»<sup>(١٢)</sup>.

وفي ذلك لا بد من الحرص على أن يكون المطعم من حلال، وكذلك المشرب والملبس وما شابهه؛ لأن المأكل الحرام

يعرفك في الشدة»(^).

غذى بالحلال حرى بالاستجابة.

<sup>(</sup>٧) الترمذي، كتاب الدعوات، باب ماجاء أن دعوة المسلم مستجابة، ح (٣٣٨٢)، وحسنه الألباني في تعليقه عليه، وكذلك أخرجه أبو يعلى في مسنده: (٦٣٩٧)، وحسن إسناده حسين سليم أسد في تعليقه عليه.

 <sup>(</sup>٨) رواه الإمام أحمد في مسنده: (۲۸۰۳)، وصححه شعيب الأرنؤوط في تعليقه عليه.
 (٩) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، ح (١٠١٥).

<sup>(</sup>T) /A) ...... Value 18.16 (1.5)

<sup>(</sup>۱۰) حلية الأولياء لأبي نعيم: (۸ / ).

<sup>(</sup>۱۱) أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب من لم يبال من حيث كسب المال، ح (٢٠٥٩).
(١٢) أخرجه الحاكم في مستدركه (٢١٣٤)، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه، و شاهده عن أبي الزبير عن جابر صحيح على شرط مسلم، وعلق عليه الذهبي في التلخيص بقوله: «على شرط البخاري ومسلم»، وكذلك صححه الألباني في السلسلة الصحيحة: (٢٦٠٧).

<sup>(</sup>٢) البحر المديد للإدريسي: (٣، ١٨٢)، ط: دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٣) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، ص ٤. (٤) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، ص ١٠.

<sup>(°)</sup> البخاري، كتاب الدعوات، باب يستجاب للعبد ما لم يعجل، ح (٦٣٤٠)، ومسلم، كتاب الذكر و الدعاء، باب أنه يستجاب للداعي ما لم يعجل فيقول: دعوت فلم يستجب لي،

<sup>(</sup>٦) رواه الإمام أحمد: (١٣٠٠٨)، وعلق عليه شعيب الأرنؤوط بقوله: «صحيح لغيره، وهذا إسناد حسن في الشواهد»، وكذلك رواه أبو يعلى في مسنده: (٢٨٦٥)، وقال حسين سليم أسد في تعليقه عليه: «إسناده حسن».



د . عبدالعزيزبن محمد آل عبد اللطيف

www.alabdulltif.net

يقال: إن الحَجَّاج بن يوسـف لما ولي العراق، وكان أهله لا يتولى عليهم أحد يشــوش عليهم إلا هلك سريعاً بدعائهم عليه، فأمرهم الحجاج أن يأتي كلُّ واحد منهم ببيضة دجاجة، ويضعها في صحن الجامع، وأراهم أن له بذلك ضرورة، فاستخفوا ذلك منه ففعلوا، ثم أمرهم بعد ذلك أن يأخذ كل واحد عين بيضته، وأراهم أن قد بدا له الرجوع عمًّا أراده، فلما أخذوا ذلك لم يعلم كل واحد منهم عين بيضته، فلما علم الحجاج أنهم تصرفوا في ذلك مدَّ يده إليهم، فدعُوا عليه على عادتهم فمُنعوا الإجابة(١).

قال ابن الحاج (ت ٧٣٧هـ) معلقاً على تلك الحادثة -: «ولأجل هـــذا المعنى كَثُرت المظالم اليــوم، وكثر الدعاء على فاعلها وقلَّت الإجابة أو عدمت... فلو سلم بعضهم من مثل

هذه الحال، ودعا لاستجيب له عاجلاً» $^{(7)}$ .

ولقد احتفى أهل السُّنة بأكل الحلال تقريراً وتحقيقاً، حتى أثبتوه في عقائدهم. يقول الفضيل بن عياض: «إن لله عباداً يحيى بهم البلاد والعباد، وهم أصحاب سنَّة، من كان يعقل ما يدخل جوفه من حلِّه كان في حزب الله، تعالى»(٢).

قال ابن رجب معلقاً على عبارة الفضيل: «وذلك لأن أكل الحلال من أعظم الخصال التي كان عليها النبي عليها وأصحابه»(٤).

ووصف شيخ الإسلام الصابوني أهل الحديث والسُّنة أنهم يتواصون بالتعفف في المآكل والمشارب والمنكح والملبس، وكذا قرره قوام السُّنة الأصفهاني(٥).

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسـول الله

<sup>(</sup>٢) المدخل: ٢ / ٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية: ٨ / ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) كشف الكربة في وصف حال أهل الغربة: ص ٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: عقيدة السلف للصابوني: ص ٢٩٧، والحجة للأصفهاني: ٢ / ٢٨٥.

<sup>(%)</sup> أستاذ مشارك في قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية - الرياض.

<sup>(</sup>١) انظر: المدخل، لابن الحاج: ٢ / ٥ ٥٣.

أمر الله - تعالى - أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: ﴿ وَ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: ﴿ وَ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيَبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾ [المؤمنون: ١٥]، وقال - تعالى -: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيّبَاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٢]. ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر، يمد يديه إلى السماء: يا ربِّ يا ربِّ ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغُذي الحرام، فأنَّى ستحاب لذلك؟ (١٠).

ومن شروحات ابن رجب لهذا الحديث قوله: «منّ أعظم ما يحصل به طيبة الأعمال للمؤمن طيب مطعمه، وأن يكون من حلال، فبذلك يزكو عمله... وفي الحديث إشارة إلى أنه لا يُقبَل العمل ولا يزكو إلا بأكل الحلال، وأن أكل الحرام يفسد العمل، ويمنع قبوله... فالرسل وأممهم مأمورون بالأكل من الطيبات التي هي الحلال، وبالعمل الصالح: فما دام الأكل حلالاً، فالعمل صالح مقبول، فإذا كان الأكل غير حلال، فكيف يكون العمل مقبولاً؟

والمقصود أن على الداعي أن يتحرى أكل الحلال، ويتورَّع في مطعمه ومشربه؛ فإن هذا من آكد آداب الدعاء، بل هو من شروط الدعاء المستجاب<sup>(7)</sup>.

إن من أجلِّ آداب الدعاء: إظهارُ الافتقار إلى الله، والانطراح والانكسار بين يديه، سبحانه. وكما قال سهل التستري: «ليس بين العبد وبين ربه طريق أقرب إليه من الافتقار»(٤).

وكلما ازداد الشخص عبودية وافتقاراً إلى الله، ازداد كماله وعَلَت درجته؛ فأكرم ما يكون العبد على الربِّ – سبحانه – أحوج ما يكون إليه، وأما الخلق فأهون ما يكون عليهم الشخص أحوج ما يكون إليهم(°).

فمن أعرض عن الدعاء والافتقار والإلحاح على الله، فإنه يشتغل بمسئلة الناس، ويُقبِل على التذلل لهم... فيرتكب ثلاث مفاسد: مفسدة الافتقار إلى غير الله، ومفسدة إيذاء المسؤول، ومفسدة امتهانه لنفسه، وذله لغير الله(1).

قال ابن تيمية: «وقد جرَّب الناس أن من لم يكن سائلاً لله سأل خلقه، فإن النفس مضطرة إلى من يُحصِّل لها ما ينفعها،

ويدفع عنها ما يضرها؛ فإن لم تطلب ذلك من الله طلبته من غيره $^{(\gamma)}$ .

وهذ حال بعض شيوخ الصوفية الذين يتركون الدعاء استكباراً وغروراً، ويدَّعون الاستغناء عن اللجأ إلى الله - عز وجل - ثم آخر حالهم يعكفون على أبواب الظَلَمة، ويقتاتون من مكاسب خيئة.

وقد وصف ابن تيمية أولئك الشيوخ بقوله: «هكذا شيوخ الدعاوى والشـطح، يدَّعي أحدهم الإلهية، وما هو أعظم من النبوة، ويعزل الربَّ عن ربوبيته، والنبيَّ عن رسالته، ثم آخرته شـحَّاذ يطلب ما يقيته، أو خائف يسـتعين بظالم على دفع مظلمته، فيفتقر إلى لقمة، ويخاف من كلمة؛ فأين هذا الفقر والذل من دعوى الربوبية المتضمنة للغنى والعزِّ؟»(^).

وفي غمرة الغفلات المتتابعة، وحظوظ النفس المتشعبة، وصخب الحياة الجسدية، فإن النفس لا تنفك عن الجهل والظلم، وحينئذ يعتد الأشخاص بقدراتهم، ومواهبهم التي امتن الله بها عليهم، ويركنون إلى حولهم وقوَّتهم، ويدَّعي أحدهم بلسان الحال أو المقال أنه «العملاق» أو «سوبر مان».

بل إن اعتداد الشخص وثقته بنفسه وطاقته بعُجَرها وبُجَرها قد استحوذ على فئام من الدعاة، فلا تكاد تخطئ عينك كثرة الدورات والندوات في هذا الشائن؛ وغرق القوم في الالتفات والاعتماد على الأسباب الظاهرة المحسوسة، بل تجاوزوه إلى تعلق بأسباب مثالية موهومة. وأعقب ذلك ما نكابده من ضعف الأحوال الإيمانية: من الإخبات والخشوع والإنابة إلى الله حتالى – بل ربما غاب ما يتعين استصحابه من فقرنا وفاقتنا، وعجزنا وتفريطنا في جنب الله.

والناظر إلى الأئمة الأعلام لدى أهل الإسلام والسُّنة، وسيرهم وأحوالهم، لا تكاد تجدهم إلا أصحاب إخبات وانطراح بين يدي الله - تعالى - واعتراف بالذنب والتقصير، ويقين بالفاقة إلى الغني الحميد، سبحانه. فرحمة اللهِ على تلك الأرواح، لم يبقَ منهم إلا الأشباح.

وقدوتهم في ذلك رسول الله هلا الذي كان يقول: «سيد الاستغفار: اللهم أنت ربي، لا إله إلا أنت خلقتني، وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك عليّ، وأبوء بذنبي فاغفر لي؛ فإنه لا يغفر الذنوب

<sup>(</sup>۷) الرد على الشاذلي: ص ۱۱.

<sup>(</sup>٨) منهاج السُّنة النبوية: ٧/ ٢٠٩.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup> $\Upsilon$ ) جامع العلوم والحكم:  $\Upsilon / \Upsilon = \Upsilon$  = باختصار.

<sup>(</sup>٣) انظر: الدعاء ومنزلته من العقيدة لجيلان العروسي: ١٨٣/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوى: ١٠٨/١٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: العبودية لابن تيمية: ص٨٠، وقاعدة في توحيد الألوهية لابن تيمية.

<sup>(</sup>٦) انظر: قاعدة جليلة في التوسل: ص ٦٦.

وروى عنـه ﷺ أنه قال: «اللهم إنك تسـمع كلامي، وترى مكاني، وتعلم سرى وعلانيتي، ولا يخفي عليك شيء من أمرى، أنا البائس الفقير، المستغيث المستجير، والوجل المشفق، المقرُّ بذنبه، أســألك مســألة المسـكين، وأبتهل إليك ابتهال المذنب الذليل، وأدعوك دعاء الخائف الضرير، مَنْ خضعت لك رقبته، وذلَّ لك جسده، ورغم لك أنفه، اللهم لا تجعلني بدعائك ربى شقياً، وكن بي رؤوفاً رحيماً، يا خير المسؤولين! يا خير المعطين!»(٢).

ويبدو أن ثمة تلازماً بين أكل الحلل، وحلاوة المناجاة لله - تعالى - ولذَّة الأنس والافتقار إليه، عز وجل. وقد قرر الحافظ ابن كثير - في تفسيره - أن أكل الحلال عونٌ على العمل عند تفسيره لقوله - تعالى -: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطُّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بَمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [المؤمنون: ٥٠].

وأشار ابن الجوزي إلى ذلك التلازم في إحدى خواطره، لا عقوبة. وغفلته عمًّا عوقب بـه عقوبةً. وربما كان العقاب العاجل معنوياً، كما قال بعض أحبار بني إسرائيل: «يا رب كم أعصيك ولا تعاقبني!» فقيل له: «كم أعاقبك ولا تدرى؛ أليس قد حرمتك حلاوة مناجاتي؟».

فمن تأمَّل هذا الجنس من المعاقبة وَجَده بالمرصاد، فربُّ شحص أطلق بصره فَحُرم اعتبار بصيرته، أو لسانه فحرم صفاء قلبه، أو آثر شبهة في مطعمه، فأظلم سرُّه، وحُرم قيام الليـل وحلاوة المناجاة... إلى غير ذلك، وهذا أمر يعرفه أهل محاسبة النفوس.

ولقد رأينا مَنْ سـامح نفسـه بما يمنع منه الشرع، طلباً للراحة العاجلة، فانقلبت أحواله إلى التنغص العاجل، وعكست عليه المقاصد»(٣).

وقد كابد ابن الجوزى شيئاً من عوارض حلاوة المناجاة ومكدِّراتها. ثم إن الله تداركه برحمته ولطفه؛ ولقد حكى هذه المعاناة بأسلوب بديع، فقال: «كنت في بداية الصبوة قد أُلهمت سلوك طريق الزهَّاد، بإدامة الصوم والصلاة، وحُببت إليَّ الخلوة، فكنت أجد قلباً طيباً، وكانت عين بصيرتي قوية الحدَّة تتأسـف على لحظة تمضـي في غير طاعـة، وتُبادر

الوقت في اغتنام الطاعات، ولي نوع أنس وحلاوة مناجاة، فانتهى الأمر إلى أن صار بعض ولاة الأمور يستحسن كلامي، فأمالني إليه فمال الطبع ففقدتُ تلك الحلاوة، ثم استمالني آخر، فكنت أتقى مخالطته ومطاعمه، لخوف الشبهات، وكانت حالتي قريبة، ثم جاء التأويل فانبسطتُ، فقدم ما كنت أجد (١٠)، وصارتُ المخالطة توجب ظلمة القلب إلى أن عُدم النور كله، فكان حنيني إلى ما ضاع منِّي يوجب انزعاج أهل المجلس(٥)، فيتوبون ويصلحون، وأخرج مفلساً فيما بيني وبين حالي<sup>(١)</sup>، وكَثُر ضجيجي من مرضى، وعجزتُ عن طب نفسى. فاجتذبني لطف مولاى بي إلى الخلوة على كراهة مني، وردَّ قلبي عليَّ بعد نفوره منى، فأفقتُ من مرض غفلتى، وقلت في مناجاة خلوتى: سيدى كيف أقدر على شكرك؟ وبأى لسان أنطق بمدحك؛ إذ لم تؤاخذني على غفلتي، ونبهتني من رقدتي، وأصلحتَ حالي على كره من طبعي؟ فما أربحني فيما سُلب منى؛ إذ كانت ثمرته اللجأ إليك! وما أوفر جمعي؛ إذ ثمرته إقبالي على الخلوة! وما أغناني؛ إذ أفقرتني إليك، وما آنسني؛ إذ أوحشتني مـن خلقك، آه على زمان ضاع في غير خدمتك! أسـفا لوقت مضى في غير طاعتك!»(١).

وأختم هذه السطور بطرف من مناجاة أبي الحسن الكانشي (ت ٣٤٧هـ)، الذي عُرف بالعلم والورع، ورقّة القلب ومجانبة أهل الأهواء؛ فقد حكى عنه أنه قام ليلة فقرأ سورة الإسراء حتى ختم المصحف، ثم أخذ في البكاء وقال:

#### أتراك بعد الدرس للقرآن تحرقني؟

#### يا ليتنى أُدرجتُ قبل الذنب في الكفن

ثم عاد إلى البكاء حتى طلع الفجر، ثم أقبل يقول: (وعزتك وجلالك! ما عصيتك استخفافاً بحقك، ولا جحوداً لربوبيتك، لكنى حضرنى جهلى، وغاب عنى علمى، واستفزنى عدوى، وإنِّي عليها - يا إلهي - لنادم)(^).

ومن مناجاته: (أرنى من أطاعه فأضاعه، أرني من قصده فخيَّبه، أرنى من توكَّل عليه فأضاعه. إذن لا تراه أبداً)<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>٤) لعله يعنى أنه فقد ما يجده من حلاوة المناجاة والأنس بالله.

<sup>(</sup>٥) لعل مقصوده أن حنينه وندمه على فقدان هذه المناجاة أورث أهل مجلس وعظه وتذكيره قلقاً وخوفاً من الله، تعالى.

<sup>(</sup>٦) الأحوال هي ما تتعلق بالأعمال القلبية. فالحال ها هنا هو القلب. (۷) صيد الخاطر: ص ۹۲، ۹۳ = باختصار.

<sup>(</sup>۸) انظر ترتیب المدارك: ۱ / ۲۱، ۲۶.

<sup>(</sup>٩) انظر ترتيب المدارك: ١ / ٦١، ٦٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.

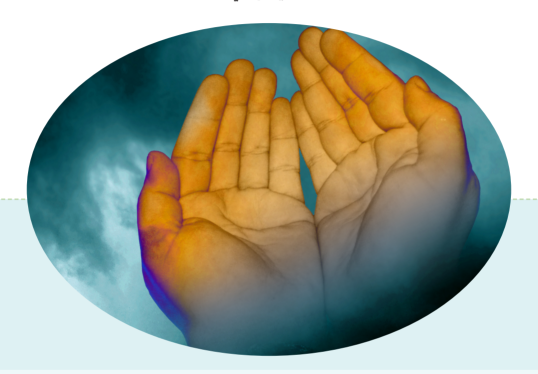
<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في معجم الشيوخ: ٢ / ٩٤٨.

<sup>(</sup>٣) صيد الخاطر: ٧٢، ٧٣ = باختصار.



# وقفة بباب الرحمن

الحسين الورزاني



مُثُفَّ قَالاً بالذنوبِ جاتُك ربِّي وب قالب وب حاتُك ربِّي وب قالبي نُسيامُ سوء وب قالبي نُسيات غير مُسبالٍ اقطف السيات غير مُسبالٍ وإمامي السهوى، ونفسي دليلي جلايا مستعتباً وحولي خطايا السرجُسي السَّماح من خير سمح قبل أهروال مُحشر، وخطوبٍ قبل أهسي على سنينَ تَولَّتُ لَلَهُ فَي نفسي على سنينَ تَولَّتُ لَكُهُ فَي نفسي على سنينَ تَولَّتُ لَكُهُ فَي نفسي على سنينَ تَولَّتُ ربِّ فاغفر فما لِعَبد مُسيءٍ واعسفُ عنف وأمُح رُفا لِنذوبٍ أحدالي أحدالي أحدالي أحدالي المنافية عنف عنف وأمح روا للنفوب واعسفُ عنف وأوجمتني؛ فما لي غافر الندوب ذي الطّو غافر الذنب، قابل التوب ذي الطّو

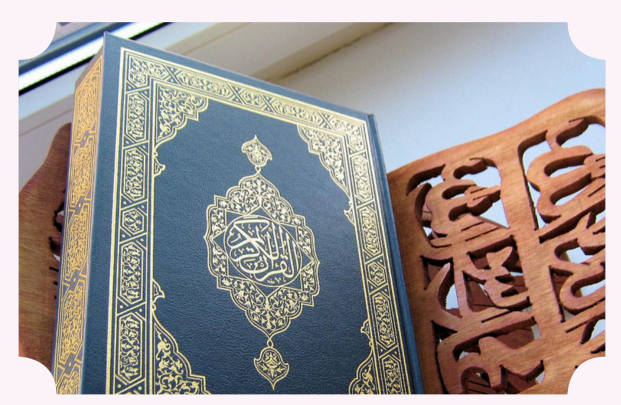
كاسِفَ البال، طارقاً خيرَ بابِ
كنتُ فيها مَضِفَ رُراً بِسَسرابِ
بوعييد مُ مُرياً في ما وقع وحِسسابِ
واللعين السمَريا وطامِعاً في متابِ
حاصرتني، وطامِعاً في متابِ
أسال الصفح قبل يرومِ الإيسابِ
تَسدَع المرء صارِخاً: واشبابي!
وهي حُبالي بما يسسوءُ مَآبي وهي حُبالي أرح ما أطرحم مُصابي!
في سُببات، فما أطرحم مُصابي!
هيرُ رُحماك، يا أعرزَ جَنابِ!
هيرُ إشفاق صارفِ لِعذابِ



## قراعة في كتاب: الراحل الثمان لطالب فهم القرآن

أحمد رمضان مقرم النهدي(\*)

rmdan402@hotmail.com



ها هو كتاب المراحل الثمان لطالب فهم القرآن، لمؤلفه د. عصام بن صالح العويد، (عضو هيئة التدريس بجامعة الإمام قسم السُّنة)، يصدر بأسلوب فريد، وعرض مبتكر، وفوائد جمَّة، ومعلومات زاخرة، جمعت أبرز ما يمكن أن يقال عن فهم القرآن، مدعَّمة بتعليقات أصيلة للأئمة السابقين من الصحابة حتى زماننا هذا. ويقع الكتاب في ١٥٠ صفحة.

وفي ما يلي عرض موجز لهذا الكتاب:

افتتح المؤلف كتابه بمقدمة وتمهيد ضافيين، سرد فيهما أوصافاً لكتاب الله - تعالى - وقارن بين مقولتين متفقتين في معناهما، على الرغم من القرون الفاصلة بينهما، وعلى الرغم من اختلاف أعراقهما؛ فالأُولَى للوليد بن المغيرة، والثانية لمستشرق فرنسي، إلا أنهما يجمع بينهما الشرك والإلحاد؛ وقد وصفا الأثر العجيب لكتاب الله في نفس السامع والقارئ.

ثم عرض الشيخ أحوال أمة محمد ﷺ مع كتاب الله

(\*) عضو اللجنة العلمية بجامع البواردي بالرياض، سكرتير تحرير مجلة قراءات إفريقية.

- تعالى - وأنه ألَّف هذه الرسالة للصنف الثالث، وهم من لهم همة في فهم كتاب الله - تعالى - ولكنه يجد أنه لا زال بعيداً عن التدبر الحق لهذا الكتاب العظيم.

#### - ومن ضمن الأمور المهمة في المقدمة ثلاثة أسئلة:

١ - كيف فهم سلفنا هذا الكتاب المهيمن، وكيف كان
 حالهم بعد أن فهموه؟

٢ - لم نقرأ كتب التفسير ولا ندرك المعنى العظيم لآيات القرآن؟ و (لم لا نستشعر إعجاز كلام الله حال قراءتنا له، مع يقيننا التام بأنه معجز؟).

٣ - كيف يكون القرآن هادياً وفيصلًا بيننا في كل شؤوننا العقدية والتعبدية والاجتماعية والاقتصادية والأمنية والسياسية والإعلامية والذاتية... ونحوها؟

أما التمهيد فعرض فيه أهمية معرفة اللسان العربي، وأن اللغة العربية تتكون من حروف معانٍ وحروف مبانٍ، وهو ما فصَّله في المرحلة الثالثة؛ وذلك أن القرآن الكريم نزل بلسان عربى مبين.

وأهـم ما عرض له في التمهيد هـو النتيجة والمحصلة لمراجعـة هذه المراحل وإدامـة النظر فـي كُتُبها، وهي أن الإنسان سيدرأ عن نفسه وصمتين:

الاستهانة بكلام السلف في التفسير؛ لأنه سيدرك حينها أن العطب في فهمه لا في كلامهم.

٢ – الفهم الناقـص لكلامهم الذي اضطر بعض الناس ممن يعظم السـلف أن يدافع دفاعاً ضعيفاً عن تفسيرهم، ولم يشعر أنه يدافع عن فهمه لا عن كلامهم.

وهــنه لفتة ربما وقع فيها كثيــر من طلبة العلم دون أن يشــعر، وعلَّتها - كما ذكر - عــدم الإحاطة بكل ما قصدوه من المعاني.

#### عرض المراحل الثمان:

مما يلفت نظر القارئ للكتاب أن هذه المراحل ترتيبها حاسم وأولوي، وليس اختيارياً، ولا يمكنك تجاوز مرحلة - إن أردت ترتيب ذهنك مع فهم كتاب الله - إلا بهذه المراحل:

المرحلة الأولى: الوقوف على الآثار الواردة عن رسول الله على المحابة وأئمة التابعين:

وقد أفاض المؤلف فيها؛ كونها تأسيسية وتأصيلية، وهي أهم المهمات في فهم كتاب الله - تعالى - ويكفي لتبيان ذلك ما نقله في حاشية الكتاب عن الشيخ صالح آل الشيخ في محاضرة له بعنوان: المنهجية في طلب العلم، وهي المنطلق

للمراحل الباقية، وقد أعجبني فيها التدرج وترتيب الانتقالات حتى كأنك ترقى سلماً وأنت تقرأ، ولا سيما في نقولات السلف، كما هو منهج المؤلف في جميع الكتاب، ومن العناوين المهمة فيها:

- ما نُقل عن رسول الله ﷺ هل كله صحيح؟
- تفسير التابعين، متى ننتقل إليه؟ وكيف نتعامل مع ما لم يُنقَل عنهم؟
  - فصل عن أنواع التفسير الثلاثة:
  - ١ ما جاء في فضائل الآيات والسور.
    - ٢ ما ورد في أسباب النزول.
- ٣ التفسير المسند عن رسول الله ﷺ وأصحابه وأئمة التابعين (التفسير المأثور).

وقد عرض التفسير بالمأثور عرضاً طيباً؛ حيث أكد على أهمية النظر في طرق روايته، وفهم درايته، وجعل آثار الرواية على نوعين، هما:

النوع الأول: آثار يراد بها إثبات عموم معناها لا دقائق



ألفاظها، وما موقف المحدِّثين من هذه الآثار، وبيَّن ما الذي سيظهر للناظر في كتب التفسير بالأثر من منهجهم؛ حيث سيجد أموراً خمسة انتهجها المحدِّثون، وأهمها وأكثرها فائدة كما أرى هو الأمر الخامس.

والنوع الثاني: آثار في التفسير يراد الاحتجاج بها أو إثبات دقائق ألفاظها.

شم انتقل إلى النظر في فهم الدراية، وتحته مسألتان كبيرتان:

الأُولَى: أهمية الإحاطة بأقوال السلف في الآية المفسَّرة. وفيها فصل عن: كيف نجمع بين أقوال السلف المختلفة في الآية؟

والثانية: مقارنة ما ورد عن السلف من التفسير بما جاء في كتب اللغة المسححة. ومن هذه المسألة يدلف القارئ إلى

المرحلة الثانية.

المرحلة الثانية: إدراك المعنى اللغوي للكلمات الواردة في الآية، ومقارنته بما جاء عن السلف، ثم الجمع بينهما لتحديد المعنى الكامل والصحيح للكلمة نفسها:

وفيها قَسَّم كلمات القرآن إلى ثلاث مراتب، والمرتبة الثالثة ســتدخل ضمناً في الأُولَى، وأجاب فيها عن سؤال مهم، وهو: كيف يصل طالب فهم كتاب الله إلى معرفة دلالة الكلمة؟

والمرحلة الثالثة: معرفة دلالة حروف المعاني التي تربط بين الكلمات:

وفيها تطرَّق إلى معرفة دلالة حروف المعاني التي تربط بين الكلمات، وضمَّن المرحلة فوائد لطيفة عن (التضمين)، وما العلاقة بينه وبين حروف المعاني؟ وما موقف علماء اللغة منه؟ وما شروط استخلاصه؟

المرحلة الرابعة: معرفة دلالة الجملة وما يتعلق بها:

وأشار فيها إلى أثر الجُمَل على إدراك المعاني وكمالها، يه مبحثان:

دلالة الجملة الاسمية والفعلية مع أمثلة شيقة نافعة،
 ونقل عن شيخ الإسلام ابن تيمية في الحاشية.

- دلالة التقديم والتأخير في الجملة: ما فائدته؟ وماذا قال الجرجاني عنه؟ ثم سرد المواضع والأمثلة، وهذه المرحلة في نظرى ممتعة جداً، يتلذذ القارئ بالتجوال فيها وفي أمثلتها.

الرحلة الخامسة: فَهُم دلالة السياق (السباق واللحاق):

حيث عرض نظرة تعريفية بها، ومَنَ هم العلماء الذين تكلموا عن أهميتها؟ وذكر نقالً رائعاً للإمام ابن القيم في بدائع الفوائد عن آية التوبة رقم (٢٤)، ثم عرض الأمثلة كما هو منهجه في كل مرحلة.

المرحلة السادسة: الإحاطة بالمقصود العام للسورة:

ما المقصود به؟ وهل هو منتشر عند السلف؟ ولماذا؟ وذكر خلاف المفسرين في موضوع السورة، وختمها بتنويهات لمن أراد أن يخوض هذا المسلك، وكيف يمكن أن نستخرج المقصود العام من السورة.

المرحلة السابعة: جَمْعُ الآيات الأخرى التي تنزلت في الموضوع نفسه من القرآن كله، ليكتمل المعنى المراد للآية:

حيث بيَّن التفسير الموضوعي؛ ما المقصود به؟ وذكر خمسة أمثلة رائعة جداً حول هاذا الموضوع من أهوال يوم القيامة والجهاد ومراحله.

المرحلة الثامنة: العناية بتدوين أخبار وقصص الأئمة سلفاً وخَلَفاً مع القرآن، ثم الاستشهاد بها في محلها من التفسير:

وذكر أنها مع عظيم فائدتها إلا أنها من مُلَح التفسير لا من متينه، وهذا تنبيه مشعٌّ من أهل العلم، ولن يدركه القارئ مباشرة لو لم يذكره، وذكر فيها أمثلة عملية لتدبُّر القرآن عند السلف قديماً وحديثاً.

#### لفتات ختامية:

- لقد حوى الكتاب أمثلة كثيرة كنماذج للتدبر، وحوى كذلك أمثلة للتدريب الشخصي، ومن المفيد للقارئ أن يكون له وقت للتدريب الشخصي مع هذه المراحل حتى يشعر بالفائدة، ويكون تدبر القرآن عنده سليقة وله صورة أخرى أثناء قراءته؛ وهذا أمر - يعلم الله - أني شعرت به شخصياً وذهنياً، والحمد لله على توفيقة أولاً وآخراً، وجزى الله أستاذي وشيخي الفاضل

لقد حوى الكتاب أمثلة كثيرة كنماذج للتدبير، وحوى كذلك أمثلة للتدريب الشخصي، ومن المفيد للقارئ أن يكون له وقت للتدريب الشخصي مع هذه المراحل حتى يشعر بالفائدة، ويكون تدبير القرآن عنده سليقة وله صورة أخرى أثناء قراءته؛ وهذا أمر - يعلم الله - أني شعرت به شخصياً وذهنيا، والحمد لله على توفيقه أولاً وآخراً.

مؤلف الكتاب على هذا العمل الجليل النافع حقاً، وأســـأل الله - تعالى - أن يجعله ذخراً له يوم يلقاه، رافعاً لدرجاته، وشافعاً له ومبعداً عن النار، وأن يجعل عملي هذا من باب الدلالة على الخير ونشر العلم النافع.

اللهم أعنا على تدبُّر كتابك، وفهم معانيه، والعمل بها، واجعلنا من أهل القرآن الذين هم أهل الله وخاصته، وممن تاجروا معه بتلاوة كتابه آناء الليل وأطراف النهار، فشفع القرآن لهم وأبعدهم عن النار بفضل الله ورحمته وكرمه.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه جمعين.



### مشروعك الرمضاني

#### مشعل عبد العزيز الفلاحي

Mashal001@hotmail.com

هل فكرت في مشروعك الرمضاني؟ أم لا زلت تنتظر تباريك الشهر بعد؟ وهل عزمت النية هذا العام أن تكتب لنفسك مشروعاً يعبر عن شخصيتك ويكتب عن أثرك في الأرض، أم لا زلت تائهاً لم تحدد شيئاً بعد؟

ها هو شهر رمضان؛ فهل من جدید؟ بدأت الخطوات الأولى فیه، وها هو بروحه ومشاعره وآثاره وصفاء لیله ونهاره أكبر من أن يتحدث عنه إنسان، وها أنت ما زلت حيّاً وغيرك قد رحل، ومعافىً وغيرك مريض، وحرّاً طليقاً وغيرك في غياهب السجون؛ فماذا تنتظر؟

إنني أود أن أقول لك: إنك طاقة هائلة، وقدرات مكنونة،

وإرادة قوية مستكنة في نفسك، ورمضان الوقت المناسب لتفجير هذه الطاقات، وإطلاق هذه القدرات، وفسح المجال لإرادة قلبك ومشاعر حياتك أن تحلِّق بهمومك إلى المعالي. إن رمضان فرصة قد لا تتكرر في تاريخ إنسان لكونه مرة واحدة في العام، وزمنه محدود، وروح الإنسان ومشاعره في أيامه قابلة للتحليق إلى أوسع طاقات الإنسان وقدراته، وهو كذلك أكبر من أن يُستهلك في أعمال بسيطة، وجهود غير مرتَّبة، وأولويات غير منتظمة، ومن هنا جاء الحديث معنونا بر (مشروعك الرمضاني). إننا نحتاج منك إلى مشروع تقف فيه أولاً مع نفسك وترتب أولوياتك وتستعرض فيه عدداً من المشاريع المكنة وتمايز بينها على قدر حجمها وأثرها على نفسك وواقعك، ثم تختار مشروعك الرمضاني المناسب.

إن تحديدك لمشروعك الرمضاني يجعلك ترتب أولوياتك في شهر رمضان وتستنفر كل طاقاتك لتحقيق هذا المشروع، ويجعل لك هدفاً عريضاً تسعى لتحقيقه وتشعر بعد ذلك



بأهميت. و. وكم هي الأعوام التي عانقنا فيها رمضان وبكينا فيها أسفاً لفوات حظنا منه ليلة العيد؟ إن مشروعك يمكن أن يكون توبة خالصة لله - تعالى -

تُقبِل في هذا الشهر على إعلان عنزّك بالهداية، وتَميُّزك بالأستقامة، وتعلن فيها أنك حر من ضغط الأصدقاء ورغبات الأخلاء وتتجرد من كل شهواتك العارضة لتكون في هذا الشهر إنساناً كبيراً بهمّه وهدفه ورسالته، وتعود أنت التك مشروعاً كبيراً في مشروعات الأمة. وكم من إنسان ألبسه رمضان أعظم حلل التوفيق، وأخرجه يوم العيد في أبهى مباهج الأفراح! ولو لم يكن من ذلك إلا أفراح قلبك أبهى مباهج الأفراح! ولو لم يكن من ذلك إلا أفراح قلبك وهو يصف أثر توبتك على ربك: «لله أفرح بتوبة العبد من رجل نزل منزلاً وبه مهلكة ومعه راحلته عليها طعامه وشرابه فوضع رأسه فنام نومة فاستيقظ وقد ذهبت راحلته فطلبها؛ حتى إذا اشتد عليه الحر والعطش قال: أرجع إلى مكاني عنده عليها زاده: طعامه و شرابه. فالله أشد فرحاً بتوبة العبد المؤمن من هذا براحلته وزاده»(۱).

ويمكن أن يكون مشروعك (تجديد الصلة بالله، تعالى)، فكثير من الناس يعيش شعثاً في وقته وعبادته وصلته بالله، تعالى، تعالى، فليس له وِرِّد محدد: من صلاة أو صدقة أو قراءة قرآن أو بر وصلة ومعروف... أو له وِرِّد ثابت لكنه وِرِّد ضعيف لا يرتقي لمعالم الكبار، فيمكنه أن يكون مشروعه الرمضاني (توثيق الصلة بالله، تعالى) فيرتب قبل دخول الشهر وِرِّداً ثابتاً في هذا المشروع لا يتنازل عنه في أيام وليالي شهر رمضان كله، وسيجد من صفاء قلبه ورقة مشاعره وحياة روحه ما لا تسعه مشاعر إنسان.

ويمكن أن يكون مشروع الإنسان (تدبُّر كتاب الله، تعالى) والوقوف على معاني آيات هذا القرآن العظيم، والشرب من معينه الصافي؛ بحيث يجعل الإنسان لنفسه أوقاتاً محددة لهذا المشروع بعد أن يحدد له كتباً من كتب التفسير تعينه على تحقيق مشروعه.

ويمكن أن يكون مشروع الإنسان (تجديد الصلة بالكتاب): فيحدد عدداً من الكتب في فنه الذي يريد أن يتخصص فيه أو مشروعه الذي يريد أن يبنيه ويبدأ رحلة العلاقة بالكتاب من جديد، ويمكنه أن يحدد الوقت المناسب والساعات التي يود أن يمضيها في مشروعه حتى يقف على نهايته كما أراد.

ويمكن أن يكون مشروع الإنسان (إغاثة الفقراء والأيتام والأرامل والمساكين) والقيام على رعايتهم في هذا الشهر، وإيصال كل صاحب فضل إليهم وترتيب أوضاعهم والقيام على خدمتهم.

ويمكن أن يكون مشروع الإنسان (تبني مشروعات دعوية وتربوية واجتماعية) توصل رسالتها للناس في حُلَّة مؤثرة وتكتب بآثارها أروع أحداث ترقبها الأمة في حياة أجيالها.

ويمكن للإنسان أن يكون له أكثر من مشروع في رمضان؛ فيكون الأصل (تجديد الصلة بالله - تعالى - وتحقيق التقوى التي أشار الله - تعالى - لها في شرعية رمضان بقوله: ﴿يَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ الصِّيَامُ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبِلُكُمْ الصَّيَامُ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبِلِكُمْ الصِّيَامُ عَلَى اللَّذِينَ أَمْنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ أَمْنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ عَلَى اللَّذِينَ أَمْنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

إن رمضان فرصة لإحداث نقلة مشاعرية وجسدية في حياتنا، ونقلة لتجريب رحلة المشروع وأثره في أوقاتنا، وفرصة لنقف على الفرق الكبير بين العمل العشوائي غير المرتب، وبين المشروع في حياة الإنسان.

وأذكُّ رباًن القناعة بالدون دناءة، وأردد هناماً قول القائلاً:

#### وتَعَظُم في عين الصغير صغارُها

#### وتصغر في عين الكبير العظائمُ

لقد آن الوقت أن نخطو خطوات أكبر من الواقع الذي نعيشه حتى نُحدث الأثر الذي ننشده، وأجزم أن الوقت غير مناسب لتكرير مشاريع ميِّتة أو مستهلكة أو مشاريع تجاوزها الواقع ولم يعد لها رصيد من التأثير، أو حتى من غير الناسب أن نخوض مشاريع أقل من طاقاتنا بكثير.

وأخيراً: أذكرك - أخي - بأن (مشروعك الرمضاني) هو صلتك الحقيقية بشهر رمضان ودليل قدرتك على تفجير طاقاتك، وتحريك إرادتك وهمتك، وإطلاقك لقدراتك نحو مستقبلك العريض. وستأتي - إن شاء الله تعالى - اللحظة التي تقف فيها على تكبيرات المسلمين بفوات رمضان ودخول العيد وقد كتبت في تاريخ حياتك أروع الأمثلة على قدرتك على إدارة مشروع حياتك. وقد مددت في خَطُو الأمة خطوات واسعة إلى الأمام.

<sup>(</sup>۱) متفق علیه