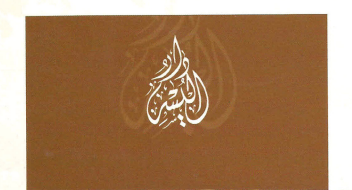


تأليف: د. محمد يسري إبراهيي



# فقه الأولويات

في الخطاب السلفي المعاصر بعد الثورة

#### الطبعة الأولى ١٤٣٣هـ - ٢٠١٢ م

#### دار الكتب المصرية

فهرست أثناء النشر إعداد إدارة الشئون الفنيت

إبراهيم، محمد يسري. فقه الأولويات في الخطّاب السلفي المعاصر بعد الثورة

محمد يسري إبراهيم القاهرة، دار اليسر ٢٠١٢م.

ص، ۱۷سم × ۲۶سم.

تدمك ۹۷۸۹۷۷۵۱۰۲۱۸۸ ١- الإسلام -دعوات سلفية- مصير

> ٧- السلفيون (دعاة) أ- العنوان

40.

دار اليسر للنشر والتوزيع غير مسئولة عن آراء المؤلف وأفكاره وإنما يعبَر الكتاب عن آراء مؤلفه. يمنع نسخ أو استعمال أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة تصويرية أو اليكترونية أو ميكانيكية، ويشمل ذلك التصور الفوتوغراق والتسجيل على اشريخة او أقراس مضفوعة او استخدم أيـة وسيلة نشر أخرى بما في ذلك حفظ العلومات واسترجاعها، دون إذن خطي من الناشر.



٢٠ ش عبد العزيز عيسى، المنطقة التاسعة

الحسى الثامن ، مدينة نصر ، القاهرة.

تليف\_\_\_\_ون: ٢٢٤٧٠٩٢٦٩ ٠٠٢

اکس: ۲۲٤۷۱٤۸۰۱ ،۰۰۲

المحمد ال

فقه الأولوبات خدمـــة العمـــلاء: ١١١٨٠٠٢٠٠٠ ٠٠٠

في النطاب السلفي المعاصر بعد اللورة | Email: alyousragmail.com









رقم الإيداع Y . 1 Y / V A A A

ترقيم دولي 978-977-5102-18-8



### مقدمة

الحمد لله، وصلى الله وسلم وبارك على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن اتَّبع هداه، أما بعد:

فإن الحديث عن التيار السلفي المعاصر قد غدا بعد الثورات العربية شأنًا مهمًّا يفرض نفسه على مجالس الناس، ووسائل الإعلام في العالم بأسره، وهو حديث عن تيار متنام ومترامي الأطراف، ومتعدد الصور والتجليات، ومتنوع المواقف والاجتهادات، وهذا الثراء يزيد من صعوبة دراسة أو بحث هذا التيار بجملته، وربها يَحُولُ هذا الاتساعُ دون توجيه خطاب واحد إلى مدارسه المختلفة، أو يمنعُ دون تعميم حكم على إيجابياتٍ تُنسَبُ له، أو سلبياتٍ تُدَّعى في حقه! ومها يكن من أمر فإن النقد الذاتيَّ، والنصح الداخلي للخطاب السلفي المعاصر في اللحظة الراهنة يُمَثِّلُ تسديدًا واجبًا، ودعمًا حقيقيًّا، لا يصح تجاهله، أو التشاغل عنه بحال، ومما يطرح هذا

العملَ ويدعو إليه -الآن بقوة - تدشينُ حربٍ عالمية على السلفية في كل صِقْعٍ ومِصْرٍ، بعد أحداثِ الحادي عشر من سبتمبر ٢٠٠١م، وهي حرب عالمية أيديولوجية ومسلكية في آنٍ واحد، وليس لها من سبب ظاهر إلا أن الجهاعات والطوائف والرموز السلفيَّة "مهدفون إلى تطبيق الشريعة الإسلامية! وينادُون بأن الإسلام دينٌ ودولةٌ!»(١).

وقد استعملت في هذه الحرب ترسانةٌ من أسلحة التشويه والتشويش والتعويق والتشهير والمحاصرة والتضييق، حتى إذا أُحْكِمَتِ القبضةُ وظنَّ الغربُ وحلفاؤهم في الداخل أنهم قادرون على الضربة القاضية انطلقَتِ الثوراتُ العربيةُ بإذن ربها! فَدَمَّرَتِ الإفكَ المفترى! وحطَّمَتْ أغلالَ الظلم والطغيان! وقيودَ الفسادِ والاستبدادِ! ووقف كثيرون مَشْدُوهِينَ أو ذاهلينَ واجمينَ! وهم يرقبون صعودَ القوى السلفيَّةِ التي تمالؤًا عليها، وتقاسموا على

تبييتها وأربابِها في ظل صمتٍ رهيبٍ فُرِضَ على الشعوب فَرْضًا! ومع أن المدَّ السلفيَّ قد أصبح حقيقةً واقعة، وظهر مشروعٌ سياسيٌّ لهذا التيار -وفي مصر تحديدًا- ليلحق بقاطرة المارسة السلفية السياسية في الكويت والبحرين وغيرهما فإن الاجتماع على مراجعة الخطاب السلفي لتقويته من جهة، وتحريره من الملحوظات عليه من جهة أخرى يُعْتَبَرُ أولويةً حاضرةً الآن أمام المنتسبين إليه، والمحمن له على حدِّ سواء.

<sup>(</sup>١) الفرصة السانحة، لنيكسون، (ص١٥٣).

على أن عين المراقب لا تخطئ -بَعْدَ هذه الثورات العربية - أن طائفة من الشباب المنتسب إلى هذا التيار في أرجاء العالم العربي والإسلامي يَجهرُ اليومَ بها كان يَهْمِسُ به أمسِ، ويَستعلِنُ الآنَ بها كان يُهْمِسُ به أمسِ، ويَستعلِنُ الآنَ بها كان يُخفيه قبل آنِ!

وبغض النظر عن صحة تلك الآراء والمواقف من عدمها؛ فإن هذه النظرات النقدية تحتاج إلى فحص وتمحيص، وتعامُلِ بمنهج سديدٍ ووعي شديدٍ، وليتأتَّى من وراء ذلك الترشيد!

وما من شكِّ في أن ضَغْطَ القاعدة الشبابية اليوم للتطوير والتغيير بإيقاعٍ سريع متلاحِقٍ قد ينطوي على مخاطرة أو مغامرة -ولو في بعض المواقع على الأقل- كما أن التثاقل في الاستجابة الواعية للمطالب قد يُفضى إلى استفحالِ المثالب، أو إلى خسارةٍ فادحةٍ في القواعد!

ومن هنا انطلقت هذه الدراسة المعاصرة؛ لتفتح بابًا إلى المناصحة والمراجعة، ولتأخذ بزمام المبادرة في وضع هذه الملحوظات على سُلَمِ الأولوياتِ الحاضرةِ في اللحظة الراهنة، بها يُرجَى معه أن تتنبه قياداتُ العمل السلفي المعاصر في كل ميدان قبل أن تخسر بعضَ أبنائها، أو يتساقط في الطريق بعضُ رُوَّادِها، أو تفوتها فرصة سانحة لتحقيق أهدافها.

وعليه؛ فإن التيارَ السلفيَّ المعاصر مدعوُّ اليوم -وفي ظل هذه الملحوظات- إلى أن يعيد تطويرَ نفسِهِ، وأن يجدِّدَ في أساليبه وطَرْحِهِ، وأن يسعى بجهده إلى أن يحدِّدَ مواقفَ أكثرَ وضوحًا وتفصيلًا، في قضايا كان الموقف منها مجملًا أحيانًا، ومترددًا أحيانًا أخرى!!

كما يُرْجَى -في خاتمة المطاف- أن يخرج التيار السلفي من

حالة الانقسام إلى حال الاجتهاع والوئام، وأن يَبْرُزَ كيانٌ عالمي يمثل هذا التيارَ، وينسق بين مجموعاته وجمعياته بها يمهد لقيام مرجعية سلفية عالمية، تَضبِطُ الاجتهاداتِ، وتتدارك الملحوظاتِ، وتُسدد المسيرة، وتُصحح الأخطاء الإدارية والمنهجية التي تصدر من بعض التجمعات السلفية هنا أو هناك، كها يَسعى لحلِّ الخلافاتِ السلفية، وإيجادِ المخارجِ الشرعية للمشاكلِ والنوازِل الاقتصادية والسياسية والاجتهاعية المُحْدِقة بمجتمعات المسلمين اليوم، لاسيها بعد ارتفاع سقفِ الحرية، وسقوطِ الأنظمةِ الديكتاتورية، وهذا بدوره يُمهد إلى سقفِ الحروج من ضِيقِ التحرُّباتِ الجزئية إلى سَعةِ الأمة الجامعة، ويعين الخروج من ضِيقِ التحرُّباتِ الجزئية إلى سَعةِ الأمة الجامعة، ويعين على الانتقال من انتهاء الوسائل إلى انتهاء الغايات، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَندِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنا رَبُّكُمُ فَاعَبُدُونِ ﴾

وبناءً على ما سبق فقد جاءت هذه الدراسة معتمِدة منهجًا توصيفيًّا، وخطابًا نقديًّا للحالة السلفية الراهنة -في مصر خاصة، وفي الوطن الإسلامي عامة- ثم تفكيرًا ارتياديًّا للخروج من تلك المضايق، بوضع أولويات الخطاب السلفى المعاصر أمام أهله ورواده اليوم.

وقد اكتملت هذه الدراسة عبر فصولٍ أربعةٍ، تناول الأول منها: مفهوم الخطاب السلفي المعاصر، وتناول الثاني: لماذا الحديث عن أولويات الخطاب السلفي؟، فيها بحث الفصل الثالث: مشكلات الخطاب السلفي وعوائقه، وانتهى الفصل الرابع والأخير إلى تقديم أولويات متعددة المجالات، ومتنوعة

التخصصات والسمات؛ ليدخل من خلالها التيارُ السلفيُّ إلى مرحلةٍ تاريخيَّةٍ بالغةِ الخطورةِ في إثبات جدارتِهِ وأهليته للقيادةِ والريادةِ، وحملِ التبعة، والقيام بالأمانة في هذه الأمة.

وَقَقَ اللهُ تعالى الدَعاةَ الحداة، والعلماءَ الهداة من كلِّ اتجاهِ لإقامة ديننا، وتَرْكِ التفرُّقِ في مِلَّتِنَا، وجَمَعَ على الحقِّ كلمتنا، وهَدَى مسيرتنا، وسَدَّدَ أع النا، وأعانَ على ذكره وشكره وحسنِ عبادته، وجَعَلنا وأمتنا الحبيبة أهلًا للنصر والتمكين، إنه أكرمُ الأكرمين، وأرحمُ الراحمين، والحمدُ لله ربِّ العالمين.

وكتبه ح. مُحَلَّلُمُ فَكِيْلُ الْمُحْلِيْلُ الْمُحْلِيْلُ الْمُحْلِيْلُ الْمُحْلِيْلُ الْمُحْلِيْلُ الْمُحْلِي القاهرة: الاثنين ٢٠/١/٣٣٩هـ الموافق ٢٠١٧/٤/٣م



### الفصل الأول



مفهوم الخطاب السلفي، وخصائصہ وأولوياتہ



#### مفهوم الخطاب السلفي، وخصائصہ وأولوياتہ

تحديد مفهوم الخطاب السلفي اليوم من الأهمية بمكان، وهو فرع عن تحديد مفهوم الخطاب الإسلامي، وما يشمله هذا المصطلح من ممارسات، ثم من الذين يخاطبون باسم التيار السلفي دون غيرهم؟ وما هي أهم خصائصهم ومميزاتهم؟ وأخيرًا فلابد من تحديد مفهوم الأولويات بشكل عام، وفقه الأولويات في الخطاب الإسلامي بشكل خاص، وهذا ما يحاول هذا الفصل أن يلقي أضواءً عليه، ويحاول الإجابة عن تساؤلاته، وذلك عمر المباحث التالية:

#### المبحث الأول

#### مفهوم الخطاب الإسلامي السلفي

في لغة العرب يدور مفهوم الخطاب والمخاطبة على مراجعة الكلام، وتوجيهه إلى الأنام بقصد الإفهام، فكل كلام لا يراد به الإعلام والإفهام لا يعتبر خطابًا في لسان العرب.

وقد يطلق الخطاب ويراد به مضمون الكلام ومحتواه، وقد يطلق ويراد به الطريقة التي تُؤدَّى بها الكلام؛ ولهذا سمي الكلام المنثور المسجوع خطبة (١).

وقد وردت لفظة: (خطاب) في كتاب الله تعالى في ثلاثة مواضع، هي: قوله تعالى: ﴿ رَبِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّمْنَ لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴾ [النبأ:٣٧]، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَاۤ أَخِى لَهُ, تِسَعُ وَيَسْعُونَ نَعْجَةُ وَلِى نَعْجَةُ وَلِي نَعْجَةُ وَلِي نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَلَي نَعْجَةً وَلَيْ مَا لَكُولُونِ إِلَيْ اللهُ وَعَزَنِي فِي الْخِطَابِ ﴾ [ص: ٢٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَشَدَدُنَا مُلْكُهُ, وَءَانَيْنَاهُ الْحِكْمَةُ وَفَصَلُ الْخِطَابِ ﴾ [ص: ٢٠].

وفصل الخطاب هو فرقان ما بين الحق والباطل والصواب والخطأ، وهو بحسب سياق الآية الكريمة قد اقترن بالحكمة؛ فبه يُتَبَيَّنُ الحق على الوجه الذي ينبغي.

ومصطلح الخطاب الإسلامي، أو الديني مُرَكَّبٌ وصفيٌّ غَدَتْ له دلالة معاصرة تَتَسع -لدى البعض- لتشمل الدعوة الإسلامية

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظور، (١/ ٣٦٠-٣٦١).

بمناشطها المتنوعة، ووسائلها المتعددة، ومناهجها المختلفة(١).

وقريب من هذا المنحى التعبير عن الخطاب الإسلامي بأنه البيان الذي يوجه باسم الإسلام إلى الناس؛ مسلمين، أو غير مسلمين، لدعوتهم إلى الإسلام، أو تعليمه لهم، وتربيتهم عليه، عقيدة وشريعة، عبادة ومعاملة، فكرًا وسلوكًا، أو لشرح موقف الإسلام من قضايا الحياة والإنسان والعالم: فردية أو اجتماعية، روحية أو مادية، نظرية أو عمليةً(٢).

وعليه؛ فإن الخطاب الإسلامي المقصود هنا أعمم من المضمون والشكل، وأوسع من القول أو الفعل، وأشمل من التحرك الجماعي أو الفردي، وأدخل في الحياة بمناشطها السياسية والاجتماعية والثقافية والاقتصادية، وذلك بشرط استناده إلى الإسلام في قاعدة المرجعية، وارتباطه بعلوم الكتاب العزيز، والسنة النبوية المطهرة.

والخطاب الإسلامي على هذا النحو مهيعٌ فسيحٌ وميدانٌ وسيعٌ، تتنوع أشكاله، وتتعدد صوره وألوانه، وتتغير وسائله وأدواته بتغير الزمان والمكان وبنى الإنسان!

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ، كَالَّهُمُ ﴾[إبراهيم: ٤].

<sup>(</sup>١) الخطاب الإسلامي بين الأصالة والمعاصرة، د. عبد العزيز التويجري، الموقع الإلكتروني للمنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة.

<sup>(</sup>٢) خطابنا الإسلامي في عصر العولمة، د. يوسف القرضاوي، (ص١٥).

فهو خطاب يمتدُّ رُوَاقُهُ ليشمل الخلق جميعًا، ويتناول القضايا جميعًا! وهذا الخطاب هو دعوة النبيين والمرسلين، وسبيل البلاغ المبين، ومظهر تجديد الدين، وبرهان خيرية الأمة المحمدية، وسبب إقامة الشهادة على البشرية، وطريق الفلاح والنجاح للبرية.

وإذا أُضيف الخطابُ الإسلامي الملامي وإذا أُضيف الخطاب إلى السلف، أو وُصِفَ بأنه سلفي فقد أضيف إلى أشرفِ نسبةٍ، في ووصف بأكمل نعت. وَوُصِفَ بأكمل نعتٍ؛ فإن ترشُّم

الإسلامي إلى السلف، أو وصف بأنه سلفي فقد أضيف إلى أشرف نسبة،

منهج السلف من الصحابة والتابعين، ومن تبعهم بإحسان هو عين منهج النجاة والعصمة، وأساس طريق الهدى والرحمة، ومهيع الاتباع والاجتماع، وضمانة من الفرقة والابتداع، وسبب الازدهار والاستقرار، وتتابع الخيرات والبركات، وتحقيق التمكين لهذا الدين، وظهوره بالحجة والبيان، ونصره بالسبف والسنان! ومن وراء ذلك كله مرضاة الرحمن، والفوز بالجنان!

قال تعالى: ﴿ وَالسَّنبِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـٰذَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَـٰرِي تَعَتَّهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَاۤ أَبَدُّا ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

وكل خطاب انتسب أصحابُهُ إلى هذا المنهج المبارك بحقٌّ فقد استحق هذه النسبة، وتشرف أصحابه بهذه التسمية، وإن لم

يَدَّعوها، فكل من قام بمقتضيات هذه الدعوة الشريفة بصدق فقد صار من أربابها، وإن لم يرفع لها شعارًا، أو يرتدى لها رداءً!

O وكل خطاب انتسب أصحابه O إلى هذا المنهج المبارك بحق O فقد استحق هذه النسبة، O وتسشرف أصحابه بهذه O التسمية، وإن لم يدعوها.

وليس لأحدٍ -مهما علا في هذا المنهج قَدْرُهُ- أن يحتكر هذه النسبة لنفسه، أو أن يَحْرِم منها غيره، فلا يكافئ بها محبَّهُ، ولا يمنعها من مُبْغِضِهِ!

O فليس ثمة فرد ولا جماعة O متحزبة تمثيل السلفية O بمعناها الشرعي، وإنما قد O يوجد من ينتسب إليها، O ويسعى أن يحيا بمنهجها.

فليس ثمة فردٌ ولا جماعةٌ متحزبة تمثل السلفية بمعناها الشرعي، وإنها قد يوجد من يتسب إليها، ويسعى أن يجيا بمنهجها، وقد

يصيب، وقد يخطئ، وأخطاؤه لا تنسب إلى المنهج، ولا إلى غيره من الأفراد أو الدعوات التي انتسبت إلى ذات المنهج.



#### المبحث الثاني

#### التيار السلفي، النشأة والتطور

«السلفية» نسبة إلى السلف، ومعنى «السلف» في اللغة يدور حول التقدم والسبق، فالسلف هم الذين مَضَوا، والقومُ السُّلَافُ هم المتقدمون (١٠).

وأما «السلف» في الاصطلاح فيطلق على المتقدمين من الصحابة والتابعين وتابعيهم، وهم المذكورون في حديثه ﷺ: «خيركم قرني، ثم الذين يلونهم» (٢٠).

ومذهب السلف هو مذهب الصحابة الكرام، والتابعين وتابعيهم من الأئمة المذكورين المشهورين (٢).

ثم إن كل من التزم بعقائد وأصول هؤلاء الأئمة كان منسوبًا إليهم، وإن باعدت بينه وبينهم الأماكن والأزمان، وكل من خالفهم فليس منهم، وإن عاش بين أظهرهم، وجمعه بهم نفس المكان والزمان(1).

«ولقد بدأت الحاجة إلى الانتساب للسلف حين تَفَرَّ قَتِ الأمةُ الإسلامية، وتعددتِ الاتجاهاتُ الفكرية فيها حول أصول الدين،

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، (٣/ ٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، (٦٦٩٥)، ومسلم، (٢٥٣٥) من حديث عمران بن حصين عظفًا.

 <sup>(</sup>٣) لوامع الأنوار، للسفاريني، (١/ ٢٠)، العقائد السلفية بأدلتها العقلية والنقلية،
 لأحمد بن حجر آل بوطامي، (ص١١).

<sup>(</sup>٤) العقيدة الإسلامية بين السَّلفية والمعتزلة، د. محمود خفاجي، (ص٢١).

ما دعا علماء الأمه الأثبات وأساطينها الأعلام، لتجريد أنفسهم لتلخيص وترتيب الأصول العظمى، والقواعد الكبرى للاتجاه السلفي، والمعتقد القرآني النبوي، ومن ثم نسبته إلى السلف الصالح، لقطع الباب على كل من ابتدع بدعة اعتقادية، وأراد نسبتها إليهم، حتى كانت النسبة إلى السلف رمزًا للافتخار، وعلامةً على العدالة في الاعتقاد، مما يدل على أن النسبة إلى السلف لم تكن بدعة لفظيَّة، ولا مجرَّد اصطلاح كلاميً، لكنه حقيقة شرعية ذاتُ مدلول محدد؛ ولذلك لم تؤصَّلْ قواعده، ولم تحرَّد موارده، إلا بقيام الحاجة في الأمة لبيانٍ متكاملِ الصورةِ عما كان عليه أهل القرون المفضلة، المشهود لهم بالعدالة من طريقة عقدية، وسرة توحيدية»(۱).

فالانتساب إلى أهل السنة والجماعة والسلف الصالح، يعني: الانتساب إلى الإسلام الصافي عن شوائب البدع، ومخالفات الفرق.

O فالانتساب إلى أهل السنة O والجماعة والسلف الصالح، O يعني: الانتساب إلى الإسلام O الصافي عن شوائب البدع، O ومخالفات الفرق.

وإنَّ كل من رضي الله بالله ربَّا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد عَلَيْهُ نبيًّا ورسولًا، مقبلًا على الالتزام بالإسلام جملة، وعلى تحكيم شريعته استسلامًا وانقيادًا، وبرئ من تبني مذهب بدعى، أو

<sup>(</sup>۱) نظريات شيخ الإسلام في السياسة والاجتهاع، للمستشرق الفرنسي هنري لاوست، (ص٣٢).

الانتسابِ إلى فرقة ضالة، أو اعتمادِ أصلٍ كليٍّ من أصول البدع، فهو من أهل السنة والجماعة إجمالًا، وهذا يشمل عوامَّ المسلمين الذين لم ينضووا تحت راية بدعية، ولم يكثِّروا سوادَ فرقةٍ غيرِ مرضية.

فهذا القَدْرُ يحقق انتسابًا إجماليًّا تصحُّ به النسبة إلى أهل السنة والجماعة.

فالنسبة إلى السلف هي نسبة إلى أهل السنة والجماعة الذين تميزوا عن غيرهم بفهمهم لكتاب رجم، وسنة نبيهم بفهم سلفهم الصالح، من الصحابة والتابعين ومن تبعهم بإحسان، رضي الله عنهم أجمعين.

وعليه؛ فإن الدعوة إلى اتباع وعليه: فإن الدعوة إلى اتباع O السلف، إنما هي دعوة إلى O السلف، إنما هي دعوة إلى O الإسلام والسنة، ولا غضاضة في O في ذلك، بحال من الأحوال.

د لك، بحال من الأحوال.

قال شيخ الإسلام تَعَيَّلُنْنُهُ: «لا عيب على من أظهر مذهب السلف، وانتسب إليه، واعتزى إليه، بل يجب قبول ذلك منه؛ فإن مذهب السلف لا يكون إلا حقًّا»(١)(٢).

والحديث عن السلفيين في الواقع المعاصر هو حديث عن أفراد وجماعات، فمنهم: أفراد معتبرون يمثلون مرجعيات علمية أحيانًا، وقيادات عملية شعبية أحيانًا أخرى، وفي كثير من الأحوال يكون لهؤلاء وأولئك من يلوذ بهم من العامة، ومن يتلقّى عنهم من طلبة

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لابن تيمية، (٤/ ١٤٩).

<sup>(</sup>۲) طريق الهداية، د.محمد يسرى، (ص٥٦-٦٠).

العلم، ومنهم: جماعات بعضها منظم تُرخِّصُ بعضُ الدول بوجودها، وتُقَنِّنُ أعمالها، بل وتتعاون معها أحيانًا! وجماعات أخرى منظمة لا تُقِرُّ بعضُ الدول بقانونيتها، بل وتضيق عليها غالبًا!

وبالجملة فالظاهرة السلفية المعاصرة لا تخرج -في الغالب وبالاستقراء- عن أشكال أربعة:

١ - جماعات وجمعيات منظمة ومرخصة رسميًّا.

٢- جماعات منظمة غير مرخصة.

٣- مشايخ علم وتربية ترتبط بهم جموع من الطلاب، والخاصَّة.

٤ - مشايخ خطابة ودعوة تجتمع عليهم العامة، وجمهور الأمة.

والأمثلة كثيرة ماثلة للعيان في طول العالم الإسلامي وعرضه لهذه الأنهاط الأربعة، وكثيرًا ما وجدت تلك الصور جميعًا في البلد والقطر الواحد.

وعن هذه الصور تصدر أنشطة شتى، وتأتلف جموع كبرى، ويجري نهرُ خيرٍ دافقٌ في الأمة بأسرها.



#### المبحث الثالث

#### خصائص التيار السلفي المعاصر

يتمتع التيار السلفي الواسعُ الأطيافِ بخصائصَ كثيرةٍ تجعل لـه أهميةً بالغةً، ومن بين تلك الخصائص:

#### أولا: المرجعية العلمية والولاية الشرعية:

يتميز التيار السلفي المعاصر في الجملة بتربُّعِــهِ عـلى عـرش المرجعيــة الــشرعية، وتَهَيُّئِــه

O يتميز التيار السلفي المعاصر O في الجملة بتربعه على عرش O في الجملة الشرعية، وتهيئه

O لولاية الأمور العلمية.

لولاية الأمور العلمية، وعنايَتِهِ بالشئون التعليمية؛ يتجلى ذلك في المساجد والفضائيات، والمعاهد الشرعية، والجامعات، وتصدِّي رموزِهِ للفُتْيَا والدعوة والإرشاد، سواء في ذلك من انخرط منهم في المؤسسات الدينية للدولة، أو من بقي داخل دوائر العمل الخيرية والأهلية.

#### ثانيًا: الثبات المنهجي والاستقرار الفكري:

إنه -وبشكل عام- قد تميز السلفيون في جملتهم بالمرابطة على الثغور المنهجية، وحراسة الثوابت العلمية والعملية، وصيانة منهج أهل السنة والجهاعة، والتصدي للمناهج الزائفة والمذاهب المنحرفة، ومقاومة تيارات البدع، والإلحاد، والتغريب، والعلمنة جميعًا.

#### ثالثًا: الثراء في الكفاءات والتنوع في القيادات:

تتنوع القيادات السلفية -داخل هذا التيار- من القيادات

العلمية الشرعية إلى العلمية التقنية، ومن الدعوية إلى الاجتماعية، ومن الإدارية إلى السياسية، ومن الاقتصادية إلى القانونية، فلا يكاد يخلو مجال إلا وللتيار السلفي فيه حضور بكفاءات ثرية، وقيادات غنية، على تفاوُتٍ ملحوظ في الأعداد بين هذه المجالات.

#### رابعًا: الحضور الإعلامي العام:

وقد تمثّل هذا بقوة في العقد المنصرم، حيث لا تخلو فضائية عربية - دينية أو غير دينية - من وجود ملحوظ لهم، ومن مشاركة معلومة، ومن أنشطة وجهود

انفتح المجال الإعلامي واسعا بعد الشورات العربية ليلج السافيون إلى آفاق رحيبة في التواصل من خلال الصحف المقروءة، والمجلات السيارة، والقنوات الفضائية الطيارة!

مشهورة ومشكورة، وقد انفتح المجال الإعلامي واسعًا بعد الثورات العربية ليلج السلفيون إلى آفاق رحيبة في التواصل من خلال الصحف المقروءة، والمجلات السَّيَّارة، والقنوات الفضائية الطيَّارة!

#### خامسًا: القدرة على الحشد الجماهيري:

يتمتع التيار السلفي -عند اجتهاع طوائفه وحال اتفاق رموزه - بزَخَم شعبي، ومقدرة هائلة على الحشد الجهاهيري، بدا هذا واضحًا في دروس جهاهيرية، ومؤتمرات حاشدة، وملتقيات موسعة، ووقفات ثورية مليونية مشهودة، وإن كانت هذه المقدرة إنها تتحقق عند اجتهاعه على قضية اتفاقية، وليست خلافية.

#### سادسًا: صعود سياسي متنام:

ويبدو هذا الصعود على مستوى تجارب برلمانية اكتملت في الكويت والبحرين وباكستان وغيرها، وعلى مستوى تجارب

بدأت في مصر، وليبيا، وغيرها.

وأماعلى صعيد الاتحادات الطلابية، والنقابات المهنية، والمجالس المحلية والبلدية، وجماعات الضغط السياسية فَحَدِّثُ عن صعود القوى السياسية السلفية ولاحرج!

#### سابعًا: المصداقية الأخلاقية والسلوكية:

لا شك أن التيار السلفي -وإن بدا كظاهرةٍ سياسية، أو تجلّى في سياقٍ اجتماعي، أو ديني -لا تفارقه مصداقيته الأخلاقية، ولا يغادره انضباطه السلوكي، ولا تُبَرِّرُ فيه الغايةُ الصالحةُ الوسيلةَ الطالحةَ.

#### ثامنًا: الريادة التاريخية والحضارية:

إن التيارات السلفية المعاصرة اليوم مشدودة العرى بالرموز السلفية في الجيل الماضي، والأجيال السابقة؛ فلا تنتهي في مرجعيتها عند شيخ الإسلام ابن تيمية مَحْوَلُلْنُلُا، ولا تقف عند حدود الأئمة الأربعة عامة، ولا تتمحور حول الإمام أحمد خاصة، وإنها تظل مرتبطة بالمدرسة الأولى، ومنتمية إلى الرعيل المقدَّم، من القرون المفضلة، والسادات المبجلة، من أصحاب خاتم النبيين وإمام

المرسلين عَلَيْقَة، وتمتد حتى تصل إلى الكبار من المعاصرين، فالسلفية مدرسة منهجية، تقبس نورها من مشكاة أهل السنة والجاعة، وتستمد

قوتها من معين الفِرقة الناجية، والطائفة المنصورة.

فالسلفية مدرسة منهجية،
 تقبس نورها من مشكاة أهل
 المنتقبال منام تستكات أهل

O السنة والجماعة، وتستمد O قوتها من معين الفرقة O الناجية، والطائفة المنصورة. O

#### المبحث الرابع

#### فقه الأولويات في الخطاب السلفي $^{(\prime)}$

ينطلق فقه الأولويات في الخطاب السلفي من قواعد السياسة الشرعية، ومن المقاصد الكلية للدعوة الإسلامية، فهو

O وأما فقه الأولويات في O الخطاب السلفي من قواعد

O السياسة الشرعية، ومن O المقاصد الكلية للدعوة

O الإسلامية.

إدراكٌ شرعيٌّ مقاصديٌّ واقعيٌّ لِرُتَبِ الأقوال والأعمال، وترتيبُهَا نظريًّا وعمليًّا، وذلك من حيث الأهميةُ والتقديمُ والأرجحية.

وهذا الفقه علَّمه الله تعالى لعباده ببيان التفاوت بين الأعمال ورُتَبهَا؛ سواء أكانت صالحة، أم طالحة.

قال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفُرُ بِهِ وَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عَن اللَّهِ وَالْفِتْ نَهُ أَكْبَرُ عِن الْفَتْلُ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَى مِنهُ أَكْبَرُ عِندَ اللَّهِ وَ الْفِتْ نَهُ أَكْبَرُ مِن الْفَتْلُ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ عَن دِينِهِ عَن دِينِكُمْ عَن دِينِهِ فَي مُرْدَد وَمِنكُمْ عَن دِينِهِ فَي مُرَدُوكُمْ عَن دِينِهِ فَي مُن يَرْتَد وَمِنكُمْ عَن دِينِهِ فَي مُرَدُوكُمْ عَن دِينِهِ فَي مُن لَكُمْ مَن وَينِهِ فَي مُن يَرْتُ وَمُن يَرْتَد وَمِن كُمْ عَن دِينِهِ فَي مُن فَي مُن اللّهُ فَي اللّهُ فَيْ اللّهُ فَي الللّهُ فَي اللّهُ فَي الللّهُ فَي الللّهُ فَي اللّهُ فَي الللّهُ فَي اللللّهُ فَي الللّهُ فَي الللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي الللّهُ فَي اللللّهُ فَي الللّهُ فَي الللّهُ فَي اللللّهُ فَي الللّهُ فَي الللّهُ فَي الللّهُ فَي اللّهُ فَي الللّهُ فَي اللّهُ فَي الللّهُ فَي الللّهُ فَي اللّهُ فَي الللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي ا

وقال تعالى: ﴿ أَجَعَلَتُمُ سِقَايَةَ الْحَاجَةِ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ كُمَنَ الْمَنْ بِأُللَّهِ وَالْلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَسْتَوُرُنَ عِندَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَشْتُورُنَ عِندَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْفَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴿ أَلَا يَنْ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَهْدِى الْفَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴿ أَلَا يَنْ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) يراجع كتاب: معالم في أصل الدعوة، رعاية الأولويات، ط٤، دار اليسر.

بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَاللَّهِ وَأُولَيَكُهُمُ الْفَاَيِرُونَ ﴾ [التوبة: ١٩-٢]. كما عَلَّمَ النبيُّ عَلَيْةِ أصحابَهُ رُتَبَ الأعمالِ الدعوية، وما حَقُّهُ التقديمُ منها؛ فحين أرسل معاذًا داعيًا ومعليًا قال له عَلَيْة: "إنك تَقْدَمُ على قوم من أهل الكتاب؛ فليكن أول ما تدعوهم إلى أن يوحدوا الله تعالى، فإذا عرفوا ذلك، فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خسس صلوات في يومهم وليلتهم، فإذا صَلُوا، فأخبرهم أن الله افترض عليهم افترض عليهم، وأوقى عليهم، فتركة على فقيرهم، فأزش عليهم زكاة في أموالهم؛ تؤخذ من غنيهم، فتركة على فقيرهم، فإذا أقروا بذلك، فخذ منهم وتوقى كرائم أموال الناس»(١).

وعن نبينا عَلَيْهُ أخذ عمرُ عَلَيْهُ ما كتبه لأبي موسى الأشعري عَلَيْهُ موجهًا ومفقّهًا، فقال عَلَيْهُ: «إن القضاء فريضة محكمة، وسنة متبعة، افهم إذا أُدلي إليك؛ فإنه لا ينفع كلمة حق لا نفاذَ له، آسِ بين الناس في وجهك ومجلسك وعدلك؛ حتى لا يطمعَ شريف في حيفك، ولا يخافَ ضعيف من جورك»(٢).

وعن كتاب ربنا، وسنة نبينا وهدي سلفنا قرر العلماء قواعد الأولويات بين الصروريًات والحاجيًات الأولويات، كما والحاجيًات والحاجيًات، كما والحاجيًات والحاجييات، كما والحاجيًات والحاجييات، كما والحاجيًات والحاجييات، كما والحاجيًات والحاجييات، كما والحاجيًات والتحسينيات، كما والحاجيًات والتحسينيًات، كما والحاجيًات والحاجي والحاجيًات والحاجير والحاجير

و الحاجيات والتحسيبيات، كم المستسبيات، والمحرمات أصَّــلُوا للتفاوت بين الواجبات والمنــدوبات، والمحرمات والمكروهات؛ في ذاتها تارةً، وعند التزاحم والتعارض أخرى.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، (١٤٥٨)، ومسلم، (١٩) من حديث عبد الله بن عباس ﴿ اللهِ اللهِ عِلْمُ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى، للبيهقى، (١١/ ١٣٥).

وهذا الفقه الدعوي يقتضي موازنة في الخطاب بين المصالح والمفاسد، ومقابلة بين المنافع والمضار عند التزاحم، كما يقتضي إدراكًا لمقاصد الشريعة ومعانيها الكلية التي لأجلها شُرِعَتِ الأحكام، والتي على أساسها تترتب مصالحُ الأنام.

O وجهات الأولوية متعددة
O متنوعة، فالأعمال المطلوبة
O من حيث الزمان تتفاوت
O رتبها: بناءً على إدراك واجب
O الوقت، وفريضة العمر،
O وشرف الزمان والدهر.

وجهات الأولوية متعددة متنوعة، فالأعمال المطلوبة من حيث الزمان تتفاوت رتبها؛ بناءً على إدراك واجب الوقت، وفريضة العمر، وشرف الزمان والدهر.

كما تتفاوت من حيث المكان، وما يتعلق به من عمل، رعايةً لفضله، أو تقديرًا لعُرْفِ أهله، كما تتفاوت من حيث ما يطرأ من أَمْرِ استثنائيً، أو يعرض من حال خاصة، أو ما يقع مما يَعْسُرُ الاحترازُ عنه، أو تعمُّ البلوى به.

وكذلك فإن الأعمال والتصرفات -سواءً أكانت قلبية، أم قولية، أم فعلية - تتفاوت في ذاتها، كما تفاوتت باعتباراتٍ من خارجها.

فمعيار إدراك الأولويات - في الدرجة الأولى - شرعيٌ، وميزان الترجيح بينها نقليٌ؛ إذ هو المصدر المعصوم، والصدور عنه فرضٌ محتومٌ، ثم ما استند إليه من إجماع موثّق، أو قياس محقق.

ثم تأتي -في الدرجة التالية- المقاصد الشرعية، والمصالح المرعية، ومصادر التشريع الثانوية؛ كسَدِّ الذرائع، أو فتحها... وغيرها.

وأخيرًا تأتي المشتركات العامة؛ مِن تجارب الدعاة من لـدن أنبياء

الله تعالى وإلى اليوم.

ثم إن المقاصد الشرعية، والمصالح المرعية، والمشتركات الدعوية تتعلق جميعًا بالواقع، وترتبط بالحياة، وبقدر رعاية الخطاب السلفي لخصائص الواقع، ومجريات أحداثه ومؤثراته؛ تتعاظم فاعليته، وتتجلى ثمراته ونتائجه.

© وفقه الأولويات في الخطاب O الإسلامي السلفي له ركاثرُ O يقوم عليها، تمثل معاقد O الاتفاق، وأصول الوفاق، وهي O كالأصول المحكمات، بين O سائر الدعاة أفرادًا أو جماعات

وفقه الأولويات في الخطاب الإسلامي السلفي له ركائز يقوم عليها، تمثل معاقد الاتفاق، وأصول الوفاق، وهي كالأصول المحكمات،

بين سائر الدعاة أفرادًا أو جماعات، وعند التفصيل في إعمال التأصيل قد تتفاوت الاجتهادات، وتتنوع التخصصات، ومثل هذا لا تتفرق به الكلمة، ولا تتأتى معه في الصف الإسلامي - بحمد الله - ثُلمة.

وقبل الدخول إلى الحديث عن فقه الأولويات في الخطاب السلفي المعاصر، تتعين الإجابة عن سؤال مهم، وهو: لماذا الحديث عن هذا الأمر الآن؟ وما الداعي إلى الاشتغال به في هذا التوقيت الذي يُلْمَسُ فيه انتعاشٌ سلفيٌّ وحضورٌ سياسيٌّ؟!

وفي الفصل الآتي بيانٌ موسَّعٌ يتضمن إجابة تطوف حول معالِمَ تاريخيَّة أحيانًا، وواقعيةٍ ومنهجية أحيانًا أخرى.

## الفصل الثاني



لهاذا الحديث عن أولويات الخطاب السلفي؟

### لهاذا الحديث عن أولويات الخطاب السلفى؟

أولويات الخطاب السلفي المعاصر تتعدد، وأسباب الحديث عنه اليوم تتنوع، وهذه الأسباب منها: ما هو داخلي، ومنها: ما هو داخلي خارجي، ومنها: ما هو داخلي خارجي في نفس الوقت.

وللإجابة عن هذا السؤال -الذي صُدِّرَ به هذا الفصلُ - عناصرُ متعددةٌ، نستعرضها في المباحث التالية:

#### المبحث الأول

#### تدشين الحرب العالمية على السلفية''

لا اختلاف على أنّه بسقوط الشيوعية، وانتهاء صلاحية شعار: (الروس قادمون) قد انتهى الجهاد والكفاح المشترك بين الغرب والعالم الإسلامي ضد الشيوعية في أفغانستان، وليس في هذا من عجب، وإنها العجب أنه بمجرد تحقيق هذا الهدف سارع الغرب بإعلان الإسلام عدوًّا جديدًا! وذلك قبل أحداث الحادي عشر من سبتمبر بأكثر من عشر سنوات، وذلك حين دعاه مبكرًا داهية الغرب (نيكسون) بالخطر الأخضر الذي ينوب عن الخطر الأحمر.

ومما لا شك فيه أن الإسلام المقصود بالحرب ليس هو إسلام العقلانية، أو العصر انية، أو الشعوذة والخرافة، أو الفِرَق أو الطرق! وليس أصحابه بطبيعة الحال من المتسوِّلين على موائد الغرب أو الشرق، وإنها هم -كها يقول نيكسون-: «المصمِّمون على استرجاع الحضارة الإسلامية السابقة عن طريق بعث الماضي... والذين يمدفون إلى تطبيق الشريعة الإسلامية، وينادُون بأن الإسلام دين ودولة، وعلى الرغم من أنهم ينظرون إلى الماضي فإنهم يتخذون منه هدايةً للمستقبل، فهم ليسوا محافظين، ولكنهم ثوارٌ!»(٢).

<sup>(</sup>١) يراجع كتاب: ولتستبين سبيل المجرمين، للمؤلف، الفصل السابع، ط:٢، دار اليسر.

<sup>(</sup>٢) الفرصة السانحة، لريتشارد نيكسون، (ص١٤١، ١٥٢، ١٥٣).

ومثل هذه التصريحات تُظهر -بجلاء- أن الحرب ليست على إرهاب يُنسب إلى الإسلام، ولا على جماعات تتبنى الجهاد، أو حتى تدين بالعنف! إنها هي حرب على إسلام العقائد والثوابت، والأصول والمبادئ بالدرجة الأولى.

O إنها حرب على الإسلام
O المقاوم للهيمنة الغربية،
O والاستعمار، والعلمنة في
O جميع الميادين، وشتى
O مناحي الحياة!

إنها حرب على الإسلام المقاوم للهيمنة الغربية، والاستعمار، والعلمنة في جميع الميادين، وشتى مناحي الحياة! إنه الإسلام السلفى الأصولى،

كها يدعونه!

وفي تقرير مؤسسة راند الأمريكية الصادر عام (٢٠٠٥م) جرت المناداة بمؤتمر دولي يدشن لقيام مؤسسة دولية؛ لمحاربة ما أسموه «التطرف السلفي»(١)!

وعلى نفس الطريق جاء التقرير التالي في (٢٠٠٧م) داعيًا أن يُستخدم التيار التقليدي مع الصوفي في مواجهة الإسلام السلفي، وأحيانًا جرى التعبير عن السلفية بـ: (الوهابية)(٢).

كما نصُّوا على أن أصحاب المناهج الفلسفية والكلامية هم أقدر من غيرهم على التصدي لأهل السنة، على اختلاف أطيافهم.

وبناءً عليه؛ فإن الغرب يعتقد -وبحق- أن قاعدة التدين في

<sup>(</sup>۱) تقریر: (راند)، (ص۱٤۵).

<sup>(</sup>۲) تقریر: (راند)، (ص۸۵).

الشرق الأوسط هي قاعدة سلفية تتخذ الكتاب والسنة، ومنهج السلف مرجعية شرعية، تحكم جميع شئونها الدينية والدنيوية.

0 وبناء عليه: فإن الغرب
 0 يعتقد -وبحق- أن قاعدة
 0 التدين في الشرق الأوسط
 0 هي قاعدة سلفية تتخذ
 0 الكتاب والسنة، ومنهج
 0 السلف مرجعية شرعية،
 0 تحكم جميع شنونها
 0 الدينية والدنيوية.

ومن هنا: انطلق الغرب يبحث

عمن يمكن أن يخوض بهم ومعهم هذه الحرب الفكرية الكلامية ضد طوائف أهل السنة، والدعوة الإسلامية، والذين وضع لهم تعريفًا جامعًا، وهو أنهم يدعون -على الأقل- إلى الاعتراف بالشريعة كأساس للتشريع!!(١).

ومنذ ذلك التوقيت قد بدأ النفخ في وقود حرب علمية وفكرية بين السلفيين من جهة، والصوفية والأشاعرة والمعتزلة والرافضة من جهة ثانية، وبين العلمانيين والحداثيين والتغريبيين والعقلانيين من جهة ثالثة! وعلى فور إطلاق هذه الحملة الظالمة فقد استُعمِلتْ في هذه المواجهات ألوان مختلفة من الأسلحة المدمرة، ويمكن أن يُرْصَدَ من ذلك ما يلى:

#### أولا: كتب السب للتيار السلفي والقذف بالبهتان تنشر:

واللافت للنظر ليس وجود هذه الكتب قبل ذلك، وإنها كثرتها وتعدد إصداراتها، وتنوع الجهات المصدرة لها حول العالم العربي والإسلامي.

<sup>(</sup>۱) تقریر: (راند) ۲۰۰۷م، (ص ۷۵).

» فبدءًا من عام (٢٠٠٥م) صدرت كتب وإصدارات كثيرة عن مركز البحوث والدراسات التابع للطريقة العزمية بالقاهرة، ووزعت مع الباعة بثمن رمزي، وقد حملت هجومًا تكفيريًّا حادًّا، وعباراتٍ نابيةً بعيدةً عن أدب الخلاف مع العلماء والفضلاء!! ومن الأمثلة على ذلك:

قولهم عن ابن تيمية خَوْرَلْشُ : «المقتدِي بأسلافه كلاب النار الحروريين (الخوارج)... والذين كفَّروا كثيرًا من الصحابة».

وقولهم: «وهو جاهل بأصول الدين جهلًا مركبًا، وقد حكم على نفسه بالشرك وعبادة غير الله، وهو لا يشعر!»(١).

ولقد علق الأستاذ الدكتور محمد عهارة على هذه السلسلة من الكتب البذيئة -مستاءً مما ورد فيها- فقال: «تلك نهاذج -مجرد نهاذج - من الفحش الفكري الذي قدَّمته - وتقدِّمه - سلسلة من الكتب الجمهورية، التي تصدر شهريًّا، والتي صدر منها عند كتابة هذه الدراسة أكثرُ من عشرين كتابًا!!»(٢).

» وفي ذات التوقيت التي خرجت فيه الكتب المصرية صدر

<sup>(</sup>۱) تراجع الكتب التالية عن المركز المذكور: «خطر تقسيم التوحيد على عقائد المسلمين»، (ص٥، ٦، ١، ٢٦، ٣٦، ٢٦، ٢٠، ٨، ٨، ٨، ٨، ١٤٤، ١٤٤، ١٤٤ المدين» (ص٥، ٢، ١٠٠ ٢م، وكذلك: «العقائد الوثنية والشرائع السهاوية» في ذات السلسلة، (ص ٧، ١٢، ١٢٠ ، ١٢٨) وكتاب: «ليسوا من أهل المعية»، (ص ٢، ٢، ٧، ١٥٥ ، ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) فتنة التكفير بين الشيعة والوهابية والصوفية، ضمن سلسلة: قضايا إسلامية، د. محمد عيارة، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، العدد، (١٤٢) في ذي الحجة (١٤٢٧ هـ، ديسمبر ٢٠٠٦م)، (ص٦٩).

عن دار الرازي ودار الفتح بالأردن عددٌ من الكتب التي تهاجم العقائد والرموز السلفية التاريخية والمعاصرة على حدِّ سواء لسعيد فودة وغيره من الأشعرية والصوفية من بلاد مختلفة، وقد رُصد مثل هذا في الكويت، والمغرب، وغيرها، بل وفي السعودية أيضًا، ككتاب: (الإنصاف) الصادر عن د. عمر عبد الله كامل، والمطبوع في القاهرة (٢٠٠٩م).

#### ثانيًا: الندوات والمؤتمرات تُعقد:

» وفي سبتمبر ٢٠٠٦م أُقيمت بهاليزيا ندوة عالمية عن الهجوم على السلفية بالجامعة الإسلامية العالمية بهاليزيا، برعاية جمعية (صوفا) الماليزية الصوفية، وبحضور عربي وإسلامي، شارك فيها أشاعرة صوفية من مصم، والسعودية، والأردن، وغيرها!

» وإذا كان تقرير راند (٢٠٠٥م) قد دعا إلى مؤتمر دولي يدشن لمواجهة العقيدة والفكر السلفيَّيْنِ؛ فقد انعقد مؤتمر بالقاهرة عبر رابطة جديدة، حملت اسم: الرابطة العالمية لخريجي جامعة الأزهر، وكان مؤتمرها الأول عن أبي الحسن الأشعري والأشعرية، وذلك بفندق الإنتركونتنتال في الفترة من (٢٤-٢٧ جمادى الأولى ١٤٣١هـ، الموافق ٨-١١ مايو ٢٠١٠م)، واستضاف نحو مائتين وخمسين ضيفًا من معظم أقطار العالم، وقد افتتحه كل من شيخ الأزهر، ومفتى الديار، ووزير الأوقاف بمصر.

وقد دارت محاور المؤتمر في جملتها على إعلان قيام هذه

المرجعية الأشعرية بالمناوأة للمرجعية السلفية علميًّا ومنهجيًّا وفكريًّا، ومن اللافت للنظر: أن عددًا من الحضور لم يتوافق مع هذا التوجه الغريب، فلما أعلن معارضته من خلال مداخلات، أو تعليقات على ما ألقي من كلمات، أو محاضرات، كان نصيبه الهجوم اللاذع، والتقريع الصريح!!

وفي (٢٤- ٢٦ سبتمبر ٢٠١١م) عقد بالقاهرة مؤتمر: (الصوفية منهج أصيل للإصلاح) وذلك برعاية شيخ الأزهر، وبحضور وزير الأوقاف، ومفتي الديار المصرية، وبمشاركة نحو من ثلاثهائة صوفي من مختلف البلاد العربية والإسلامية، وبحضور مندوب عن حسن نصرالله الرافضي ممثلًا عن حزب الله اللبناني!!

وذلك للترويج للصوفية بعد تورط بعض غلاتهم في علاقات مشبوهة بأمريكا والغرب، مما أدى إلى سقوط أسهمهم، واتهام عدد منهم بالعمالة للأنظمة العربية من جهة، وللغرب من جهة أخرى (١٠).

# ثالثًا: التضييق على الدعوات والرموز السلفية على أشده:

» ففي مصر الأزهر عمدت إدارة جامعة الأزهر، ثم مشيخة الأزهر بقيادة فضيلة الدكتور أحمد الطيب إلى التضييق على كل من يبدي تسامحًا مع المنهج السلفي، وفي هذا الصدد منعت عددًا من الأساتذة من التدريس، والمشاركة في الامتحانات، وأعمال التصحيح، وأحالت عددًا من هؤلاء الأساتذة الجامعيين إلى

<sup>(</sup>١) موقع جريدة الأهرام الإلكتروني، الأحد (٢٥/ ٩/ ٢٠١١م).

تحقيقات قانونية بتهم متعددة، تدور في جوهرها حول تبني السلفية! كما اتخذت إدارة الجامعة في عهد فضيلته موقفًا متشددًا من كلية الدعوة الإسلامية ورجالاتها بوصفها كلية سلفية!!

ووجهت العمداء بضرورة رفع أسهاء من ينتسبون إلى هذا المنهج، من جميع الكليات الشرعية؛ لمنعهم من التدريس، ولو بتصيُّدِ الأخطاء، وتلفيقِ التُّهَمِ! واضطر عدد من هؤلاء للسفر خارج البلاد حتى يقضي الله أمرًا كان مفعولًا!(١).

وامتدً هذا النطاق من المحاصرة والتضييق ليطال التدخل في مناهج ومقررات المعاهد الشرعية لإعداد الدعاة، بمختلف الجمعيات الدعوية، وإيقاف عدد من شيوخها لنفس الأسباب، وإحالة عدد من أئمة المساجد التابعين للأوقاف المتهمين بالسلفية إلى تحقيقات تنتهي -غالبًا- بالإقصاء عن المساجد المؤثرة والكبرة بمختلف المدن.

وفي الإمارات أُنهي تعاقُدُ عددٍ كبير من الأئمة المعارين للعمل بالمساجد ممن ثبت انتسابُهم للمنهج السلفي، وجرى ترحيلُهُم!

وعلى خطِّ موازٍ أُغلقت المدارسُ الشرعية الباكستانية بأوامِرَ أمريكيةٍ صريحةٍ، كما أُعيد النظرُ في مناهجَ دراسيةٍ بمختلف المراحل التعليمية بالسعودية، تحت دعوى التطوير! وجرى بالفعل استبدالُ

<sup>(</sup>١) منهم: أ.د. عبد الله بركات، عميد كلية الدعوة الأسبق، أ.د. عبد الله سمك، رئيس قسم مقارنة الأديان بنفس الكلية.

تلك المناهج! وذلك بالمخالفة لما أوصى به العلماء الرسميُّون!

ومن اللافت للنظر -أيضًا- ما يُرْصَدُ من استبعادٍ لبعض العلماء من مناصبهم، سواء في هيئة كبار العلماء، أو بمجلس القضاء الأعلى، أو هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كما يُرْصَدُ كذلك استيرادُ الفتاوي، وعدم الاكتفاء بالعلماء المحليين، مع منع الكافة من الفتيا إلا بتصريح، وإغلاق مواقع الفتيا الإلكترونية، وغير ذلك.

#### رابعًا: الحرب الإعلامية تستعر:

وعلى المحور الإعلامي قد بات الهجوم على تلك الاختيارات السلفية العلمية عقديًّا وفقهيًّا مادةً للحديث العام تلفزيونيًّا وفضائيًّا، وذلك بدءًا من الأحاديث التي ألقاها آنذاك رئيس الجامعة الأزهرية الدكتور أحمد الطيب في قناة (النيل الثقافية)، والتي تناول فيها المفردات والاختيارات السلفية العلمية والعملية، إلى تلك الأحاديث واللقاءات الدعوية والشبابية التي نقلتها قناة (اقرأ) الفضائية لرموز صوفية، وأشعرية تُهَاجِمُ أيضًا المناهجَ السلفية!

وفي مصرَ صدرت توجيهاتٌ للصحف بتناول هذا الموضوع عبر تحقيقات جرى فيها تناول السلف الأوائل، ومن ينتسب إليهم في العصر الحاضر بدرجات متفاوتة من النقد والتحذير، وأخيرًا التشهير! (١٠).

<sup>(</sup>۱) على سبيل المثال يراجع: التحقيق الصحفي المنشور بملحق جريدة الأهرام، صفحة فكر ديني، بتاريخ: الجمعة (٢٤ / ١٠/ ٢٠٠٨م)، والذي يليه بتاريخ: (٣١/ ٢٠٠٨م).

وهكذا صارت عناوين الهجوم على السلفية شيئًا مألوفًا في تحقيقات مجلة (روز اليوسف) المملوكة للدولة في مصر، وللتمثيل فقط هذه بعض عناوينها في السنتين الأخيرتين (٢٠٠٩-٢٠١٠م):

السلفيون . . الخطر الناعم في مصر .

ألغام السلفية تهدد بتفجير الوحدة الوطنية.

في القنوات السلفية: الفلوس للمشايخ.. والتطرف للجميع!(١).

وفي مقابلة نشرت بموقع (أون إسلام) الإلكتروني مع مفتي الديار المصرية د. على جمعة اعتبر أن السلفية المتشددة أقرب إلى العلمانية منها إلى الإسلام! وأن الفكر السلفي المنغلق هو الوجه الآخر للفكر العلماني! شارحًا أنه «إذا كانت العلمانية تريد أن تعزل الدين عن سير الحياة؛ فإن السلفية تسعى إلى أن تنعزل بالدين عن الواقع!»(٢).

ومن أخطر ما رُصِدَ من هذه التحقيقات الصحفية: ما أجراه الصحفي مكرم محمد أحمد مع فضيلة شيخ الأزهر، والذي نُشر في الأهرام بتاريخ ٢٠١٠/٧/١٠م؛ ففي سؤال حول أسبابِ تراجُع دورِ الأزهرِ قال فضيلته: «... لكن سيطرة بعض العناصر الاشتراكية والماركسية على الثقافة في مصر -خلال هذه الفترة-

<sup>(</sup>۱) معاداة السلفية، مقال: د. محمد هشام الراغب، موقع الوسط الإلكتروني (۱) معاداة السلفية، مقال: د. محمد هشام الراغب، موقع الوسط الإلكتروني (۲۲/ ۱۰/۶).

<sup>(</sup>٢) موقع أون إسلام الإلكتروني، بتــاريخ: (١٨/ ١٠/ ٢٠١٠م)، إعـــداد: هــشام جعفــر، وعبد الهادي أبي طالب.

أسهمت في تحديد دورِ الأزهر، ومكانته، وأدَّتْ إلى تراجع دوره خارج مصر، على حين نشطت جهودُ آخرينَ لتملأ هذا الفراغ، نشطت الكنيسة الغربية في دورها التبشيري في إفريقيا، ونشطت الماركسية في جهودها للتقليل من أهمية الدين، وساد فقهُ البادية، وَسَعَتِ الوهابيةُ إلى أن تملأ جزءًا من هذا الفراغ»!

وحول تحول الدين في نظر البعض إلى مظاهر وطقوس شكلية قال الشيخ: «أعود فأقول: إنه في غيبة دور الأزهر نشط السلفيون، ونشطت بعض المذاهب الوافدة، وحاولتِ الوهابية أن تملأ الفراغ، وانتشر فقه البادية على حساب فقه الوسط!!

وعليه؛ فإن الحربَ على الإرهابِ يحلُّ محلَّها الآن -في تسلُّلِ مريب- الحربُ على السلفية!! O وبعد قيام الثورات العربية،

وبعد قيام الثورات العربية،

وصعودِ القُوى السلفيةِ -سياسيًّا واجتماعيًّا - ازداد التمالُـؤُ الـداخليُّ

والجماعي - ارداد المالو الداحلي والخارجيُّ على الدعوات السلفية،

وانتشرت الشائعات الكاذبة،

O وبعد فيام الثورات العربية ،
O وصعود القُسوى السلفية ،
O سياسيًا واجتماعيًا – ازداد O التمالُوُ الداخليُ والخارجيُ O على الدعوات السلفية ،
O وانتسشرت السنفية ،
O الكاذبة ، والحملات O الإعلامية المغرضة .

والحملات الإعلامية المغرضة، وقد شهدت الساحة المصرية من هذه المواجهات السياسية والإعلامية شيئًا مفزعًا، بدءًا من حَدِّ

# قطع الأُذُنِ!!(١)، مرورًا بهدم أضرحةِ أولياءِ الله الصالحين!!(١)،

(۱) نشرت جريدة: «الدستور» بتاريخ: (۲۰۱۱ /۳ /۱ بعنوان: «سلفيون يقطعون أذن مسيحي بقنا» مفاده: أن عشرات من السلفيين قاموا بالتعدي على أحد أقباط قنا، وأحرقوا سيارته وشقة يمتلكها، وكذلك قطعوا أذنه، وأصابوه بقطع عرضي خلف الرقبة، وقد أثبتت التحقيقات براءة السلفيين بما نُسب إليهم، وأن الحادث لم يكن إقامة لحد شرعي -كها أشيع بالإعلام - وإنها حادث أهلي لا فتنة حوله، ولا إقامة حدود، سببه: ارتياب أهالي المنطقة في إقامة علاقات مشبوهة بين القبطي، وبعض الفتيات اللاتي يستأجرن شقته، كها جاء ذلك على لسان رئيس لجنة المصالحة في حادث قطع الأذن الشيخ محمد خليل، ونشرته جريدة: «اليوم السابع» بتاريخ: (۱/ ۱/ ۱/ ۲۰۱۱م)، وانتهت القضية بالصلح بين الطرفين.

(٢) نشرت عدة صحف مصرية كـ «الوفد»، و «المصري اليوم»، و «الشروق» وغيرها من الصحف القومية والخاصة بتاريخ: (٣١/ ٣/ ٢٠١م) خبرًا بأن سلفيين قاموا بهدم عدد من الأضرحة بمحافظة القليوبية، وظل الإعلام المقروء والمرئي يطنطن حول هذه الواقعة، مضيفًا إليها ما شاء من الافتراءات، حتى بعد إعلان نتيجة تحقيقات النيابة، والتي أكدت أن «هدم الأضرحة كان مجردَ عمل تخريبيٌّ من مجموعة من البلطجية، ليس لهم أي انتهاءات دينية، أو سياسية، ولا علاقة لهم بالسلفيين، وفقًا لما جاء في جريدة «اليوم السابع» بتاريخ: (٤/ ٤/ ٢٠١١م)، والعجب ليس من نشر الصحف لمثل هذه الشائعات، وإنها العجب من أن يَحَثَ مفتى الديار المصرية د. على جمعة الأمريكان على التحرُّكِ لوقفِ السلفيين الذين يُشكلون خطرًا حقيقيًّا؛ لأنهم بدأوا يَستهدفون كنائسَ الأقباط، والأضرحة! جاء ذلك في مقال نشر ته صحيفة: «الواشنطن بوست» الأمريكية بتاريخ: (۲۰۱۱/٤/۱۸) تحت عنوان: العامريكية بتاريخ: (۲۰۱۱/٤/۱۸) revolution and new wave of radicalism in Egypt النصراني وقد أثار هذا ردودَ فعل غاضبةً؛ لما تضمنه من استعداءٍ للأمريكان، واستقواءٍ بالغرب على أهل الإسلام!! وأما ثالثة الأثافي فهي ذهاب المفتى إلى القـدس يـوم الأربعـاء ١٧/ ٤/٢٠١٢م في زيـارة حملت من معاني العار وتمرير التطبيع مع اليهود الغاصبين ما جعل الجمع من كل اتجاه تخرج مطالبة بإقالته وعزله!!

وانتهاءً بتلقي دعم دول النفط!!! والبقية تأتي!

وهو أمر يجب معه مؤازرة أهل الحق، ولو بالنصح والحدب، والاجتماع على مراجعة الخطاب السلفي لتقويته من جهة، ولتحريره من السلبيات من جهة أخرى، بعد رميه عن قوس واحدة، وفي هذا مبررٌ كافٍ بمفرده لطرح أولويات الخطاب السلفي، ومناقشة الفقه العملي الراجح في هذا الواقع المعاصر.



#### المبحث الثاني

# وجود مراجعات وتراجعات في الخطاب السلفي المعاصر

بنهاية عقد التسعينيات، وبداية ألفية جديدة تعالت صيحات عديدة تنادي بضرورة إنجاز مراجعات شاملة؛ لا تنقصها الصراحة، ولا تخلو من الصرامة، وذلك بسبب ما لوحظ من انهيارات، وما جرى من انكسارات، بعد حرب الخليج الأولى والثانية، وما تبع ذلك من ضغوطات هائلة؛ أدت إلى تفكك أعمال إسلامية سلفية، وغير سلفية كثيرة، وتنحي جماعات وطوائف عن منهجها ومسلكها، وانطفاء جذوة أعمال عاشت الدعوة الإسلامية في السبعينيات مرحلة توهيم وسطوعها، ثم أدرك الكثيرون حالة ذبولها وتراجعها.

ورُصِدَ من أسباب هذه الظاهرة ما هو اجتماعي؛ سواء أكان إيجابيًّا، أم سلبيًّا؛ لتغير الحال، وحصول النضج في مرحلة الكهولة بعد الشباب، وتغير ذات اليد من فقر إلى غنًى، ومن قلَّة إلى كثرة، ومن ندرة إلى وفرة في الشباب، والدعوة، والحركة، ومن انقطاع إلى الدعوة والعلم والعمل إلى اشتغال بمفضول عن فاضل، فضلًا عن الاشتغال بالأدنى عن الأعلى.

ومن الأسباب: ما هو منهجي، وذلك عندما تتغير الثوابت، وتَبْلَى القواعد، وتنطمس البصائر، فتزيف الحقائق، ويُسَوَّغ التراجع باسم الدين تارة، وباسم المصلحة تارة أخرى، وبأسماء عديدة تارات.

ومن هذه الأسباب: ما له تعلق بمناهج الفتيا، وقواعد رعاية تغير الزمان والمكان والجهات عند استنباط الأحكام الاجتهادية، في المسائل المتعلقة بالعادات والأعراف ونحوها.

وعلى الرغم مما أَلِفَتْهُ الساحة الإسلامية من تبرُّم بالنقد الذاتي، وضيق بالرأي الآخر، واتهام للنصيحة؛ فإن الحقيقة التي بدت تلوح في الأفق، ولا تخطئها عينُ متأمِّلٍ في مسيرة العمل الإسلامي المعاصر مطلع الألفية الميلادية الجديدة - أن البدء في المراجعة والتقويم، وإبراز دور الكسب الذاتي، وتحمل المسئولية عن الأعمال والنتائج، قد أخذ سبيله، وشقَّ طريقه داخل العمل الإسلامي، ولدى طوائف الدعاة والعاملين للإسلام كافة، وداخل الاتجاهات السلفية خاصة، وبالقدر الواعد بالخير، والمبشر بعاقبة حسنة، ورُشْدِ منتَظَرٍ في مسيرة العمل الإسلامي المعاصر.

وتقريرًا للواقع؛ فإن هذه المرحلة الدقيقة من العمل الإسلامي، كها شهدت قبولًا للمراجعات والمناصحات على مستوى التنظير والتطبيق؛ فإنها قد شهدت -أيضًا- انزلاقًا في منحدر التراجعات على الصعيدين الفكري

وتقريراً للواقع: فإن هذه المرحلة الدقيقة من العمل الإسلامي، كما شهدت والمناصحات على مستوى التنظير والتطبيق: فإنها والدلاف اليراجعات على الصعيدين الفكري والعملي.

والعملي، ومن هنا: تأتي أهمية هذا البحث في فقه الخطاب السلفي والدعوي؛ فإنه يهدف إلى دعم الثوابت الفكرية الصحيحة للخطاب،

والمسارات العملية الرشيدة أولًا، والمراجعة في بعض التأصيلات النظرية، والمواقف العملية ثانيًا، فهي محاولة للربط على محكمات الخطاب السلفي أن تتزلزل، ومراجعة للمتغيرات والظنيات، بها يتفق مع الواقع، ولا يصادم الشرع، ولعله من التوفيق محاولة رسم صورة للدعوة الإسلامية بدءًا من السبعينيات، وانتهاء بالحال الحاضرة في أوائل العقد الثاني من الألفية الثالثة الميلادية؛ وذلك لرفع الواقع بتجلياته وإيجابياته وسلبياته، حتى تكون المعالجة على بصيرة، والانطلاقة الجديدة بالنجاح جديرة.



#### المبحث الثالث

#### ملامح وأسباب الحالة الراهنة

#### أولا: الخطاب الإسلامي... نجاحات وإخفاقات!

إن النجاحات التي حققها العمل الإسلامي المعاصر أكبر من أن تُذْكرَ، أو يُذَكَّر بها في هذه العجالة، فهي ملء السمع والبصر، وإن مقارنة بين حال الأمة في مطلع القرن العشرين، وبين حالها في آخره، لتَدُلُّ -بلا أدنى ريب- على عمق أثر البعث الإسلامي في الأمة، وما انتشار الفكرة الإسلامية، وإثارة وعي الأمة، وتعبئة الجهاهير، وتجديد اعتزازها بالانتهاء إلى الإسلام، والسلف الصالح جملةً - إلا ثمرات مباركةٌ لدعوات الخير، ومسيرات الإصلاح، وحركات الإحياء الإسلامي المخلصة العاملة في محيط الأمة المباركة.

ولقد حفلت المرحلة من السبعينيات إلى التسعينيات بنصيبها البالغ من هذه المنجزات العلمية والعملية على حدٍّ سواء، والذي

O ولقد حفلت المرحلة من O السبعينيات إلى التسعينيات O بنصيبها البالغ من هذه O المنجزات العلمية والعملية O على حد سواء.

عَبَّرَتْ عنه بوضوح جموع الشباب التي أظهرت تمسُّكًا بالهدي الظاهر؛ فانتشرت اللِّحى، وساد الحجاب، واشتعل الحماس في قلوب الشباب، وامتلأت المساجد بإقبال متزايد على العلم الشرعي، مع رقة في القلوب، واستقامة في الأخلاق، وحرص على السنة، وتعظيم لشعائر الدين، وإحياء لشعيرة الجهاد، وفقه الأمر بالمعروف والنهي عن

المنكر... كل هذا -وأكثر- كان من نجاحات العمل الإسلامي المبارك في هذه الحقبة المهمة من مسيرة العمل الإسلامي المعاصر، والإنصاف يقتضي ذِكْرُ هذه المنجزات قبل الدخول إلى أية ملاحظات.

ومع التسليم بها تقدم آنفًا؛ فإن تيارات البعث والإحياء العاملة في الأمة لم تفلح في تخليص الأمة -بشكل عامً - من أزماتها الفكرية والعملية، فضلًا عن تخليصها من الواقع الذي تعاني مشكلاته، وترزح تحت ثقل وطأته، هذا إن لم نقل إن الأمة قد وقعت في أشر أمراض وعلل جديدة، وأثختها جراح كثيرة، فإذا بها تقف في مطلع هذا القرن الميلادي الجديد، وفي العقد الثالث والرابع من القرن الخامس عشر الهجري حيرى، تسأل أسئلة قديمة تعود إلى نحو خمسة عقود، حينها كان شعار تلك المرحلة: من أين نبدأ؟! وجاء السؤال: أنّى هذا؟ في الوقت الذي تجسدت فيه التجارب، وظهرت النتائج متفاوتة، بين مزيد من النضج وإدراك الواقع تارة، والوقوع فريسة الإحباط والفتور تارة، والإحساس بأهمية المراجعات، والخوف من التراجعات تارة أخرى، وأخيرًا التطلع المتفائل إلى مستقبل واعد بنصر، ومبشر بتمكين، بعد أن وأخيرًا التطلع المتفائل إلى مستقبل واعد بنصر، ومبشر بتمكين، بعد أن

# ثانيًا: اكتمال تجارب واستثمار مكاسب:

والمرحلة الحالية في هذه الألفية تتسم باكتهال تجارب دعوية مختلفة على المستويين التنظيري والعملي،

O والمرحلة الحالية في هذه O الألفية تتسم باكتمال O تجارب دعوية مختلفة على O المستويين التنظيري والعملي

فعلى سبيل المثال بخروج طوائف من الإسلاميين المعتقلين في مصر مطلع السبعينيات، وممارستهم لألوان من العمل الإسلامي التربوي والسياسي في السبعينيات والثمانينيات، ثم تغير الموقف من ذلك كليًّا أو جزئيًّا، ثم العودة إلى المشهد السياسي بقوة بعد الثورات العربية - تكون حلقة مهمة في اختبار جدوى التغيير من خلال العمل السياسي قد اكتملت، ورؤية متكاملة في حِسِّ أرباب هذا العمل قد تبلورت.

ولقد شهد الواقع محاولاتٍ وممارساتٍ متنوعةً، بدأت بدخول اتحادات طلاب الجامعات، وترشيح في النقابات، وحضور تحت قبة مجلس الشعب، كما مرت بتحالفات مع حزب الوفد (١٩٨٤م)، ومن بعده حزب العمل (١٩٨٧م)، ثم آلت في التسعينيات إلى حرمان من دخول اتحادات الطلاب، وهيمنة القضاء على النقابات، وتراجع عن مجلس الشعب في دورات سابقة، ثم إحالة أوراق حزب العمل إلى لجنة الأحزاب، والمدعى العام الاشتراكي، وتصفية الحزب الذي من بين التهم التي وجهت إليه: احتواؤه للإخوان، أو احتواء الإخوان له، والإفساح لهم في صحيفة الشعب، ومراكز الحزب، وفي نهاية المطاف: تلفيق قضايا مختلفة؛ كقضية حزب الوسط، وسلسبيل، وإعادة تنظيم الإخوان، وأخيرًا: التخطيط لخوض الانتخابات في النقابات، وما تلا ذلك من صعود قوي -في العقد الأول من هذه الألفية- للإخوان في مجلس الشعب (٢٠٠٥م)، ثم إقصائهم تمامًا في (٢٠١٠م)، ثم الوقوف على أعتاب مرحلة جديدة بعد اندلاع الثورة المصرية، والثورات العربية، والعودة بقوة إلى البرلمان؛ بل وترؤس الإخوان للبرلمان بعد أن غيبوا طويلًا في (الليمان)!

وفي نفس المرحلة السابقة وُلِدَ تيارُ العمل الجهادي العسكري بشقّيه؛ (الجهاعة الإسلامية)، (والجهاد)، واكتمل طرحه الفكري، كما مارس خياراته في التغيير، بدءًا من الدعوة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وانتهاء بالخروج المسلح على الدولة، والاغتيالات، وعمليات التفجير، وغير ذلك، والتي قوبلت بالمواجهة الأمنية الصارمة التي قضت على وَهْمِ الشعور بالقوة، وأيقظتِ الكثيرين على حقائقَ مهمةٍ في الصراع، وانتهتِ التجربةُ إلى ما لم تُحْمَدُ عقباه في التسعينيات من هذا القرن الميلادي، وبات التوجه ظاهرًا من قبل أرباب هذا الاتجاه في التخلي عن هذا المسلك، ونَبْذِ ما نبذه أهل العمل السياسي من قبل، وبدهيٌّ أن الشرعية من العُدَّةِ، والكفاية، والتوقيت، والملاءمة، ونحو ذلك.

ثم ظهرت دراسات تتراجع عن خطوط علمية وعملية مهورة بتوقيع عدد من القيادات التاريخية للجماعة الإسلامية، وخروج القيادات -بعد ذلك - مع عامة القواعد إلى الساحة الدعوية في مارسة منقوصة، وباشتراطات قاهرة، وبحضور دعوي باهت.

وأخيرًا -وبعد اندلاع الثورة- فإن رياح التغيير، وإعادة ضخ الدماء قد هَبَّتْ على هذه التوجهات الجهادية من جديد، بها يُرْجَى معه ضبطُ المسيرة، وتحقيقُ التوازن، ونصرةُ قضية الشريعة، وفي مرحلة ما بعد الثورة المصرية أعلنت هذه المدرسة عن الدخول في معترك السياسة بشكل عملي! خمسة عشر مقعدًا في البرلمان، بعد أن صنفت قبلًا من المكتب والمقالات ما يمنع من المهارسة السياسية والحزبية!

وعلى التزامن مع حركات التغيير السياسي والعسكري، ظهرت المدارس والدعوات السلفية العلمية، التي عُنِيَتْ بالتغيير العلمي والفكري عبر إحياء الاهتمام بالعلوم الشرعية، ونَقْلِها إلى الشباب، وبمرور الزمن أصبح شبابُ الأمسِ (مرحلة السبعينيات) شيوخَ اليوم، إلا أن حركات البعث والتجديد ينبغي أن تتضمن جوانبَ أخرى مهمةً بجوار الجانبين: العلمي والدعوي.

وطَرْحُ المدارسِ والدعواتِ السلفيةِ نَفْسَها على أنها البديلُ الكامل لطوائف العاملين على الساحة، جَرَّها إلى معاركَ وخصومات، كان يمكن الاستعلاءُ عليها، وإن كانت تلك المواجهات الفقهية تارة، والفكرية تارة أنضجَتِ الحسَّ الجهاعيَّ لدى هذه المدارس، والتوجهات العلمية، فاتخذت مواقف متطورة من فكرة العمل الجهاعي، جعلتها في النهاية تُقِرُّهُ وتَقْبَلُهُ، وتقول بمشر وعيته؛ بل بأكثر من ذلك أحيانًا!

ولقد بَقِيَتْ أدبيات وكتابات كثيرة من أصحاب الأقلام في هذا

التيار تدور في فلكِ إنكارِ بعضِ المنكرات الاجتهاعية، وبعضِ المخالفات السلوكية، وشروحٍ لبعضِ المتون العلمية، في حين بقيت منكراتُ المجتمع السياسية بعيدةً -غالبًا- عن مداخلة منهجية وعلمية قوية، أو تحرير رأي علمي تقف وراءه دراساتُ بحثية عميقة، ومثل هذا يقال في منكرات الاقتصاد، والإعلام، والتعليم، والتربية، ووسائل الفعل والتأثير العامة، مما يعني بعدًا عن آلياتٍ وفعالياتٍ مهمة في التغيير، مع نقصٍ حادٍّ في كفاءات ومؤسسات مهمة في المجالات الحيوية السياسية، والإعلامية، والاقتصادية، وهذا على أية حال له استثناءاتٌ تُذْكَرُ -هنا وهناك - ولا تُنكرُ، ومحاولاتٌ متفرقةٌ لا بد وأن تذكر فتُشكرَ؛ فلقد وُجدَتْ مداخلاتٌ سياسية، ومشاركات مجتمعية في عدد من فلقد وُجدَتْ مداخلاتٌ سياسية، ومشاركات مجتمعية في عدد من

الدول العربية؛ كالكويت، 

O تحولات منهجية قد رُصدت عند 
O تحولات منهجية قد رُصدت عند 
O الدعوات السلفية التي تحررت 
O من أنماطها العلمية التقليدية، 
I إلا سلامية؛ كباكستان، إلا 
O وولجت ميادين دعوية، 
O واجتماعية، وسياسية متعددة

قليلةٌ لا تُعْطِي حكمًا، ولا تَرْفَعُ حكمَ الظاهرة المذكورة، وبدخول الألفية الجديدة فإن تحولاتٍ منهجيةً قد رُصدت عند الدعوات السلفية التي تحررت من أنهاطها العلمية التقليدية، وولجت ميادين دعوية، واجتهاعية، وسياسية متعددة؛ جعل منها كياناتٍ قويةً ومنظّمةً وقادرةً على الفعل والتأثير، وقد تبدّى هذا واضحًا

وضوحَ الشمسِ في الحالة السلفية بعد الثورة المصرية! كما لوحظ هذا بجلاء -أيضًا- في الثورة الليبية.

ومما تجدر الإشارة إليه: أن جمعيات أخرى -وفي بلاد متعددة - نالت قدرًا من الرسمية والقانونية، كانت تعمل على الساحة من خلال آليَّاتها، ووفق خطتها الخاصة واجتهاداتها المحدَّدة، فكانت تؤتي ثهارًا محدودة بمحدودية الأهداف المرسومة، والإمكانيات المتاحة، إلا أنها في بلاد الثورات العربية اليوم تعيد حساباتها، وتتخلص من كثير من معوقاتها.

#### ثالثًا: صعود وهبوط في أرصدة العمل الجماعي:

إذا كان العمل الجماعي في إطار من التعاون الشرعي لا تنبغي المهاراة في مشروعيته، ولا الجدال في أهميته، ولا النقاش في ثهاره وفوائده، ولا الخلاف في كونه من أقوى وسائل التغيير، إلا أنه قد اتسمت مرحلة التسعينيات بهبوط ملحوظ في أسهم العمل الجماعي الذي ينتظم عِقْدُهُ من خلال الانتهاء لجماعات متحزّبة ترفع راية وشعارًا، ويضمها سياجٌ فكري وعملي خاصٌ، كما شهدت المرحلة تراجعًا في مواقف بعض الرموز الدعوية، التي كان لها صوت مسموع، وكلمة نافذة من دعاة وخطباء وعلماء، وفي المقابل ارتفعت إلى السطح -في مطلع التسعينيات، وفي بعض البلاد العربية - رموزٌ جديدة يجمعهم جميعًا أنهم من دعاة العمل الفردي، سواء أكانوا خطباء، أم طلبة علم، مع كونهم من

الناقمين على العمل الجماعي إمَّا لمواقفَ شرعيةٍ من صورته الحزبية الضيقة، أو لمواقفَ نفسيةٍ، وتجارب شخصية!

واستطاعت الشخصيات الجديدة أن تقتطع من سواد الجهاعات، وممن دار في فلكها، وعُني بقضاياها، ومما ساعد على ذلك: اهتزازُ أصحاب الأعهال الجهاعية في مواقفهم وممارساتهم بدءًا من حرب الخليج، كها إن حدَّة المواجهات الأمنية مع هذه الاتجاهات الدعوية قد وهَن ارتباطَ البعض بها، وهذا في مقابل تأجيل المواجهة مع أصحاب التوجهات الفردية، والجهاعات والجمعيات الرسمية حتى حين!!

ثم وقع المحذور الأكيد -خاصَّةً في مصر- بالانقضاض على الباقين، بعد تقليم أظافر الأوَّلِينَ، وصار مألوفًا مَنْعُ أصحابِ المنابر، والتضييقُ على أصحاب الدعوات الفردية، والمناهج الشخصية، بل والاعتقالاتُ؛ وذلك لما في هذه الدعوات -أيضًا- من الحق، بل لما فيها من قوة الصدع بالحق أحيانًا!!

وتلك الدعوات التي أُجِّلت المواجهة معها، ووجدت نفسها تستفيق - فجأة - على أن القوم قد أداروا لها ظهر المِجَنِّ، فَمُنِعَتْ مِثْلُ جماعة التبليغ من الحركة الحرة، والسفر داخل وخارج البلاد، ووقعتْ بين صفوفها اعتقالاتٌ، ونال الدعواتِ السلفيةَ -أفرادًا وجماعاتِ - ما نال جماعة الإخوان، وجماعاتِ الجهاد!!

© وكان الأغرب في هذه القضية تحول بعض المنظرين الشروعية O العمل الجماعي إلى العمل O الفردي: إما بلسان الحال O والمقال، أو بلسان الحال مع الكف عن الخوض النظري O في هذه القضية.

وكان الأغرب في هذه القضية تحول بعض المنظِّرين لمشروعية العمل الجماعي إلى العمل الفردي؛ إما بلسان الحال

والمقال، أو بلسان الحال مع الكَفِّ عن الخوض النظري في هذه القضية.

وفي المقابل؛ فإن الأغرب -مطلقًا - تحوُّلُ مسألةِ التنظيم في العمل الجهاعي في حِسِّ البعض إلى اعتبارها غايةً، وليست وسيلة، وأن وجود التنظيم واجبٌ شرعي لا محيصَ عنه، وأن الغرض الأساسي من هذا التنظيم هو مجرَّدُ النكاية في نظام حكم قائم، أو إثبات الوجود، وتبادل الاستفزازات، مهما كانت تكُلُفُةُ ذلك باهظةً، إلا أنه كان يُشْعِرُ البعضَ بالرضى والقدرةِ على التحدي، والارتواءِ النفسي، بعيدًا عن المصالح العليا للأمة والدعوة، فصارتُ همومُ المجموعةِ أهمَّ من هموم الدعوة، والعمل للإسلام!!

وذلك من أخطر الإصابات التي لحقتِ العملَ الإسلامي في العقود الثلاثة الماضية، فبدلًا من أن يُشَكِّلَ التنظيم وسيلةً فعالةً في تحقيق أكبر كسب للقضية الإسلامية، ويقدِّمَ دليلًا عمليًّا على صحة التجربة الإسلامية؛ ليثير الاقتداء، ويدعو إلى الائتساء، وليكون ميدانًا عمليًّا للتدريب على المعاني الإسلامية المفقودة في الأمة اليوم، من مثل: الشورى، والعدل، والتجرد، بدلًا من ذلك

كله، انقلبت الوسيلة إلى غاية، فَقُدِّمَتْ مصلحةُ الجماعة على مصلحة الأمة، وارْتُكِبَتْ في سبيل حفظ الانتهاءِ الخاصِّ مخالفاتُ جسيمةٌ في حَقِّ الانتهاءِ العامِّ.

واحْتُمِلَ الضررُ الأعلى في حق الأمة -أحيانًا- لدفع الضرر الأدنى في حق الجهاعة!! إلى الحد الذي حَوَّلَ بعضَ هذه التجمعات إلى أجسامٍ غريبةٍ في جسد الأمة، منفصلةٍ عن أهدافها، منغلقةٍ على نفسها، ومنكفئةٍ على ذاتها، بلا رغبةٍ -ابتداءً- أو قدرةٍ -انتهاءً- على التفاعل مع الأمة، كما شاع في إثر ذلك جوٌّ من الإرهاب الفكري داخلَ هذه الكيانات، فلم يُسْمَحْ بنقدٍ ذاتيًّ، ولم يَبْقَ مجالٌ حتى للتفكر والتأمل، أو المناصحة، والمكاشفة؛ فأفضى الأمر إلى أن تصبح هذه الوسائل التنظيمية -ذاتها- عرضةً للنقدِ والنظرِ الشرعيِّ بحالتها الراهنة؛ إذ لا يمكن للمستبدِّ المنغلِق أن يكون أملًا لأمته.

وتوقفتْ جموعُ العاملين لتتساءل: إلى أين نَمْضِي؟ وإلى أين يُمْضَى بنا؟!

وشهدت الساحة ظاهرة حقيقية وهي: الانشقاقات أو الانشطارات داخل الجماعة الواحدة!!

ومما يُذْكَرُ لبعض الاتجاهات السلفية انضباطُ هذه القضية لديها، وحسنُ إدارتها، مما مَكَّنَ من جَمْعِ أوصالِ العمل الإسلامي السلفي على مستوى القطر، وهو أَمْرٌ تبدَّى واضحًا في عمل الجماعة السلفية بالإسكندرية بعد قيام الثورة المصرية.

### رابعًا: انشقاق سلفي غريب:

من ملامح التسعينيات الخطرة: انقسام أصحاب التوجهات العلمية السلفية إلى تيارين ومدرستين، تيارٍ مع السلطان مَنْ كان، وحيث كان! في حين بقى الآخرون بمنهج الحق

O من ملامح التسعينيات الخطرة: انقسام أصحاب الخطرة: انقسام أصحاب التوجهات العلمية السلفية الى تيارين ومدرستين، تيار O مع السلطان من كان، وحيث كان، وحيث كان، في الآخرون بمنهج الحق

مستمسكين، والأخطر في هذا الصدد: تبريرُهُمْ التحولَ عن منهج العدل والاعتدال بتقعيدِ قواعدَ للمرجئة في أبواب الإيهان، والأحكام، وأسهاء الدين، واعتبار ذلك هو منهج أهل السنة والجهاعة، مع ما يستتبع هذه البدعة الكلية من انخرام أصل الولاء والبراء، والاستنامة لبدعة العلمانية، وترك الحكم بغير ما أنزل الله، وطاعة الحكام في هذا البلاء المين، والغلو في تقديس الظالمين، وإنزالهم منازل الخلفاء الراشدين!!

وتوافَقَ مع هذا خلطُ مناطاتِ الآثار والنصوص في هذا الصدد، وَرَمْيُ المخالفين بالخروجِ تارةً، وإثارةِ الفتنِ تارةً، وعدمِ تقديرِ الواقعِ، وفقهِ الأمرِ بالمعروفِ والنهيِ عن المنكرِ تارةً أخرى، علاوةً على تنابزِ بألقابٍ، وتصديرِ تهم معلّبة، مما مَثْلَ إرهابًا فكريًّا، بل وتمالوً عمليًّا مع الظالمين على الدعاة والمحتسبين.

ومن عجبٍ أن هذا التيار تَرَكَ قضاياه العلميةَ والدعوية، وأقبل على إخوانه الدعاةِ من أهل السنة تنقُّصًا وتجريحًا، وقدحًا ومن عجب أن هذا التيار
 ترك قيضاياه العلمية
 والدعوية، وأقبل على
 إخوانه البدعاة من أهل
 السنة تنقصا وتجريحا،
 وقدحا وتشويها، بحجة بيان
 الحق وإظهار النصيحة!

وتشويهًا، بحجة بيان الحق وإظهار النصيحة! ولا شك أنه بقيام الثورات العربية فإن أصواتًا كثيرة سوف تهدأ في هذا الاتجاه، أو تنقطع تمامًا! على أن بقيةً سوف

تبقى متاجرةً بالدين في فضائياتٍ، وصحفٍ، ومجلات! أو مرابطةً على ما تعتقده من خاطئ التصورات!

#### خامسًا: تراجع تيارات الغلو عامة:

ومن معالم الرشد في مرحلة الألفية -مقارنة بالسبعينيات-: تراجع ظاهرة الغُلُوِّ في التكفير، وانحصار تيارات التشدد في الحكم على الناس، وتجهيل المجتمعات،

O ومن معالم الرشد في مرحلة O الألفية -مقارنة بالسبعينيات-: O تراجع ظامرة الغُلوق في O التكفير، وانحصار تيارات O التشدد في الحكم على O الناس، وتجهيل المجتمعات،

0 وتكفير الهيئات.

وتكفيرِ الهيئات، وكذا تراجعت مواقف كثيرٍ ممن كان يتشكك في إثبات عَقْدِ الإسلام لعامة المسلمين، ويتأخَّرُ عن جُمَعِهم وجماعاتِهم، ولا يأكل من الذبائح في أسواق المسلمين، كما شاع القول بجريان العذر بالجهل في مسائل الاعتقاد، كمسائل الأحكام.

وهذا -بلا شك- ثمرةٌ من ثمرات الانفتاح على العلم والعلماء، وهو أمارةٌ من أماراتِ النضجِ، وعلامةٌ من علامات الصحة والعافية، كما يُذكر الأصحاب التوجهات العلمية الفردية، والعلماء

المستقلين دورٌ مؤثِّرٌ في مواجهة هذه الفتنة، ومهما يكن من أسباب هذا التراجع –الذي نُسِبَ إلى التَّقِيَّةِ أحيانًا، وإلى الصدق في التحول أحيانًا أخرى – فإن الواقع بعد الثورات العربية بوقائعه سَيُخْرِجُ مكنونَ الضمائرِ، ومستورَ السرائر!! وقد يُرصد في الآونة الأخيرة –هنا أو هناك – استئناف لنشاط جماعات الغلو يصور متعددة.

#### سادسًا: نضج في التعامل مع الخلاف:

كما يُلْحَظُ أن هناك تغيرًا في الموقف من الخلاف عمومًا، وهو

تطور إيجابي، سواء أكان الخلاف فقهيًّا، أم دعويًّا حركيًّا؛ فكله من باب واحد وهو الظنيات، وذلك في مقابل الأمور القطعية وما كان

O وعلى أية حال فقد بدأ إبراكٌ علمي O لأسباب الخلاف، وتقهُ مٌ لموقف O الآخر في مختلف القضايا، O وانعكس هذا - بطبيعة الحال O على المواقف العملية

من جنس مسائل الاعتقاد الكبار، فحصل التفريقُ بين مواطنِ الإجتهادِ العلمي والعملي، ومواطنِ الإجماع والاتفاق، وعلى أية حال فقد بدأ إدراكٌ علمي لأسباب الخلاف، وتفهُّمٌ لموقف الآخرِ في مختلف القضايا، وانعكس هذا- بطبيعة الحال- على المواقف العملية، وَوُجِدَ قدرٌ من التسامح والتغافر في هذا الباب، وإن كان لم يصلُ بعد إلى حدِّ الظاهرة، إلا أن المارسة العملية، والمشاركة المجتمعية، والسياسية الواسعة المتوقَّعة في المرحلة المقبلة يُرْجَى أن تسهم بدور فعال في مزيد من النضج في هذا الباب، وقد ظهرت مبشرات كثيرة -بحمد الله- في الحالة المصرية بعد الثورة، لا سيا في العلاقة بن السلفين والإخوان.

# سابعًا: إخفاق أكثر مشاريع الوحدة والائتلاف:

إذا كانت محاولات التجميع والتوحيد بين مختلف الطوائف العاملة في الساحة خلال التسعينيات قد باءت بالفشل؛ فإن الفشل ذاتَه كان واسطة العقدِ التي جمعت بين أكثرِ الفرقاء المتخالِفينَ من العاملِينَ للإسلام!

ثم جاءت الألفية الجديدة ليقع أهل الإسلام بين مطرقة النظم والحكومات الظالمة، وسندان الهجمات الصهيوصليبية على العالم الإسلامي في أفغانه، وعراقه، وأرضه المباركة في فلسطين، ولتنسحق الشعوب العربية الإسلامية بين ذلك سحقًا يُفَجِّرُ طاقة الغضبِ فيها، ويُلْهِبُ حماسَ الانتصارِ للآدمية والكرامة الإنسانية بغضّ النظر عن أية اعتبارات أخرى، كما تبدَّى هذا في الثورات العربية.

ولقد كانت مرحلة السبعينيات مرحلة شعارات برَّاقَة، وتَفَاوُّل مُغْرِقٍ في الخيال، وطموح بلا حدود، وهذا كله يُذَكِّر بمرحلة ما قبل الخمسينيات، حيث كان الشعور السائد لدى شباب الإخوان بأن التغيير الكامل قد هَبَّتْ رياحه، وأشرق فجره على أيدي هذه الثُلَّة المؤمنة، وأن النصر على قيدِ رمية حجرٍ، إلا أنه يقى بين الواقع والخيال بونٌ ما، واشتركت مرحلة السبعينيات مع المرحلة السابقة في عدم تقدير واقع الأمة بفصائلها المختلفة، وقُواها المؤثرة تقديرًا جيدًا، مع غفلة غافلة عن مَواطن الضعفِ وأسبابِ المؤثرة تقديرًا جيدًا، مع غفلة غافلة عن مَواطن الضعفِ وأسبابِ الوهن في العمل الإسلامي ذاته، فلما دار دولابُ الأحداثِ الوهن في العمل الإسلامي ذاته، فلما دار دولابُ الأحداثِ

سريعًا، وتتابعت الفتنُ، وامْتُحِنَتِ القلوبُ، وعُركَتِ النفوسُ، وظهرتْ معادنُ الرجال، وثبتَتْ خلاصةٌ لتقود في مرحلة جديدة، كان من أهم ما أُخِذَ عليهم فيها أن جهدًا فكريًّا مميزًا في تلك المرحلة لم يبذل، بل تجمدت الأفكار عند تراث الإمام، أو المرشد! ودارتِ الكتاباتُ في هذا الفلك، مع العناية بالتأريخ للمرحلة السابقة، وحدث نوعُ قصورِ عام في متابعة التجديد والتطوير في الفكر والحركة مع ظهور مستجدات كثيرة، فاستطال قومٌ الطريقَ، واستبطَؤوا النصرَ، وأحسوا أن مرحلة الاستعداد لن تنتهى على هذا النحو، فلقد اتصلت عقودٌ من السنين قامت فيها دولٌ وكيانات، وسقطت كتلٌ وتجمعات، والمراوحة في المكان هي نصيب العمل الإسلامي، حيث لم يقم لأهل السنة كيانٌ عالمي، أو إقليميٌ مؤثِّرٌ، ولم تُرْفَعْ لهم رايةٌ سياسية، مع أن الكثير كانوا يعتقدون أن الأمرَ أيسرُ من ذلك وأعجلُ، وتَسَرَّبَ اليأسُ!! وجاء السؤال مرة أخرى كيف السبيل؟ وما هو المَخْرَجُ؟

اكتشف عدد من العاملين في حقل الدعوة -أفرادًا وجماعاتٍأنهم في عجز سياسي مطبق، وأن بينهم وبين كفاءات أصغر دولة
ومقوماتها بونًا شاسعًا، يظهر ذلك ويتجلّى فيها تقدم من خلوّ الساحة عن مشاركة علمية وعملية فعالة في أمور السياسة، والاقتصاد، والإعلام، والتعليم، والتربية، وعلى المستوى الفكري لم

ثامنًا: إحساس سلفى بالعجز السياسي:

يستطع العملُ الإسلامي -رغم ما له من مقوماتٍ كثيرة - أن يبني حوارًا فكريًّا منظمًا، لا على المستوى الداخلي فيها بين التيار نفسه، ولا فيها بين طوائف العاملين على الساحة الإسلامية، ومن ثم لم تستطع هذه الاتجاهات أن تخرج بخلاصة فكرِهَا المتلاقح، وأطروحاتها المحصّصة إلى ساحة الأمة، فضلًا عن أن ترتقي بخطابها ومشروعها الفكري الحضاري إلى المستوى العالمي.

وأزمة الخليج خير شاهدٍ على هذا العجز الفكري، ففي الوقت الذي امتلأت فيه أرفف المكتبات بالدراسات الجادة، والخضورِ المكثفِ لمن هم خارج المعسكر الإسلامي، نجد أن العمل الإسلامي لم يفرز أو يقدم دراسةً محترمةً أو عملًا متميزًا على مستوى مؤتمرٍ علميًّ أو ندوةٍ شرعيةٍ واقعيةٍ، أو استبيانٍ، أو دراسةٍ جماعيةٍ، ومثل هذا قد يقالُ في المعالجةِ الإسلامية لقارعةِ الحادي عشر من سبتمبر وإفرازاتها.

وهذا المستوى المتواضع من الأداء لا بد وأن يقود إلى نتيجة حتمية، وهي أن صلة الدعاة إلى الله بالأحداث الجارية هي صلة المنفعل لا الفاعل، فالأحداث تُصنع بعيدًا عنا، ونُسْتَدْعَى لها في الوقت المناسب، ويُوظِّفُنَا غيرُنا دون أن نقدرَ على توظيف الأحداث لمصلحة المسلمين، بل تُصَفَّى الحسابات بدمائنا وأموالنا الحيانًا و ونشارك في معارك لا تعنينا، ولا ندري عقباها!

وَيُقْضَى الْأَمْرُ حِيْنَ تَغِيْبُ تَيْمٌ وَلَا يُسْتَأْمَرُوْنَ وَهُمْ شُهُوْدُ

وبقيامِ الثوراتِ العربيةِ على قاعدةٍ من رفضِ الظلمِ والكبتِ والقهرِ والفسادِ والاستبدادِ، ووقوعِ شيءٍ من الحريةِ في إِثْرِهَا، وفي ظل انفتاحِ العملِ الإسلاميِّ، وانعتاقهِ من أَسْرِ الملاحقةِ الأمنية، والتضييق المنظم، وتعطشِ الناس إلى قيادةٍ إسلاميةٍ منهجية رشيدة، عند هذا الحدِّ لَهُ منهجية رشيدة، عند هذا الحدِّ لَهُ منهجية رشيدة، عند هذا الحدِّ لَهُ منهجية رشيدة،

O عند هذا الحدُّ اكتشف O الكثيرُ من العاملين للإسلام O في هذه المرحلة أنهم كانوا O يقعون -بشكل منظم - O ضحية العملِ الارتجالي، O والتفكير الآني.

منهجية رشيدة، عند هذا الحدِّ 0 0 0 الكثيرُ من العاملين 0 0 0 0 0 اللإسلام في هذه المرحلة أنهم 0 0 0 النوا يقعون -بشكلٍ منظمٍ-

ضحية العملِ الارتجالي، والتفكيرِ الآني، وافتقد البعض اتزانهم الفكري، حين أفاقوا على حقيقة كونهم كانوا يُكمّلون النقص الخطير في معالم لوحة الصراع مع الباطل من مخيلاتهم بعيدًا عن حقائق الصراع، ومقتضياته الواقعية، والأمثلة كثيرة في هذا المجالِ إلى الحدِّ الذي نستغني معه عن التذكيرِ بها، وكان إدراك شيء من هذا الخلل الفكري، والعجز السياسي سببًا مباشرًا لما يمكن أن يسمى بصراع الأجيالِ داخلَ الطائفةِ الواحدة، والتيارِ الواحد، ووَجَدَتِ التياراتُ السلفيةُ نَفْسَهَا مضطرةً لشرح تبدل اجتهاداتها حول قضايا متعددة على الصعيدين الدعويِّ والسياسيِّ معًا.

## تاسعًا: معاملة الظاهرة الدينية على أنها معضلةٌ أمنية:

O وما من شك أن الهاجس الأمنية الأمنية العنيفة مصع التيارات O الإسلامية، قد ترك بصماته O الواضحة في فكر وبنية ونظرية هذه الجماعات، O والطوائف الإسلامية كافة.

للحقّ فإنَّ جزءًا مهيًّا من إشكاليات العملِ الإسلاميِّ قد يرجع إلى المعضلة الأمنية؛ فلقد بات الإسلاميون هدفًا ثابتًا، وغرضًا دائيًا للملاحقات، والمتابعات الأمنية،

وربها صح القول بأن الأجهزة الأمنية رفعت شعارًا في مواجهة العمل الإسلامي هو: لا للتنظيم في العمل الإسلامي، فكلُّ عمل تنظيميِّ ذي طبيعة دعوية فكرية، أو تربوية، يهدف إلى التغيير العام انتهاءً لا مجال له، إلا تحت سمع وبصر الدولة، ومن خلال تشريعاتها وتقنيناتها، وكلُّ عملِ سياسيٌّ منظم ينبغي له أن يمرُّ من خلال قنواتها المنظِّمةِ لعمل الأحزاب في الدولة، وأن يتم تداولُ السلطةِ من خلال آلياتها، وما من شك أن الهاجس الأمني، والمعالجة الأمنية العنيفة مع التيارات الإسلامية، قد ترك بصهاته الواضحة في فكر وبنية ونظرية هذه الجماعات، والطوائف الإسلامية كافة، وصار الخروج من دائرة التعامل الأمني مطلبًا وهدفًا يسعى إليه الدعاةُ، إلا من استطاع أن يطبِّع علاقاته مع الطغيان بشكل أو بآخر، أو من اعتقد أنه ليس ثمة طغيانٌ أصلًا، وأن المشكلة تكمن فقط في فكر الخوارج، والقاعدة... وغير ذلك!! جذوة الصراع النظمة الصراع النظمة الصراع النظمة الصراع النظمة الفلمانية، وقد كانت تتخفى الأمس وراء الأنظمة العلمانية، والأمس وراء الأمس وراء الأنظمة العلمانية، وألى المسلمين على سواء، وتسعى الإسلام في كل البقاع، الصراع مع المسلمين على سواء، وعلى كل المستويات.

ومما أذكى جذوة الصراع انضهام قوى دولية بشكل سافر، وقد كانت تتخفى بالأمس وراء الأنظمة العلمانية، ثم اليوم في زمن العولمة تَنْبِذُ إلى المسلمين على سواء، وتسعى إلى عولمة الصراع مع

الإسلام في كل البقاع، وعلى كل المستويات، ولقد شهدت الألفية الجديدة تحالفًا نصرانيًّا علمانيًّا بدعيًّا ضدَّ السلفية بكل صورها، ومختلف تجلياتها.

### عاشرًا: وجود إشكالية تربوية وقيادية:

وعلى صعيد آخر لم تكن مشكلة تدني المستوى الإيهاني والتربوي والعلمي للأفراد بهذا الحجم الذي يعاني منه العمل الإسلامي اليوم، ولقد عزى بعضهم ذلك إلى عجز في القيادات، وتحوُّلها من مفهوم القيادة الشامل، والاستحواذ على أسباب التأثير والقدرة؛ إلى حالة يمكن وصفُها بالقيادات الإدارية، التي تقوم بعمل روتينيِّ لا يحمل في طيَّاته معانيَ القدرة على التجديد والإبداع، وإدراك الواقع، والكفاية الشرعية، والعملية.

وبسببٍ من هذه المشكلة عزف بعضُ العاملين عن انتهاء سابق، وخرج من ثوب الاجتهاع، لينشىء عملًا يتلافى فيه عيوبَ القيادات السابقة، ويُعْنَى بالجوانب العلمية، والإيهانية، والتركيز

التربوي، إلا أن المفاجأة كانت أن جزءًا كبيرًا من المشكلة يرجع إلى الشباب والأتباع، وليس فقط إلى القادة والمؤثّرين، فهنا كَلَلُ دعويٌّ، وخللٌ منهجيٌّ، وضعفٌ في القراءة والاستيعاب، وبطءٌ في التنفيذ والاستجابة، واستهانةٌ بالارتباطات والأعمال، وتنافسٌ غيرُ شريفٍ، وعجبٌ بالنفس على قلة البضاعة، وغير ذلك.

ساعد على العجزعن وبناء 
 استبات القيادات وبناء 
 الثقات ما رُكِزَ في عقول 
 الكثيرين من أن نبوغ قيادات 
 جديدة أمر يحمل في ثناياه 
 تنكرا للقيادات السابقة، أو 
 خروجا على خطها.

كما ساعد على العجز عن استنباتِ القياداتِ وبناءِ الثقاتِ ما رُكِزَ في عقول الكثيرين من أن نبوغ قياداتٍ جديدة أَمْرٌ يحمل في ثناياه تنكُّرًا للقيادات السابقة، أو خروجًا

على خَطِّها، فمن الوفاء أن يعيش الكلَّ على صورة الماضي، وفكر الرواد، وعقل القائد، على الرغم من تحول الظروف، وتبدل المشكلات، وتنوع الوسائل، وغير ذلك.

ومما ساعد على ظهور ظاهرة الضعف في نوعيات القواعد: التهامُ نارِ المواجهة -في كثير من المواقع- للعناصر المميزة، والقيادات الناشئة، بالقتل، أو السجن، أو التوقيف، أو التجميد، أو الاحتواء أخيرًا، مع هجرة كثير من القيادات إلى خارج البلاد؛ طلبًا للسعة، أو انعتاقًا من الملاحقة.

ومما يتصل بالأمر السابق: غياب العِلم بغياب العلماء، أو تغييبُهم عن مراكز التأثير، وصنع القرار داخل العمل الإسلامي،

وكل ذلك قد حصل؛ فتارة غاب العلماء، وانسحبوا من مواقعَ كثيرةٍ، في الوقت الذي تغلبت فيه زعاماتٌ من غير العلماء، أو عاملون غيرُ علماء، وتارة وقع الشقاق بين أجنحة العمل الواحد؛ فكانت النتيجةُ إقصاءَ العلماء، وتغييبَ دورِهم في القيادة والإرشاد.

ونتيجة لغياب العلم الهادي، الذى يوضح معالم الطريق، فيَقِي المعاطب، ويُنْجِي من المهاليك، فقد وقع العمل الإسلامي أسير التجربة والخطأ، يتلمس طريقه في o دياجير مظلمة من الفتن.

ونتيجة لغياب العلم الهادي، الذي يوضح معالم الطريق، فَيَقِي المعاطب، ويُنْجِي من المهالك، فقد وقع العمل الإسلامي أسِيرَ التجربة والخطأ، يتلمسُ طريقَهُ في دياجيرَ

مظلمةٍ من الفتن، وعواصفَ عاتيةٍ من المِحَنِ، ونوازلَ مستجدةٍ من حوادث الزمن، لا تنجلي غُمَّتُها إلا باجتهادٍ محقَّقٍ، وعِلْم موثَّقٍ.

وإن كانت الأمانة تقتضي القولَ بأن الشبابَ المتوضِئ بالإيهان قد غيَّر كثيرًا من وجه الحياة الاجتماعية، والسلوك العام، بقيامه بواجب الدعوة العامة والخاصة، وما انتشار الهدى الظاهر عامة، وانكسار حدة كثير من منكرات الأخلاق إلا ببركة هذه الجهود المخلصة، التي لم يأتِ

مثلَها، ولا قريبٌ منها عبر جهود مؤسسات دينية، أو علماء رسميين.

O ولقد شهد الواقع حالات من اجتهاداتٍ غير ناضجةٍ، ومن انفعالات غير مدروسة من

الشباب، ومن خُلطٍ بين الشجاعة والتهور. ولقد شهد الواقعُ حالاتٍ من اجتهاداتٍ غيرِ ناضجةٍ، ومن انفعالات غير مدروسة من الشباب، ومن خَلْطٍ بين الشجاعةِ

والتهورِ، وبالمقابلِ شهد حالاتٍ من التراجع، ولَبْسِ الحقِ

بالباطلِ، وزهادةٍ في الخيرِ، ومداهنةٍ في الأمر، وترخُّصَاتٍ شاذَّةٍ، وخَلْطٍ بين الحكمةِ والفتنةِ ممن انتسبوا إلى العلم الشرعي.

### حادي عشر: إشكالية التعميم والتسطيح في فقه التغيير:

ومن المعضلات في الواقع: مشكلة التعميم في الأحكام، والمنطلقات والشعارات، ونحو ذلك، مما يعكس مشكلة تتعلق بالموضوعية، والدقة والإنصاف، والتعامل مع الحقيقة.

فتارةً يقعُ تعصبٌ مطلَقٌ لطائفةٍ، أو شخصٍ، أو فكرةٍ ما، وتارةً يقعُ العكسُ تمامًا، وتارةً تقع مبالغةٌ في تقدير أمرٍ ما، وربها وقع التشنيع إلى الغاية في نفس الأمر!

0 إن مــشكلة التعمــيم في الأفكــار والتــصورات لا 0 تظهـر خطورتهـا إلا علــى أرض الواقـع؛ حيـث تظهـر المجازفـــات، وتُختـــبر 0 المصداقيات.

وأمثلة الواقع والمهارسات عديدة، والمهم أن يشعر العمل الإسلامي - في هذا الصدد - أنه لم يبلغ الكهال، ولا قاربَهُ في

الموضوعية، وأن يهتمَّ بالدراسات الاجتهاعية، مع الانفتاحِ في الحوار البنَّاءِ، وعدمِ الخضوعِ لسلطانِ الشائعاتِ، وتلافي الاضطراب في ردودِ الأفعالِ.

إن مشكلة التعميم في الأفكار والتصورات لا تظهر خطورتها إلا على أرض الواقع؛ حيث تظهر المجازفات، وتُحتبر المصداقيات، وستبقى العقليةُ المسلمةُ أسيرةَ التعميمِ، ما لم تَخرج إلى الواقعية المجرَّدة من المثاليةِ الخيالية، وإلا فسيكون دائبًا البديل هو إمَّا

الهروب من الواقع بأي صورة من صور الهروب، أو السقوط في فتنته سقوطًا لا قيام بعده.

إن التغيير في المجتمعات يجري وفق سنن لا تتبدلُ ولا تتغيرُ، كتلك السنن التي ندركها في عالم المادة، وإن إغفال تلك السنن، أو التغافلَ عنها لا يؤدي إلا إلى الفشل ولا بد.

ان التغيير في المجتمعات يجري وفق سنن لا تتبدلُ ولا يجري وفق سنن لا تتبدلُ ولا تتغير، كتلكُ السنن التي الدركها في عالم المادة، وان إغضال تلك السنن، أو التغافل عنها لا يؤدي إلا إلى الفشل ولا بد.

والحديثُ في هذا يطول، إلا أن السُّنَّةَ ماضيةٌ بأن هذا الدين لا ينتشر إلا بجهدٍ من بنيه، وأن هذا الجهد لا بد أن يتصل، وأن يستمرَّ ولا ينقطع، وأن الزمنَ جزءٌ من عمليةِ التغيير، وأن التغيير مسئوليةُ الجميع، وأنه لا يقعُ غالبًا إلَّا متدرِّجًا، وغيرَ ذلك من السنن الفاعلة والمؤثرة.

ومن فقه التغيير: قراءة تجارب السابقين والمعاصرين، والعملُ الإسلامي في السبعينيات والثهانينيات عاش عزلة فكرية، وعانى من ضعفٍ حادً في متابعة أحوال المحيطين وما عندهم من جديد، إضافة إلى ما تقرر من وجودِ نقصٍ فقهيًّ حادٍّ في القيادات الواعية الخبيرة، فترتَّبَ على ذلك كلِّهِ ضيقٌ في الآفاق عامة، وفي الآفاق السياسية والحركية خاصة، حتى ما حاوله بعض الإسلاميين في هذا المجال كان ولا يزال بحاجة إلى دعم وترشيد. ومن فقه التغيير: قبول مبدأ التعددية الوظيفية، والتكامل داخل

O ومن فقه التغيير: قبول مبدأ
O التعدديـــة الوظيفيـــة،
O والتكامـــل داخـــل
O الإسلاميين، مع مراعـاة
O التوازن داخل كل طائفة
O متميزة العمل، مع اعتقاد أن
O كل عمل راشـد يُـصبُ في

الإسلاميين، مع مراعاة التوازن داخل كلِّ طائفةٍ متميِّزةِ العملِ، مع اعتقاد أن كلَّ عملٍ راشدٍ يَصُبُّ في حصيلة الأمة في النهاية، فالمطلوب أن يهارسَ كلُّ اجتهادَهُ

برشد، ويُقِيمُ علاقته مع غيره برشد أيضًا، فلا مناصَ من ذلك للتغيير الراشد.

وأخيرًا فقد كان كل ما سبق من وجود مراجعات وتراجعات في الخطاب السلفي المعاصر -بمختلف توجهاته سببًا دافعًا، ومحرِّكًا يقف وراءَ البحث في أهمية دراسةِ وترتيبِ الأولويات في الخطاب السلفي المعاصر.



#### المبحث الرابع

# المطالبة الخارجية بالتجديد والتبديد في الخطاب السلفي!

إذا كان لدى كثير من الإسلاميين ما يدعوهم لمراجعة الخطاب الإسلامي والسلفي منه على وجه الخصوص – وقد بدأوا في إجراء تلك المراجعات والتأملات في مسيرة العمل الإسلامي وأدائه العام والخاص – فإن القضية قد أخذت بعدًا آخر منذ إعلان الإدارة الأمريكية (الممثلة للمحافظين الجدد) المتحالفين مع (المسيحية الصهيونية) و(اللوبي الصهيوني) منذ إعلانها الحرب على الإسلام –الذي سمته (إرهابًا) – عقب قارعة ١١ سبتمبر سنة ٢٠٠١م... ولقد كانت جبهة (الخطاب الديني الإسلامي) في المساجد، والمدارس، والفكر، والثقافة، والإعلام، واحدةً من الجبهات الرئيسة لهذه الحرب المعلنة على الإسلام.

وغَيْرُ ما كتبه الأمريكيون عن ضرورة (تغيير) الخطاب الديني الإسلامي، وغَيْرُ (الضغوط) و(الطلبات) و(الأوامر) التي مارستها الإدارة الأمريكية على الحكومات الإسلامية، و(الاعتهادات الدولارية) التي رُصِدَتْ لهذا (التغيير) للخطاب الديني الإسلامي -والتي استجابت وخضعت لها الكثيرُ من الحكومات غيْرُ هذا (الفعل الأمريكي المباشر)، وجدنا العديدَ الحكومات غيْرُ هذا (الفعل الأمريكي المباشر)، وجدنا العديدَ

مما يسمى ب: (منظمات المجتمع المدني) في بلادنا، التي يُمَوِّلُها الغربُ، والتي تقوم أساسًا على جهود عشرات من المثقفين الماركسيين، والمتمركسين، والحداثيين المتغربين وجدنا هذه المنظمات قد انخرطت في معركة كبرى تحت شعار: تجديد الخطاب الديني، والإسلامي منه فقط، دون سواه!(١).

وتحت مسمى: (التجديد في الخطاب الإسلامي) عُقِدَتْ مؤتمراتٌ رسمية تبنتها وزارات الأوقاف والشئون الإسلامية بدول الخليج ومصر، كما تبنت ذلك جمعياتٌ ومؤسسات إسلامية محلية ودولية، وتبنت بعضُ الدول مبادراتٍ حول الحوار، وعَقَدَتْ من أجله مؤتمراتٍ دوليةً، وسَرَتْ هذه الدعوة كالنار في المشيم بهديرٍ يُصِمُّ الآذانَ، ويمنع من الفكر، ويُغلق على العقل منافذَ التروي والتَّبَصُّر!

وما تزال عجلة التنادي إلى تجديد الخطاب الإسلامي -والسلفي منه على وجه الخصوص - دائرة إلى يوم الناس هذا، يختلط فيها الحق بالباطل، كما يختلط الحابل بالنابل!!

O وما تزال عجلة التنادي إلى تجديد الخطاب الإسلامي O حوالسلفي منه على وجه O الخصوص- دائرة إلى يوم O الناس هذا، يختلط فيها الحق بالباطل، كما يختلط الحابل بالنابل!!

<sup>(</sup>١) الخطاب الديني بين التجديد الإسلامي، والتبديد الأمريكاني، د. محمد عمارة، مكتبة الشروق الدولية، ط:٢، (١٤٢٨هـ-٢٠٠٧م)، (ص٥).

ومن آخر تلك الفعاليات: مؤتمر سهات الخطاب الإسلامي، والذي عقده (الاتحاد العالمي لعلهاء المسلمين) بالقاهرة في الفترة من (۲۷-۲۸ شعبان ۱۶۳۲هـ، الموافق ۲۸-۲۹ يوليو ۲۰۱۱م). ومن آخر تلك الكتابات: بحث تجديد الخطاب السلفي، للدكتور أحمد بن عبد الرحمن القاضي، والمنشور بمجلة البيان، عدد ۲۸۷ (رجب ۱۶۳۲هـ، يونيو ۲۰۱۱م).

وتجديد الدين، وتجديد الخطاب الديني، منه: ما هو مقبول ومشروع ومحمود بحمدالله، وهذا يتوقف على مفهوم التجديد عند من يقول به، وتجديد مجالاته، بعد إدراك مسيس الحاجة إليه.

ومن غير شك؛ فإنه ليس أمرا
 سـهلا أن يـحدد مـصطلح
 التجديد تحديدًا أمينًا دقيقًا،
 في زمن أصبحت المصطلحاتُ
 مستهدفة من قبل مختلف
 التوجهات والأيـديولوجيات
 المتعارضة حينًا، والمتاحرة
 أحيانًا أخرى!

ومن غير شكّ؛ فإنه ليس أمرًا سهلًا أن يُحَدَّدَ مصطلحُ التجديد تحديدًا أمينًا دقيقًا، في زمن أصبحتِ المصطلحاتُ مستهدَفَةً من قبل مختلف التوجهات والأيديولوجيات

المتعارضة حينًا، والمتناحرة أحيانًا أخرى!!

«ولا شكَّ أن مصطلح التجديد يُستعمل اليوم للتوصل به إلى نقضِ بعضِ عرى الإسلام تارةً، وإلى توهينِ بعضِ عراه الأخرى، وإن كان الأصل أن يُرْفَعَ شعارًا للمصلحين الصادقين المجدِّدين لل انْدَرَسَ من معالم الدين»(١).

<sup>(</sup>١) التجديد في عرض السيرة النبوية، د. محمد يسري، ط:١، دار اليسر، (ص٩).

وأمام هذه الإشكالية فلا بد من وقفة متأنية مع الدَّلَالتين؛ اللغوية، والاصطلاحية الشرعية، بحيثُ يزولُ الإيهامُ، ويرتفعُ اللبسُ، ويعبَّدُ الطريقُ، ليكشف عن فهم أمين ودقيق لمصطلح التجديد؛ ليكون بمثابة الفرقان ما بين التجديد الشرعي، والتبديد الغربي العبثي.

#### أولا: المعنى اللغوي للتجديد:

التجديد: تصيير الشيء جديدًا، وَجَدَّ الشيء، أي: صار جديدًا ('). وكل ما لم تأتِ عليه الأيامُ يسمى جديدًا؛ ولذا يسمى الليلُ والنهارُ الجديدين والأَجَدَّينِ؛ لأن كلَّ واحد منها إذا جاء فهو جديد (۲)، والجديد نقيض الخَلَق (۳)، والجِدَّة نقيضُ البِلَى (٤).

قال ابن الرومي:

هَلْ مِنْ سَبِيلٍ إِلَى تَجْدِيدِ وُدِّكُمُ وَهَلْ يُجَدَّدُ شَيْءٌ بَعْدَ إِخْلَاقِ (°)

وعليه؛ فإن التجديد لغةً يدور حول العودة بالشيء إلى حالته الأولى قبل أن يصيبه البِلَى، وهذا المعنى اللغوي هو المعتمد في بيان القرآن الكريم، قال سبحانه: ﴿ وَقَالُوا ۚ أَءِذَا كُنّا عِظْهُما وَرُفَانًا أَءِنّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظور، دار صادر، بيروت، ط:١، (٣/ ١٠٧).

 <sup>(</sup>۲) معجم مقاییس اللغة، لابن فارس، ت: عبدالسلام هارون، دار الفكر، ط:۱، (۱۳۹۹هـ- ۱۹۷۹م)، (۱/ ۶۰۹).

<sup>(</sup>٣) تاج اللغة وصحاح العربية، للجوهري، ت: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، ط:٤، ١٩٩٠م، (٢/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، لابن منظور، (٣/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٥) ديوان ابن الرومي، ت: حسين نصار، ط: دار الكتب المصرية (١٣٩٧ هـ)، القاهرة، (٤/ ١٦٤٧).

جَدِيدًا ﴾ [الإسراء: ٤٩]. والمقصود: إعادة خلقهم، كما كان أول مرة، وليس ابتداء خلقهم على غير مثال سابق.

### ثانيًا: المعنى الاصطلاحي للتجديد:

لا امتراء في أن مصطلح التجديد قد وَرَدَ على لسان النبي عَلَيْ واسْتُعْمِلَتْ مادته في السنة النبوية، ومن أشهر ذلك: قوله عَلَيْقُ – فيها رواه أبو هريرة عَلَيْقُ –: "إن الله يَبْعَثُ لهذه الأمةِ على رأسِ كُلِّ مائةِ سنةٍ مَنْ يُجَدِّدُ لها دِينَهَا»(١).

ولذا نجد أهلَ السنة -في كتب شروح الحديث- لا يعرفون من معنى التجديد سوى أنه: "إحياء ما اندرس من العمل بالكتاب والسنة، والأمر بمقتضاهما، وإماتة ما ظهر من البدع والمحدثات»(٢).

ودور المجدد لا يخرج عن أنه «يحيي ما اندرس من أحكام الشريعة، وما ذهب من معالم السنن، وخَفِيَ من العلوم الدينية الظاهرة والباطنة»(٢).

وتجديد الدين يستلزم -بالضرورة- إظهار هدايته، وبيان حقيقته وأحقيته، ونفي ما يعرض لأهله من البدع والغلوِّ فيه، أو التفريط في

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، (٤٢٩١) والحاكم في المستدرك، (٥٦٧/٤) من حديث أبي هريرة، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة، برقم، (٥٩٩).

<sup>(</sup>٢) عون المعبود شرح سنن أبي داود، لأبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي، دار الفكر، (١٣٩٩هـ)، (١١/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٣) فيض القدير شرح الجامع الصغير، للمناوي، دار الكتب العلمية، ط:١، (١٤١٥هـ ١٤١٥). (١٤/١).

إقامته، ومراعاة مصالح الخلق، وسنن الاجتماع والعمران.

والمعاصرون من علماء الإسلام ودعاته يقررون ذلك المعنى ويُجِلُّونه، فهو عند المودودي: «تنقية الإسلام

O وتجديد الدين يدستازم
O جالضرورة - إظهار هدايته،
O وبيان حقيقته وأحقيته، ونفي ما
O يعرض لأهله من البدع والغلو و
O فيه، أو التقريط في إقامته،
O ومراعاة مصالح الخلق، وسنن

من كل جزء من أجزاء الجاهلية، ثم العمل على إحيائه خالصًا محضًا على قدر الإمكان»(١).

وهو عند القرضاوي: «يقتضي جملة أمور:

- ١ الاحتفاظ بجوهر القديم، وإبراز طابعه وخصائصه.
  - ٢- ترميم ما بَلِي منه، وتقوية ما ضعف من أركانه.
- ٣- إدخال تحسينات عليه، لا تُغَيِّرُ من صفته، ولا تُبَدِّلُ من طبيعته » (٢).

ويزيد البيانَ وضوحًا، فيقول: «ولا يعني تجديده: إظهارَ طبعةٍ جديدة منه، بل يعني: العودةَ به إلى حيث كان في عهد الرسول ﷺ وصحابته، ومن تبعهم بإحسان»(٣).

ومن هذا البيان الوافي لعلماء الإسلام -قديمًا وحديثًا- نرى أن

<sup>(</sup>۱) موجز تجدید الدین وإحیائه، لأبی الأعلی المودودی، ط:۳، دار الفكر بیروت، (۱۹۲۸م)، (ص۲۰).

<sup>(</sup>٢) الفقه الإسلامي بين الأصالة والتجديد، للدكتور يوسف القرضاوي، ط:٢، مكتبة وهمة، القاهرة (١٤٢٤ هـ)، (ص٢٩-٣٠).

<sup>(</sup>٣) من أجل صحوة راشدة تجدد الدين وتنهض بالدنيا، للدكتور يوسف القرضاوي، المكتب الإسلامي، بيروت، ط:١، ١٩٩٨م، (ص٢٨).

التجديد يتضمن نفيًا وإضافةً؛ فالتجديد يحرس الدين بنفي كلِّ دخيل يمسُّ أصوله أو فروعه بالتبديد، أو التأويل الفاسد، والانتحال الباطل، وهذا معنى قوله ﷺ: «يحمل هذا العلمَ من كل خلف عدولُهُ، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين» (١).

O والتجديد يحرس الدين
O بإضافة تقتضي تنزيل
O الأحكام الشرعية على ما
O يجد من وقائع وأحداث،
O وهذا هو الاجتهاد الذي به
O تستنبط أحكام ما استجد المناهدة والحوادث والواقعات.

والتجديد يحرس الدين بإضافة تقتضي تنزيل الأحكام الشرعية على ما يجدُّ من وقائع وأحداث، وهذا هو الاجتهاد الذي به تستنبط أحكام ما استجدَّ من الحوادث والواقعات.

#### ثالثًا: التجديد عند الفقهاء:

التجديد عند الفقهاء قريب من الاجتهاد، أو موازٍ له، وهو إضافة أحكام مستنبطة لنوازل مستجدة.

يقول السيوطي: «المجدِّد: هو المجتهد، وإذا حُمل تأويلُ الحديث على هذا الوجه كان أولى وأشبه بالحكمة»(٢).

ومقصد الإضافة هنا: إمداد التجربة الإنسانية النامية بما تحتاج

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في مسند الشاميين، (۱/ ٣٤٤) من حديث أبي هريرة عظي ، والبيهقي في السنن الكبرى، (۲۰۹/۱۰) من حديث إبراهيم بن عبد الرحمن العذري، وصححه الألباني من حديثه في المشكاة، برقم، (۲٤۸).

<sup>(</sup>٢) تقرير الاستناد في تفسير الاجتهاد، للسيوطي، ت: د. فؤاد عبد المنعم، ط: دار الدعوة، الإسكندرية (١٤٠٣هـ)، (١/ ٥٩).

إليه من أحكام تتلاءم مع ما يستجد من أوضاع، وفي هذا حفظٌ للدين من الجرأة عليه، بحجةِ توقُّفِ عطائه الحضاري، أو قصورِ أحكامه عن ملاحقة كلِّ جديد، وضبط الاستفادة من كل مفيد.

ومن هنا يُتبَيَّنُ -مثلًا- مأخذُ أبي بكر عظي في جمع القرآن، ويتجلَّى فقهُ عمر عظي في جمع الناس على إمام واحد في قيام رمضان، ويَظْهَرُ -أيضًا- منزعُ عثمان عظي في نسخ المصاحف، واعتماد ما أرسله إلى الأمصار.

ولا حرج أن يدخل في الإضافة كُلُّ جديد من الوسائل والآليات التي تقدم المضمون بلا تحريف أو تبديل أو تأويل فاسد، والتي لا تصادم نصًّا شرعيًّا، وتحقق المقصود من أقرب سبيل، وأيسر طريق.

وهذه الإضافة لا حرج فيها ما دامت متجهة نحو الشكل، لا المضمون، وصَوْبَ الوسائل، لا المقاصد.

### رابعًا: التجديد عند المتغربين، وأرباب العلمنة:

أما عن التجديد عند المتغرِّبين، وأرباب العلمنة والحداثة، وربائب الاستعار، وصنائع الليبرالية فهو يتضمن زحزحة الإسلام عن ضبطِ الحياةِ، وفَصْلَ الدين عن الدنيا؛ باسم المدنية تارةً، وباسم الحرية تارةً أخرى، وهذا عين الطمس والتحريف والتدمير والتبديد! وهو في حقيقته: «نَبْذُ الشريعة والقيم والمعتقدات، والقضاء على الأخلاق والسلوك باسم التجديد، وتَجَاوُزُ جميع ما هو قديم،

وقَطْعُ صلةِ الأمة به»(١).

وعلى ما سبق؛ فإن تجديد الدين يدور في فلكي النفي والإضافة، حتى يعود الدين -كما كان في الصدر الأول- التزامًا بالدين على أكمل ما يكون الالتزام، وتصدِّيًا لكل جديد بالاجتهاد الدائم الدؤوب الذي يضبط كلَّ جديد بضابط الإسلام (٢٠).

وهذا النفي وتلك الإضافة ليست في الدين ونصوصه، ولا في أصوله أو معاقده، وإنها هي في علاقة الأمة بدينها، وفي سلوكها، وفكرها المتفاعل مع نصوصه وثوابته؛ إذ هذا الجانب هو ما تعتريه القوة والضعف، ويتنزل عليه التجديد، ويقبل الإصلاح، وفيه يقع التغير (٣).

قال ابن حزم مَحْكَالْكُنُ : «واتفقوا أنه مذ مات النبي بَيَالِيَّ فقد انقطع الوحي، وكمل الدين، واستقر، وأنه لا يحل لأحد أن يزيد شيئًا من رأيه بغير استدلال منه، ولا أن ينقص منه شيئًا، ولا أن يبدل شيئًا مكان شيء، ولا أن يُحدِثَ شريعة»(1).

<sup>(</sup>١) تقريظ كتاب الحداثة في ميزان الإسلام، للعلامة ابن باز كَلَىَّاللَهُ، والكتاب من تأليف د. عوض القرني، ط: دار الأندلس الخضراء، جدة، (ص٧).

<sup>(</sup>۲) تجدید الدین، مفهومه، وضوابطه، وآثاره، للدکتور محمد حسانین، نشر جائزة نایف بن عبد العزیز، ط:۱، (۱٤۲۸هـ)، (ص.۳۵).

<sup>(</sup>٣) التجديد في الفكر الإسلامي، د. عدنان محمد أمامة، دار ابن الجوزي، ط:١، (١٤٢٤هـ)، (ص.٢٠).

<sup>(</sup>٤) مراتب الإجماع، لابن حزم، ت: حسن أحمد إسبر، دار ابن حزم، ط:١، (١٤١٩هـ، العجماع، (ط:١٠)، (ص ٢٧٠).

بالاجتهاد المحكم الرصين»(١).

الفالتجديد -عند الشرعيين- O هـو عمـلٌ الإحياء منـارات O هـو عمـلٌ الإحياء منـارات الدين، ومواجهـة لتحريف O الـدين، ومواجهـة لتحريف المحرفين، وسعيٌ للتمكين، وحفظٌ لـصلاحية الـشريعة الشريعة الشريعة الشريعة الشريعة الشريعة الشريعة الشريعة الشريعة الشريعة المحكين، وحفظٌ لصلاحية الشريعة

"والتجديد مطلوب شرعًا وواقع قدرًا، أما وقوعه القدري ففيها أخبر عنه الله الله من حفظه الدين من التغيير إلى قيام الساعة، فقال عزَّ مِنْ قائلٍ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ﴾ فقال عزَّ مِنْ قائلٍ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحُنِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وفي هذه الآية -إضافة إلى ذلك- البشرى العظيمة ببقاء هذه الأمة ظاهرة على الحق وعدم هلاكها، حتى مع تغلُّب أعدائها عليها؛ إذ لا بد من بقاء طائفة حتى يظل القرآن -عن طريقها- محفوظًا، وهو ما ذلَّ عليه حديثُ الرسول ﷺ: "لا تزالُ طائفة من أمتي ظاهرينَ على الحقّ، لا يَضرُهم مَنْ خَذَلَهُمْ حتى بأتي أمرُ الله وهم كذلك" (")، وأما طلبه الشرعي ففيها جاء من التكليف بالعمل بها فيه، وتبليغه للناس، ونشره بينهم، كها دلت على ذلك الأدلة الكثيرة آمرة بالتمسك بالدين، والعمل به، قال الله تعالى: ﴿ فَاسْتَمْسِكَ بِالدِّينَ أُوحِيَ إِلَيْكُ إِنَكُ إِنَكَ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾

<sup>(</sup>١) التجديد في عرض السيرة النبوية، د. محمد يسري، ط:٢، دار اليسر، (ص١٣).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم، (۱۹۲۰) من حدیث ثوبان ﷺ.

[الزخرف: ٣]، وقال تعالى: ﴿ اَتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِكُو ﴾ [الأعراف: ٣]، فكان الأمر بذلك متضمنًا للأمر بحفظه؛ إذ لا يتمكن المسلم من اتباع ما أنزل الله والاستمساك بوحي الله تعالى إلا مع المحافظة عليه وحفظه.

خامسًا: الأدلة على الحاجة إلى التجديد:

قد دَلَّ على الحاجة إلى التجديد أدلةٌ كثيرة، منها:

۱ – حديث التجديد السابق: « إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها» (۱)؛ فهذا وإن كان فيه البشرى بعدم خلو أمة المسلمين من المجددين إلا أنه تَضَمَّنَ في ثناياه الإشارة إلى ما يطرأ على حياة الناس بمرور الزمن في العصور المتعاقبة؛ مما يستدعي الحاجة إلى التجديد، فمن ذلك مثلا:

أ – جهل أكثر الناس بلغة العرب الفصيحة وبأساليبها في البيان.

ب- ظهور كثير من المعاملات والتصرفات المحدثة، والتي
 تحتاج إلى بيان الوجه الشرعى الصحيح بإزائها.

ج- التقدمُ التقني الهائل الذي قَرَّبَ البعيدَ مما أوجد احتكاكاتٍ وتعاملاتٍ مع العالم بأسره لم تكن موجودة من قبل، فيحتاج الناس فيها إلى معرفة حدود تلك التعاملات، وتمييز ما يدخل من ذلك ضمن الولاء أو البراء وضبطه، حتى لا يَحْدُثَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، (٤٢٩١)، والحاكم في المستدرك، (٥٦٧/٤) من حديث أبي هريرة رضيح الألباني في السلسلة الصحيحة، برقم، (٥٩٩).

غلوٌّ أو جفاءٌ.

د- ظهورُ المنظمات والتنظيمات الإقليمية والدولية، والتي يحكمها قانون أو دستور مِنْ وَضْعِ تلك الدول نفسِهَا، فيحتاج الناس إلى معرفة حقيقة العلاقات الدولية وضوابط ذلك من الناحية الشرعية.

٧- حديث قبض العلماء: إن نقصان العلم يتسبب في اندراس كثير من معالم الدين، ويؤدي إلى اختلاط غيره به، والعلم إنها ينقص بموت العلماء، كما قال على الله الله الله الله العلم العلم انتزاعًا ينتزعه من العباد، ولكن يقيض العلم بَقبْض العلماء، حتى إذا لم يُبيِّ عالمًا اتَّخَذَ الناسُ رؤوسًا جُهَّالًا؛ فَسُئِلُوا فأفتوا بغير علم، فَضَلُّوا وأضَلُّوا» (()، فكلما مات عالم قُبِضَ جزءٌ من العلم، حتى إن المرء ليقطع المفاوز فلا يكاد يجد إلا أشباة العلماء، ولا يشكُّ أحدٌ من العلم مُوقع في الضلالات والجهالات، ومؤدِّ إلى الهلكات، عما من نقص العلم مُوقع في الضلالات والجهالات، ومؤدِّ إلى الهلكات، عما عبدُ الله بنُ مسعود عُلْكُ عين يقول: «لا يأتي عليكم عامٌ إلا وهو عبدُ الله بنُ مسعود عُلْكُ عين يقول: «لا يأتي عليكم عامٌ إلا وهو أميرًا خيرًا من أمير، ولكنَّ علماءكم وخياركم وفقهاءكم يذهبون، ثم لا أميرًا خيرًا من أمير، ولكنَّ علماءكم وخياركم وفقهاءكم يذهبون، ثم لا تجدون منهم خَلَفًا، ويجيئ قوم يقيسون الأمر برأيهم) (()).

حديثُ افتراقِ الأمةِ: وفيه قال رسول الله ﷺ: «افترقتِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب العلم، رقم، (٩٨) ومسلم، كتاب العلم، رقم، (٤٨٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي، (١/ ٧٦).

اليهودُ على إحدى وسبعينَ فِرقةً؛ فواحدةٌ في الجنةِ، وسبعونَ في النارِ، وافترقتِ النصارَى على ثنتينِ وسبعينَ فِرقةً؛ فإحدى وسبعونَ في النارِ، وواحدةٌ في الجنةِ، والذي نفسُ محمدٍ بيدِهِ لَتَفْتَرِقَنَّ أمتي على ثلاثٍ وسبعينَ فِرقةً؛ واحدةٌ في الجنةِ، وثنتانِ وسبعونَ في النارِ، قيل: يا رسول الله، مَنْ هُمْ؟ قال: الجماعةُ»(۱)؛ فوجود هذه الفِرقِ المتعددة يدل على التباين الكبير في الفهم الصحيح؛ مما أخرج هذه الفِرقَ المتعددة من نطاق الفِرقة الناجية، وهذا يدل على الحاجة للتجديد من ناحيتين؛ من ناحية الفِرقة الناجية حتى تظل على التمسك والمحافظة على الحق، ومن ناحية الفرقة الناجية حتى تظل على التمسك والمحافظة على الحق، ومن ناحية الفرقة الفرق الفرة الفرق الفرة الفرق الفرة الفرق الفرق الفرة الفرق الفرة الفرق الفرة الفرق الفرة الفرق الفرة الفرة الفرق الفرة الفرة الفرق الفرة الفرق الفرة الفرة الفرق الفرة الفرق الفرة الفرة الفرق الفرة الفرة الفرة الفرة الفرة الفرة الفرق الفرة الفرق الفرة الفرة الفرة الفرة الفرة الفرق الفرة الف

"وأخيرًا؛ فإنه قد يجد بعض الناس تناقضًا بين مدلولَي (التجديد) و(السلفية)؛ باعتبار أن الثاني يدل على القِدَمِ المنافي للجديد! والأمر ليس كذلك؛ فالتجديد الذي ننشده ليس انقلابًا، أو تغييرًا للثوابت، بل هو نوع من إعادة تفعيلها؛ لتؤدي دورَهَا، وتقتضي آثارها في الواقع؛ ذلك أن (الجمود) والتشبث برسوم محلية –اقتضتها مرحلة زمنية معينة – يعطل أداء النص، ويحجر على العقل أن يُعمله في النوازل والمستجدات؛ ولهذا صاريعتور الأمرَ محذوران:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه، كتاب الفتن، رقم، (٣٩٨٢) وصححه الألباني، وللحديث روايات أخرى، انظر: السلسلة الصحيحة، (ص ٢٠٣).

<sup>(</sup>۲) تجديد الخطاب الديني بين التأصيل والتحريف، محمد شاكر الشريف، كتاب البيان، رقم، (٦٠)، (ص١٤-١٧)، باختصار وتصرف.

أحدهما: الوقوع في أُسْرِ الجمود بدعوى المحافظة، والتمسك بالسنة واتباع السلف.

والثاني: الانفلات، والتمرد على النقل، وتسييد العقل، بدعوى التجديد، فلا بد من ضبط المعادلة، بها يحقق المصالح، ويدرأ المفاسد.

وحين نتقدم إلى المسلمين
 حاصية - وإلى النساس
 حافة - بدعوتنا، لابد أن
 نصوغ خطابًا يجمع عناصر
 القبول المختلفة، التي حواها
 الخطاب القرآني والنبوي،
 واستعمله المجددون الموفقون

وحين نتقدم إلى المسلمين المسلمين المسلمين المناس ا

الموفَّقون من سلف هذه الأمة، وإن من شأن هذا الخطاب -إذا اتضحت معالمه، واستبانت مقاصده- أن يُثْمِرَ ثمراتٍ عظيمةً، من أهمها:

١ - وحدة المسلمين؛ لاجتماع دعاتهم على كلمة سواء.

٢- انتشار الإسلام؛ لكونه يَرُدُّ الروحَ إلى الدعوة، ويُخلِّصُها من آفاتها المتراكمة، فتعود غضةً طريةً، ذاتَ أَلَقٍ، ووهجٍ، وجاذبيةٍ، كما كانت أوَّلَ مرةً» (١).

كان ما سبق حديثًا عن التجديد المقبول المشروع، أما التبديد المرفوض الممنوع؛ فإن له أغراضًا خبيثةً ومآربَ دنيئةً، تراوحت بين نَسْخِ الإسلام كدين بدعوى تاريخيَّةِ النصوصِ المقدسة، أو تأويلها

<sup>(</sup>۱) تجدید الخطاب السلفي، د. أحمد عبد الرحمن القاضي، مجلة البیان، عدد (۲۸۷)، رجب (۲۸۷)، و به نیو (۲۸۷)، (ص۳۹).

O أما التبديد المرفوض المنوع:
O فإن له أغراضًا خبيثة ومآرب
O دنيئة، تراوحت بين نسخ
O الإسلام كدين بدعوى
Ticyغية النصوص المقدسة،
O أو تأويلها تأويلا عبثيًا
O فيضرغها من خصائص الدين!
O وبين القبول بستعائر
O الإسلام في المستعائر
O وإقصائه -بعد ذلك- برُمته
O عن الحياة برُمتِها!!

تأويلًا عبثيًّا يُفَرِّغُهَا من خصائص الدين! وبين القبول بشعائر الإسلام في المسجد وإقصائه -بعد ذلك- برُمَّته عن الحياة بِرُمَّتِهَا!!

وإذا كان علماء الإسلام ودعاته قد تصدوا -بشراسة- لمن كشفوا عن عورة الإلحاد العلماني

القائل (بتاريخية النص الإلهي) أو دعاوى (أنسنة النص الإلهي)، وغيرها من الخبل الفكري الذي مَثَّلَهُ طائفة ممن يُنسبون إلى الفكر التقدُّمي والتنويري والعقلاني، ممن يحملون شهادات الدكتوراه في الآداب والفلسفة أحيانًا، وفي الدراسات الإسلامية أحيانًا أخرى! وشغلوا مناصب مهمة في كلياتٍ وجامعاتٍ وأكاديمياتٍ ممن نالوا شهرة واسعة بسبب كتاباتهم المغرِقةِ في الضلال، والتي أدَّت ببعضهم إلى الزندقة والرِّدَّةِ (())؛ فإنهم -أيضًا - لم يهادنوا أصحابَ فكرة علمنة الإسلام، وتحويله إلى دين مستأنس لا شوكة فيه!!

لقد استوعب علماء الإسلام المعاصرون هذه الخطة الماكرة، ووقفوا على دعاوَى أصحابها الفاجرةِ، وعلى مقولاتهم التي

<sup>(</sup>١) يراجع: ما كتبه د. نصر حامد أبو زيد، في مجلة: وجهات نظر (٢٠٠٢م) بعنوان: الإسلام والغرب حرب الكراهة، وما كتبه في كتابه: «نقد الخطاب الديني» وكتابه: «مفهوم النص» وغيرها من كتبه التي كفَّرَهُ العلماءُ بسببها، وحكمت المحكمة بالتفريق بينه وبين زوجته.

أعلنوا فيها الحربَ بطريقة سافرة.

ولقد اتفقت كلمتهم على وَضْعِ تعريفِ للإسلام المستهدَف بالحرب؛ فجاء في تقرير موسسة (راند) البحثية الاستخباراتية الأمريكية في تقريرها عام (٢٠٠٧م) ما يلى:

"إن تعريفًا أضيق وأكثر فائدة لمن هو الإسلامي، وهو: كلُّ مَنْ يرفض الفصل بين السلطة الدينية، وسلطة الدولة، ويسعى الإسلامي إلى إقامة شكل من أشكال الدولة الإسلامية، أو على الأقل يدعو إلى الاعتراف بالشريعة كأساس للتشريع»(1).

وقد اعتبروا أن السبب في هذه العقلية، وتلك الشخصية هو: ما تلقته هذه الشخصيات من ثقافة تعليمية، وهذا يعني: أن المشكلة في المناهج التي يتلقاها هؤلاء الدارسون، وعليه؛ فيجب أن تُجْرَى عملية تطوير شاملة للمناهج!! ولا سيها الشرعية منها!!

وعليه؛ فإن يد التطوير يجب أن تطال التعليم في كل من: باكستان، والسعودية، ومصر، وقد كان! فصدرت الأوامر بتغييرات جذرية تناولت التعليم الديني؛ ليقف عند حدود الشعائر والنسك، وإلغاء ما يتناول الجوانب السياسية، أو الجهادية، أو السيّر والمغازي، مع اختصار حصص هذا التعليم الديني إلى أربع ساعات فقط، بدلًا من أربع وعشرين ساعة في الديني إلى أربع ساعات فقط، بدلًا من أربع وعشرين ساعة في

<sup>(</sup>۱) تقریر: (راند)، (ص۷٥)، عام (۲۰۰۷م).

بعض الدول(١)؛ ذلك أن الحرب الحقيقية هي في المدارس!!

يقول توماس فريدمان: «إن الحرب الحقيقية في المنطقة الإسلامية О الحرب الحقيقية في المنطقة هي في المدارس؛ ولذلك يجب أن

• يقول توماس فريدمان: إن الإسلامية هي في المدارس.

نفرغ بسرعة من الحملات العسكرية، لنعود مسلحين بالكتب لا بالدبابات؛ لتكوين جيل إسلامي جديد، يقبل سياساتنا، كما يحب شطائرنا»!!<sup>(۱)</sup>.

ولأجل هذه الحرب رُصدت الميزانيات الطائلة ترغيبًا، «فخصصت أمريكا لباكستان مائةَ مليونِ دولارِ؛ لكي تُرَاجَعَ كتبُ الثقافة الإسلامية!»<sup>(۳)</sup>.

وأما من لم يستجب فلا مانع من الترهيب! حيث أعلن الرئيس اليمني السابق علي عبد الله صالح -في تصريح صحافي-: «أن بلاده هُدِّدت بالقصف الأمريكي، ما لم يَتِمَّ إلحاقُ المعاهد الدينية بوزارة التعليم، وفَرْضُ الإشرافِ الحكوميِّ عليها»(1).

<sup>(</sup>١) التطاول الغربي على الثوابت الإسلامية، د. محمد يسري، (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) النيويـورك تايمز الأمريكيـة، والنقـل عـن صحيفة: وطنـي القاهريـة، في (۲۰۱٥/۱/۲۵).

<sup>(</sup>٣) انظر: مقال الدكتور محمد عمارة: «تتريك الدول الإسلامية»، موقع: إسلام ويب، بتاريخ (۲۷/ ۷/ ۲۰۰۷م).

<sup>(</sup>٤) «هل يستهدف الغرب الإسلام» مقال لفهمي هويدي، بموقع: الإسلام اليوم، وأصله: ورقة قدمها في مؤتمر: «الإسلام والغرب في عالم متغير» والذي عُقد في السودان في الفترة من (١٩ - ٢١ شوال عام ١٤٢٤هـ).

إن السبب الرئيس لتجديد هذه الحرب يعود إلى هذا الدين في الحقيقة؛ ولذا تواتر عنهم قولهم:

"إن الدين الإسلامي دينُ عنفٍ»، "والنظام الأخلاقي الذي يستند إليه الإسلام مختلف عها هو في الحضارة اليهودية المسيحية (الغربية)»، "وآيات القرآن تصدق على ممارسة العنف ضد غير المسلمين»، "وإن هذه الحرب العالمية الجديدة هي حرب المدنية والحضارة (في الغرب) ضد البربرية (في الشرق)»، "وإن الغرب سيواصل تعميم حضارته، وفرض نفسه على الشعوب»، "وإنه لا حل مع الدول العربية والإسلامية إلا أن تَفْرِضَ عليها أمريكا القيمَ والنظمَ والسياسات التي تراها ضرورية؛ فالشعارات التي أعلنتها أمريكا عند استقلالها لا تنتهي عند الحدود الأمريكية، بل أعلنتها أمريكا عند استقلالها لا تنتهي عند الحدود الأمريكية، بل

وفي تحديد واضح لمن هم في بؤرة الصراع مع الغرب يقول الغربيون: «وإن المعركة -في حقيقتها- ليست ضد حفنة من الإرهابيين، ولا هي حتى ضد المسلمين الذين يتململون من السياسة الأمريكية والانحياز

وق تحديد واضح لمن هم ق بورة الصراع مع الغرب يقول الغربيون: وإنما المعركة الحقيقية هي ضد الأصوليين الإسلاميين، الذين يرفضون القيم الغربية، والحداثة الغربية، والمانية الغربية، والمبدأ المسيحي (فصل الدين

ο عن الدولة).

الأمريكي لإسرائيل، وإنها المعركة الحقيقية هي ضد الأصوليين الإسلاميين، الذين يرفضون القيم الغربية، والحداثة الغربية،

والعلمانية الغربية، والمبدأ المسيحي (فصل الدين عن الدولة) وهذا هو التحدي الأيديولوجي الذي هو -في بعض جوانبه- أكثرُ أساسيةً من الخطر الذي شكلته الشيوعيةُ!».

وإذا كانت الحروب والمواجهات العسكرية قد باءت بالفشل، ورجع أصحابها بِخُفَّيْ حنينٍ؛ فإن ميدان الحرب على الإسلام قد تَغَيَّرُ عند القوم حين قالوا: «وإذا كانت الحرب على الإسلام غير ضرورية؛ فإن حربًا داخل الإسلام هي ضرورية لتحويله إلى إسلام حداثي، ليبرالي، علماني، وإن الهدف من هذه الحرب داخل الإسلام، هو تحويل التعليم الإسلامي والخطاب الحب داخل الإسلامي إلى طريق (أتاتورك) (١٨٨١-١٩٣٨م) الذي أجبر تركيا بإصرار شديد على أن تهجر ماضيها!». «فالمطلوب هو إحكام السيطرة على المدارس الدينية، وإعداد أئمة مستنيرين للمساجد؛ لترويج أفكار الغرب، وتشكيل الذهنية العربية لدى الجيل الجديد، وإعادة صياغته تجاه الصراع العربي الإسرائيلي!»(١٠).

«وبعد هذا (الإعلان) وعقب صدور هذه (الطلبات) و (الضغوط) و (الأوامر) الأمريكية، جاء دور العلماء الحضاريين من أبنائنا، الذين يَتَسَمَّوْن بأسمائنا، ويتكلمون لغتنا، والذين يمول الغرب

<sup>(</sup>۱) «التطاول الغربي على الثوابت الإسلامية»، د. محمد يسري، (ص ٥٩، ٦١)، «الخطاب الديني بين التجديد الإسلامي والتبديد الأمريكاني»، د. محمد عارة، (ص ٢٤)، وصحيفة الحياة (١٧/ ٢٠٠٣/١)، والأهرام القاهرية في (١٨/ ١٠/ ٢٠٠٣م).

-علنًا- (دكاكينهم) التي يسمونها (منظات المجتمع المدني)؛ ليصبحوا (صوت سيدهم)، وليتحولوا -بقدرة الدولارات الأمريكية- إلى خبراء في تجديد الخطاب الديني، وهم الذين لم يُعرف عن واحد منهم التخصص في العلوم الإسلامية، ومن قرأ منهم شيئًا في هذه العلوم؛ فإنها قرأه ليفسر الإسلام تفسيرًا ماركسيًّا، بمنهاج المادية الجدلية والمادية التاريخية؛ كي يصبح الإسلام (بناء فوقيًّا) أفرزه صراع الطبقات.

لقد تجاهل هؤلاء المتمركسون والعلمانيون والحداثيون قضايا الأمة الرئيسة في تحرير الأرض، وإنقاذ المقدسات، ومقاومة الهيمنة الإمبريالية الأمريكية، والفريضة الغائبة في العدل الاجتماعي، والتشرذم القُطري لعالم الإسلام،... إلخ، تجاهل هؤلاء المتغربون من أحفاد (بونابارت) قضايا الأمة، وشرعوا في التركيز على (الإفتاء العلماني) في مفهومهم الأمريكي لتجديد الخطاب الديني للإسلام والمسلمين!»(۱).

ويكفي أن نقدم لدعاة علمنة الإسلام وخطابه الديني في الشرق شهادة شاهد من أهلها (من الغرب) شهادة القس الألماني وعالم الاجتماع (جوتفرايد كونزلن) التي يقول فيها: «لقد نبعت العلمانية من التنوير الغربي، وجاءت ثمرة لصراع العقل مع الدين، وانتصاره عليه، باعتباره مجرد أثر من حقب التاريخ

<sup>(</sup>۱) الخطاب الديني، د. محمد عمارة، (ص٧٧-٢٨).

البشري، يتلاشى باطراد في مسار التطور الإنساني، ولقد مثلت العلمنة: تراجع المسيحية، وضياع أهميتها الدينية، وتحول معتقدات المسيحية إلى مفاهيم دنيوية، والفصل النهائي بين المعتقدات الدينية، والحقوق المدنية، وسيادة مبدأ: (دين بلا سياسة وسياسة بلا دين).

ومن نتائج العلمانية: فقدان المسيحية لأهميتها فقدانًا كاملًا، وزوال أهمية الدين كسلطة عامة؛ لإضفاء الشرعية على القانون والنظام والسياسة والتربية والتعليم، بل وزوال أهميته -أيضًا-كقوة موجِّهة، فيها يتعلق بأسلوب الحياة الخاص للسواد الأعظم من الناس، وللحياة بشكل عام، فسلطة الدولة -وليس الحقيقة-هي التي تصنع القانون، وهي التي تمنح الحرية الدينية.

ولقد قدَّمت العلمانيةُ الحداثةَ باعتبارها دينًا حَلَّ محل الدين المسيحي، يفهم الوجود بقوانين دنيوية، هي العقل والعلم.

لكن -وبعد تلاشي المسيحية- سرعان ما عجزت العلمانية عن الإجابة على أسئلة الإنسانية التي كان الدين يقدِّم لها الإجابات، فالقناعات العقلية أصبحت مفتقرة إلى اليقين، وغَدَتِ الحداثة العلمانية غيرَ واثقة من نفسها، بل وتُفكِّكُ أَنْسَاقَهَا -العقلية والعلمية- عدمية ما بعد الحداثة، فدخلت الثقافة العلمانية في أزمة، بعد أن أدخلت الدين المسيحي في أزمة، فالإنهاك الذي أصاب المسيحية أعقبه إعياءٌ أصاب كلَّ العصر العلماني الحديث، وتحققت نبوءة (نيتشه) (١٨٤٤-١٩٠٠م) عن العصر العلماني الحديث، وتحققت نبوءة (نيتشه)

إفراز التطور الثقافي الغربي لأناس يفقدون (نجمهم) الذي فوقهم، ويحيون حياة تافهة، ذات بعد واحد، لا يعرف الواحد منهم شيئًا خارج نطاقه، وبعبارة (ماكس قيبر) (١٩٢٠–١٩٦٤م): (لقد أصبح هناك أخصائيون لا روح لهم، وعلماء لا قلوب لهم).

ولأن الاهتهام الإنساني بالدين لم يتلاش، بل تزايد... وفي ظل انحسار المسيحية، انفتح باب أوروبا لضروب من الروحانيات، وخليط من العقائد الدينية التي لا علاقة لها بالمسيحية -ولا بالكنيسة من التنجيم، إلى عبادة القوى الخفية والخارقة، والاعتقاد بالأشباح، وطقوس الهنود الحمر، وروحانيات الديانات الآسيوية، والإسلام، الذي أخذ يحقق نجاحًا متزايدًا في المجتمعات الغربية.

لقد أزالت العلمانية السيادة الثقافية للمسيحية عن أوروبا... ثم عجزت عن تحقيق سيادة دينها العلماني على الإنسان الأوروبي، عندما أصبح مَعْبدها العلمي عتيقًا!... ففقد الناس (النجم) الذي كانوا به يهتدون: (وعد الخلاص المسيحي)... ثم (وعد الخلاص العلمان)!»(۱).

وعلى صعيدٍ آخَرَ؛ فقد سعت الإدارة الأمريكية إلى التنسيق مع طوائف من غلاة الطرق والفرق لمواجهة الخطاب السلفي

<sup>(</sup>١) مأزق المسيحية والعلمانية في أوروبا، شهادة ألمانية، جوتفرايد كونزلن، (ص٢٥-٢٦)، ط: القاهرة (١٩٩٩م).

0 وعلى صعيد آخر؛ فقد سعت الإدارة الأمريكيــــة إلى التسيق مع طوائف من غلاة الطــرق والفــرق لمواجهــة الطــرق والفــرق لمواجهــة الخطـاب الـسلفي بخطـاب طرقي فلسفي الايمد أواصر التواصل مع أمريكا والغرب والعلمانيــة علانيــة ودون مواربة الويقطع ما بينه وبين الهل الإسلام والسنة الا

بخطاب طرقي فلسفي!! يمد أواصر التواصل مع أمريكا والغرب والعلمانية علانية ودون مواربةٍ!! ويقطع ما بينه وبين أهل الإسلام والسنة!!

» ففي يونيو (٢٠٠٩م) عُقد

مؤتمر للصوفية بالقاهرة انتهى بإصدار بيان للطرق الصوفية المشاركة دعت فيه إلى: تشكيل لجان من علماء المسلمين؛ لبحث كيفية التقارب بين العالم الإسلامي والولايات المتحدة!! ودراسة القيم المشتركة التي يمكن التعاون فيها!

» وفي آخر يونيو (٢٠٠٩م) وجهت السفيرة الأمريكية بالقاهرة (مارجريت سكوبي) دعوةً إلى تسع طرق صوفية؛ لحضور حفل السفارة بعيد الاستقلال الأمريكي أول يوليو.

» وفي (٣/٨/١٠) نُشر في صحيفة الدستور المصرية خبرُ اجتهاع شيوخ الطرق الصوفية مع ممثل الإدارة الأمريكية بحضور مندوبٍ من مباحث أمن الدولة!! وذلك بمقر الطرق العزمية بالسيدة زينب، ولمدة ساعتين؛ وذلك للتنسيق بين شيوخ الصوفية في مصر، وبين الإدارة الأمريكية؛ لنشر الإسلام الصوفي المعتدل بين المسلمين الأمريكيين، وتم الاتفاق على اختيار الشيخ

علاء الدين أبي العزايم (شيخ الطريقة العزمية) (١) - كمنسق بين الصوفية في مصر، والإدارة الأمريكية (١).

» وعلى التزامن وفي نفس التوقيت أبرم شيخ مشايخ الطرق الصوفية عبد الهادي القصبي اتفاقًا مع مؤسسة الأهرام على تنظيم مؤتمر سنوي، يحضره أعضاء الطرق الصوفية من مصر والبلاد العربية والإسلامية، بدعم من مؤسسة الأهرام الصحفية؛ لمواجهة المد السلفي والفكر الإخواني، كما تتولى المؤسسة أيضًا تنظيم مؤتمر مشابه لنقابة الأشراف بحضور جميع المتسبين لآل البيت في مصر والعالم.

كما اتُّفِقَ على نشر سلسلة من الكتب والبحوث التي تتناول الفكر الصوفي المعتدل، وطرحها بأسعار تكون في متناول العامة (٣).

وبعد الثورة المصرية، دعا التيار الإسلامي إلى مليونية الإرادة الشعبية في (٢٠١١/٧/١٩)، والتي طالبت فيها الجموع المصرية بتطبيق الشريعة الإسلامية - أوعز الغرب إلى أبي العزايم للرد على هذه المليونية بمليونية يجتمع فيها بالنصارى واليساريين والعلمانيين وفلول الحزب الوطني المنحل، فكان معه نحو من ثلاثة أو أربعة آلاف في مقابل أربعة ملايين لمليونية التيار الإسلامي!

<sup>(</sup>١) وللشيخ أحمد الصديق الغماري -كان أحد كبار الصوفية المعاصرين- كلام قادح فاضح في تلك الطريقة ومؤسسها؛ فراجعه في كتاب: جؤنة العطار، (١/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) موقع: جريدة الدستور الإلكتروني، بتاريخ: (٣/ ٨/ ٢٠١٠م).

<sup>(</sup>٣) موقع: جريدة الدستور الإلكتروني، بتاريخ: (٢/ ٨/ ٢٠١٠م).

وفي (٢٤/٩/٢٤م) وبالقاهرة أقيم المؤتمر الدولي للصوفية برعاية شيخ الأزهر ووزير الأوقاف المصري ومفتي الديار وبحضور صوفي دولي مكثف؛ وذلك للتسويق للخطاب الصوفي، والذي شهد انحسارًا ملحوظً بعد الثورة المصرية، حيث شدَّدَ وزيرُ الأوقاف المصري د. محمد عبد الفضيل القوصي على تجديد الخطاب الصوفي، والمصطلح الصوفي، وفي لقاء مغلق عقده شيخ الأزهر مع ممثلي الصوفية في المؤتمر أشار د. أحمد الطيب إلى أهمية استعادة دور الصوفية في مصر والعالم بأسره، وذلك في مقابل المدّ السلفي !!

وفي تفسير لهذه الظاهرة المتنامية في الشرق الأوسط، يقول د. عيار علي حسن: «وفي الفترة الأخيرة في مصر ظهر جليًّا تَقَرُّبُ المحكومة من المحكومة، بل والسعي من الحكومة من المتصوفة، وتَقَرُّبُ المتصوفة من المحكومة، بل والسعي من الطرفين للتقارب، فقد خلقت الظروف الملائمة للتحالف ضد الجهاعات الإسلامية أمام الرأي العام باعتبارها طرحًا دينيًّا له مكانته عند المصريين، بينها هي تحتمي بالنظام ضد ممارسات الجهاعات السلفية، التي ترى تحريم رفع القباب على القبور، وتحريم الطواف بها وعبادتها، والتي تتعيش الجهاعات الصوفية على بَثِها بين الناس، والتي لولاها لتقويض ركنٌ ركينٌ من أركان التصوف!!»(١).

ويقول الفرنسي المسلم (إريك جيوفري) -المختص في الصوفية

<sup>(</sup>١) الصوفية والسياسة في مصر، د. عمار علي حسن، (ص١٠٤).

بجامعة لوكسمبورج بشهال فرنسا في حوار صحفي عن هذا الشأن-: «وفي علاقتها بالحركات الإسلامية بالذات نجد أن الأنظمة العربية عملت على إدماج الصوفية في الحكم؛ بهدف محاربة الظاهرة الإسلامية، فوزير الأوقاف المغربي أحمد التوفيق صوفيٌّ، كها أن الشيخ أحمد الطيب في مصر-وهو خلوتي- أصبح رئيسَ جامعةِ الأزهر بعد أن كان مفتيًا للديار المصرية، وفي الجزائر نجد أن بوتفليقة قريبٌ جدًّا من الصوفية، وهو ما برز في حملته الأخيرة» (1).

وقد قام الرئيس الجزائري بوتفليقة بزيارة عدد من زوايا وأضرحة الأولياء؛ لزيادة شعبيته، ولنفي اتهاماتٍ وُجهت له بالتواطؤ مع التيار الإسلامي السلفي، وذلك قبيل الانتخابات الرئاسية التي أقيمت في الثامن من إبريل عام (٢٠٠٤م)(٢).

وهذا المنحى الغربي ليس بجديد، فقد صنع اللورد كرومر نفسَ الصنيع؛ فقد كان أوَّلَ مَنْ أسس مجلسًا أعلى للطرق الصوفية، واختار لرئاسته من سهاه شيخَ مشايخ الطرق!! (٣).

وهذا المنحى الغربي ليس بجديد، فقد صنع اللورد و كرومر نفس الصنيع؛ فقد و كان أول من أسس مجلسا و اعلى للطرق الصوفية، و واختار لرئاسته من سماه و شيخ مشايخ الطرق (١

<sup>(</sup>١) حاوره هادي محمد، موقع: إسلام أون لاين، في (٢٠/٦/٢/ ٢٠٠٤م)، وانظر -أيضًا-: صحيفة الراية القطرية، الأحد (٣٠/ ١/ ٢٠٠٥م).

<sup>(</sup>٢) صحيفة الشرق الأوسط (١٦/ ٢/ ٢٠٠٤م).

<sup>(</sup>٣) من مقال: «تنسيق روحي مع أمريكا»، للأستاذ فهمي هويدي، جريدة الشروق، بتاريخ: (الأحد ١٥ ذو الحجة ١٤٣١هـ، الموافق ٢١ نوفمبر ٢٠١٠م).

# الفصل الثالث



عوائق واقعية ومشكلات سلبية في الخطاب السلفي المعاصر



## عوائق واقعية، ومشكلات سلبية في الخطاب السلفي المعاصر

لقد سبق القولُ بأن التيارَ السلفيَ المعاصر رقعة متنامية ومترامية الأطراف، يكثر فيه الخلافُ والاختلافُ، وربما دخل فيه من ليس منه، وادَّعاه من لم يكن من أهله، وربما أدخل بعضهم نفسه وطائفته في هذا التيار بتعريف للسلفية يخصته، وعلى سبيل المثال: فقد قال الأستاذ عمر التلمساني: «نحن سلفيون على منهج الثلاثي: جمال الدين الأفغاني، ومحمد عبده، ومحمد رشيد رضا» (۱)، ومن قبله قال الإمام حسن البنا عن دعوته بأنها –: «دعوة سلفية، وطريقة سنية، وحقيقة صوفية» (۱).

وأما الأمريكان والغربيون - بوجه عام - فيرون السلفيين هم كل من ينادي بمرجعية الشريعة إكما جاء ذلك في تقرير: (راند)، أو كل من يحمل أفكارًا مناهضة للغرب (٣).

<sup>(</sup>١) خلاصات استراتيجية، السلفيون والمشاركة السياسية، المركز العربي للدراسات الإنسانية، (ص٩).

<sup>(</sup>٢) رسائل الإمام حسن البنا، رسالة المؤتمر الخامس عقد في فبراير ١٩٣٩م، بعد عشر سنوات من إنشاء الجماعة.

<sup>(</sup>٣) استراتيجيات غربية لاحتواء الإسلام، قراءة في تقرير: (راند ٢٠٠٧م) د. باسم خفاجي (ص٥٧).

O الحديث عن عوائق وسلبيات، ومشكلات ومفارقات داخل التيار السلفي لا يمكن – بحال - أن يتوجَّه في كلُّ الأحوال إلى كلِّ من انتمى إلى هـذا التيار! وفي كـل البلاد شرقًا وغربًا، وإلا و كان هذا ظلمًا وعسفًا.

وبناءً على ما سبق؛ فإن الحديث عن عوائقَ وسلبياتٍ، ومشكلاتٍ ومفارقاتٍ داخلَ التيارِ السلفي لا يمكن -بحالٍ- أن يتوجُّه في كلِّ الأحوال إلى كلِّ من انتمى إلى هذا التيار! وفي كل

البلاد شرقًا وغربًا، وإلا كان هذا ظلمًا وعسفًا.

ولا يلزم -أيضًا- أن تكون تلك الإشكالاتُ موجودةً بنفس النسبةِ لدى كلِّ طائفةٍ من طوائفه، أو فردٍ من أفراده، ومن الخطأ البيِّن: مؤاخذةُ فردٍ بخللٍ يُعْزَى إلى طائفته، أو الحكمُ على طائفةٍ من خلال خطأ لفردٍ منها.

ومن غير شك فإن المتأمل قد يجد داخلَ هذا التيار من تنبَّه إلى بعض تلك السلبيات فعالجها، ونظر إلى تلك المخالفات فأصلحها، ومنهم من هو بسبيله إلى ذلك أيضًا!

وغني عن البيان أن الواقع

O وغنى عن البيان أن الواقع السلفى في اللحظة الراهنة يتغير بسرعة خاطفة، ويتفاعل مع المتغيرات باستجابة ظاهرة، ويسعى لإعادة إنتاج نفسه بشكل معدَّل!١

السلفي في اللحظة الراهنة يتغير بسرعةٍ خاطفةٍ، ويتفاعل مع المتغيرات باستجابةٍ ظاهرةٍ، ويسعى لإعادة إنتاج نفسه بشكل معدَّل!!

وهذا من جهةٍ يحمل خيرًا كثيرًا، ومن جهةٍ أخرى يتطلب حذرًا كبيرًا، وضبطًا وإحكامًا رشيدًا.

ومن منهج رصد هذه المشكلات والمعوِّقات: التنبيهُ إلى

أصلها من غير دخول إلى تفاصيلها، والإعراض - في الغالب-عن أمثلتها في الطوائف أو الأشخاص.

ومن منهج الرصد -أيضًا-: الإشارة إلى جميع تلك السلبيات، وإن لم تُنسب إلى كلِّ طائفةٍ سلفيةٍ، أو فردٍ سلفيًّ بأسرها أو بجملتها، والقصدُ المناصحةُ المشروعة؛ إذ الدين النصيحة، ولو اقتضت شيئًا من المُخاشَنة التي تقي ضررَ المداهنة، أو كانت -على أقلِّ تقدير - ضربًا من الوقاية قبل الحاجةِ إلى المعالجة.

وفيها يلي رَصَدَاتٌ نقديةُ لإشكالاتٍ واقعيةٍ في الخطاب السلفى المعاصر:

#### المبحث الأول

#### ضعف أو غياب المرجعية العلمية الموحدة

في مرحلة زمنية قريبة كان التيار السلفي يحظى عالميًا بمرجعية عامة تمثلت في مجموعة مباركة من الشيوخ والعلماء، الذين اجتمعت بهم الكلمة، وركنت إلى فتاويهم الأمة، وتلقى عنهم الخاصة والعامة، وكان التفاوت والاختلاف بين تلك المرجعية العلمية قليلًا منضبطًا بضوابط الخلاف العلمية والأخلاقية، كما كان لبعضهم من المواقع الرسمية في الدولة ما وقرى في الأمة أثرهم، ونشر في الناس علومَهم وخيرَهم، مع ما حُمِدَ لهم من رصيدِ المواقفِ القويةِ في إنكارِ المنكراتِ، والتصدي حُمِدَ لهم من رصيدِ المواقفِ القويةِ في إنكارِ المنكراتِ، والتصدي للأخطارِ والملهاتِ، ثم إن الله تعالى كتب لبعضهم طولًا في آجالهم، وكثرة في تلاميذهم، فكان القول إذا خرج عن جميعهم، أو عن بعضهم لم تكد الأمة تلتفت إلى غيرهم!

ثم إن الله تعالى قبضهم في سنواتٍ متقاربةٍ، بل في أشهرٍ متعاقبة؛ فخلت الساحة من ذوي أقدار كأقدارهم، وأصحاب سابقةٍ كسابقتهم.

وعلى الرغم من كون تلك المرجعيةِ العلميةِ عالميةً في قبولِها ونفوذِ كلمَتِهَا، فإن قطرًا عربيًّا واحدًا -اليوم- لم تجتمع فيه المرجعيةُ السلفيةُ على أحدٍ بعينه، ولا على مجموعةٍ علميَّةٍ أو مؤسسيَّةٍ بعينها!! وَغَدَتِ الفتيا الصادرة عن شيوخ السلفية المعاصرةِ -في كثير من الأحيان- لا

تتعدَّى حدودَ أتباعهم المتحَزِّبينَ معهم دون غيرِهِم!

حتى تعدَّدت النسخ العلمية، والطبعات السلفية بتعدُّدِ المدارس -أحيانًا- وبتعدُّدِ الشيوخ أحيانًا أخرى!!

ومما انتُقِدَ على كثير من المرجعيات العلمية والأكاديمية المعاصرة، وَأَضْعَفَ أَثَرَهَا: انكفاؤُها على التعليم النَّمَطي، وانسحابُها من الشأن العامِّ، ومن صياغة المواقفِ

0 ومما انتُقِد على كثيرمن المرجعيات العلمية والأكاديمية المرجعيات العلمية والأكاديمية المعاصرة، وأَضْعَفُ أَثْرَهَا: 0 انكفاؤُها على التعليم النَّمَطي، 0 وانسحابُها من الشأن العام، 0 ومن صياغة المواقيف 0 الشرعيَّة من المستجدًّات 0 والنوازل العصريَّة.

الشرعيَّةِ من المستجدَّاتِ والنوازلِ العصريَّةِ؛ في حين تصدَّى لها بعضُ الدعاةِ والخطباءِ السلفيينَ وغيرِ السلفيينَ بغيرِ عُدَّةٍ، ولا مقوِّماتٍ إلا الشهرة أحيانًا! فرُبَّما تكلموا فأخطأوا! أو تكلموا فأساءوا وما أصابوا!!

ومما وهما وهمن بناء المرجعيات: ما ابتُلِيَ به المسلمون من جماعة - انتسبتْ إلى السلفية - لم تتحزَّبْ على شيء تحزُّبَهَا على النيلِ من العلماء والدعاة الأحياء والأموات، فاشتغلَتْ بتتبع الزلَّات، وتصيُّدِ الهفوات، وربَّما استباحَتِ اختلاقَ العثراتِ! وشقَّتْ عن الصدورِ، ونَقَبَتْ في النِّيَاتِ!! وسامَتْ دعاة السلفية - في كلِّ مكانٍ وموقع - خسفًا وبخسًا، وزادتهم عنتًا ورهقًا، وأوسعتهم شتًا وسبًّا، إلا مَن كان على شاكلتهم، وسار على منوالهم!

ومن عجب -وعدل معًا- أنَّ أصحاب هذه الفوضى غير الأخلاقيةِ، وقع بعضُهُم في بعضٍ قدحًا وجرحًا! فصار إمامُ أهلِ السنة فيهم مبتدعًا!! والجزاءُ من جنس العمل! ولا يظلم ربك أحدًا!

#### المبحث الثاني

#### ندرة المراكز البحثية والدراسات الاستراتيجية

كان حَرِيًّا بالتيار السلفي -على ترامي رقعته محليًّا ودوليًّا - أن يُعْنَى بإدارة الحياة العلمية، وأن يُنَشِّطَ الدراساتِ الاستراتيجية من خلال مراكز بحثيَّة تخصصية، تتمتع بالاستقلالية عن الضغوط الحكومية والرسمية، وتقدِّمُ للأمة جديدًا مفيدًا في مجالات البحوث الارتيادية، وتديرُ الحربَ الفكرية والأيديولوجية، التي تقف جنبًا إلى جنب مع الحرب الاقتصادية والعسكرية، التي تشنها المنظومةُ الغربيةُ وحلفاؤها، والتي تُدارُ بشكل علميٍّ مدروس.

ومع كون التيار السلفي هو خطَّ المواجهةِ الأيديولوجيةِ الأولَ ضدَّ الغربِ وحلفائِهِ، إلا أنه لا توجدُ -ومع الأسفِ- مؤسساتٌ سلفيةٌ استراتيجيةٌ تقومُ بتخطيطٍ وتفكيرٍ إداريِّ يحوِّل الصراع -في نظر أهل الإسلام- إلى تكاليفَ شرعيةٍ، يقوم بها الأفرادُ، فضلًا عن الدول والحكومات، كما لا توجدُ في الواقع تلك الجهةُ أو الهيئةُ التي تديرُ وتتابعُ وتعدِّلُ وتصححُ مسيرة هذا الصراع، وتجلِّي طريقَ الأمةِ للخروج منه ظافرةً ومنصورةً.

وغنيٌّ عن البيان أن إدارةَ هذا الصراع، والتخطيط له -من الناحية الشرعية- تقع مسئوليته على أهل الحل والعقد في الأمة

O وغني عن البيان أن إدارة
O هذا الصراع، والتخطيط
O له -من الناحية الشرعيةO تقع مسئوليته على أهل
O الحل والعقد في الأمة
O مجتمعين في كياناتهم
O العالمية، وهيئاتهم الدولية
O الرسمية، وغير الرسمية.

مجتمعين في كياناتهم العالمية، وغير وهيئاتهم الدولية الرسمية، وغير الرسمية، فإن لم يمكن اجتماعُهم فبحسب ما تَيَسَّرَ؛ إذ الميسورُ لا يسقطُ بالمعسور(١).

وبسبب من غَيابِ هذه المؤسساتِ المحليةِ ربها تضاربت الأولويات، واختلطت الاهتهامات، واختلَّت القيمُ النسبيةُ للواجبات، وتعثر المضيُ في طريقِ نهضةٍ شاملةٍ تصلحُ الدنيا بالدين، ومما ينبغي أن يذكر هنا أن المخالف للتيار السلفي يشير كثيرًا إلى هذا الملحظ وبه يتندر!! كها أن الموافق ينبه إلى خطورته، وعلى غيابه يتحسر!!



<sup>(</sup>١) ولتستبين سبيل المجرمين، د. محمد يسرى، (ص٧،٦).

#### المبحث الثالث

#### التمحور حول مسائل الخلاف الاجتهادي

لقد نالَ العملَ الإسلاميَّ والخطابَ السلفيَّ -بسببِ عدمِ ضبطِ الخلافِ العلميِ - أذًى كثيرٌ، وتطرَّقَ إليه خللٌ كبيرٌ، وانفتح بابٌ للطعن والانتقادِ بحقً وبغير حقً!

0 لقد نالَ العمل الإسلاميَّ
0 والخطاب السلفيَّ -بسبب
0 عدم ضبط الخلاف
العلميُّ - أذى كثيرٌ،
0 وتطرقَ إليه خللٌ كبيرٌ،
0 وانفتح بابٌ للطعن والانتقاد

حتى قيل عن هذا التيار: إنه التيار الذي لا يعرف تعددًا في آرائه، ولا اختلافًا بين فقهائه، ولا يؤمن بحوار بين أعضائه، ولا يقبل بالتعددية في طوائفه؛ كلُّ الخلافِ عنده تضادُّ، وكلُّ تضادٍ لديه فهو غير سائغ!! لا فَرْقَ بين الثوابتِ القطعيةِ، والمتغيراتِ الاجتهاديةِ، ولا بين النصوصِ الشرعيةِ، والاجتهاداتِ البشرية.

ولاشك أن التعصب للاختياراتِ الاجتهاديةِ مع غرس سمت التعالم والتعالي عند الطالب والمتلقي يُنتجُ فوضى علمية وغير أخلاقيةٍ في آنِ واحدٍ.

وصدق شيخ الإسلام تَحْوَلُلنَّنُ حيث قال: «ولو كان كلما اختلف مسلمان في شيء تهاجرا لم يَبْقَ بين المسلمين عصمة ولا أخوة»(١).

وعن المعارك السلفية في المسائل الاجتهادية الجزئية الفروعية حدِّث ولا حرج!!

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لابن تيمية، (٢٤/ ١٧٣).

لقد استنزفتْ تلك المعاركُ المفتعلةُ من طاقات أهل الدين ما اللهُ به عليم، وكم فتنتْ هذه المصاولاتُ من العامَّة، وزَهَّدَتْهم في الدعوةِ وصدَّتْهُمْ عن السبيل!!

ورحم الله الشاطبي حيث قال: «وكل مسألة حدثت في الدين فأو جبت الفرقة بين المسلمين فليست من مسائل الشريعة»(١).

فلا بد -إذن- من التفريق بين مقام الدعوة إلى الأخذ بالعزائم، والاحتياط في الأحكام، والثبات على دين الله، وأخذه بقوة، وبين مقام التفريق بين المحكم والمتشابه من النصوص، والقطعى والظني من الأحكام.

والخلافُ على المسائلِ الاجتهادية لا سبيلَ إلى رفعِه، ولا الاجتهادية لا سبيلَ إلى رفعِه، ولا طريقَ إلى حسمه، ولا تأثيمَ على المخالفِ مجتهدًا كان أو مقلِّدًا، وقد يجوزُ العمل بالمرجوح، أو

0 والخلافُ على المسائلِ
0 الاجتهادية لا سبيلُ إلى
0 رفع في ولا طريق ألى
0 حسمه، ولا تأثيمَ على
0 المخالف مجتهداً كان أو
0 مقلّدًا، وقد يجوزُ العمل 0 بالمرجوح، أو المضول؛

المفضول؛ لاعتباراتٍ شرعيةٍ، ولا إنكارَ فيه إلا ببيان الحق بدليلهِ وتعليلهِ، مع وجوبِ احتمالِهِ، وأن يسعَ المتأخرين ما وسع المتقدمين، ولا بدَّ من التأدبِ عمليًّا بآدابِهِ.

<sup>(</sup>١) الاعتصام، للشاطبي، (٢/ ٢٣٢).

# المبحث الرابع

#### خلل في ترتيب الأولويات

لا مرية أن اختلالاتٍ عديدةً قد وقعت في الخطاب السلفيً الدى بعض تياراته ورموزه - في مراتبِ الأعمالِ الشرعيةِ العلميةِ والعمليةِ على حدِّ سواء - فتقدَّم ما حقُّهُ التأخيرُ -أحيانًا وتأخَّر ما حقُّه التقديمُ -أحيانًا أخرى - ووقع تفاوتٌ في اعتبارِ المتغيراتِ الواقعيةِ في هذا الشأن أيضًا.

0 ولا شك أن الضرورات تلجئُ
0 الدعاة في الساحة الدعوية
0 إلى تدرُّج ومرحلية في التغيير
0 والإصلاح، فالفرائضُ قبلُ
0 النواف ل، والانتهاءُ عن

ولا شك أن الضرورات تلجئ و 0 0 الدعاة في الساحة الدعوية إلى تدرُّح و 0 0 0 0 ومرحلية في التغيير والإصلاح، والفرائضُ قبلَ النوافلِ، والانتهاءُ و 0

عن المحرماتِ قبلَ المكروهاتِ، وما تعدَّتْ من الأعمال منفعته أولى مما كان قاصرًا، والإحسانُ إلى الأبرار أولى من الإحسانِ إلى الفجار، والتيسيرُ أولى من التعسير، وإخراج العباد من عبادة العباد إلى عبادة ربِّ العباد أوَّلُ الأولويات، وخوضُ معركةِ الإصلاح والدعوة مقدمٌ على خوض معركة التغيير بالقتال والقوة! والأولويةُ لمجاهدة أهل الشرك وعبادة الأوثان بالحجة والبيان، وذلك قبل المجاهدة بالسيف والسنان.

ومن هنا؛ يُدْرَكُ حجمُ الخلل في ترتيب الأولويات، عند مَنْ جَعَلَ الهدفَ الأصيل من الدعوة إلى الله إقامةَ حكم الله في الأرض

وتغييرَ الأنظمة، فتتمحور دعوته حول هذا الهدف مباشرة باحثةً عن وسائله ومقدماته، ومتخليةً -في ذات الوقت- عن أهداف أخرى مهمة، ومختزلة التغييرَ في محو نظام بعينه، وتمر السنون فلا الهدف تحقَّق ولا الواقعُ تغير!

بل ويلحق بعضَ الدعاة فتورٌ حيث عالج الهدف مرارًا، فكان نصيبه الفشل، فتطرق إليه اليأسُ، وتَرَكَ العملَ!

وهذا يُظْهِرُ خللَ الأولويات في أهداف الدعوة؛ حيث وقع إهمالُ تحقيقِ المتيسر، والاشتغالُ بالمتعسر.

ومن الخلل المرصود في فقه الأولويات: الإصرارُ على وسيلةٍ بعينها لمجرد أنها جُرِّبت مِنْ قِبَلِ رعيلٍ أول، أو شيخٍ مبجَّل، وذلك بغض النظر عن فعاليتها في اللحظة الحالية، وربها تحولت مع هذا الفهم الوسائلُ الاجتهاديةُ إلى مقاصدَ توقيفية!! لا تقبل تبديلًا ولا تغييرًا.

0 ومن خللِ ترتيب الأولويات 0 في الخطاب السلفي 0 السياسي المعاصر: تقديم 0 الانتماء الحزبي على 0 الانتماء الشرعي! فالانتماءُ 0 إلى الإسلام والسنة هو 0 انتماءُ غاية، والانتماءُ إلى 0 طوائف الدعوة المعاصرة 0 والسنة هو انتماءُ وسيلةٍ.

ومن خللِ ترتيبِ الأولويات في الخطابِ السلفي السياسي المعاصر: تقديمُ الانتهاء الحزبي على الانتهاء الشرعي! فالانتهاءُ إلى الإسلامِ والسنةِ هو انتهاءُ غايةٍ، والانتهاءُ إلى طوائفِ الدعوة

المعاصرة والسنة هو انتهاءُ وسيلةٍ، وربها تعارضت مصلحة الإسلام الشرعية مع مصلحة الانتهاءات السياسية والحزبية،

فيستنكِفُ بعضُ العاملين عن تنسيق واجبٍ في مجلسِ حكمٍ، أو برلمانٍ يمكِّن للإسلام وأهله بسبب مصلحةٍ حزبيةٍ، أو عداوةٍ ومحنةٍ شخصيةٍ! فتكون النتيجة خيبةً واقعيةً، ومعصيةً شرعيةً!

وفي بعض فترات السَّعةِ والحريةِ قد تنساح بعضُ الدعواتِ السلفية لتكسب أنصارًا وأبواقًا، ولا تهتم أن تربي رجالًا، فيختلَّ ميزانُ الأولوية بين التوسعاتِ الأفقيةِ، والجهودِ التربوية، وتكثرُ العنايةُ بالجوانب الشكليةِ دون الجوهريةِ، وبالسَّمْتِ الظاهرِ والنوافلِ أكثرَ من أعمالِ القلوبِ والفرائضِ!

وبسبب من ألوان الخلل في الأولويات تحولت دعواتٌ من عبادةٍ إلى مجرد فكرةٍ أو مذهبٍ أو حزبٍ أو ثقافةٍ، وربما تحولت حياذًا بالله – إلى تجارةٍ!! أو انقلبت إلى دعوات شخصيةٍ، وحظوظ لفسيةٍ، وتعصب للشخص أو الراية.

O وبسبب من ألوان الخلل في O الأولويات تحولت دعوات O من عبادة إلى مجرد فكرة O أو مسذهب أو حسزب أو O ثقافة، وربما تحولت O عيادًا بالله إلى تجارة (١ أو O عيادًا بالله إلى دعوات O شخصية، وحظوظ نفسية،

#### المبحث الخامس

# جمود في الوسائل وضعف في الآليات

لا شَكَّ أن الاتباع في الدعوة مَعْلَمٌ أصيلٌ، ومنهجٌ جليلٌ؛ فقد «أُمِرْنَا أن نقتديَ ولا نبتديَ، ونتبعَ ولا نبتدعَ»(١)، ومع هذا فلا إثم، ولا حَجْرَ، ولا حرج على من تأمَّل للاجتهاد فيها لم يَرِدْ فيه نصٌّ قاطع للنزاع، أو تحقق فيه إجماع، وذلك بشرط البعد عن اتباع الهوى، والحذر من الزلات.

O وفي جانب وسائل الدعوة اتباعٌ مطلوبٌ، فلأ يُقلُّدُ كافر في وسيلةٍ من شعار دينه الباطل، ولا تستعملُ وسِيلةً نهى السِّارعُ عنها، أو

وفى جانب وسائل الدعوة اتباعٌ مطلوبٌ، فلأ يُقَلَّدُ كافرٌ في وسيلةٍ من شعارِ دينهِ الباطل، ولا تستعملُ وسيلةٌ نهى الشارعُ عنها، ولا نَفْرُت الشريعةُ منها.

أو نَفَّرَتِ الشريعةُ منها، وكلّ وسيلةٍ بعد ذلك؛ فهي مباحة متى حققت مقصودَها، ولم تتضمنْ محرَّمًا، فليستِ الوسائلُ الدعويةُ توقيفيةً بإطلاق، ولا مطلقةً من كل قيد.

وقد انفتح في العصر الحاضر لأهل الإسلام بابٌ واسع من خلال التقنية المتنوعة، وعلى قدر تباين الخَلق واختلاف مشاربهم- تتعدد المداخل إلى قلوبهم وعقولهم، وهذا يفرض على الدعاة وعيًا بواقعهم، وحرصًا على علوم عصرهم، واطلاعًا

<sup>(</sup>١) من كلام ابن مسعود عظيمًا، شرح أصول الاعتقاد، للالكاثي. (١/ ٨٦).

واعيًا على الوسائل المتاحة والمباحة، واهتمامًا بالاستباق إلى الجديد المفيد، مع التنبه إلى ضوابط استعمالِهِ ومحاذيرِهِ، والاجتهادِ الشرعيِّ المنضبطِ في إدراكِ أحكامِهِ، والحذرِ من الجمودِ على لونٍ واحدٍ في التفكيرِ والتنفيذِ، والمعالجةِ والمبادأةِ؛ فلا بد من تغلُّب على ضعفِ الآليات، والجمودِ على وسائلَ بالذاتِ، وألا تقتصرَ الوسائلُ على دعوة جماعيةٍ عامةٍ، أو تنحصرَ في دعوةٍ فرديةٍ خاصة، وألا تختصر الدعوة في مؤسسات خيرية، أو هيئات إغاثية.

والخطابُ السلفيُ المعاصر ٥ والخطاب السلفيُ المعاصر مطالبٌ بألا يجمُدُ على أسلوب، أو وسيلةٍ لا يرى سـواها؛ فإن من عالمية

مطالبٌ بألَّا يجمُدَ على أسلوبٍ، أو وسيلةٍ لا يرى سواها؛ فإن من ( صحوته عالمية وسائله. عالمة دعوته عالميةً وسائلهِ،

فتستفيدُ دعوته من الوسائل والإمكانات المباحةِ المتاحةِ، بها يحققُ الأهداف، ويكتُّرُ الإيجابيات.



#### المبحث السادس

## ميل إلى النظريات وقصور في العمليات

العناية بالقضايا والمسائل العلمية شعار يميز الدعوات السلفية المعاصرة، ولا شك أن العلم نبراس الدعوة، فالدعوة بلا علم سعيٌّ بلا هُدَى، وإذا أراد الله بدعوة خيرًا فقَّهَ رجالاتها في الدين، ولا شك أن هذه العناية العلمية تُذْكَرُ فَتُشْكَرُ، إلا أنه لا بد من تنبيهِ وتذكير بأن العلمَ شجرةٌ، والعملَ ثمرةٌ، فإذا لم تثمرُ تلك الشجرةُ فلا خيرَ فيها، ولقد رُصِدَ في دائرةِ الخطابِ السلفي انشغالٌ أحيانًا بترفٍ فكريِّ، وجدلٍ عقليٍّ، وخلافاتٍ لا ثمرةَ لها، وتشقيق لمسائل لا مصلحة منها؛ إذ كل مسألة لا ينبني عليها عمل قلبي أو بدني، فالخوض فيها خوض فيها لا يستحسن شرعًا! وقد قال الشاطبي َحَجَيُّاللهُ : «إن عامة المشتغلين بالعلوم التي لا تتعلق بها ثمرةٌ تكليفيةٌ تدخل عليهم فيها الفتنةُ والخروجُ عن الصراط المستقيم، ويثور بينهم الخلاف والنزاع المؤدِّي إلى التقاطع والتدابر والتعصُّب، حتى تفرَّقوا شيعًا، وإذا فعلوا ذلك خرجوا عن السنةِ، ولم يكن أصل التفرقِ إلا بهذا»(١).

ومما تنبغي ملاحظته: أن في العلوم جوانبَ قد يطالُها الإهمالُ،

<sup>(</sup>١) الموافقات، للشاطبي، (١/ ٥١-٥٢).

وهي بابٌ مهمٌ في إصلاح الأعمال، وضبطِ الأقوالِ والأفعالِ، وذلك بدراسة سننِ اللهِ تعالى في التغيير والإصلاح، وأسبابِ التمكينِ والاستخلافِ، وسننِ الاستبدالِ، وأسبابِ الضعفِ والهلاكِ.

ومما يُرْصَدُ في هذا الشأنِ أيضًا: ضعفٌ في العنايةِ بالنوازلِ المستجدَّةِ، والمسائلِ الحادثةِ مما له تعلقٌ بحياةِ الناسِ الواقعيةِ، سواءٌ في العباداتِ، أو المعاملاتِ، أو السياسةِ الشرعيةِ، أو الأحوالِ الشخصية.

ومن الظواهرِ السلبيةِ: انصرافُ الصرافُ الهمم إلى تعظيم الله تعظيم مسائلَ جزئيةٍ وفروعيةً وفروعية اللهمم إلى تعظيم مسائلَ جزئيةٍ وفروعية وفروعية اللهمم الله عقدية، أو فقهية، أو وفروعية عقديةٍ، أو فقهية، أو وفروعية عقديةٍ، أو فقهية، أو وولوعية عقديةٍ، أو فقهية، أو وولوعية وامتحانُ الناس بها،

وجعلُها جزءًا من المنهج! وقدرًا مما تصحُّ به النسبةُ إلى السلف والسلفية في الواقع المعاصر، وأمثلة ذلك أظهرُ من أن تُذْكَرَ.

ومما يدخل في هذا الباب أيضًا: صرفُ عامةِ أبناءِ الدعوةِ أو الطائفةِ إلى قضيةٍ تخصُّصية لا تصلح للكافة، أو العامة من الشباب، أو الطلبة، وذلك على حسابِ ما لا يسع الداعية جهله من العقائد، والعبادات، والمعاملات، وأصول الدعوة إلى الله، وأهدافها وآدابها، وقد ترافق مع ذلك كلِه: عدم قدرةٍ عند البعضِ على الإنجاز، والنزول في الميدان العملي؛ لوجود منكراتٍ تارةً، ولإيثار العزلةِ أخرى، ولانشغالِ بأمورِ نظريةٍ تارةً ثالثةً، مع عدم

القدرةِ على تقديمِ بديلٍ ملائمٍ، وأسوأُ من هذا: القدحُ في أصحابِ التياراتِ العمليةِ بشدةٍ، ثم ربها سارَ التيارُ سيرَهم، ولو بعد مدة!!

وهنا سوف تثور إشكالية عند الجمهور المتربي على هذه المعاني، وسيرون فيها تغييرًا للثوابت!! وتَنكُّرًا للمبادئ!! ومن بعض هذا قد تكون فتنة!!

وقد تخسر الطائفةُ بعضَ أبنائها، ويتساقط في طريقها بعضُ رُوَّادِها!



#### المبحث السابع

## افتقاد أو ضعف المؤسسات

ما من شكُّ أن الموقفَ المتذبذبَ من العمل الجماعي قد أخَّرَ ظهور المؤسسات في رحاب العمل السلفي المعاصر، وإن وُجدت فقد وُجدت متأخرةً نسبيًّا عن المشاركين في الساحة الدعوية، كما أن الإحجام عن المارسة السياسية -والحزبية خاصَّة- قد وَهَّنَ من فرص كثيرة كان استثمارُها من خلال هذا الوجود السياسي، علاوةً على الجوانب التربوية التي تُغَذِّي جانبَ العزلةِ عن التأثير الإصلاحيِّ بنسبةٍ من النسب، مع ما لوحظ من تشدُّدِ البعضِ في خياراتٍ فقهيةٍ، أو اختياراتٍ علميةٍ أفضى إلى وقوع صداماتٍ وعداواتٍ قلَّلَتْ من التأثيرِ العامِّ، فإذا أضيف إلى ذلك كله التضييقُ الأمنيُ، والذي تمثُّل مؤخرًا في وقف الفضائياتِ الإسلاميةِ بمصر، وتأميم المساجد لصالح المؤسسة الدينية الرسمية، وإيقافِ تراخيص إنشاءِ الجمعياتِ الخيريةِ والاجتماعيةِ للسلفيين بشكل أخص؛ فإن ذلك كلَّه كان سببًا مؤثِّرًا في افتقادِ أو ضعفِ عمل المؤسساتِ السلفيةِ في الأمةِ، سواء في ذلك المؤسسات العلمية، أو الإعلامية، أو التربوية، أو الاجتماعية.

وكما ضَعُفَتِ المؤسساتُ المحلية داخل التيار السلفي في القطر؛ فقد غابتِ المؤسسات والكيانات السلفية العالمية علميًا، واعلاميًا، ودعويًا، هذا في مقابل كيانات ومؤسسات واتحادات دولية وُجدت للرافضة، وغلاة أهل البدع.

#### المبحث الثامن

## ضعف الأداء السياسي

إن الضعف السياسي للسلفيين يعود إلى أسبابٍ داخلية، وأخرى خارجية محلِّيةٍ ودولية، ولا تكاد توجدُ تجاربُ سياسيةٌ كبرى، ذاتُ توجُّه سلفيِّ يِشُارُ إليها بالبنان، ولا شكَّ أن غياب المظلَّةِ السياسيةِ السلفيةِ جعلت التيارَ عرضةً لتغولاتِ السلطةِ من جهة، وتعمدِ التهميشِ الإعلاميِ والاجتاعيِ من جهةٍ أخرى، وإخضاع التيارِ للابتزازِ الأمنيِّ المستمرِّ من جهةٍ ثالثةٍ.

وما من شكِّ أن الانطباعاتِ السلبيةَ التي خرجت بها التياراتُ السلفيةُ عن تجاربِ الحركاتِ الإسلامية، وما تمخض عنها من مهالِكَ واضطراباتِ سياسيةِ وملاحقات أمنيةِ -كما وقع في مصر وسوريا- كانت تُلْقِي بظلالٍ من القلقِ والتخوفِ والتردُّدِ.

علاوة على أن الأصل الذي بدأ منه الفكر السلفي هو حرمة وخول هذه البرلمانات التي تشرِّعُ من دون الله مطلقًا (١)، ثم تحوَّل هذا الموقف تدريجيًّا –عند البعض – حتى أصبح الجوازُ مُناطًا بالمصالح وكثرتها، والمفاسد وندرتها، ولعل مما عوَّق الحضورَ السياسيَّ السلفي ما أثاره بعض المحسوبين على هذا التيار من أنَّ مطلق المشاركةِ السياسيةِ لدفع شرِّ أو تحصيل خيرٍ يمثِّل خروجًا على ولى الأمر الذي يحكم بالعلمانية!!

<sup>(</sup>١) وقد وجدت مواقف سلفية مبكرة تلحق هذا العمل السياسي بأعمال الكفر الأكبر بإطلاق!! وفي هذا كُتِبَتْ رسائلُ، ودُبِّجَتْ مقالاتٌ!!

ثم إن ضعفَ هامش الحرياتِ العامة في أكثر تلك الدول العربية، مع حساسية حكوماتها المفرطةِ من اشتغال الشعب بالسياسة– جعل كثيرًا من السلفيين يبتعدون مسافاتٍ شاسعةً عن العمل السياسي؛ اتِّقاءً لغضبِ السلطة، أو حفاظًا على المكاسب الحاضرة، أو إيثارًا للسلامة!!

وحتى بعد الثورات العربية، ودخول قطاعات من السلفيين إلى حلبة المعترك السياسيِّ فقد بقيتْ بعضُ الرموز القديمة بمنأَى عن هذه المارسة، أو القبولِ بها على المستوى النظري!

O العمـل الـسياسي لنـصرة الدين أسلوبٌ معاصرٌ من أساليب التأثير في الواقع إيجابيًا، وهو يدور في فلك قضايا السياسة الشرعية، والموازنة بين مصالحه ومفاسده، وتختلفُ فيه الفتيا باختلاف الزمان والمكان والأحوال.

على أن العمل السياسي لنصرة الدين أسلوبٌ معاصرٌ من أساليب التأثير في الواقع إيجابيًّا، وهو يدور في فلك قضايا السياسة الشرعية، والموازنة بين مصالحه ومفاسده، وتختلفُ فيه الفتيا باختلاف الزمانِ

وَالمَكَانِ وَالْأَحُوالِ، وَهُو كَغَيْرُهِ مِنَ الْأَعْمَالِ لَا بِدُّ لَمْشُرُوعَيْتِهِ مِنْ ضوابطَ تُلْتَزَمُ، ومحاذيرَ تُجْتَنَبُ، وعلى أهل الدعوةِ أن يدخلوا هذا المضهارَ مجتمِعِينَ ومتَّفِقِينَ، لا متعارِضِينَ ولا متخالِفِينَ، وإلَّا لن يتأتَّى من ذلك إعزازٌ للدين، ولا نصرٌ لشريعةِ رَبِّ العالمين!

وقد ينتقل داء المعارك من المسائل الاجتهادية العلمية إلى المجالات السياسية!

#### المبحث التاسع

# ضعف العلم التأصيلي أو الفهم الأصولي

بعد التسليم بأن التيارَ السلفيَّ تيارٌ علميٌّ يُعْنَى بنشرِ العلمِ الشرعيِّ ومحاربةِ الجهلِ، والانحرافِ الفكريِّ، ويجاهدُ في ميدانِ نشرِ السنةِ، وقمعِ البدعةِ ومحاربةِ الخرافةِ، ومقاومةِ تياراتِ الغزوِ الفكريِّ، وقد حقَّق في ذلك إنجازاتٍ مشهودةً ومشاركاتٍ مشكورةً، إلَّا أن هناك مأخذًا معتبرًا وملحظًا يُخْشَى أن يكون له ضررٌ، ألا وهو: افتقاد العلم التأصيلي، أو الفهم الأصولي، الذي يمكن في ضوئه الاهتداءُ إلى الموقف الشرعي في النوازل المستجدة.

لقد وُصفت بعض المحاضن العلمية السلفية من خلال أسلوب المعلمين التلقينيِّ بأنها إنها تخرِّج من يحمل شهادة محو الأمية الدينية، وليس طلبة علم بالمعنى الصحيح، فإن مُجَرَّدَ حفظِ الأحكامِ في الظروفِ العاديةِ لا يُخرِّجُ فقيهًا قادرًا على الاستنباط في الظروف الاستثنائية عامةً، وفي مسائلِ السياسةِ الشرعيةِ المعاصرةِ خاصةً.

فلا بدَّ من مناهجَ ومسالكَ تُعْنَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّمن مناهجَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه الل

O فلابدً من مناهج ومسالك أن فننى ببناء الملكة الأصولية O ألتي تهيئ للتعامل مع المسائل O المستحدثة، واسستباط O أحكامها الشرعية المعاصرة.

ولقد كانت همةُ العلماء -من قبلُ- إلى العنايةِ بالتأصيلِ مصروفة، ومن ذلكَ: قولُ شيخِ الإسلامِ ابن تيمية عَلَىٰلَسُنَ -في مجلس للتفقه -: «أما بعد فقد كنا في مجلس التفقه في الدين، والنظر في مدارك الأحكام الشرعية تصويرًا وتقريرًا، وتأصيلًا وتفصيلًا، فوقع الكلام في... فأقول -ولا حول ولا قوة إلا بالله -: هذا مبنيًّ على أصل وفصلين...»(١).

ولا يفوت هنا أن يقال: إنه في بعض المواقع الجغرافية على الخريطة السلفية المعاصرة قد تعرضت الجهاعات السلفية إلى تضييقات أمنية، أفسدت بناء المحاضن العلمية والتربوية، وعَوَّقَتِ الحركة العلمية السلفية، وذلك لحساب توجهات كلامية، أو مسلكية مخالفة لمنهج أهل السنة والجهاعة.



<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، ( ٢١/ ٥٣٤).

#### المبحث العاشر

## افتقاد الرؤية المتكاملة والموحدة للتغيير

سُمِعَ من كثيرِ من دعاةِ هذا التيار أنهم لا يملكون رؤيةً متكاملةً لإقامةِ الدين علميًّا وعمليًّا، سوى ممارسةِ الدعوة إلى الله، أو تعليم العلم، ونحو ذلك فقط، وربها أنكر بعضُهم السؤالَ إذا وُجِّهَ إليه حولَ رؤيته للتغيير العام، أو خطَّتِهِ للإصلاح، أو ما هو التصورُ السلفي للخطوة التالية، وكيفية الانتقال إليها؟ وربما صرَّح بعضُ المشايخ بأن إيجادَ الدولةِ الإسلاميةِ مسألةٌ هامشيةٌ، والتصورُ المرحليُّ لإيجادها غيرُ مطلوبٍ، أو مرغوبٍ، وقد يُفْهَمُ هذا في سياقِ الملاحقاتِ الأمنيةِ والتصريحاتِ العامةِ، إلا أن تدريسَهُ وتعميمَهُ على الطلاب، وإشاعةَ هذا الفهم بين الأصحاب، هو أُمْرٌ يحتاج إلى مراجعة للنظر!! ومما قد يُذْكَرُ الآن كطرفةٍ أو قصةٍ مسلِّية، إلا أنها في واقع الأمر مسألةٌ دامية، أن بعض من حاول أن يُفكِّرَ في الخطوة السلفية التالية -بعد أن أنشأ المدارسَ العلميةَ المنهجيةَ الواعِدةَ-بمجرد أن بدأ يحاولُ أن يخطو الخطوة التالية وُجِّهت إليه أصابع الاتهام بالخروج عن السلفية!! والوقوع في أسر المناهج البدعية!! وهُدِّد بنزع غطاء السلفية عن شخصيته، ورفعِهِ عن دعوتِهِ، وربما كان السببُ في ذلك ضعفَ الروح الجماعيةِ من جهةٍ، والنشأة التي

لم تقم على التربيةِ الفكريةِ الواعيةِ، وفهمِ قضيةِ إقامةِ الدينِ وعلاقَتِهَا بالتمكينِ بشكلِ صحيح من جهةٍ أخرى.

ولا شكَّ أنه بعدَ الثورةِ المصريةِ والليبيةِ وقَعَ بعضُ الدعاةِ في مأزقِ حيثُ لم يكن متهيئًا لخطوةِ تاليةٍ، ولا مستعدًّا في فكرِهِ أو ممارسته لشيءٍ من ذلك التغييرِ الهائل! فقد اختصر الأمر لديه في ممارسة دعوية شخصية، أو دروس علمية تخصصية!



#### المبحث الحادي عشر

## وجود خلل في إصدار الأحكام

كثيرًا ما يُتّهم التيارُ السلفيُ - في جملته، أو في بعض طوائفه بالتسرع في إصدارِ الأحكام، سواءً بالتكفيرِ، أو التفسيق، أو التبديع! ولقد عَرفتْ مرحلةُ الثهانينيات سرعةَ إصدارِ الأشرطةِ التبديع؛ والكتبِ السريعةِ في الهجومِ على شخصياتٍ، أو إصدارِ حكم على المجتمعات، أو دخولٍ في الضهائرِ، ومكنونِ النياتِ!! وما يزال سيفُ ملاحقةِ الناس جميعًا بالأحكام مُشهرًا!! بل ويرفعه السلفيون ضدَّ بعضهم البعض بشكل لافتِ للنظر، ومثير للعجب معًا، بين أفراد التيار الواحد، وإلى يوم الناس هذا لم تهدأ هذه الظاهرة المشينة، والتي لا يرضى أصحابُها بالوقوف عند الترجيحِ بين الآراء مثلًا، أو تقويةِ القويِّ منها، وتضعيفِ الضعيفِ التعنفِ وتخطئيّه، حتى يمتدَّ الأمرُ إلى التقاذف بالمناكر، والاتهام بالطوامً!!

0 وكما يُنتقدُ التسرعُ،
0 يُنتقدُ أيضنا التعميم
0 والإطلاق في القاء
الأحكام، ويفتقد كثيرًا
0 الورعُ، وضبط اللسان،
0 والتحفظُ من المجازفة

وكما يُنتقدُ التسرُّعُ، يُنتقدُ أيضًا التعميمُ والإطلاقُ في إلقاء الأحكام، ويُفْتَقَدُ كثيرًا الورعُ، وضبطُ اللسان، والتحفظُ من المجازفة بالحكم بالطِّنةِ والتهمةِ،

ولا سيما في حق أهلِ السنةِ وعلماءِ الأمةِ الذين وقعت من بعضهم زلةٌ أو فلتةٌ؛ فلا يشنَّع عليهم، ولا يُقْدَحُ فيهم بالجملة؛ إذ لحومُ العلماءِ

مسمومةٌ، وعادةُ الله في قليد في قليد في قلتينِ لم يَحْمِلِ الخَبَثُ. وَعَادَةُ اللهِ فِي مَنْ ذَا الَّذِي تُرْضَى سَجَ مسمومةٌ، وعادةُ الله في هتكِ أستارِ منتقصيهم معلومة، وإذا بلغ الماءُ

مَنْ ذَا الَّذِي تُرْضَى سَجَايَاهُ كُلُّهَا كَفَى الْمَرْءَ نُبْلًا أَنْ تُعَدَّ مَعَايبُهُ

ومن الغريب: أن بعض المشايخ حاول أن ينضبط في خضم هذا الموج الهادر فيتثبت في الأحكام، ويَستفصل عن الإجمال، ويُوازن بين الإصابات والأخطاء، ويَستعمل منهج الأسلاف في رعاية أقدار العلماء وبيان عظيم حرمتهم، فألفوا في ذلك وتكلموا، فما كان من أمرهم إلا أن رُمُوا بالتميع تارةً، وبالانحراف عن السلفية أخرى، ومُوْرِسَ إرهابٌ داخليٌ بإنتاج سلفيِّ!! وربها مارس ذلك التلميذُ على أستاذِهِ، والطالبُ على شيخِهِ! ولا حول ولا قوة إلا بالله!



## المبحث الثاني عشر

# تذبذب الموقف من العمل الجماعي

مرّ الموقف السلفي المعاصر بتطورات وتذبذبات في الموقف من العمل الجهاعيّ، بدأ بتبديع وتحريم تكوينِ الجهاعاتِ، وانتهى بالقول بها هو أكثر من مشروعيتها، وذلك عبر مسيرة بلغت ثلاثين سنة، انتهى بعدها التيارُ السلفيُّ إلى مشروعية الاجتهاع والتعاقد على أعمال الخير، والتزام الطاعة في غير معصية، وأن هذا العمل مما تدعمه الأصول الشرعية، والأدلة النقلية والعقلية، على أن يتنزَّ أصحابُ هذه الأعمال عن التعصب الحزبي، وعَقْدِ الولاءِ على أساس الانتهاء الدعوي، وانتهى النظر أيضًا إلى اعتبار هذه التجمعات بمثابةِ اللَّبناتِ في بنيان جماعة المسلمين العملية، وقبل التيارُ التعددية القائمة على التخصص والتكامل، مع الاتفاق على الأصول الاعتقادية، والتغافر في المسائل الاجتهادية.

وبعد الثورات العربية، وانفتاح بابِ المشاركة السياسة لم يعد يُسمع صوتُ من كان لا يرى مشروعية الأعمال الجماعية، أو يراها تفريقًا للأمة، وكان من حجة بعض أولئك الذين كانوا رافضين لإنشاء الجماعات في مرحلة الثلاثين عامًا الماضية: أنه لا يصلح أن نُخْلِى الساحة للعلمانيين؛ ليكونوا أحزابًا سياسية!!

وبنفس المنطق كان ينبغي أن تُعَامَلَ قضيةَ تكوينِ الجماعات

في ظل العلمانية التي كانت تحكم المنطقة، ولا تزال!!

ولعل بعض من استدبر طريق العمل الجماعي، أو حاربه، يراجعُ الآنَ مواقفَهُ ويضبطُ اجتهاداتِهِ، ويستدرِكُ ما فاته؛ فإن بعض من وهًى مشروعيةَ العملِ الجماعيِّ حين أراد أن يُكوِّنَ حزبًا - لم يجد من يدعمه، أو يقوي جانبه على وجه مقبول.

وبدلًا من أن يكون أصحابُ الحزب على فكرة واحدة، اجتمع له أخلاطٌ من الناس لا تجانس بينهم! ومن اشترط منهم التجانس عجز عن التأسيس!



#### المبحث الثالث عشر

## الإهمال التربوي

لا ينبغي الخلافُ في أن أولى الناس برعاية الأخلاق النبوية، وتمثّل الآدابِ المصطفوية هم أهل السنة والجماعة من السلفيين، وغيرهم؛ إذ الأخلاق الحسنة ثمرة مباركة لشجرة الإيهان الباسقة، وفرع مباشر لأصل ظاهر ألا وهو العبودية لربّ البرية، والتربية عمل الأنبياء، وسبيل الأصفياء والأولياء، وعمل ضخم لا يتم بدونه تغيير، ولا تنجح بغيره دعوة، وليس له غاية ينتهي عندها، ولا يستغني عنها الكبير، فضلًا عن الصغير، ولا المنتهي فضلًا عن الصغير، ولا المنتهي فضلًا عن المبتدي.

إلا أن الحقيقة الصادمة أن أكثر التيار السلفي المعاصر لا عناية لدى أكثريته بالتربية، ولا اهتهام لدى أفراده بالتَّزْكِيَةِ، فهو يفتقد المربِّينَ، ويعاني نقصًا في الرَّبَّانيين، وربها وُجِدَتِ التربية لدى بعض الطوائف المنضوية تحت راية السنة والجهاعة بشكل أكمل مما هي عند المعاصرين من السلفيين!!

ومما يرصده بعض المراقبين تغيَّرُ حالِ قلِّةٍ من رموز التيار من بعد خطاب الزهد والافتقار إلى حال جمع الدنيا والاستكثار، وانْتُقِدَتْ عليهم سلوكياتٌ خرجت عن حال الذِّلَة على المؤمنين والتواضع لرَّبِّ العالمين، إلى مخالفة أخلاق الرَّبَّانيين من الحرص على الجاه والمصلحة، ولو أدَّى ذلك إلى تحوُّلاتٍ منهجيَّةٍ، أو

التورطِ في إشكالياتٍ مالية، ونزاعاتٍ دنيوية.

وبغض النظر عن الأحكام الشرعية لتلك المؤاخذات أو الملحوظات التربوية؛ فإنه قد لا يُحتمل من القدوة الربانية ما يُحتمل من غيرها!

وإذا كان الحديث عن خلل تربويٌّ يُرَدُّ إليه الفشلُ الدعوي، فلا شك أن عمدة الأسباب هو ضعف التربية الناشئ تارةً عن عدم تكاملها، أو تدرُّجها، أو توازنها، أو انضباطها، أو استمرارها ودوامها، أو الشعور بالاستغناء عنها.

 ومع اتساع نطاق العمل 0 م بينه وبين مُضِلات الفتن.

السلفى اليوم فإن أهمية التربيــة تتأكــد، وســبيل

التنشئة والتزكية تتحدُّدُ، عبر ربانية تُقِيم في قلب

المربى فرقائا بين الحق والباطل، وتُنشئ حاجزًا

ومع اتساع نطاق العمل السلفى اليوم فإن أهمية التربية تتأكدُ، وسبيل التنشئة والتزكية تتحدَّدُ، عبر ربانية تُقِيم في قلب المربى فرقانًا بين الحق والباطل، وتُنشئ حاجزًا بينه وبين مُضِلّات

الفتن، وتُحقق صلةً وثيقة بالطاعة ظاهرًا وباطنًا؛ فإن في ذلك ضمانةً من العناية بالشكل على حساب المضمون، أو رعايةً للظاهر على حساب الباطن، أو تجمل بالعلم على حساب سوء العمل!



#### المبحث الرابع عشر

# ضعف العناية بالسياسة الشرعية في التصرفات الدعوية

للسياسة الشرعية فقه يقوم على المدافعة بين المصالح والمفاسد، والموازنة بين المنافع والمضارِّ، وهو فقه شرعي واقعي يَرْعَى الضروراتِ والحاجاتِ، ويدفعُ المشقَّاتِ، وينظر إلى المآلاتِ، ونتائج التصرفات، ولا يُغْفِلُ المقاصدَ الباعثةَ على الأعهال، ولقد انتُقِدَتْ بعضُ المواقف السلفية من منظور السياسة الشرعية، سواء في ممارسة العمل السياسي، أو في مواقف السلفيين من الحكومات العلمانية، أو في منهج إنكار المنكر، وعلى سبيل المثال: فقد وقع خَلْطٌ بين اعتبار السكوت على الخطأ أو المنكر إقرارًا، وبين ارتكابِ أخف الضررين، ودفع الضرر الأشد بالضرر الأخف فقد سُمع قبل فترة من الزمان القولُ بأن العمل السياسي يتضمن الإقرار بالتشريع الوضعي؛ كون المشارك لا يُنكره ولا يُعُاربه، مع أن القائل نفسه لا يقول بأن الالتحاق بالجامعات المختلطة إقرارٌ للاختلاط! فَيَنْهَى عن الأول ويأمرُ بالثاني!!

ومن ذلك -أيضًا-: تحميل مقولة: «كلمة التوحيد قبل توحيد الكلمة» ما لا تحتمل، ولا يمكن أن تحتمل، فضلًا عن وضعها في غير موضعها، سواء بالنسبة لطبيعة المسألة، أو طبيعة المرحلة، وهي مرحلة دفع ورفع، وبناءً على فهم سقيم لتلك المقولة جرى التأكيد - بشكل عمليً - على استحالة التعاون بين الجهاعات والطوائف

الدعوية المنضوية تحت راية أهل السنة!!

ولو أن مراجعةً علميةً ومنهجيةً لفقه السياسة الشرعية عند السلف رَحَهَهُمُالِلَهُ تمت لوقف الجميع على قول شيخ الإسلام في بيان كيف ساغ ليوسف التَلْيَكُلُا والنجاشي تولي الولايات في دولة غير مسلمة، وحكم تولي ولاياتِ المكوسِ أو الضرائبِ تخفيفًا للمظالم.

وأن العالِمَ الربانيَّ تارةً يأمرُ، وتارةً يَنْهَى، وتارة يسكَت، وفي كلِّ يكون موافقًا لأمر الله تعالى، محقِّقًا لمقتضى السياسة الشرعية، وأنه قد يُدفع الكافرُ بالمبتدع، والأشدُّ بدعةً بالأخفِّ، وحكم ترك الإنكار والسكوت لمصلحة شرعية أكبر.

ولو طالع بعضهم كلام ابن القيم والشاطبي والعز ابن عبد السلام رَحَهُمُ اللَّهُ لتحرَّرت فروق كثيرة، وتبينت أخطاء شرعية في مواقف لم تكن برشيدة (١).

إلا أنه مع تنامي الحس السياسي في بعض المواقع، والدخول إلى جوانب عملية ومعتركات واقعية بدا التيار السلفي بمجموعاته أكثر تفهمًا لحاجة أن يتعامل كتيار، وليس كجهاعة متحزِّبة؛ حتى يستوعب جميع الطاقات السلفية، وإن لم تكن منضويةً تحت نفس الراية الحزبية، وهذا -بحمد الله- من معالم التوفيق وأمارات النجاح.

<sup>(</sup>۱) راجع: مجموع الفتاوي، لابن تيمية، (۲۷/ ۳٤٦-۳٤٦)، (۲۸/ ٦٥-١٢١، ١٢٥-١٣١)، و (۳٥/ ٢٤-٣٣)، وقواعد الأحكام للعز ابن عبد السلام، (١/ ٤٦-٤٤، ٥٠٥). والموافقات، للبن القيم، (١/ ٢٥٥)، والطرق الحكمية، لابن القيم، (١/ ٢٠٥-١٠٨)، (١/ ٨٥-٨٨).

#### المبحث الخامس عشر

## الغفلة عن فقه المقاصد

يتُهم بعض السلفيين بالحرفية الظاهرية تارةً، وبالانحراف عن النظرة المقاصدية تارةً أخرى، ولا شكَّ أن الأصل هو الجمع بين النصوص الجزئيَّةِ، والمقاصد الكلية عند استنباطِ حكم، أو تحريرِ معنَّى شرعيِّ، فلا بد من إدراكٍ لمقصد النصِّ، مع فهم له في سياقه وسباقة ولحاقه.

والأصل في الشرعيات التوقيفُ والاتباع، وفي الدنيويات الاجتهادُ والإبداع! فالأصل في العبادات النصُّ دون العلةِ والمعنى، والأصل في العادات العلَّةُ والمقصِدُ، ومن لم يُحكِم الأصولَ والكليات يَضطرب، ولا يُحْسِنُ علاج الجزئيات، والنصوص محدودة ومعدودة، والوقائع متجددة وممدودة، وما أحسنَ كلمةَ ابن تيمية عَرَّلُاللهُ: «لا بد أن يكون مع الإنسان أصول كلية يَرُدُّ إليها الجزئيات؛ ليتكلم بعلم وعدلٍ، ثم يعرف الجزئياتِ كيف وقعتْ، وإلا فيبقى في كذبٍ وجهلٍ في الجزئيات، الجزئيات، وجهلٍ وظلم في الكليات فيتولَّدُ فسادٌ عظيم»(۱).

وما أحسنَ قولَ ابن القيم ﷺ: «الشريعة مبناها وأساسها على الحِكَمِ ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها،

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية، لابن تيمية، (٣/ ١٩).

ورحمة كلها، ومصالحُ كلها، وحكمة كلها، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور، وعن الرحمة إلى ضدِّها، وعن المصلحة إلى المفسدة، وعن الحكمة إلى العبث، فليست من الشريعة وإنْ أُدخلتْ فيها بالتأويل»(١).

فلا يصلح بحال عند استنباط الأحكام أن تنفصل عن غاياتها، وأن تنفصل عن غاياتها، وأن تنفك عن مقاصدها، أو منافعها، أو مصالحها، وكلُّ أَمْرٍ تقاعدَ عن تحصيل مقصوده فهو رَدُّ، وتكاليف الشريعة راجعة إلى تحقيق مقاصدها

في الخلق و لا بُدَّ.

فلا يصلح بحال عند استباط
 الأحكام أن تنفصل عين الأحكام أن تنفصل عين عين المقاصدها، أو منافعها، أو منافعها، أو مصالحها، وكل أُمْر تقاعد المعان مقصوده فهو وردٌ، وتكاليف الشريعة إلى تحقيق مقاصدها في الخلق ولابُدً.

وإنها يضيع الدين بين جامدٍ وجاحدٍ؛ ذاك يُنَفِّرُ الناسَ بجموده، والآخَرُ يُضِلُّهم بجحوده!

ومرةً أخرى لا بُدَّ من تفريق بين الأصلي والفرعي، والقطعي والظني، والمحكم والمتشابه، في محاولة جادة لمنع غلوِّ في متشابه ظنيِّ، أو تفريط في محكم قطعيٍّ، أو ممارسة للاجتهاد من غير أهله أو في غير محلِّه!

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين، لابن القيم، (٣/٣).

#### المبحث السادس عشر

# الجنوح نحو التشديد والتعسير

فالخطاب السلفي قد يَضِيقُ -أحيانًا- بالحريات الفردية والجهاعية، ويعمل على تضييقها، أو مصادرتها بالكلية، ولو تأملوا لرأوا الإسلام يزدهر حيث تزدهر الحرية، وتتقلص الدعوة في ظل الاستبداد واستشراء الفساد، ولقد كانت مواقف كثيرين من مسائل معاصرة جنحت إلى التشديد أو المنع، مع ما فيها من المصالح التي تربو على مفاسدها عند التأمل المنصف!

كما يجنحُ بعضُ السلفيين إلى تنزيل المستحب منزلة الواجب، وفي هذا توسَّعٌ في إيجاب الواجبات، وقد يصحبه تضييقٌ في إباحة المباحات، أو توسيع لدائرة المحرمات، وربَّما ترافق مع هذا غلوُّ في الاختيارات الفقهية الفروعية الاجتهادية، فنُزِّلَتْ منزلة الثوابت والقطعيات، وتحوَّلَتْ الاجتهاداتُ إلى مناهجَ تُنسب إلى السلف والسلفية معًا!! وربها صار الخطابُ الخاصُّ أو الداخليُّ هو الرؤية التي يُطْرَحُ من خلالها الدِّينُ بأَسْرِه، ويُدْعَى إليها الخلق بجملتهم، إن طريق السلف وطريقتهم منقولة بالتواتر حينًا وبالإجماع حينًا آخر، أما ما وقع فيه الاختلاف بينهم سائعًا ومبرَّرًا فلا مجال عندئذٍ إلى أخذِ اختيارٍ أو رأي وتحويلِهِ إلى منهج!

فلا يوجد ما يدعو -إذنْ- للمصادرةِ على بعض أُقوالِهِم، أو احتكارهَا، أو إطلاقِهَا شعارًا للمنهج السلفي.

0 ومن التشديد في الدعوة:
0 محاولة إلزام الناس بالمثال،
0 وطلب الكمال، والإنكار
0 البالغ عند ترك ناظلة، أو
0 ارتكاب ما لا يحرم، ومن
0 التشدد: التعصبُ للرأي أو
0 المدنهب، أو الجماعة أو
1 الحزب، ومحاولة صك
0 الناس في قالب واحد، أو

ومن التشديد في الدعوة: محاولةُ الزامِ الناس بالمثال، وطلبِ الكهال، والإنكار البالغ عند ترك نافلةٍ، أو ارتكاب ما لا يحرم، ومن التشدد: التعصبُ للرأي أو المذهب، أو الجهاعة أو الحزب، ومحاولة صَكِّ

الناس في قالب واحد، أو صَبِّهم في منحّى عمليٌّ محدد.

ثم تأتي دعاوَى عريضة ، ربها صدرت بها كتب جماهيرية في حسم الخلافات الفقهية، أو اتباع الأدلة المرضية، وهي صادرة عن شخصيات سلفية، فإذا بها تَنْحَى منحَى الإعناتِ بدءًا من عنوانها، وانتهاءً بمضمونها!

وقد يرتدي التشديد ثوبًا عقديًّا؛ فيبدَّعُ من الأقوال أو الأفعال ما ليس ببدعة أصلًا، وقد يرتدي ثوبًا أصوليًّا؛ فَيُتَّخَذُ من سدِّ الذرائع منهجًا في الفتيا الحاظرة، ويُهْمَلُ فتحُ الذرائع! أو يُغَلَّبُ جانبُ الأخذِ بالأعنتِ؛ ظنَّا أنه الأحوط! وقد يرتدي ثوبًا فقهيًّا، وآخرَ دعويًّا... وهكذا.

ولعل التشديد هو الاجتهادُ الأسهلُ، وليس الأفضلُ؛ إذ التشديد يُحْسِنُهُ كلُّ أحد! وإنها العلم الرخصة من ثقة، كها قال سفيان الثوري يَخْيَلْلنَهُ (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله، (١/ ٧٨٤)، رقم، (١٤٦٧).

0 والذي يبدو جليًّا للمراقب أن الخطاب السلفيّ المعاصِرَ 0 يُحاول - في مطلع الألفية 0 الجديدة - إنتاجَ نفسيهِ مجددًا 0 من خلال مواقف مفصلًة 0 حول قضايا كان التعاملُ 0 معها جُمليًّا، كالتفريقِ بين 0 آليات الديمقراطية، 0 وفلسفرَها العلمانية.

والذي يبدو جليًّا للمراقب أن الخطاب السلفيَّ المعاصِرَ يُحاول - في مطلع الألفية الجديدة - إنتاجَ نفسِه مجدَّدًا من خلال مواقف مفصَّلةٍ حولَ قضايا كان التعاملُ معها جُمليًّا، كالتفريق بين آلياتِ

الديمقراطية، وفلسفَتِهَا العلمانية، وضبط الموقفِ من الليبرالية بعد تحديد مستوياتها بدقة، والموقف من الأنشطة السياسية البرلمانية، وغير البرلمانية، والتمييز بين البدع ومراتِبها، وتفاوُتِ معاملة أهلِها بتفاوتِ مراتِبهِم، كما انضبط لدى الكثيرين الموقفُ من العمل الجماعي، ولم يعبد التبديعُ هو الحكم المرفوع في وجهه، ووقع تسامُحٌ ظاهرٌ في الموقف من التصوير الفوتوغرافي، وغدا هناك تفريقٌ بين ما يَحِلُ منه وما يَحْرُمُ، ورُصد شيءٌ من تجنبِ الاستفزازِ في الخطاب الدعوي، وقبولٌ وتفريقٌ بين واقع الاستضعاف، وواقع الاستخلاف، وقبولٌ بالتعدُّدية الدعوية السلفية، وغير السلفية!



#### المبحث السابع عشر

## غلبة خطاب الترهيب على الترغيب

كان الغالب في السبعينيات على خطاب الوعظ السلفي هو التخويف الترهيب الشديد، وربما حمل على ذلك حالةُ الأمة من غلبة الغفلة، وانتشارُ الجهالة والبدعة، وتسلُّلُ الخرافة إلى العقول والأفئدة، وانتشرت في تلك الآونة -حول النار ونكالِها، وعن القيامة وأهوالِها، وعن القبور وعذابِها- كتبٌ وخطبٌ ومحاضراتٌ، وصار لونًا غالبًا على الخطاب السلفي بتجلِّياته المختلفة، وقد أَثْمَرَ هذا الخطابُ في إقامةِ تلك الجموع، وإحداثِ صحوةٍ بين الشباب الجموح! إلا أن هذا الخطابَ سرعانَ ما انتُقِدَ من المراقبين تارةً، ومن الناقمين تارةً أخرى، وقد تعرَّضتْ رموزٌ سلفيةٌ لحملات إعلامية صحفية جائرةٍ، وظالمة ومتهكمة!! لا سيها مع ارتفاع وتيرة المطالبة بإصلاح الخطاب الديني، وتجديد الطرح الإسلامي. ولا شكَّ أن للتبشير والترغيب مجالَهُ، كما أن للترهيب والتخويف مجالَهُ، وقد صار الخطاب السلفي في التسعينيات أكثرَ تنوُّعًا وتوازُنًا بين بناءِ الإيهان، وإحياءِ الرَّبَّانية والتعليم والتربية، مع الترغيب والبشارة، والترهيب والنذارة.

## المبحث الثامن عشر

## تفاقم الانقسام السلفى

السلفيون أصحاب دعوة عريضة للوحدة والاجتماع، حريضة للوحدة والاجتماع، والألفة والاتفاق، ومع هذا وأشد من التفرق والانقسام على أشد من بين المجموعات السلفية والمتفقة أصوليًا وعقديًا والمتعاديًا المختلفة جزئيًا واجتهاديًا السلفية

السلفيون أصحاب دعوة عريضة للوحدة والاجتماع، والألفة والاتفاق، ومع هذا فإن التفرُّق والانقسام على أشُدِّه بين المجموعات السلفية المتفقة

أصوليًّا وعقديًّا المختلفة جزئيًّا واجتهاديًّا!

ويُعْتَبَرُ نَفيُ السلفية عن الآخرين، والغلوُّ في النظرة إلى الطائفة، أو المجموعة المتحرِّبة، من أظهر هذه الأسباب والمظاهر التي تدل على هذه السلبية، وتشير إليها.

وينضاف إلى ذلك تعصُّبٌ للرأي تارةً، وإعجابٌ به أخرى، مع حُبِّ الظهور الذي يَقْصِمُ الظهورَ أحيانًا ثالثة!

ويَشْتَدُّ الأمرُ إذا صَاحَبَ هذه الحالة سوءُ ظنِّ بالآخرِ (السلفيِّ)، أو إلقاءٌ للتهم جزافًا، ورفعٌ لسيف التبديع، وشهرٌ لسلاح التفسيق والتجريح، تحت دعوى النصيحة، أو استعلانًا بالتشهير والفضيحة!

فإذا قَلَّ حظَّ الخائضين في هذه الشئون من العلم، والحلم، والحلم، والتثبت في النقل، انقلبت الأمورُ إلى فوضى تُغْرِي بالانفراد، وتحثُّ على الاعتزال داخل البيت السلفيِّ، طلبًا للبراءة، واغتنامًا للسلامة.

ومن أسباب ومظاهر هذا الانفلات والانقسام: اختلافُ وجهاتِ النظرِ حول النوازلِ والمستجدَّاتِ، والمبادراتِ ذات الطابع السياسي في واقعنا المعاصر، وهذا قد يرجع إلى تحقيق المناطاتِ للأحكام في الواقع، والعقولُ في إدراكها متفاوتةٌ، والمرجعياتُ العلمية العامة التي يتوحَّدُ عليها التيار قد تكون في هذه المواضع غائبةً.

وللتقنيات والوسائل الإعلامية الحديثة اليومَ عملُهَا في زيادةِ الترويجِ لشائعةٍ عبرَ صفحاتٍ إلكترونية، ومواقعَ حواريةٍ، وقنواتٍ فضائيةٍ، بحيث غَدَا التمييزُ بين الصحيح والفاسد، والصدق والكذب أمرًا عسيرًا على المدقِّق فضلًا عن غيره.

وهذا -بأسره- أضعف روح المبادرة لجمع الكلمة، ووحدة الرَّاية، والتوافُقِ العامِّ، وأزكى روحَ الانفرادِ والانقسام، وأضعف القدرة على التآلُفِ والاجتماع داخل التيار الواحد، إلا أن الظروف اليوم مواتيةٌ جدًّا -بإذن الله تعالى- للوحدة والائتلاف، ونبذِ الفُرْقَةِ والاختلاف، وتصافحِ الأيدي، واجتماع القلوب من كل حدبِ سلفيً وصوبِ.



## المبحث التاسع عشر

# ضعف الخطاب السلفي الإعلامي الفضائي

دلف السلفيون إلى الفضائيات مشاركينَ في برامجَ لبعض القنواتِ إلى الفضائية العامة، فكان من نتائج ذلك: تحوُّلُ القنواتِ إلى الوجهة الإسلامية.

ثم أُنشئت -بعد ذلك- قنوات إسلامية خالصة، وقد أنهت هذه التجربة الناشئة اليوم عقدها الأول، ومن حقها أن تُدعَم برأي ناصح ونقد بنّاء، وغنيٌ عن البيان أن هذه القنوات التي غلب عليها جانب التوجّه السلفي قد قامت بجهد مشكور، وعمل صالح مبرور، وهذا أمرٌ لا يمنع المراجعة، بل يؤكّدُ واجبَ المناصحة.

والذي يبدو جليًّا أن الرؤية الاستراتيجية والتخطيطية لهذه القنوات تَفْتَقِرُ إلى الوضوح والانضباط، وأن مَنْ عُنِيَ بتدوينها في البدايات لم يتقيد بها عند ما تشعَّبَتْ به المسارات، وتعدَّدَتْ أمامه الاختيارات، أو زادت عليه الضغوطات، وهذا بدوره أحدث خُروقاتٍ منهجيَّة، وأضعف أثرَها، وقلَّل من قيمتها، فلا ينبغي أن يغيب عن أرباب هذا الخطابِ الإسلاميِّ أن هذه القنوات وسيلةٌ لاستعادة المبادرة الحضارية، والريادة العالمية للأمة الإسلامية، وأن رؤية القناة السلفية تنطلق من عقيدة الإسلام قلبًا وقالبًا، وأن رسالتها منضبطةٌ بتحقيق العبودية، متجنبةٌ لكل مظاهر العبثية، ولو كان ذلك في الترويج أو الترفيه! فلا بد من تبصير بعالمية الإسلام،

وصلاحية شريعَتِهِ لكل زمان ومكان، وأصالَةِ واجبِ المسلمين في هذه الحياة، وإذكاءِ روحِ المبادرة الإيجابية، والعزَّةِ الإيمانية، والعملِ على ترميم الواقع الثقافي والأخلاقي للأمة، وتوثيقِ أواصرِ المودةِ والرحمة بين المسلمين جميعًا، وتبني قضايا الأمة، وخاصة في بلاد الأقليات، ومناطق الصراع.

وبناءً على خطوط الرؤية والرسالة تُعَدُّ تلك البرامجُ، وتُتَّخَذُ تلك البرامجُ، وتُتَّخَذُ تلك الوسائلُ التي تنضبط بضوابط الشرع المطهَّرِ، حيث لا تنفصل الوسيلةُ عن الغاية، ولا تَقْبَلُ الثوابتُ الشرعية مساومةً منهجية، أو انحرافًا في باب الوسائل والأساليب الإعلامية.

ومما يُرْصَدُ في هذا البابِ: ضعف البرامج الفضائية، من حيث المضمون، وهشاشة المحتوى، وسطحية الطرح، علاوة على تهميشِ قضايا مهمةٍ، مثل: الولاءِ والبراءِ، ومفهومِ الاحتسابِ، وبناءِ مرجعيةِ الشريعةِ، وتعظيمِهَا في النفوس والمجتمعات.

ومما يُرْصَدُ في هذا الباب:

ضعف البرامج الفضائية،

صن حيث المضمون،

وهسشاشة المحتوى،

وسطحية الطرح، علاوة،

على تهميش قضايا مهمة،

مثل: الولاء والبراء، ومفهوم

الاحتساب، وبناء مرجعية

النفوس والمجتمعات.

كما رُصِدَ في بعض القنوات السلفية: تحوُّلُ في أساليب ووسائل وأدوات العمل الإعلامي، فَمِنْ رفضٍ لفكرة (الدراما) إلى اعتمادِهَا في البرامج، ومن رفضٍ لفكرة الإعلام المختلطِ إلى تطبيقه، ومن استبعادٍ للموسيقى إلى إشراكٍ لها، لكنَّ الأخطرَ من هذا نسبةُ هذه التحولات إلى صحيح الدين!

O ومن السلبيات المؤسفة:
O الاهتمامُ بصناعةِ النجوم
O بدلاً من صناعة الأمة!

ومن السلبيات المؤسفة: الاهتهامُ بصناعة النجومِ بدلًا من صناعة الأمة! فلقد عُنِيَتْ بعضُ الفضائيات

بإخراج الأحداث الشخصيَّةِ لشيخٍ أو داعية، بدلًا من إخراج الإنسان المسلم والأمة المسلمة، وكم هو مؤسفٌ أن يبحثَ بعضُ الدعاة عن كيف تصنع منه الفضائياتُ نجًا، عوضًا عن أن يَبحثَ هو عن كيف يخرج من ورطاتِ الشهرة، وحُبِّ قيام الجاه في قلوب الخلق!

وقد يُرْصَدُ تأرْجُحٌ إعلاميٌّ بين الجوانب الرسالية في خطاب تلك القنوات الفضائية، وبين أغراضٍ أخرى، فتارةً تأتي الإعلاناتُ التجارية بطريقة مبتذلة في فاصلٍ إعلاني لبرامجَ شرعيَّة، وتارةً يُسَوَّقُ الغِشُّ والكذبُ من خلالِ بعض تلك الدعايات، وتارةً تتنوع الإشكالات في الأشرطة التحتية، ومن خلال الرسائل القصيرة، وهو أمرٌ يُوجِبُ رقابةً أمينةً على هذه الوسائلِ.

وقد تَلْجَأ بعض هذه القنواتِ لفتح بابِ التبرعات، وطلب أموال الزكاة والصدقات، ثم يُكتشف أن الأمر قد ينطوي على مخالفات تبلغ حد الانحرافات!

وربها جاء التأرْجُحُ بين الرسالة والإثارة في أعمال فضائية، فلربها تأثّرت قناةٌ بثقافة الرأي والرأي الآخر، لدرجة وصلت إلى المساس بثوابتِ الدِّينِ ومُسلَّماتِ العقيدة، ولربها أُقيمت برامجُ حواريةٌ خُذِلَ فيها الحقُّ بضعفِ حجةِ صاحبِهِ وعجزِه، وتسلُّطِ المذيعِ وجهلِهِ، وتَجَرُّؤِ المُبْطِلِ وجَلَدِه، بحيثُ تلتبِسُ على المذيعِ وجهلِهِ، وتَجَرُّؤِ المُبْطِلِ وجَلَدِه، بحيثُ تلتبِسُ على

المستمعين الدُّروبُ، ويكفي أن يُسْتَفْتَى المشاهدونَ في قضية من القضايا الأصولية لتتزلزلَ في حسِّ البعض.

وأحيانًا يكون التأرجُحُ بين الرسالةِ وأهواءِ الساسةِ فتتحوَّلُ القناةُ الدينية إلى تحقيقِ مصالحَ سياسيةٍ، بعيدًا عن الأهدافِ الرساليةِ.

وأحيانًا يكون التأرجُحُ بين الرسالةِ والترفيهِ، فَتُنْسَى الضوابطُ، وتنحَدِرُ المعاني، وتَهبِطُ المهارساتُ، ويَظهرُ الإسفافُ، ويتحول الترفيهُ المشروعُ إلى لغوِ ممنوع.

ولا شك أن التوصياتِ والتنبيهاتِ كثيرةٌ، وسيبقى -بإذن الله- الإعلامُ الإسلاميُّ عامَّةً والسلفيُّ خاصَّةً جهادَ دعوةٍ، ومنبرَ تعليم، ومنتدى تثقيفٍ، ومركزَ تنميةٍ وتدريبٍ، وحائطَ صدِّرساليٍّ.



#### المبحث العشرون

## أخطاء إدارية منهجية

ك لن تسلم دعوة أو حركة
 بشرية من الخطأ، بوصفها
 جهدًا بشريًا غيرَ معصوم،
 والوقوع في الخطأ بحد 
 ذاته لا يمثل مشكلة،
 وإنما المشكلة في عدم 
 رؤيته، أو عدم الاعتراف 
 به، أو تُرك تصحيحه.

لن تسلم دعوة أو حركة بشرية من الخطأ، بوصفها جهدًا بشريًّا غيرَ معصوم، والوقوع في الخطأ بحدِّ ذاته لا يمثل مشكلة، وإنها المشكلة في عدم رؤيته، أو عدم الاعتراف به، أو تَرْكِ

تصحيحه، وقد وقعت أخطاء عديدة أثناء المهارسات الدعوية، والمناشط التربوية، وهي أخطاء جماعية، تنسب إلى التوجهات بجملتها، وليس إلى الأفراد بخصوصهم، وإذا كانت المعاصي الفردية تقف حائلاً دون تَنزُّلِ النصر، فإن الأخطاء الجماعية لن تَقِلَّ في آثارها وشؤم عاقبتها عن الأخطاء الفردية! وهذه بعضُ أمثلةٍ لأخطاء إدارية منهجية، وقعت من بعض التجمعات الدعوية السلفية في عدة دول.

من بين تلك الأخطاء الإدارية المنهجية: تضخيمُ بعض رموزها، والغلوُّ في تَقَبُّلِ كلِّ ما يَرِدُ منها، وتركِ مناقشتها أو محاورتها، أو الإنكار عليها عند الاقتضاء، مما أوهن حقَّ التداولِ العلميِّ الرصين بالحجة والبرهان، والتشاورِ في القضايا والنوازل، وتقديم ممارسةٍ صحيحةٍ لنقاءِ المنهج وواقعيَّتِه؛ إذ

ينبغي ألَّا يحابي حاملوه في الحقِّ أحدًا، ولو كان مَنْ تجافى عن الحق رمزٌ من رموزهم، ولعل تلك المارسة لو وُجدت مبكرًا لحمَتْ هذا الرمزَ أو ذاك من تقلُّبِ أو انفلاتٍ أو تحوُّلِ من الضدِّ إلى الضدِّ، وقد وقع هذا مع الأسف!!

ولما جمعتْ بعضُ تلك الرموزِ بين القيادة العلمية والتنفيذية، أو بين رسمِ السياسات، وتنفيذ القرارات، وقع تراجعٌ ملحوظٌ في الأمرين معًا، وتقصيرٌ منهجي إداري متزامِنٌ؛ فنشأ عن ذلك فراغٌ قياديٌ على المستوى العلمي بشكلٍ أظهرَ؛ وذلك نظرًا للانشغال بالشأن التنفيذي الإداري.

وأما من تفرَّغ للشأن العلميِّ من قيادات الجيل الأول فقد وُجدَتْ بينه وبين رجالات الجيل الثاني فجوةٌ عملية، ومع امتداد الزمان اتَّسَعَ الخرقُ على الراقع، فانفرد بعض رموز الجيل الثاني -من القيادات العملية- بالدعوة بعيدًا عن آراءِ ومشورةِ الجيل الأولِ!

ومع الأحداث العالمية الكبرى التى بدأت في سبتمبر المعربة بالثورات العربية في ٢٠١١م صَعُبَ على كثير من القيادات السلفية استيعابُ المستجدَّاتِ، وتعرَّضَ أصحاب منهج التغيير التربويِّ والدعوي مع مشر وعهم للمحكِّ العمليِّ؛ فَحَدَث ارتباكُّ ظاهر وتخلخُلُ واضحٌ، وهو نتيجة حتمية للاختلالات الإدارية، والأخطاء المنهجية، ومع إصرارِ بعضِ القيادات القاصرة على الخوض في الشأن العام، والجمع بين ألقاب رجل الدعوة، والدولة، والحسبة معًا! تفاقمت أخطارٌ، وتعاظمت الدعوة، والدولة، والحسبة معًا! تفاقمت أخطارٌ، وتعاظمت

غالفات؛ إذ قضايا الدولة والشأن العام تحتاج إلى دُرْبَةٍ وخبرةٍ وقدرةٍ، وكفاءاتٍ مؤهَّلَةٍ لخوض هذا الغمار، على أنه قد يُحسَبُ للبعضِ اعتزالُهُ هذا الشأنَ الذي قد لا يُحسنه، فلم يكن هذا الموقفُ ليتقص من مكانته، وإن وَصَمَ بعضُهُم هذا الموقفَ بأنه تكريسٌ وتضخيمٌ للمسئولية والتبعة الفردية، ونسيان للمسئولية الجماعية!

ومن الإشكالات الإدارية المنهجية: صناعة المواهب، ثم تكبيلُهَا! وذلك أن الأجواءَ التربوية والعلمية تزخَرُ بإمكانيات قوية لا يُستفاد منها -غالبًا- بطاقتها الكاملة، وقد تأتى مواقفُ ومناسباتٌ ما لم تستغلَّهَا الدعوات في إطلاق طاقات أبنائها فإنها سوف تخسرهم؛ ولهذا فإن الدعواتِ السلفيةَ التي وُفِّقَتْ لتوظيف أبنائها في النافع المفيد من المجالات في أوقات الثورات العربية المعاصرة قد استفادت من أخطاء غيرها، واستوعبت درسَهَا، فانطلقت إعلاميًّا واجتهاعيًّا وسياسيًّا موظِّفَةً لمواهب أبنائِهَا، في حينِ أن دعواتٍ سلفيةً أخرى -في مواقف متعددة دون هذه الأحداث الكبرى- لم تسع إلى توسيع دائرة تأثيرِهَا بارتيادِ شبابِهَا لمجالات إيجابية كثيرة، في حين بقيتُ غيرَ قادرةٍ على حسم موقفٍ من المشاركات السياسية، أو مراجعةِ الموقفِ من الأوضاع القانونية والإدارية بالمجتمع الدعويّ، أو مواجهةِ التقصيرِ، واستعادَةِ ثقةِ الشبابِ والجهاهير، أو التركيزِ على صناعة المؤسسات بدلًا من الرموز!

وهكذا تتعدد الإشكالاتُ والأخطاء الإدارية المنهجية لتنتهى بالدعوة وأصحابها إلى أزمة تُقلِّلُ العطاءَ؛ بل تُهدِّدُ البقاءَ!



# الفصل الرابع



أولويات الخطاب السلفي المعاصر



# أولويات الخطاب السلفي المعاصر

إنَّ إصلاحَ كلِّ خللٍ وقع في الخطاب السلفي المعاصر هو بذاته أولوية حاضرة، وواجب حالٌ لا يحتمل تأجيلاً، كما أن كل تطوير مطلوب، أو تجديد مشروع هو أيضًا أولوية لا يمكن تجاهلُها، أو التغافلُ عن القيام بها، والتحديات الضخمة التي تواجه الخطاب السلفي اليوم تحملُهُ حملًا على أن يعيد النظر في أولوياته، فيؤكد على ما يجب التزامه من ثوابته، ويرفع درجة الاهتمام بمعاقده، وأخيرًا فإن الواقع المعاصر - بخصائصه ومميزاته، بل وتعقيداته وسلبياته - له وظيفته في تنسيق وتنظيم أولويات الخطاب السلفي المعاصر، وفيما يأتي محاولة للتأكيد على الثوابت والمنطلقات مع رعاية ما في الواقع المعاصر من متغيرات لها أثرها على هذه الأولويات،

#### المبحث الأول

#### أولوية الرد إلى الأمر الأول

مهما اجتهد الباحثون في إدراك الأولويات، وعرك المصلحون طريق التجارب والخبرات، وعانى الدعاة في درب الإصلاح، وتنوعت بهم المسالك والاجتهادات فسيبقى أن أوْلَى الأولويات، ورأسَ المهاتِ، وبداية المنطلقات هي الردُّ إلى الأمر الأوّل؛ ذلك أنه لن يُصلح آخِرَ هذه الأمة إلَّا ما أصلح أولَها(۱)، وما لم يكن يومئذٍ دينًا فلن يكون اليوم دينًا(۱).

فالأمر الأول «ما أنا عليه اليوم وأصحابي» (")، فلزوم سبيل الصحابة والتابعين ومن تبعهم بإحسان، هو منهج النجاة، وسبيل الفلاح، وطريق النجاح، و «إذا كانت سعادة الدنيا والآخرة هي باتباع المرسلين، فمن المعلوم أن أحق الناس بذلك هم: أعْلَمُهُم بآثار المرسلين، وأتبعهم لذلك، فالعالمون بأقوالهم وأفعالهم المتبعون لها هم أهل السعادة في كل زمان ومكان، وهم الطائفة الناجية من كل ملّة، وهم أهل السنة والحديث من هذه الأمة (فطوبَى للغرباء) الذين يستمسكون بالهدى الأول، ويتبعون في على رباع الله ويتبعون المنافق الأول، ويتبعون المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة النافية والمنافقة الأمة (المنافقة المنافقة المنافقة

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم، لابن تيمية، (ص٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) من أقوال الإمام مالك، مقدمة الإحكام، لابن حزم، (٦/ ٢٢٥)، ط: دار الحديث.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي، رقم، (٢٦٤١)، والحاكم، رقم، (٢١٨/١) من حديث عبد الله ابن عمرو عظمه الله .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي، لابن تيمية، (٣/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم، (١٤٥) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الرعيلَ الأول، ويرابطون على المنهج بعد تحريرِه وتنقيحِه، والتفريقِ بين وسائله وغاياته، وبرامجه وأهدافه، فيستمسكون بالغايات والأهداف والثوابت، وينضبطون والشهدي خصيصة يجب في الوسائل والبرامج، ولاشكَ أن وضفها، وأولوية لا يجوز الثبات الدعويَّ المنهجيّ خصيصةٌ والإخلال بها، لا لممارسة الثبات الدعويَّ المنهجيّ خصيصةٌ والولوية لا يجوز والمسألة مصلحية.

الإخلال مها، لا لمارسة سياسية، ولا لمسألة مصلحية.

وقد تجد الدعواتُ والاتجاهات السلفية المعاصرة نفسَهَا اليومَ بحاجةٍ ماسَّةٍ إلى وضع رُوَّى واضحةٍ، تحكم المواقف، وتضبطُ العلاقاتِ، وهي رُوِّى تقوم على أصولها الشرعية، قبل المواقف والمناورات السياسية، ومن الخير: إحكامُ هذه الرؤى، وإعجام عُوْدِهَا –من مثل: «الموقف من الغرب بفئاته المختلفة، والأقليات عُوْدِهَا الديار الإسلامية، والأنظمة العربية والإقليمية» – وذلك قبل الولوج إلى المعتركات العامة، وكها لا يصلحُ أن تُستَعْدَى القوى المخالفةُ كافَّة، ولا أن تُستَعْدَى لنازلاتٍ يمكن تأجيلُهَا، فكذلك لا تصلح المواقفُ المتميِّعةُ، ولا الرُّوَى الغائمةُ، وما من شكِّ أن حربًا فكريَّةً أيديولوجية غربية أمريكية قامت، ولسوف تجعل السلفيين في بؤرتها، وسوف يخوضها نيابةً عن الغرب وكلاءُ رسميُّون، بأسهاء متعددة، وأشكال متنوعة!

#### المبحث الثاني

# أولوية إخراج العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد

إذا كانت الأولوية الأولى هي الرَّد إلى الأمر الأول؛ فإن أَوَّلَ الأمرِ، ورأسَ العملِ هو إخراج العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، وهذا قَبْلَ كلِّ أولوية؛ فأوَّلُ المأمورات وأولاها بالدعوة: توحيد الله تعالى، وأول المنهيات وأولاها بالإنكار: الشرك بالله.

فُخُوْشُ المعركة العقدية في الإصلاح والتأثير مقدمً على المحوض المعركة العسكرية في القتال والتغيير، فضلا عن المعارك السياسية أو عن المعارك السياسية أو عن المعارك السياسية أو السنرك والطغيان باليد والسنان، إلا بعد جهادهم بالدعوة والحجة والبرهان.

والسنان، إلَّا بعد جهادِهِم بالدعوة والحجة والبرهان.

والأولويةُ للقضايا الكبار أمرًا ونهيًا، قال تعالى: ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَهُ, لَآ إِلَهُ إِلَّهُ وَاللَّهُ وَمَأْوَلُهُ النَّالَةُ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنصَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، (٣/ ٤٩٢) من حديث ربيعة بن عباد ﴿ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ .

# تدخل الجنة إلَّا نفسٌ مؤمنة »(١).

وفي ظل الظروف الراهنة فإن التركيز على هذه الأولوية سيمدً العمل السلفي بمصدر قوتِه، ومكمن فاعليتِه، وهم الجمهور المستجيب لدعوته، المقبل على منهجيّتِه، وإذا كان الاشتغال بهذه الأولوية هو الذي أعطى السلفيين هذا الحضور القويّ؛ فإن مواصلة هذا السبيل وعدم التشاغل عنه بالكلية، أو الالتفات إلى غيره سيبقى باذن الله تعالى حرزًا من الضعف، وسببًا لبقاء الذّكْرِ، وشرفًا لأصحاب هذه الدعوة، فوق أنه قد يكون العمل الأرْجَى والأنفع في ظل واقع متلاطم الأمواج، متداخل التأثيرات، وأخيرًا؛ فإن هذا يزيل الوحشة من قلوب العامة، ويَصِلُهُمْ بأهل الدعوة، ويَقطَعُ قالة السوء، ولسانَ الفتنة، ويحفظ التوازنَ السلفي، وقد يدفع الله به عن السلفيين على الحشد الجماهيري، غائلةً مؤامرات كثيرة، ويصون قدرة السلفيين على الحشد الجماهيري، خضانة لتحقيق الأهداف، وسبيل لمنع الالتفاف.



<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، رقم، (٣٠٩٢) من حديث علي عظيُّك.

#### المبحث الثالث

### أولوية الجهاد التربوي قبل الجهاد العسكري

بالنظر إلى حال السَّعة والاختيار، وفي واقع التدافع الحضاريِّ والفكريِّ والأخلاقيِّ والأخلاقيِّ والأجتماعيِّ يأتي الجهادُ التربويُّ متقدمًا -في سُلَّم الأولويات- على جهاد الطلب العسكري، فمَنْ خان

O بالنظر إلى حال السبّعة
O والاختيار، وفي واقع التدافع
O الحضاري والفكري
O والأخلاقي والاجتماعي
O يأتي الجهاد التربوي متقدما
O حفي سُلُم الأولويات على
O جهاد الطلب العسكري.

(حيَّ على الصلاة) خان -ولا بد- (حيَّ على الجهاد)، ومن سقط أمام المعاصي والموبقات، جدير بأن يسقط أمام الأعداء وفي المواجهات؛ قال الله تعالى: ﴿إِن نَنصُرُوا اللهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدا مَكُورَ ﴾ [محمد: ٧].

وطريق التمكين لهذا الدين، وإقامة دولة الإسلام على الأرض يَمُرُّ -ولا بد- بإقامتها أولًا من خلال إقامة النفل بعد الفرض؛

O وطريق التمكين لهذا O الدين، وإقامة دولة الإسلام O على الأرض يَمُرُ -ولا بد- O بإقامتها أولا من خلال إقامة O النفل بعد الفرض.

قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوٰةَ وَالنَّوا الرَّكُوٰةَ وَأَمْرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۗ ﴾[الحج: ٤١].

وقال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرٌ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحَنتِ
لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السَّتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَمُمْ دِينَهُمُ الَّذِيفَ ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُسَبِّلُنَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونِ فِي شَيْعًا ﴾[النور: ٥٥].

#### المبحث الرابع

## أولوية الانتماء إلى أهل السنة قبل الإنتماء لطائفة من طوائف الدعوة

فالانتهاءُ إلى الإسلام أولًا، وقَبْلَ كلِّ شيءٍ، قال تعالى: ﴿هُوَ سَمَّكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾[الحج: ٧٨]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ [الحجرات: ١٠]، ثم الانتهاءُ إلى السنة والنسبة إليها قَبْلَ كلُّ نسبةٍ، وفوقَ كُلِّ رايةٍ؛ قال مالكَ ﴿ كَاللَّهُ : «أَهِلَ السَّنَةُ الَّذِينَ ليس لهم لقبٌ يُعْرَفون به، لا جهميٌّ، ولا قَدَريٌّ، ولا

إلى طوائف الدعوة؛ إذ هـو

رافضيٌّ »(۱)؛ فالولاء معقود على O فالولاء معقود على أساس أساس الإسلام والسنة، وهو O غاية، وليس على انتساب انتهاءُ غايةٍ، وليس على انتسابٍ ا إلى طوائفِ الدعوة؛ إذ هو انتهاء والغاية يُقدّمان على الوسيلة. وسيلةٍ، والمقصِدُ والغايةُ يُقَدَّمَان على

الوسيلةِ، فعلى أهل الدعواتِ السلفيةِ خاصةً، والإسلاميين عامةً، أن يجتمعوا متحالِفِينَ، أو -على الأقل- منسقِينَ ومتكامِلِينَ لنصرة قضيتهم، والتصدي لعدوِّهِم، سواء أكان من بني جلدتهم، أم من غيرهم، وفي هذا الصدد؛ فإنه لا يَبْعُدُ القولُ بحرمة الرغبة عن الوحدة والاجتماع على منهج الاتباع، في هذه المرحلة الدقيقة من مسيرة الدعوة الإسلامية المعاصرة؛

<sup>(</sup>١) الانتقاء، لابن عبد البر، (ص٣٥).

فَلْيُحْذَرْ -إذن- من هيجان الحظوظ النفسية، أو الطائفية، وقيام حجاب الأثرة والأنانية، والإعجاب بالنفس، أو العمل؛ فإنه حجاب عن التمكين، بل سبب للهلاك، والعذاب الأليم.

> وبالنظر الخاص إلى واقع الدعوات السلفية بعد الثورات العربية؟ فإن المرحلة الراهنة ينبغي أن تشهد محاولاتٍ جادَّةً لتقوية التحالفات، وإيجادًا حقيقيًّا لتكتلاتٍ سلفيةٍ، أو – على الأقل- تكتلاتٍ بقيادةٍ سلفية،

O وبالنظر الخاص إلى واقع 🗘 الدعوات السلفية بعد الثورات О العربية: فإن المرحلة الراهنة ينبغي أن تشهد محاولات o جادة لتقوية التحالفات، وإيجادًا حقيقيًا لتكتلات O سلفية، أو -على الأقل-تكتلات بقيادة سلفية.

ومن الجدير بالملاحظة: أن التكتلات سوف تكون هي سِمةً المرحلةِ المقبلة في العالم بأُسْرِهِ؛ ذلك أن أجواء الصراع بعد مرحلة القطب الواحد ستفرِضُ هذه الظاهرة، وبقدر ما يطلب من التيار

السلفي -بطوائفه وأطيافه- أن يَعتنيَ بالاجتماع والتنسيق والتحالفات، يُطْلَبُ منه -أيضًا- أن ينأى بنفسه عن الاستعراضات التي تُذْعِرُ الأعداء، وتُعَجِّلُ بالتكالب على القصعة السلفية من كل حَدَبِ 🕜 حَدَبِ وصوبيا.

وبقدرما يطلب من التيار السلفى -بطوائفه وأطيافه- أن يعتنى بالاجتماع والتسيق والتحالفات، يُطلُّبُ منه -أيضاً- أن يناى بنفسه عن 0 الاستعراضات التي تُذعِرُ الأعداءُ، وتُعَجِّلُ بالتكالب على القصعة السلفية من كل

وصوب، وقد يلتحق بذلك-أيضًا- الحرصُ على مواقعَ متقدمةٍ، أو حقائبَ سياسيةٍ مهمةٍ، فضلًا عن التَّرَشَّح لمناصبَ رئاسيةٍ.

#### المبحث الخامس

### أولوية التأصيل والأصالة مع التجديد والمعاصرة

إن العودة إلى الأصلين المعصومين هو منطلقُ كلِّ دعوة صحيحة، والصدورُ عن عقيدة أهل السنة هو رأسُ كلِّ منهجيةٍ سديدةٍ، ونَقْلُ مصدريةِ الأحكامِ ومرجعيَّتِهَا من الوحي المعصوم

ان العصومين هو منطلق كل الأصلين المعصومين هو منطلق كل ك المعصومين هو منطلق كل ك عقيدة أهل السنة هو رأس كل ك منهجية سديدة، ونقل مصدرية الأحكام ومرجعيّتها من الوحي المصوم إلى الهوى وردّة إلى الجاهلية.

إلى الهوى المشئوم نقضٌ لعقيدة الألوهية ورِدّةٌ إلى الجاهلية.

ومواجهة الانحرافات المعاصرة بتلك المنطلَقَاتِ الثابتةِ أُولويةٌ دعوية؛ فلا فرق بين انحراف بدائيًّ وآخَرَ حضاريًّ، وكما تُنْكُرُ منكراتُ القصورِ، وتُواجَهُ تياراتُ الإلحاد والتغريب والعلمنة.

وتنبغي العناية بالتجديد والمعاصرة في وسائل الدعوة، مع الانضباط بضابط المشروعية، بعد تأكيد أنها اجتهادية.

ولا ينبغي الاقتصارُ على وسيلةٍ عامَّةٍ دونَ خاصَّةٍ، كما لا تُخْتَصَرُ الدعوةُ في مؤسساتٍ خيرية، أو هيئات اجتماعية فحسب.

وبكلِّ حالٍ؛ فإن التجديد في الوسائل لا يَعني انفصالًا عن التأصيل، ولا تحرُّرًا من الثوابت والأهداف والغايات، ولا عبثًا

المرادُ أن يُقْبُلُ من الوسائل كَ المرادُ أن يُقْبُلُ من الوسائل كَ كُلُّ جديد إن كان نافعًا، و لا يُستُوحُشُ من كل غريب كان كان صالحًا، وعلى كان صالحًا، وعلى كان صالحًا، وعلى كان تجمع بين ترات السلفية اليومَ أن تجمع بين ترات السلف، وما أن أجاد فيه الخلفُ.

بالأصول والمبادئ والمنطلقات، وإنها المرادُ أن يُقْبَلَ من الوسائل كُلُّ جديدٍ إن كان نافعًا، ولا يُسْتَوْحَشُ من كل غريب إن كان صالحًا، وعلى الدعوات السلفية

اليومَ أن تجمعَ بين تراث السلف، وما أجاد فيه الخلف، وأن يُبنَى الخطابُ السلفي المعاصر على اتصالِ بالأصلِ، وعناية بروحِ العصرِ، وأن يكون الخطابُ واعيًا، فيستحوذ على التجديدِ المفيد، ويتَحَاشَى الهدمَ والتبديد.

والإحسانُ روحُ هذا الدين الساريةُ في كلِّ أعماله ووظائفه، قال تعالى: ﴿وَأَخْسِنُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُخْسِنِينَ ﴾[البقرة: ١٩٥]، فمن لم يعْتَنِ في دعوته -مثلًا- بالاستفادة القصوى من العلوم الحديثة، والتقنيات المعاصرة، فقد فاته الإحسانُ والإتقان المأمورُ به شرعًا في دعوته!



#### المبحث السادس

### أولوية الكيف المنظم على الكم المبعثر

لَمْ تُمدح كثرة لذاتها، بل ذُمَّت؛ إذ كان أصحابها لا يفلحون، وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا أَكُنُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنُرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم أَشْرِكُونَ ﴾ [يوسف: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ بَلْ أَكُنُرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [يوسف: ٢٦]، وقال تعالى: ﴿ بَلْ أَكُنُرُهُم لا يَعْقِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٦] وقد مُدِحَتِ القِلَّةُ المؤمنةُ حيث كانت شاكرةً، قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّ

والقلَّة المنظمة المحكِمة لأمرها تتصر -بإذن الله- على الكثرة المبعثرة في عملها، وأولوية الدعوات مع التركيز في جذور البناء، قبل التوسع والانتشار في الفضاء،

O والقلّـة المنظمـة المحكمـة المحكمـة الأمرهـا تنتصر -بإذن اللّه- O علـى الكثـرة المبعثـرة في O عملها، وأولوية الدعوات مع O التركيـز في جدور البنـاء، O قبـل التوسـع والانتـشار في O الفضاء.

«ولن يُغلَب اثنا عشر ألفًا مِن قلَّة »(١).

والتعاونُ لنصرة دين الله، والاجتماعُ عليه واجبٌ شرعيٌّ، ولا ينبغي أن يكون محلًّا للخِلاف، وإن جرى الخلاف سائعًا في حكم الانتهاء لطائفة متحزِّبةٍ من طوائف الدعوة إلى الله تعالى في الواقع المعاصر.

 والتعاونُ لنصرة دين الله، والاجتماع عليه واجب شرعيّ، ولا ينبغي أن يكون محلًا للخِلاف، وإن جرى الخلاف سائغًا في حكم الانتماء لطائفة متحزبة من طوائف الدعوة إلى الله تعالى في الواقع المعاصر.

وقد دلّت على وجوب التعاون والاجتماع جملةٌ من النصوص الشرعية العامة والخاصة، والقواعد الفقهية والمقاصدية والأصولية، كما أنه حاجة واقعيَّةُ، ومسألة فِطْرِيَّةُ اجتماعيَّةُ، وتَشْهَدُ لهذا وقائعُ السيرة النبوية، وعهود السلف الصالح قولًا وعملًا.

وحقيقة التجمعات الدعوية أنها وسبلةٌ شرعية لإقامة الواجبات · الكفائية. الكفائية.

O وحقيقـــة التجمعــات الدعويــة أنهــا وســيلةٌ شرعية لإقامة الواجبات

ولا شك أن هذه التجمعات تتفاوت في طريقة إدارتها، وأسلوب توجيهها، وأسماء الوظائف فيها، إلا أنها -وعلى الجملة- لا تخرج عن قاعدةٍ وقيادةٍ، من خلال تناصُح وتشاؤرٍ، ثم التزام بطاعةٍ في حدودِ ما قامت لأجله هذه التجمعات، يكون هذا بين الشيخ والتلاميذ في

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، (٢٦١١)، والترمذي، (١٥٥٥)، وأحمد، (١/ ٢٩٤) من حديث ابن عباس عطينها.

التجمعات العلمية، كما يكون في مؤسسات الدعوة الرسمية، وجماعاتها الأهلية والشعبية.

والأصل أن تتكامل هذه الجهود الجاعية، وأن تتطاوع هذه الفئات الدعوية؛ لتنتهي إلى إخراج أهل الحل والعقد في الأمة، والذين يُفوَّض إليهم عمومُ النظر في التحديات العامة، والمصالح الكلية للأمة الإسلامية.

فلا غِنَى بالدعوات عن عِلْمِ الإدارة المعاصر، وعلم السياسة الشرعية؛ لتكثير المصالح الدعوية، من انتظام الأعمال، والإفادة القصوى من الرجال، وترشيد الجهود، وتنسيق

فلا غنى بالدعوات عن عِلْم
 الإدارة المعاصر، وعلم
 السياسة الشرعية: لتكثير
 المصالح الدعوية، من
 انتظام الأعمال، والإفادة
 القصوى من الرجال،
 وترشيد الجهود، وتنسيق
 المؤافة العملية، وإقامة
 الشورى الإيمانية.

المواقف العملية، وإقامة الشورى الإيهانية، وضهان انتقال الخبرات، وتراكم التجارب، واستمرار العطاء، وتحصيل أسباب النجاح والتمكين، وتَوَقِّى المعاطب، واجتناب المفاسد.

وكل دعوة راشدة تقوم على: ركيزة عملٍ جماعيًّ، وتتمتع بقبولٍ وإقبال جماهيريًّ لا بد لها من تخطيط دعوي، وتدريب عملي، ثم يأتي العمل التنفيذي، ليأتي معه وبعده التقويم القياسي، والذي يعين على التطوير الذاتي.

والخطوة الرئيسة في الإدارة: هي التنفيذ الذي سبقه تخطيط وتدريب. ومن معالم التنفيذ المهمة: التنظيم وحُسْنُ الإدارة، والدعوة التي تدير أعمالها بطريقة منظمة هي أحرى الدعوات بحسن استثمار

الطاقات، وتوجيه الجهود لتحقيق الأهداف في أقل وقت وبأكمل أداء، ذلك أن النجاح قرينُ النظام، وأن الفشل ربيبُ الفوضي.

وكل عمل ناجح تقف خلفه إدارةٌ تُحْسِنُ تحديد الأهداف، وتحويلها إلى خطة تُرْسَمُ بدقة، وتضع لها برامج، يقوم بها رجال مؤهلون ومدربون، وتتابعهم إدارة واعية تعلم وتُشجع، وتُعاسب وتُشاور، وتُشارك في حَلِّ المشكلات وتَجَاوُزِ العقبات.

وحقيقة الإدارة التنظيمية أنها وسيلةٌ ناجحةٌ، وأداةٌ ناجعةٌ في تحصيل المقاصد، وإحراز النتائج، وكها هي موهبةٌ، فهي علمٌ، وخبرةٌ، وفنٌ، ودُرْبَةٌ.

لوبة 0 والإدارة الدعوية مطلوبة شرعًا 0 طلب الوسائل، لا الغايات، 0 وهي مسئولية، وتكليف، لا 0 غُنْم فيها، ولا تشريف، وهي غُنْم مطلوبة سياسة طلب الدرائع، 0 لا المقاصد.

والإدارة الدعوية مطلوبة شرعًا طلب الوسائل، لا الغايات، وهي مسئولية، وتكليف، لا غُنْمَ فيها، ولا تشريف، وهي مطلوبة

سياسةً طَلَبَ الذرائعِ، لا المقاصدِ، وكما تحتاجها الطائفةُ فلا يَستغنِي عنها الداعية الفرد، في تنظيم وقته، وإدارة جهده لاتخاذ المواقف المناسبة.

والقائدُ الإداري هو: من جمع بين القوة والأمانة، وبين الكفاءة والديانة، قال تعالى: ﴿ إِنَ خَيْرَ مَنِ ٱسۡتَخْجَرُتَ ٱلۡقَوِيُ ۗ الْكَفاءة والديانة، قال تعالى: ﴿ إِنَ خَيْرَ مَنِ ٱسۡتَخْجَرُتَ ٱلۡقَوِيُ

واستئجار الأقوى أولى، والقوة في كل ولاية بحسبها، فالقوة في إمارة الحرب ترجع إلى شجاعة القلب، والدُّرْبَةُ على الطعن والضرب،

والكرِّ والفَرِّ، والقوة في الحكم بين الناس ترجِعُ إلى العلم بالعدلِ الذي دل عليه الكتاب والسنة، والقدرة على تنفيذ الأحكام، والأمانة ترجع إلى خشية الله، وألَّا يشتري بآياته ثمنًا قليلًا، وتَرْك خشية الناس (١).

وفي العمل الدعوي الإداري حقوق وواجبات؛ إذ كل حقّ يقابله واجب، ولا تصلح مطالبةٌ بالواجب قَبْلَ أداء الحق.

O وفي العمل الدعوي الإداري O حقوق وواجبات: إذ كل O حق يقابله وإجب، ولا O تصلح مطالبة بالواجب O فَبْلُ أداء الحق.

وفي العمل الإداري شورى تُسَدِّدُ الرأي وتقوِّم العمل، وقد قال الله تعالى لنبيه ﷺ: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرُ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وبهذا عَمِلَ النبيُّ ﷺ مع الصحابة في المهات كافَّة، حتى قال أبو هريرة عَلَيْهُ : «ما رأيت أحدًا أكثر مشورة لأصحابه من رسول الله ﷺ (٢).

وفي العمل الإداري نفحة إيهانية، تُقَدِّمُ القدوةَ، وتُعَلِّمُ الأسوةَ، وتَعلَّمُ الأسوةَ، وتحارب الهوى، وتُحقق العدل، وترعى الأمانة، وتملأ الدعوة ربانيَّة.

وفي العمل الإداري تقويمٌ دوري على أسس من الربانية والموضوعية؛ لاكتشاف الخطأ، وإصلاح الخلل، وضهان النمو،

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لابن تيمية، (٢٨/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>۲) علقه الترمذي بصيغة التضعيف بعد حديث، (۱۷۱٤) ووصله عبد الرزاق، (۲) علقه الترمذي بصيغة التضعيف بعد حديث، (۱۷۱۵) ووصله عبد الرزاق، (۳۳/ ۱۸۹۲)، وقال (۹۷۲)، وقال الحافظ ابن حجر في فتح الباري ( ۱۳/ ۳۶۰): رجاله ثقات إلا أنه منقطع.

واستمرار العمل، وممارسة النقد الذاتي.

والتقويمُ القياسيُّ علامةُ صحةٍ وعافية في حق الأفراد والتجمعات كافَّةً.

وأخيرًا؛ فإذا قال قائل: إن أزمة كثير من الدعوات المعاصرة -والسلفية بشكل أخص- هي أزمة إدارية فلن يكون قولُه هذا بعيدًا عن الصواب، ومجانبًا للحقيقة.

ولعلَّ توسيعًا في دائرة الكفاءاتِ القيادية المتخصصة تربويًا واجتهاعيًّا وعلميًّا، وعمليًّا يحقق انفراجًا لهذه الدعوات، التي ربها

أصيبت بعقم إنتاجي، وضمورٍ جماهي<u>ري.</u>

O ولعلَّ التركيزُ على صناعة O المؤسسات السلفية الدعوية O والإعلامية، بدلًا من بناء O الرموز الفردية يكون أنفعَ O للأمة من الاحتشاد خلف O شخص، أو رمـز، مهما O كان أثره أو حجمه!

ولعلَّ مراجعة آلياتِ صناعة القرار داخلَ مؤسسات الدعوة إلى الله، وتعميقَ مبدأ الشورى، وتقوية التواصل بين القاعدة والقيادة، يُسهم في صناعة المواقف، بطريقة أصوبَ

وأحكمَ وأسلمَ.

ولعلَّ التركيزَ على صناعة المؤسسات السلفية الدعوية والإعلامية، بدلًا من بناء الرموز الفردية يكون أنفع للأمة من الاحتشاد خلف شخص، أو رمز، مها كان أثره أو حجمه!

#### المبحث السابع

### أولوية التدرج والمرحلية

المرحلية والتدرج سنة كونية اجتهاعية في الخلق والأمر والتغيير سواء بسواء، ولا شك أن بالساحة الدعوية ضرورات تُلْجِئ إلى مرحلية، وبالتشريع سوابق وشواهد تنبه إلى أهمية التدرج، وبالمجتمعات مخالفات مستحكمة، وأهواء متمكنة، تقتضي في إزالتها فقهًا يُقدِّم ويُؤخر، وقد عَلَّمَ النبيُّ عَلَيْقٍ في سنته بقوله وفعله أن الفرائض قَبْل النوافل، وأن العقيدة قَبْل غيرها، وأن المنكرات الكبار والبدع المغلَّطة تُنْكُرُ أولًا، وأن التربية ومناشطها، وأن كل مرحلة تُطُوى في وقتها، من غير تعجُّل أو ومناشطها، وأن كل مرحلة تُطُوى في وقتها، من غير تعجُّل أو اعتسافٍ في طيِّها، أو تثاقُل وتباطُو في إنجازها.

فالتدرُّج في التنفيذ والعمل من شأنه أن يجفظ مكتسباتِ الدعوات، ويكثِّر في المستقبل المنجزات، وبإهمال هذه الأولوية وقعتِ الدعواتُ في مآزقَ عمليةٍ فمرتْ بها السنون؛ فلا هدف تحقق، ولا واقعَ تغير،

O فالتدرُّج في التنفيذ والعملِ
O مــن شــانه أن يحفــظ
O مكتــسبات الــدعوات،
O ويكشّــرُ في المــستقبل
O المنجزات، وبإهمال هــذه
O الأولوية وقعت الدعوات في
O مــآزق عملية فمــرت بهــا
O السنون؛ فلا هـدف تحقق،
O ولا واقع تغير، وريما دُبً

وربها دَبَّ الفتور وتسلل اليأس والملل.

وما أحسنَ مقالةَ عمرَ بنِ عبد العزيز لابنه حين قال له: «لا تعجل يا بني فإن الله ذم الخمر في القرآن مرتين، وحَرَّمها في الثالثة، وإني أخاف أن أحمل الناس على الحقِّ جملةً، فيدعوه جملة، ويكون من ذا فتنة»(١).



(١) الموافقات، للشاطبي، (٢/ ١٤٨)، ط: دار المعرفة.

#### المبحث الثامن

# أولوية تأهيل الصفوف الثانية وتدريب الكفاءات الواعدة

سبق القول بأنه قد تعرضت كثير من التجمعات السلفية إلى ما يشبه العقمَ الإنتاجيَّ للصفوف البديلة، وعانت من ضعف في تصعيد الكفاءاتِ الواعدة، ولذلك أسباب كثيرة من المهم الوقوف عليها:

فمن هذه الأسباب: التحول إلى جهة محو الأمية العلمية، دون العناية بالعمق المنهجي، والتأصيل العلمي لدى كثير من المهارسين للدعوة والتعليم، وقد يدخل في هذا انتقاء كتب معاصرة تمتاز بالسهولة، وربها السطحية أحيانًا، وعدم تعليم منهجية تُحرِّرُ مسائل الخلاف، وتُحْسِنُ عَرْضَهَا وطَرْحَهَا بطريقة تُربي الملكة الفقهية.

ومن الأسباب: الملاحقة والتضييق الأمني الذي أفضى إلى إغلاق معاهد إعداد الدعاة في بلاد كثيرة؛ كمصر، والمغرب، وسوريا، وتحويل عدد منها إلى إدارات الأوقاف، التي عملت على تغييب قيمتها، وفض الناس عنها، أو تدريس مناهج ومقررات تؤصل لمذهبيات مخالفة.

ومن الأسباب: قِلَّةُ العناية بالجوانب التربوية داخلَ المحاضن العلمية؛ مما أضعف التربية على العمل بالعلم، والتحلي بالفضائل،

والتخلي عن الرذائل، والتأسي بالمثل الكامل.

ومن الأسباب: انصراف عدد من المشايخ السلفيين عن المساجد والمحاضن إلى الفضائيات -اختيارًا، أو اضطرارًا- وهو أمر ترتب عليه ضعف ما يُقَدَّمُ لطلبة العلم في المساجد والفضائيات معًا.

ومن الأسباب: اتساعُ نطاقِ العمل الدعوي، وتنوعُ المجالات، وتعدُّدُ التخصصات، وتعطُّشُ الجموع لمزيد من الزاد والعطاء.

O لا يصح ولا يصلح الاعتمادُ
O -بعد الاتساع- على
O شخصيات آسبرَة، وقيادات
O كبرى فحسب، ولا شك أن
O التعليم والتربية يقتضيان
O مخالطة طويلة، وعلاقات
O ممتدة، فلا بد من همزة

وبناءً على ما تقدم؛ فإنه لا يصح ولا يصلح الاعتبادُ -بعد الاتساع- على شخصياتٍ آسِرَةٍ، وقياداتٍ كبرى فحسب، ولا شك أن التعليم والتربية يقتضيان

مخالطةً طويلةً، وعلاقاتٍ ممتدةً، فلا بد من همزةِ وصلٍ بين الأجيال، وهم أفراد تلك الصفوف الثانية من طلبة العلم والدعاة النابهين، الذين قد يعتمد عليهم في متابعة التعليم، واستمرار التقويم.

ولا شك أن ما مضى يمثّل تجريفًا علميًّا، وتدهورًا تربويًّا، وضعفًا في الصفوف الثانية غير المؤهلة.

ثم تبرز قضية أخرى وهي: قضية التدريب في العمل السلفي، والتدريب في ساحة الدعوة هو الذي يسدُّ الثغرة بين الدراسة النظرية في الكليات والمعاهد الشرعية، وبين المهارسة العملية في المساجد والمراكز الدعوية، والمدارس والمحاضن التربوية والأعمال الإعلامية.

ولا شك أن انفصال الجانب العلمي عن العملي مكمنٌ من مكامن الداء، وسبب من أسباب الخلل في الواقع المعاصر.

ولقد كان أسلافنا الصالحون يدرِّبون ناشئتهم بين أيديهم في ساحة التلقي الأولى (المساجد) ففيها تُتَلقَّى العلومُ النظرية، وتُرى وتُسمع وتُعارس التطبيقات العملية، فكان علمُ الدعوة تأصيلًا وتنظيرًا يُتلقَّى مع عملها ممارسة وتطبيقًا بمشافهة الشيوخ، ومخالطة العلماء، وبالمارسة بحضرة الكبار، وبالتقويم الحاضر، والتوجيه الناجز.

ومع تقدم في الزمان وتبدلٍ في الأحوال انفصل التعليم عن

التدريب، وافتقر التنفيذ إلى التأهيل.

والداعية المؤهّل هو: الذي تلقّى تدريبًا يُمكّنه من مواجهة الناس في المسجد إمامًا معلمًا، وفي الدرس مُرَبِّيًا مرشدًا، وفي مراكز الدعوة والتأثير إداريًا ناجحًا،

وقائدًا ميدانيًّا موفَّقًا.

والداعية المؤهل هو: الذي والداعية المؤهل هو: الذي والمأسى تسدريبا يُمكنه من والمؤهل مواجهة الناس في المسجد والمأسا معلماً، وفي الدرس والمربيل مرشداً، وفي مراكز والمائل ميدانياً موفقاً.

وبسبب من ضعف العناية بالتدريب يتحمل خمسة بالمائة من الدعاة عبَء الدعوة ويبقى أغلبهم في مقاعدِ المتفرِّجين أو المعطَّلين، ولأجل هذا القصور تنكفئ الدعوات على نفسها أكثر من انفتاحها على غيرها، بحيث يصير الخطاب داخليًّا في معظمه.

إن الدعواتِ السلفيءَ الناجحةَ هي التي تحمل أبناءها على التأهُّلِ

العلمي، وتضم إلى ذلك العناية بالصلاح الذاتي والمارسة العملية والوعيَ بالتراتيب والسياساتِ الإداريةِ والتنظيمية.

ومن اللافت للنظر: أن كلَّ أمرٍ ذِي بالٍ لا بُدَّ من تدريبٍ ومِرانٍ عليه، وتأهيلٍ لمارسته، فسياسةُ الخلق وهدايةُ الأنام قد تبدأ من رعي الأغنام، ف «ما بَعَثَ اللهُ نبيًّا إِلَّا رَعَى الغَنَمَ»(١).

قال ابن حجر: «قال العلماء: الحكمة في إلهام الأنبياء رَعْيَ الغنم قبل النبوة أن يحصل لهم التمرُّنُ برعيها على ما يُكلَّفونه من القيام بأمر أمتهم»(٢).

ومن قَبْلُ لمَّا مضى قَدَرُ الله في موسى التَّكِيْ بالتصدِّي لفرعونَ الطاغية جرى تدريبًه تدريبًا ربانيًّا، وتأهيلُه تأهيلًا إلهيًّا، قال تعالى: ﴿وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰعَيْفِيٓ ﴾[طه: ٣٩]، فلما حانت ساعة البعثة، عالى تعالى: ﴿وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰعَيْفِيٓ ﴾[طه: ٣٩]، فلما حانت ساعة البعثة، جاء خطاب التكليف متدرجًا من جهة، ومدرِّبًا من جهة أخرى، فيؤمر بإلقاء العصا، ثم تنقلبُ أمام عينه حيةً تسعى، ثم يأخذُها بيمينه، فتنقلبُ إلى عصا تارةً أخرى، ثم ينزع يدهُ فتخرجُ بيضاءَ من غير سوءٍ آيةً أخرى، كل ذلك قبل أن يَقَعَ أمامَ الخلق؛ لئلا تبهرَ روعةُ الآيةِ موسى نفسَهُ.

وفي سيرة النبي المصطفى علي تدريبٌ لأصحابه على الدعوة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، رقم، (٢٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، لابن حجر، (٤/ ٤٤١).

0 وفي سيرة السنبي
المصطفى الشيخ تسدريب
المصطفى الدعوة بين
المصطفى الدعوة بين
المصحابة على الدعوة بين
المصحابة أبيضًا عن الظرية، فريما قضى بعضُ
المصحابة أمامُهُ، وبإذنه،
المصحابة أمامُهُ، وبإذنه،
المصحابة أمامُهُ، وبإذنه،

بين يديه وبعيدًا - أيضًا - عن ناظريه (۱) ، فربها قضى بعضُ أصحابه أمامَهُ، وبإذنه (۲) ، وربها عبر بعضهم الرؤيا بين يديه وبأمره (۳) .

وبين يدي عمرَ تدرَّب أبو موسى على القضاء، وتحت ناظري عمرَ تعلَّمَ وتدرَّبَ شريحٌ القاضي على أصولِ التقاضي، والفصلِ بين الخصو مات.

ودَرَّبَ أبو الدرداء أهلَ جامعِ دمشق على تلاوة وتجويد القرآن، وكان أهل حلقته في المسجد يزيدون عن ألفٍ وسِتِّمائَةٍ! ('').

وعلى هذا دَرَجَ السلف الصالح فَعُرِفَ في حلقاتهم العَرِيْفُ والمعيد، وهو الذي تدرَّب على إعادة درس الشيخ بعدَه للطلبة، وقد عُنِى المربُّون سلفًا بتدريب من يربونهم بالمخالطة والمشاركة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، رقم، (۱٤٥٨) ومسلم، رقم، (۱۹)، أخرجه أحمد، (۱/ ۱٤٩)، رقم، (۱۹) أخرجه أحمد، (۱/ ۱٤٩)، وأبو داود، رقم، (۳٥٨١) والترمذي، رقم، (۱۲۳۱) والنسائي في الكبرى، (۷/ ٤٢١) وابن ماجه، رقم، (۲۳۱) والحاكم في المستدرك، (۱۳۳۶) وقال الترمذي: حديث حسن، وصحح إسناده الحاكم، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في إرواء الغليل، (۸/ ۲۲۲)، رقم، (۲۵۰۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، رقم، (٣٠٤٣) ومسلم، رقم، (١٧٦٨)، أخرجه أحمد، (٤/ ٢٠٥)، رقم، (١٧٨٨)، والطبراني في الأوسط، (٢/ ١٦٢)، رقم، (١٥٨٣)، وفي الصغير، (١/ ٧٧)، رقم، (١٣١٩).

<sup>(</sup>٣) في الباب حديث أخرجه البخاري، رقم، (٢٦٠)، ومسلم، رقم، (٢٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) غاية النهاية، (١/ ٢٠٦-٢٠٧).

فتارةً تكون التربية على القيام، وأخرى على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وثالثةً على الدعوة والخطابة.

وهناك تدريب على المحاسبة والمساءَلةِ، وتدريبٌ آخَرُ على انتهاز الفرص واهتبالها في ساحة الدعوة والنصح، وإذا كان للدعاة تدريبٌ علمي ودعوي وعملي، فلا يمنع هذا من أن يكون للم تدريبٌ بدنيٌ وإعدادٌ جساني بالفروسية تارةً، وبالعَدْوِ أخرى، وبالرَّمْي والسباحة تاراتٍ، وهكذا لا يقوم عمل جليلٌ إلا ويسبقه تدريبٌ وتأهيل.



#### المبحث التاسع

# أولوية الواقعية في الخطاب السلفي الدعوي والسياسى

بين التنظير والتطبيق مسافةٌ تحتاج حتى تُقْطَعَ إلى جهد جهيد، وعمل أكيد، ولربها بَقِيَ فارقٌ بين الواقع والمثال.

 استغناء الدعوة بالتنظير عن التطبيق، يجعلها تعمل في o فحسب، ومثل هذا لا يحقق مقتصودُ الدعوة من تعبيد

واستغناءُ الدعوة بالتنظير عن التطبيق، يجعلها تعمل في إطار | 0 إطار الصفوة والنخبة الصفوة والنخبة فحسب، ومثل هذا لا يحقق مقصودَ الدعوة من نصل الناس جميعًا لله تعالى. تعبيد الناس جميعًا لله تعالى.

وبالشرع الإلهي توجيهٌ للكمال، وبالفطرة الإنسانية نزعةٌ إلى المثال، وبالنفس البشرية غرائزُ وشهواتٌ تجعل الناس على أقسام؛ فمنهم: الظالمُ لنفسه، ومنهم: السابقُ بالخيرات، وقد فتح الإسلام بابَ النجاة لكلِّ، فاعترف بضعف البشرية، كما حَفَزَ الهممَ للمنافسة في الرُّتَب العليَّةِ!

فمن الواقعية في الخطاب السلفي: إدراكُ السنن الربانيةِ في التغيير، والتعامل بها في الإصلاح؛ فإن الدعوة تنتصر بالسنن الجاريةِ لا الخارقةِ، وإن الابتلاءَ سنةٌ جاريةٌ في المؤمنين، وإن العاقبة في الدنيا والآخرةِ للمتقين، وإن زوال الظلم والظالمين بأجلِ وقدرٍ محتوم. ومن الواقعية في الخطاب السلفي: التسديدُ والمقاربةُ عند التطبيق والمباشرة لأعمال الدعوة، وعند التقويم لنتائجها ومناشطها، وعند التخطيط لمستقبلها واستشراف آفاقها ورسم أهدافها.

وبمراعاة الواقعية في أهداف
 الدعوة ووسائلها وأساليبها
 تنضبط سيرتها، وتنتظم
 المصالح في مسالكها،
 ويتحقق الرشاد، وينتفي
 الاضطراب في مراحلها.

وبمراعاة الواقعية في أهداف الدعوة ووسائلها وأساليبها تنضبط سيرتها، وتنتظم المصالح في مسالكها، ويتحقق الرشاد، وينتفي

الاضطراب في مراحلها، والتعثر في مسيرتها.

على أن الواقعية ليس منها: الانحرافُ عن منهج الأمر الأول، تحت ضغط الواقع وثِقَل وطأته.

وليس من الواقعية: التنازلُ عن الثوابت، أو الأهداف، أو الغايات الشرعية، أو اليأس من تحقيقها، تحت مطارق الواقع الأليم.

وليس من الواقعية: الإخلال بمنهج الاستقامة الشخصية، والازورارُ عن الربانية في الدعوة، أو تبريرُ الانحرافِ، بدعوى فقهِ الواقع والواقعية.

وليس من الواقعية: الافتتانُ بالبَهْرَجِ والزيفِ، والجنوحُ بالدعوة عن مسارِها الأصيل، لتأخذ طابعَ الكفاحِ السياسيِّ، أو الثورةِ الوطنيةِ، أو المعاركِ الحزبية، وغلبةِ الخطابِ بذلك، أو الاقتصارِ عليه، وذبولِ الجانبِ الاعتقاديِّ التربويِّ العلميِّ المنهجيِّ الرَّصينِ.

#### المبحث العاشر

### أولوية إيجاد التيار السلفي قطريا (أولوية الأولويات)

سبقَ أن موقفَ التيارِ السلفيِّ تَذَبْذَبَ من العمل الجماعيِّ بمفهومه الحزبي، ما بين مبدِّع له، ومتوقفٍ فيه، وقائلٍ بمشروعيته، ولقد أسهمتْ عواملُ كثيرةٌ جدًّا في عدم اجتماع تلك المجموعاتِ السلفية، أو ائتلافهاِ بشكل يوحِّدُ توجُّهاتِها، ويجمعُ أشتاتَها، ولما حاولت بعضُ المجموعاتِ أن تمارسَ قناعاتِها بمشروعيةِ العملِ الجماعيِّ بعضُ المجموعاتِ أن تمارسَ قناعاتِها بمشروعيةِ العملِ الجماعيِّ الحزبيِّ، واجهَها بعضُهم بسلاحِ المصادرةِ، أو التجريم، أو الاتهام بالتعصُّب بعد التحزب.

إلا أن الملحوظة الجديرة بالذكر في -هذا السياق - كانت ما جرى للأسهاء الشرعية التي تُطلق على النجاة، وسالكي سبيلها، كأهل الحديث، والسلفيين، ونحوهما من امتهان حزبي، أو تحكم فيها، أو احتكار لها بلسان الحال، أو بلسان المقال!

ولا يزال -وإلى وقت كتابة هذه الكلمات - النقاشُ محتدًّا بين فصائل التيار ذاته؛ حيث تلقى هذه المجموعات المنظمة عتتًا داخليًّا، ومحاولاتٍ تسحبِ بساطِ المشروعيةِ من هذه الأعمال السلفية، هذا بالإضافة إلى شخصياتٍ اعتباريةٍ داخل التيار السلفيِّ تُحْجِمُ عن تعاونٍ وتنسيقِ مع مثل هذه المجموعات.

وعلى صعيدٍ آخَرَ؛ فإن التحزبَ التنظيميَّ يُغْرِي أعداءَ الداخلِ والخارج بمحاولاتِ تفتيتِ هذه الهياكِلِ والبِنَى التحتيَّةِ للأعمال

السلفية التي قد تبدو الأخطر والأقدر على الفعل في الظرف الراهن. علاوة على أن الوجود على شكل هيكل تنظيمي هرمي، أو غير هرمي قد يتضمن سلبيات إدارية، ويحمل تعقيدات تنظيمية. وأخيرًا؛ فإن بعض المحلّلين قد يقول: لقد فات وقت الجماعات، ونحن في مرحلة ما بعد الجماعات، من الصور والأنهاط الجماعية -أيضًا- كبناء تيار سلفي منظم! تجتمع فيه المجموعات المنظمة والمبعثرة، وتلتقي فيه الشخصيات السلفية المرموقين، وعلمائها المعتبرين، وفقهائها ومحدِّثيها السلفية المرموقين، وعلمائها المعتبرين، وفقهائها ومحدِّثيها البارعين! بحيث يُوْلَدُ هذا التيارُ محتضنًا بين جنباتِه ائتلافًا سلفيًا يلتقِي أصحابُه على المشتركات المنهجية، والقواسم الفكرية يلتقي أصحابُه على المشتركات المنهجية، والقواسم الفكرية

والعمليةِ التي يجتمع عليها السلفيونَ، من غير اشتراطِ ذوبانِ

بعض الكيانات في بعض، أو تحلُّل بعضِ البِنَى التنظيميةِ لحسابِ

بعض، أو تغير قناعات من لا يقبل بالعمل الجماعي من خلال

حزب أو طائفة دعوية، بحيث يجد الجميع ما يكثر المصالح في

الوحدة والألفة، ويدفع المفاسد الناجمة عن الاختلاف والفرقة. وبإيجاد هذا التيار السلفي مترامي الأطراف ومتعدد الأطياف من خلال هيئة تديرُ ملفات التنسيق، وتتبنَّى جمع الطاقات، وتهيئة الأسباب والظروف، واستثار الإمكانات والمقدَّرات والموارد البشرية، وبناء المؤسسات العلمية والدعوية والاقتصادية، وترشيد الأحزاب السياسية السلفية، وتوفير الإمكانات المالية

لهذا التيارِ – تتهيأ الأُمَّةُ لإفراز أهلِ الحَلِّ والعَقْدِ في الجانب الأكبر والأهمِّ منهم، وهو جانب العلماء، أو الولاية الشرعية، ويمثل رؤوسُ هذه المجموعات جزءًا من أصحابِ الشوكةِ والقوةِ في الأمة، وذلك في الجانب الآخرِ من أهل الحَلِّ والعَقْدِ، وهو جانب الولاية العملية والتنفيذية.

ان تدشين وجود هذا التيار السلفي سيهيئ -بقوة - للالتحام البجماهير، ويسهل طريق الجميها، وتشكيل الرأي العام في كل قطر، كما العام في كل قطر، كما المني الداخلي، والاستعماري الأجنبي، ويفوت الفرصة على ضرب الهيكل التنظيمي.

إن تدشين وجود هذا التيارِ السلفيِّ سيهيئ -بقوةٍ - للالتحام بالجماهير، ويُسَهِّلُ طريقَ توجيهِهَا، وتشكيلِ الرأي العامِّ في كل قُطْرٍ، كما يعينُ على توقي الاستهداف الأمني الداخلي، والاستعماري الأجنبي،

ويفوِّتُ الفرصةَ على ضربِ الهيكل التنظيمي، ويخفِّفُ من حَّدةِ التوترِ والحساسيةِ بين هذه المجموعاتِ السلفيةِ، ويُمَكِّنُ من التعاون فيها بينها بلا حساسيةٍ، ويُقَدِّمُ هذا التيارُ -الذي يُوْلَدُ قُطْرِيًّا هنا أو هناك - أنموذجًا يقبل التكرار في باقي الديارِ والأقطارِ.

ثم بائتلافِ التيارِ السلفيِّ قُطْرِيًّا، ثم دوليًّا ينشأ الائتلافُ السلفيُّ العالميُّ، والذي يَعْبُرُ بالجميع نحو العالميةِ بأعلى قَدْرٍ من مصداقيةٍ، وهو ما سيأتي ذِكْرُهُ في الأولوية التاليةِ.

#### المبحث الحادي عشر

### أولوية العالمية في الخطاب السلفي

O عالمية الخطاب السلفي O مستمدة -في الأصل- من O عالمية هذا الدين -عقيدة O وشريعة - ومن عالمية ومن O عالمية حاجة البشرية إليه.

عالمية الخطاب السلفي مستمدة -في الأصل- من عالمية هذا الدين -عقيدة وشريعة - ومن عالمية كتابه، ومن عالمية بعثة نَبِيّه عَلَيْق الله العالمين، ومن عالمية حاجة البشرية إليه.

فكان حقًا على كل داع أن يتأسّى بالداعية الأول على حيث خرج بدعوته إلى خارج حدود الجزيرة، وكَاتَبَ الملوكَ والقياصرة والأكاسرة يَدْعُوهم بدعاية الإسلام، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ بَارَكَ اللَّهِ عَنْ عَنْ عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١].

ولقد تجددت العالمية في دعوة الصحابة على من بعد نبيهم على من عامر على المعلى من عامر على المعلى المبدأ في الدعوة، فقال: «ابْتَعَثَنَا اللهُ لِنُخْرِجَ الناسَ مِنْ عبادةِ العبادِ إلى عبادةِ الله، ومِنْ ضِيْقِ الدنيا إلى سعةِ الدنيا والآخِرةِ، ومِنْ جَوْرِ الأديانِ إلى عدلِ الإسلام»(۱).

ومما يؤكد معنى العالمية -شرعًا-: إقامةُ آصِرَةَ الاجتماع على أصل التوحيد دون غيره من الأواصر، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ الطبري، (٢/ ٤٠١).

إِخُوهٌ ﴾[الحجرات: ١٠].

وعما يثبته في الواقع بشارةُ النبيِّ عَلَيْهُ بدخول الناس في دين الله أفواجًا، وببلوغ دعوةِ الإسلامِ ما بَلَغَ الليلُ والنهارُ، وبامتدادِ مُلْكِ أُمَّةِ الإسلامِ في مشارق الأرض ومغارِبِهَا، مما وقع بالفعلِ أو يُتتَظَرُ وقوعُهُ. ومما يبرهن على عالمية الدعوة إلى الإسلام: تلك السعة في شريعته، التي تؤكد على رفع الحرج، ونفي الجناح، وجَلْبِ التيسير عند المشقة، وتغيِّر الفتوى بتغيَّر معطياتها زمانًا ومكانًا، وهذا الذي على مثله يُؤمِنُ الناسُ بالإسلام؛ فتتحققُ مصالِحُهم في العاجل والآجل، ليس فقط بحفظ الضروريات، وإنها برعاية العاجل والآجل، ليس فقط بحفظ الضروريات، وإنها برعاية الحاجيات، والتحسينيات أيضًا مع تشريع الرُّخص المبيحة

للمحرمات عند وجودِ المشَقَّاتِ البالغةِ، أو الضروراتِ.

ومن أسف أن تفتقد كثيرٌ من الدعوات السلفية في عملها الدعوات السلفية في عملها اليوم سمة العالمية، في الوقت السني ترتفع فيه وإيات ومرجعيات دولية عالمية لليهود والنصارى، وللرافضة الباطنية م وأخيرًا للخرافيين والمنحرفين.

ومن أظهر ما يدلل على العالمية في الدعوة ويرشحها: عالمية الصراع بين الإسلام ومِلَلِ الكفر قاطبة، وتحالف قوى الباطل على الإسلام وأهله، مَنْ كانوا وحيث كانوا، قال

تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَىٰ تَنَيِّعَ مِلَتُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٢٠]، وقال تعالى: ﴿ وَقَالِيْلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَالِلُونَكُمُّ كَافَّةً ﴾ [التوبة: ٣٦].

ومن أسفٍ أن تفتقدَ كثيرٌ من الدعوات السلفية في عملها اليوم

سمة العالمية، في الوقت الذي ترتفع فيه راياتٌ ومرجعياتٌ دوليةٌ عالميةٌ لليهود والنصارى، وللرافضة الباطنية، وأخيرًا للخرافيين والمنحرفين.

وربها انْتُقِدَ الخطابُ السلفي المعاصر بأنه خطابٌ تغلبُ عليه المنازعُ القُطْرِيَّةُ، في حين انطلق غيرُهُ عالميًّا على المستويين الدعويِّ والسياسيِّ.

ومن عالمية الخطاب السلفي: تجاوزُ حدودِ المكانِ؛ فإن الدعوة العالمية هي التي تتجاوز حدودَ المكان، فلا تستغرق داخلَ مكانٍ، لا تخرج عنه، ولا تغفل عن الإفادة من أماكنَ أخرى، ولا تتقاعدُ عن نصرة قضايا المسلمين في مواطنها المختلفة؛ ذلك أن أهدافها عالميةٌ، وهي متوزِّعةٌ على العالم بحسب أوضاعه المختلفة، وهذا -بطبيعة الحال- لا يمنع من أن يكون لكل بيئة خصوصياتُها، ومتعلقاتُهَا الظرفيةُ، فلا بد من موازنة بين الحصوصية، والكونية العالمية في خطاب الدعوات السلفية.

ومن عالمية الخطاب السلفي: رعايةُ الثوابتِ، والسَّعَةُ في موارد الاجتهاد؛ فالدعوة العالمية هي التي ترعى الثوابتَ والمحكماتِ في

O فالدعوة العالمية هي التي O ترعى الثوابت والمحكمات O في كل ميدان، وتتعامل مع O في ضايا ومسائل الاجتهاد O بحسب معطياتها ومقدماتها.

كل ميدان، وتتعامل مع قضايا ومسائل الاجتهاد بحسب معطياتها ومقدماتها، فلا تَقِفُ على رأي لا يتغير في هذا الباب، أو ذاك، ولا تجمد على أسلوب، أو وسيلة لا ترى سواها، كما لا تتبنى مذهبًا فقهيًّا ناسب مكان نشأة الدعوة، ثم ترفعه إلى منزلة المحكماتِ والقطعياتِ في كل مسائله وفروعه، فتخلط بين الموروث الفقهيِّ والأصولِ العقدية، أو

بين الثابتِ والمتغيرِ في الشريعة الإسلامية، ولا شَكَّ أن الرُّشْدَ - في مارسة هذه الاختياراتِ، أو الدعوةِ إليها - يبدأ من الاعتراف بها انتهى إليه أهلُ كُلِّ بلدٍ ومَحِلَّةٍ، وما أحسنَ فقهَ الإمامِ مالكِ حين نهى عن أن يُحْمَلَ الناسُ على فقهِ موطَّئِهِ.

ومن عالمية الخطاب السلفي: عالميةُ الوسائلِ؛ فتستفيد الدعوة من الوسائل والإمكانات المتاحة في كل مكان، بها يحقق الأهداف، ويُكَثِّرُ المنجزاتِ، فمكانٌ للجهود العلمية، وآخَرُ للإعلامية، وثالثٌ للسياسية، ورابعٌ للاقتصادية... وهكذا ينتفعُ أربابُ الدعوة العالمية بالتكامل التخصصيّ بعد الاتفاقِ المنهجيّ.

ومن عالمية الخطاب السلفي: عالمية الروابط والمؤسسات؛ فينبغي السعي في إيجاد هيئات ومؤسسات مرجعية عالمية متخصصة في أدائها علميًّا وسياسيًّا واقتصاديًّا وإعلاميًّا، تخدم قضايا التيار السلفي، كما تعمل على توحيد كيانات أهل السنة والجماعة، والتقريب بينها، والتنسيق بين مواقفها، ونصرة قضاياها المشتركة، مع التأكيد على أنه لا يمكن في الواقع أن تستقل طائفة مها عَظُمَتْ إمكاناتُها - بالتغيير الشامل، أو تنفردَ بالإصلاح الكامل.

ومن عالمية الخطاب السلفي: عالميةُ منافحَتِهِ عن القضايا الإسلامية، وما يُطْرَحُ في الساحة العالمية من توجُّهاتٍ وروَّى حولَ ما يُسَمَّى بـ:(صراع الحضارات)، أو (الأديان)، وما يسوَّق له عالميًّا من: (تقارب الأديان)، و(وحدة الأديان)، و(العولمة الغربية).

ومن عالمية الخطاب السلفي: العنايةُ بدعوة أُمَّةِ الدعوة، وأُمَّةِ الإجابة معًا، وينبغى أن يكون لكلِّ مستوَّى ومضمونٌ يخصُّهُ في الخطاب السلفي.

### المبحث الثاني عشر **أولوية خطاب النهضة الشاملة**

تشتد الحاجة إلى الحديث عن النهضة، ولاسيها في أعقاب الثورات وبدايات الانطلاقات.

ولقد شهد العالم الإسلامي ثورة إصلاحية قادها مَنْ عُرفوا برواد المدرسة الإصلاحية في العصر الحديث، حيث عُنِيَتْ هذه المدرسة بطرح سؤالات النهضة، بعد البحث عن أسباب التخلف والضعف في مسيرة المجتمع الإسلامي.

كما عُنِيَ أصحابُ تلك المدرسةِ الإصلاحيةِ بعمل تجديدي، وإصلاحٍ فكريًّ، وترسيمٍ نوعيًّ للعلاقة بمشاريعِ النهضة في العالم الغربي الأوروبي، وبغض النظرِ عن تقويمِ ذلك العملِ التجديديِّ، ورصدِ النقد المنهجيِّ الموجِّهِ له؛ فإن هذا النوع من الخطاب الذي يستلهم روحَ الإسلام؛ لِيُنْهِضَ الأمةَ لتستعيد عِزَّتَها وريادتَها من خلال تمكينٍ وترسيخٍ لأدوات التغيير والإصلاح - يعتبر رُكنًا ركينًا في بناء الحضارة، وتحصيل الصدارة، وإقامة الأمة المسلمة في مقام التمكين عن جدارة.

وإذا كان الشيخ محمد عبده، ومِنْ بعدِهِ الشيخ محمد رشيد رضا، ثم الأمير شكيب أرسلان رَحِمَهُ مَاللَهُ يمثلون سلسلةً متصلة الحلقات في مسيرة إصلاحية نهضوية ذات توجهات سلفية عامة؛

فإن هذا الخطاب قد ضعف كثيرًا في النصف الثاني من القرن العشرين، وذلك باستثناء مبادراتٍ فرديةٍ، كمثل مالك بن بني، حيث غلبَ على الخطابِ الإسلاميِّ عمومًا الاهتمامُ بالهوية والمرجعية، وإدارة السجالات حولها، ومحاولات إقامة الدولة الإسلامية، ومن ثم الثبات في وجه الصدامات السياسية، أو التعقيدات الأمنية، أو الحملات الإعلامية، أو مقاومة التغريب والتشكيك.

ومع التسليم الكامل بأهمية هذه الخطابات، إلّا أنه يجب أن نُسَلِّمَ -أيضًا- باستنزافها لكثير من الطاقات، وتضخم تلك الاهتهامات على حساب المههات الاجتهاعية الضارية، ذات الصلة بنهضة تلك المجتمعات، وهي قضايا لا يصلح، ولا يكفي فيها إجابةٌ مبشرة عن أسئلة النهضة من غير تفصيل، ولا تدليل، ولا تعليل؛ استغناء بالجوابِ المُجْمَلِ: (الإسلام هو الحل!) أو: (الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة!).

ومن نافلة القول: أن الدعوات السلفية -وهي تلج في عالم اليوم إلى آفاق رحبة، وتدخل في مشاركات مجتمعية واسعة مطالبة بأن تتجاوز مرحلة الشعارات البرَّاقة، والمطالبات التي تشبه مطالب المعارضة؛ لتنتقل بالأمة إلى برامج عملية تبني من خلالها نهضة الأمة، وذلك عمل يحدوه أملٌ في التغيير الإيجابي، والتحول العملي جهة صناعة الحياة في تحديات كثيرة، وهنا يجب التنبه إلى أن التيارات السلفية خاصَّة عليها أن تنحى منحى

عمليًّا؛ لتواجه الجهل، والفقر، والتخلف، والمرض، والاستبداد، واستلاب المقدرات، والعجز التقني، وقلة الموارد البشرية المؤهَّلةِ والمدرَّبةِ عمليًّا، وهذه عوائقُ حقيقيةٌ مهمٌ اجتيازُها؛ لنعبر بالأمة إلى ميدان الثقة بالأطروحات النظرية، والشعارات الدعوية، والتوجهات السلفية ذاتها.

O لا بد من تخفيف غلواء المواجهات النظرية، والمعارك O الجانبية، سواء في ذلك O الآخر غير الإسلامي، أو O الإسلامي، ومحاولة حشد O الجميع في إطار من العمل O الإيجابي المشترك.

وفي هذا السبيل: لا بد من تخفيف غلواءِ المواجهات النظرية، والمعارك الجانبية، سواءٌ في ذلك الآخرُ غيرُ الإسلامي، أو الإسلامي، ومحاولة حشد الجميع في إطار من العمل الإيجابي المشترك.

مع ملاحظة: أن المواجهة مع العدو العلماني، أو العقلاني، أو الليبرالي، لا تنبغي أن تكون نظرية، أو انعزالية، بل لا بد أن تكون عملية؛ ليحقق الإسلاميون أنموذجًا عمليًّا، يمثل بديلًا تطبيقيًّا مقبولًا، يمكن اعتماده، ويسهل على الناس الانحياز إليه، عوضًا عن النهاذج والتطبيقاتِ المرفوضةِ دينيًّا، أو المشوَّهةِ حضاريًّا!

فلا يصلح لنا بحال أن يبقى أملُ النهضة حلمًا تاريخيًا، نستدعيه من الذاكرة لنستروح به، أو لندغدغ المشاعرَ فحسب! وإنها علينا أن نتحول مِنْ ذَرْفِ الدموع إلى إيقادِ الشموع، وهذا لا يتأتَّى إلا بترجمة أهدافِ النهضةِ المرجوَّةِ إلى مشاريعَ

عملية، وبرامج تنفيذية، يرابط من خلالها صُنّاعُ الحياة على ثغورِ الأمة، وجبهاتها المتنوعة، وهنا تأتي مصطلحات مهمة؛ كالإصلاح السياسي، وتحقيق التنمية المستدامة، وبسط العدالة الاجتهاعية، والقضاء على البطالة، ومعالجة البيئة من التلوث، وإصحاح الأبدان، واللحاق بركب التقدم التقني والفني، ومحاربة الفساد، وتجفيف منابعه، وأسلمة الحياة بشكل عام، وكل ذلك من خلال برامج عملية، وتفاصيل تنفيذية، وحلولٍ ناجعة، وبدائل ناجحة، ومعالجاتٍ واقعية للمشكلات المجتمعية المعاصرة!



#### المبحث الثالث عشر

## أولوية ضبط الخطاب السلفي الموجه للحضارة الغربية

تراوح الموقف الإسلامي من الحضارة الغربية بين انبهار، وانخداع، واستخذاء، وشعور بالدونية، ووقوع في أُسْرِ الهزيمة النفسية والفكرية، أمام إنجازات الحضارة الغربية، وجوانبها المادية من جهة، وبين رفضٍ مطلقٍ وانكفاء على الذات ومعاداةٍ مع انعزالٍ وارتحالٍ إلى الماضي والتراثِ، وانسحابٍ من المواجهة الفكرية، أو الحضارية، وهذا من جهة أخرى.

ويبدو أن كِلَا الموقفين غيرُ حميدٍ، فأصحابُ الموقفِ الأول واقعون بالكامل في أُسْرِ الحضارة الغربية مولعونَ بتقليد أصحابها في الصالح والطالح، وأصحابُ الموقفِ الثاني لا يرون من علاقةٍ إلا المواجهة الحاسمة، أو الانعزال حتى تتهيأ المنازلة الفاصلة!

ومن أسفٍ أن كثيرًا من السلفيين يلحقون بأرباب الموقف الثاني! ويبدو أن هذا غيرُ سديد؛ فعامة السلفيين اليومَ يرون التعامل الانتخابي مع هذه الحضارة التي تموج بها يُقبل وما يُردُّ، وما يصلح وما لا يصلح، وعليه؛ فإن المعطيات النافعة لهذه الحضارة لا بد من رعايتها، وسلبياتها لا مناصَ من اجتنابها، وهذه الطريقة الوسطية لا تُغْفِلُ قول الله تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ وَهَذَه الطريقة الوسطية لا تُغْفِلُ قول الله تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ الْبَهُودُ وَلَا النَّصَرَىٰ حَتَىٰ تَنَبِّعَ مِلَتَهُم ﴾ [البقرة: ١٢٠]، وقوله تعالى:

﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِئَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ مِّنَ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِِنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾[البقرة: ١٠٩].

كما أنها تتفهمُ النظرةَ السلبية عن الإسلام والدين بشكل عامٍّ لدى الغربيين، وتقف على أسبابها، وعلى محاولات الإبادة والتهميش والإقصاء التي تُمَارَسُ ضد المسلمين في بقاع كثيرة، وفي قضايا المسلمين الكبرى بشكل عام.

والخطاب السلفي المعاصر O والخطاب السلفي المعاصر O حين يتوجه إلى الغرب ينطلق O حين يتوجه إلى الغرب ينطلق من O من مبادئ حاكمة، ويتوخى O الانضباط بقواعد أصيلة في مبادئ حاكمة، ويتوخى الانضباط O الخطاب والعلاقة بالغرب.

بقواعدَ أصيلةٍ في الخطابُ والعلاقة للسلامي، فلا بالغرب، فلا بد من التأكيد على عالمية الخطاب الإسلامي، فلا يتقيد هنا الخطاب بجنس، ولا لون، ولا لغة، ولا ينكفئ على صفوة من الناس، بل هو خطاب لأمة الدعوة، كما هو خطاب لأمة الإجابة.

وهو خطاب إنسانيُّ المنطلق، يبحث عن التعارف والتآلف، ويتجه إلى الناس جميعًا، وبني آدم بأُسْرِهِمْ، ويتعاون معهم على البِرِّ والتقوى، ويُنْشِئُ علاقاتٍ من الأخذ والإعطاء، والاتصال الحضاري، والعطاء الإنساني.

وهو خطاب علميٌّ مستقلٌ مبدعٌ، يُرَاعِي اختلافَ الظرف الزماني والمكاني، ويُفَرِّقُ بين الثابتِ والمتغيرِ، والمبدئيِّ والمرحليِّ، لا يقنعُ بالدونيَّةِ، ولا يرضى بالتبعيَّةِ للحضارة الغربية، وإنها ينفتح عليها بشكل نقديٍّ واع، ولا يقبل باستيرادِ الإجابات

الغربية على الأسئلة الحضارية، وإنها يناقشها في ضوء: أن الإسلام منهج حياة، فلا هو ينفتحُ انفتاحًا سلبيًّا، ولا يرفضها رفضًا كليًّا!

ومن خلال هذه الرؤية يتعين
 علي الخطاب السلفي أن
 يُحرر اليوم -قبل الغد الأسس الشرعية للعلاقة بين
 السلمين وغيرهم، خارج ديار
 البسلام، بصورة تركز على
 البعد الإنساني والدعوى.

ومن خلال هذه الرؤية يتعين على الخطاب السلفيِّ أن يُحَرِّرَ اليوم -قبل الغد- الأسسَ الشرعيَّة للعلاقة بين المسلمين وغيرهم،

خارج ديار الإسلام، بصورة تركز على البعد الإنسانيِّ والدعويِّ، مع مراعاة جانبِ المصالحِ المشتركةِ، وتقوية جانب الإعلام الإسلاميِّ؛ ليقوم بدور السفارة لدى الغربِ بمختلف أطيافه ومؤسساته، وإبراز العطاء الحاضريِّ العالميِّ للمسلمين عبر تاريخهم المجيد.

ولا بد في هذا السياق من تعريج على خصوصية علاقة المسلمين بغيرهم، داخل بلاد الإسلام، والتي تقوم على التسامح والإحسان والبِرِّ، وحُسْنِ المعاشرة، وتحقيق العدلِ وإقامة القسط، قال الله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَ كُو اللّهُ عَنِ اللّهِ اللهُ يُعِلُو لَمْ اللّهُ عَنِ اللّهِ اللهُ يُعِبُ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمْ مِن دِيَرِكُمْ أَن نَبَرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ المُقْسِطِينَ ﴾ [المتحنة: ٨].

فلا يكون اختلافُ الدين مبررًا لظلمٍ، أو دافعًا لبغيٍ، كما أن الإقرار بوجود الأديان لا يعني إقرارًا بصحتها جميعًا. O والاشتراك في الوطن ينشئ الستراكا في تحقيدة O اشتراكا في تحقيدة O مصالحه من قبل أبنائه O عقائدهم، والانتماء الوطني O عاطفة جبلية، لا اعتراض O عليها، ما لم تتحول إلى O عصبية وحمية جاهلية.

والاشتراك في الوطن يُنْشِئ اشتراكًا في تحقيق مصالِحِهِ من قِبَلِ أَبنائه جميعًا، مهما اختلفت عقائدهم، والانتهاء الوطني عاطفة جِبِلِيَّة، لا اعتراض عليها، ما لم تتحوَّل إلى عصبيّة وحميّة جاهليّة.

والتقريبُ بين الأديان مصطلحٌ مُجْمَلٌ؛ فإن قُصِدَ به الدعوةُ إلى الله تعالى، وإقامةُ الحُجَّةِ على عباده، أو قُصِدَ به التعايشُ الآمِنُ بين أصحاب الأديان المشتركة في الوطن، بها يَحْقِنُ الدماءَ ويُسَكِّنُ الثائرة؛ فلا إشكال فيه، وإن قُصد به خَلْطُ الأديانِ ودَمْجُ المللِ والنِّحَلِ بالإسلام؛ فذلك عمل محظورٌ، وسعيٌ غيرُ مشكورٍ، والمشارِكُ فيه مأزورٌ غيرُ مأجورٍ، بإجماع المسلمين، ولا كرامة له، ولا لصاحبه!



#### المبحث الرابع عشر

#### أولونة المشاركة المجتمعية والسياسية الواسعة

يفهم السلفيون السياسة على أنها: ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معها أقرب إلى الصلاح، وأبعد عن الفساد، وإن لم يشرعها 😽 نزل بها وحي خاص.

O يفهم السلفيون السياسة علم، ○ أنها: ما كان من الأفعال بحيث نكون الناس معها أقرب إلى الصلاح، وأبعد عن الفساد، وإن لم يشرعها النبي ﷺ، ولا

النبي ﷺ، ولا نزل بها وحي خاصٌ (١)، وأن الإمامة رتبة دينية موضوعة لخلافة النبوة في حراسة الدين، وسياسة الدنيا(٢).

كما أنهم جميعًا يعتقدون الإسلام دينًا ودولة، فإذا أقيم الدين استقامت الدولة، وبإقامة الدين واستقامة الدولة تنطلق الأمة في مجالات رحبة من الدعوة والتعليم والحسبة، وباختلال الدولة تختل واجبات دينية جماعية، كالجهاد والقضاء وجمع الزكاة، وغيرها.

فكلمة أهل العلم متفقة على أن «ولاية أمرِ الناس من أعظم واجبات الدين، بل لا قيام للدين إلا بها "(").

كما أجمع المسلمون على أن الولايات من أفضل الطاعات، فإن الولاة المقسطين أعظم أجرًا، وأجل قدرًا من غيرهم، لكثرة ما يجري على أيديهم من إقامة الحق، ودرء الباطل... وعلى الجملة

<sup>(</sup>١) يراجع: إعلام الموقعين، لابن القيم، (٤/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٢) يراجع: الأحكام السلطانية، للماوردي، (ص٥).

<sup>(</sup>٣) السياسة الشرعية، لابن تيمية، (ص٢١٧).

فالعادل من الأئمة والولاة والحكام أعظم أجرًا من جميع الأنام، بإجماع أهل الإسلام (١).

وأهداف العمل السياسي المعاصر لا تخرج عن الحكم والتحاكم إلى الشرع المطهر، وامتداد الإصلاح ليشمل الشأن السياسي، فتعدل دساتير البلاد الإسلامية بها يوافق الشريعة الإلهية، وتُحرَّرُ

O وأهداف العمل السياسي
O المعاصر لا تخرج عن الحكم
O والتحاكم إلى الشرع المطهر،
O وامتداد الإصلاح ليشمل
O الشأن السياسي، فتعدل
O دساتير البلاد الإسلامية بما
O يوافق الشريعة الإلهية، وتُحرَّرُ

الدعوة من قيود المارسة، وتوسَّع رقعة الحرية في المشاركة المجتمعية، ويؤكَّد استقلال المؤسسة الدينية الرسمية، والقضاء والإفتاء عن التسلط والتوظيف لتحقيق مصالح فئوية، أو شخصية.

والتيار السلفي يتقدم اليوم إلى معترك الحياة السياسية؛ ليقدم ممارسة شرعية منضبطة، أو أنموذجًا حضاريًّا رائدًا، ينبغي أن يُذَكِّر بسالف العهود الزاهرة، يوم كانت الأمة تأخذ بسلطانها، فتراجع ولاتها، وتحاسب حكامها، في ممارسة راقية لواجب الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر.

وهذه المهارسة السياسية المعاصرة مع كونها أولوية، إلا أنها تكتنفها تحديات، وتواجهها صعوبات واقعية، منها: أن المهارسة السياسية المعاصرة تقوم على الديمقراطية فلسفةً وآليةً، والمقبول

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام، للعز ابن عبد السلام، (١/ ١٢٠-١٢١).

سلفيًّا من ذلك إنها هو الآلية، والأمور الإجرائية، كها أن المهارسة السياسية تقوم على التعددية، وربها المخالفة في الرؤى السياسية، كها تكثر التحالفات والتوافقات السياسية بين الفرقاء أحيانًا، والمختلفين منهجيًّا أحيانًا أخرى.

وهذا أمرٌ يجعل المهارسة السياسية المعاصرة طريقًا محفوفًا بمخاطر كثيرة، وفي هذا الصدد يتعين على التيار السلفي المعاصر أن يبني خبرة سياسية تستند إلى فقه التعارض بين المصالح والمفاسد والترجيح المنضبط، ومحاولة تقديم خطاب سياسي يعبر عن آمال الشعوب الإسلامية، ويُرقيها في مدارج الكرامة الإنسانية، ويُنهِضُها في مواجهة التحديات الحضارية المختلفة.

وهنا تبدو ضرورة التنبه للعوامل الخارجية، وتأثيراتها على الساحة الداخلية، وأهمية التحول من الرؤى البسيطة إلى رؤًى مركَّبةٍ عميقة، عبرَ ما تنتجه مراكزُ البحوث والدراسات الاستراتيجية، ولا شكَّ أن سياسة الدول تختلف عن سياسة الجهاعات، وأن هناك مسافة بين فقه الدعوة وفقه الأحزاب، كل هذا مع التأكيد على أن بناء الأحزاب السياسية ليس غايةً في ذاته، وأن معاقِدَ الولاء والبراء إنها تكون على المبادئ الشرعية، لا على الرايات الجزيبة الدعوية، فضلًا عن الجزيبة السياسية!

وكما تمتلك التوجهات السياسية السلفية من عوامل النجاح ما يغري بالمواصلة والمتابعة؛ فإنه لا بد من لفت النظر إلى عواملِ إخفاقِ ظاهرةِ وواضحةٍ؛ منها حلى سبيل المثال-: ضعفُ

الخبرة، وقلَّةُ الكوادر المدربة على المشاركة السياسية، وغيابُ الرؤية المتكاملة للتغيير السياسي، في المرحلة الراهنة والمراحل المستقبلية، وغلبة العواطف على المواقف، والسياسة إنها تقوم على الدراسات، والصرامة في اختيار الكفاءات، وضبطِ التصرفات، وتوقُّعِ النتائج، والنظر في المآلات، ومراعاة التدرج، وفقه الضرورات.

كما تجدر التفاتة إلى الإعلام السياسي المعبِّرِ عن هذه التيارات، وأهمية إنشاء وسائل تأثير إسلامية على الرأي العام، في مقابل الوسائل التغريبية والعلمانية.

وأخيرًا فلا بد من بناء المؤسسات الاقتصادية، والمشاريع الإنتاجية التي تحقِّقُ مصلحةً مزدوجةً للمجتمع، ولهذه الأحزاب في نفس الوقت؛ دعمًا لها، وتحريرًا من كل تبعية تقيد مسيرتها، أو تؤثر في فعاليتها، وإقامةً لبرهان ساطع، ودليل ناصع على انتهاء هذه الأحزاب لمجتمعاتها، وحرصها على نهضة بلادها، وتحقيق الكفاية والرفاهية لمواطنيها.



## المبحث الخامس عشر أولوية صناعة الإعلام وصياعة الرأى العام

لا يستطيع منصف أن يتجاهل حقائق الأرقام حول صناعة الإعلام، ففي آخر إحصائية رسمية مسجلة بنهاية عام ٢٠١٠م، بلغ عدد الهيئات العربية التي تبث، أو تعيد بث قنوات فضائية على شبكاتها ٤٧٠ هيئة، منها: ٢٦ هيئة حكومية، ٤٤٤ هيئة خاصة، وهي تبث، أو تعيد بث ٣٣٧ قناة متعددة الأهداف، ومختلفة الأصناف والأطياف، مستعملة في ذلك سبعة عشر قمرًا صناعيًا(١).

وأن الجمهور المصري من عام ٢٠٠١م تبلغ نسبة متابعته للقنوات الفضائية بشكل إجمالي ٩٩,٥٪، منهم: ٢٠٠٥٪ بصفة منتظمة، وأن هذه الشريحة في ازدياد منذ ذلك العام، إلى أن وصلت إلى ٥٧٪ هذا العام ٢٠١١م (٢).

كما أن نسبة المشتركين العرب في موقع: (face book) بلغ قبل الثورات العربية مباشرة، وبنهاية ديسمبر ٢٠١٠م، نحو: ٢١.٣ مليون مشترك، وتضاعف هذا العدد بنهاية عام ٢٠١١م (٣).

<sup>(</sup>١) الموقع الرسمي لاتحاد الإذاعات العربية: (www.asbu.net).

<sup>(</sup>۲) دور الفضائيات العربية في تشكيل معارف الجمهور، د. هويدا مصطفى، بحث من سلسلة بحوث ودراسات إذاعية، تونس، (۲۰۰۸م).

<sup>(</sup>٣) صحيفة الشرق الأوسط، (٨/ ٢/ ٢٠١١م).

والإسلاميون بشكل عام، 0 0 0 والسلفيون منهم بشكل أخص، 0 0 0 يجب أن تتغير نظرتهم إلى 0 0 الإعلام؛ إذ الدعوة إلى الله تعالى 0

O والإسلاميون بشكل عام،
O والسلفيون منهم بشكل
O أخص، يجب أن تتغير نظرتهم
O إلى الإعلام: إذ الدعوة إلى
O الله تعالى إعلام بشرعه،
O ودلالة على دينه وهديه.

إعلام بشرعه، ودلالة على دينه وهديه، وقد قال أحد كبار السلفيين في العصر الحديث، وهو الشيخ ابن باز عَلَيْلَنَّهُ: «أنجح الطرق في هذا العصر، وأنفعها: استعمال وسائل الإعلام؛ لأنها ناجحة، وهي سلاح ذو حدين»(١).

والإعلام في الإسلام عبادة جليلة محكومة في غايتها ووسيلتها بأحكام الشريعة المعظمة، ومقاصدها المكرمة، شعاره النطق بالكلمة الطيبة، ورعاية قضايا الأمة المسلمة، فهو خيِّر في صناعته، خيِّر في أهدافه ومراميه، خيِّر في غاياته ومساعيه، والفضل ما شهدت به الأعداء.

لقد أعدت جامعة: (تل أبيب) دراسة موسعة عن الفضائيات الإسلامية، ونشرت منها مقتطفات مجلة: (لوبون) الفرنسية، ونقلها موقع الاتحاد الإسلامي للمنظات الطلابية في إبريل ٢٠٠٧م، جاء فيها: «إن الفضائيات الإسلامية تأتي في مقدمة الأسباب التي تؤدي إلى التدين عند الشباب المسلم، حيث أكدت تلك الدراسة أنه بسبب هذه الفضائيات أصبح أكثر من

<sup>(</sup>١) فتاوي ومقالات متنوعة، لابن باز، جمع: د. محمد الشويعر، (٢/ ٤٥٢).

٨٥٪ من الفتيات المصريات يرتدين الحجاب، و٢٠٪ من الشباب يحملون في حقائبهم القرآن الكريم!! وهذا خلاف ما كانوا عليه قبل عشر سنوات!! وهذا ما يهدد أمن إسرائيل!!».

لقد تخطى الإعلام دور المؤثر على الرأي العام؛ ليتحول إلى صانع مهم له، وأصبح أخطر الأدوات التي تشكل الخريطة الفكرية والثقافية -على حد سواء- مع الخريطة السياسية، والاقتصادية، والعسكرية التي تسود العالم(١).

O ومن يملك الآلة الإعلامية المناسبة ومن يملك الآلة الإعلامية المناسبة في عالم اليوم هو من يفرض على الناس كيف يفكرون، وماذا  $\mathbf{O}$ یختارون، عن طریق کل وسائل

🔾 في عالم اليوم هو من يفرض على الناس كيف يفكرون، وماذا يختارون، عن طريق كل وسائل الإبهار، والخداع البصري والسمعي، وغيرها.

الإبهار، والخداع البصري والسمعي، وغيرها.

ولقد عانى السلفيون في الفترة الأخيرة من الإعلام في العالم بأسره، وداخل البلاد العربية معاناةً شديدة، حيث عمل الإعلام -الممول غربيًّا ومن أصحاب المصالح- على تشويه صورة السلفيين لدى المجتمع بأسره، واستعملت في هذا السبيل كل وسائل الخداع والتضليل، وأثَّر ذلك على الحياة السياسية، بحيث ساهم في إسقاط مرشحين سياسيين، وتشويه وجه الأحزاب

<sup>(</sup>١) الإعلام الإسلامي، محاذير وتنبيهات، بحث مقدم إلى مؤتمر: (السلفيون آفاق المستقبل ومجلة البيان)، د. مصعب الطيب با بكر، (ص٧٩)، وبحوث المؤتمر.

الإسلامية، ونبذ التوجه السلفي بتهم الإقصاء، والعنف، والظلامية، وغيرها من الإفك المفترى.

وفي نفس الوقت دارتِ الآلةُ الإعلامية التغريبية لتروِّج بطريقةٍ دعائيةٍ هجومية للتيارات السياسية الليبرالية واليسارية على حدٍّ سواء، حتى غدت البرامج الانتخابية التي تتبناها تلك الأحزاب من رسم محترفي وسائل الإعلام (١).

وعلى حد قول (جيرالد زالتهان): إذا لم يكن الغزو الإعلامي

أداةً لنا فسيكون حتًّا أداةً علينا(٢).

كما يجب أن نتحول من دائرة ردِّ الفعل إلى الفعل، ذلك أن صاحب الكلمة الأولى إعلاميًّا هو صاحب الكلمة العليا والمؤثرة غالبًا.

O وكما أن الفضائيات، ووسائل O الإعلام الإلكترونية، وسيلة O فعالة في صياغة الرأي العام، O فهي أيضًا خيار معرفي، وبديل O دعوي، يقوم على عولمة الثقافة O الإسلامية، وإشاعة الفكرة O والممارسة الإيمانية.

والإسلاميون يتعين عليهم أن يكون بيانهم الإعلامي حاضرًا في القضايا التي تجدُّ، وإلا تلقَّى الناس عن غيرهم، فالإسراع في بيان الرأي يفيد كثيرًا في التأثير على الناس (٣).

وكما أن الفضائيات، ووسائل الإعلام الإلكترونية، وسيلة

<sup>(</sup>١) السيطرة الصامتة، لنورينا هيرتس، عالم المعرفة (٢٠٠٦م)، (ص١٢٧).

<sup>(</sup>٢) نقلًا عن مقال: (الخداع البصري السمعي في الإعلانات التجارية)، لسمير عابد، مجلة أهلًا وسهلًا، فراير، (٢٠٠٥م).

<sup>(</sup>٣) وسائل الإعلام وأثرها في وحدة الأمة، محمد موفق الغلاييني، دار المنارة، (١٩٨٥م)، (ص١٩٨٠).

فعالة في صياغة الرأي العام، فهي أيضًا خيار معرفي، وبديل دعوي، يقوم على عولمة الثقافة الإسلامية، وإشاعة الفكرة والمهارسة الإيهانية، وليس يبعد التأمل في دور الفضائيات الإسلامية المعاصرة في تحريك الشعب المسلم إيهانيًّا وعمليًّا نحو التغيير الإيجابي الذي يعم بلادًا عربية كثيرة في عالمنا اليوم.

وبالجملة فإنه بقدر تملّك O التيار السلفي لناصية O الإعلام، وأخذه بمجامع O المبادرات الإعلامية، يكون O حضوره فاعلا، ومشاركته O المجتمعية مقبولةً ومتقبّلةً.

وبالجملة فإنه بقدر تملُّك التيار السلفي لناصية الإعلام، وأخذه بمجامع المبادرات الإعلامية، يكون حضوره فاعلًا، ومشاركته المجتمعية

مقبولةً ومتقبَّلَةً، ولا بد للإعلام الإسلامي اليوم أن يخرج إلى آفاق مجتمعية واسعة، في المجالات الاقتصادية، والسياسية، والثقافية، كما هو في المجالات الدينية، أو التعليمية.

وتبقى تحديات مهمة في هذا الصدد الإعلامي، منها: القدرة على تقديم إعلام احترافي جذّاب، ومنضبط في نفس الوقت، والخروج إلى فضاء الأمة، بدلًا من التقوقع في بوتقة الجماعة، أو الحزب، وتقوية جانب التخطيط الارتيادي للأعمال، والمؤسسات الإعلامية الإسلامية، وتفعيل هذه المؤسسات؛ لاستعادة المبادرة، والريادة الحضارية للأمة الإسلامية.

#### المبحث السادس عشر

### أولوية إيجاد وسيلة فعالة للتنسيق وحل الخلافات السلفية

التنسيق بين الطوائف والجهاعات السلفية ضرورة دعوية، ومرحلة مهمة، وذلك بعد التسليم بأن الاختلاف بين الناس طبيعة بشرية، وسنة كونية، قال تعالى: ﴿وَلَوْشَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴿ اللَّهُ مَن رَحِمَ رَبُّكَ فَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ ولا يزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴿ اللَّهُ مَن رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ [هود: ١١٨- ١١٩].

0 وفي ضوء الواقع المعاصر فإن 0 النوازل الأخيرة بالشرق قد 0 جرت إلى خلافات سلفية – 0 سلفية، حول التوصيف 1 الشرعي لما حدث في المنطقة العربية من ثورات وتحولات!

وفي ضوء الواقع المعاصر فإن النوازل الأخيرة بالشرق قد جرَّت إلى خلافات سلفية - سلفية، حول التوصيف الشرعي

لما حدث في المنطقة العربية من ثورات وتحولات! وهل هي أقرب إلى الخروج، أم إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟! وإذا كان خروجًا، فهل يُشرع، أم يُمنع؟

وما تبع هذه الثورات ورافقها من مظاهرات، أو احتجاجات سلمية، هل تدخل في حد المباح، أم المحظور، أم تتغير أحكامها تبعًا لتغير مقاصدها وأهدافها؟

وما ترتب على هذه الثورات من تعدد الأحزاب، والمشاركة في الانتخابات، وموقف المرأة منها، وحكم الديمقراطية،

وشرعية تأسيس أحزاب على غير أساس إسلامي، ومشاركة غير المسلمين في العملية السياسية، على أساس من التعددية، وكذلك حكم الاستعانة بالكافرين على إزالة الحاكم الظالم والطاغية الجبار حكم حدث في ليبيا - وكيفية تطبيق قواعد المصالح والمفاسد عند التزاحم، وكذلك اختلافهم حول أنجع السبل للتعامل مع الجهات الخارجية، والاتفاقيات الدولية، وهل يسع المسلمين خروجٌ عنها، أم يجب عليهم التزامٌ بها؟ وما هي المخارج العملية من المشاكل الاقتصادية، والاجتماعية المحدقة بمجتمعات المسلمين اليوم، بعد ارتفاع سقف الحرية، وسقوط الأنظمة الديكتاتورية؟ وكل ذلك من المسائل المتعلقة بالسياسة الشرعية تحتاج إلى معالجة منهجية، ومن خلال وسائل عملية، وبحوث مؤسسية.

فلا بد من تأسيس هيئة شرعية قُطرية، يتجرد لحمل مسئوليتها العلماء من كل اتجاه؛ لتوكل لهم مهمة استنباط الأحكام في هذه النوازل، على أساس من الشورى، وعدم الاستبداد بالرأي في الأمور الاجتهادية، مع

ف للابد من تأسيس هيئة 
 شرعية قُطرية، يتجرد 
 شرعية قُطرية، يتجرد 
 لحمل مسئوليتَهَا العلماءُ من 
 حل اتجاه؛ لتوكل لهم 
 مهمةُ استنباط الأحكام في 
 مهده النوازل، على أساس 
 من السفوري، وعدم 
 الاستبداد بالرأي في الأمور 
 الاجتهادية، مع الاستعانة 
 بأهل الخبرة والاختصاص 
 في كل أمر بحسبه.

الاستعانة بأهل الخبرة والاختصاص في كل أمرٍ بحسبه، ووضع الخلاف الاجتهادي في حجمه، من غير تهوين، ولا تهويل، مع

التهاسِ الأعذار، والذَّبِ عن الأعراض، والنأي عن المواقف الفردية والتفرُّدَاتِ الشاذَّةِ، وتأجيلِ ما لا يمكن حسمه، إلى مزيد بحث وتواصل، والتأكيد على معانٍ مهمة من أن الخروج من الخلاف مستحب، وأولوية التمييز بين الخلاف بأنواعه، واحترام المخالف من أهل السنة، والتعاون مع المخالف في القدر المتفق عليه، وأن الظلم لا يبيح الظلم، ونحو ذلك من المعاني المهمة.



## الخاتمة

القلوب مفعمة بالأمل، ويحدوها الرجاء نحو صالح العمل، ردًا إلى الأمر الأول، وإخراجًا للعباد من طور الفساد والاستبداد إلى جادَّة الهوى وسبيل الرشاد، وجمعًا للكلمة ووحدة للصف، واعتناء بمشروع النهضة في مختلف تجلياتها ومجالاتها، وتبقى التحديات صعبة بحجم الطموحات الضخمة، والنجاحات التي تتحقق على الأرض وبين الخلق هي التي ستكتب شهادة ميلاد حضاري جديد لغد مشرق ومستقبل واعد بخيري الدنيا والآخرة، وعلى الله تعالى قصد السبيل، وهو وحده المستعان، وعليه التكلن.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

# الفهرس

| المقدمة                                                   |
|-----------------------------------------------------------|
| الفصل الأول: مفهوم الخطاب السلفي وخصائصه وأولوياته١١      |
| المبحث الأول: مفهوم الخطاب الإسلامي السلفي                |
| المبحث الثاني: التيار السلفي، النشأة والتطور              |
| المبحث الثالث: خصائص التيار السلفي المعاصر                |
| أولا: المرجعية العلمية والولاية الشرعية                   |
| ثانيا: الثبات المنهجي والاستقرار الفكري                   |
| ثالثا: الثراء في الكفاءات والتنوع في القيادات٢٢           |
| رابعا: الحضور الإعلامي العام                              |
| خامسا: القدرة على الحشد الجماهيري                         |
| سادسا: صعودٌ سياسي متنام                                  |
| سابعا: المصداقية الأخلاقية والسلوكية                      |
| ثامنا: الريادة التاريخية والحضارية                        |
| المبحث الرابع: فقه الأولويات في الخطاب السلفي ٢٥          |
| الفصل الثَّاني: لماذا الحديث عن أولويات الخطاب السلفي؟ ٢٩ |
| المبحث الأول: تدشين الحرب العالمية على السلفية ٣٢         |

| أولا: كتب السب للتيار السلفي والقذف بالبهتان تنشر ٣٤   |
|--------------------------------------------------------|
| ثانيا: الندوات والمؤتمرات تعقد                         |
| ثالثا: التضييق على الدعوات والرموز السلفية على أشده ٣٧ |
| رابعا: الحرب الإعلامية تستعر٣٨                         |
| المبحث الثاني: وجود مراجعات وتراجعات في الخطاب         |
| السلفي المعاصر                                         |
| المبحث الثالث: ملامح وأسباب الحالة الراهنة ٤٧          |
| أولا: الخطاب الإسلامي نجاحات وإخفاقات! ٤٧              |
| ثانيا: اكتمال تجارب واستثمار مكاسب ٤٨                  |
| ثالثا: صعود وهبوط في أرصدة العمل الجماعي٣٥             |
| رابعا: انشقاق سلفي غريب٧٥                              |
| خامسا: تراجع تيارات الغلو عامة                         |
| سادسا: نضج في التعامل مع الخلاف ٩٥                     |
| سابعا: إخفاق أكثر مشاريع الوحدة والائتلاف              |
| ثامنا: إحساس سلفي بالعجز السياسي                       |
| تاسعا: معاملة الظاهرة الدينية على أنها معضلةٌ أمنية    |
| عاشرا: وجود إشكالية تربوية وقيادية                     |
| حادي عشر: إشكالية التعميم والتسطيح في فقه التغيير ٦٨   |
| المبحث الرابع: المطالبة الخارجية بالتجديد والتبديد في  |
| الخطاب السلفي!                                         |

| اولا: المعنى اللغوي للتجديد٧٤                                           |
|-------------------------------------------------------------------------|
| ثانيا: المعنى الاصطلاحي للتجديد٧٥                                       |
| ثالثا: التجديد عند الفقهاء                                              |
| رابعا: التجديد عند المتغربين، وأرباب العلمنة٧٨                          |
| خامسا: الأدلة على الحاجة إلى التجديد                                    |
| الفصل الثَّالثُ: عوانق واقعية ومشكلات سلبية في الخطاب السلفي المعاصر ٩٧ |
| المبحث الأول: ضعف أو غياب المرجعية العلمية الموحدة١٠٢                   |
| المبحث الثاني: ندرة المراكز البحثية والدراسات الاستراتيجية١٠٤.          |
| المبحث الثالث: التمحور حول مسائل الخلاف الاجتهادي١٠٦                    |
| المبحث الرابع: خلل في ترتيب الأولويات                                   |
| المبحث الخامس: جمود في الوسائل وضعف في الآليات١١١                       |
| المبحث السادس: ميل إلى النظريات وقصور في العمليات١١٣                    |
| المبحث السابع: افتقاد أو ضعف المؤسسات                                   |
| المبحث الثامن: ضعف الأداء السياسي                                       |
| المبحث التاسع: ضعف العلم التأصيلي، أو الفهم الأصولي١١٩                  |
| المبحث العاشر: افتقاد الرؤية المتكاملة والموحدة للتغيير١٢١              |
| المبحث الحادي عشر: وجود خلل في إصدار الأحكام١٢٣                         |
| المبحث الثاني عشر: تذبذب الموقف من العمل الجماعي١٢٥                     |
| المبحث الثالث عشر: الإهمال التربوي                                      |
| المبحث الرابع عشر: ضعف العناية بالسياسة الشرعية في                      |
| التصر فات الدعوية                                                       |

| المبحث الخامس عشر: الغفلة عن فقه المقاصد                            |
|---------------------------------------------------------------------|
| المبحث السادس عشر: الجنوح نحو التشديد والتعسير                      |
| المبحث السابع عشر: غلبة خطاب الترهيب على الترغيب ١٣٦                |
| المبحث الثامن عشر: تفاقم الانقسام السلفي                            |
| المبحث التاسع عشر: ضعف الخطاب السلفي الإعلامي الفضائي ١٣٩           |
| المبحث العشرون: أخطاء إدارية منهجية ١٤٣                             |
| الفصل الرابع: أولويات الخطاب السلفي المعاصرة                        |
| المبحث الأول: أولوية الرد إلى الأمر الأول                           |
| المبحث الثاني: أولوية إخراج العباد من عبادة العباد إلى عبادة        |
| رب العباد                                                           |
| المبحث الثالث: أولوية الجهاد التربوي قبل الجهاد العسكري ١٥٤         |
| المبحث الرابع: أولوية الانتهاء إلى أهل السنة قبل الانتهاء           |
| لطائفة من طوائف الدعوة                                              |
| المبحث الخامس: أولوية التأصيل والأصالة مع التجديد والمعاصرة١٥٧      |
| المبحث السادس: أولوية الكيف المنظم على الكم المبعثر ١٥٩             |
| المبحث السابع: أولوية التدرج والمرحلية                              |
| المبحث الثامن: أولوية تأهيل الصفوف الثانية، وتدريب                  |
| الكفاءات الواعدة                                                    |
| المبحث التاسع: أولوية الواقعية في الخطاب السلفي الدعوي والسياسي ١٧٣ |
| المبحث العاشر: أولوية إيجاد التيار السلفي قطريا (أولوية             |
| الأولويات) ١٧٥                                                      |

| المبحث الحادي عشر: أولوية العالمية في الخطاب السلفي ١٧٨            |
|--------------------------------------------------------------------|
| المبحث الثاني عشر: أولوية خطاب النهضة الشاملة ١٨٢                  |
| المبحث الثالث عشر: أُولُويهُ ضبط الخطاب السلفي الموجه              |
| للحضارة الغربية                                                    |
| المبحث الرابع عشر: أولوية المشاركة المجتمعية والسياسية الواسعة ١٩٠ |
| المبحث الخامس عشر: أولوية صناعة الإعلام وصياغة الرأي العام ١٩٤     |
| المبحث السادس عشر: أولوية إيجاد وسيلة فعالة للتنسيق                |
| وحل الخلافات السلفية                                               |
| الخاتية                                                            |
| الفهرس                                                             |

للمن المنافقة

