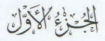




# السجل العلمي

## لمؤتمر الشيخ العلامة عبدالرحمن بن ناصر السعدي

آثاره العلمية والدعوية



الأربعاء والخميس الأربعاء والخميس الأول ١٤٤١ ربيع الأول ١٤٤١

(6) التفسير المقاصدي عند السعدي في تفسيره أ.د. محمد بن عبد الله الربيعة

لرعاة

مصرف الإنماء alinma bank







## فُقَكَلُّهُ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد..

فإن من أعظم العلوم المتعلقة بكتاب الله تعالى، علم المقاصد القرآنية التي تدور حول غايات القرآن وحكمته، وهو جانب مهم يحقق الغاية من كتاب الله تعالى ويوصل إلى الاهتداء والعمل به.

وقد عُنى بذلك المفسرون قديماً وحديثاً، ذلك أن غاية المفسر هو بيان المقصود من الآيات الذي به يعرف مراد الله من كلامه سبحانه.

وهذا الجانب وإن لم يكن ظاهراً كنوع من أنواع التفسير إلا أنه مرتبط بالتفسير أصلاً في أي نوع من أنوعه.

وممن عنى بهذا الجانب عناية بارزة، السعدي في تفسيره «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان»، وكتابه «القواعد الحسان».

ولظه ور هذا الجانب عند السعدي مع عدم إبرازه لدى الباحثين كجانب من الجوانب التي تميز السعدي وعظم الجوانب التي تميز بها السعدي حقيقة، بل إنني على يقين بأنّ تميّز السعدي وعظم أثره كان لعدة أسباب، منها: عنايته بجوانب الحكمة في الآيات.

ومن هنا جاء هذا البحث تلبية لدعوة اللجنة العلمية في مؤتمر السعدي، للكتابة عن جانب من جوانب التفسير عند السعدي رحمه الله تعالى.

وقد بنيت خطة هذا البحث على: مقدمة، وتمهيد، وأربعة مباحث.

المقدمة: وفيها بيان أهمية البحث والحاجة إليه وخطة البحث.

التمهيد، وفيه:

- \* التعريف بالمقاصد والتفسير المقاصدي.
- \* علاقة التفسير المقاصدي بأنواع التفسير وأثره فيها.
  - \* الحاجة إلى التفسير المقاصدي.

المبحث الأول: مقاصد القرآن العامة عند السعدي

المبحث الثاني: مقاصد السور عند السعدي

المبحث الثالث: مقاصد الأحكام عند السعدي

المبحث الرابع: مقاصد الآيات عند السعدي

المبحث الخامس: مقاصد الألفاظ عند السعدي

وقد سلكت منهج البحث الاستقرائي والتحليلي، وأعتبر أن هذه الورقة نواة لمشروع بحثي في تفسير السعدي في مجال المقاصد والحكمة في تفسيره.

أسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل مباركاً

وصلى الله على نبينا محمد..

#### التمهيد:

#### مدخل إلى التفسير المقاصدي ،

لابدلنا قبل الدخول في بيان المقاصد عند السعدى أن نذكر مقدمات مهمة حول التعريف بالمقاصد والتفسير المقاصدي، وعلاقته بأنواع التفسير.

- تعريف المقاصد:
  - المقصد:

لغة: ما ينتج عنه التوجه نحو الشيء، قَصَدَ الشيء أي: توجّه إليه سواء كان التوجمه بالنظر أم بالجسد، قَصَدْتُ كذا أي: توجهتُ إلى هذا الأمر، أو إلى هذا الر أي<sup>(١)</sup>.

وتأتي الكلمة عند أهل اللغة بمعان عدة منها:

- استقامة الطريق، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّكِيلِ وَمِنْهَا جَآيَرٌ وَلَوْ شَآةً لَمُدَنكُمُ أَجْمَعِينَ (آ) ﴾ (النحل: ٩).
- العدل والوسط بين الطرفين، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُّ ﴾ (فاطر: ٣٢) <sup>(٢)</sup>.

اصطلاحًا: مقصد الكلام، هو أن يتوجه الكلام واللفظ إلى معنى معين، أو غاية يريدها المتكلم(٣).

وأما المقاصد القرآنية؛ فهي: الغايات التي أرادها الله في كتابه، ويعبر عنها بـ: «مراد الله تعالى من كلامه»، وعرّفها الدكتور عبد الكريم حامدي بأنها: «الغايات

- (١) معجم مقاييس اللغة (٥/ ٥٥).
- (٢) لسان العرب (٣/ ٩٥)، مختار الصحاح (٢/ ٢٤).
  - (٣) نظرية المقاصد (ص: ١٩).

التي أُنزل القرآن لأجلها تحقيقًا لمصالح العباد"(١).

والمقاصد في كتاب الله تعالى منها ما هو صريح أي: غايته صريحة؛ مثل قول الله تعالى: هُو ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَرْبَثُ فِيهُ هُدَى تِشْقِينَ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢)؛ يبين الله تعالى أن غاية هذا الكتاب ومقصده هو الهدى، فهذه الغاية صريحة.

وهناك مقاصد خفية في أثناء الكلام؛ كما في قول الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَبُ فِيهُ مِنكَ لِشَعْمِنَ ﴾ (البقرة: ٢)؛ غايتها: بيان علو هذا الكتاب وارتفاع منزلته، فهذه غاية لم يصرّح بها، وإنما فهمناها من اسم الإشارة: ﴿ ذَلِكَ ﴾.

والمقاصد مصطلح يشترك معه مرادفات أخرى مثل: الحكمة، والعلة، والغايات، والغرض، والمراد، والأهداف، ولا أرى فرقاً بينها.

#### مفهوم التفسير المقاصدي،

من خلال تعريفنا للمقاصد عامة، يمكن لنا أن نحدد مفهوم التفسير المقاصدي بأنه: علم يبحث في الغايات التي يدور حولها القرآن كلياً أو جزئياً، واستخراج حكمه وهداياته.

قال د. وصفي أبو زيد في كتابه التفسير المقاصدي: «هو لون من ألوان التفسير يبحث في الكشف عن المعاني والغايات التي يدور حولها القرآن الكريم كلياً أو جزئياً مع بيان كيفية الإفادة منها في تحقيق مصلحة العباد»(٢).

فيظهر من خلال التعريف أن التفسير المقاصدي يتكون من:

١- المقاصد الكلية، ويدخل فيها مقاصد القرآن العامة، مقاصد السور.

٢- المقاصد الجزئية: مقاصد الآيات والأحكام والألفاظ.

YOY

<sup>(</sup>١) مقاصد القرآن (ص: ٢٩).

<sup>(</sup>٢) التفسير المقاصدي (ص: ٧).

#### منزلة التفسير المقاصدي،

......

التفسير المقاصدي جزء أساس من تفسير القرآن، ولا بدللمفسر من مراعاته، ذلك أن غاية المفسر بيان مراد الله تعالى من كلامه، وهو المقصود في الآيات.

قال ابن عاشور: «فغرض المفسر بيان ما يصل إليه أو ما يقصده من مراد الله تعالى في كتابه بأتم بيان يحتمله المعنى، ولا يأباه اللفظ من كل ما يوضح المراد من مقاصد القرآن»(١).

وقال الدكتور أحمد الريسوني: «المقاصد التفصيلية للآيات، هي التي يعني بها عامة المفسرين»(٢).

وقال الدكتور وصفي أبو زيد في التفسير المقاصدي: "الفهم المقاصدي للقرآن الكريم، أو لسوره، أو موضوعاته، لا غنى عنه لأي نوع من أنواع التفسير، ولا ينفك عنه المفسر أبدا، وهذا يشير إلى محورية المقاصد وضرورتها وأولويتها لدى المفسر "(۲).

#### أثر التفسير المقاصدي،

يظهر أثر التفسير المقاصدي في التفسير من عدة جوانب:

١- بالنسبة للمقاصد العامة: فإن التفسير المقاصدي يبرز الغايات الكبرى التي أرادها الله في كتابه كالهداية، والتوحيد، والتزكية، وتحقيق المصالح الدنيوية والأخروية.

٢- بالنسبة لمقاصد السور: فإن التفسير المقاصدي يبرز المقصد العام للسورة،

(١) التحرير والتنوير (١/ ٤٢).

(٢) الموقع الالكتروني للدكتور أحمد الريسوني، المقال بعنوان: «مقاصد القرآن».

(٣) التفسير المقاصدي (ص: ١٧).

ويربط جميع أجزائها به فيجعلها في صورة مترابطة، ويبين معاني الآيات وهداياتها من خلال مقصدها فيكشف عن أسرارها وحكمها وهداياتها، وهذا أعظم ما ينبغي العناية به في تفسير السور.

٤- بالنسبة لمقاصد الآيات: فإن التفسير المقاصدي يتجاوز المعنى اللغوي إلى
 بيان مراد الله تعالى في الآية، وما تضمنته من حكم وهدايات.

و- بالنسبة لمقاصد الألفاظ: فإن التفسير المقاصدي يبين اللفظة بالمعنى الجامع بين معناها اللغوي، ومراد الله منها، وما يجلي معناها ببيان التعليل والحكمة.
 وسيظهر في الدراسة التطبيقية من خلال تفسير السعدي، أمثلة موضحة لذلك بإذن الله تعالى.

#### • علاقة التفسير المقاصدي بالتدبُّر:

التفسير المقاصدي من أعظم نتائجه إبراز الجانب التدبري المتمثل في هدايات الآيات وتنزيلها على الواقع، ولهذا قال الشاطبي عند قوله تعالى: ﴿ كِنَنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرُكُ لِيَدَّبُوا عَلَى الواقع، ولهذا قال الشاطبي عند قوله تعالى: ﴿ كِنَنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرُكُ لِيَدَّبُوا عَلَى الوقع، ولهذا قال الشاطبي عند قوله تعالى: ﴿ لِنَمَا التدبر يكون لمن التفت إلى المقاصد» (١٠).

وهو الطريق إلى هدايات السورة والآيات وإبراز جوانب العمل فيها.

<sup>(</sup>١) الموافقات (٤/ ٢٠٩).

#### المبحث الأول: مقاصد القرآن العامة عند السعدي:

#### المطلب الأول: المراد بمقاصد القرآن

هي الغايات العليا التي أنزل القرآن لأجلها في دعوة الناس إلى عبادة الله، وتحقيق مصالحهم الدنيوية والأخروية (١).

قال العزبن عبد السلام: «معظم مقاصد القرآن: الأمر باكتساب المصالح وأسبابها، والزجر عن اكتساب المفاسد وأسبابها»(٢).

وقال ابن جزي: «فاعلم أن المقصود بالقرآن: دعوة الخلق إلى عبادة الله وإلى الدخول في دينه، ثم إن هذا المقصد يقتضي أمرين لا بد منهما، وإليهما ترجع معاني القرآن كله؛ أحدهما: بيان العبادة التي دُعي الخلق إليها، والآخر: ذكر بواعث تبعثهم على الدخول فيها وترددهم إليها»(٣).

وقال ابن عاشور: «المقصد الأعلى من القرآن: صلاح الأحوال الفردية و الجماعية و العمر انية »(٤).

<sup>(</sup>١) مقاصد القرآن (ص: ٢٩).

<sup>(</sup>٢) قواعد الأحكام (١/٨).

<sup>(</sup>٣) التسهيل لعلوم التنزيل (١/ ٨).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (٣/ ١٨).

## المطلب الثاني: عناية السعدي بمقاصد القرآن العامة.

.....

عنى السعدي بمقاصد القرآن عناية بالغة، وجاء كتابه: «القواعد الحسان» مترجم لذلك، فغالب الكتاب في إبراز مقاصد القرآن، وكلّياته، ومنهجه، وطريقته، وكل ذلك متعلق بالبعد المقاصدي.

## ولعلّى أبيّن ذلك بالأمثلة:

في أول كتاب «القواعد الحسان» ذكر عدة قواعد في بيان المقاصد العامة للقرآن ومنها قوله:

#### (القاعدة الأولى، كيف يتلقى القرآن؟)،

ومما قاله في بيانها: «فاعلم أن هذا القرآن العظيم أنزله الله لهداية الخلق وإرشادهم... فعلى الناس أن يتلقوا معاني كلام الله كما تلقاه الصحابة -رضي الله عنهم-، إنهم إذا قرؤوا عشر آيات أو أقل، لم يتجاوزوها حتى يعرفوا ما دلت عليه من الإيمان والعلم والعمل فينزلونها على الأحوال الواقعة.. فيهتدون بعلومه ويتخلقون بأخلاقه...، وختم كلامه بقوله: «ومتى علم العبد أن القرآن فيه تبيان كل شيء، وأنه كفيل بجميع المصالح، مبين لها، حاث عليها، زاجر عن المضار كلها، وجعل هذا القاعدة نصب عينه، ونزّلها على كل واقع وحادث سابق أو لاحق، ظهر له عظم مواقعها، وكثرة فوائدها وثمراتها «(۱).

وكأن السعدي في هذه القاعدة، يعطينا منهجاً لتفسير القرآن وفق مقاصده، وغاياته، وثمراته العملية.

وقد ألحق هذه القاعدة بقواعد متعلقة بها ومنها:

<sup>(</sup>١) القواعد الحسان (ص: ٩).

(القاعدة السادسة: في طريقة القرآن في تقرير التوحيد ونفي ضده):

قال السعدي معلقاً على هذه القاعدة: «يكاد القرآن أن يكون كله لتقرير التوحيد ونفى ضده «(١).

(القاعدة السابعة: في طريقة القرآن في تقرير نبوة محمد -صلى الله عليه وسلم-):

قال السعدي معلقاً على هذه القاعدة: «هذا الأصل الكبير قرره الله في كتابه بالطرق المتنوعة التي يعرف بها كمال صدقه صلى الله عليه وسلم...»(٢).

(القاعدة الثامنة: طريقة القرآن في تقرير المعاد):

.....

قال السعدي معلقاً موضحاً هذه القاعدة: "وهذا الأصل الثالث من الأصول التي اتفقت عليها الرسل والشرائع كلها... وهذا قد أكثر الله من ذكره في كتابه وقرره بطرق متنوعة "(٢).

(القاعدة التاسعة والعشرون: في الفوائد التي يجتنيها العبد في معرفته وفهمه لأجناس علوم القرآن):

قال السعدي في توضيح هذه القاعدة: «وهذه القاعدة تكادأن تكون هي المقصود الأعظم في علم التفسير، وذلك أن القرآن مشتمل على علوم متنوعة، وأصناف جليلة من العلوم... فأجلّ علوم القرآن على الإطلاق علم التوحيد، وما لله من صفات الكمال...، ومن علوم القرآن صفات الرسل وأحوالهم...، ومن علوم القرآن: علم أهل السعادة والخير وأهل الشقاوة والشر...، ومن علوم القرآن: علم أهل السعادة والآخرة على أعمال الخير وأعمال الشر، وفي ذلك علم الجزاء في الدنيا والبرزخ والآخرة على أعمال الخير وأعمال الشر، وفي ذلك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص: ٢٠).

<sup>(</sup>٢) القواعد الحسان (ص: ٢٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ص: ٢٥).

مقاصد جليلة: الإيمان بكمال عدل الله وسعة فضله، والإيمان باليوم الآخر...، ومن علوم القرآن: الأمر والنهي، وفي ذلك مقاصد جليلة: معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله... (١).

.....

فتأمّل كيف نص في هذه القاعدة على مقصد القرآن الكلي؟ ثم علّق على القاعدة بذكر مقاصد القرآن العامة وهي:

١ - علم التوحيد، وما لله من صفات الكمال.

٢- صفات الرسل وأحوالهم.

٣- علم أهل السعادة والخير، وأهل الشقاوة والشر.

٤ - علم الجزاء في الدنيا والبرزخ والآخرة على أعمال الخير وأعمال الشر.

٤ - الأمر والنهي، وفي ذلك مقاصد جليلة: معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله.

(القاعدة الخامسة والأربعون؛ حث الباري في كتابه على الصلاح والإصلاح):

قال السعدي موضحاً هذه القاعدة: «هذه القاعدة من أعم القواعد، فإن القرآن يكاد يكون كله داخلاً تحتها»(٢).

وغالب القواعد التي ذكرها السعدي في القواعد الحسان متجهة نحو الجانب المقاصدي في بيان المقاصد العامة والخاصة في القرآن.

ولذا فيمكن القول بأن هذا الكتاب يعتبر كتابًا في مقاصد القرآن العامة والخاصة.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص: ٨٧).

<sup>(</sup>٢) القواعد الحسان (ص: ١٢٠).

#### المبحث الثاني: مقاصد السورفي تفسير السعدي.

## المطلب الأول: التعريف بمقاصد السور.

مقصد السورة هو: «الغاية الجامعة لمعاني السورة ومضمونها»(۱). وتتجلى أهمية علم مقاصد السور ومنزلته بأمور:

أولاً: أن مقصد السورة هو أصل معانيها التي ترجع إليه، فهو أصل في فهم معاني كلام الله تعالى، ولهذا فإن معاني السورة لا تتحقق إلا بعد استيفاء جميعها بالنظر واستخراج مقصدها.

قال الشاطبي: «اعتبار جهة النظم في السورة لا يتم به فائدة إلا بعد استيفاء جميعها بالنظر؛ فالاقتصار على بعضها غير مفيد للمقصود منها»(٢).

ثانياً: أنه يعين على فهم كتاب الله تعالى فهماً صحيحاً، ويوصل إلى معرفة الحق في تفسير كلام الله تعالى، والتبحر في دلالاته وهداياته، ودقائق معانيه.

قال البقاعي في كلامه على علم المقاصد: «وغايته: معرفة الحق من تفسير كل آية من تلك السور، ومنفعته: التبحر في علم التفسير»(٣).

ثالثًا: أن معرفة مقصد السورة الذي تنتظم به معانيها وآياتها، سبيل للسلامة من الخطأ، وتفسير كلام الله على غير مراده (٤).

رابعًا: أن مقاصد السور من أعظم ما يتحقق بها ربط الآيات بالواقع، وذلك أن المتدبر في مقصد السورة يعايش السورة معايشة تبعثه على التفاعل والعمل والتطبيق.

.....

<sup>(</sup>١) علم مقاصد السور (ص: ٧).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٣/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٣) مصاعد النظر (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٤) دلائل النظام (ص: ٧٥).

## المطلب الثاني: عناية السعدي بمقاصد السور.

لم أجد للسعدي منهجاً مطرداً في بيان مقاصد السور، لكننا حين ننظر في ثنايا تفسيره للسورة، نجده يذكر أحياناً ما تتجه إليه السورة من مقصد عام، مثال ذلك:

قال في تفسيره لسورة الفاتحة: «فهذه السورة على إيجازها، قد احتوت على مالم تحتو عليه سورة من سور القرآن، فتضمنت أنواع التوحيد الثلاثة... وتضمنت إخلاص الدين لله تعالى عبادة واستعانة «(١).

وقال في سورة آل عمران: "نزل صدرها إلى بضع وثمانين آية في مخاصمة النصارى وإبطال مذهبهم ودعوتهم إلى الدخول في دين الإسلام"(٢).

وقال في سورة الإنسان: "ذكر الله في هذه السورة الكريمة، أول حالة الإنسان ومبتدأها ومتوسطها ومنتهاها"(٢).

وقال في سورة النصر: "في هذه السورة الكريمة بشارة وأمر لرسوله صلى الله عليه وسلم عند حصولها، وإشارة وتنبيه على ما يترتب على ذلك "(؛).

وقال في سورة الناس: "وهذه السورة مشتملة على الاستعاذة برب الناس ومالكهم وإلههم من الشيطان الذي هو أصل الشرور كلها ومادتها "(٥).

وبالجملة فإن عناية السعدى في بيان مقاصد السور قليلة.

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدى (۱/ ۲۸).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢/ ٦٣ ١٠).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٢/ ١١٠٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٢/ ١١٠٨).

#### المبحث الثاني: مقاصد الأحكام في تفسير السعدي

ظهرت عناية السعدي بإبراز الحكمة في التشريعات، ويعتبر هذا الجانب من أبرز من تميز به السعدي من جوانب المقاصد، ومن الأمثلة في ذلك:

قال تعالى: ﴿ بَنَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِالْمُقُودُ أُحِلَتَ لَكُم بَهِيمَةُ اَلْأَنْعَنِهِ إِلَّا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِي اَلصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ أَنِ اَللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ۞ ﴾ (المائدة: ١)

قال السعدي في بيانها: «وأحل لكم بهيمة الأنعام رحمة بكم، وحرّم عليكم ما استثنى منها من ذوات العوارض، من الميتة ونحوها، صوناً لكم واحتراماً، ومن صيد الإحرام، احتراماً للإحرام وإعظاماً»(١).

قال تعالى: ﴿ حُرِمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْتُمُ الْجَنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِفَيْرِ اللّهِ بِدِ وَٱلْمُنْخَيْقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُنْرَدِيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكِيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَآن تَسْنَقْسِمُوا وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُؤْوَدَةُ وَالْمُؤْوَدَةُ وَالْمَوْدَةُ وَالْمَا اللّهِ مِنْ لَا تَخْشَوْهُمْ وَالْخَشُونُ الْبَوْمَ اللّهِ مَا اللّهِ مِن لِينِكُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَالْخَشُونُ الْبَوْمَ الْمُعَلِّدُ فِي مَخْمَصَةً غَيْرَ لَكُمْ دِينَكُمْ وَالْمَالِدَة فَا اللّهُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ الْمَائِدة : ٣)

قال السعدي: «واعلم أن الله تعالى لا يحرم ما يحرم إلا صيانة لعباده وحماية لهم من الضرر الموجود في الموجودات، وقد يبين ذلك لعباده وقد لا يبين (١٠).

قوله تعالى: ﴿ وَكِيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِندَهُمُ التَّوْرَنَةُ فِيهَا حُكُمُ اللَّهِ ثُمَّ يَتُوَلَّوْنَ مِنْ بَعْدِ
ذَالِكُ وَمَا أُوْلَتِهِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ (النساء: ٤٣)

قال السعدي في بيانها: «ومع هذا فإنه يشتد تحريمه وقت حضور الصلاة

.....

<sup>(</sup>١) تفسير السعدى (١/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/ ٢٤٠).

لتضمنه هذه المفسدة العظيمة، بعد حصول مقصود الصلاة الذي هو روحها ولبها وهو الخشوع وحضور القلب».

......

قال تعالى: ﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوتَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَيْجَ ﴾ (البقرة: ١٩٧)

قال السعدي: «أي يجب أن تعظموا الإحرام بالحج، وخصوصاً الواقع في أشهره»(١).

وقال أيضاً بعد بيانه للآية: "والمقصود من الحج الذل والانكسار لله، والتقرب اليه بما أمكن من القربات، والتنزه عن مقارفة السيئات، فإنه بذلك يكون مبرورا، والمبرور ليس له جزاء إلا الجنة "(٢).

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحَرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا آَحَلُّ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا نَعْتَدُواْ ﴾ (المائدة: ٨٧)

قال السعدي: «ما أحل الله لكم من المطاعم والمشارب، فإنها نعم أنعم الله بها عليكم، فاحمدوه إذ أحلها لكم، واشكروه ولا تردوا نعمته بكفرها، أو عدم قبولها، أو اعتقاد تحريمها، فتجمعون بذلك بين القول على الله الكذب، وكفر النعمة، واعتقاد الحلال الطيب حراما خبيثا، فإن هذا من الاعتداء»(٢).

فتبين لنا من خلال هذه الأمثلة عناية السعدي بهذا الجانب وبروزه في تفسيره.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/ ٩١).

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدى (١/ ٩١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٢٤٢).

#### المبحث الرابع: مقاصد الأيات في تفسير السعدي

**.....** 

#### المطلب الأول: المراد بمقاصد الآيات

مقاصد الآيات هي: الأغراض الخاصة التي تضمنتها الآية الكريمة في ضوء سياقها.

ولا شك أن كل آية تتضمن غرضًا مستقلاً أو مكملاً لما قبلها في سياق الغرض العام للسورة؛ ومصداق ذلك قوله تعالى: ﴿ كِنْنَبُ أُخْكِمَتَ مَايَنُهُ ، ﴾ (هود: ١)؛ ولا شك أن من الإحكام كون الآية دالة على معانٍ وأغراض مهمة مبنية ومنتظمة مع ما قبلها وبعدها.

والفرق بين معنى الآية ومرادها أو غرضها أو مقصدها هو: أن معنى الآية يغلب فيه المعنى اللغوي حسب لغة العرب أو اصطلاح الشرع، ويدخل فيه الغريب والمعاني اللغوية، وأقوال المفسرين في بيان معنى مفردات القرآن.

أما المراد أو الغرض فهو المعنى السياقي المحقق للغاية التي أرادها الله تعالى في كتابه، مثال ذلك:

قوله تعالى: ﴿ أَللَّهُ أَلْقَتُ مَدُ ﴾ (الإخلاص: ٢).

فالمعنى اللفظي هو: بيان معاني الصمد في اللغة وأقوال المفسرين.

والمعنى السياقي أو المراد والغرض هو: ماذا يريد الله من عباده تحقيقه في هذه الآية، وهو العلم بكمال الله تعالى وغناه، وحاجة الخلق إليه، مما يلزم توحيده والتوجه إليه وجده.

وتظهر أهمية دراسة مقاصد الآيات من خلال عدة أمور:

١ - أن مقصد الآية هو تحقيق لمعرفة لمراد الله منها، وهو الأهم في بيان الآية.

- ٢- معرفة الرابط بين الآية وما قبلها وبعدها بحسب السياق؛ فغرض الآيات ومقصودها تنتظم به الآيات ومناسباتها.
- ٣- معرفة الفرق بين الآيات المتشابهة، فالطريق الأسلم لمعرفة الفرق بين الآيات
   المتشابهة، هو النظر لمقاصدها وأغراضها، مثال ذلك:

بيان سر التعبير في قوله: ﴿ فَأَنفَجَرَتْ ﴾ (البقرة: ٦٠)، وقوله: ﴿ فَأَنْبَجَسَتْ ﴾ (الأعراف: ١٦٠) والموقف واحد، فحين نتأمل في الغرض في قصة البقرة نجد أنه التذكير بالنعم وتعدادها على بني إسرائيل، فناسب التعبير بالانفجار الذي هو أظهر حال في كمال النعمة.

٤- تحقيق المعنى الصحيح في الآيات التي فيها إشكال: فكثير من الآيات التي يعدُّها المفسرون مشكلة أو موهمة التعارض؛ نجد أن الحلَّ الأسلم لبيانها، هو النظر في مقصودها وغرضها في السياق الذي وردت فيه.

#### المطلب الثاني: عناية السعدي بمقاصد الآيات

للسعدي طريقة تميز بها في التفسير، وأرى أنها من أبرز ما جعل للسعدي هذا القبول والأثر المبارك، وهو عنايته بالغايات والعلل والحكم، في الآيات وخواتيمها وإبرازها في تفسيره، حتى إن الذي يتتبع ذلك يجزم بأنه منهج مطرد مقصود في تفسير السعدي، يؤكده ما وضحته في المطلب السابق من عنايته ببيان مقاصد القرآن في كتابه القواعد الحسان.

ولعلي في هذا المطلب أن أذكر أمثلة تجلي عنايته بهذا الجانب: قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ (البقرة: ٢١).

قال السعدي: «هذه الآية جمعت بين الأمر بعبادة الله وحده، والنهي عن عبادة ما سواه، وبيان الدليل الباهر على وجوب عبادته، وبطلان عبادة من سواه «(١).

قال تعالى: ﴿ اللهُ اللَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنْنَزَّلُ ٱلأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِيُعْلَمُواً أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا اللَّ ﴾ (الطلاق: ١٢)

قال السعدي: «أخبر تعالى أنه خلق الخلق من السماوات السبع ومن فيهن والأرضين السبع ومن فيهن، وما بينهن، وأنزل الأمر، وهو الشرائع والأحكام الدينية التي أوحاها إلى رسله لتذكير العباد ووعظهم، وكذلك الأوامر الكونية والقدرية التي يدبر بها الخلق، كل ذلك لأجل أن يعرفه العباد ويعلموا إحاطة قدرته بالأشياء كلها، وإحاطة علمه بجميع الأشياء فإذا عرفوه بأوصافه المقدسة وأسمائه الحسنى وعبدوه وأحبوه وقاموا بحقه، فهذه الغاية المقصودة من الخلق والأمر معرفة الله وعبادته، فقام بذلك الموفقون من عباد الله الصالحين، وأعرض عن

.....

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (١/ ٤٤).

ذلك، الظالمون المعرضون»<sup>(۱)</sup>.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِنَت ۗ وَمَا يَكُفُرُ بِهَاۤ إِلَّا ٱلْفَنسِقُونَ ۞ ﴾ (البقرة: ٩٩).

قال السعدي: « ﴿ وَالنَّتِ بَيِّنَتِ ۗ ﴾ تحصل بها الهداية لمن استهدى، وإقامة الحجة على من عاند"(٢).

قال تعالى: ﴿ يَتَأَنُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودُ أُحِلَتْ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَنِدِ إِلَّا مَا يُتَلَلُ عَلَيْكُمْ عَيْرَ مُحِلِّي ٱلصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمُ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ۞ ﴾ (المائدة: ١).

قال السعدي في أولها: «هذا أمر من الله تعالى لعباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان بالوفاء بالعقود»(٣).

قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِيهُ أَللَّهُ ٱلْكِتَنَبَ وَٱلْحُكُمَ وَٱلنَّابُوَّةَ ﴾ (آل عمران:٧٩)

قال السعدي: «وهذه الآية نزلت رداً لمن قال من أهل الكتاب للنبي صلى الله عليه وسلم لما أمرهم بالإيمان به ودعاهم إلى طاعته: أتريديا محمد أن نعبدك مع الله؟» «(١٠).

قال تعالى: ﴿ لَا يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْبِلَدِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ المقصود منها التسلية عما يحصل للذين كفروا من

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/ ٨٧٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٤) تفسير السعدى ١ (/ ١٣٦).

متاع الدنيا، وتنعمهم فيها»(١).

......

قَـالَ تَعَالَـى:﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تُحِيطًا ﴾ (النساء: ١٢٦)

قال السعدي: «وهذه الآية الكريمة فيها بيان إحاطة الله تعالى بجميع الأشياء»(٢).

قىال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَيرًا يَسَرُهُ, ﴿ ﴾ (الزلزلة: ٧ - ٨).

قال السعدي: «وهذه الآية فيها غاية الترغيب في فعل الخير ولو قليلاً، والترهيب من فعل الشر ولو حقيراً»(").

ومما برز فيه السعدي بيان الحكمة من ختم الآيات بالأسماء والصفات، وهو من أبرز الجوانب التي عنى بها السعدي في تفسيره، بل جعله قاعدة من القواعد الحسان، ومن أمثلة ذلك:

قال تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ اللهِ ﴿ (البقرة: ١٩٦).

قال السعدي: « أي لمن عصاه، وهذا هو الموجب للتقوى، فإن من خاف عقاب الله انكف عما يوجب العقاب»(١٠).

قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ دَّحِيثُ ﴿ ﴿ اللَّ عِمْرَان: ١٢٩).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٩٣٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير السعدي (١/ ٩١).

قال السعدي: «ختم الآية باسمين كريمين دالين: على سعة رحمته، وعموم مغفرته، وسعة إحسانه...، ولم يختمها باسمين أحدهما: دال على الرحمة، والثاني دال على النقمة، بل ختمها باسمين كليهما يدل على الرحمة، فله تعالى رحمة وإحسان سيرحم بها عباده لا تخطر ببال بشر ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/ ١٤٦).

## المبحث الخامس: مقاصد الألفاظ عند السعدي.

مقاصد الألفاظ هي: بيان ما تتضمّنه الألفاظ، وتراكيبها، وأساليبها، من أغراض وعلل.

وهذا الجانب هو المنهج المطرد في تفسير السعدي، بل هو أعظم ما يميزه في تفسير السعدي، بل هو أعظم ما يميزه في تفسيره ذلك أنه لا يكتفي في بيان الألفاظ بالمعنى اللغوي، ولا بيان التراكيب والأساليب كبيان بلاغي، وإنما يبين ما تضمنته من غرض وحكمة في ضوء سياقها، وهو المعنى المقاصدي.

ويمكن تقسيم هذا المبحث إلى مطالب:

.....

#### المطلب الأول: بيان المعنى المقاصدي للفظة القرآنية

المعنى المقاصدي هو بيان ما تتضمّنه اللفظة من معنى غريب لغوي، وغرض سياقي، وهو ما يمكن أن نسمّيه: المعنى السياقي أو المقاصدي.

قال السعدي: "وقد كثرت تفاسير الأئمة رحمهم الله لكتاب الله، فمن مطوّل خارج في أكثر بحوثه عن المقصود، ومن مقصّر يقتصر على حل بعض الألفاظ اللغوية، بقطع النظر عن المراد، وكان الذي ينبغي في ذلك، أن يجعل المعنى هو المقصود، واللفظ وسيلة إليه فينظر في سياق الكلام، وما سيق لأجله "(۱).

قال تعالى: ﴿ يِنْ مِ اللَّهِ الرَّمْنُ الرَّحِيهِ ١٠ ﴾ (الفاتحة: ١)

قال السعدى: «الله: هو الإله المعبود المستحق لإفراده بالعبادة، لما اتصف به

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (١/ ٣٩).

من صفات الألوهية، وهي صفات الكمال» (١٠).

قال تعالى: ﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ طَلَمُواْ قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ ﴾ (البقرة: ٥٩) قال السعدي: ﴿ فَقَالُوا بدل حطة: حبة في حنطة، استهانة بأمر الله واستهزاء (٢٠). قال تعالى: ﴿ وَمَرْيَمُ ٱبْنُتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِي ٓ أَخْصَنَتْ فَرْجَهَا ﴾ (التحريم: ١٢)

قال السعدي: «أي: صانته وحفظته عن الفاحشة، لكمال ديانتها، وعفتها، ونزاهتها».

قَـال تعالَـى: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكَنَا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَلِيدِ الْعَلِيدِ اللَّهُ ﴾ (الأنعام: ٩٦)

قال السعدي: «يسكن فيه الآدميون إلى دورهم ومنامهم، والأنعام إلى مأواها، والطيور إلى أوكارها، فتأخذ نصيبها من الراحة»(٣).

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص: ٣٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٢٦٦).

## المطلب الثاني: بيان أغراض التراكيب والأساليب

السعدي يعنى عناية كبيرة باستنباط الدلالات الأصولية وأغراضها، والأساليب البلاغية وأسرارها، وهو جانب متعلق بالمقاصد وبيان الحكمة.

ومن أمثلة ذلك:

.....

قوله تعالى: ﴿ وَيَمَا رَنَقُهُمُ يُنفِقُونَ ۞ ﴾ (البقرة: ٣)

قال السعدي: " أتى بـ (من) الدالة على التبعيض، لينبههم أنه لم يرد منهم إلا جزءاً يسيراً من أموالهم، غير ضار لهم ولا مثقل، بل ينتفعون هم بإنفاقه، وينتفع به إخوانهم «(۱).

قال تعالى: ﴿ وَإِلْآخِرَةِ مُرْبُوفِؤُنَ ١٠٠٠ ﴾ (البقرة: ٤)

قال السعدي: «﴿ وَبِآلَا لِهِ وَمِآلَا لَهُ خَصَّه بالذكر بعد العموم، لأن الإيمان باليوم الآخر، أحد أركان الإيمان؛ ولأنه أعظم باعث على الرغبة والرهبة والعمل»(٢).

قَالَ تعالَى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى اَلسَكَاءِ فَسَوَّنَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَ تَوْ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞ ﴾ (البقرة: ٢٩)

قال السعدي: "وفي هذه الآية العظيمة دليل على أن الأصل في الأشياء الإباحة والطهارة، لأنها سيقت في معرض الامتنان، يخرج بذلك الخبائث، فإن تحريمها أيضا يؤخذ من فحوى الآية، ومعرفة المقصود منها، وأنه خلقها لنفعنا، فما فيه ضرر، فهو خارج من ذلك، ومن تمام نعمته، منعناً من الخبائث، تنزيها لنا»(٣).

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (١/ ٤٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/٦/١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٤٨).

قال تعالى: ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ (البقرة: ٦١)

قال تعالى: ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ (البقرة: ١٥٠)، وقال: ﴿ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِن زَيِكَ ﴾ (البقرة: ١٤٩)

قال: «خاطب الأمة عموماً فقال: ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ وقال: ﴿ وَإِنَّهُ لِلْحَقُ مِن زَيِّكَ ﴾ أكده بـ (إنّ و (اللاّم) لئلا يقع لأحد فيه أدنى شبهة، ولئلا يظن أنه على سبيل التشهى لا الامتثال» (١٠).

فبيانه لغرض دلالة العموم وسر الإتيان بـ (إنّ) المؤكّدة واللاّم، إبراز للحكمة والغرض، وهو جانب من جوانب التفسير المقاصدي.

بالتأمل في هذه الأمثلة يظهر لنا عناية السعدي ببيان جوانب الحكمة، والعلة، والغرض، في الدلالات الأصولية والأساليب البلاغية، وهو كثير جداً في تفسيره، ويمكن اعتباره منهجاً بارزاً لدى السعدي، يظهر ذلك بسبب عنايته بالدلالات الأصولية واللغوية.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي (١/ ٤٨).

## الخاتمة وفيها أهم النتائج والتوصيات:

#### أهم النتائج،

------

من خلال ما بينته في هذه الورقة ظهر لي عدداً من النتائج المهمّة:

- ١- أن السعدي رحمه الله قد عنى ببيان المقصد والحكمة في الآيات بما يمكن
   اعتباره منهجاً بارزاً في تفسيره، ولذا فيعتبر تفسيره عمدة في ذلك.
- ٢- فيما يتعلق ببيان السعدي لمقاصد القرآن العامة، فإنه قد عنى عناية ظاهرة صرح بها في مقدمة تفسيره، وفي كتابه القواعد الحسان الذي ركز فيه على بيان مقاصد القرآن ومنهجه وطريقته.
  - ٣- فيما يتعلق بعناية السعدي لمقاصد السور لم تكن عناية السعدي به ظاهرة.
- ٤ فيما يتعلق بعناية السعدي بمقاصد الأحكام، فقد تجلى لي عنايته الكبيرة بذلك
   بل لا تكاد تجد آية في الأحكام إلا وأبرز ما فيها من حكم ومقاصد تشريعية.
- ٥- فيما يتعلق بعناية السعدي بمقاصد الآيات، فقد ظهر لي جلياً عناية السعدي بالمعنى السياقي أو المقاصدي، وقد صرح بذلك في مقدمة تفسيره، وعليه فيعتبر هذا الجانب منهجاً بارزاً في تفسيره.
- ٦- فيما يتعلق بعناية السعدي بمقاصد الألفاظ ودلالاتها وأساليبها، فإنه كثيراً ما
   يبيّن ذلك ضمن بيانه لمعنى الآية وهو جانب دقيق في التفسير.

#### أهم التوصيات:

#### أوصي بما يلي:

- ٧- دراسة هـ ذا الجانب عند السعدي في مشروع بحثي يبرز فيه منهج السعدي وطريقته.
- ٨- قراءة تفسير السعدي بتركيز على جوانب الحكمة والتعليل والغرض لتتكون لدى القارئ ملكة التفسير المقاصدي.
- ٩- العناية بدراسة هذا الجانب في التفاسير الأخرى كابن كثير، والبغوي، وابن
   عطية، والقرطبي، وابن العربي، وابن عاشور.

( 77