سلسِکة دِرَاسَاتِ فِی مَسَاحِثُ توحیدالاسماء والصّهات الرّلهٔ الدُّلُی

مُعِيدُ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ عِلْمُعِلِي الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِيلِي الْمُعِلِي ا

توجيدالأشِكاء والصّفات

سَأَلِيفَ وَمَعَمَّرَ بِن خَلِيفَ التَّمْيِمِي وَمَعَمَّرَ بِن خَلِيفَ التَّمْيِمِي عُصْرُوفَ التَّمْ الدُّرسَةِ المُعْمَةِ الاسْلَامَية المُعْمَةِ الدِّسُلَامَية المُعْمَةُ الدِّسُلَامَية المُعْمَةُ الدِّسُلَامَية المُعْمَةُ الدِّسُلَةُ المُعْمَةُ الدِّسُةُ الدِّسُةُ المُعْمَةُ الدِّسُةُ المُعْمَةُ الدِّسُةُ المُعْمَةُ الدِّسُةُ المُعْمَةُ الدِّسُةُ المُعْمَةُ الدِّسُةُ الدِّسُةُ الدِّسُةُ المُعْمَةُ الدِّسُةُ المُعْمَةُ الدِّسُةُ الدَّسُةُ الدَّسُةُ الدِّسُةُ الْحَامِي مُعِلِّالْمِنْسُةُ الْمُعْمِلِيْنُ الْمُعْمِلُونِ الْمُعْمِلِيْنُ الْمُعْمِلِيْنُ الْمُعْمِلِيْنُ الْمُعْمِلُونِ الْمُعُلِمُ الْمُعْمِلُونِ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمُونُ الْمُعْمِلُونِ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمُونُ الْمُعْمِلُونُ الْمُعُلِمُ ا





قامت بطباعته وإخراجه الدولية للنشر والتوزيع

المركز الرئيسي: الكويت \_ الجهراء \_ مجمع كاظمة التجاري ص . ب المراد البريدي: 01017 الجهراء

فرع حولي : شارع الحسن البصري ق ٣٧ قسيمة ١٠ ، محل رقم ٣ تلفاكس : ٢٦٤١٧٩٧

### المقدمة

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونتوب إليه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الأسماء الحسني والصفات العلى.

وأشهد أن محمداً عبده ورسوله وأمينه على وحيه، أرسله بالهدى ودين الحق، فبلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده وعبد ربه حتى أتاه اليقين من ربه صلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليما.

أما بعد: فيهذه الدراسة الأولى من سلسلة «دراسات في مباحث توحيد الأسماء والصفات» وهي بعنوان:

«معتقد أهل السنة والجماعة في توحيد الأسماء والصفات».

و سيتبعها -بإذن الله- الدراسات التالية:

الدراسة الثانية : «معتقد أهل السنة والجماعة في أسماء الله الحسني».

الدراسة الثالثة: «معتقد أهل السنة والجماعة في صفات الله العلى».

الدراسة الرابعة: «قواعد أهل السنة والجماعة في نصوص الأسماء والصفات».

الدراسة الخامسة: «مقالة التعطيل وموقف أهل السنة والجماعة منها».

الدراسة السادسة: «مقالة التشبيه وموقف أهل السنة والجماعة منها».

ومقصودي من اصدار هذه السلسلة حدمة الجوانب التالية:

- بيان معتقد أهل السنة والجماعة في باب أسماء الله وصفاته بشكل يجمع بين الشمولية والتعمق، وذلك من خلال توضيح المسائل الكلية العامة أولاً، ثم بحث القضايا التفصيلية والمباحث الجزئية للمسائل الكبرى المتعلقة بهذا الباب، فقد خصصت الدراسة الأولى لعرض المسائل العامة التي تبرز وتوضح معتقد أهل السنة والجماعة بشكل عام، ثم خصصت لكل مسألة بعد ذلك دراسة مستقلة

تستوفي المواضيع والقضايا التي تتصل بها.

حمع شتات المسائل المتعلقة بهذا الباب، وهي مسائل متناثرة ومتفرقة
 في ثنايا كتب أهل السنة، وقد بذلت جهدي وطاقتي في جمعها
 وترتيبها وتبويبها وإخراجها في نسق تنتظم معه تلك المسائل، ليسهل
 بعد ذلك معرفتها والاطلاع عليها.

٣ - بيان فساد مقالات أهل الزيغ والضلال الذين خرجوا عن الحق في هذا
 الباب، وذلك ليعلم وجه بطلان معتقداتهم ومدى انحرافهم
 وضلالهم، حتى يحذر المسلم من الوقوع في ذلك.

هذا وقد ضمنت الدراسة الأولى الفصول التالية:

الفصل الأول: تعريف توحيد الأسماء والصفات وعلاقته بباقي أنواع التوحيد.

وفیه مبحثان :

المبحث الأول: تعريف توحيد الأسماء والصفات.

المبحث الثاني : العلاقة بين أنواع التوحيد.

الفصل الثاني : معتقد أهل السنة والجماعة في أسماء الله وصفاته .

وفيه ثلاثة مباحث :

المبحث الأول: التعريف بالسلف الصالح وبأهل السنة والجماعة.

المبحث الثاني : معتقد أهل السنة في أسماء الله وصفاته.

المبحث الشالث : الأسس التي قام عليمها معتقد أهل السنة في أسماء

وحتمت ذلك بخاتمة وذيلتها بفهارس.

وإني لا أدعي أني وصلت بهذه الدراسة الى درجة الكمال، ولكن حسبي أني اجتهدت فإن وفقت فذلك بفضل من الله وحده، وإن حصل تقصير أو خطأ فهذا من طبيعة جهد البشر، فأرجو ممن وقف على شيء في هذه الدراسة أن يبادرني النصيحة، وأسأل الله عز وجل أن يتقبل مني هذا الجهد وأن يجعله عملاً صالحاً ولوجهه خالصاً، وأن لا يجعل لأحد فيه شيءاً

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. محمد بن خليفة التميمي

المدينة النبوية في ٦ ١ / ٦/٦ ٤١ هـ.

\* \* \*



# التمهيد أهمية توحيد الأسماء والصفات

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، الموصوف بصفات الجلال، المنعوت بنعوت الكمال.

وأشهد أن محمداً عبده ورسوله وأمينه على وحيم وخيرته من خلقه وحجته على عباده صلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليماً كثيراً.

#### وبعـــــد:

فإن من المفيد والمهم لطالب الحق قبل أن يشرع في دراسة تفاصيل جوانب توحيد الأسماء والصفات أن يكون لديه معرفة بأهمية هذا التوحيد وما له من قيمة ومنزلة ودور في جانب الاعتقاد على وجه الخصوص وفي سائر جوانب الدين على وجه العموم، فإيجاد هذا التصور المفيد في فكر المسلم عما لهذا التوحيد من مكانة عالية ودرجة رفيعة سيعود بإذن الله تعالى عليه بالنفع في إيمانه بالله عز وجل، فيولى هذا الجانب القدر الواجب له من الأهمية، كما يزيد ه ذلك رغبة في التفقه في مسائله ومباحثه وتفريعاته، والتي لا يستغنى عنها طالب العلم الراغب في التزود من العلم النافع المفيد.

وإن مما يؤسف له أن البعض ينظر الى هذا التوحيد نظرة المقلل من أهميته وشأنه، فيظن أن مباحث هذا الباب لا تتجاوز ذكر الأقوال المختلفة والمتباينة في القدر الذي يثبت أو لا يثبت من أسماء الله وصفاته وأن الأمر لا يعدو ذلك ولا يخرج عنه ، ومثل هذه النظرة وهذا القول لا يصدر إلا عن أحد شخصين إما جاهل لا يدرى مافي هذا الباب من مسائل مفيدة وعلى درجة من الأهمية لا غنى للمسلم عنها وعن معرفتها.

وإما عن شخص منحرف في عقيدته يظن أن حال هذا الباب لا يخرج عن الحال الذي عليه عند أهل الباطل الذين لم يستضيؤوا في هذا الباب ولا في غيره بنور الكتاب والسنة وبالتالي لم يتجاوز حديثهم في هذا الباب حدود الطعن في أسماء الله وصفاته والتشكيك فيها أو في أكثرها، فصدوا بذلك عن معرفتها فضلاً عن بيان مالها من دور ومكانة في عقيدة المسلم وإيمانه بربه تبارك وتعالى

فإرشادا لطالب الحق، وتعليماً للجاهل الغافل، ودعوة للمخالف المنحرف، ومذاكرة للعالم أسطر هذه الكلمات التي تشير الى بعض ما في هذا االتوحيد من فوائد ومزايا عسى الله أن ينفع بها من يطلع عليها ويستذكرها.

فأقول وبالله التوفيق ومنه أستمد البعون والتسديد ملخصاً ما أود بيانه في النقاط التالية :

### أولا: هذا التوحيد شطر باب الايمان بالله تعالى:

لا يخفى على المسلم أهمية الإيمان بالله، فهو أول أركان الايمان، بل هو أعظمها فما بقية الأركان الا تبع له وفرع عنه، وهو أهم ماخلق له الخلق وأرسلت به الرسل وأنزلت به الكتب وأسست عليه الملة. فالايمان بالله هو أساس كل خير ومصدر كل هداية وسبب كل فلاح ذلك لأن الانسان لما كان مخلوقاً مربوباً عاد في علمه وعمله إلى خالقه وباريه فبه يهتدى وله يعمل واليه يصير، فلا غنى له عنه، وإنصرافه إلى غيره هو عين هلاكه وفساده، والإنسان له بالله عن كل شيء عوض، وليس لكل شيء عن الله عوض، فليس للعبد صلاح ولا فلاح إلا بمعرفة ربه وعبادته، فإذا حصل له ذلك فهو الغاية المرادة له والتي خلق من أجلها، فماسوى ذلك إما فضل نافع، أو فضول غير نافعة أو فضول ضارة، ولهذا صارت دعوة الرسل لأمهم إلى الايمان بالله وعبادته فكل رسول يبدأ دعوته بذلك كما يعلم من تتبع دعوات الرسل في القران:

وملاك السعادة والنجاة والفوز يكون بتحقيق التوحيدين اللذين عليهما يقوم الايمان بالله تعالى. وبتحقيقهما بعث الله سبحانه وتعالى رسوله عليهم من أولهم إلى آخرهم.

وأحدهما: التوحيد العلمي الخبري الاعتقادي المتضمن إثبات صفات الكمال لله تعالى وتنزيهه فيها عن التشبيه والتمثيل، وتنزيهه عن صفات النقص.

والتوحيد الثانى: عبادته وحده لا شريك له وتجريد محبته والإخلاص له وخوفه ورجاؤه والتوكل عليه والرضا به رباً وإلهاً وولياً، وأن لا يجعل له عدلاً في شيء من الأشياء.

وقد جمع سبحانه وتعالى هذين النوعين في سورتي الإخلاص وهما سورة ﴿ قُـلَ يَتَأَيُّهُ ۖ ٱلۡكَٰفِرُونَ ﴾(١) المتضمنة للتوحيد العملى الإرادى.

وسورة ﴿ قُلَ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾ المتضمنة للتوحيد العلمي الخبرى. فسورة ﴿ قُلْ هُوا لِللهُ أَحَدُ ﴾ فيها بيان مايجب لله تعالى من صفات الكمال وبيان مايحب تنزيهه عنه من النقائص والأمثال.

وسورة ﴿ قُـلْ يَنَأَيُّكَ الْكَنْفِرُونَ ﴾ فيها إيجاب عبادته وحده لا شريك له، والتبرى من عبادة كل ماسواه.

ولا يتم أحد التوحيدين إلا بالآخر، ولهذا كان النبي عَلِيُّهُ يقرأ بهاتين

<sup>(</sup>١) الآية ١ من سورة الكافرون.

<sup>(</sup>٢) الآية ١ من سورة الإخلاص.

السورتين في سنة الفجر والمغرب والوتر اللتين هما فاتحة العمل وحاتمته، ليكون مبدأ النهار توحيداً وخاتمته توحيداً.(١)

فالتوحيد المطلوب من العبد شطره هو توحيد الأسماء والصفات

### ثانيا: توحيد الأسماء والصفات أشرف العلوم وأهمها على الإطلاق:

إن شرف العلم تابع لشرف معلومه، لوثوق النفس بأدلة وجوده وبراهينه ولشدة الحاجة إلى معرفته وعظم النفع بها.

ولا ريب أن أجل معلوم وأعظمه وأكبره هو الله الذى لا إله إلا هو رب العالمين وقيوم السموات والأراضين الملك الحق المبين الموصوف بالكمال كله، المنزه عن كل عيب ونقص وعن كل تشبيه وتمثيل في كماله

فلا ريب أن العلم به وبأسمائه وصفاته وأفعاله أجل العلوم وأفضلها، ونسبته إلى سائر العلوم كنسبة معلومه إلى سائر المعلومات.(٢)

فإن قيل : فالعلم إنما هو وسيلة إلى العمل ومراد له، والعمل هو الغاية،

<sup>(</sup>١) اجتماع الجيوش الاسلامية على غزو المعطلة الجهمية ص٣٥ – ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة ١/٨٦.

ومعلوم أن الغاية أشرف من الوسيلة، فكيف تفضل الوسائل على غاياتها؟.

قيل: كل من العلم والعمل ينقسم إلى قسمين منه مايكون وسيلة، ومنه مايكون غاية، فليس العلم كله وسيلة مرادة لغيرها، فإن العلم بالله وأسمائه وصفاته هو أشرف العلوم على الاطلاق وهو مطلوب لنفسه مراد لذاته قال الله تعالى : ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوْتِ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعَلّمُواْ أَنَّ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللّهَ قَدْ أَعَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْكُ وَأَنَّ اللّهَ قَدْ أَعَاطُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْكُ وَأَنَّ الله قَدْ أَعَاطَ الأَمْر بينهن ليعلم عباده أنه بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير، فهذا الأمر بينهن ليعلم عباده أنه بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير، فهذا العلم هو غاية الحلق المطلوبة وقال تعالى ﴿ فَأَعْلَمُ أَنّهُ لِا إِللهَ إِلّا اللهُ ﴾ (١) فالعلم بوحدانيته تعالى وأنه لا إله إلا هو مطلوب لذاته وإن كان لا يكتفى به وحده بل لا بد معه من عبادته وحده لا شريك له، فهما أمران مطلوبان لأنفسهما:

الأمر الأول: أن يعرف الرب تعالى بأسمائه وصفاته وأضعاله وأحكامه.

والأمر الثاني: أنَّ يعبد بموجبها ومقتضاها.

<sup>(</sup>١) الآية ١٢ من سورة الطلاق .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩ من سورة ملجمد .

فكما أن عبادته مطلوبه مرادة لذاتها، فكذلك العلم به ومعرفته أيضاً، فإن العلم من أفضل العبادات. (١)

## ثالثًا: توحيد الأسماء والصفات هو أصل العلوم الدينية:

كما أن العلم بأسماء الله وصفاته وأفعاله أجل العلوم وأشرفها وأعظمها فهو أصلها كلها، فكل علم هو تابع للعلم به، مفتقر في تحقق ذاته إليه؛ فالعلم به أصل كل علم ومنشئه، فمن عرف الله عرف ماسواه، ومن جهل ربه فهو لما سواه أجهل قال تعالى ﴿ وَلا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ اللّهَ وَهُو اللّهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللّهُ وَهُو اللّهُ مَا أَنهُ سَهُم أَنهُ سَهُم الله وهو: وهو: والله منه والله الله الله على عرف حقيقتة ولا مصالحه، بل نسي مابه صلاحه وفلاحه في معاشه ومعاده ، لأنه خرج عن فطرته التي خلق معاشها ومعادها قال تعالى ﴿ وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قُلْبَهُم عَن ذَكّر وبه وتسعد به في معاشها ومعادها قال تعالى ﴿ وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قُلْبَهُم عَن ذَكّر وبه فانفرط عليه أمره وقلبه، فلا و كان أَمْرُهُ وَلَا الله على مصالحه وكماله وما تزكو به نفسه وقلبه، بل هو مشتت النفات له إلى مصالحه وكماله وما تزكو به نفسه وقلبه، بل هو مشتت

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩ من سورة الحشر.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٨ من سورة الكهف

القلب مضيعه، مفرط الأمر حيران لا يهتدي سبيلاً.

فالعلم بالله أصل كل علم، وهو أصل علم العبد بسعادته وكماله ومصالح دنياه وآخرته، والجهل به مستلزم للجهل بنفسه ومصالحها وكمالها وما تزكو به وتفلح به، فالعلم به سعادة العبد والجهل به أصل شقاوته(١)

# رابعا: معرفة أسماء الله و صفاته أصل عظيم في منهج السلف:

معرفة أسماء الله وصفاته هي الأساس الذي ينبني عليه عمل العبد ومن خلالها تتحدد العلاقة التي تربط العبد بربه، وعلى ضوئها يعبد المسلم ربه ويتقرب إليه.

ولذلك كان أصل علم السلف وعملهم هو:

العلم بالله !..

٢- والعمل لله.

فجمعوا بذلك بين التصديق العلمي والعمل الحبي

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ٨٦/١

ثم إن تصديقهم عن علم، وعملهم وحبهم عن علم، فسلموا بذلك من آفات منحرفة المتكلمة والمتصوفة.

فالكلاميون: غالب نظرهم وقولهم في الثبوت والانتفاء والوجود والعدم والقضايا التصديقية، فغايتهم مجرد التصديق والعلم والخبر.

والصوفيون: غالب طلبهم وعملهم في المحبة والبغضة والإرادة والكراهة والحركات العملية، فغايتهم المحبة والانقياد والعمل والإرادة.

وكلاً من المنحرفين له مفسدتان:

إحداهما: القول بلا علم إن كان متكلماً.

والعمل بلا علم إنّ كان متصوفاً.

وهو ماوقع من البدع الكلامية والعملية المخالفة للكتاب والسنة.

والمفسدة الثانية : فوت المتكلم العمل

وفوت المتصوف القول والكلام.

أما السلف وأتباعهم فقد حققوا كلا الأمرين.

من القول التصديقي المعتمد على معرفة أسماء الله وصفاته وأفعاله الواردة في الكتاب والسنة.

والعمل الإرادى وذلك باتباع الأوامر واجتناب النواهي وفق ماشرعه

الله في كتابه وعلى لسان رسوله على.

ولذلك كان كلامهم وعملهم باطناً وظاهراً بعلم وكان كل واحد من قولهم وعملهم مقروناً بالآخر وهؤلاء هم المسلمون حقاً. (١)

فالسلف وأتباعهم جعلوا من توحيد الأسماء والصفات إحدى الركيزتين التي قام عليها منهجهم المعتمد على نصوص الكتاب والسنة وذلك لما لهذا التوحيد من أهمية ومنزلة وهذا ماتشهد له كثرة النصوص الشرعية الواردة في هذا الشأن.

## خامسا : العلم بأسماء الله و صفاته يفتح للعبد باب معرفة الله:

إن محبة الشيء فرع عن الشعور به، فأعرف الحلق بالله أشدهم حباً له، وكل من عرف الله أحبه، ولا سبيل للحصول على هذه المعرفة إلا من باب العلم بأسماء الله وصفاته، فلا تستقر للعبد قدم في معرفة الله إلا بالتعرف على أسمائه وصفاته الواردة في القرآن والسنة، فالعلم بأسماء الله وصفاته يفتح للعبد هذا الباب العظيم، فالله عز وجل لم يجعل السبيل إلى معرفته من طريق الاطلاع على ذاته فهذا الباب موصود إلى قيام الساعة كما

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ٤١/٢ وبتصرف. .

أخبرنا بذلك نبينا محمد عليه حيث قال « تعلموا أنه لن يرى أحد منكم ربه عز وجل حتى يموت ».(١)

وكذلك فإن من المحال أن تستقل العقول البشرية بمعرفة ذلك وإدراكه على وجه التفصيل فهى عاجزة عن ذلك لكونه من المغيبات التي لا سبيل إلى معرفتها إلا من طريق الوحي والله عز وجل يقول ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (٢) فهذه الآية تبين محدودية علم الانسان.

وقد اقتضت رحمة العزيز الحكيم أن بعث الرسل به معرفين وإليه داعين وجعل معرفته سبحانه بأسمائه وصفاته وأفعاله هي مفتاح دعوتهم وزبدة رسالتهم، فأساس دعوة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم والأصل الأول فيها: معرفة الله سبحانه بأسمائه وصفاته وأفعاله. ثم يتبع هذا الأصل أصلان عظيمان هما:

١- تعريف الناس الطريق الموصلة إلى الله وهي (شريعته المتضمنة لأمره ونهيه).

٢- تعريفهم مألهم في الآخرة.

<sup>(</sup>١) اخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب الفتن، باب ذكر ابن صياد ١٩٣/٨ .

<sup>(</sup>٢) الآية ٨٥ من سورة الإسراء .

وهذان الأصلان تابعان للأصل الأول مبنيان عليه، فأعرف الناس بالله أتبعهم للطريق الموصلة إليه، وأعرفهم بحال الناس عند القدوم عليه.

# سادسا: أساس العلم الصحيح هو الإيمان بالله وبأسمائه و صفاته:

على أساس العلم الصحيح بالله وبأسمائه وصفاته يقوم الإيمان الصحيح والتوحيد الخالص وتنبنى مطالب الرسالة جميعها، فهذا التوحيد هو أساس الهداية والإيمان وهو أصل الدين الذي يقوم عليه، ولذلك فإنه لا يتصور إيمان صحيح بمن لا يعرف ربه، فهذه المعرفة لازمة لانعقاد أصل الإيمان، وهي مهمة جداً للمؤمن لشدة حاجته إليها لسلامة قلبه وصلاح معتقده واستقامة عمله، فهذه المعرفة لأسماء الله وصفاته وأفعاله توجب للعبد التمييز بين الإيمان والكفر، والتوحيد والشرك والإقرار والتعطيل، وتنزيه الرب عما لايليق به ووصفه بماهو أهله من الجلال والإكرام.

وذلك يتم بتدبر كلام الله تعالى وما تعرف به سبحانه إلى عباده على ألسنة رسله من أسمائه وصفاته وأفعاله وما نزه نفسه عنه مما لا ينبغى له ولا يليق به سبحانه.

والجدير ذكره أن معرفة الله نوعان:

النوع الأول : المعرفة الاجمالية

وهى التى تلزم العبد المؤمن لينعقد بها أصل الإيمان، وهى تتحقق بالقدر الذى يميز العبد به بين ربه وبين سائر الآلهة الباطلة، ويتحقق بها الايمان المجمل، وتجعله فى سلامة من الكفر والشرك المخرجين من الايمان، وتخرجه من حد الجهل بربه وما يجب له.

وهذه المعرفة يتحصل عليها من قراءة سورة الاخلاص وآية الكرسي وغيرها من الآيات ومعرفة معانيها.

ولكن هذه المعرفة لا توجب قوة الإيمان والرسوخ فيه .

النوع الثاني : المعرفة التفصيلية

وهذه تكون بمعرفة الأدلة التفصيلية الواردة في هذا الباب وتعلمها واعتقاد اتصاف الله بها ومعرفة معانيها والعمل بمقتضياتها وأحكامها.

وهذه المعرفة هي التي يحصل بها زيادة الإيمان ورسوخه، فكلما ازداد العبد علما بالله زاد إيمانه وخشيته ومحبته لربه وتعلقه به قال تعالى ﴿ إِنَّكَ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ لَؤُا ﴾ (١) كما تجلب للعبد النور والبصيرة التي

الآية ٢٨ من سورة فاطر.

تحصنه من الشبهات المضللة والشهوات المحرمة.

(والعلم بالله يراد به في الأصل نوعان :

أحدهما: العلم به نفسه، أي بما هو متصف به من نعوت الجلال والإكرام وما دلت عليه أسماؤه الحسني.

وهذا العلم إذا رسخ في القلب أو جب خشية الله لا محالة، فإنه لابد أن يعلم أن الله يثيب على طاعته؛ ويعاقب على معصيته.

والنوع الثناني: يراد بالعلم بالله العلم بالأحكام الشمرعية من الأوامر والنواهي، والحلال والحرام.

ولهذا قال بعض السلف: العلماء ثلاثة:

الله ليس عالماً بأمر الله.

٢ – عالم بأمر الله ليس عالماً بالله .

٣ – عالم بالله وبأمر الله .

فالعالم بالله: الذي يخشى الله؛ والعالم بأمر الله: الذي يعرف الحلال والحرام. (١)

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ٣٣٣/٣ هبتصرف يسيره.

### سابعا: العلم بأسماء الله و صفاته هو حياة القلوب:

فلا حياة للقلوب ولا نعيم ولا سرور ولا أمان ولا طمأنينة إلا بأن تعرف ربها ومعبودها وفاطرها ويكون أحب إليها مما سواه، والإنسان بدون الإيمان بالله لا يمكنه أن ينال معرفة ولا هداية، وبدون اهتدائه إلى ربه لا يكون إلا شقيا معذباً كما هو حال الكافرين.

فالله تبارك حلق هذا الإنسان وركبه من الجسد والروح وشاء أن يكون خلق الجسد من التراب قال تعالى ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن تُرَابٍ ﴾ (١) وجعل قوام الجسد وحياته من التراب، فهو يأكل ويشرب ويكتسى من الأرض وما فيها. وجعل في هذا الجسد الروح قال تعالى ﴿ فَإِذَاسَوِّيتُهُ وَنَفَخّتُ فِيهِ مِن رُوحِى ﴾ (١) وشاء أن يكون قوام هذه الروح وحياتها في معرفة الله وعبادته فلا شيء أطيب للعبد ولا ألذ ولا أهنأ ولا أنعم لقلبه وعيشه من محبة فاطره وباريه ودوام ذكره والسعى في مرضاته، لذلك فإن من في قلبه أدنى حياة أو محبة لربه وإرادة لوجهه وشوق إلى لقائه، فطلبه لهذا الباب وحرصه على معرفته وازدياده من التبصر فيه، وسؤاله واستكشافه عنه هو أكبر مقاصده وأعظم مطالبه وأجل غاياته، فهذا هو

<sup>(</sup>١) الآية ٥ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٩ من سورة الحجر.

الكمال الذى لا كمال للعبد بدونه، وله حلق الحلق، ولأجله نول الوحى وأرسلت الرسل وقامت السموات والأرض، ووجدت الجنة والنار، ولأجله شرعت الشرائع، وأسست الملة ونصبت القبلة، وهو قطب رحى الخلق والأمر الذى مدارهما عليه.

وهو بحق أفضل ما اكتسبته القلوب وحصلته النفوس وأدركته العقول، وليست القلوب الصحيحة والنفوس المطمئنة إلى شيء من الأشياء أشوق منها إلى معرفة هذا الأمر ولا فرحها بشيء أعظم من فرحها بالظفر بمعرفة الحق فيه. (1)

### ثامنا : ثمرة معرفة أسماء الله و صفاته:

مما يدلل ويؤكد أهمية هذا التوحيد هو ما تشمره معرفة أسماء الله وصفاته في قلب المؤمن من زيادة في الإيمان ورسوخ في اليقين، وما تجلبه له من النور والبصيرة التي تحصنه من الشبهات المضللة والشهوات المحرمة.

فهذا العلم إذا رسخ في القلب أوجب حشية الله لا محالة. فلكل اسم من أسماء الله تأثير معين في القلب والسلوك، فإذا أدرك القلب معنى

<sup>(</sup>۱) انظر: الفتوى الحموية الكبرى ص ۲۸ – ۲۹.

الاسم وما يتضمنه واستشعرذلك، تجاوب مع هذه المعاني وانعكست هذه المعرفة على تفكيره وسلوكه.

ولكل صفة عبودية خاصة هي من موجباتها ومقتضياتها فالأسماء الحسني والصفات العلى مقتضية لأثارها من العبودية وهذا مطرد في جميع أنواع العبودية التي على القلب والجوارح فمثلاً: علم العبد بتفرد الرب تعالى بالضر والنفع والعطاء والمنع والخلق والرزق والإحياء والإماتة يثمر له عبودية التوكل عليه باطناً، ولوازم التوكل وثمراته ظاهراً.

وعلمه بسمعه تعالى وبصره وعلمه وأنه لا يخفى عليه مثقال ذرة فى السموات ولا فى الأرض وأنه يعلم السر وأخفى ويعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور يشمر له حفظ لسانه وجوارحه وخطرات قلبه عن كل مالا يرضى الله وأن يجعل تعلق هذه الأعضاء بما يحبه الله ويرضاه فيثمر له ذلك الحياء باطناً، ويثمر له الحياء اجتناب المحرمات والقبائح.

ومعرفته بغناه وجوده وكرمه وبره وإحسانه ورحمته توجب له سعة الرجاء، ويشمر له ذلك من أنواع العبودية الظاهرة والباطنة بحسب معرفته وعلمه.

وكذلك معرفته بجلال الله وعظمته وعزه تشمراله الخضوع

والاستكانة والمحبة، وتثمر له تلك الاحوال الباطنة أنواعاً من العبودية الظاهرة هي موجباتها.

وكذلك علمه بكماله وجماله وصفاته العلى يوجب له محبة خاصة منزلة أنواع العبودية.

فرجعت العبودية كلها إلى مقتضى الأسماء والصفات وارتبطت بها.(١)

وبهذا يتبين أن معرفة العبد لأسماء الله وصفاته على الوجه الذى أخبر الله عز وجل به في كتابه وسنة رسوله على توجب على العبد القيام بعبودية الله على الوجه الأكمل. فكلما كان الإيمان بالصفات أكمل كان الحب والاخلاص والتعبد أقوى؛ وأكمل الناس عبودية المتعبد بجميع الأسماء والصفات التي يطلع عليها البشر، إذ كل اسم من أسمائه عز وجل له تعبد مختص به، علماً ومعرفة وحالاً.

«علماً ومعرفة»: أي أن من علم أن الله مسمى بهذا الاسم، وعرف مايتضمنه من الصفة ثم اعتقد ذلك فهذه عبادة.

و «حالاً» أى ان لكل اسم من أسماء الله مدلول حاص وتأثير معين في القلب والسلوك، فإذا أدرك القلب معنى الاسم وما يتضمنه واستشعر

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ٢/٩٠.

ذلك، تجاوب مع هذه المعاني وانعكست هذه المعرفة على تفكيره وسلوكه.

وهذه الطريقة مشتقة من قلب القرآن قال الله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَالَهُ الْخُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ . (١)

والدعاء بها يتناول: دعاء المسألة، ودعاء الثناء، ودعاء التعبد. وهو سبحانه يدعو عباده إلى أن يعرفو بأسمائه وصفاته، ويثنوا عليه بها، ويأخذوا بحظهم من عبوديتها. (٢)

### تاسعا: ضرورة تجنب الباطل ومخالفة طريق الحق في هذا الباب:

يعتبر باب الأسماء والصفات من أكثر الأبواب خطورة ومزلة من جهة كونه محل خلافات شديدة ومعقدة دارت رحاها بين علماء السلف من جهة والفلاسفة وأهل الكلام والمشبهة من جهة أخرى.

فمن واجب طالب العلم أن يتعمق في فهم الحق المبنى على الكتاب والسنة قال تعالى ﴿ فَإِن تَنَكْزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾ (٣) فالرد إلى الله يكون بالرد الى كتابه والرد إلى الرسول بعد وفاته يكون بالرد

<sup>(</sup>١) الآية ١٨٠ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين ١/٤٢٠.

 <sup>(</sup>٣) الآية ٩٥ من سورة النساء .

إلى سنته عَلَى وقد دقال تعالى ﴿ ءَأَنَّمُ أَعْلَمُ أَمِ اللهُ ﴾ (١) فالله أعلم بنفسه وهو الذي أخبر بأسمائه وصفاته في كتابه وعلى لسان رسوله عَلَيْهُ، وكذلك فإن النبي عَلَيْهُ أعلم الناس بربه وأصدقهم خبراً وقد قال الله في حقه ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمُوَىٰ ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَىٰ يُوحَىٰ ﴾ (١).

فمن الواجب على المسلم أن يدرس هذا الباب ويتعمق في فهمه وفق ماورد في الكتاب والسنة، وأن يحذر من التيارات الفلسفية التي أضرت أصحابها وأدخلتهم في دوامة الانحراف والضياع فحالت بين قلوبهم وبين معرفة ربهم فأصبحت قلوبهم مظلمة جاهلة بحقائق الايمان، فترتب على ذلك إعراضهم عن الله وعن ذكره ومحبته والثناء عليه بأوصاف كماله ونعوت جلاله، فانصرفت قوى حبهم وشوقهم وأنسهم الى سواه.

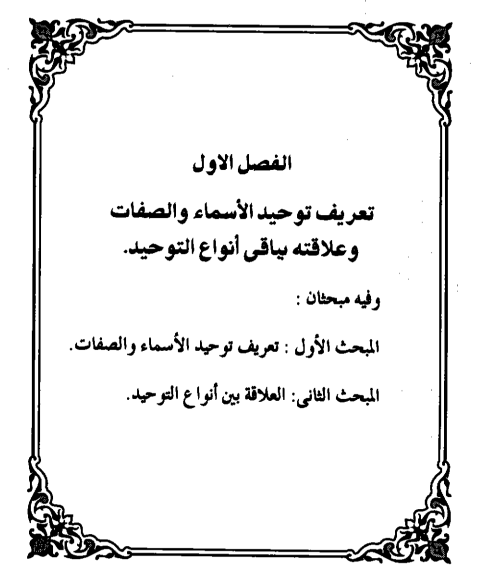
ومعلوم أنه لا يستقر للعبد قدم في المعرفة، بل ولا في الإيمان، حتى يؤمن بأسماء وصفات الرب جل جلاله، ويعرفها معرفة تخرجه عن جد الجهل بربه، فالايمان بالأسماء والصفات وتعرفها هو أساس الإسلام وقاعدة الإيمان وثمرة شجرة الإحسان، فمن جحدها فقد هدم أساس الإسلام والإيمان وثمرة شجرة الاحسان، فضلا عن أن يكون من أهل العرفان.

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٠ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣ من سورة النجم.

فينبغى للمؤمن أن يبذل مقدوره ومستطاعه، في معرفة الأسماء والصفات، وأن تكون معرفته سالمة من داء التعطيل وداء التمثيل اللذين ابتلى بهما كثير من أهل البدع المخالفة لما جاء به الرسول عليه فلموفة الصحيحة هي المتلقاة من الكتاب والسنة ، وما روي عن الصحابة والتابعين لهم بإحسان، فهذه هي المعرفة النافعة التي لا يزال صاحبها في زيادة إيمانه وقوة يقينه، وطمأنينة أحواله.





### المبحث الأول

## تعريف توحيد الأسماء والصفات

حدود الأشياء وتفسيرها الذي يوضحها، تتقدم أحكامها فإن الحكم على الأشياء فرع عن تصورها. فمن حكم على أمر من الأمور -قبل أن يحيط علمه بتفسيره، وبتصوره تصوراً يميزه عن غيره - أخطأ خطأ فاحشاً. (1)

توحيد الأسماء والصفات: هو إفراد الله بأسمائه الحسنى وصفاته العلى الواردة في القرآن والسنة والإيمان وبمعانيها وأحكامها.

### شرح مفردات التعريف:

أولا - « إفراد الله » : هذا معنى كلمة «التوحيد» فأصل هذه الكلمة من «وحد» فيقال وَحَدّ. يُوحَدّ. توحيداً : أي جعله واحداً.

 <sup>(</sup>١) التوضيح والبيان لشجرة الإيمان ص٧.

ومادة «وحد» في اللغة مدارها على إنفراد الشيء. فإذا قلت توحيد الله بأسمائه: فالمعنى إفراد الله بأسمائه

ثانیا – « بأسماله الحسني » :

«بأسمائه »: الأسم في اللغة: هو اللفظ الموضوع لمعنى تعييناً أو فييزا.

أو الاسم : مادل على الذات وما قام بها من الصفات .

ومن أسماء الله تعالى: الله - الرحمن - الرحيم - الغفور - العزيز - القدير - السميع- البصير - البارىء...

« الحسنى » : هذا وصف لأسماء الله وقد ورد ذكره في القرآن

العويم .

۱- المواضع التي ورد فيها:

ورد هذا الوصف لأسماء الله عز وجل في أربعة مواضع من كتاب الله عز وجل وهذه المواضع هي :

أ- قال تعالى ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَا الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ الأعراف ١٨٠.
 ب- قال تعالى ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَا اللَّهَ أَوادْعُواْ الرَّحْمَانَ أَيَّامًا تَدْعُواْ فَلَهُ

ٱلْأَشْمَآءُ ٱلْحُسْنَى ﴾ الإسراء ١١٠

- ج قال تعالى ﴿ اللهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُو لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ طه ٨ .
  د- قال تعالى ﴿ هُوَ اللهُ الْحَالِقُ الْبَارِيُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ الحشر ٢٤ .
- ۲- تصریفها: حسنی علی وزن « فعکی » تأنیث أفعل التفضیل، فحسنی تأنیث أحسن، ککبری تأنیث أکبر، وصغری تأنیث أصغر، ولذلك یخطیء من یقول إنها تأنیث حسن، لأن تأنیث «حسن» «حسنة»، ومن أجل ذلك لا یصح أن نقول: إن أسماء الله حسنة والصواب هو أن نقول: إن أسماء الله بذلك.
- ٣- معناها: معنى حسنى: المفضلة على الحسنة، أي البالغة فى الحسن غايته.
- ٤- المعنى العام للآية: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَ آءُ ٱلْحُسْنَى ﴾ : لله أحسن الأسماء وأجلها لإنبائها عن أحسن المعانى وأشرفها.
- ٥- الحكم المستفاد: يجب الإيمان بهذا الوصف الذى أخبر الله به عن أسمائه وذلك بالاعتقاد الجازم أن أسماء الله هى أحسن الأسماء وأتمها وأكملها معنى. وفي هذا الوصف أحكام أخرى مستفادة سيأتى الكلام عنها بإذن الله في المسائل التفصيلية المتعلقة بأسماء الله الحسني.

## ثالثا « و صفاته العلى »:

« وصفاته »: الصفة هي : ما قام بالذات مما يميزها عن غيرها من أمور
 ذاتية أو معنوية أو فعلية.

ومن صفات الله عز وجل :

الذاتية - اليدان - الوجه - العينان - الأصابع

المعنوية : العلم – القدرة – الحياة – الارادة

الفعلية : النزول – الاستواء – الخلق – الرزق

« العلى » : هذا الوصف جاء ذكره في نص القرآن العظيم

١- المواضع: قَالَ تَعَالَى ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ

وَلِلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴾النحل. ٦.

وقال تعالى ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبِدَؤُا آلِخَـالَقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُوَ أَهُونُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَاوَٰتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ الروم٢٧ .

وفي القرآن العظيم آيات كشيرة تسدل على كمال صفات الله سيأتى الكلام عنها بإذن الله في المسائل التفصيلية المتعلقة بصفات الله.

٢- تصريفها: « الأعلى » صيغة أفعل التفضيل أى أعلى من

غـيره.(١)

٣- معنى الآية: قال القرطبي: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾: أي الوصف الأعلى. (٢)

وقال ابن كثير : ﴿ وَلِلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ ﴾ : أى الكمـال المطلق من كل وجه. (٣)

وقال ابن سِعدي : ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثُلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ وهو كل صفة كمال، وكل كمال في الوجود فالله أحق به من غير أن يستلزم ذلك نقصاً بوجه. (1)

2- الحكم المستفاد: يجب الإيمان بما أخبر الله به عن نفسه وذلك بالاعتقاد الجازم بأن كل ماأخبر الله به في كتابه أو على لسان رسوله المستحانة الصفات هي صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه، فهو سبحانه المستحق للكمال المطلق من جميع الوجوه.

قال الإمام ابن القيم: (المثل الأعلى يتضمن ثبوت الصفات العليا لله سبحانه، ووجودها العلمي، والخبر عنها، وذكرها، وعبادة الرب

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة ١٠٣٠/٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١١٩/١٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٧٣/٢.

<sup>(</sup>٤) تيسنير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ١٠٤/٤.

سبحانه بها...).<sup>(۱)</sup>

### رابعا: « الواردة في القرآن والسنة »:

أى يجب الوقوف فى أسماء الله وصفاته على ماجاءت به نصوص القرآن والسنة لا نزيد على ذلك ولا ننقص منه.

فلا نسمى أو نصف الله بما لم يُسمَّم أو يصف به نفسه في كتبابه أو على لسان رسوله على .

وذلك لأنه لا طريق إلى معرفة أسماء الله وصفاته إلا من طريق واحد هو طريق الخبر –أي الكتاب والسنة–.

> فلو قال شخص لله سمع بلا أذنين. وقال آخر لله سمع بأذنين.

لحكمنا بخطأ الإثنين لأنه لم يأت ذكر الأذنين في النصوص لا نفياً ولا إثباتاً والحق هو أن يقال لله سمع يليق بجلاله كما جاءت بذلك النصوص، وقد نهانا الله أن نتكلم بغير علم فقال تعالى ﴿ وَلَا تَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ ﴾ (٢) وبالتالي لا يجوز الإثبات أو النفي إلا بالنص.

<sup>(</sup>١) : الصواعق المرسلة ١٠٣٤/٣ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٦ من سورة الإسراء.

وقال ابن عبدالبر (ت ٤٦٣) رحمه الله (ليس في الاعتقاد كله في صفات الله وأسمائه إلا ما جاء منصوصاً في كتاب الله، أو صح عن رسول الله عليه، أو أجمعت عليه الأمة، وما جاء من أخبار الآحاد في ذلك كله أو نحوه يسلم له ولا يناظر فيه).(٢)

## خامساً: «والإيمان بمعانيها وأحكامها »

أى الايمان بما تضمنته من المعانى وبما ترتب عليها من مقتضيات وأحكام.

وهذا ماجاء الأمر به والحث عليه في القرآن والسنة .

فمن القرآن : قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَا الْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾. (") والشاهد من الآية قوله « فادعوه بها ».

ووجه الاستشهاد: أن الله يدعو عباده إلى أن يعرفوه بأسمائه

<sup>(</sup>١) الفتوى الحموية ص٢١، ط: دار فجر للتراث.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨٠ من سورة الأعراف .

وصفاته، ويثنوا عليه بها، ويأخذوا بحظهم من عبوديتها فالدعاء بها يتناول:

دعاء المسألة(١): كقولك : ربى ارزقنى. ودعاء الثناء:(١) كقولك : سبحان الله .

ودعاء التعبد: (٢) كالركوع والسجود. (١)

ومن السنة: قوله على إن لله تسعة وتسعين إسماً مائة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة متفق عليه. (٥)

الشاهد من الحديث قوله عَلِيَّة: «من أحصاها»

ووجه الاستشهاد: أن معنى أحصاها: أى حفظها ألفاظاً، وفهم معانيها ومدلولاتها، وعمل بمقتضياتها وأحكامها.

فالعلم بأسماء الله وصفاته واعتقاد تسمى الله واتصافه بها هو من العبادة وإدراك القلب لمعانيها وما تضمنته من الأحكام والمقتضيات

<sup>(</sup>۱) دعاء المسألة : ماكان فيه طلب جلب نفع أو دفع مضرة.

<sup>(</sup>٢) دعاء الثناء: ماكان فيه التمجيد والثناء على الله وخلا من السؤال.

<sup>(</sup>٣) دعاء التعبد: الحركات التعبدية كالصلاة فهي دعاء.

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين ١/٢٠/١.

<sup>(°)</sup> اخرجه البخاري في صحيحه . انظر فتح الباري ٣٧٧/١٣، ح٣٩٢، واخرجه مسلم في صحيحه (٦٣/٨).

واستشماره وتجاوبه لذلك بالقدر الذي يؤدي إلى سلامة تفكيره واستقامة سلوكه هو عبادة أيضاً.

فأهل السنة يـؤمنون بما دلت عليه أسماء الله وصفاته من المعاني وبما يترتب عليها من مقتضيات وأحكام، بخلاف أهل الباطل الذين أنكروا ذلك وعطلوه.

فأهل السنة يؤمنون بأن كل اسم من أسماء الله يدل على معنى الذى نسميه «الصفة» فلذلك كان لزاماً على من يؤمن بأسماء الله تعالى أن يراعى الأمور التالية:

أولاً: الإيمان بثبوت ذلك الاسم لله عز وجل.

ثانياً: الإيمان بما دلُّ عليه الاسم من المعنى «أى «الصفة».

ثالثاً: الايمان بما يتعلق به من الآثار والحكم والمقتضى.

مثال ذلك: «السميع».

اسم من أسماء الله الحسنى فلابد للإيمان به من:

١- إثبات اسم «السميع» باعتباره إسماً من أسماء الله الحسني.

۲- إثبات « السمع » صفة له.

٣- إثبات الحكم « أي الفعل » وهو أن الله يسمع السر والنجوى.

وإثبات المقتضى والآثر : وهو وجوب خشية الله ومراقبته وخوفه والحياء منه عزوجل.

قال ابن القيم راجمه الله : (كل اسم من أسمائه عز وجل له تعمد مختص به علماً ومعرفة وحالاً :

علماً ومعرفة: أي أن من علم أن الله مسمى بهذا الاسم وعرف ما يتضمنه من الصفة ثم اعتقد ذلك فهذه عبادة.

وحالاً: أى أن لكل اسم من أسماء الله مدلولاً خاصاً وتأثيراً معيناً في القلب والسلوك، فإذا أدرك القلب معنى الاسم وما يتضمنه واستشعر ذلك، ، تجاوب مع هذه المعانى وانعكست هذه المعرفة على تفكيره وسلوكة). (١)

وكذلك الشأن في صفات الله عز وجل فلابد من الايمان بمعانيها وأحكامها فهذه عقيدة أهل السنة، بخلاف عقيدة المعطلة الذين نفوا مادلت عليه تلك الصفات من اللعاني، وتلاعبوا بتلك المعاني فحرفوها وبدلوها.

فأهل السنة يرون أنه لزاماً على من أراد إثبات الصفات والايمان بأنها صفات كمال تثبت لله حقيقة أن يراعي الأمور التالية :

اثبات تلك الصفة فلا يعاملها بالنفى والإنكار.

۲- أن لا يتعدى بها اسمها الخاص الذى سماها الله به، بل يحترم الاسم
 كما يحترم الصفة، فلا يعطل الصفة ولا يغير اسمها ويعيرها اسما

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ۱/۰/۱.

آخر كما تسمى الجهمية المعطلة سمعَه وبصرَه وكلامَه « أعراضا ».

ويسمون وجَهه ويديه وقدمه « جوارح وأبعاضاً » ويسمون علوَّه على حلقه واستواءه على عرشه «تحيزاً».

- ٣- عدم تشبيهها بما للمخلوق، فإن الله سبحانه (ليس كمثله شيء) لا
   في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله.
- اليأس من إدراك كنهها وكيفياتها، فالعقل قد يفس من تعرف كنه الصفة وكيفيتها، فإنه لا يعلم كيف الله إلا الله، وهذا معنى قول أهل السنة «بلا كيف»: أى بلا كيف يعقله البشر، فإن من لا تعلم حقيقة ذاته وماهيته كيف تعرف كيفية نعوته وصفاته؟. ولا يقدح ذلك في الايمان بها، ومعرفة معانيها، فالكيفية وراء ذلك. (1)
- تعقيق المقتضى والأثر لتلك الصفات، فلكل صفة عبودية خاصة هى من موجبات العلم بها والتحقق من موجبات العلم بها والتحقق بمعرفتها فعلم العبد بتفرد الرب بالخلق والرزق والإحياء والإماتة يثمر له عبودية ( التوكل ) .

وعلم العبد بجلال الله وعظمته وعزه يشمر له الخضوع والاستكانة والمحبة....

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ٣٥٨/٣ – ٣٥٩ وبتصرف يسير، .

## المبحث الثاني

## العلاقة بين أنواع التوحيد

بعد شرح تعريف توحيد الأسماء والصفات، لعل من المناسب هنا ذكر العلاقة بين هذا النوع من أنواع التوحيد وبقية أنواع التوحيد.

ونمهد لذلك بذكر تقسيمات أهل العلم للتوحيد فنقول:

## أقسام التوحيد:

تنوعت عبارات علماء أهل السنة في التعبير عن أنواع التوحيد ولكنها مع ذلك التنوع متفقة في المضمون، ولعل السبب في ذلك هو أن تلك التقسيمات مأخوذة من استقراء النصوص ولم ينص عليها باللفظ مباشرة ولذلك فمن العلماء(١) من قسم التوحيد إلى ثلاثة أقسام هي:

١- توحيد الربوبية: وهو إفراد الله بأفعاله كالخلق والرزق.
 ٢- ترجيد الاسماء والم فارتن وقا تقاء ذكر تمرينه

٢- توحيد الاسماء والصفات: وقد تقدم ذكر تعريفه.

٣- توحيد الألوهية: وهو إفراد الله بأفعال العباد التعبدية كالصلاة والصوم

<sup>(</sup>۱) انظر طريق الهجرتين ص٣٠، وشرح الطحاوية ص٧٦، ولوامع الأنوار للسفاريني ١٨٨١، وتيسير العزيز الحميد ص١٧- ١٩.

والدعاء.

ومن المتأخرين من زاد قسماً رابعاً على الأقسام الثلاثة السابقة

٤- توحيد الاتباع أو توحيد الحاكمية (أي التحاكم إلى الكتاب والسنه) ولكن يلاحظ على من ذكر هذا القسم أن هذا القسم في الحقيقة داخل ضمن توحيد الألوهية لأن العبادة لاتقبل شرعاً إلا بشرطين هما:

- الإخلاص.
  - ٧- الاتباع.

كما قال تعالى ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآةَ رَبِّهِ ِء فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا اَوْلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ٓ أَحَدًا ﴾ .(')

ولكن لعل مقصود من أفرد « الاتباع » بقسم مستقل هو ابراز أهميته وتعظيم شأنه نظراً لانصراف الناس عنه، والله أعلم.

ومن العلماء من قسم التوحيد إلى قسمين وهذا هو الأغلب في كلام أهل العلم المتقدمين لأنهم يجمعون بين توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات وذلك بالنظر إلى أنهما يشكلان بمجموعهما جانب العلم بالله

<sup>(</sup>١) الآية ١١٠ من سورة الكهف.

ومعرفته عز وجل فجمعوا بينهما لذلك. بينما توحيد الألوهية يشكل جانب العمل لله.

وتقسيم التوحيد الى ثلاثة أقسام راجع إلى اعتبار متعلق التوحيد، وتقسيمه الى قسمين راجع الى اعتبار ما يجب على الموحد.

فمن العلماء من يقول التوحيد قسمان:(١)

### القسم الأول: توحيد المعرفة والإثبات

ويريد به توحيد الربوبية وتوحيد الآسماء والصفات وسمى بتوحيد المعرفة: لأن معرفة الله عز وجل إنما تكون بمعرفة أسمائه وصفاته وأفعاله .

والإثبات: أي إثبات ما أثبته الله لنفسه من الأسماء والصفات والأفعال.

#### القسم الثاني: توحيد القصد والطلب:

ويراد به توحيد الألوهية، وسَمّي بتوحيد القصد والطلب لآن العبد يتوجه بقلبه ولسانه وجوارحه بالعبادة لله وحسده رغبة ورهبة ويقصد بذلك وجه الله وابتغاء مرضاته.

ومن العلماء من يقسم التوحيد إلى قسمين هما: (٢٠

<sup>(</sup>١) ممن ذكر ذلك ابن القيم في كتابه مدارج السالكين ٤٤٩/٣ .

<sup>(</sup>٢) ممن ذكر ذلك ابن القيم في كتابه مدارج السالكين ٣/٥٠٠ ، وابن تيمية في الصفدية

### القسم الأول: التوحيد العلمي الخبري:

والمقصود به توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات

وسمى بالتوحيد العلمي : لأنه يعتنى بجانب معرفــــة الله فالعلمي أي «العلــم بالله»

والخبرى: لأنه يتوقف على الخبر أي « الكتاب والسنة»

### القسم الثاني: التوحيد الإرادي الطلبي:

والمقصود به توحيد الألوهية وسمى بالتوحيد الإرادى لأن العبد له فى العبادات إرادة فهو إما أن يقوم بتلك العبادة أو لا يقوم بها وسُمي بالطلبى لأن العبد يطلب بتلك العبادات وجه الله ويقصده عز وجل بذلك .

ومن العلماء من يقسم التوحيد الى قسمين فيقول:(١)

### القسم الأول: التوحيد القولي:

والمراد به توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات وسمى بالقولى لأنه في مقابل توحيد الألوهية الذي يشكل الجانب العملي من التوحيد وأما هذا الجانب فهو مختص بالجانب القولي العلمي.

<sup>(</sup>١) ممن ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية . انظر مجموع الفتاوى ٣٦٧/١.

#### القسم الثاني: التوحيد العملي:

والمراد به توحيد الألوهية وسمى بالعملى لأنه يشمل كلا من عمل القلب وعمل اللسان وعمل الجوارح التي تشكل بمجموعها جانب العمل من التوحيد فالتوحيد له جانبان جانب تصديقي علمي وجانب انقيادي عملي.

ومن العلماء من يقسم التوحيد إلى قسمين فيقول:

### القسم الأول: توحيدُ السيادة :

ويعنى بذلك توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات وسمى بذلك لأن تفرد الله بأفعاله وأسمائه وصفاته يوجب له السيادة المطلقة والتصرف التام في هذا الكون خلقاً ورزقاً وإحياء وإماتة وتصرفاً وتدبيراً سبحانه وتعالى. فمن واجب الموحد أن يفرد الله بذلك.

#### والقسم الثاني: توحيد العبادة

المراد به توحيد الألوهية وتسميته بذلك واضحة لا تحتاج إلى مزيد تفصيل.

وهذا ماوقفت عليه من تقسيمات العلماء للتوحيد وهى واحدة من حيث مضمونها كما سبق إيضاح ذلك من خلال ربطها بالتقسيم الأول، ولذا فإن الاختلاف بينها منحصر في الألفاظ فقط. والله أعلم.

## وأما عن « العلاقة بين هذه الأقسام للتوحيد » فأقول :

هذه الأقسام تشكل بمجموعها جانب الايمان بالله الذى نسميه « التوحيد » فلا يكمل لأحد توحيده إلا باجتماع أنواع التوحيد الثلاثة فهى متكافلة متلازمة يكمل بعضها بعضاً ولا يمكن الاستغناء ببعضها عن الآخر فلا ينفع توحيد الربوبية بدون توحيد الألوهية، وكذلك لا يصح ولا يقوم توحيد الألوهية بدون توحيد الربوبية، وكذلك توحيد الله في ربوبيته وألوهيته لا يستقيم بدون توحيد الله في أسمائه وصفاته، فالخلل والانحراف في أى نوع منها هو خلل في التوحيد كله. ( فمعرفة الله لا تكون بدون معرفة الله فهما متلازمان). (1)

وقد أوضح بعض أهل العلم هذه العلاقة بقوله : ( هي علاقة تلازم وتضمن وشمول) .

> فتوحيد الربوبية مستلزم لتوحيد الألوهية . وتوحيد الألوهية متضمن لتوحيد الربوبية. وتوحيد الأسماء والصفات شامل للنوعين معاً

بيان ذلك : أن من أقر بتوحيد الربوبية وعلم أن الله سبحانه هو الرب

<sup>(</sup>١) تحذير أهل الايمان ١٤٠/١ (ضمن مجموعة الرسائل المنيرية).

وحده لا شريك له في ربوبيته لزمه (۱) من ذلك الإقرار أن يفرد الله بالعبادة وحده سبحانه وتعالى، لأنه لايصلح أن يعبد إلا من كان رباً حالقاً مالكاً مدبراً. ومادام كله لله وحده وجب أن يكون هو المعبود وحده.

ولهذا جرت سنة القرآن الكريم على سوق آيات الربوبية مقرونة بآيات الدعوة الى توحيد الألوهية ومن أمثلة ذلك

قوله تعالى ﴿ يَنَا يُهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَكُلُمُ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَآءَ بِنَا ﴾ وأنزَل مِن السَّمَآء مَا أَهُ فَأَنْرُجَ بِهِ مِن النَّمَرُاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (")

وأما توحيد الألوهية فهو متضمن لتوحيد الربوبية: لأن من عبد الله ولم يشرك به شيئاً فهذا يدل ضمناً على أنه قد اعتقد بأن الله هو ربه ومالكه الذي لا رب غيره.

وهذا أمر يشاهده الموحد من نفسه فكونه قد أفرد الله بالعبادة ولم

<sup>(</sup>۱) اللازم هنا قد يتخلف كما هو الحال في كفار قريش فهم يقرون بتوحيد الربوبية كما دلت على ذلك النصوص، ولكنهم لم يحققوا اللازم من إقرارهم بتوحيد الربوبية.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٢١ – ٢٢ من سورة البقرة . .

يصرف شيئا منها لغير الله، ما هو إلا لاقراره بتوحيد الربوبية وأنه لا رب ولا مالك ولا متصرف إلا الله وحده.

وأما توحيد الأسماء والصفات فهو شامل للنوعين معاً وذلك لأنه يقوم على إفراد الله تعالى بكل ماله من الأسماء الحسنى والصفات العلى التي لا تنبغي إلا له سبحانه وتعالى. والتي من جملتها الرب- الخالق- الرازق- الملك وهذا هو توحيد الربوبية.

ومن جملتها: الله- الغفور- الرحيم- التواب وهذا هو توحيد الألوهية. (۱)

فائدة : القرآن كله دعوة للتوحيد

قال ابن القيم رحمه الله (كل سورة في القرآن هي متضمنة للتوحيد، بل نقول قولاً كلياً: إن كل آية في القرآن فهي متضمنة للتوحيد، شاهدة به، داعية إليه.

فإن القرآن :

۱ - إما خبر عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله. فهو التوحيد العلمى
 الخبرى.

<sup>(</sup>۱) انظر: الكواشف الجلية عن معاني الواسطية للشيخ عبدالعزيز السلمان ص ٢١٦-

۲ - وإما دعوة إلى عبادته وحده لا شريك له، وخلع كل ما يعبد من دونه فهو التوحيد الإرادي الطلبي.

۳ - وإما أمر ونهى، وإلزام بطاعته في نهيه وأمره، فهي حقوق التوحيد
 و مكملاته.

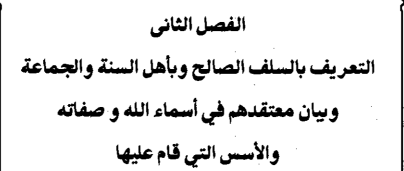
٤ - وإما خبر عن كرامة الله لأهل توحيده وطاعته، وما فعل بهم في الدنيا، وما يكرمهم به في الآخرة. فهو جزاء توحيده.

وإما خبر عن أهل الشرك، وما فعل بهم في الدنيا من النكال، وما يحل بهم في العقبي من العذاب. فهو خبر عمن خرج عن حكم توحيده.

فالقرآن كله في التوحيد وحقوقه وجزائه، وفي شأن الشرك وأهله وجزائهم.)(١)

<sup>\* \* \*</sup> 

 <sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ٩/٣ ٤٥٠ - ٤٥.



وفيه ثلاثة مباحث :

المبحث الأول : التعريف بالسلف الصالح وبأهل السنة والجماعة.

المبحث الثاني : معتقد أهل السنة في أسماء الله وصفاته.

المبحث الثالث: الأسس التي قام عليها معتقدهم في أسماء الله

وصفاته.

## المبحث الأول

## التعريف بالسلف الصالح وبأهل السنة والجماعة

### أولا: التعريف بالسلف:

### أ- معنى السلف لغة:

(السلف: جمع سالف على وزن حارس وحرس، وخادم وخدم، والسلف المتقدم، والسلف... الجماعة المتقدمون)(١).

قال ابن فارس: (السين، واللام، والفاء) أصل يدل على تقدم وسبق، من ذلك السلف الذين مضوا، والقوم السلاف: المتقدمون.)(٢)

### ب- المقصود بالسلف الصالح:

( تعددت أقوال العلماء في تحديد ذلك من حيث المدى الزمني :

<sup>(</sup>١) لسان العرب ١٥٨/٩.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ٩٥/٣ مادة (سلف).

٢ – ومن العلماء من قال بأنهم هم : الصحابة والتابعون.

١ - فمن العلماء من قصر ذلك على الصحابة رضوان الله عليهم فقط

٣ - ومن العلماء من قال بأنهم هم: الصحابة والتابعون وتابعوا التابعون والتعلوا (١)

والقول الصحيح المشهور الذي عليه جمهور علماء أهل السنة هو أن المقصود بالسلف الصالح هم القرون الثلاثة المفضلة الذين شهد لهم النبي عليه الخيرية حيث قال خير القرون القرن الذي بعثت فيهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، متفق عليه (٢) فالسلف الصالح هم الصحابة والتابعون وتابعوا التابعين.

وكل من سلك سبيلهم وسار على نهجهم فهو سلفى نسبة اليهم. والسلفية: هي لمنهج الذي سار عليه النبي القرون المفضلة من بعده والذي أخبر النبي على الحق الله باق إلى أن يأتي أمر الله لحديث «لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم، حتى يأتي أمر الله

<sup>(</sup>۱) وسطية أهل السنة بين الفرق د. محمد باكريم ص٩٦ – ٩٤، وكتاب لزوم الجماعة -ص٢٧٦– ٢٧٧ تأليف جمال بادي.

<sup>(</sup>٢). اخرجه البخاري (٥/٩٩، ٢/٧، ٢١/١١)، ومسلم ١٨٤/٧– ١٨٥.

#### وهم كذلك ».<sup>(۱)</sup>

فيصح الانتساب إلى هذا المنهج متى التزم الإنسان بشروطه وقواعده، فكل من حافظ على سلامة العقيدة والعمل طبقا لفهم القرون الشلاثة المفضلة فهو ذو نهج سلفى.

### ج- قواعد المنهج السلفى:

يمكن حصر ركائز وقواعد المنهج السلفى على سبيل الاختصار في النقاط التالية:

أولا: ضبط نصوص الكتاب والسنة وفهم معانيها.

ثانياً: التقيد في ذلك بالمأثور عن الصحابة والتابعين وتابعيهم في معانى القرآن والحديث. وذلك يتم ب

أ - الاجتهاد في تمييز صحيحه من سقيمه.

ب - الاجتهاد في الوقوف على معانيه وتفهمه. (١)

<sup>(</sup>۱) اخرجه مسلم في صحيحه ١٥٢٣/٣ .

<sup>(</sup>٢) بيان فضل علم السلف على الخلف لابن رجب ص١٥٠ – ١٥٢ ، وأصول اعتقاد أهل السنة للالكائي ١٠٩ - ١٠ . ا

ثالثاً: العمل بذلك والاستقامة عليه اعتقاداً وتفكيراً وسلوكاً وقولاً والبعد عن كل مايخالفه ويناقضه.

رابعاً : الدعوة إلى ذلك باللسان والبنان.

فمن التزم هذه القواعد في الاعتقاد والعمل فهو على النهج السلفي بإذن الله .

# د- الأدلة على وجوب اتباع السلف الصالح ولزوم منهجهم:

## أولا: من القرآن الكريم:

قال تعالى ﴿ وَالسَّنِفُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَكُمْ جَنَّنْتِ تَجَرِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَكُمْ جَنَّنْتِ تَجَرِي اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّ

فرضى عز وجل عن السابقين الأولين رضاءً مطلقاً ، ورضى عن التابعين لهم بإحسان.

(١). الآية ١٠٠ من سورة التوية.

وقال تعالى ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَاتَبَيْنَ لَهُ ٱلْمُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَرْ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّةٍ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ عَجَهَنَّمَ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ (١)

فتوعد الله من اتبع غير سبيلهم بعذاب جهنم، ووعد في الآية السابقة متبعهم بالرضوان.

## ب - الأدلة من السنة:

۱- قسوله علله « حسيسر النساس قسرنسي ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم على الذين يلونهم على الذين

فهذه «الخيرية» التي شهد النبي الله بها لهذه القرون الشلاثة تدل على تفضيلهم وسبقهم وجلالة قدرهم وسعة علمهم بشرع الله وشدة تمسكهم بسنة رسوله الله الما توكده الأحاديث التالية.

<sup>(</sup>١) الآية ١١٥ من سورة النساء .

 <sup>(</sup>۲) اخرجه البخاري (٥/٩٩، ۲/٧، ۲۱/، ٤٦٠/۱).
 وأخرجه مسلم (٢/١٨٤، ١٨٥).

٧- قـوله على افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على افتين وسبعين فرقة ، وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة» قيل: من هي يارسول الله ؟ قال: « من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي »(١) حديث صحيح مشهور.

اح قوله على الله من يَعِشْ بعدى فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدى، فتمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة». (1)

فحث وقوع التفرق والاختلاف .

<sup>(</sup>١) اخترجته ابو داود ٩٦٦- ٢٥٥٩) ، الشرمنذي (٢٦٤٠ - ٢٦٤١)، والأمنام أحمد

٧/٣٣٢، ٣/١٧، ١٤٥، ١٤٠٤، وابن ماجه (١٩٩١–٣٩٩٣).

<sup>(</sup>۲) اخرجه الامام احمد ۲۶۲۶ – ۱۲۷ وابو داود (۲۶۷۷)، والترمذي (۲۶۷۷)، والترمذي (۲۶۷۷)، والدارمي (٤٤/١)، وغيرهم.

## ج- من أقوال السلف الصالح وأتباعهم

عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه قال «لا يزال الناس بخير ما أتاهم العلم من أصحاب محمد الله ومن أكابرهم ، فإذا أتاهم العلم من قبل أصاغرهم وتفرقت أهواؤهم هلكوا».(١)

وعنه رضى الله عنه قال: «من كان منكم مستناً فليستن بمن قد مات، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة ، أولئك أصحاب محمد عليه أبر هذه الأمة قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفا، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه عليه وإقامة دينه، فاعرفوا لهم حقهم، وتمسكوا بهديهم، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم». (1)

وعنه رضى الله عنه قال: « إنا نقتدى ولا نبتدى، ونتبع ولا نبتدع ، ولن نضل ماتمسكنا بالأثر». (٣)

وعنه رضى الله عنه قال : « اتبعوا ولا تبتدعوا، فقد كفيتم».(1)

<sup>(</sup>١) الزهد لابن المبارك ص ٢٨١ ح ٨١٥.

<sup>(</sup>۲) جامع بيان العلم وفضله ۹۷/۲.

<sup>(</sup>٣) شرح اصول اعتقاد أهل السنة للالكائي (ح١١٥).

<sup>(</sup>٤) البدع والنهي عنها لابن وضاح ص١٣٠.

وقال حذيفة بن اليمان رضى الله عنه: « يامعشر القراء استقيموا وخذوا طريق من كان قبلكم، فوالله لئن اتبعتموهم لقد سبقتم سبقاً بعيدا، ولئن اخذتم يمينا وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيدا». (١)

وقال مجاهد : « العلماء أصحاب محمد ﷺ » (٢)

وقال الأوزاعي: «العلم ماجاء عن أصحاب محمد عَلَيْهُ فما كان غير ذلك فليس بعلم » وكذا قال الإمام أحمد رحمه الله . ٣٠

وقال أيضاً: « اصبر نفسك على السنة، وقِفْ حيث وَقَفَ الـقوم، وقل بما قالوا، وكف عما كفوا عنه، واسلك سبيل سلفك الصالح، فإنه يسعك ما وسعهم». (3)

وكان الحسن البصرى في مجلس فذكر أصحاب محمد الله فقال: «إنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً، قوماً اختارهم الله لصحبة نبيه الله فتشبهوا بأخلاقهم وطرائقهم، فإنهم ورب الكعبة على الهدى المستقيم ».(٥)

 <sup>(</sup>۱)، (۲)، (۳) جامع بیان العلم ۲۹/۲.

<sup>(</sup>٤) الشريعة للآجري ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) جامع بيان العلم ٢/٩٧.

وقيل لأبى حنيفة رحمه الله: ماتقول فيما أحدث الناس من الكلام في الأعراض والأجسام؟

قال: « مقالات الفلاسفة، عليك بالأثر وطريقة السلف، وإياك وكل محدثة، فإنها بدعة».(١)

وقال الأوزاعى: (عليك بآثار السلف وإن رفضك الناس، وإياك ورأى الرجال وإن زخرفوه لك بالقول، فإن الأمر ينجلى وأنت منه على طريق مستقيم). (٢)

وقال شيخ الاسلام ابن تيمية: (والواجب على كل مسلم يشهد أن لا إله الا الله وأن محمداً رسول الله أن يكون أصل قصده توحيد الله بعبادته وحده لا شريك له وطاعة رسوله، يدور على ذلك، ويتبعه أين وجده، ويعلم أن أفضل الخلق بعد الانبياء هم الصحابة، فلا ينتصر لشخص انتصاراً مطلقاً عاماً إلا لرسول الله عليه، ولا لطائفة انتصاراً مطلقاً عاماً إلا للصحابة رضى الله عنهم أجمعين. فإن الهدى يدور مع الرسول حيث دار، ويدور مع أصحابه دون أصحاب غيره حيث داروا، فإذا أجمعوا لم

<sup>(</sup>١) صون المنطق للسيوطي ٣٢٢ .

<sup>(</sup>٢) المدخل الي السنن للبيهقي رقم ٢٣٣.

يجمعوا على خطأ قط، بخلاف أصحاب عالم من العلماء، فإنهم قد يجمعون على خطأ، بل كل ماقالوه ولم يقله غيرهم من الأمة لا يكون إلا خطأ، فإن الدين الذي بعث الله به رسوله ليس مسلماً الى عالم واحد وأصحابه، ولو كان كذلك لكان ذلك الشخص نظيراً لرسول الله عليه، وهوشبيه بقول الرافضة في الامام المعصوم.

ولابد أن يكون الصحابة والتابعون يعرفون ذلك الحق الذي بعث الله به الرسول، قبل وجود المتبوعين الذين تنسب اليهم المذاهب في الأصول والفروع، ويمتنع أن يكون هؤلاء جاءوا بحق يخالف ماجاء به الرسول، فإن كل ما خالف الرسول فهو باطل، ويمتنع أن يكون أحدهم علم من جهة الرسول ما يخالف الصحابة والتابعين لهم بإحسان، فإن أولئك لم يجتمعوا على ضلالة، فلابد أن يكون قوله إن كان حقاً مأخوذا عما جاء به الرسول، موجودا فيمن قبله، وكل قول قيل في دين الاسلام ، مخالف لما مضى عليه الصحابة والتابعون، لم يقله أحد منهم بل قالوا خلافه ، فإنه قول باطلال ). (١)

منهاج السنة ٥/٢٦٧ – ٢٦٢٠.

## ثانيا: التعريف بأهل السنة:

يستعمل العلماء تارة مسمى «أهل السنة والجماعة» بدلا من عبارة « السلف ».

وهذه العبارة وردت في استعمال العلماء لمعنيين هما:

## ١- المعنى الأخص:

وهو بعينه مدلول لفظة السلف فأهل السنة والجماعة هم الصحابة والتابعون وتابعوهم ومن سلك سبيلهم وسار على نهجهم من أثمة الهدى ومن اقتدى بهم من سائر الأمة أجمعين.

فيخرج من هذا المعنى كل طوائف المبتدعة وأهل الأهواء.

فالسنة هنا في مقابل البدعة.

والجماعة هنا في مقابل الفرقة.

فعن ابن عباس رضى الله عنهما في تفسير قوله تعالى ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهٌ وَسَود وَجُوهٌ وَسَود وَجُوهٌ وَسَود وَجُوهٌ وَسَود وَجُوه أهل السنة والجماعة، وتسود وجوه أهل البدعة والفرقة».(٢)

الآية ١٠٦ من سورة آل عمران .

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن کثير ۲/۳۹۰.

وهذا المعنى هو المقصود في الأحاديث التي وردت في لزوم الجماعة. والنهي عن التفرق.

وهذا المعنى وإنَّ كـان أخص من جـهة مـعناه لكنـه هو الأكثـر وروداً واستعمالاً في كلام العلماء

٣- المعنى الأعم:

والذي يدخل فيه بعض طوائف المبتدعة في حالة موافقة قولهم لقول السلف في مسأله بعينها في مقابلة طائفة بعينها.

وهذا المعنى أقل استعمالاً لتقيده بشروط معينة هي :

١ – كونه في مسائل إعتقادية معينة.

٢ – كونه في مقابل طوائف معينة.

مثاله: استعمال هذا المسمى في مقابل الرافضة في مسألتي «الخلافة» و «الصحابة»

فيقال هنا المنتسبون للاسلام قسمان:

١- أهل السنة.

۲- الرافضية.

فيدخل هنا مع أهل السنة بعض طوائف المبتدعة كالأشاعرة وغيرهم، وقد أدخلوا هنا لموافقة قولهم لقول السلف في مسألتي «الخلافة» و «الصحابة» لما حصل فيهما النزاع مع الرافضة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: ( فلفظ «أهل السنة» يراد به :

- ١- من أثبت خلافة الخلفاء الثلاثة، فيدخل في ذلك جميع الطوائف إلا
   الرافضة.
- ٧- وقد يراد به أهل الحديث والسنة المحضة، فلا يدخل فيه إلا من يثبت الصفات لله تعالى ويقول: (إن القرآن غير مخلوق، وأن الله يرى فى الآخرة، ويثبت القدر، وغير ذلك من الأصول المعروفة عند أهل الحديث والسنة.)(1)

وقد عبر شيخ الاسلام ابن تيمية عن هذين القسمين بتسمية

أهل القسم الأول: بأهل «السنة العامة» وهو كل ماليس برافضي. (٢) وأهل القسم الثاني: بأهل «السنة الخاصة» أي أهل الحديث.

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ٢٢١/٢، ط: جامعة الامام محمد بن سعود.

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام: «ولا ريب انهم (أي الروافض) أبعد طوائف المبتدعة عن الكتاب والسنة، ولهذا كانوا هم المشهورين عند العامة بالمخالفة للسنة، فجمهور العامة لا تعرف ضد السني الا الرافضي، فاذا قال احدهم أنا سني فإنما معناه لست رافضياً. ٩ مجموع الفتاوى ٣٥٦/٣.

## المبحث الثاني

# بيان معتقد أهل السنة والجماعة في أسماء الله و صفاته

معتقد أهل السنة في أسماء الله وصفاته هو : أنهم يؤمنون بما وردت به نصوص القرآن والسنة الصحيحة إثباتاً ونفياً فهم بذلك :

- الله عما سمى به نفسه فى كتابه أو على لسان رسوله على لا يزيدون على ذلك ولا ينقصون منه.

ويثبتون لله عز وجل ويصفونه بما وصف به نفسه في كتابه أو على السان رسوله على عير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل.

- وينفون عن الله مانفاه عن نفسه في كتابه أو على لسان رسوله محمد على الله مانفاه عن نفسه في كتابه أو على لسان رسوله محمد على الأمر المنفى. فأهل السنة سلكوا في هذا الباب منهج القرآن والسنة الصحيحة فكل

اسم أو صفة لله سبحانه وردت في الكتاب والسنة الصحيحة فهي من قبيل

الاثبات فيجب بذلك إثباتها.

وأما النفى فهو أن ينفى عن الله عز وجل كل ما يضاد كماله من أنواع العيوب والنقائص، مع وجوب اعتقاد ثبوت كمال ضد ذلك المنفى.

قال الإمام أحمد رحمه الله : ( لا يوصف الله الا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله عليه لانتجاوز القرآن والسنة)

P\_

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (وطريقة سلف الأمة وأثمتها: أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله: من غير تحريف ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل: إثبات بلا تمثيل، وتنزيه بلا تعطيل، إثبات الصفات، ونفي مماثلة المخلوقات، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى مُ اللهُ فَهَذَا رَدْ عَلَى الممثلة ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (١) رد على المعطلة.

فقولهم في الصفات مبني على أصلين:

أحدهما: أن الله سبحانه وتعالى منزه عن صفات النقص مطلقاً كالسنة والنوم والعجز والجهل وغير ذلك.

والثاني: أنه متصف بصفات الكمال التي لا نقص فيها على وجه الاختصاص بما له من الصفات، فلا يماثله شيء من المخلوقات في شيء من الصفات. (٢)

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى ۱۱.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة ٢/٥٢٣٠.

ومن النصوص التي توضح ذلك ما يلي:

أ - قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى \* وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (١)

ففى مقام النفى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَ شَيْءٌ ﴾ . وفى مقام الإثبات : ﴿ وَهُو َ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ .

ب- قوله تعالى : ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ . (١)

فَفَى مَقَامُ الْإِثْبَاتُ : ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَكِّ ﴾ .

وفى مقام النفى: ﴿ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾.

قوله تعالى : ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيْ ٱلْقَيْومُ لَا تَأْخُذُهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيْ ٱلْقَيْومُ لَا تَأْخُذُهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيْ ٱلْقَيْومُ لَا تَأْخُذُهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيْ الْعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّلْمُلَّلَّا اللَّاللَّا الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللّ

ففي مقام الاثبات ﴿ اللَّهُ ﴾ و ﴿ اللَّهَ اللَّهُ ﴾ . وفي مقام النفي ﴿ لَا ٓ إِلَـٰهَ إِلَّا هُوَ ﴾ و ﴿ لَا تَأْخُذُهُ وِ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ .

وأما من السنة ففي مقام الإثبات

<sup>(</sup>١) الآية ١١ من سورة الشوارى .

 <sup>(</sup>۲) الآية ۵۸ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٥٠ من سورة البقرة .

قوله عليه الآخر إلى سماء الدنيا» (١) متفق عليه.

وقوله على الله عز وجل الخلق كتب في كتاب فهو عنده فوق العرش أن رحمتي غلبت غضبي (٢) متفق عليه.

وفى مقام النفي

قوله عَلَيْكُ ﴿ اربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصمُّ ولا غائباً». (٢)

وقوله عَلِيُّكُو إِنَّ الله تعالى ليس بأعور » .(<sup>1)</sup>

وقوله ﷺ إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام ».(°)

شرح قول أهل السنة « من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل».

<sup>(</sup>١) البخاري ٢٢٩/٣، ومسلم ٢١/١ ح١٦٨.

<sup>(</sup>٢) البخاري ٢٨٧/٦ ح١٩٤، ومسلم ٢١٠٧/٤ ح١٤.

<sup>(</sup>٣) البخاري ٣٧٢/١٣ ح ٧٣٨٦.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه . البخاري ٩٠/١٣، ومسلم ٩/١٨ ٥ .

<sup>(</sup>٥) مسلم في صحيحه ١١١/١ .

توحيد الأسماء والصفات له ضدان هما:

١٠ - التعطيل.

٢ - التشبيه والتمثيل.

تو حيده.

فمن نفي صفات الرب عز وجل وعطلها، فقد كذب تعطيله

ومن شبهه بخلقه ومثله بهم، فقد كذب تشبيه ،وتمثيله توحيده.(١)

أولاً: معنى قولهم (من غير تحريف ولا تعطيل)

هذه العبارة فيها تمييز لعقيدة أهل السنة عن عقيدة أهل التعطيل:

أ- معنى التحريف وبيان أنواعه.

١- ‹معنى التحريف،

التحريف لغة: التغيير والتبديل الإمالة.

فهو في الأصل مأخوذ من قولهم حرفت الشيء عن وجهه إذا أملته وغيرته.

(١) اجتماع الجيوش الاسلامية ص٣٦.

والتحريف شرعاً: الميل بالنصوص عن ماهي عليه، إما بالطعن فيها أو بإخراجها عن حقائقها مع الإقرار بلفظها.

أو نقول بعبارة مختصرة : هو العدول بالكلام عن وجهه وصوابه إلى غيره.(١)

والتحريف في باب الاسماء والصفات : هو تغيير ألفاظ نصوص الأسماء والصفات أو معانيها عن مراد الله بها.

٢- ﴿ أَنُواعِ التَّحْرِيفِ ،

التحريف نوعان:

النوع الأول: تحريف اللفظ:

وتعريفه: هو العدول باللفظ عن جهته إلى غيرها. وله أربع صور:

١ – الزيادة في اللفظ

٢ - النقصان في اللفظ.

٣- تغيير حركة إعرابية.

٤ - تغيير حركة غير إعرابية .

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة ٢١٥/١ .

ومن أمثلة تحريف اللفظ:

المثال الأول: تحريف إعراب قوله تعالى ﴿ وَكُلُّم اللَّهُ مُوسَىٰ كُلُّم اللَّهُ مُوسَىٰ كُلُّم الله تَكُلِّيمًا ﴿ مَن الرفع إلى النصب وقال ﴿ وكلم الله ﴾ أي موسى كلم الله ، ولم يكلمه الله، ولما حرفها بعض الجهمية هذا التحريف قال له بعض أهل التوحيد فكيف تصنع بقوله ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَنْتِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ (٢) فبهت الحرف.

مثال آخر: أن بعض المعطلة سأل بعض أثمة العربية هل يمكن أن يقرأ العرش بالرفع في قوله ﴿ الرَّحَانُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴾ (٢) وقصد بهذا التحريف أن يكون الاستواء صفة للمخلوق لا للخالق. (١)

#### النوع الثاني: تحريف المعني:

وتعريفه: هو صرف اللفظ عن معناه الصحيح إلى غيره مع بقاء صورة اللفظ (٥) أو نقول تعريفه: هو العدول بالمعنى عن وجهه وحقيقته،

<sup>(</sup>١) الآية ١٦٤ من سورة التساء.

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٤٣ من سورة الأعراف.
 (٣) الآية ٥ من سورة طه .

<sup>(</sup>٤) الصواعق المرسلة ٢١٨/١.

<sup>(</sup>٥) الصواعق المنزلة ٢٠١/١ .

وإعطاء اللفظ معنى لفظ آخر بقدر ما مشترك بينهما.

وهذا النوع هو الذي جال فيه أهل الكلام من المعطلة وصالوا وتوسعوا وسموه تأويلاً وهو اصطلاح فاسد حادث لم يعهد به استعمال في اللغة.(١)

ومن أمثلة تحريف المعنى :

كَفُـول المعطلة في معنى استوى : استولى في قوله ﴿ ٱلرَّحَانُ عَلَى الْعَرْشِ ٱللَّهَوَىٰ ﴾ (٢) .

وفى معنى اليـد فى قـوله تعـالى ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ " النعمة والقدرة .

وفى معنى المجيء فى قوله تعالى ﴿ وَجَآءَ رَبُّكَ ﴾ (١) وجساء أمر ربك.

وقد ذكر الله التحريف وذمه حيث ذكره، وهو مأخوذ في الأصل عن اليهود فهم الراسخون فيه وهم شيوخ المحرفين وسلفهم فإنهم حرفوا

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق ١٤٧/٢.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥ من سورة طه .

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٤ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٢ من سورة الفجر .

كثيراً من ألفاظ التوراة وما غلبوا عن تحريف لفظه حرفوا معناه ولهذا وصفوا بالتحريف في القرآن ، دون غيرهم من الأمم.

وقد درج على آثارهم الرافضة فهم أشبه بهم من القذة بالقذة ، وكذلك الجهمية فإنهم سلكوا في تحريف النصوص مسالك إخوانهم من اليهود.(١)

وأصحاب تحريف الألفاظ شر من أصحاب تحريف المعنى من رحمه.

وأصحاب تحريف المعنى شر من أصحاب تحريف اللفظ من وجه.

فأصحاب تحريف اللفظ عدلوا باللفظ والمعنى جميعاً عما هما عليه فأفسدوا اللفظ والمعنى، بينما أصحاب تحريف المعنى أفسدوا المعنى وتركوا اللفظ على حاله فكانوا حيراً من أولئك من هذا الوجه.

فأصحاب تحريف اللفظ لما أرادوا المعنى الباطل حرفوا له لفظاً يصلح له لئالا يتنافر اللفظ والمعنى، بحيث إذا أطلق ذلك اللفظ المحرف فهم منه

<sup>(1)</sup> الصواعق المرسلة 1/0/17 - ٢١٦.

المعنى المحرف، فإنهم رأوا أن العدول بالمعنى عن وجهه وحقيقته مع بقاء اللفظ على حاله مما لا سبيل إليه، فبدؤا بتحريف اللفظ ليستقيم لهم حكمهم على المعنى الذى قصدوا.(١)

وأما كون أصحاب تحريف المعنى شر من أصحاب تحريف اللفظ من وجه فلأن تحريف المعنى هو الأكثر استعمالاً عند أصحاب التحريف ولأنه أسهل رواجاً وسوقاً عند الجهلة والعوام من الناس، فيفتتن به من ليس لديه زاد من العلم الصحيح المعتمد على الكتاب والسنة وفهم سلف الأمية.

#### ب - معنى التعطيل:

التعطيل لغة: مـأخوذ من « العطل »: الذى هو الخلو والـفــراغ والتــرك والتــرك والتــرك والتــرك والتــرك والتــرك ومنه قـوله تعـالى ﴿ وَبِئْرٍ مُّعَطَّلَةٍ ﴾ (\*) أى أهملهــا أهلهــا وتركــوا وردهــــا. (\*)

والتعطيل في جانب الله ينقسم إلى ثلاثة أقسام :

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق ١٤٧/٢ ، ١٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٤ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٣) شرح الواسطية ص٢٠.

القسم الأول: تعطيل المصنوع عن صانعه وحالقه، وهو المتمثل فيمن ينكر وجود خالق لهذا الكون، وهو قول الدهرية الملاحدة.

القسم الثانى: تعطيل عبادته عز وجل، أى مايجب له عز وجل على عباده من حقيقة التوحيد وإفراده بالعبادة، وهو المتمثل في أهل الشرك الذين صرفوا شيئاً من العبادة لغير الله عز وجل.

القسم الثالث: تعطيل الله سبحانه عن كماله المقدس بتعطيل أسمائه وأوصافه وأفعاله.(١)

وهذا القسم الثالث هو الذي نقصده هنا.

فالمراد بالتعطيل في باب الأسماء والصفات هو: نفى الأسماء والصفات أو بعضها وسلبها عن الله .

أو نقول: هو نفى الصفات الإلهية، وإنكار قيامها بذات الله تعالى.(٢)

وقد وقع في التحريف والتعطيل طوائف ، يجمعهم أهل العلم تحت مسمى «المعطلة».

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي ص١٥٣.

<sup>(</sup>٢) شرح الواسطية ص٢٠.

وينقسم المعطلة إلى قسمين رئيسيين هما :

القسم الأول: الفلاسفة

وهم صنفان:

الصنف الأول: أهل الفلسفة البحته

الصنف الثاني : أهل الفلسفة الباطنية وهي نوعان:

أ- رافضية. ب- صوفية.

والقسم الثاني من المعطلة هم : أهل الكلام

وهم خمسة أصناف :

۱ – الجهمية.

٢ – المعتزلة.

٣ - الكلابية.

٤ - الاشاعرة.

ه – الماتريدية.

وسأفصل الحديث عنهم بإذن الله في دراسة مستقلة.

# ثانيا: معنى قولهم: ، من غير تكييف ولا تمثيل،

هذه العبارة فيها تمييز لعقيدة أهل السنة عن عقيدة المسبهة.

« فالتكييف» هو: جعل الشيء على حقيقة معينة من غير أن يقيدها بمماثل.(١)

مثال ذلك : قول الهشامية عن الله « طوله كعرضه » (١٠)

أو قولهم : « طوله طول سبعة أشبار بشبر نفسه» .

وعلى هذا التعريف يكون هناك فرق بين التكييف والتمثيل .

فالتكييف: ليس فيه تقييد بمماثل

وأما التمثيل: فهو اعتقاد أنها مثل صفات المخلوقين. ولعل الصواب أن التكييف أعم من التمثيل.

فكل تمثيل تكييف لأن من مثل صفات الخالق بصفات المخلوقين فلقد كيف تلك الصفة أى جعل لها حقيقة معينة مشاهدة.

وليس كل تكييف تمثيل لأن من التكييف ماليس فيه تمثيل بصفات المخلوقين كقولهم: طوله كعرضه.

<sup>(</sup>۱) القواعد المثلي ص۲۷ .

<sup>(</sup>٢) مقالات الاسلاميين ص٣١.

ومعنى قول أهل السنة « من غير تكييف » أى من غير كيف يعقله البشر، وليس المراد من قولهم «من غير تكييف» أنهم ينفون الكيف مطلقا، فإن كل شيء لابد أن يكون على كيفية ما، ولكن المراد أنهم ينفون علم علمهم بالكيف إذ لا يعلم كيفية ذاته وصفاته إلا هو سبحانه. (١)

فمن المعلوم أنه لا علم لنا بكيفية صفاته عز وجل لأنه تعالى أخبرنا عن الصفات ولم يخبرنا عن كيفيتها، فيكون تعمقنا في أمر الكيفية قفوا لما ليس لنا به علم، وقولاً بما لايمكننا الإحاطة به.

وقد أخذ العلماء من قول الإمام مالك « الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والايمان به واجب، والسؤال عنه بدعة ، قاعدة ساروا عليها في هذا الباب.

« ولا تمثيل »

المثيل لغة : هو الند والنظير

والتمثيل: هو الاعتقاد في صفات الخالق أنها مثل صفات الخلوقين.

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطية ص٢١.

وهو كقول المثل له يد كيدى وسمع كسمعى تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

والتمثيل والتشبيه هنا بمعنى واحد. وإن كان هناك فرق بينهما فلى أصل اللغة. (١)

فالمماثلة : هي مساواة الشيء لغيره من كل وجه.

والمشابهة: هي مساواة الشيء لغيره في أكثر الوجوه

ولكن التعبير هنا بنفي « التمثيل، أولى لموافقة لفظ القرآن

فى قوله تعالى ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَ شَيْءٌ ﴾ (١)

وقوله تعالى ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ بِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ . ٣٠

وقد وقع في التمثيل والتكييف « المسبهة » الذين بالغوا في إثبات الصفات إلى درجة تشبيه الخالق بالمخلوق.

وقد وقع في التمثيل كل من :

۱- الكرامية: اتباع محمد بن كرام السجستاني

(۲) الآیة ۱۱ من سورة الشواری.

(٣) الآية ٧٤ من سورة النحل.

<sup>(</sup>١) القواعِدْ المثلي ص٢٧ .

وهم طوائف يبلغ عددهم اثنتي عشرة فرقة وأصولها سته هي :

١- العابدية ٢- النونيه ٣- الزرينيه

٤- الاسحاقية ٥- الواحدية ٦- الهيصيمية

٢- الهشامية الرافضة الامامية:

وهم أصحاب : هشام بن الحكم الرافضي

وأحيانا تنسب إلى: هشام بن سالم الجواليقى. وكلاهما من الإمامية المشبهة، والجدير بالذكر أن الرافضة الإمامية كان ينتشر فيهم التشبيه وهذا في أوائلهم .(١)

وأما الرافضة الامامية في الوقت الراهن فعلى عقيدة المعتزلة في مسائل الصفات، وكذلك « الزيدية » من الشيعة.

### ثالثا: ، كل معطل ممثل، وكل ممثل معطل ،

فكل واحد من فريق التعطيل وفريق التمثيل جامع بين التعطيل والتمثيل.

<sup>(</sup>١) شرح الأصفهانية ص٦٥.

# ١- بيان جمع المعطلة بين التعطيل والتمثيل.

أما تمثيل المعطلة: فإنهم لـم يفهمـوا من أسمـاء الله وصفـاته إلا ماهو اللائق بالمخلوق. ثم شرعوا في نفي تلك المفهومات.

فهذا تشبيه وتمثيل منهم للمفهوم من أسمائه وصفاته، بالمفهوم من أسماء حلقه وصفاتهم

وتعطيل المعطلة: في نفيهم لما يستحقه الله تعالى من الأسماء والصفات اللائقة به سبحانه.

وبذلك جمعوا بين التعطيل والتمثيل: مثلوا أولاً، وعطلوا آخراً.
وامتاز أهل التعطيل عن أهل التمثيل بنفيهم المعاني الصحيحة
للصفات.

مثال لجمع المعطلة بين التعطيل والتمثيل.

نصوص الاستواء كقوله تعالى ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّنَوَى ﴾ (١)

فإن المعطل يقول: لو كان الله فوق العرش للزم إما أن يكون أكبر من العرش أو أصغر أو مساويا، وكل ذلك من المحال ونحو ذلك من الكلام

<sup>(</sup>١) الآية ٥ من سورة طه .

فهذا المعطل لم يفهم من كون الله على العرش إلا مايثبت لأى جسم كان على أى جسم كان، وهذا االلازم الذى جاء به المعطل تابع لهذا المفهوم.

وكان الواجب عليه أن يثبت لله استواء يليق بجلاله ويختص به، فلا يلزمه شيء من اللوازم الباطلة التي هي من لوازم المخلوقات ويجب نفيها في حق الله.

فأهل التعطيل وقعوا في أربعة محاذير:

الأول: كونهم مثلوا مافه موه من النصوص بصفات المخلوقين، وظنوا أن مدلول النصوص هو التمثيل.

الثاني : إنهم عطلوا النصوص عما دلت عليه من إثبات الصفات اللائقة بالله

الثالث: إنهم بنفى تلك الصفات صاروا معطلين لما يستحقه الرب من صفات الكمال.

الرابع: إنهم وصفوا الرب بنقيض تلك الصفات، من صفات الأموات والجمادات والمعدومات.(١)

<sup>(</sup>١) الرسالة التدمرية ٧٩ – ٨٠.

# ٢ - بيان جمع أهل التمثيل بين التعطيل والتمثيل: (١)

أما تعطيل الممثل فمن وجوه ثلاثة :

أحدها: إنه عطل نفس النص الذي أثبت الصفة حيث صرفه عن مقتضى مايدل عليه، فإن النص دال على إثبات صفة تليق بالله لا على مشابهة الله لخلقه.

الثاني : إنه إذا مثل الله بخلقه فقد عطله عن كماله الواجب؛ حيث شبه الرب الكامل بالمخلوق الناقص.

الثالث: إنه إذا مثل الله بخلقه فقد عطل كل نص يدل على نفي مشابهة الله لخلقه مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهِ عَلَى اللهِ عَالَى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى اللهِ اللهِ عَالَى : ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهِ عَلَى اللهِ عَالَى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

أما تمثيل أهل التمثيل: فإنهم يقولون إن الله عز وجل لا يخاطبنا إلا بما نعقل فاذا كان مستوياً على العرش فهو كاستواء الانسان على السرير إذ لا يعلم الاستواء إلا هكذا. فامتاز هؤلاء الممثلة بإثبات استواء هو من خصائص المخلوقين كما امتاز المعطلة بتعطيل كل اسم للاستواء الحقيقي.

<sup>(</sup>١) أنظر : الفتوى الحموية ص٦٢ – ٦٣ ط: دار فجر للتراث.

<sup>(</sup>۲) الآیة ۱۱ من سورة الشوری.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤ من سورة الإخلاص.

والقول الفاصل هو ما عليه الأمة الوسط من أن الله مستو على عرشه استواء يليق بجلاله ويختص به، فكما أنه موصوف بأنه بكل شئ عليم، وعلى كل شئ قدير، وأنه سميع بصير ونحو ذلك، ولا يجوز أن يثبت للعلم والقدرة حصائص الأعراض التي لعلم المخلوقين وقدرتهم، فكذلك هو سبحانه فوق العرش ولا يثبت لفوقيته خصائص فوقية المخلوق على المخلوق وملزوماتها.

(فقد هدى الله أصحاب سواء السبيل للطريقة المثلى فأثبتوا لله حقائق الأسماء والصفات، ونفوا عنه مماثلة المخلوقات فكان مذهبهم مذهباً بين مذهبين وهدي بين ضلالتين.

فقالوا: نصف الله بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله على من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تمثيل ولا تكييف.

بل طريقتنا إثبات حقائق الأسماء والصفات، ونفي مشابهة المخلوقات، فلا نعطل ولا نؤول ولا نمثل ولا نجهل.

ولا نقول: ليس له يدان، ولا وجه، ولا سمع، ولا بصر، ولا حياة ولا قدرة، ولا استوى على عرشه.

ولا نقول : له يدان كأيدي المخلوقين ووجه كوجوههم وسمع وبصر وحياة وقدره واستواء، كأسماعهم وأبصارهم وقدرتهم واستواثهم. بل نقول: له ذات حقيقة ليست كذوات المخلوقين.

وله صفات حقيقة ليست كصفات المخلوقين.

وكذلك قولنا: في وجه تبارك وتعالى، ويديه، وسمعه، وبصره، وكلامه، واستوائه.

ولا يمنعنا ذلك أن نفهم المراد من تلك الصفات وحقائقها، كما لم يمنع ذلك من أثبت لله شيئاً من صفات الكمال من فهم معنى الصفة وتحقيقها، فإن من أثبت له سبحانه السمع والبصر أثبتهما حقيقة وفهم معناهما، فهكذا سائر الصفات المقدسة، يجب أن تجري هذا المجرى، وإن كان لا سبيل لنا إلى معرفة كنهها وكيفيتها فإن الله سبحانه لم يكلف العباد ذلك، ولا أراده منهم، ولم يجعل لهم إليه سبيلاً. (1)

\*\*\*

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة ٢/٥ ٤٢٧ - ٤٢٧ .

#### المبحث الثالث

# الأسس التي قام عليها معتقد أهل السنة في باب الأسماء والصفات

ارتكر معتقد أهل السنة في باب أسماء الله وصفاته على ثلاثة أسس رئيسية هي:(١)

الأساس الأول: الإيمان بما وردت به نصوص القرآن والسنة الصحيحة من أسماء الله وصفاته إثباتاً ونفياً.

الأساس الثاني: تنزيه الله جل وعلا عن أن يشبه شئ من صفاته شيئاً من صفات المخلوقين.

الأساس الشالث: قطع الطمع عن إدراك كيفية اتصاف الله بتلك الصفات.

 <sup>(</sup>١) منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات ص٥٥.

وهذه الأسس الثلاثة هي التي تفصل وتميز عقيدة أهل السنة في هذا الباب عن عقيدة أهل التعطيل (من الفلاسفة وأهل الكلام) من جهة.

وعن عقيدة أهل التمثيل (من الكرامية والهشامية وغيرهم) من جهة أخرى.

فالأساس الأول: فيه تمييز لعقيدة أهل السنة عن عقيدة المعطلة، فأهل السنة يجعلون الأصل في اثبات الأسماء والصفات أو نفيها عن الله تعالى هو كتاب الله وسنة نبيه من الأسماء والصفات في القرآن والسنة الصحيحة فيجب إثباته، وما ورد نفيه فيهما فيجب نفيه.

(وأما ما لم يرد إثباته ونفيه فلا يصح استعماله في باب الأسماء وباب الصفات إطلاقا، وأما في باب الاخبار فمن السلف من يمنع ذلك، ومنهم من يجيزه بشرط أن يستفصل عن مراد المتكلم فيه، فإن أراد به حق يليق بالله تعالى فهو مقبول، وإن أراد به معنى لا يليق بالله عز وجل وجب

<sup>(</sup>١) رسالة في العقل والزوح ٢/٢٤ – ٤٧ لابن تيمية.

ومجمل القول أن في الأمر ثلاثة أبواب:

۱ - باب الأسماء: وهذا يجب الاعتماد فيه على الكتاب والسنة فقط.

۲ – باب الصفات: وهذا كذلك يجب الاعتماد فيه على الكتاب والسنة فقط.

٣ - باب الاخبار: وهذا لا يشترط فيه ورود النص الشرعي ولكن يشترط أن يكون معنى اللفظ المستعمل ليس بسيء.

أما أهل التعطيل: فقد جعلوا «العقل» وحده هو أصل علمهم، فالشبه العقلية هي الأصول الكلية الأولية عندهم، وهي التي تثبت وتنفي، ثم يعرضون الكتاب والسنة على تلك الشبه العقلية، فإن وافقتها قبلت اعتضاداً لا اعتماداً، وإن عارضتها ردت تلك النصوص الشرعية وطرحت، وفي هذا يقول قائلهم: (كل ماورد السمع به ينظر فإن كان العقل مجوزاً له وجب التصديق به..

وأما ما قضى العقل باستحالته فيجب فيه تأويل ماورد السمع به، ولا يتصور أن يشمل السمع على قاطع مخالف للمعقول.

وظواهر أحاديث التشبيه - يعني بها أحاديث الصفات- أكثرها غير

صحيحة، والصحيح منها ليس بقاطع بل هو قابل للتأويل. .). (١)

فهذا النقل يبين لك مدى تقديم هؤلاء لشبههم العقلية وتعصبهم لها وكيف أنهم يجعلونها هي الأصول والسمع معروض عليها، فما أجازته عقولهم قبلوه، وما لم تجزه عقولهم شككوا فيه وانتقصوه ومن ثم سعوا في تأويله وتحريفه، ومن يلقي نظرة على كتب الأشاعرة مثلاً يجد أن القوم يقسمون أبواب العقيدة الى إلهيات ونبوات وسمعيات، وهم في باب الإلهيات والنبوات لا يقبلون نصوص الكتاب والسنة، ولذلك لن تجد في هذين البابين إلا الشبه العقلية المركبة وفق القواعد المنطقية، وياعجباً أنأحذ ديننا من كلام الله ورسوله، أم من ملاحدة اليونان وتلاميذهم!

وأما باب السمعيات -أي البعث والحشر والجنة والنار والوعد والوعد - فهم يقبلون فيه النصوص الشرعية، وبالتالي سموا هذا الباب

<sup>(</sup>۱) الاقتصاد في الاعتقاد لأبي حامد الغزالي ص١٣٢- ١٣٣٠. وقال في كتابه المستصفى 17/٢ - ١٣٨٠ : (كل مادل العقل فيه على أحد الجانبين فليس للتعارض فيه مجال، إذ الأدلة العقلية يستحيل نسخها وتكاذبها، فإن ورد دليل سمعي على خلاف العقل، فإما أن لا يكون متواتراً فيكون مؤولاً ولا يكون متعارضاً..).

بالسمعيات. في مقابل باب الالهيات والنبوات إذ أنهم يعتمدون فيهما على العقليات، وهؤلاء شابهوا حال من قال الله تعالى فيهم ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْعَقليات، وهؤلاء شابهوا حال من قال الله تعالى فيهم ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الله تعالى فيهم ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الله تعالى فيهم ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ إِلّا نِحْرَقُ فِي اللّهُ الله تعالى فيهم ﴿ أَفَتُونَ إِلّا نِحْرَقُ فِي اللّهُ الله تعالى فيهم أَلَّهُ الله تعالى الله تعالى فيهم أَلَّهُ الله تعالى الله تعالى في الله تعالى الله تعالى الله تعالى في الله تعالى في الله تعالى الله تعالى في الله تعالى في الله تعالى الله تعالى في الله تعالى في الله تعالى في أَلَّهُ الله تعالى في الله تعالى فيهم في أَلْمَا الله تعالى فيهم في الله تعالى فيهم في أَلْمُ الله تعالى فيهم في الله تعالى فيهم في الله تعالى فيهم في الله تعالى فيهم في أَلْمُ أَلَّهُ الله تعالى فيهم في الله تعالى فيهم في أَلْمُ الله تعالى في أَلْمُ الله تعالى في أَلْمُ أَلُونَ أَلْمُ الله تعالى في الله تعالى الله تعالى في الله تعالى الله تعالى في الله

وأما الأساس الثاني: وهو تنزيه الله عن مشابهة المخلوقين ففيه تمييز لعقيدة أهل السنة عن عقيدة المعطلة من جهة أخرى.

فأهل السنة : يعتقدون أن ما اتصف الله به من الصفات لا يماثله فيها أحد من خلقه، فالله عز وجل قد أخبرنا بذلك بنص كتابه العزيز حيث قال: ﴿ لَبْسَ كَمِثْلِهِ عَشَىٰ ۗ وَهُو السَّمِيمُ الْبَصِيرُ ﴾ (٢). فإذا ورد النص بصفة من صفات الله تعالى في الكتاب أو السنة فيجب الايمان به والاعتقاد الجازم بأن ذلك الوصف بالغ من غايات الكمال والشرف والعلو مما يقطع جميع علائق أوهام المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين، فالشر كل الشر في عدم

<sup>(</sup>١) الآية ٨٥ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) الآية ١١ من سورة الشورى .

تعظيم الله وأن يسبق في ذهن الإنسان أن صفة الحالق تشبه صفة المخلوق، فعلى القلب المؤمن المصدق بصفات الله التي تمدح بها أو أثنى عليه بها نبيه على القلب المؤمن المصدق بصفات الله التي تمدح بها أو أثنى عليه بها نبيه على أن يكون معظماً لله جل وعلا غير متنجس بأقذار التشبيه، لتكون أرض قلبه طيبة طاهرة قابلة للايمان بالصفات على أساس التتنزيه أخذاً بقوله تعالى : ﴿ ليس كمثله شي وهو السميع البصير ﴾ (١).

أما أهل التعطيل: فإنهم لم يفهموا من أسماء الله وصفاته الا ماهو اللائق بالمخلوق، ثم شرعوا في نفي تلك المفهومات التي لا وجود لها إلا في أفهامهم الفاسدة، فعقيدة هؤلاء المعطلة جمعت بين التمثيل والتعطيل وهذا الشر إنما جاء من تنجس قلوبهم وتدنسها بأقذار التشبيه، فإذا سمعوا صفة من صفات الكمال التي أثنى الله بها على نفسه كاستوائه على عرشه ومحيئه يوم القيامة وغير ذلك من صفات الجلال والكمال، فإن أول ما يخطر في أذهانهم أن هذه الصفة تشبه صفات الجلق، فلتلطخ القلب بأقذار التشبيه لم يُقدر الله حق قدره ولم يعظم الله حق عظمته حيث سبق إلى ذهنه أن صفة الخالق تشبه صفة الخلوق، فيكون أولا نجس القلب بأقذار التشبيه ثم دعاه ذلك إلى أن ينفي صفة الخالق جل وعلا عنه بادعاء أنها

<sup>(</sup>١) انظر : منهج ودراسات لآيات الآسماء والصفات ص٢١ – ٢٢ .

تشبه صفات المخلوق، فيكون فيها أولاً مشبهاً، وثانياً معطلاً ضالاً إبتداءً وانتهاءً متهجماً على رب العالمين ينفي صفاته عنه بادعاء أن تلك الصفة لا تليق.(١)

وأما عقيدة أهل التمثيل: فهي تقوم على دعواهم أن الله عز وجل لا يخاطبنا الا بما نعقل فإذا أخبرنا عن اليد فنحن لا نعقل الا هذه اليد الجارحة فشبه وا صفات الخالق بصفات المخلوقين فقالوا له يد كيدي، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

وأما العارفون به، المصدقون لرسله، المقرون بكماله فهم يثبتون لله جميع صفاته، وينفون عنه مشابهة المخلوقات، فيجمعون بين الاثبات ونفي التشبيه، وبين التنزيه وعدم التعطيل، فمذهبهم حسنة بين سيئتين، وهدي بين ضلالتين.

وأما الأساس الثالث: ففيه تمييز لعقيدة أهل السنة عن عقيدة المشبهة، فأهل السنة يفوضون علم كيفية اتصاف البارئ عز وجل بتلك الصفات إلى الله عز وجل، فلا علم للبشر بكيفية ذات الله تبارك وتعالى (ولا تفسير كنه شئ من صفات ربنا تعالى كأن يقال استوى على هيئة

<sup>(</sup>١) انظر : منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات ص ١٩-٢٠.

كذا، وكل من تجرأ على شئ من ذلك فقوله من الغلو في الدين والافتراء على الله عز وجل واعتقاد ما لم يأذن به الله ولا يليق بجلاله وعظمته ولم ينطق به كتاب ولا سنة؛ ولو كان ذلك مطلوباً من العباد في الشريعة لبينه الله تعالى ورسوله والمعلقة لم يدع ما بالمسلمين إليه حاجة إلا بينه ووضحه، والعباد لا يعلمون عن الله تعالى الا ما علمهم كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يُعِطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ عَلَى الله تعالى الله تعالى وليقف معه، وليمسك عما جهله وليكل معناه إلى عالمه). (٢)

وأما المشبهة فقد تعمقوا في شأن كيفيات صفات الله وتقولوا على الله الله بغير علم فقالوا له بطر كبصري، ويد كيدي، وقدم كقدمي، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً.

<sup>(</sup>١) الآية ٥٥٠ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>۲) انظر: معارج القبول ۱/†۳۲ – ۳۲۷

### تو ضيح الأسس الثلاثة

١ - الأساس الأول: الإيمان بما وردت به نصوص القرآن والسنة
 الصحيحة من أسماء الله وصفاته إثباتاً ونفياً.

وهذا الأساس لابد فيه من مراعاة ما يلى:

أولا: أن طلب العلم في المطالب الالهية إنما يكون عن طريق الكتاب والسنة وكلام سلف الأمة.

فالذي يجب اعتقاده هو أن معرفة هذا النوع من أنواع التوحيد تتوقف على دراسة الكتاب والسنة لأن هذا التوحيد يتطلب أسماء وصفات معينة وهذه لا سبيل إلى معرفتها والحصول عليها إلا من طريق الكتاب والسنة (فنحن نؤمن بالله تعالى وبما أخبر به عن نفسه سبحانه على ألسنة رسله من أسمائه الحسنى وصفاته العلى بلا تكييف ولا تمثيل، وننفي عنه ما نفاه عن نفسه مما لا يليق بجلاله وعظمته فإنه أعلم بنفسه وبغيره وأصدق قيلا وأبين دليلاً من غيره)(١)، ولذلك كان معتقد أهل السنة هو الإيمان بما قيلا وأبين دليلاً من غيره)(١)، ولذلك كان معتقد أهل السنة هو الإيمان بما

<sup>(</sup>۱) معارج القبول ۲۳۰/۱ – ۳۳۱.

سمى ووصف الله به نفسه إثباتا ونفياً؛ لأنه لا يسمى الله أعلم بالله من الله قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللهِ قَالَ تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللهِ قِيلًا ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللهِ قِيلًا ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَسَعَلَ مِنْلًا خَدِيرٍ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَسَعَلَ مِنْلًا خَدِيرًا ﴾ (١) ، فالله عز وجل هو الذي سمى ووصف نفسه بما جاء في نص كلامه الذي هو القرآن.

ولا يسمى ويصفُ الله بعد الله أعلمُ بالله من رسول الله على الله على الله في حقه: ﴿ وَمَا يَنْظُنُ عَنِ الْمُوَى ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴾ (٥)، ولقد جاءت رسالة النبي على إثبات الصفات إثباتاً مفصلاً على وجه ثلجت به الصدور واطمأنت به القلوب واستقر الإيمان في نصابه وفصلت ذلك أعظم من تفصيل الأمر والنهي، وقررته أكمل تقرير في أبلغ لفظ، ولذلك كان لزاماً على كل مسلم أن يؤمن بأسماء الله وصفاته الواردة في الكتاب والسنة من غير زيادة ولا نقصان.

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٠ من سورة البقرة .

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٢٢ من سورة النساء.

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٤ من سورة فاطر.
 (٤) الآية ٩٥ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٥) الآية ٣ من سورة النجم .

ثانيا: تقديم الشرع على العقل، فالأصل في الدين الاتباع والمعقول تبع.

فمعتقد أهل السنة في هذا الباب وفي غيره من أبواب العقائد والأحكام، وإنما المحكم أن العقل المجرد ليس له إثبات شيء من العقائد والأحكام، وإنما المرجع في ذلك إلى القرآن والسنة.

فالعقل لا يمكنه إدراك ما يستحقه الله تعالى من الأسماء والصفات فوجب الوقوف في ذلك على النص، لأن العقل يقصر عن إدراك حقيقة المغيبات حتى وإن كانت تلك المغيبات أقرب شيء إليه، فهو قاصر عن أن يحيط علماً بحقيقة روحه التي بين جنبيه لما أخفى الله أمرها عنه، قال تعالى يحيط علماً بحقيقة روحه التي بين جنبيه لما أخفى الله أمرها عنه، قال تعالى : ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِينُم مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَا يَعِلَمُ الله علماً بذات الله وما يصلح وما لا يصلح لذاته من الأسماء والصفات والله قد أخفى عن الخلق كيفية ذاته.

(ونحن إذا تدبرنا عامة ماجاء في أمر الدين من ذكر صفات الله ، وما

<sup>(</sup>١) الآية ٨٥ من سورة الاسراء.

تعبد الناس باعتقاده من ذكر عذاب القبر، وسؤال منكر ونكير، والحوض، والميزان، والصراط، وصفة الجنة وصفة النار، وجدناها أموراً لا ندرك حقائقها بعقولنا، وإنما ورد الأمر بقبولها والايمان بها، فإذا سمعنا شيعاً من أمور الدين، وعقلناه، وفهمناه، فلله الحمد في ذلك والشكر ومنه التوفيق، وما لم يمكننا إدراكه ولم تبلغه عقولنا آمنا به، وصدقناه، واعتقدنا أن هذا من قبل ربوبيته وقدرته، واكتفينا في ذلك بعلمه ومشيئته قال تعالى: ﴿ وَلَا يَعِطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ } إلَّا يَمَا شَآءً ﴾(١).)(١).

(واعلم أن فصل ما بيننا وبين المعطلة هو «مسألة العقل» فإنهم أسسوا دينهم على المعقول، وجعلوا الاتباع والمأثور تبعاً للمعقول.

وأما أهل السنة فقالوا الأصل في الدين الاتباع، والمعقول تبع، ولو كان أساس الدين على المعقول لاستغنى الخلق عن الوحي، وعن الأنبياء، ولبطل معنى الأمر والنهي، ولقال من شاء ماشاء). (٣)

فالتقرير بأن النقل مقدم على العقل لا ينبغي أن يفهم منه أن أهل السنة

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥٥ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) الحجة في بيان المحجة ١/٢١ وبتصرف.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٠/١ .

ينكرون العقل والتوصل به إلى المعارف والتفكير به في خلق السموات والأرض وفي الآيات الكونية الكثيرة، فأهل السنة لا ينكرون استعمال العقل، ولكنهم توسطوا في شأن «العقل» بين طائفتين ضلتا في هذا الباب هما:

أهل الكلام: الذين يجعلون العقل وحده أصل علمهم، ويفردونه، ويجعلون الإيمان والقرآن تابعين له؛ والمعقولات عندهم هي الأصول الكلية الأولية، المستغنية بنفسها عن الإيمان والقرآن.

فهؤلاء جعلوا عقولهم هي التي تثبت وتنفي والسمع معروض عليها، فإن وافقها قُبِلَ اعتضاداً لا اعتماداً، وإن عارضها رُدَّ وطُرح، وهذا من أعظم أسباب الضلال التي دخلت على هذه الأمة.

وأهل التصوف: الذين يذمون العقل ويعيبونه، ويرون أن الأحوال العالية، والمقامات الرفيعة، لا تحصل الا مع عدمه، ويقرون من الأمور بما يكذب صريح العقل.

ويمدحون السكر والجنون والوله، وأموراً من المعارف والأحوال التي لا تكون إلا مع زوال العقل والتمييز ، كما يصدقون بأمور يعلم بالعقل الصريح بطلانها.

وكلا الطرفين مذموم .

وأما أهل السنة: فيرون أن العقل شرط في معرفة العلوم، وكمال وصلاح الأعمال، وبه يكمل العلم والعمل، لكنه ليس مستقلاً بذلك.

فالعقل غريزة في النفس، وقوة فيمها، بمنزلة قوة البصر التمي في من.

فإن اتصل به نوار الايمان والقرآن، كان كنور العين إذا اتصل به نور الشمس أوالنار.

وإن انفرد بنفسه لم يبصر الأمور التي يعجز وحده عن دركها.

وإن عزل بالكلية كانت الأقوال والأفعال مع عدمه أموراً حيوانية

فالأحوال الحاصلة مع عدم العقل ناقصة، والأقوال المخالفة للعقل باطلة والرسل جاءت بما يعلم بالعقل عن دركه، ولم تأت بما يعلم بالعقل امتاعه.(١)

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ٣٣٨/٣ - ٣٣٩ «بتصرف».

فائدة : «مسكن العقل » :

سئل شيخ الاسلام ابن تيمية: أين مسكن العقل في الانسان؟

فأجاب بقوله: (العقل قائم بنفس الإنسان التي تعقل، وأما من البدن فهو متعلق بقلبه. قال تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ (١).

وقيل لابن عباس بماذا نلت العلم؟

قال: (بلسان سؤول وقلب عقول). لكن لفظ القلب قد يراد بــه:

المضغة الصنوبرية الشكل التي في الجانب الأيسر من البدن؟ التي جوفها علقة سوداء كما في الصحيحين عن النبي علية: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب». متفق عليه. (٢)

٢ - وقد يراد بالقلب باطن الإنسان مطلقاً فإن قلب الشيئ باطنه كقلب
 الجنطة واللوزة والجوزة ونحو ذلك ومنه سمى القليب قليباً لأنه

<sup>(</sup>١) الآية ٤٦ من سورة الحج .

<sup>(</sup>٢) اخرجه البخاري في الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه (١٢٦/١ ح٥)، ومسلم، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات ٥/٠٥-٥١.

أخرج قلبه وهو باطنه، وعلى هذا فإذا أريد بالقلب هذا فالعقل متعلق بدماغه أيضاً، ولهذا قيل: إن العقل في الدماغ كما يقوله كثير من الأطباء، ونقل ذلك عن الإمام أحمد ويقال طائفة من أصحابه: (أن أصل العقل في القلب فإذا كمل انتهى إلى الدماغ).

والتحقيق : أن الروح التي هي النفس لها تعلق بهذا وهذا، وما يتصف من العقل به يتعلق بهذا وهذا لكن :

مبدأ الفكر والنظر في الدماغ.

ومبدأ الارادة في القلب.

والعقل يراد به العلم، ويراد به العمل، فالعلم والعمل الاختياري أصله الارادة وأصل الإرادة في القلب، والمريد لا يكون مريداً إلا بعد تصور المراد فلابد أن يكون القلب متصوراً فيكون منه هذا وهذا، ويبتدئ ذلك من الدماغ وآثاره صاعدة إلى الدماغ، فمنه المبتدأ وإليه الانتهاء.

وكلا القولين له وجه صحيح).(١)

<sup>(</sup>١) رسالة في العقل والروح ج٢ /٤٨ - ٤٩ (مطبوعة ضمن مجموعة الرسائل المنيرية) .

ثالثاً: الإيمان بما دلت عليه نصوص الأسماء والصفات من المعاني والأحكام.

فالسلف يؤمنون بأسماء الله وصفاته وبما دلت عليه من المعاني والأحكام، أما كيفيتها فيفوضون علمها الى الله.

وهم برآء مما اتهمهم به المعطلة الذين زعموا أن السلف يؤمنون بألفاظ نصوص الأسماء والصفات ويفوضون معانيها.

وهذا الزعم جهل على السلف، فإنهم كانوا أعظم الناس فهماً وتدبراً لآيات الكتاب وأحاديث النبي علله على خاصة فيما يتعلق بمعرفة الله تعالى، فكانوا يدرون معاني ما يقرأون ويحملون من العلم ولكنهم لم يكونوا يتكلفون الفهم للغيب المحجوب، فلم يكونوا يخوضون في كيفيات الصفات شأن أهل الكلام والبدع، فإنهم حين خاضوا في ذات الله وصفاته وقعوا في التأويل والتعطيل، وإنما ألجأهم إلى ذلك الضيق الذي دخل عليهم بسبب التشبيه، فأرادوا الفرار منه فوقعوا في التعطيل، ولم يقع تعطيل إلا بتشبيه ولو أنهم نزهوا الله تعالى إبتداءً عن مشابهة الخلق، وأثبتوا الصفة مع نفي المماثلة لسلموا ونجوا، ولوافقوا اعتقاد السلف، ولبان لهم أن السلف لم يكونوا حملة أسفار لا يدرون مافيها.

ومن تدبر كلام أثمة السلف المشاهير في هذا الباب علم أنهم كانوا أدق الناس نظراً، وأعلم الناس في هذا الباب. وأن الذين خالفوهم لم يفهموا حقيقة أقوال السلف والأئمة ولذلك صار أولئك الذين خالفوا مختلفين في الكتاب مخالفين للكتاب. وقد قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ اللَّيِنَ اخْتَلُفُوا فِي الْكِتَابِ مَخَالفين للكَتَابِ. وقد قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ اللَّيِنَ اخْتَلُفُوا فِي الْكِتَابِ لَنِي شِمَاقِ لَعِيدِ ﴾(١)

ومن له إطلاع على أقوال السلف المدونة في كتب العقيدة والتفسير والحديث عند الحديث عن نصوص الصفات يعلم أن السلف تكلموا في معاني الصفات وبينوها ولم يسكتوا عنها وهذه الأقوال هي أكبر شاهد على فهم السلف لمعانى الصفات وإيمانهم بها.

رابعاً: رفض التحريف والتعطيل لنصوص الأسماء والصفات. فالسلف يعتقدون أن الواجب في نصوص القرآن والسنة عا في ذلك نصوص الأسماء والصفات هو إجراؤها على ظاهرها وذلك بأن تفهم وفق ما يقتضيه اللسان العربي، وأن لا يتعرض لها بتحريف أو تعطيل كما فعل المعطلة، الذين تلاعب وا بظواهر النصوص لمجرد أنها خالفت باطلهم ومناهجهم الفاسدة.

<sup>(</sup>١) الآية ١٧٦ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>۲) درء تعارض العقل والنقل ۲۰۱/۲.

فنصوص الصفات ألفاظ شرعية يجب أن تحفظ لها حرمتها وذلك بأن نفهمها وفق مراد الشارع، فلا نتلاعب بمعانيها لنصرفها عن مراد الشارع.

فمن الأصول الكلية عند السلف أن الألفاظ الشرعية لها حرمتها، ومن تمام العلم أن يبحث عن مراد الله ورسوله بها ليثبت ما أثبته الله ورسوله من المعاني وينفي ما نفاه الله ورسوله من المعاني.(١)

وبحمد الله وفضله نجد أن نصوص الصفات الواردة في القرآن والسنة هي من الوضوح والكثرة بمكان، بحيث يستحيل تأويلها والتلاعب بنصوصها، فلقد جاءت رسالة النبي عَلَيْ إثبات الصفات إثباتاً مفصلاً على وجه أزال الشبهة وكشف الغطاء وحصل به العلم اليقيني، ورفع الشك والريب، فثلجت به الصدور واطمأنت به القلوب، واستقر الايمان في نصابه، فلقد فصلت رسالة نبينا محمد عَلَيْ الأسماء والصفات والأفعال أعظم من تفصيل الأمر والنهي، وقررت إثباتها أأكمل تقرير في أبلغ لفظ.

فالمطلع على نصوص القرآن والسنة الخبير بهما، لا يزيده تحريف المعطلة لتلك النصوص إلا إحتقاراً لهم، ويقيناً بفساد معتقدهم وبطلانه.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ١١٣/١٢ - ١١٤ بتصرف.

ولا تروج تحريفات المعطلة إلا على الجاهل بمعرفة تلك النصوص قليل البضاعة فيها، فهذا الصنف أتي من جهة جهله لا من قلة النصوص الواردة في هذا الباب والله أعلم.

وأما الأسباس الثاني وهو: تنزيه الله جل وعلا أن يماثل شيء من صفاته شيئاً من صفات المخلوقين.

فتوضيحه يكون وفق مايلي:

## أولا: الأدلة الشرعية الواردة في تنزيه الله عن مشابهة المخلوقين:

<sup>(</sup>١) الآية ١١ من سورة الشورى.

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٤ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٠ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٧ من سورة الروم.

<sup>(</sup>٥) الآية ٦٥ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٦) الآية ١ من سورة الاخلاص.

٧ - وقال تعالى : ﴿ وَلَرْ يَكُن لَّهُ رُكُفُوًّا أَحَدٌ ﴾ (٠).

وجه دلالة الآيات:

١ - قوله عز وجل: ﴿ لَيْسَ كَمْثَلِهِ عَشَى ﴾: دليل على أن الله منزه عن
 أن يكون له مثل في شيء مما يوصف به من صفات كماله(٢).

والآية في تفسيرها وجهان:

الأول: أن يكون معناها: ليس هو كشيء، وأدخل «المثل» في الكلام توكيداً للكلام.

والشاني: أن يكون معناها: ليس مثله شيء؛ فتكون «الكاف» هي المدخلة في الكلام توكيدا (٢) وهذا وجه قوي حسن وهو الأظهر.(٤).

(١) الآية ٤ من سورة الاخلاص.

(۲) مجموع الفتاوى ۹۸/۱٦.
 (۳) تفسير الطبرى ۱۲/۲۰–۱۳.

(٤) شرح الطحاوية ص٢٦ .

١.٨

وقد اتفق أهل السنة على أن الله تعالى ليس كمثله شيء لا في ذاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله(١).

٢ - وقوله تعالى : ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ :

قال ابن جرير الطبري في تفسيرها: (فلا تمثلو لله الأمشال، ولا تشهبوا له الأشباه، فإنه لا مثل له ولا شبه)(٢).

وقال ابن كثير: (أي لا تجعلوا له أنداداً وأشباهاً وأمثالاً)(٣).

٣ - وقوله تعالى : ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ
 الْأَعْلَىٰ ﴾.

٤ - وقوله تعالى : ﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي السَّمَاوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ
 ٱلحَكِيمُ ﴾.

(فالله تعالى وصف نفسه بأن له المثل الأعلى وهو الكمال المطلق، المتضمن للأمور الوجودية والمعاني الثبوتية، التي كلما كانت أكثر في الموصوف وأكمل كان بها أكمل وأعلى من غيره.

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية ص٩٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى ١٤٨/١٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٧٨/٢٥.

ولما كانت صفات الرب سبحانه وتعالى أكثر وأكمل، كان له المثل الأعلى وكان أحق به من كل ما سواه ، بل يستحيل أن يشترك في المثل الأعلى المطلق اثنان، لأنهما إن تكافآ من كل وجه، لم يكن أحدهما أعلى من الآخر، وإن لم يتكافأ، فالموصوف به أحدهما وحده، فيستحيل أن يكون لمن له المثل الأعلى مثل أو نظير، وهذا برهان قاطع على استحالة التمثيل والتشبيه فتأمله فإنه في غاية الظهور والقه ق (۱)

وقوله تعالى ﴿ هل تعلم له سمياً ﴾ : روي عن ابن عباس في تفسيرها قوله: هل تعلم للرب مثلاً أو شبيهاً. (۱)

وكذلك قال معاهد وسعيد بن جبير وقتادة وابن جريج وغيرهم.(٦).

٦ - وأما قوله تعالى : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ : فالأحد يقتضي أنه لا مثل
 له ولا نظير.

<sup>(</sup>١) الصواعق المنزلة ٢/٣، ١، وشرح الطحاوية ص١٤٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ٦/١٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٦/١٦، ١، وتفسير ابن كثير ١٣١/٣.

٧ - وكذا قوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَكُفُواً أَحَدُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

# ثانيا: دلالة العقل على بطلان تشبيه صفات الخالق بصفات المخلوقين:

القول في الصفات كالقول في الذات، فإن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله، فإذا كان له ذات حقيقة لا تماثل الذوات، فالذات متصفة بصفات حقيقة لا تماثل صفات سائر الذوات(۱).

فقد علم بالضرورة أن بين الخالق والمخلوق تبايناً في الذات وهذا يستلزم أن يكون بينهما تباين في الصفات، لأن صفة كل موصوف تلبق به كما هو ظاهر من صفات المخلوقين المتباينة في الذوات فقوة البعير مثلاً غير قوة الذرة، فإذا ظهر التباين بين المخلوقات مع اشتراكهما في الإمكان والحدوث فظهور التباين بينها وبين الخالق

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۱۹۹/۱۹.

<sup>(</sup>٢) الرسالة التدمرية ص٤٣.

أجلى وأقوى.<<sup>()</sup>

وبهذا نعلم أن الله لا مثل له ، ولا تضرب له الأمثال التي فيها مماثلة خلقه، بل له المثل الأعلى.

٢ - أن يقال كيف يكون الرب الخالق الكامل من جميع الوجوه مشابها في صفاته للمخلوق المربوب الناقص المفتقر إلى من يكمله، وهل اعتقاد ذلك إلا تنقص لحق الخالق، فإن تشبيه الكامل بالناقص يجعله ناقصاً. (٢)

٣ - (إذا كان المخلوق منزهاً عن مماثلة المخلوق مع الموافقة في الاسم،
 فالخالق أولى أن ينزه عن مماثلة المخلوق وإن حصلت موافقة في الاسم).

(فإن الله سبحانه وتعالى أخبرنا عما في الجنة من المخلوقات، من أصناف المطاعم والمشارب والملابس والمناكح والمساكن، فأخبرنا أن فيها لبناً وعسلاً وخمراً وماءً ولحماً وفاكهة وحريراً وذهباً وفيضة وحوراً وقصوراً.

<sup>(</sup>١) (٢) القواعد المثلي ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) الرسالة التدمرية ص. ٥.

وقد قال ابن عباس رضي الله عنهما : (ليس في الدنيا شم مما في الجنة إلا الأسماء).

فإذا كانت تلك الحقائق التي أخبر الله عنها، هي موافقة في الأسماء للحقائق الموجودة في الدنيا، وليست مماثلة لها بل بينهما من التباين ما لا يعلمه إلا الله تعالى؛ فالخالق سبحانه وتعالى أعظم مباينة للمخلوقات من مباينة المخلوق، ومباينته لمخلوقاته أعظم من مباينة موجود الآخرة لموجود الدنيا، إذ المخلوق أقرب إلى المخلوق الموافق له في الاسم من الخالق إلى المخلوق، وهذا بين واضح.(1)

## ثالثا : الاتفاق في الاسم لا يلزم منه تماثل المسمى :

قال شيخ الاسلام ابن تيمية (الله سبحانه وتعالى سمى نفسه وصفاته بأسماء وسمى بها بعض المخلوقات.

فسمى نفسه حياً عليماً سميعاً بصيراً عزيزاً جباراً متكبراً ملكاً رؤوفاً رحيماً.

<sup>(</sup>١) المصدرالسابق ص٤٧.

وسمى بعض عباده عليماً ، وبعضهم حليماً، وبعضهم رؤوفاً رحيماً، وبعضهم سميعاً بصيراً ؛ وبعضهم ملكاً ، وبعضهم عزيزاً ، وبعضهم جباراً متكداً

ومعلوم أنه ليس العليم كالعليم، ولا الحليم كالحليم، ولا السميع كالسميع، وهكذا في سائر أسماء الله.

قال سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّ آللَهَ كَانَ عَلِيًّا حَكِيمًا ﴾(١).

وقال: ﴿ وَبَشَّرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴾ ٢٠).

وقال: ﴿ إِنَّهُ كَانَ حَلِيًّا غَفُورًا ﴾ ٣٠. وقسال: ﴿ فَبَشَرَّنَهُ بِغُلَامٍ حَلِيمِهِ ﴿).

> وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِمٌ ﴾ (٠). وقال: ﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِمٌ ﴾ (٠).

<sup>(</sup>١) الآية ٣٠ من سورة الانسان.

 <sup>(</sup>۲) الآية ۲۸ من سورة الداريات.
 (۳) الآية ££ من سورة الاسراء.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠١ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٤٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٢٨ من سورة التوبة.

وقال: ﴿ إِنَّ آللَّهُ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ (١).

وقال تعالى : ﴿ فَعَلْنَكُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ ٢٠.

وكذلك سائر ماذكر، لكن الإنسان يعتبر بما عرف على مالم يعرفه ولولا ذلك لانسدت عليه طرق المعارف للأمور الغائبة، فإن الإنسان يعلم أنه حي عليم قدير سميع بصير متكلم فيتوصل بذلك إلى أن يفهم ما أخبر الله به عن نفسه من أنه حي عليم قدير سميع بصير، فإنه لولا تصوره لهذه المعاني من نفسه ونظره إليها لم يمكن أن يفهم ما غاب عنه، كما أنه لولا تصوره لما في الدنيا من العسل واللبن والماء والخمر والحرير والذهب والفضة لما أمكنه أن يتصور ما أخبر به من ذلك من الغيب، لكن لا يلزم أن يكون الغيب مثل الشهادة، فقد قال ابن عباس رضى الله عنهما: (ليس في الدنيا مما في الجنة إلا الأسماء)، فإن هذه الحقائق التي أخبر بها أنها في الجنة ليست مماثلة لهذه الموجودات في الدنيا بحيث يجوز على هذه ما يجوز على تلك، ويجب لها ما يجب لها، ويمتنع ما يمتنع عليها، ويكون مادتها مادتها ويستحيل استحالتها فإنا نعلم أن ماء الجنة لا يفسد ولا يأسن، ولبنها

<sup>(</sup>١) الآية ٥٨ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢ من سورة الانسان.

لا يتغير طعمه، وخمرها لا يصدع شاربها ولا ينزف عقله فإن ماءها ليس نابعاً من تراب ولا نازلاً من سحاب مثل مافي الدنيا ولبنها ليس مخلوقاً من أنعام كما في الدنيا وأمثال ذلك.

فإذا كان المخلوق يوافق ذلك المخلوق في الاسم وبينهما قدر مشترك

وتشابه فعلم به معنى ما خوطبنا به مع أن الحقيقة ليست مثل الحقيقة.

فالخالق جل جلاله أبعد عن مماثلة مخلوقاته مما في الجنة لما في الدنيا،
فإذا وصف نفسه بأنه حي عليم سميع بصير قدير لم يلزم أن يكون مماثلاً
لخلقه، إذ كان بعدها عن مماثلة خلقه أعظم من بعد مماثلة كل مخلوق لكل مخلوق؛ وكل واحد من صغار الحيوان له حياة وقوة وعمل وليست مماثلة للملائكة المخلوقين فكيف يماثل رب العالمين شيئاً من المخلوقين). (١)

<sup>(</sup>۱) رسالة في العقل والروح لابن تيمية ٢/٢٤-٤٣ (مطبوعة ضمن المجموعة المنيرية) (بتصرف).

### رابعا: تو ضيح المسألة من جهة اللغة ثم الشرع:

يُشكل على البعض كون الله سمى نفسه بصفات وسمى عباده بنظير ذلك، فيتردد عند ذلك هل يثبت تلك الصفات لله حقيقة أم لا.

فمن أجل توضيح هذه المسألة أقول: اعلم وفقك الله أن الألفاظ منها:

١ – ماهو مترادف: هو ما اختلف لفظه واتحد معناه.

مثال ذلك: الليث - الأسد - أسامة - الغضنفر

هذه ألفاظ مختلفة والمسمى بها واحد فتسمى الألفاظ المترادفة.

٢ – ما هو مشترك : وهو ما اتحد لفظه واختلف معناه.

مثال ذلك: لفظ: «العين»:

فهي تطلق على العين الباصرة - والعين الجارية - والجاسوس - والحسد.

فاللفظ واحد والمعاني مختلفة. وهذه تسمى الألفاظ المشتركة.

٣ – ما هو متباين : وهو ما اختلف لفظه ومعناه :

مثال ذلك: السماء والأرض - والجنة والنار.

فلكل لفظ من هذه الألفاظ معنى يختلف عن الأخر فهذه تسمى الألفاظ المتباينة.

عاهو متواطئ : أوهو ما اتفق لفظه ومعناه. وهو نوعان:

الأول: التواطؤ المطلق: وذلك إذا كان المعنى متساوياً في الحميع.

مثاله : لفظ «الرجل» يقال زيد رجل وعمر رجل ، فالمعنى متساو في الجميع.

الثاني: التواطؤ المشكك: وذلك إذا كان المعنى متفاوتاً متفاضلاً ، وسمى بالمشكك لتشكك السامع هل هذا اللفظ من قبيل المتواطئ أم من المشترك.

مثاله: لفظ «النور» فيقال نور الشمس ونور السراج. فالمعنى في الاثنين واحد ولكن هناك تفاوت وتفاضل فشتان بين نور الشمس ونور السرج.(١)

فالأسماء التي تطلق على الله وعلى العباد هي من الألفاظ المتواطئة التواطء المشكك فالحق فيها هو أن يقال إنه بالنسبة للأسماء والصفات التي

<sup>(</sup>١) التحفة المهدية ٢٠٩ بتصرف.

تطلق على الله وعلى العباد كالحي، والسميع، والبصير، والعليم، والقدير، والحياة، والسمع، والبصر، والعلم ونحوها هي حقيقة في الرب وحقيقة في العبد.

ولكن للرب تعالى منها ما يليق بجلاله.

وللعبد منها مايليق به.

وذلك لأن الاسم والصفة من هذا النوع له ثلاث اعتبارات :

الاعتبار الأول: اعتبار من حيث هو مع قطع النظر عن تقييده بالرب تبارك و تعالى أو العبد.

الاعتبار الثاني: اعتباره مضافاً إلى الرب مختصاً به.

الإعتبار الثالث: إعتباره مضافاً الى العبد مقيداً به.

فما لزم الاسم لـذاته وحقيقتـه كان ثابتاً للرب والعبـد؛ وللرب منه ما يليق بكماله، وللعبد منه مايليق به.

وهذا كاسم السميع الذي يلزمه إدراك المسموعات.

والبصير الذي يلزمه رؤية المبصرات.

والعليم والقدير وسائر الأسماء.

فإن شرط صبحة إطلاقها حصول معانيها وحقائقها للموصوف بها فما لزم هذه الأسماء لذاتها فإثباته للرب تعالى لا محذور فيه بوجه بل يثبت له على وجه لا يماثله فيه خلقه ولا يشابههم.

فمن نفاه عنه لإطلاقه على المخلوق ألحد في أسمائه وجحد صفات كماله. ومن أثبته على وجه لا يماثل فيه خلقه بل كما يليق بجلاله وعظمته فقد برئ من فرث التشبيه ودم التعطيل وهذا طريق أهل السنة.

وما لزم الصفة لإضافتها إلى العبد وجب نفيه عن الله كما يلزم حياة العبد من النوم والسنة والحاجة إلى الغذاء ونحو ذلك، وكذلك مايلزم ارادته من حركة نفسه في جلب ما ينتفع به ودفع ما يتضرر به. وكذلك ما يلزم علوه من احتياجه إلى ما هو عال عليه وكونه محمولاً به. مفتقراً إليه محاطاً به. كل هذا يجب نفيه عن القدوس السلام تبارك وتعالى.

وما لزم الصفة من جهة اختصاصه تعالى بها فإنه لا يثبت للمخلوق بوجه؛ كعلمه الذي يلزمه القدم والوجوب والإحاطة بكل معلوم. وقدرته وإرادته وسائر صفاته فإن ما يختص به منها لا يمكن إثباته للمخلوق.

فإذا أحطت بهذه القاعدة خبراً وعقلتها كما ينبغي خلصت من

الآفتين اللتين هما أصل بلاء المتلكمين:

#### ١ – أفة التعطيل ٢ – وأفة التشبيه .

فإنك إذا وفيت هذا المقام حقه من التصور أثبت لله الأسماء الحسنى والصفات العلى حقيقة فخلصت من التعطيل، ونفيت عنها خصائص المخلوقين ومشابه تمهم فخلصت من التشبيه فتدبر هذا الموضع واجعله جنتك التي ترجع إليها في هذا الباب والله الموافق للصواب).(١)

ومن كلام شيخ الإسلام في هذا الموضوع قوله: (سمى الله نفسه بأسماء وسمّى صفاته بأسماء، وكانت تلك الأسماء مختصه به إذا أضيفت إليه لا يشركه فيها غيره).

وسمى بعض مخلوقاته بأسماء مختصه بهم مضافة إليهم توافق تلك الأسماء إذا قطعت من الإضافة والتخصيص.

ولم يلزم من اتفاق الإسمين وتماثل مسماهما واتحاده - عند الإطلاق والتجريد عن الإضافة والتخصيص- اتفاقهما ، ولا تماثل المسمى عند الإضافة والتخصيص فضلاً عن أن يتحد مسماهما عند الإضافة

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ١٦٦.١٦٤/١.

والتخصيص.

فقد سمى الله نفسه حياً فقال: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَا هُوَ الْمَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وسمى بعض عباده حياً فقال: ﴿ يُحْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيِّ ﴾. (٢)

وليس هذا الحي مثل هذا الحي.

لأن قوله (الحي) اسم الله مختص به.

وقوله: ﴿ يُحْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ﴾ اسم للحي المخلوق مختص به.

وإنما يتفقان إذا أطلقا وجردا عن التخصيص؛ ولكن ليس للمطلق مسمى موجود في الخارج، ولكن العقل يفهم من المطلق قدراً مشتركاً بين

المسميين.

وعند الاحتصاص: يقيد ذلك بما يتميز به الخالق عن الخلوق؟ والمخلوق عن الخالق.

(١) الآية ٢٥٥ من سورة البقرة.

(٢) الآية ١٩ من سورة الروم.

ولابد من هذا في جميع أسماء الله وصفاته.

يفهم منها مادل عليه الاسم بالمواطأة والاتفاق.

وما دل عليه بالإضافة والاختصاص المانعة من مشاركة المخلوق للخالق في شيء من خصائصه سبحانه وتعالى.

وكذلك سمى الله نفسه: ﴿ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ وسمى بعض عباده حليماً ﴿ فَبَشَرْنَا هُو عَلَيماً فقال: ﴿ حليماً ﴿ فَبَشَرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴾ يعني إسحاق وليس العليم كالعليم، ولا الحليم كالحليم.

وسمى نفسه سميعاً بصيراً ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ وسمى بعض عباده سميعاً بصيراً فقال ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَنَ مِن نَطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَعَلْنَهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴿ وَلِيسَ السميع كالسميع ولا البصير كالبصير....)

(وكذلك سمى صفاته بأسسماء، وسمى صفات عسباده بنظير ذلك فقسال ﴿ وَلَا يُحْبِطُونَ بِشَيْءِ مِنْ عِلْمِهِ } إلّا بِمَا شَآءَ ﴾ (١) ﴿ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) الآية ٥٥٧ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٦ من سورة النساء.

وقال ﴿ وَيَرْدَكُمْ فَوَقَ إِلَا قَلْهُ أَوْ الْقُوَّةِ الْمَنِينُ ﴾ (() ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ اللّهَ اللّهِ عَلَيْهُ مَ أُواً الْمَنِينُ وسمى صفة المخلوق على ما وقوة ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْعِلْمَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ (() ﴿ وَفَوْقَ كُلّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ (() وقوة ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْعِلْمِ إِلّا قَلِيلًا ﴾ (() ﴿ وَقَالَ ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَتُم مِن الْعِلْمِ وَقَالَ ﴿ اللّهُ اللّهِ عَلَى مَن المعلمِ وَلا القوة وقالَ ﴿ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلّا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا اللّهُ وَلّا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا الللّهُ وَلّا الللّهُ وَلّا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلّا الللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلّا اللللللّهُ وَلَا اللللللّهُ الللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا اللللللّهُ وَ

... ووصف نفسه بأنه استوى على عرشه، فذكر ذلك في سبعة مواضع من كتابه انه استوى على العرش.

ووصف بعض خلقه بالاستواء على غيره في مثل قوله ﴿ لتستوا على

ظهوره ﴿ أَنْ وَقُولِكُ ﴿ فَإِذَا ٱسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَن مَّعَكَ عَلَى ٱلْفُلِّكِ ﴾ (١)

(١) الآية ٥٨ من سورة الداريات.

(٢) الآية ١٥ من سورة فصلت.

(٣) الآية ٨٥ من سورة الاسراء.

(٤) الآية ٧٦ من سورة يوسف.

(٥) الآية ٨٣ من سورة غافر.

(٦) الآية ٤٥ من سورة الْروم.

(٧) الآية ٢٥ من سورة هود.

(٨) الآية ١٣ من سورة هود.

# وقدوله ﴿ وَأَمْنَوَتْ عَلَى الْجُودِي ﴾(١) وليس الاستواء كالاستواء.

ووصف نفسه ببسط اليدين فقال ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآءُ﴾ (٣)

ووصف بعض خلقه ببسط اليد في قوله ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَىٰ عُنُولَةً إِلَىٰ عُنُولَةً الله عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبُسُطِ ﴾ (١) وليس اليد كاليد ولا البسط كالبسط، وإذا كان المراد بالبسط الإعطاء والجود فليس إعطاء الله كإعطاء خلقه، ولا جوده كجودهم ونظائر هذا كثيرة.

فلا بد من إثبات ما أثبته الله لنفسه ونفي مماثلته بخلقه.

فمن قال ليس لله علم، ولا قوة، ولا رحمة، ولا كلام ولا يحب، ولا يرضى، ولا نادى، ولا ناجى ولا استوى: كان معطّلاً جاحداً ممثلاً له بالمعدومات والجمادات.

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٤ من سورة هود.

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٤ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٩ من سورة الاسراء.

ومن قال: له علم كعلمى أو قوة كقوتى، أو حب كحبى، أو رضاء كرضائى، أو يدان كيداى، أو استواء كاستوائى كان مشبها ممثلاً لله بالحيوانات، بل لا بد من إثبات بلا تمثيل، وتنزيه بلا تعطيل.)(١)

## خامساً: فصل ما بين معتقد أهل السنة في هذا الأساس ومعتقد أهل التعطيل وأهل التمثيل

قال شارح الطحاوية (اتفـق أهل السنة على أن الله ليس كمثله شي لا في ذاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله.

ولكن لفظ «التشبيه» قد صار في كلام الناس لفظاً مجملاً يراد به:

۱- المعنى الصحيح: من أن خصائص الرب تعالى لا يوصف بها شيء
من المخلوقات، ولا يماثله شيء من المخلوقات في شيء من صفاته
وهذا ما دل عليه القرآن قال تعالى ﴿ لَيْسَ كَمْثُلُهِ عَشَى \* ﴾ فهذا رد

فمن جعل صفات الخالق مثل صفات المخلوقين فهو المشبه المبطل المذموم ومن جعل صفات المخلوق مثل صفات الخالق فهو نظير

على المثلة المسبهة.

<sup>(</sup>١) الرسالة التدمرية ص٨-١٢ سنضرف.

النصاري في كفرهم.

٧- المعنى المردود: أن يراد به أنه لا يثبت لله شيء من الصفات فلا يقال له قدرة، ولا علم، ولا حياة، لأن العبد موصوف بهذه الصفات ولازم هذا القول أنه لا يقال له حي -عليم-قدير لأن العبد يسمى بهذه الأسماء، وكذلك كلامه وسمعه وبصره وإرادته وغير ذلك (١) وأصل الخطأ والغلط توهمهم أن هذه الأسماء العامة الكلية يكون مسماها المطلق الكلي هو بعينه ثابتاً في هذا المعين وهذا المعين وليس كذلك، فإن ما يوجد في الخارج لا يوجد مطلقاً كلياً، بل لا يوجد الا معيناً مختصاً.

وهذه الأسماء إذا سمّي اللهُ بها كان مسماها معيناً مختصاً به.

فإذا سمى بها العبد كان مسماها مختصاً به.

فوجود الله وحياته لا يشاركه فيها غيره، بل وجود هذا الموجود المعين لا يشركه فيه غيره، فكيف بوجود الخالق؟.

وبهذا ومثله يتبين لك أن المشبهة أخذوا هذا المعنى فزادوا فيه على الحق، فضلّوا.

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية ص٩٩ (بتصرف).

وأن المعطلة أخذوا نفى المماثلة بوجـه من الوجوه وزادوا فيه على الحق حتى ضلوا.

وإن كتاب الله دلَّ على الحق المحض الذي تعقله العقول السليمة الصحيحة، وهو الحق المعتدل الذي لا انحراف فيه().

\*\*\*

(١) شرح الطحاوية ص١٠٤ (بتصرف).

#### الأساس الثالث: قطع الطمع عن إدراك كيفية اتصاف الله بصفاته:

وتوضيح هذا الأساس يتم بما يلي:

## أولاً: إن الله لم يطلع الخلق على ذاته ولم يكلفهم معرفة ذاته

لم يشأ الله عز وجل أن يجعل للعباد من سبيل إلى معرفة كيفية وكنه صفاته، فقد سد سبحانه الطرق الموصلة إلى ذلك، فهو من جهة لم يطلع الخلق على ذاته فهذا باب موصود إلى قيام الساعة كما جاء في الحديث «تعلموا أنكم لن تروا ربكم حتى تموتوا»

ومن جهة ثانية لم يخبرنا الله عز وجل بكيفية وكنه صفاته في كتابه أو على لسان رسوله على أو ما وردت به النصوص إنما هو إثبات وجود لتلك الصفات لا إثبات كيفية.

ومن جهة ثالثة فإن الله لم يكلف العباد معرفة كيفية صفاته ولم يتعبدهم بذلك ولا أراده منهم، بل قصرهم على الإيمان بما أخبرهم به، فالواجب عليهم أن يؤمنوا الإيمان الصحيح بما كلفوا به وأن لا يتجاوزوا حدود ذلك.

وقد ورد النص في وجوب قطع الطمع عن إدراك حقيقة كيفية

صفات الله فإدراك ذلك مستحيل قال تعالى ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عَلْكَ ﴾ (١)

قال الشيخ محمد الأمين السنقيطي رحمه الله (إدراك حقيقة الكيفية مستحيل وهذا ما نص عليه في هذه الآية من سورة طه فقوله و يُحيطون يه فعل مضارع منفي، والفعل الصناعي الذي يسمى: (بالفعل المضارع، وفعل الأمر والفعل الماضي) ينحل عند النحويين عن مصدر وزمن، فالمصدر كامن في مفهومه إجماعاً، فيحيطون في مفهومها (الإحاطة) فيتسلط النفي على المصدر الكامن في الفعل فيكون معه كالنكرة المبنية على الفتح، فيصير على المعنى: لا إحاطة للعلم البشرى برب السموات والأرض، فينفي جنس أنواع الإحاطة عن كيفيتها، فالاحاطة المسندة للعلم منفية (للخلق) عن رب العالمين). (1)

#### ثانياً: قصور العقل عن معرفة كيفية صفات الله

إن على العقل أن ييفس من تعرف كنه الصفات وكيفياتها لعجزه عن معرفة ذلك، لأن الشيء لا تعرف كيفية صفاته الا بعد العلم بكيفية ذاته، أو

<sup>(</sup>١) الآية ١١٠ من سورة طه.

<sup>(</sup>٢) منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات ص ٢٤.

العلم بنظيره المساوى له، أو بالخبر الصادق، وكل هذه الطرق منتفية في كيفية صفات الله فوجب بطلان تكييفها.

وعلم الإنسان محدود كما أخبر الله بذلك حيث قال ﴿ وَمَا أُوبِيتُم مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾(١) وقال تعالى ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْبِهِ ۚ إِلَّا بِمَــَا شَآءً ﴾.(١)

وإذا كانت نفس الإنسان التي هي أقرب الأشياء إليه بل هي هويته، لا يعرف الإنسان كيفيتها ولا يحيط علماً بحقيقتها، فالخالق جل جلاله أولى أن لا يعلم العبد كيفيته ولا يحيط علماً بحقيقته. (٢)

وقد أدب الله عباده المؤمنين ووجههم بأن لا يخوضوا في أمور لا علم لهم بها فقال: ﴿ وَلَا تَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَدَيِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾.(١)

وقال تعالى ﴿ قُلْ إِنَّكَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَاحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ

<sup>(</sup>١) الآيةُ ٨٥ من سورة الاسراء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٥٠ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) رسالة في العقل والروح لابن تيمية ٤٤/٢ (مطبوعة ضمن مجموعة الرسائل المنيرية).

<sup>(</sup>٤) الآية ٣٦ من سورة الاسراء.

وَالْإِنْمَ وَالْبَغْىَ بِغَيْرِ الْحَتِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَاكُمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَ سُلْطَكُ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهَ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾(١).

ومن المعلوم أنه لا علم لنا بكيفية صفاته عز وجل لأنه تعالى أخبرنا عنها ولم يخبرنا عن كيفيتها، فيكون تعمقنا في أمر الكيفية قفواً لما ليس لنا به علم وقولاً بما لا يمكننا الإحاطة به، ومخالفة لما نهانا الله وحذرنا منه وحرمه علينا.

في جب الكف عن التكييف تقديراً بالجنان أو تقريراً باللسان أو تحريراً بالبنان.

لأن أية كيفية تقدرها الأذهان فالله أعظم وأجل من ذلك، ثم هي في الوقت ذاته ستكون كذباً لأنه لا علم لقائلها بذلك (٢). ولهذا نقل أصحاب المقالات عن بعض المشبهة – (الذين خاضوا في كيفية صفات الله) – أنه قال في ربه في عام واحد خمسة أقاويل (٢) وصدق الله إذ قال في كتابه

 <sup>(</sup>١) الآية ٣٣ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>۲) القواعد المثلى ص۲۷–۲۸.

<sup>(</sup>٣) مقالات الاسلاميين ص٣٣.

## العزيز ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴾. (١)

فعلى المسلم أن يحذر من التكييف أو محاولته، فإن من فعل ذلك فقد وقع في مفاوز لا يستطيع الخلاص منها، فالخوض في ذلك هو مما يلقيه الشيطان في القلوب وهو نزغة من نزغاته، فلذلك يجب على المؤمن أن يلجأ الى ربه ويستعيذ به من نزغات الشيطان قال تعالى : ﴿ وَ إِمَّا يَنزَغَنَّكُ مِن الشَّيطُانِ نَزْعٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢).

#### ثالثا: معنى قول السلف «بلا كيف»:

إن معنى قول السلف «بلاكيف» أي بلاكيف يعقله البشر فليس المراد من قولهم «بلاكيف» هو نفى الكيف مطلقاً، فإن كل شيء لا بد أن يكون على كيفية ما، ولكن المراد هو نفى العلم بالكيف إذ لا يعلم كيفية ذاته وصفاته إلا هو سبحانه (٢) فهذا مما استأثر الله بعلمه فلا سبيل إلى الوصول إليه، فكما أن ذات الله لا يمكن للبشر معرفة كيفيتها، فكذلك

الآية ٨٢ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٠٠ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الواسطية للهراس ص ٢١.

صفاته سبحانه لا نعلم كيفيتها.

ولهذا لما سُتُل الإمام مالك رحمه الله فقيل له ﴿ الرَّحَمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾(١) كيف استوى.

قال رحمه الله: الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة؛ ثم قال للسائل: وما أراك الارجل سوء، وأمر بإحراجه عن مجلسه.

وقد روى عن شيخه ربيعة بن عبدالرحمن قوله «الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول»، أي لا تعقله العقول ولا تحيط به.

وهذا يقال في سائر الصفات، وقد مشى أهل العلم على هذا الميزان واعتبروا ذلك قاعدة من قواعد الصفات.

فقول الإمام مالك الاستواء معلوم: أي معلوم المعنى في لغة العرب فاستوى هنا عديت بعلى فهى هنا بمعنى علا وارتفع، وهكذا الأمر في سائر نصوص الصفات فإن معانيها معروفة في لغة العرب وليست مجهولة.

والكيف مجهول: أي مع إثباتهم لمعنى الاستواء واعتقادهم بأن الله

<sup>(</sup>١) الآية ٥ من سورة طه

مستو على عرشه ومرتفع عليه، إلا أنهم يكلون علم كيفية ذلك الاستواء الى الله عز وجل لأنه مما إستأثر الله بعلمه.

والايمان به واجب: أي الإيمان باستواء الله على عرشه حقيقة واجب لوروده في النصوص الشرعية.

والسؤال عنه بدعة: اى السؤال عن كيفية الاستواء لأن السائل قال: كيف استوى.

## رابعا: عدم معرفة الكيفية لا يقدح في الإيمان بالصفات ومعرفة معانيها

إن عدم العلم بكيفية صفات الله لا يقدح في الإيمان بتلك الصفات ومعرفة معانيها، لأن الكيفية وراء ذلك، فالسلف يثبتون لله ما اثبته لنفسه من صفات الكمال ويفهمون معاني تلك الصفات ويفسرونها فإذا أثبتوا لله السمع والبصر أثبتوهما حقيقية وفهموا معناهما، وهكذا سائر الصفات يجب أن تجرى هذا الجرى، وإن كان لا سبيل لنا الى معرف كنهها وكيفيتها، فإن الله سبحانه لم يكلف العباد ذلك ولا أراده منهم ولم يجعل لهم إليه سبيلاً.

وكثير من المخلوقات لم يجعل الله للعباد سبيلاً إلى معرفه كنهها وكيفيتها فهذه أرواح الخلائق التي هي أدنى إليهم من كل دان قد حجب عنهم معرفة كنهها وكيفيتها، وقد أخبرنا الله عن تفاصيل يوم القيامة وما في الجنة والنار، فقامت حقائق ذلك في قلوب أهل الايمان وشاهدته عقولهم ولم يعرفوا كيفيته وكنهه، فلا يشك المسلمون أن في الجنة أنهاراً من عسل ولكن لايعرفون كنه ذلك ومادته وكيفيته كما قال ابن عباس «ليس في الدنيا مما في الجنة إلا الأسماء»

فكذا الأسماء والصفات لا يمنع انتفاء نظيرها في الدنيا من فهم معانيها وحقائقها والإيمان بذلك واعتقاد اتصاف الله بها. (١)

فإيماننا صحيح بحق ما كلفنا به، وإن لـــم نعرف حقيقة ماهيته وكيفيته. والله أعلم

وهذه الأسس الثلاثة يجب الأخذ بها جميعاً، ولا يجوز الإخلال بشيء منها، فهذا ما كان عليه معتقد السلف من هذه الأمة ومن سار على نهجهم.

وهم بهذا توسطوا في هذا الباب بين طائفتين ضلتا في هذا الباب

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ٨/٣ ٥٣٠.

فمعتقد السلف هو الإثبات بلا تشبيه والتنزيه بلا تعطيل فهم لا ينفون عن الله ما سمى أو وصف به نفسه فى كتابه أو على لسان رسوله على فيعطلوا أسماءه الحسنى وصفاته العلى ويحرفوا الكلم عن مواضعه ويلحدوا فى أسمائه وآياته كما فعل المعطلة.

كما أنهم لا يشبهون صفات الله بصفات حلقه كما فعل المشبهة.



#### الخاتمسة

دين الله تعالى بين الغالي فيه والمقصر عنه، وإنما القصد في سلوك الطريقة المستقيمة بين الأمرين.

فدين الإسلام وسط بين الأطراف المتجاذبة، فالمسلمون وسط بين أهل الملل.

فهم وسط في التوحيد بين اليهود والنصاري:

فاليهود تصف الرب تعالى بصفات النقص التي يختص بها المخلوق ويشبهون الخالق بالمخلوق. كما قالوا: إنه بخيل، وإنه فقير وإنه لما خلق السموات والأرض تعب، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، ولُعنوا بما قالوا.

وهو سبحانه الجواد الذي لا يبخل والغني الذي لا يحتاج إلى غيره، والقادر الذي لا يمسه لغوب.

والنصارى يصفون المخلوق بصفات الخالق التي يختص بها ويشبهون المخلوق بالخالق، حيث قالوا: إن الله هو المسيح بن مريم وإن الله ثالث ثلاثة.

وقالوا: المسيح ابن الله، واتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسيح ابن مريم، وما أمروا إلا ليعبدوا الله إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون.

فالمسلمون وحدوا الله ووصفوه بصفات الكمال، ونزهوه عن جميع صفات النقص، ونزهوه عن أن يماثله شيء من المخلوقات في شيء من الصفات، فهو موصوف بصفات الكمال لا بصفات النقص وليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله.

وكذلك هم وسط في النبوات.

فاليهود تقتل بعض الأنبياء، وتستكبر عن اتباعهم، وتكذبهم وتتهمهم كبائر.

والنصارى يجعلون من ليس بنبي ولا رسول نبياً ورسولاً، كما يقولون في الحواريين: إنهم رسل، بل يطيعون أحبارهم ورهبانهم كما تطاع الانبياء.

فالنصاري تصدق بالباطل واليهود تكذب بالحق..

فاليهود مغضوب عليهم، والنصاري ضالون..

وأما الشرائع :

فاليهود منعوا الخالق أن يبعث رسولاً بغير شريعة الرسول الأول، وقالوا: لا يجوز أن ينسخ ما شرعه.

والنصارى: جوزوا لأحبارهم أن يغيروا من الشرائع ما أرسل الله به رسوله.

فاليهود عجَّزوا الخالق، ومنعوه ما تقتضيه قدرته في النبوات والشرائع.

والنصارى جوزوا للمخلوق أن يغير ما شرعه الخالق، فضاهوا المخلوق بالخالق.

وكذلك في العبادات:

فاليهود معرضون عن العبادات حتى في يوم السبت الذي أمرهم الله أن يتفرغوا فيه لعبادته، إنما يشتغلون فيه بالشهوات.

والنصاري يعبدونه ببدع ابتدعوها ما أنزل الله بها من سلطان.

فاليهود مستكبرون عن عبادته، والنصاري مشركون به.

والمسلمون عبدوا الله وحده بما شرع ، ولم يعبدوه بالبدع.

وهذا هو دين الإسلام الذي بعث الله به جميع النبيين، وهو أن يستسلم العبد لله لا لغيره، وهو الحنيفية دين ابراهيم. فمن استسلم له ولغيره كان مشركاً ومن لم يستسلم له فهو مستكبر.

وكذلك في أمر الحلال والحرام: في الطعام واللباس وما يدخل في ذلك من النجاسات.

فاليهود حُرَّمت عليهم طيبات ما أحل لهم، فهم يحرمون من الطيبات ما هو منفعة للعباد، ويجتنبون الأمور الطاهرات مع النجاسات، فالمرأة الحائض لا يأكلون معها ولا يجالسونها فهم في آصار وأغلال عُذبوا بها.

والنصارى لا تحرم ما حرمه الله ورسوله، ويستحلون الخبائث المحرمة كالميتة والدم ولحم الخنزير، حتى إنهم يتعبدون بالنجاسات كالبول والغائط ولا يغتسلون من جنابة، ولا يتطهرون للصلاة، وكلما كان الراهب عندهم أبعد عن الطهارة، وأكثر ملابسة للنجاسة. كان معظماً عندهم.(١)

كذلك أهل السنة في الاسلام متوسطون في حميع الأمور، فإن أهل السنة في الاسلام كأهل الاسلام في الملل.

<sup>(</sup>١) منهاج السنة ٥/١٦٨، ١٧٧.

وقد توسط أهل السنة في كثير من مسائل الاعتقاد منها ما يلي:

١- في أسماء الله وصفاته: فإن مذهب السلف هو اثباتها وإجراؤها على ظواهرها ونفى الكيفية والتشبيه عنها فتوسطوا بذلك بين المعطلة الذين نفوها فأبطلوا ما أثبته الله ورسوله.

والمشبهة الذين خرجوا بها الى ضرب من التشبيه والتكييف.

- ٧- في أفعال الله «القدر»: فإن مذهب السلف هو أنهم اثبتوا لله فعلاً ومشيئة واثبتوا للعبد فعلاً ومشيئة داخلة تحت مشيئة الله وقدرته فتوسطوا بذلك بين الجبرية الذين انكروا قدرة العبد ومشيئته والقدرية الذين انكروا قدرة العبد قدرة الله في أفعال العباد.
- ٣- في الايمان: فإن مذهب السلف هو أن الإيمان اعتقاد وقول وعمل يزيد وينقص فتوسطوا بذلك بين المرجئة الذين أخرجوا العمل عن مسمى الإيمان.

والخوارج والمعتزلة الذين أنكروا زيادة الإيمان ونقصانه.

٤- في وعيد الله «أي مرتكب الكبيرة»: فإن مذهب السلف هو أن
 مرتكب الكبيرة مؤمن بإيمانه فاسق بمعصيته وهو مستحق للوعيد

ولكنه تحت مشيئة الله إن شاء عذبه على قدر ذنبه ثم يخرجه من النار وإن شاء غفر له وأدخله الجنة.

فهم بذلك توسطوا بين المفرطين من المرجقة الذين قالوا لا يضر مع الإيمان ذنب كما لا ينفع مع الكفر طاعة.

وبين الوعيدية (الخوارج والمعتزله) فالخوارج يقولون هو كافر في الدنيا والمعتزلة يقولون هو في منزلة بين منزلتين ويتفقون على أنه في الآخرة خالد مخلد في النار.

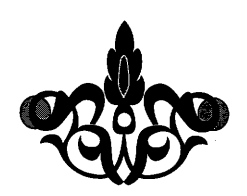
وأحبوهم لعظيم سابقتهم وحسن بالاتهم في نصرة الإسلام وجهادهم وأحبراف وأحبوهم لله عنهم وأرضاهم وأنهم أكمل هذه الأمة إيمانا وإسلاماً وعلماً وحكمة، وأنهم عدول بتعديل الله لهم، ولكنهم لم يغلوا فيهم ولم يعتقدوا عصمتهم، بل قاموا بحقوقهم وأحبوهم لعظيم سابقتهم وحسن بالاتهم في نصرة الإسلام وجهادهم مع رسول الله عليه فهم بذلك توسطوا بين الرافضة والخوارج.

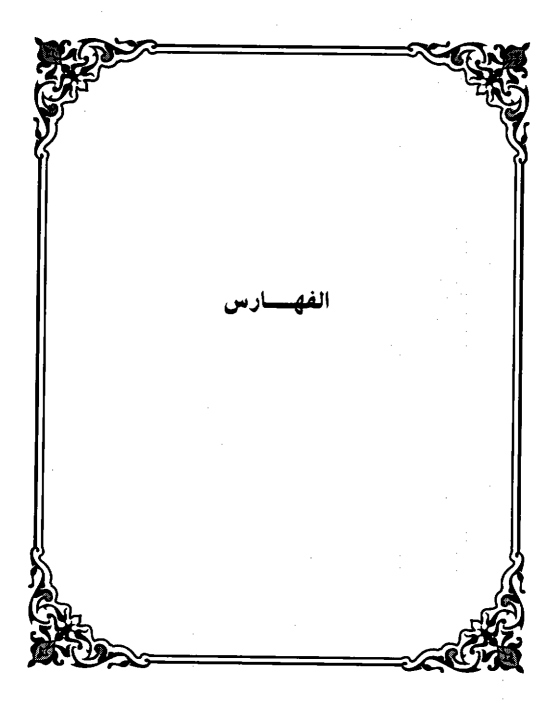
فالرافضة قبحهم الله يسبون الصحابة ويلعنوهم وربما كفروهم أو كفروا بعضهم، والغالية منهم مع سبهم لكثير من الصحابة والخلفاء يغلون في على رضى الله عنه وأولاده ويعتقدون فيهم الألهية.

والخوارج قابلوا هؤلاء الروافض فكفروا علياً ومعاوية ومن معهما من الصحابة وقاتلوهم واستحلوا دماءهم وأموالهم.

والمقصود أن أهل السنة هم أعرف الناس بالحق، ولذلك فإن كل طائفة سوى أهل السنة والحديث المتبعين آثار رسول الله على لا ينفردون عن طائفة أهل السنة الا بقول فاسد، ولا ينفردون بقول صحيح، وكل من كان عن السنة أبعد، كان انفراده بالأقوال والأفعال الباطلة أكثر.

فالسعيد من لزم السنة. والله الموفق وهو الهادي الى سبيل الرشاد.





## أولا: فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة       | رقم الآية | الآيـــــة                                                                       |
|--------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|
|              |           | سورة البقرة                                                                      |
| ٤٨           | ۲١        | ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اعبدوا ربَّكُم ﴾                                          |
| ٤٨           | **        | ·<br>﴿ الذي جعل لكم الارض فراشا ﴾                                                |
| 91           | ٨٥        | ﴿ أَفْتَوْمَنُونَ بِيعِضَ الْكَتَابِ ﴾                                           |
| 97-77        | 1 .       | ﴿ أَأَنتُم أَعِلُم أَمُ اللَّهِ ﴾                                                |
| ۱۱٤          | 188       | ﴾ ان الله بالناس لرؤوف رحيم ﴾                                                    |
| ١٠٤          | ۱۷٦       | ﴿ وَانَ الَّذِينَ اختلَفُوا فِي الْكِتَابِ لَغِي شِكُ ﴾                          |
| ۹۸ – ۹٤ – ٦٨ | 700       | ﴿ الله لا اله الا هو الحي القيوم ﴾                                               |
| 174-114-     |           | ·                                                                                |
| 141-         |           |                                                                                  |
|              |           | سورة آل عمران                                                                    |
| 75           | 1.7       | ﴿ يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ﴾                                                     |
| 1            |           | سورة النساء                                                                      |
| 177-110      | ٥٨        | ﴿ ان الله كان سميعاً بصيراً ﴾                                                    |
| 40           | ٥٩        | ﴿ فَإِنْ تَنَازَعِتُمْ فِي شَيِّءَ فَرِدُوهِ الى الله ﴾                          |
| ١٣٢          | ۸۲        | ﴿ وَلُو كَانَ مِن عَنْدَ غَيْرِ اللَّهِ لُوجِدُوا فَيْهِ اخْتَلَافًا كُثْيِراً ﴾ |
| ٥٧           | 110       | ﴿ ومن يشاقق الرمول من بعد ما تبين له الهدى ﴾                                     |
| 97           | 177       | ﴿ وَمِنْ أَصِدَقَ مِنَ اللَّهِ قِيلًا ﴾                                          |

| حة    | الصف                                         | رقم الآية | <u> </u> | الآي                                                                               |
|-------|----------------------------------------------|-----------|----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| :     | ٧٢                                           | 172       |          | ﴿ و كلم الله موسى تكليما ﴾                                                         |
|       | 177                                          | 177       |          | 🔷 انزله بعلمه 🏈                                                                    |
| .   : |                                              |           |          | سورة المائدة                                                                       |
|       | 140-44                                       | ٦٤        |          | ﴿ بل يداه مبسوطتان ﴾<br>سورة الأعراف                                               |
|       | 177                                          | <b></b>   |          | ﴿ قُلُ اتَّمَا حَرِمَ وَبِي الْقُواحِشْ ﴾                                          |
|       | <b>VY</b>                                    | 1 2 7     |          | ﴿ وَلَمَا جَاءَ مُوسَى لَمِقَاتِنَا ﴾                                              |
| 77-7  | r – r v – r o                                | 14.       |          | ﴿ وَلِلَّهُ الْأَسْمَاءُ الْحَنْسَى ﴾                                              |
|       | 144                                          | ¥ • •     | ·        | ﴿ وَامَا يَنزَعَنكُ مِنَ الشَّيْطَانُ نَزعُ فَاسْتَعَدُ بَالِلَهُ ﴾<br>سورة التوبة |
|       | ۲۵.                                          | 1         | **       | ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار ﴾                                        |
|       | , JAVA                                       | ۱۲۸       |          | ﴿ بالمؤمنين رؤوف رحيم ﴾                                                            |
|       |                                              |           |          | سورة هود                                                                           |
|       | 171                                          | ١٣        |          | ﴿ لتستوا على ظهوره ﴾                                                               |
| :     | 17.8                                         |           |          | ﴿ واستوت على الجودى ﴾<br>﴿ ويزيدكم قوة الى قوتكم ﴾                                 |
|       | \ <b>\                                  </b> | 01        |          | و ویوند سم نود کی توسیم په                                                         |
|       | 1111                                         | ٧٦ -      |          | ﴿ وَفُوقَ كُلُّ ذَى عَلَمَ عَلَيْمٍ ﴾                                              |
|       |                                              |           |          | سورة الحجر                                                                         |
|       | <b>*</b> 1                                   | 79        |          | ﴿ فَإِذَا سُويَتُهُ وَنَفَحْتَ فِيهُ مَنْ رُوحِي ﴾                                 |
|       |                                              |           |          | سووة النحل ١٠٠٠ ١٥٠٠ مراة النحل                                                    |
| - \-  | . v – r                                      | •         |          | ﴿ للذين لا يؤمنون بالآخرة مثل السوء ﴾                                              |

| الصفحة        | رقم الآية  | الآيــــــة                                             |
|---------------|------------|---------------------------------------------------------|
| 1.4 - 4. 1.4  |            |                                                         |
| ١٠٨           | ٧٤         | ﴿ فلا تضربو الله الأمثال ﴾                              |
|               |            | سورة الإسراء                                            |
| 140           | ۲۹         | ﴿ وَلا تَجْعَلُ يَدَكُ مَعْلُولَةً إِلَى عَقَكَ ﴾       |
| 141-44        | ٣٦         | ﴿ ولا تقف ما ليس لك به علم ﴾                            |
| 118           | ££         | ﴿ انه كان حليماً غفوراً ﴾                               |
| 178 - 97 - 17 | ٨٥         | ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِن الْعَلَمُ إِلَّا قَلِيلًا ﴾       |
| 171           |            |                                                         |
| 44            | 11.        | ﴿ قُلُ ادْعُوا الله أَوْ أَدْعُوا الرَّحْمَنِ ﴾         |
|               |            | سورة الكهف                                              |
| 14            | 44         | ﴿ وَلا تَطْعُ مِنْ أَغْفَلْنَا قَلِيهِ عَنْ ذَكُرِنَا ﴾ |
| ٤٣            | 11+        | ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لَقَاءَ رَبِّه ﴾                 |
|               |            | سورة مريم                                               |
| 111.4         | ٥٢         | ﴿ هل تعلم له سمياً ﴾                                    |
|               |            | سورة طه                                                 |
| 78-17-77-77   | ٥          | ﴿ الرّحمن على العرش استوى ﴾                             |
| ۲۳            | <b>A</b> ' | ﴿ الله لا إله إلا هو له الأسماء الحسني ﴾                |
| ۱۳۰           | 11.        | ﴿ يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ﴾                        |
|               |            | سورة الحج                                               |
| ۲۱            | •          | ﴿ فَإِنَا خَلَقْنَاكُم مِن تَرَابٍ ﴾                    |
| ٧٠            | ٤٥         | ﴿ وَبِثْرَ مُعْطَلَةً ﴾                                 |
| 1.1           | ٤٦         | ﴿ الله يسيروا في الارض ﴾                                |

|   | الصفحة         | رقم الآية | الآيـــــة                                          |
|---|----------------|-----------|-----------------------------------------------------|
| ŀ |                |           |                                                     |
| ١ |                |           |                                                     |
| l |                |           | سورة المؤمنون                                       |
| ١ | ) <b>†</b> 0 ' | 4.4       | ﴿ فَإِذَا استويت أَنْتِ وَمِنْ مَعِكُ ﴾             |
| l |                |           | سورة الفرقان                                        |
| ١ |                | ٥٨        | ﴿ وتوكل على الحي الذي لا يموت ﴾                     |
| İ | 74             |           | و فاستل به خبیرا که                                 |
| Į | 44             | 69        |                                                     |
| ļ |                | 1100      | سورة الروم                                          |
| l | 177            | . 14      | ﴿ يخرج الحي من الميت ﴾                              |
| l | 1.4-1.4-76     | 37.7      | ﴿ وهو الذي يبدؤ الحلق ثم يميده ﴾                    |
| l | 171            | ٤٥        | ﴿ الله الذي خلقكم من ضعف ﴾                          |
| l |                |           | سورة فاطر                                           |
| ١ | 47             | 1 1 1     | ﴿ فاسئل به حبيرا ﴾                                  |
| Ì | ١٩             | 7.4       | ﴿ إنَّمَا يَخْشَى الله من عباده العلماء ﴾           |
|   | , <b>,</b>     | ,,,       | سورة الصافات                                        |
|   | 1 .            | } :       |                                                     |
|   | 144-118        | 1.1       | ﴿ فَبْسَرِنَاه بِعَلَام حَلِيم ﴾                    |
|   | 1.             |           | سورة غافر                                           |
|   | 171            | ۸۳        | ﴿ قرحوا بما عندهم من العلم ﴾                        |
|   |                |           | سورة فصلت                                           |
|   | 178            | 10        | ﴿ أُولُم يروا أَن الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة ﴾ |
|   |                |           | سورة الشورى                                         |
|   | -91-41-4-7     |           | ﴿ لِيس كمثله شيء ﴾                                  |
|   | 1-1.4-4.4-4    | ۲         |                                                     |
|   | 1              | r l       |                                                     |

| الصفحة      | رقم الآية | الآيـــــة                           |
|-------------|-----------|--------------------------------------|
|             |           | سورة محبد                            |
| 14          | 19        | ﴿ فاعلم أنه لا إله إلا الله ﴾        |
|             |           | سورة المذاريات                       |
| 178-118     | 44        | ﴿ وبشروه بغلام عليم ﴾                |
| 171         | ٥٨        | ﴿ ان الله هو الرزاق ذو القوة ﴾       |
|             |           | سورة النجم                           |
| 97 - 77     | ٣         | ﴿ وِمَا يَنْطَقَ عَنِ الْهُوى ﴾      |
|             |           | سورة الحشر                           |
| ١٣          | 19        | رولا تكونوا كالذين نسوا الله ﴾       |
| 77          | 4.5       | ﴿ هُو الله الحالق البارئ ﴾           |
|             | ĺ         | سورة الطلاق                          |
| ١٢          | 14        | ﴿ الله الذي خلق سبع سموات ﴾          |
|             |           | سورة الانسان                         |
| 177-110-111 | ۳ .       | ﴿ إِن الله كان عليما حكيما ﴾         |
|             |           | سورة الفجر                           |
| ٧٣          | 77        | ﴿ وجاء ربك ﴾                         |
|             |           | سورة الكافرون                        |
| · · · · · · | 1         | ﴿ قُلْ يَا أَيْهِا الْكَافِرُونَ ﴾   |
|             | ļ         | سورة الاخلاص                         |
| 111.4-1.    | 1         | ﴿ قُل هُو الله أحد ﴾                 |
| 111.4-41    | ٤         | ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كَفُوا أَحَدُ ﴾ |
|             |           |                                      |

## ثانيا: فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة   | الحديث                                         |
|----------|------------------------------------------------|
| <u> </u> |                                                |
| 74       | (اربعو بأنفسكم فإنكم لا تدعون أصمَ ولا غاثباً) |
| ٥٨       | (افترقت اليهود على احدى وسبعين فرقة)           |
| ٧.١      | (ألا وإن في الجسد مضغة).                       |
| 79       | (إن الله ليس بأعور)                            |
| 79.1     | (إن الله لا ينام)                              |
| YA.      | (إن لله تسعة وتسعين اسماً.)                    |
| 14       | (تعلموا أنه لن يرى أحد منكم ربه حتى يموت)      |
| 0 1      | (خير القرون قرني)                              |
| ٥٧       | (خير الناس قربي)                               |
| ٥٨       | (فإنه من يعش بعدي فسيرى اختلافاً)              |
| 00-01    | (لا تزال طائفة من آمتي ظاهرين على الحق)        |
| 79       | (لما قضى الله الحلق كتب في كتاب)               |
| 79       | (ينزل ربنا عز وجل حين يبقى ثلث الليل)          |
|          |                                                |
|          |                                                |
|          |                                                |

## ثبت المراجع

- ١ اجتماع الجيوش الاسلامية على غزو المعطلة الجهمية، لابن القيم الجوزيه،
   الناثم مكتبة ابن تيمية بالقاهرة.
- ٢ الاقتصاد في الاعتقاد، لابي حامد الغزالي، الناشر دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٣ بدائع الفوائد، لابن القيم الجوزيه، الناشر دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٤ البدع والنهي عنها، محمد بن وضاح القرطبي، الناشر دار الكتاب العربي، بيروت.
- بيان فيضل علم السلف على الخلف، لابن رجب الحنبلي، بتحقيق محمد بن
   ناصر العجمى، الناشر الدار السلفية.
- ٦ تحذير أهل الايمان عن الحكم بغير ما أنزل الرحمن، إسماعيل بن إبراهيم
   الخطيب (ضمن الرسائل المنيرية) الناشر: المكتبة المنيرية.
- ٧ التحفة المهدية شرح الرسالة التدمرية، فالح بن مهدي ال مهدي، ط: الجامعة
   الاسلامية.
- ٨ تفسير الطبري (جامع البيان عن تأويل آي القرآن) ، محمد بن جرير الطبري،
   الناشر: مكتبة الحلبي. ط الثالثة.
  - ٩ تفسير ابن كثير (تفسير القرآن العظيم )، الناشر دار المعرفة.

- · ١- تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن) ، الناشر دار إحياء التراث.
- ١١ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للشيخ عبدالرحمن بن سعدي،
   ط الجامعة الاسلامية.
- ۱۲ التوضيح والبيان لشجرة الايمان، للشيخ عبدالرحمن بن سعدي، الناشر:
   مكتبة دار الأقصير.
  - ١٢- جامع بيان العلم وفضله، لابن عبدالبر، الناشر دار الكتب العلمية.
- 1 2 الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، لابن القيم الجوزيه، الناشر: دار الكتب العلمية.
- ١٥ الحجة في بيان المحجة، محمد بن إسماعيل الأصبهاني، بتحقيق الدكتور
   محمد بن ربيع مدخلي، الناشر: دار الراية.
- ١٦ درء تعارض العقل والنقل لشيخ الاسلام ابن تيمية، بتحقيق محمد رشاد
   سالم، ط: جامعة الإمام محمد بن سعود الاسلامية.
- 1 ٧ الرسالة التدمرية لشيخ الاسلام ابن تيمية، بتحقيق محمد السعوي، ط: شركة العبيكان.
- ١٨ رسالة في العقل والروح لشيخ الأسلام ابن تيمية (ضمن الرسائل المنيرية) ط:
   المطبعة المنيرية.
  - ۱۹ سنن أبي داود ، الناشر دار الحديث.
  - ۲۰ سنن الترمذي ، الناشر دار إحياء التراث.
  - ٢١ سنن الدارمي ، الناشر دار الكتب العلمية.

- ٣٢ سنن ابن ماجة، بتحقيق محمد مصطفى الأعظمي، ط: شركة الطباعة العربية بالرياض.
- ٣٢ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للالكائي، بتحقيق د. أحمد بن
   سعد الغامدي، الناشر دار طيبة.
  - ٢٤- شرح العقيدة الطحاوية، الناشر: المكتب الاسلامي.
  - ٥٧- شرح العقيدة الواسطية، لمحمد خليل هراس، ط: مؤسسة مكة للطباعة.
  - ٣٦- شرح العقيدة الواسطية، د. صالح الفوزان، الناشر: مكتبة المعارف بالرياض.
    - ٧٧- الشريعة، محمد بن الحسين الآجري، الناشر: حديث اكاديمي، بباكستان.
      - ٢٨ صحيح البخاري مع فتح الباري لابن حجر، الناشر: دار الفكر.
        - ٢٩ صحيح مسلم، ط: دار المعرفة.
- ٣٠ الصواعق المرسلة لابن القيم الجوزيه بتحقيق د. على محمد الدخيل الله،
   الناشر: دار العاصمة.
- ٣١- الصواعق المنزلة ، لابن القيم الجوزيه، بتحقيق د. على ناصر فقيهي، ود. أحمد بن عطية الغامدي، ط: الجامعة الإسلامية.
- ٣٢- صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام للسيوطي، الناشر دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٣ الفتوى الحموية الكبرى لشيخ الاسلام ابن تيمية، ط: المطبعة السلفية، ط: دار فجر التراث.
- ٣٤- القواعد المشلى في صفات الله وأسمائه الحسني، الشيخ محمد ابن صالح بن

- عثيمين، الناشر: مكتبة الكوثر.
- ٣٥ الكواشف الجلية عن معاني الواسطية، الشيخ عبدالعزيز محمد السلمان، ط:
   مطابع المجد.
- ۳۲ مجموع فتاوی شیخ الاسلام ابن تیمیة، جمع وترتیب عبدالرحمن بن قاسم وابنه محمد.
- ٣٧- مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن القيم الجوزيه، الناشر: دار الفكر.
  - ٣٨– مدارج السالكين لابن القيم الجوزيه، الناشير دار الفكر.
- ٣٩ المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقي، بتحقيق د. محمد ضياء الرحمن الأعظمي، الناشر دار الخلفاء.
  - ٤٠ المستصفى لأبي حامد الغزالي، الناشر دار المعرفة.
  - ٤١ مسند الإمام أحمد بن حنبل، الناشر دار صادر.
  - ٤٢ معارج القبول، جافظ بن حمد حكمي، الناشر المطبعة السلفية.

٤٤ – مفتاح دار السعادة لابن القيم الجوزيه، الناشر دار الكتب العلمية.

- ٤٣ معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس، بتحقيق عبدالسلام هارون، الناشر
- مكتبة مصطفى الحلبي.
- ٥٠- مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الاشعري، الناشر: دار احياء التراث العربي.
- 27 منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، لشيخ الاسلام ابن تيمية،
  - ط: جامعة الامام محمد بن سعود.

- ٧٤ منهج ودراسات لآيات الاسماء والصفات للشيخ محمد الامين الشنقيطي، ط: الجامعة الاسلامية.
- ٤٨ وجوب لزوم الجماعة وترك التفرق، جمال احمد بادي، الناشر دار الوطن للنشر.
- 9 ع- وسطية أهل السنة بين الفرق د. محمد باكريم، رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه بقسم العقيدة بالجامعة الاسلامية بالمدينة المنورة (مطبوعة على الآلة الكاتبة).



## فهرس المو ضوعات

| الصفحة     | الموضوع                                            |
|------------|----------------------------------------------------|
|            |                                                    |
| ٤ – ١      | المقدمة                                            |
| Y V — V    | التمهيد                                            |
| ٩          | توحيد الأسماء والصفات شطر باب الايمان بالله تعالى  |
| 11         | توحيد الأسماء والصفات أشرف العلوم وأهمها           |
| ١٣         | توحيد الأسماء والصفات أصل العلوم الدينية           |
| ١٤         | معرفة أسماء الله وصفاته أصل عظيم في منهج السلف     |
| ١٦         | العلم بأسماء الله وصفاته يفتح للعبد باب معرفة الله |
| ١٨         | أساس العلم الصحيح هو الايمان بالله وبأسمائه وصفاته |
| ۲۱         | العلم بأسماء الله وصفاته هو حياة القلوب            |
| **         | لمرة معرفة أسماء الله وصفاته                       |
| 40         | ضرورة تجنب الباطل ومخالفة طريق الحق في هذا الباب   |
| ۰۰ – ۲۸    | الفصل الأول                                        |
| ۲۱         | تعريف توحيد الأسماء والصفات                        |
| ٤٢         | أقسام التوحيد                                      |
| ٤٧         | العلاقة بين أقسام التوحيد                          |
| £ <b>9</b> | القرآن كله دعوة للتوحيد المستسمين                  |

| : | الصفحة                                | الموضوع                              |                           |
|---|---------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------|
|   | 1 & & - 0 7                           |                                      | الفصل الثاني              |
|   | 77-04                                 |                                      | التعريف بالسلف الصالح     |
|   | 70                                    |                                      | معنى السلف الصالح         |
|   | ٥٣                                    |                                      | المقصود بالسلف الصالح     |
|   | ٥٥                                    |                                      | قواعد المنهج السلفي       |
|   | ۲٥                                    | سلف الصالح                           | الأدلة على وجوب اتباع ال  |
|   | ٦٢                                    |                                      | التعريف بأهل السنة والجما |
|   | ٦٣                                    |                                      | المعنى الأخص              |
| : | 718                                   |                                      | المعنى الأعم              |
|   | 44                                    | ني أسماء الله وصفاته                 | معتقد اهل السنة والجماعة  |
|   |                                       | غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف لا |                           |
|   | አካ <del>–</del> ካባ                    |                                      | مئيل»                     |
|   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                      | معنى التحريف وبيان أنواعه |
|   | ٧٥                                    |                                      | معنى التعطيل وبيان أقسامه |
| : | ٧٨                                    |                                      | معنى قولهم من غير تكييف   |
|   | ٧٩                                    |                                      | معنى قولهم من غير تمثيل   |
|   | ٨١                                    | مطلار                                | کل معطل ممثل وکل ممثل م   |
|   |                                       |                                      |                           |

| الصفحة            | الموضوع                                                           |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------|
| \ <b>£ £</b> — AY | الأسس التي قام عليها معتقد أهل السنة في باب الأسماء والصفات       |
|                   | هذه الأسس هي التي تفصل عقيدة أهل السنة عن عقيدة المعطلة           |
| ۸۸                | والمشبهة                                                          |
|                   | الأســـاس الأول: الايمان بمـا وردت به نصــــوص القـــرآن والسـنة  |
| 1 - 7 - 90        | الصحيحة من أسماء الله وصفاته                                      |
| 90                | طلب العلم في المطالب الالهية إنما يكون عن طريق الكتاب والسنة      |
| 97                | تقدم الشرع على العقلتقدم الشرع على العقل                          |
| 1 • 1             | مسكن العقل                                                        |
| 1.4               | الايمان بما دلت عليه نصوص الأسماء والصفات من الأحكام              |
| ۱ • ٤             | رفض التحريف والتعطيل لنصوص الأسماء والصفات                        |
|                   | الأساس الثاني: تنزيه الله جل وعلا أن يماثل ثميء من صفاته شيئاً من |
| 1.7               | صفات المخلوقين                                                    |
| 144-1.4           | الأدلة الشرعية الواردة في تنزيه الله عن مشابهة المخلوقين          |
| 111               | دلالة العقل على بطلان تشبيه صفات الخالق بصفات المخلوقين           |
| ۱۱۳               | الاتفاق في الاسم لا يلزم منه تماثل المسمى                         |
| 117               | توضيح المسأله من جهة اللغة ثم الشرع                               |
|                   | · .                                                               |
|                   |                                                                   |

| : [ | الصفحة  | الموضوع                                                      |
|-----|---------|--------------------------------------------------------------|
|     |         | فصل ما بين معتقد السلف في هذا الأساس ومعتقد أهل التعطيل وأهل |
|     | 174     | التمثيل                                                      |
|     | 124-124 | الأساس الثالث: قطع الطمع عن إدراك كيفية اتصاف الله بصفاته    |
|     | 179     | إن الله لم يطلع الخلق على ذاته ولم يكلفهم بذلك               |
|     | 17.     | قصور العقل عن معرفة كيفية صفات الله                          |
|     | ١٣٣     | معنى قول أهل السنة وبلا كيف،                                 |
|     | 170     | عدم معرفة الكيفية لا يقدلج في الايمان بالصفات ومعرفة معانيها |
|     | ١٣٩     |                                                              |
|     | 110     | الفهارس                                                      |
|     | 1 2 4   | فهرس الآيات االقرآنية                                        |
|     | 107     | فهرس الاحاديث النبوية                                        |
|     | 107     | فهرس المراجع                                                 |
|     | 109     | فهرس الموضوعات                                               |
|     |         |                                                              |
|     |         |                                                              |
|     |         |                                                              |
|     |         |                                                              |
|     |         |                                                              |