

للإمام المسالأمة الما فظ (ني الفرع بجرالرعمن بدرجب

ٱلْجَلَّدُ ٱلْأُوَّلُ

كَالْمُولِينِ الْمِنْ لِيَّ الْمُؤْمِدُ لِيَّالِمُ الْمُؤْمِدُ لِيَّالِمُ الْمُؤْمِدُ لِيَّالِمُ الْمُؤْمِدُ المُؤْمِدُ وَالمُؤْمِدُ ولِي المُؤْمِدُ وَالمُؤْمِدُ وَالمُومُ وَالمُؤْمِدُ وَالمُومِ وَالمُؤْمِدُ وَالمُومُ وَالمُومُ وَالمُؤْمِدُ وَالمُؤْمِدُ وَالمُؤْمِدُ والمُؤْمِنِ وَالمُومُ والمُؤْمِدُ والمُعِلَمُ والمُعِلَمُ والمُومُ والمُؤْمِنِ والمُؤْمِنِ والمُؤْمِنِ والمُعِلِمُ المُعِمِي وَالمُومُ والمُعِمِي وَالمُومُ والمُومُ والمُومُ والمُومُ والمُؤْمِ

جَمَيْع الحُقوق محَ فُوطة الطّبَخَة الأولِث ٢٦٤١هـ- ٢٠٠١مر

وَلِرُ لِالْعَسِمِينَ

المستملكة العربسية الستعودية الرسياض صب ٢٠٥٧ - الرمز البربيدي ١١٥٥١ ماتف ١١٥٥١٤ و تاكس ١٩١٥١٥٤ و الم

رَوَانع النَّفْسِيُر ابَاعِ تِفْدِادِمَام اِن مَجَبالْنَبَي تَفْسِيْر ائْ زَرْجُ بِمِنْ الْمَارِيْنِ ارْزُرْجُ بِمِنْ الْمَارِيْنِ الْمَارِيْنِ ارْزُرْجُ بِمِنْ الْمَارِيْنِ الْمَارِيْنِ الْمَارِيْنِ الْمَارِيْنِ برون المرازعي

# بِنِهُ إِلَّهُ الْحَالَ خَيْنَ الْحَالَ خَيْنَ الْحَالَ الْحَالُ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالُ الْحَالَ الْحَالِ الْحَالَ الْحَالِقِ الْحَالِقِ الْحَالِقِ الْحَالِقِ الْحَالِقِ لَالْحَالِ الْحَالِقِ الْحَالَ الْحَالِقِ الْحَالِقِ لَلْحَالِقِ الْحَالِقِ الْحَالِ

#### المقدمة

إِنَّ الحمدَ للَّه تعالى نحْمدُهُ، ونستعينُهُ ونستْغفرُهُ، ونعُوذُ باللَّه تعالى من شُرورِ أَنفُسنَا ومن سَيئات أعمالنا، مَنْ يَهده اللَّهُ فلا مضل لَهُ، ومن يُضللُ فلا هادي له، وأشْهدُ أَن لا إله إلا اللَّهُ وحده لا شريك له، وأشْهدُ أَنَّ مُحمدًا عبدُهُ ورسولُهُ.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَّ إِلاًّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾

[آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴿ ثَلَى اللَّهِ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحراب: ٧١،٧٠].

## أمًّا بعدُ:

فإنَّ خيرَ الكلامِ كَلامُ اللَّهِ تعالى، وخيْرَ الهَدْي هَدْى محمد عَلَيْهُ، وشرَّ الأُمورِ مُحْدثاتُها، وكلَّ مُحْدثةٍ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالةٌ، وكلَّ ضلالةٍ في النارِ.

اللَّهمَّ صلِّ على مُحَمدِ، وعَلَى أهْلِ بَيْتِه، وعَلَى أَزْواجه وذْرِّيته، كما



صلَّيْتَ على آلِ إِبْراهيمَ، إنَّكَ حَميدٌ مَجِيدٌ، وبَارِكْ علَى مُحَمد، وعلَى ال مُحَمد، وعلَى ال مُحَمد، وعلَى ال مُحَمد، وعلَى آلِ إِبراهيم، إنَّك حَمدٌ مَجددٌ، مَجددٌ.

#### ، وبعـدُ ..

فمماً لا شك فيه، أن أفضل ما صرفت إليه الهمم، وبذل له الوقت، وأنفق من أجله المال ، هو كتاب الله عز وجل ، فهو الذي ﴿لا يأتيه الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ [نصلت:٢١] ، وهو كتاب الله ، فيه نبأ ما قبلنا، وخبر ما بعدنا، وحكم ما بيننا، هو الفصل ليس بالهزل ، من تركة من جبار قصمة الله ، ومن ابتغي الهدي في غيره أضلة الله ، وهو حبل الله المتين ، وهو السراط المستقيم ، وهو الصراط المستقيم ، وهو الذي لا تنيغ به الأهواء ، ولا تلتبس به الألسن ، ولا تنقضي عجائبة ، ولا تشبع منه العلماء ، من قال به صدق ، ومن عمل به أجر ، ومن حكم به عدل ، ومن دعا إليه هدي إلى صراط مستقيم .

وهو الذي تكفل اللَّهُ عزَّ وجلَّ لمنْ قرأهُ وعمل بما فيه، أن لا يضلَّ في الدُّنيا، ولا يشقَى في الآخرة كما قالَ تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مَنِي هُدًى فَمَنِ اللَّخرة كما قالَ تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مَنِي هُدًى فَمَنِ التَّبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِلُّ ولا يَشْقَىٰ ﴿ آثَالَ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَة أَعْمَىٰ ﴿ وَكَن لَكُ البَّهِ مَ مَشَرْتُنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ﴿ وَهَن اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

وليسَ من شكٍّ، أنَّ المقصودَ من قراءةِ كتابِ اللَّه \_ عزَّ وجلَّ \_ ليسَ

فقط مجردُ الترديدِ والقراءة، بل المقصودُ الأعظمُ، والغايةُ الأهمُّ: فهمُ معانِيهِ، وتدبُّر آياتِهِ، فإنَّ القرآنَ هو عصمةُ المؤمنِ، وبه نجاتُهُ وسعادتُهُ، وقيامُ دينه ودنياهُ.

قالَ تعالَى: ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ [ص:٢٩].

وقد كانَ لإقبالي على كتب الإمام ابن رجب الحنبلي - رحمه الله تعالى - واهتمامي بها، كبير الأثر في الوقوف على محاسن تفسيراته للقرآن العظيم، وبدائع تأويلاته لكثير من آياته، وكنت كثيراً ما أنجذب نحوها، متأمِّلاً، متفكِّراً، متذبِّراً، متذكِّراً، معتبراً.

وكانَ مما يلفتُ نظري كثيرًا حرصُ الإمامِ ابنِ رجبِ الحنبليِّ على عدمِ الاسترسالِ في تفسيرِ القرآنِ العظيمِ بغيرِ مَا ينبغي أنَّ يفسيرَ القرآنُ به، وقد كانَ ـ رحمهُ اللَّهُ ـ بإمكانه أن يسترسلَ، فقد كانَ ـ رحمهُ اللَّهُ ـ واسعَ الاطِّلاع، عالمًا بالمذاهب المختلفة في التفسيرِ وغيره، ولكنَّه وقف عندهُ السلفُ الصالحُ ولاَئِهُ أجمعين، فاكتفى بتفسيرِ القرآنِ بالقرآنِ والسنةِ الصحيحة، وأقوالِ الصحابة والتابعينَ والأئمة المتبوعين، وما تقتضيه دلالاتُ اللغة غيرِ المتكلفة، أو المتعسفة، أو المستبعدة.

هذا هو المنهجُ القويمُ في تفسيرِ كتابِ اللَّهِ العظيمِ، فإنَّ أصحَّ الطرقِ في التفسيرِ: أن يفسرَ القرآنُ بالقرآنِ، فما أُجْمِلَ في مكان فإنَّهُ قد فُسِّر في موضع آخرَ، وما اختُصِرَ مِنْ مكانٍ، فَقَدْ بُسِطَ في موضع آخرَ.

فإنْ أعياكَ ذلكَ، فعليكَ بالسنة، فإنَّها شارحةٌ للقرآنِ وموضحةٌ له، بل



قالَ الإمامُ الشافعيُّ عليه رحمةُ اللَّه عالى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهَ عَالَى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ فَهُوَ مَا فَهُمَ مِن القرآن؛ قال اللَّهُ تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَلا تَكُن لَلْخَائِنِينَ خَصِيمًا ﴾ [النساء: ١٥]، وقالَ تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ إِلاَّ لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَقُوم يُؤْمنُونَ ﴾ [النحل: ٢٤]، ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذّكُو لَتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٢٤]، ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذّكُو لَتُبَيِنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٢٤]، ولهذا؛ قالَ رسولُ اللَّه عَيَى اللَّه عَنى: السنة القرآن ومثلَهُ معَهُ " يعنى: السنة ".

وحينئذ؛ إذا لم نجد التفسير في القرآن، ولا في السُّنة، رجعنا في ذلك إلى أقوال الصحابة \_ رضي اللَّه عنهم جميعًا \_ ؛ فإنَّهم أَدْرَى بذلك، لِمَا شاهدوهُ مَن القرآن، والأحوال التي اختصُّوا بِهَا، ولما لهم من الفهم التامِّ، والعلم الصحيح، والعمل الصالح، لا سيَّما علماؤُهم وكبراؤُهم، كالأئمة الأربعة الخلفاء الراشدين والأئمة المهديين، مثل: عبد اللَّه بن مسعود، والحبر البحر عبد اللَّه بن عباس، رضي اللَّه عنهم جميعًا.

وما ينقلُ عنهما، أو عن غيرهما ممّا يَحْكُونَهُ من أقاويلِ أهل الكتابِ التي أباحها رسولُ اللّهِ عَلَيْهُ، حيثُ قال: «بلّغُوا عنّي ولو آية، وحدّثُوا عن بني إسرائيل ولا حرج، ومن كذب عليّ متعمّداً فليتبوّأ مقْعَدَهُ من النارِ»، فهذه الأحاديثُ الإسرائيليّةُ إنّما تذكرُ للاستشهادِ، لا للاعتقادِ؛ فإنّها على ثلاثة أقسام:

أحدها: ما علمنا صحتَهُ مما بأيدنا ممَّا يشهدُ لهُ بالصدق؛ فذاكَ صحيحٌ. والثاني: ما علمنا كذبه ما عندنا مما يخالفه .

والثالثُ: ما هو مسكوتٌ عنهُ، لا من هذا القبيلِ، ولا من هذا القبيلِ، فلا من هذا القبيلِ، فلا نؤمنُ بهِ ولا نكذبُهُ، ويجوزُ حكايتُهُ لما تقدَّم، وغالبُ ذلكَ مَّا لا فائدة فيه تعودُ إلى أمرِ دينيٍّ.

وإذا لم تجد التفسير في القرآن، ولا في السُّنة، ولا وجدته عن الصحابة، فقد رجع كثير من الأئمة في ذلك إلى أقوال التابعين، كمجاهد بن جبر، فإنَّه كان آية في التفسير، وكسعيد بن جبير، وعكرمة مولى ابن عباس، وعطاء بن أبي رباح، والحسن البصري، ومسروق بن الأجدع، وسعيد بن المسيب، وأبي العالية، والربيع بن أنس، وقتادة، والضحاك بن مزاحم، وغيرهم من التابعين ومن تابعهم ومن بعدهم.

وهؤلاء التابعونَ؛ إذا اجتمعُوا على الشيء فلا يرتابُ في كونه حجةً، فإن اختلفُوا فلا يكونُ قولُ بعضهم حجةً على قول بعض، ولا على من بعدَهُم، ويرجعُ في ذلك إلى لغة القرآن، أو السُّنة، أو عموم لغة العرب، أو أقوال الصحابة في ذلك.

وأما تفسيرُ القرآنِ بمجردِ الرأي؛ فحرامٌ؛ لأنّه قد تكلّفَ ما لا علم له به، وسلكَ غيرَما أُمر به، فلو أنّه أصاب المعنى في نفسِ الأمرِ لكانَ قد أخطأ؛ لأنّه لم يأت الأمر من بابه، كمن حكم بين الناسِ على جهل فهو في النارِ، وإن وافق حُكْمهُ الصواب في نفسِ الأمرِ؛ لكن يكونُ أخف جرمًا ممن أخطأ. واللّهُ أعلمُ.

وهكذا سمَّى اللَّهُ \_عـزَّ وجلَّ \_ القَذَفَةَ: كاذبينَ؛ فـقالَ: ﴿فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشُّهَدَاءِ فَأُولُئِكَ عِندَ اللَّهِ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ [النور: ١٣] ، فالقاذفُ كاذبٌ، ولو كَانَ



قد قذفَ من زَنَى في نفس الأمرِ، لأنَّهُ أخبرَ بما لا يحلُّ له الإخبارُ به، ولو كانَ أخبرَ بما يعلم؛ لأنَّه تكلُّفَ ما لا علم له به، واللَّه أعلمُ.

ولهذا؛ تحرَّجَ جماعة من السلف عن تفسيرِ ما لا علم لهم به، كما قال أبو بكرٍ الصديقُ وَلَيُّكُ : أيُّ أرضٍ تقلُّني؟! وأيُّ سماءٍ تظلُّني؟! إنْ قلتُ في كتابِ اللَّه ما لم أعلمْ.

وقالَ أنسٌ: كنَّا عندَ عـمرَ بنِ الخطابِ وَطَيِّكَ، وفي ظهرِ قمـيصهِ أربعُ رقاعٍ، فقرأً: ﴿ وَفَاكِهَةً وَأَبَّا ﴾ [عبر:٣١]، فقالَ: ما الأبُّ؟ ثم قالَ: إنَّ هذا لهو التكلُّف، فما عليكَ ألا تَدْريه!

وروي نحُوُه عن أبي بكر الصديقِ.

وهذا كلَّه محمولٌ على أنه رَطْقُ إنَّما أراد استكشافَ علم كيفيةِ الأبِّ، وإلاَّ فكونُهُ نبستًا من الأرضِ ظاهرٌ لا يُجهلُ؛ لقوله تعالى: ﴿ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبًا ﴿ لَا يُجها أَنْ فَكُونُهُ وَعَنَا وَقَضْبًا ﴿ إِنَّ وَزَيْتُونًا وَنَخْلاً ﴿ إِنَّ وَحَدَائِقَ غُلْبًا ﴾ [عبس:٢٧-٣٠].

وقالَ ابنُ أبي مليكةَ: سألَ رجلٌ ابنَ عباسٍ عن: ﴿ فِي يَوْمٍ كَانَ مَقْدَارُهُ فَمْسِينَ اللّٰفَ سَنَةٍ ﴾ [السجدة:٥] ؟ فقالَ لَهُ ابنُ عباسٍ: فما ﴿ يَوْمٍ كَانَ مَقْدَارُهُ خَمْسِينَ اللّٰفَ سَنَةٍ ﴾ [المعارج:٤]؟ فقالَ له الرجلُ: إنَّما سألتُك لتحدّثنني، فقالَ ابنُ عباسٍ: هما يومان، ذكرَهُما اللّهُ في كتابِهِ، اللّهُ أعلمُ بِهَما؛ فكرَهُ أن يقولَ في كتابِ اللّه عما يومان، ذكرَهُما اللّهُ في كتابِه، اللّه أعلمُ بِهَما اللّه علمُ.

وقالَ عُبيدُ اللَّهِ بنُ عمرَ: لقد أدركتُ فقهاءَ المدينةِ، وإنَّهم ليعظّمونَ القولَ في التفسيرِ، منهُم: سالمُ بنُ عبدِ اللَّهِ، والقاسمُ بنُ محمدٍ،

وسعيدُ بنُ المسيِّبِ، ونافعٌ.

وقالَ محمدُ بنُ سيرينَ: سألتُ عَبيدةَ السلمانيِّ عن آية من القرآن، فقالًو وعليكَ فقالَ: ذهبَ الذين كانُوا يعلمونَ فيم أُنزلَ القرآنُ، فاتَّقِ اللَّهَ وعليكَ بالسَّدَاد.

وقالَ مسروقٌ: اتَّقُوا التفسيرَ، فإنَّهُ الروايةُ عن اللَّه.

فهذه الآثارُ الصحيحةُ وما شاكلها عن أئمة السلف محمولةٌ على تحرُّجهِم عن الكلام في التفسير بما لا علم لهم به، فأمّا من تكلّم بما يعلم من ذلك لغة وشرعًا فلا حرج عليه، ولهذا رُوي عن هؤلاء وغيرهم أقوالٌ في التفسير، ولا منافاة؛ لأنّهم تكلّموا فيما علمُوه، وسكتُوا عما جهلُوه، وهذا هو الواجبُ على كلِّ أحد، فإنّه كَما يجبُ السكوتُ عمّا لا علم لَهُ به، فكذلك يجبُ القولُ فيما سئلَ عنه بما يعلمهُ؛ لقوله تعالى: ﴿ لَتُبَيّنَا للنّاس وَلا تَكْتُمُونَهُ ﴾ [آل عمران:١٨٧].

وقد قال ابنُ عباسِ وَلَيْكُ : التفسيرُ على أربعةِ أوجه : وجه تعرفه العربُ من كلامِها، وتفسيرٌ لا يُعذرُ أحد بجهالته ، وتفسيرٌ يعلمه العلماء ، وتفسيرٌ لا يعلمه إلا اللَّه ، واللَّه أعلم (١) .

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) هذا الفصلُ اختصرتُهُ من كلام لشيخ الإسلامِ ابنِ تيميـةَ في «مجموعِ الـفتاوى» (۱۳/ ۳٦٣ ـ ۳۲۳)، وقد اقتبسَهُ منهُ الحافظُ أبنُ كثيرٍ ـ مع بعضِ الزياداتِ ـ في مقدمةِ «تفسيرِه» (۱/۱۱ ـ ۱۱۱).

ومن هُنا قويَ عـزمي على جمع تفسيـرٍ للإمامِ ابنِ رجبٍ الحنبليِّ من بطونِ كتبِهِ الكشيرةِ المتفرقةِ، على غرارِ ما صَنَـع بعضُ الفضلاءِ من جمع تفسيرِ شيخ الإسلامِ ابنِ تيميةَ وتلميذِهِ ابنِ قيم الجوزيةَ.

فأخذت في جمع مادة هذا التفسير من كتب الإمام ابن رجب التي وفق وفقت للوقوف عليها، وهي تبلغ نحو خمسين كتابًا؛ منها ما هو في مجلدات ك «فتح الباري» له، ومنها ما هو في رسالة صغيرة، ومنها ما هو مخطوط لم يطبع بعد؛ فيما أعلم.

ولم أكتفِ بالاعتمادِ على النسخِ المطبوعةِ من كتبِهِ، بل حصلتُ ـ بفضل اللَّهِ تعالى ـ على بعض المخطوطاتِ لبعضِ هذهِ الكتبِ ، استعنتُ بها في ضبطِ وتصحيح ما اخترتُهُ مادةً لهذا التفسيرِ من هذه الكتبِ.

وقد كان اختياري لمادة التفسير من كتب الإمام على أساس اعتبار مواضع التفسير فقط، أمَّا إذا تعرَّض الإمامُ للآية مستدلاً أو مستشهداً بها على حكم ما أو معنى ما، من غير أن يتعرض إلى تفسيرها، فهذا لا يدخلُ في خطَّتي، فقط يدخلُ ما تعرض لهُ الإمامُ بالتفسير، سواءٌ قصد إلى ذلك قصداً، أو تضمنه كلامهُ.

هذا؛ والإمامُ ابنُ رجبٍ كثيرُ الاستطرادِ في كلامِهِ، فإذا تعرضَ لتفسيرِ آية ربَّما استطردَ إلى تفصيلِ القولِ فيما يتعلقُ بها من أحكامٍ وغيرِهِ، وكثيرًا ما يكونُ هذا الاستطرادُ مهمًّا في التفسيرِ، بل ربَّما يكونُ تفسيرُ الآيةِ لا يتمُّ إلا بمثلِ هذا التفصيلِ، وحينئذ؛ فإنَّ هذا كلَّهُ يدخُلُ في هذا التفسيرِ، فلم أر أن لا يتضمنَ كتابِي هذا مثلَ هذهِ المادةِ لا سيَّما وأنَّها

تتماشى مع عادة الإمام ابن رجب في التفسير في ما أفرده من رسائل في التفسير، ك «تفسير سورة النصر» وغيرها، فضلاً عن كونها في الأعم الأغلب تتضمن مباحث للإمام هي في غاية الأهمية للقارئ، كمثل كلامه في المحبة في غضون تفسير قوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونَى يُحبِبْكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّهَ غَفُورٌ رّحِيمٌ ﴾ [آل عمران ٢١].

هذا؛ وقد قابلتني عقبة أمام ترتيب هذه المادة، فالإمام ابن رجب رحمه الله \_ كثيراً ما يفسر أكثر من آية في موضع واحد، فكنت أتردد في الموضع الذي أضع فيه هذا التفسير، ثمّ رأيت آخراً بعد تأمل ونظر واستشارة أن أضع مثل هذه المادة في موضع واحد، تفسيراً لبعض هذه الآيات التي تناولها جملة، ثم يكون فهرس الآيات القرآنية مرشداً إلى بقية الآيات التي تناولها في هذا الموضع أيضا، وإنما لجأت لهذا تجنّبا للتكرار، وبالله التوفيق.

وقد خرَّجتُ أحاديثَ الكتابِ وآثارَهُ، وعلَّقْتُ على الكتابِ بحسبِ الحاجةِ، من دونِ تطويلِ عملٍّ، أو اختصارِ مخلٍّ.

كما صنعتُ فهارسَ علميةً للكتابِ تعينُ على الانتفاع بهِ، هي كالآتي:

١ ـ فهارسُ للآياتِ القرآنيةِ.

٢ ـ فهارسُ للموضوعاتِ والفوائدِ العلميةِ.

وَقَدُ سُمَّيتُهُ:

«رَوَائِعُ التَّفْسِيرِ ، الجَامِع لِتَفْسِير الإمامِ ابنِ رجبٍ الحنبليّ»

هَذا؛ ويَنْبَغِي أَن يُعْلَم أَن بعضَ الكتبِ التي هي من مـوضـوعِ هذا العمل، لَمْ نَجِدْ فيها مادةً للتفسيرِ، بَعْدَ البَحثِ والتنقيبِ فيها.



وهذا ثبت بأسماءِ الكتبِ التي اعتمدت عليها، مع بيانِ محقّقِ النسخةِ وناشرِها:

| اسم المحقق والناشر         | اسم الكتاب                                       |
|----------------------------|--------------------------------------------------|
| دار الكتب العلمية          | • أحكام الخواتيم.                                |
| مراجعة وتصحيح: طه          | ● اختيارُ الأَولَى في شــرح حديثِ اختصامِ        |
| يـوسـف.                    | الملا الأعلى.                                    |
| تصحيح: عبد اللَّه الصديق_  | <ul> <li>الاستخراجُ لأحكامِ الخَراجِ.</li> </ul> |
| دار المعرفة.               |                                                  |
| تحقيق: يُسري عبد الغني     | • الاستغناءُ بالقرآنِ .                          |
| البشري ـ طبع بمصر.         |                                                  |
| تحقيق: مجدي قاسم ـ         | • استنشاقُ نسيمِ الأُنْسِ من نفحاتِ رِيَاضِ      |
| دار الصحابة.               | القُدْسِ .                                       |
| تحقیق: بشیر محمد عیون ـ    | • أهوالُ القبورِ وأحوالُ أهلها إلى النشورِ.      |
| مكتبة المؤيد.              |                                                  |
| تحقيق: سامي بن محمد بن     | • البشارةُ العُظْمي للمؤمنِ بأنَّ حظَّه من       |
| جاد اللَّه ـ دار الوطن.    | النَّارِ الحُمَّى .                              |
| طبعة مصرية.                | • التخويفُ من النارِ.                            |
| تحقيق الوليد بن عبد الرحمن | • تسليةُ نفوسِ النِّساءِ والرِّجالِ عندَ فقدِ    |
| آل فريان ـ مكتبة الراية.   | الأطْفَالِ.                                      |
| تحقيق: محمد بن ناصر        | • تفسيرُ سُورةِ النَّصرِ.                        |
| العجمي ـ الدار السلفية     | a                                                |
| تحقيق: محمد بن ناصر        | ● تفسيرُ سورةِ الإخلاصِ.                         |

العجمى - الدار السلفية

بتحقيقي ـ دار ابن الجوزي.

تحقيق: الشيخ محمد بن عمرو عسبد اللطيف وحسين بن إسماعيل الجمل -

مكتبة التوعية الإسلامية

تحقيق: مختار الجبالي ـ مجلة الحكمة ـ عدد (١٥).

تحقيق: دكتور الوليد بن عبد الرحمن آل فريان دار عالم الفوائد.

دار المعرفة.

تحقيق: دكستور الوليد بن عبد الرحمن آل فريان ـ دار عالم الفوائد.

تقديم: محمد بن صالح بن على الدحيم.

تحقيق: عفس وصال حمزة ـ دار ابن حزم.

تحقيق: نور الدين عتر ـ دار الملاح.

- جامعُ العلوم والحكم.
- الذُّلُ والانكِسَارُ للعزيز الجبَّارِ.

- ذمُّ الخَمرِ.
- ذمُّ قسوة القلْبِ.
- ذيل طبقات الحنابلة.
- الرَّدُّ على من اتَّبع غير المذاهب الأربعة .
  - رِسَالةٌ في رُؤْيةِ هلالِ ذِي الحجّةِ.
- سِيرةُ عبدِ الملكِ بنِ عمرَ بنِ عبد العزيزِ.
  - شرح علل الترمذي.
- شرحُ حديثِ أبي أمامة: «إنَّ أغبَطَ



#### مخطوط.

تحقيق: أبي سليمان سامي ابسن محمد بن جار اللَّه مدار الوطن.

تحقيق: أبي عبد الرحمن إبراهيم بن محمد العرف م مكتبة السوادي.

تحقيق: الدكتور الوليد بن عبد الرحمن آل فريان.

بتحقيقي - مكتبة الوعي الإسلامي.

تحقيق: الدكتور الوليد بن عبد الرحمن آل فريان ـ دارعالم الفوائد.

تحقيق: أشرف بن عبد المقصود \_ مكتبة التراث.

تحقيق: سعد بن عبد الرحمن الحمدان دار طيبة.

تحقيق: الوليد بـن عبد الرحمن آل فريان .

تحقيق: أشرف بن عبد المقصود \_ مكتبة الإمام البخاري. أوْلِيائي عندِي. . . » .

شرحُ حديثِ شدّاد بنِ أوْسٍ: «إذا كَنزَ النّاسُ الذَّهبَ والفضَّة . . » .

شرحُ حديثِ عمارِ بنِ ياسرٍ: «اللَّهمَّ بعلْمِكَ الغَيْبَ..».

• شرحُ حديثِ: «لبَّيك اللَّهُمَّ لبَّيْكَ..».

• شرحُ حديثِ: «ما ذِئْبَانِ جَائِعَانِ..».

• شرحُ حديثِ: «مَثَلُ الإسلامِ..».

شرح حديث أبي الدرداء: «مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمسُ فيه علْمًا..».

• شرحُ حديثِ: «يَتْبَعُ الميِّتَ ثلاثٌ..».

• صَدَقَةُ السِّرِّ وفَضْلُها.

غَايةُ النَّمْعِ في شرح حديثِ: تَمْثيلِ
 المؤمن بخامة الزَّرْع.

- فائدةٌ حولَ حديث النزُول.
- فتح الباري في شرح صحيح البخاريِّ.
  - الفَرْقُ بين النصيحةِ والتَّعْييرِ.
  - فضلُ علم السَّلَفِ على الخَلَفِ.
  - قاعدةٌ في إخراج الزَّكاةِ على الفَوْرِ.
    - القَواعِدُ الفِقْهِيَّةُ.
- القولُ الصواب في تزويج أمهاتِ أولادِ
   الغُيَّاب.
- كشف الكربة في وصف حال أهل الغربة.
- الكلامُ على قـولِهِ تعالى: ﴿إِنمَا يخـشى
   اللَّه من عباده العلَّماء﴾.
  - كلمة الإخلاص وتحقيق معناها.
- لطائف المعارفِ فيما لمواسِمِ العامِ من الوظائف.
- مختصرٌ فيما رُوي عن أهلِ المعرفةِ

- بتحقيقي: دار ابن الجوزي.
- بتحقيقي ـ دار ابن الجوزي.
- تحقيق: على حسن على عبد الحميد دار عمار.
- تحقیق: یحیی مختار غزاوی ـ دار البشائر
- تحقيق: الوليد بن عبد الرحمن آل فريان \_ دار عالم الفوائد.
- تحقیق: مشهور بن حسن آل سلمان دار ابن عفان.
- تحقيق: عبد اللَّه بن محمد بن أحمد الطريقي دار الراية.
- تحقيق: بدر بن عبد اللَّه البدر \_ مؤسسة الريان \_ ودار النفائس.
  - دار الصحابة.
- تحقسيق عساد طه فرّة ـ دار الصحابة.
- تحقيق: ياسين محمد السواس ـ دار ابن كثير.
- تحقيق الوليد بن عبد الرحمن



آل فريان ـ دار الراية.

دار الصحابة.

تحقيق: الدكتورالوليد بن عبد الرحمن آل فريان دار طيبة.

تحقيق: عـز الدين البدوي ـ دار المدنى.

والحقَائقِ في مُعَامَلِةِ الظَّالَمِ السَّارِقِ.

- مقدمةٌ تشتملُ على أنَّ جميعَ الرُّسُلِ كانَ دينُهم الإسلامَ.
  - نزهةُ الأسْمَاعِ في مسألةِ السَّمَاعِ.

نورُ الاقتباسِ في مِشْكَاةِ وصيَّةِ النبيِّ عَيَّالِيَّةُ
 لابنِ عباسِ طِشْمُ .

وصلَّى اللَّه على سيِّدنا محمدٍ وعَلَى آلِهِ وصَحْبِهِ وسَلَّمَ.

وكنب أبو معاذ طارق بن عوض الله بن محمد

## • ترجمة ابن رجب الحنبلي •

من «إنباء الغُمر» لابن حجر (٣/ ١٧٥ ـ ١٧٦)

#### • نسبه:

عبدُ الرحمن بن أحمد بنِ رجبِ البغداديُّ، ثم الدمشقيُّ الحنبلي الحافظ، زين الدين.

#### مولده:

ولد ببغداد سنة ست وثلاثين وسبعمائة.

#### • شيوخه:

وسمع بِمصر من المَيدومي (١) ، وبالقاهرة من ابنِ الملوك (٢) ، وبدمشق من ابن الخبَّاز (٣) وجَمع جَمِّ.

ورافق شيخَنا زينَ الدين العراقيُّ في السماع كثيرًا.

#### • **a**لمه:

ومهَرَ في فنون الحديث: أسماءً، ورجالاً، وعللاً ، وطُـرقًا واطِّلاعًا على معانيه (٤) .

<sup>(</sup>١) هو: صدر الدين أبو الفتح: محمدُ بن محمد بن إبراهيم الميدومي المتوفي سنة (٧٥٤هـ).

<sup>(</sup>٢) هو: نَاصرُ الدين محمد بن إسماعيل بن عبد العزيز بن عيسى بن أبي بكر بن أيوبَ، ينتهي نسبُهُ بالعادل الأيوبيّ، ويُلقّب بـ: ابن الملوك» تُوفى سنة (٧٥٦هـ).

<sup>(</sup>٣) هو: المسْنِدُ المُعَمِّرُ: شمس الدين محمد بن إسماعيل بن إبراهيمَ بنِ سالم الدمشقيُّ الأنصاري العُبَادي.

 <sup>(</sup>٤) ومما يمْتَازُ به ابنُ رَجب: سَعةُ اطلاعِهِ على أقوالِ المتقدمين، وطولُ نَفَسِهِ في الكلام على الاحاديث؛ عللاً، ورِجاًلاً، وفِقْهاً.

### • أشهر مؤلفاته:

صَنَّفَ: «شرح الترمذي» فأجاد فيه في نحو عشرة أسفارٍ<sup>(١)</sup>. وشرح قطعةً كبيرةً من البخاري<sup>(٢)</sup> .

وشرح الأربعين للنووي، في مجلد<sup>(٣)</sup> .

وعمل وظائف الأيام، سمَّاه: «اللطائف»(٤) .

وعمل طبقات الحنابلة، ذَيْلاً على طبقات أبي يعلى (٥) .

#### • عبادته:

وكان صاحبَ عبادة وتَهجُّد.

#### • مذهبه:

ونقِمَ عليه إفتاؤهُ بمقالاتِ ابن تيميةَ، ثم أظهرَ الرجوعَ عن ذلك، فنافرَهُ التَّيسميون، فلم يكن مع هؤلاءِ، ولا مَع هؤلاءِ. وكان قد ترك الإفتاء بآخرة (٦٠).

<sup>(</sup>١) وهذا الكتابُ، فُقِـدَ مِن الكتبِ في فتنة التَّرِ، سنة (٨٠٣ هـ)، ولم يبقَ سوى قطعـة من كتاب اللَّباس، تقع في عشر ورقات، وشرح العلل الذي في آخر: «الجامع» للترمذي. وقد طبُع «شرح العلل) عدة طبعـات، ومن نظر فيه عَلِمَ كَم خَسرَ المسلمونَ بفُـقدانِ هذا الكتاب، الذي لو سلم مِنَ الضياع، لكانَ فيه غَناءً عَن كل الشروح التي انتهت إليناً.

<sup>(</sup>٢) بَلغَ فيـه إَلى كتــاب الجنائز، وهو كتابٌ عظيمٌ، بــَلغ فيه الغــايةَ، وقد طبع بتحــقيــقي في سبع مجلدات، وهو من منشورات دار ابن الجوزي ــ السعودية.

<sup>(</sup>٣) وقد طبع بتحقيقي في مجلدين، وهو من منشورات دار ابن الجوزي أيضًا.

<sup>(</sup>٤) طُبِعَ بمصر سنة (١٣٤٣هـ) ، ثم طُبع حديثًا في «دار ابن كثير» بدمشق، بتحقيق ياسين محمد السواس.

<sup>(</sup>٥) مطبوع.

<sup>(</sup>٦) لم تكن مُوافقتُهُ لابن تيمية عن تعصُّبٍ له، ولا مخالفتُهُ عن بُغضٍ ومُنافرةٍ له. وإنما هذا شأنُهُ =

#### • ثناء العلماء عليه:

قال ابن حِـجِّي: أتقنَ الفنَّ، وصارَ أعرفَ أهلِ عصـرِهِ بالعللِ، وتَتبُّعِ الطرقِ.

## • أخلاقُهُ:

وكان لا يخالطُ أحدًا، ولا يترددُ إلى أحد.

# • وفاتُهُ:

ماتَ في رمضان، رحمه اللَّهُ<sup>(١)</sup> .

# • تلاميذُهُ:

تخرج به غالب أصحابنا بدمشق.

حشأن أيَّ عالم مُطَّلع يَتَغيرُ اجتهادُهُ بحسب الدلائلِ والبراهين التي تظهر له، فهو يدور مع الدليل حيث دار، ولا بدَّ لمثل هـذا أن يُوافِقَ بعضًا وأن يخالفَ بعضًا، وربَّما وافقَ في مسألة مَن قد خالفه في أخرى، والعكس؛ إذْ ليس غَرضُ هؤلاء العلماء الفيضلاء مُوافقة أحد من الناس، وإنما غرضهُم الوقوفُ على الحقِّ حيثُ كان. واللَّه يجزي المُصيب إحسانًا والمخطئَ غُفُرانًا.

وقد ترجم ابنُ رجب لاَبن تيمية في «ذيل طبقات الحنابلة» بترجمة حافلة، في عشرين صفحة (٢/ ٣٨٧ ـ ٢٠٨)، وهي ترجمة حافِلةٌ بالثناءِ والإطنابِ والاعترافِ بمنزلةِ هذا الإمامِ، فقال في صدرها:

«الإمامُ الـفقيــهُ المجتــهدُ المُحــدّثُ، الحافظُ، المفُــسر، الأُصــولي، الزاهدُ شيخ الإســــلام، وعَلَمَ الأعْلامِ، وشهرتُهُ تُغنيِ عن الإطنابِ في ذكره، والإسهاب في أمرِهِ».

واللَّه الْهادي ، لا ربُّ سواه.

#### (١) وذلك سنة (٩٥٧ هـ).

وقال ابن ناصر الدين في كتابه «الرد الوافر» (ص ١٠٧):

"حدَّثني من حضر لَحْدَ ابن رجب: أنَّ الشيخ زين الدين ابن رجب جاءَهُ قبل أن يموتَ بأيامٍ. قال: فقال لي: احْفُر لي هنا لَحَدًا، وأشار إلى البقعة التي دُفن فيها. قال: فحفرتُ له، فلما فرغ نزل في القبر، واضطجع فيه، فأعجبه، وقال: هذا جَيَّد، ثم خرج، قال: فوالله ما شعرتُ به بعد أيام، إلا وقد أتى به ميتًا محمولاً في نعشه، فوضعتُهُ في ذلك اللحد، وواريتُه فيه».



# رَوَانْعِ النَّفْسِيُرِ الجَامِعِلِتَفْيرَالِإِمَامِ ابن رَجَبِ الْحَسَاكِي

جَمعُ وَتَأْلِيفٌ وَتَغَلِيْقَ أَبِيمِعَ اذ طارق بن عوض اللّدبن محمَّر



# بِثِمُ لِنَهُ الْحَجْزَ الْجَعَيْنَ عَلَيْهِ الْجَعْزِينَ عَلَيْهِ الْجَعْزِينَ عَلَيْهِ الْجَعْزِينَ عَلَيْهِ

# مُقَدِّمَةُ في فَضائل القُرْآن

الحمدُ للَّه جابرِ القلوبِ المنكسرةِ من أجلهِ، وغافرِ ذنوبِ المستغفرينَ بفضلهِ وأشهدُ أنَّ لا إله إلا اللَّهُ وحدَهُ لا شريكَ لَهُ، ولا شيء كمثلهِ، وأشهدُ أنَّ محمداً عبده ورسوله أن أرسله بالهدى ودينِ الحقِّ ليظهرَهُ على الدينِ كله، وخيَّره بين أن يكونَ مَلِكًا نبيا أو عبداً رسولاً، فاختارَ مقامَ العبوديةِ مع رسله.

# أما بعد :

اعلم؛ أنَّ هذا البابَ واسعٌ كبيرٌ، ألَّفَ فيه العلماءُ كتبًا كثيرةً، وصنفوا فيه تصانيفَ عديدةً نذكرُ من ذلك نكتًا تدلُّ على فضله، وما أعدَّ اللَّه لأهله إذا أخلصُوا الطلبَ لوجهه وعملُوا به، فأوَّلُ ذلك: أنْ يستشعرَ المؤمنُ من فضل القرآنِ أنه كلامُ ربِّ العالمينَ غيرُ مخلوق، كلامُ منْ ليس كمثله شيءٌ، وصفة من ليس له شبيهٌ ولا ندُّ، فهو من نور ذاته عزَّ وجلَّ، وأنَّ القرَّاءَ ونغماتهم، من ليس له شبيهٌ ولا ندُّ، فهو من نور ذاته عزَّ وجلَّ، وأنَّ القرَّاءَ ونغماتهم، وهي أكسابُهم التي يؤمرونَ بها في حال، إيجابًا في بعض العبادات، وندبًا في كثيرٍ من الأوقات، ويُزجرون عنها إذا أُجنبوا، ويُثابون عليها ويعاقبون على تركها، وهذا مما أجمع عليه المسلمونَ أهلُ الحقِّ ونطقتْ به الآثارُ، ودلَّ عليها المستفيضُ من الأخبارِ، ولا يتعلقُ الثوابُ والعقابُ إلا بما هو أكسابُ عليها ليتدبَّروه وليعتبَروا وليتذكروا ما فيه من طاعته وعبادته، وأداء حقوقه جعله ليتدبَّروه وليعتبَروا وليتذكروا ما فيه من طاعته وعبادته، وأداء حقوقه



وفرائضِه، لضعفت ولاندكت بثقله، أو لتضعُضَعَت له، وأنَّى تطيقُه، وهو يقولُ \_ تعالى جَبَلٍ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا يقولُ \_ تعالى جَبَلٍ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الحشر:٢١].

فأين قوةُ القلوبِ من قـوةِ الجبال؟! ولكنَّ اللَّهَ تعالى رزقَ عـبادَهُ من القوةِ على حمله ما شاءَ أن يرزقَهُم، فضلاً منه ورحمةً.

قال ابن عباسٍ: القرآن هو المهيمن الأمين على كلِّ كتابٍ قبله.

وجاءَ في «البخاريً»<sup>(۱)</sup>: حدثنا عبيدُ اللَّه بنُ موسى، عن شيبانَ، عن يحيى، عن أبي سلمة، قال: لبث يحيى، عن أبي سلمة، قال: أخبرتني عائشةُ وابنُ عباسٍ وللهيه قالا: لبث النبيُّ عَلَيْهُ بمكة عشر سنينَ ينزلُ عليه القرآنُ وبالمدينة عشرًا.

وجاء عن موسى بن إسماعيلَ عن معتمرٍ، قال: سمعتُ أبي عن أبي عن أبي عثمان قال: أنبئتُ أن جبريلَ أتى النبيَّ عَيَّكِيٍّ وعنده أمُّ سلمةَ فجعلَ يتحدثُ، فقال النبيُّ عَيَّكِيٍّ لأم سلمة: «من هذا؟» أو كما قال، قالت: هذا دحيةُ، فلماً قامَ قالتُ: واللَّه ما حسبتُه إلا إياهُ حتى سمعتُ خطبةَ النبيِّ عَيَّكِيْ يخبرُ خبرَ جبريلَ أو كما قال: قال أبي: قلت لأبي عثمان: ممن سمعتَ هذا؟ قال: من أسامةَ بنِ زيد (٢).

وقال النبيُّ ﷺ: «ما مِنْ الأنبياءِ نبيّ إلا أُعطيَ ما مثلُهُ آمنَ عليه البشرُ وإنما كان الذي أوتيتُ وحيًا أوحاهُ اللَّهُ إليَّ فأرجُو أن أكون أكثرَهم تابعًا يوم القيامة»(").

وقال أنسُ بن مالك وطيَّك : إنَّ اللَّه تعالى تابع على رسولِهِ وَاللَّهُ الوحيَ قبلَ (١) "صحيح البخاري" (١٩/٦ ـ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤/ ٢٥٠)، (٦/ ٢٢٣)، ومسلم (٧/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٢/٤/٦)، (٩/١١)، ومسلم (١/ ٩٢) من حديث أبي هريرة وَلَاثُنِكَ.

وفاتِهِ حتَّى توفاه، أكثرَ ما كان الوحيُ ثمَّ توفيَ رسولُ اللَّهِ ﷺ بعدُ (١) . (أي أن أكثر فترةِ تتابع الوحي على الرسولِ فترةُ قبل وفاته ﷺ).

وقال الأسودُ بن قيس: سمعتُ جندبًا يقولُ: «اشتكى النبيُّ عَلَيْ فلم يقمُ ليلةً أو ليلتين فأتتُه امرأةٌ فقالتْ: يا محمدُ، ما أرى شيطانك إلا قد ترككَ، فأنزل اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿وَالضُّحَىٰ ﴿نَ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴿نَ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴾ (٢) والضحى: ١-٣].

نزلَ القرآنُ بلسانِ قريشِ والعربِ، قرآنًا عربيًّا بلسانِ عربيٌّ مبين.

قال أنسُ بن مالك: فأمرَ عثمانُ زيدَ بنَ ثابت وسعيدَ بنَ العاصِ وعبدَ اللَّهِ ابنَ الناسِ بن مالك: فأمرَ عثمانُ زيدَ بنِ هشامٍ أَن ينسَخُوا المصحف، وقال ابنَ الزبيرِ وعَبدَ الرحَمنِ بنِ الحارثِ بنِ هشامٍ أَن ينسَخُوا المصحف، وقال لهم: إذا اختلفتُم وزيدَ بنَ ثابت في عربيةٍ من عربيةٍ القرآنِ فاكتبُوها بلسان قريش، فإنَّ القرآن أنزلَ بلسانهم ففعلُوا (٣).

وكان يعْلى بنُ أمية يقولُ: ليتني أرى رسولَ اللَّه عليه حين ينزلُ عليه الوحيُ؛ فلمَّا كان النبيُّ عَلَيْهُ بالجعرانة عليه ثوبٌ قد أظلَّ عليه ومعه ناسٌ من أصحابه إذ جاءه رجلٌ متضمخ بطيب، فقال رسولَ اللَّه: كيفَ ترى في رجل أحرمَ في جبة بعد ما تضمخ بطيب؟ فنظر النبي عَلَيْهُ ساعة، فجاءه الوحيُ فأشارَ عمرُ إلى يَعْلى أن تعالَ: فجاء يعْلى فأدخلَ رأسه فإذا هو مُحمرُ الوجه يغط كذلك ساعة ثم سُرِّي عنه فقالَ: «أين الذي يسألني عن العمرة آنفًا»، فالتُمسَ للرجلُ فجيء به إلى النبي عَلَيْهُ فقالَ: «أما الطيبُ الذي بك فاغسلهُ ثلاثَ مرَّاتِ

أخرجه: البخاري (٦/ ٢٢٤)، ومسلم (٨/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ٦٢)، (٦/ ٢١٣ \_ ٢٢٤)، ومسلم (٥/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٦٦).



# وأمّا الجبةُ فانزَعْها، ثم اصنعْ في عمرتك كما تصنعُ في حجّك »(١) .

قال زيد بن ثابت وظي : أرسل إلى أبي بكر مقتل أهلِ اليمامةِ فإذا عمر ً ابن ألخطاب عندَهُ، قال أبو بكر رَطُّتُك : إنَّ عمر أتاني فقال: إنَّ القتل قد استحرَّ يومَ اليمامةِ بقرَّاءِ القرآنِ، وإني أخشى أن يستحرَّ القتلُ بالقرَّاء بالمواطن فيذهبُ كثيرٌ من القرآنِ، وإني أرى أنْ تأمرَ بجمع القرآنِ، قلتُ لعمرَ: كيفَ تفعلُ شيئًا لم يفعلْه رسولُ اللَّه ﷺ؟ قال عمرُ: هذا واللَّه خيرٌ فلم يزلْ عمرُ يراجعُني حـتى شرحَ اللَّهُ صدري لذلك، ورأيتُ في ذلكَ الذي رأى عـمرُ، قال زيدٌ: قال أبــو بكرِ: إنك رجلٌ شابٌ عاقلٌ لا نتهــمُكُ، وقد كنتَ تكتبُ الوحيَ لرسول اللَّه ﷺ فتتبع القرآنَ فاجْمعهُ فواللَّه لو كلَّفوني نقلَ جبل من الجبالِ ما كان أثقلَ عليَّ مما أمرني به منْ جمع القرآنِ، قلتُ: كيفَ تفعلونَ شئًا لم يفعلْه رسولُ اللَّه عَيْكِي قال: هو واللَّه خيرٌ، فلم يزل أبو بكر يراجعُني حتى شرحَ اللَّه صدري للذي شرح له صدرَ أبي بكرٍ وعمرَ رَافِيْكُ، فتتبعتُ القرآنَ أجمعُه من العسبِ واللخافِ وصدورِ الرجالِ حتى وجدتُ آخرَ سورةِ التوبةِ مع أبي خزيمةَ الأنصاريِّ لم أجدْها مع أحدِ غيرِهِ: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ ﴾ [التوبة:١٢٨] حتى خاتمة براءة، فكانت الصحفُ عند أبي بكرٍ حتى توفاهُ اللَّهُ، ثمَّ عند عمرَ مدةَ حياته، ثم عند حفصةً بنت عمر َ فِوالْثُنِيهِ (٢) .

وقدمَ حذيفةُ بنُ اليمانَ على عثمانَ وكانَ يغازِي أهلَ الشامِ في فتحِ أرمينيةَ وأذربيجانَ مع أهلِ العراقِ فأفزعَ حذيفةُ بنُ اليمانِ اختلافُهم في القراءةِ، فقالَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ١٦٧)، (٣/ ٦ \_ ١١)، ومسلم (٣/٤ \_ ٤ \_ ٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٢٥).

حذيفة لعثمان: يا أمير المؤمنين، أدرك هذه الأُمّة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى، فأرسل عشمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخ ها في المصاحف ثمّ نردها إليك فأرسلت حفصة إلى عثمان فأمر زيد بن ثابت، وعبد الله بن الزبير، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام، فنسخوها في المصاحف، وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم، ففعلوا حتّى إذا نسخوا الصحف في المصاحف رداً عثمان الصحف ألى حفصة وأرسل إلى كل أفق مما نسخوا، وأمر بما سواه من القرآن في كل صحيفة أو مصحف أن يحرق (۱).

ويقولُ زيدُ بنُ ثابت: إنَّ آيةً فُقدتْ من الأحزابِ حين نسخُوا المصحف، وقد كنتُ أسمعُ رسولً اللَّهِ ﷺ يقرأُ بها فالتمسناها فوجدْناها مع خزيمة بنِ ثابت الأنصاريِّ: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ [الاحزاب: ٣٣] فألحقُناها في سورتِها في المصحف (٢٠).

أرسلَ أبو بكر وطف إلى زيد بن ثابت قائلاً: إنك كنت تكتبُ الوحي لرسولِ الله عَلَيْ، فاتبع القرآنَ، فتتبعت ـ القائل زيد ـ حتى وجدت آخر سورة التوبة آيتين مع أبي خزيمة الأنصاري لم أجدهما مع أحد غيره ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ ... ﴾ إلى آخرها "

ويقولُ البراءُ: لما نزلتْ: ﴿ لا يَسْتُوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦/٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦/٢٢٧).

وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ... ﴾ قال النبيُّ ﷺ: «ادعُ لي زيداً وليجيُّ باللوح والدواة والكتف أو الكتف والدواة» ثم قال: اكتبْ: « لا يستوي القاعدونَ» وخلف ظهر السنبيِّ ﷺ عمرُو بنُ أمَّ مكتوم الأعْمَى، قال: يا رسولَ اللَّهِ فما تأمرُوني؟ فإنِّي رجلٌ ضريرُ البصرِ، فنزلت مكانَها: ﴿لا يَسْتُوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي السَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ (١) [النساء: ٩٥].

ويتحدث عبد اللّه بن عباس طَخْعُ: أنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْكُ قال: «أقرأني جبريلُ على حرف فراجعتُه فلمْ أزلُ استزيدُه ويزيدُني حتَّى انتهى إلى سبعة أحرف (٢).

ويتكلم كل من المسور بن مخرمة وعبد الله بن عبد القاري، أنهما سمعا عمر بن الخطاب يقول: سمعت هشام بن حكيم يقرأ سورة الفرقان في حياة رسبول الله على ، فاستمعت لقراءته فإذا هو يقرأ على حروف كشيرة لم يقرئنيها رسول الله على ، فكدت أساوره في الصلاة، فتصبرت حتى سلم، فلببته بردائه، فقلت : من أقرأك هذه السورة التي سمعتك تقرأ الا قال : أقرأنيها رسول الله على قلب فقلت : كذبت، فإن رسول الله على غير ما قرأت، فانطلقت به أقوده إلى رسول الله على فقلت : إني سمعت هذا يقرأ بسورة الفرقان على حروف لم تُقرئنيها، فقال رسول الله على الرسول الله على الرسول الله على المنام فقرأ عليه القراءة التي سمعت هذا القرأيا هشام فقرأ عليه القراءة التي سمعت في القراءة التي سمعت فقال رسول الله على المناق الله على القراءة التي سمعت فقرأ بالمناق الله على القراءة التي سمعت فقرأ بالمناق الله على الله على القراءة التي القراءة التي أقرأني، فقال رسول الله على الله على الله على القراءة التي القراءة التي أقرأني، فقال رسول الله على الله على الله القراءة التي القراء القراءة التي القراءة التي القراءة القراءة القراء القراءة القراء القراءة التي القراءة القراء القراء القراء القراءة القراء القراء القراءة القراء القراء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (٤/ ١٣٧)، (٦/ ٢٢٧)، ومسلم (٢/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٣/ ١٦٠)، (٦/ ٢٢٧ ـ ٢٣٩)، (٩/ ١٩٤)، ومسلم (٢/ ٢٠٢).

جاء رجل "إلى عائشة أمِّ المؤمنينَ وَلَيْكُ مِن العراق، فقال: أي الكفنِ خير "؟ قالت فقال: ويحك!! وما يضرك؟! قال: يا أمِّ المؤمنينَ أريني مصحفك، قالت لم قال: لعلي أؤلف القرآن عليه، فإنه يُقرأ غير مؤلّف. قالت وما يضرك أيته قرأت قبل إنما نزل أول ما نزل منه سورة من المفصل فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام، نزل الحلال والحرام ولو نزل أول شيء : لا تشربوا الخمر لقالوا: لا ندع الخمر أبدا، ولو نزل : لا تزنوا، لقالواً: لا ندع الزنا أبدا، لقد نزل بمكة على محمد على الني الماسكة موعدهم والساعة أدهم وأمر القمر: إلى القمر: والقمر: والني للماسورة البقرة والنساء إلا وأنا عنده والناد فأخرجت له المصحف فأملت عليه آي السور (١٠). ويقول ابن مسعود في بني إسرائيل والكهف ومريم وطه والأنبياء: إنّهن من العتاق الأول وهن من تلادي (٢).

وقال البراءُ: تعلمتُ سبِّح اسمَ ربِّك قبلَ أن يقدمَ النبيُّ ﷺ (٣) .

وقال عبدُ اللّهِ: قـد علمتُ النظائرَ التي كانَ النبيُّ ﷺ يقرؤُهنَّ اثنينِ اثنينِ اثنينِ في كلِّ ركعة، فقامَ عبدُ اللَّهِ ودخلَ معه علقمة، وخرجَ علقمة، فـسالنا، فقال: عشرونَ سورةً من أولِ المفصلِ على تأليفِ ابنِ مسعودٍ آخرُهنَّ الحواميمُ حم الدخان، وعمَّ يتساءلون (٤).

وسأل قتادةُ أنسَ بنَ مالك وظي : مَنْ جمعَ القرآنَ على عهدِ النبيِّ ﷺ؟ قَالَ: أربعةٌ كلُّهم من الأنصارِ: أُبيُّ بنُ كعبٍ، ومعاذُ بنُ جبلٍ، وزيدُ بنُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦/ ١٧٩ ـ ٢٢٨).

<sup>(</sup>۲ - ۳) أخرجهما: البخارى (٦/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٢٩).

ثابتٍ، وأبو زيدٍ<sup>(١)</sup> .

وقال أنسُ بنُ مالك: لم يجمع القرآنَ غيرُ أربعةٍ: أبو الدرداءَ ومعاذُ بنُ جبل، وزيدُ بنُ ثابت، وأبو زيد، ثم أضاف أنس: ونحن ورثناه (٢).

وقال عمرُ بنُ الخطاب: أُبيُّ أقرؤُنا، وإنَّا لندعُ من لحنِ أُبيُّ، وأُبيُّ يقولُ: أخذتُه منْ فِيِّ رسولِ اللَّه عَلَى: ﴿ مَا نَنْسَخْ مَنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْت بِخَيْرِ مَنْهَا أَوْ مَثْلُهَا ﴾ (٣) [البقرة:١٠٦].

حدثنا أبو نعيم، قالَ: حدثنا شيبانُ، عن يحيى بن أبي كشيرٍ، عن أبي سلمةَ، عن عائشةَ وابنِ عباسٍ أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ لبثَ بمكةَ عشر سنينَ ينزلُ عليه القرآنُ وبالمدينة عشراً (٤٠).

حدثنا الحسنُ بنُ موسى: قال: حدثنا حمادُ بنُ سلمةَ، عن عليِّ بنِ زيد، عن أنسِ بنِ مالك، قال: قال رسولُ اللَّه ﷺ: «رأيتُ ليلةَ أُسْرِي بي رجالًا تُقرضُ شفاههُم بمقاريضَ من نار فقلتُ لجبريلَ: من هؤلاء؟ قال: هؤلاء خطباءُ من أمّتكَ يأمرونَ بالبرِّ وينسونَ أنفسَهم وهو يتلونَ الكتابَ أفلا تعقلون»(٥) .

حدثنا أبو عاصم، عن عبيد اللَّه بنِ أبي زياد، عن شهر بنِ حوشب، عن أسماء بنت يزيد أنَّ رسولَ اللَّه عَيَّا قَال: «اسم اللَّه الأعظمُ في هاتين الآيتين: ﴿ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البنرة: ٢٠٠]، ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [البنرة: ٢٠٠] .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. (٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٦/ ١٩ ـ ٢٢٣).

<sup>(</sup>۵) أخرجه: أحمد (۳/ ۱۲۰ ـ ۱۸۰ ـ ۲۳۱ ـ ۲۳۹).

<sup>(</sup>٦) أخرجـه بهذا الإسناد الدارمي في «سننه» (٢/ ٤٥٠)، وهو عند أبي داود (١٤٩٦)، والتــرمذي (٣٤٧٨).

حدَّثني ابنُ أبي شيبة، قال: حدثنا أبو خالد الأحمرُ سليمانُ بنُ حيانَ، عن مجالد، عن الشعبيّ، عن جابر قال: كنَّا جلوسًا عند النبيِّ عَيَّا فِي فخطً خطا هكذا أمامَهُ فقال: «هذا سبيلُ اللَّه» وخطينِ عن يمينه، وخطينِ عن شماله فقال: «هذه سبلُ الشيطانِ» ثم وضعَ يدَهُ في الخط الأوسط ثمَّ تلا هذه الآيةَ: ﴿وَاَنَ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سبيلهِ ﴾ (١)

حدثنا يحيى بنُ إسحاقَ، قال: أخبرنا ابنُ لهيعةَ ، عن أبي الزبيرِ، قال: سمعتُ جابرَ بن عبدِ اللَّهِ بعدَما رجعنا من غزوة تبوك، قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إن بالمدينة لأقوامًا ما سِرْتُم ولا قطعتُم واديًا إلا كانُوا معكم، حبسهُمُ المرضُ (٢) .

حدثنا يُحيى بن إسحاق، قال: أخبرنا ابنُ لهيعة عن أبي الربيرِ، قال: سمعتُ جابرَ بن عبدِ اللَّه بعدما رجعنا من غزوة تبوكِ، قال: . .

وحدثني محاضر ، قال: حدثنا الأعمش ، عن ابن سفيان ، عن جابر قال: قال رسول الله عليه و واديًا ولا قال: قال رسول الله عليه و واديًا ولا تسلكون طريقًا إلا وهُم معكم، حبسهُم عنكُم المرض ُ (٣) .

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «ستكونُ فتنٌ» قلتُ: فما المخرجُ منها يا رسولَ اللَّه؟ قال: «كتابُ اللَّهِ فيه نبأ ما قبلكُم، وخبرُ ما بعدكم، وحكمُ ما بينكم، وهو الفصلُ ليس

<sup>(</sup>۱) أخرجـه: من طريق ابن أبي شيبـة المذكور أحمـد في «مسنده» (۳۹۷/۳)، وهو عند ابن مـاجه (۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه من طريق يحيى بن إسحاق عبد بن حميد (١٠٥٧)، وهو عند أحمد في «المسند» (٣/ ٣٤١) قال: حدثنا حسن.

كلاهما عن ابن لهيعة بالإسناد المذكور.

<sup>(</sup>٣) طريق محاضر أخرجه: عبد بن حميد (١٠٢٧)، والحديث عند مسلم (٦/٤٩).

بالهزل، من تركه من جبار قصمه الله، ومن ابتغى الهدى من غيره أضله الله، وهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم وهو الصراط المستقيم، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلبس به الألسنة، ولا تشبع منه العلماء، ولا يخلق على كثرة الردّ، ولا تنقضي عجائبه، من قال به صدق، ومن عمل به أجر، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هدي إلى صراط مستقيم»(۱).

وقال: «من قـرأ القرآنَ في سـبيـلِ اللَّهِ كُتِبَ مع الصـديقينَ والشـهداءِ والصـالحينِ وحسنُ أولئك رفيقًا»(٢).

وقال: «أيحبُّ أحدُكم إذا رجع إلى أهله أنْ يجد ثلاث خلفات عظام سمان؟» قلنا: نعم، قال: «ثلاثُ آياتٍ يقرأُ بهنَّ أحدُكم في صلاةٍ، خيرٌ له من ثلاثِ خلفاتٍ سمان» (٣) .

قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْكُ : «لو كانَ القرآنُ في إهاب ما مستُّهُ النارُ» (٤) .

وقال: «لو جُمع القرآنُ في إهابٍ ما أحرقتْهُ النارُ» (٥).

وقال: «لو كان القرآنُ في إهابِ ما أكلتْهُ النارُ».

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «ما أنزلَ اللَّهُ في التوراةِ ولا في الإنجيلِ مثل: أمِّ القرآنِ وهي السبعُ المثاني»(٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (١/ ٩١)، والترمذي (٢٩٠٦) من حديث على بن أبي طالب رُطُّتُك .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٣/ ٤٣٧) من حديث معاذ بن أنس الجهمي بلفظ: «من قرأ ألف آية في سبيل الله. . الحديث».

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٢/ ١٩٦) من حديث أبي هريرة وَالله على الله

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٤/ ١٥١ ـ ١٥٤ ـ ١٥٥) من حديث عقبة بن عامر فياشخه.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه: الطبراني في «المعجم الكبيراً» (١٨٦/١٧) من حديث عصمة بن مالك.

<sup>(</sup>٦) أخرجه: الترمذي (٣١٢٥)، والنسائي (٢/ ١٣٩) من حديث أُبيِّ بن كعب يُطُّكُ.

وقالَ: «أخيرُ سورة في القرآن: الحمدُ للَّهِ ربِّ العالمينَ».

وقالَ: «أفضلُ القرآن: الحمدُ للَّه ربِّ العالمينَ».

وقالَ: «أعظمُ سورة في القرآن: الحمدُ للَّه ربِّ العالمينَ » (١١)

وقالَ: «فاتحةُ الكتاب تعدلُ بثلثي القرآن»(٢).

قال رسولُ اللَّهِ: عَلَيْكُ : «ما من مسلم يأخذُ مضجَعَهُ فيقرأُ سورةً من كتابِ اللَّه؛ إلا وَكَالَ به ملكًا يحفظهُ فلا يقربُهُ شيءٌ يؤذيه حتَّى يهبَّ متى هبَّ (٣).

وقال: «إنكم لا ترجعون إلى اللَّهِ بشيء أفضلَ مما خرجَ منه» يعني القرآن<sup>(٤)</sup>.

وقالَ: «الصيامُ والقرآنُ يشفعان للعبد»(٥) .

وقال: «يجيء صاحب القرآن يوم القيامة، فيقول القرآن: يا ربّ حلّه، فيلبس تاج الكرامة، ثم يقول: يا ربّ زده، يا ربّ ارض عنه، فيرضى عنه، ويقال له اقرأ وارْق، ويُزاد له بكلّ آية حسنة (٦٠) .

قال رسولُ اللَّه ﷺ: «خيرُكم من تعلُّم القرآنَ وعلَّمَهُ (٧)

وفي لفظ: «إنَّ أفضلكم من تعلَّم القرآن وعلَّمه».

(١) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٠ ـ ٢٠١ ـ ٢٣٠) من حديث أبي سعيد بن المعلى.

(٢) أخرجه: عبد بن حميد (٦٧٨).

(٣) أخرجه: أحمد (١٢٥/٤)، والترمذي (٣٤٠٧) من حديث شداد بن أوس رُطُّيُّك.

(٤) أخرجه: الترمذي (٢٩١٢) من حديث جبير بن نفير مرسلاً، وأخرجه أيضاً (٢٩١١) من حديث أبي أمامة بلفظ: «وماتقرب العباد إلى اللَّه بمثل ما خرج منه».

وهو عند الحاكم (١/ ٥٥٥) من حديث جبير بن نفير عن أبي ذرٍّ مرفوعًا.

(٥) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ١٧٤)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٥٥٤) من حديث عبد اللَّه بن عمرو بن العاص وطلقه.

(٦) أخرجه: أحمد (٢/ ٤٧١)، والترمذي (٢٩١٥) من حديث أبي هريرة رطيُّك.

(٧) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٣٦)، وأحمد (١/ ٥٨ ـ ٦٩) من حديث عثمان بن عفان ترطيُّك.



وزاد البيهقيُّ في «الأسماءِ»:

«وفضلُ القرآنِ على سائرِ الكلامِ كفضلِ اللَّهِ على سائرِ خلقِهِ».

وقالَ: «من جمع القرآن كانت له عند الله دعوة مستجابة إن شاء عجَّلها في الدنيا، وإن شاء ادَّخرها له في الآخرة»(١) .

قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «ما مِنْ رجلٍ يُعلِّمُ ولدَه القرآنَ إلا تُوِّجَ يومَ القيامةِ بتاجٍ في الجنة»(٢).

قالَ ﷺ: «إنَّ اللَّه كتب كتابًا قبل أن يخلق السمواتِ والأرضَ بـ الفي عامٍ، فأنزلَ منه آيتين فختم بهما سورة البقرة» (٣) .

وقال عبدُ اللَّهِ بنُ مسعود: أُعطي رسولُ اللَّهِ عَلَيْ ثلاثًا، أُعطي الصلوات الخمس، وأُعطي خواتيم سورةِ البقرةِ، وغُفر لمنْ لم يشركُ باللَّه من أمته شيئًا (٤).

وقال عَلَيْكِيَّةٍ: «أعطيتُ خواتيم َسورةِ البقرةِ الآيتينِ...» .

وقال: «هذه الآياتُ من آخرِ سورةِ البقرةِ من بيت رحمة اللَّه».

وقال: «هذه الآياتُ من آخرِ سورةِ البقرةِ من خزائنِ رحمة اللَّهِ تعالى».

وقال: «هذه الآياتُ من آخرِ سورةِ البقرةِ من كنزِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٦٦٠٦) من حديث جابر بن عبد اللَّه يُطْتُك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٩٦) من حديث أبي هريرة فطي .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٤/ ٢٧٤)، والترمــذيه (٢٨٨٢)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٩٦٧) من حديث النعمان بن بشير فراشي .

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (١٠٩/١).

وقال: «هذه الآياتُ من آخرِ سورة البقرة من تحت العرشِ»(١).

وقال ﷺ: «من قرأ أولَ سورة الكهف، وآخرها، كانت له نُورًا منْ قدمِهِ إلى رأسِهِ، ومن قرأها كلّها كانت له نورًا ما بين الأرض والسماء»(٢) .

وقال ﷺ: «من قرأ في ليلة: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ.. ﴾ الآيةَ [الكِهف:١١٠]، كانَ له نورٌ من عدن أبْينَ إلى مكّة، حشوهُ الملائكةُ»(٣).

يقول عَلَيْكِيَّةِ: «إنَّ اللَّه تباركَ وتعالى قرأ طه ويس قبل أن يخلق السموات والأرضَ» (٤).

وكان ﷺ يقرأُ في الركعة الأولى الفاتحة وسورة يس (٥).

وصلَّى بالصحابة الظهرَ، فحسبوا أنَّهم سمِعُوا منه آياتٍ من يس (٦٠).

وقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «اقرؤوها عند موتاكُم »(٧) \_ يَعْني: يس.

وفي كسوف للشمسِ صلَّى عليٌّ \_ كـرَّم اللَّه وجَهه \_ للناسِ، فقرأ يس أو نحوَها (^^) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۱۷/۶ ـ ۱۵۸) من حديث عقبة بن عامر ثؤت ، و(۱/۵ ـ ۱۸۰) من حديث أبي ذر ثولت .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٣/ ٤٣٩) من حديث معاذ بن أنس رَطِّكُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البزار في «مسنده» (ح ٢٩٧) من حديث عمر بن الخطاب رَطُّك .

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الدارمي في «السنن» (٢/ ٤٥٦) من حديث أبي هريرة ولطُّك .

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الترمذي (٣٥٧٠).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: أحمد في حديث طويل (٢٨٨/٤) من حديث البراء بن عازب رطيُّه.

<sup>(</sup>۷) أخرجه: أحمد (۲۹/۵)، وأبو داود (۳۱۲۱)، وابن ماجـه (۱٤٤٨) من حديث معقل بن يسار خواشه.

<sup>(</sup>٨) أخرجه: أحمد (١/١٤٣) وابن خزيمة في "صحيحه" (١٣٨٨ \_ ١٣٩٤)، والبيهقي في "السنن الكبرى» (٣/ ٣٣٠).

ويقولُ الرسولُ عَلَيْكُ : «بلغني أنَّ يس تعدلُ القرآنَ كلَّه»(١) .

وقالَ: «من قرأ يس حينَ يصبحُ، أُعطي يسرَ يومه» (٢) .

وقالَ: «من قرأ يس في ليلة ابتغاءَ وجه اللَّه غُفرَ له» <sup>(٣)</sup> .

وقالَ: «من قرأ يس في صدر النهار، قُضيت عوائجهُ» (٤)

وقالَ: «من قرأ يس كتب اللَّه له بقراءَتها، قراءةَ القرآن عشرَ مرَّات» (٥) .

كان النبيُّ عَلَيْهُ يسجدُ إحدى عشرةَ سجدةً وسجدةَ الحواميم (٦) .

ويقالُ: عشرونَ سورةً من أولِ المفصلِ على تأليفِ ابنِ مسعودٍ وآخرُهن الحواميم (٧٠) .

والحواميمُ هي المسبحاتُ.

وكان الرسولُ ﷺ يقرأ المسبحاتِ قبلَ أن يرقد (٨)

وكَانَ النَّبِيُّ ﷺ لا ينامُ حتَّى يقرأَ المسبحات.

والمسبحاتُ آيةٌ خيرٌ من ألف آية.

وجاء عن النبي عَيَالِيَة : «إنَّ لكلِّ شيء لُبابًا، ولبابُ القرآن الحواميمُ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: الدارمي في «سننه» (٤٥٦/٢) عن الحسن مرسلاً.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الدارمي في «سننه» (٢/ ٤٥٧) من حديث أبى هريرة رئائيه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الدارمي (٢/ ٤٥٧) عن عطاء بن أبي رباح مرسلاً.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الترمذي (٢٨٨٧) من حديث أنس بن مالك يُطُّفُّك.

<sup>(</sup>٦) أخرجه: ابن ماجه (١٠٥٦) من حديث أبي الدرداء رُطُّك.

<sup>(</sup>٧) أخرجه: البخاري (٢/٦٢٦).

<sup>(</sup>٨) أخرجه: أحمد (٢٨/٤)، وأبو داود (٥٠٥٧)، والترمذي (٢٩٢١ ـ ٣٤٠٦)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٧١٥) من حديث العرباض بن سارية فيائيه.

وقالَ: «الحواميمُ ديباجُ القرآنِ»(١) .

وقالَ: «من قرأ حم (الدخان) في ليلة، أصبح يستغفرُ له سبعونَ ألف ملَكِ» (٢) وقالَ : «إنَّ لكلِّ شيء لبابٌ وإن لبابَ القرآنِ المفصلِ» (٣) .

قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْكِيُّ : «لكلِّ شيء عروسٌ، وعروسُ القرآن الرحمنُ».

ويقالُ: لكن النبيَّ كان يقرأ النظَّائرَ، النظرُ: الرحمنُ والنجمُ (٤) والنجمُ (اللهُ عَلَيْكُ يقرنُ: الرحمنُ والنجمُ.

وكانَ أولُ مفصلِ ابنِ مسعودٍ: الرحمنُ.

نزلتْ سورةُ الحشرِ في بني النضيرِ .

وسماها البعضُ سورةُ النضير.

وقالَ عَلَيْهِ: «من قال حين يصبحُ أعوذُ باللَّه السميعِ العليمِ من الشيطانِ الرجيمِ، وقالَ عَليه» (٥) . وثلاث آياتٍ من آخرِ سورةِ الحشرِ، وكَّلَ اللَّهُ به سبعينَ ألفَ ملَك يصلُّونَ عليه» (٥) .

وقالَ: «من قرأ ثلاثَ آيـاتٍ من آخرِ سورةِ الحـشرِ إذا أصبحَ فماتَ مـن يومِهِ ذلكَ طُبع بطبائع الشهداء»(٦) .

قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «من القرآنِ سورةٌ ثلاثونَ آيةً شفعت ْ لرجلٍ حتى غُفر له: تباركَ الذي بيده الملك» (٧٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: الحاكم (٢/ ٤٣٧) موقوفًا على عبد اللَّه بن مسعود ﴿ لَا اللَّهُ بن مسعود ﴿ وَاللَّهُ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٢٨٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الدارمي (٢/ ٤٤٧) موقوفًا على ابن مسعود فياتخه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٤١٨/١)، وأبو داود (١٣٩٦) من حديث عبد اللَّه بن مسعود نطُّك .

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد (٢٦/٥)، والترمذي (٢٩٢٢) من حديث معقل بن يسار رطيُّك .

<sup>(</sup>٦) أخرجه: الدارمي (٢/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>۷) أخــرجه: أحــمد (۲/۲۹۹ ــ ۳۲۱)، وأبو داود (۱٤۰۰)، والتــرمذي (۲۸۹۱)، والنــــائي في «عمل اليوم والليلة» (۷۱۰) من حديث أبي هريرة رئائتيه .



وقالَ: «هي المانعةُ، هي المنجيةُ، تنجي من عذابِ النارِ»(١) .

وقالَ: «وددتُ أنَّها في قلبِ كلِّ مؤمنِ: تباركَ الذي بيده الملك» (٢) .

وقالَ: «من قرأ تباركَ الذي بيده الملكُ كلَّ ليلة، منعهُ اللَّهُ من عذاب القبر »(٣) .

قال ﷺ: «إني نسيتُ أفضلَ المسبحاتِ» قال أُبيُّ بنُ كعبٍ: فلعلها: ﴿سَبِّحِ اسْمِ رَبّكَ الْأَعْلَى ﴾؟ قال: «نعم».

قَالَ ﷺ: «إن الشيطانَ يخرجُ من البيتِ إذا سمعَ سورةَ البقرةِ تُقرأُ فيهِ» (٤) .

وقالَ: «من قرأ سورةَ آلِ عمرانَ يوم الجمعة صلَّت عليه الملائكة إلى الليل»(٥)

وقالَ: «أعظمُ آيةٍ في كتابِ اللَّهِ آيةُ الكرسي»(٦) .

وقالَ: «إنَّ لكلِّ شيء سنامًا، وإنَّ سنامَ القرآنِ البقرةُ، وفيها آيةٌ هي سيدةُ آي القرآنِ آيةُ الكرسي»(٧) .

وقالَ: «أفضلُ القرآنِ سورةُ البقرةِ وأعظمُ آيةٍ فيها، آيةُ الكرسي».

وقالَ: «من قرأ آيـةَ الكرسي دُبر كلِّ صلاةٍ مكتـوبةٍ لم يمنعُه من دخـول الجنةِ إلا أن يموت ) ( ( ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٨٩٠) من حديث عبد اللَّه بن عباس ظَّثْكُ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: عبد بن حميد (٦٠٣)، والحاكم (١/٥٦٥) من حديث ابن عباس رظيُّكًا .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٧١١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (١٨٨/٢) من حديث أبي هريرة بمعناه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الطبراني في «المعجم الكبير» (١١/ ٤٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: مسلم (١٩٩/١).

<sup>(</sup>٧) أخرجه: الترمذي (٢٨٧٨).

<sup>(</sup>٨) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (١٠٠) من حديث أبي أمامة فِطْقُنه.

وقال : «آيةُ الكرسي ربعُ القرآن» (١) .

وقالَ: «من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة، كفتاهُ» (٢).

«من قرأ آخر آلِ عمران في ليلة، كُتب له قيام ليلة».

«إن اللَّه كـتب كتـابًا قبل أن يخلَق السـماوات والأرض بألفي عـام، وأنزل منه آيتين ِ ختم بهما سورة البقرة، ولا يُقرآن في دار فيقربُها شيطانٌ ثلاث ليال»(٣)

قال ﷺ: «الأنعامُ من نواجب القرآن».

وقالَ: «من أخذَ السبع الطوال فهو حبر "(٤) .

وقالَ: «لا يحفظُ منافقٌ سورَ: براءةَ، وهودَ، ويس، والدخانَ، وعمَّ يتساءلون »(٥).

وقالَ: «آيةُ العزِّ: ﴿ وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ ﴾ [الإسراء:١١١]. . إلخ السورة (٦) .

قالَ ﷺ: «ألا يستطيعُ أحدُكُم أنْ يقرأ ألف آية في كلِّ يومٍ؟» قالُوا: ومن يستطيعُ أحدُكُم أن يقرأ: ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴾»(٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣/ ١٤٦ ـ ٢٢١)، والترمذي (٢٨٩٥) من حديث أنس بن مالك لِخْتُك .

<sup>(</sup>٢) أخرجـه: البخاري (١٠٧/٥)، (٢ / ٢٣١ ـ ٢٣٩ ـ ٢٤٢)، ومـسلم (١٩٨/٢) من حديث أبي مسعود الأنصاري نُطَنِّك .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٤/ ٢٧٤)، والترمذي (٢٨٨٢) من حديث النعمان بن بشير للحظُّك.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٦/ ٧٢ \_ ٨٢) من حديث عائشة نطيحيا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٧٥٧٠) من حديث علي بن أبي طالب ولحظته.

<sup>(</sup>٦) أخرجه: أحمد (٣/ ٣٤٩) من حديث معاذ بن أنس تُطُّكُه.

<sup>(</sup>٧) أخرجه: الحاكم (١/ ٥٦٧) من حديث عبد اللَّه بن عمر ظلميني.

## المعوذتان:

المقصودُ بهما سورةُ الفلق وسورةُ الناسِ.

وقال ﷺ: «أُنزلَ (أو أنزلتُ) عليَّ آياتٌ لم يُرَ مثلُهُنَّ قطُّ: المعوذتين»(١).

وكان رسولُ اللَّهِ ﷺ: يقرأُ في الركعة الثالثةِ المعوذتينِ وقل هو اللَّهُ أحدُ (٢٣).

وكان يطلبُ من الصحابةِ القراءةَ بالمعوذتين في دبرِ كلِّ صلاةٍ (٣) . وكان النبيُّ عَلَيْكِةً إذا مرضَ قرأ على نفسِهِ بالمعوذتين (٤) .

وكان إذا أخذ مضجعة أذا أوى إلى فراشِهِ نفت في يديهِ بالمعوذتين (٥) .

وكان يتعوذُ حتَّى نزلتُ المعوذتانِ، فلمَّا نزلتُ أخذَ بهما وترك ما سواهما(٦) .

وكانَ ابنُ مسعودٍ لا يُكتبُ المعوذتينِ في مصحفِهِ.

حدثنا يزيدُ بنُ أبي حكيم، قال: حدثنا سفيانُ، عن عاصم الأحولِ قالَ: سألتُ أنسًا عن الصفا والمروة، فقال: كانا من شعائرِ الجاهليةِ فلمَّا كانَ الإسلامُ أمسكنا عنهما، فأنزلَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِرِ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢٠٠/٢) من حديث عقبة بن عامر فطفيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٢/ ٢٢٧)، وأبو داود (١٤٢٤)، والترمذي (٤٦٣) من حديث عائشة ولليجا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الترمذي (٢٩٠٣) من حديث عقبة بن عامر فطُّك .

<sup>(</sup>٤) أخرجـه: البخـاري (٦/ ١٣ ـ ٢٣٣)، (٧/ ١٧٠ ـ ١٧٣)، ومسلم (٧/ ١٦ ـ ١٧) من حـديث عائشة بططيع.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٣٣)، (٨٧/٨) من حديث عائشة نطُّها.

<sup>(</sup>٦) أخرجه: الترمذي (٢٠٥٨)، والنسائي (٨/ ٢٧١) من حديث أبي سعيد الخدري يُطِّيُّك.

فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أُوِ اعْتَمَرَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهَ شَاكِرٌّ عَليمٌ ﴾ (١) [البقرة:١٥٨].

حدثني أبو بكر بنُ أبي شيبة ، قال: حدثنا كثيرُ بنُ هشام ، عن أبي الزبير ، عن جابر ، قال: اشتكيت ُ وعندي سبع أخوات لي فدخل علي وسولُ اللَّه وعن جابر ، قال: اشتكيت ُ وعندي سبع أخوات لي فدخل علي وسولُ اللَّه ألا أوصي لإخوتي وَيَالِيَّةُ فنفخ في وجهي فأفقت ، فقلت : يا رسول اللَّه ألا أوصي لإخوتي بالثلثين ، قال: «احبس » ، ثم خرج وتركني فقال : «بالثلثين ، قال: «احبس ألله عن وجك هذا وإن اللَّه عن وجل قد أنزل فبين لأخواتك فجعل لهن الثلثين قال: فكان جابر يقول : نزلت هذه الآية في ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ عَلَى الْكَلَالَة ﴾ (٢) [النساء:١٧٦].

حدثني محاضر، قال: حدثنا الأعمشُ، عن ابنِ سفيانَ، عن حابرٍ، قالَ: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ، ونحنُ في سفرٍ: «إن بالمدينة لرجالاً ما تقطعونَ واديًا ولا تسلكون طريقًا إلا وهم معكم حبسهُم عنكم المرضُ»(٣).

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «القرآنُ أحبُّ إلى اللَّهِ من السمواتِ والأرضِ ومن فيهنَّ»(٤).

قَالَ عَلَيْكِيَّةٍ: «حملةُ القرآنِ في ظلِّ اللَّهِ يومَ لا ظلَّ إلا ظلُّه».

وقالَ: «إنَّ هذا القرآنَ سببٌ طرفُهُ بيد اللَّه، وطرفُه بأيديكُم فتمسَّكوا به، فإنَّكُم لن

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ١٩٥)، ومسلم (٤/ ٧٠) من حديث أنس بن مالك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٣/ ٣٧٢)، وأبو داود (٢٨٨٧)، والنسائي كما في «تحفة الأشراف» (٢٩٧٧) من حديث جابر بن عبد اللَّه وَطِيْهِهِ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد بن حميد (١٠٢٧)، ومسلم (٦/ ٤٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارمي في «سننه» (٢/ ٤٤١).

تضلُّوا ولنْ تهلكُوا بعدَهُ أبدًا»(١) .

وقالَ: «منْ تعلَّم كتابَ اللَّه ثـم اتَّبع ما فـيه، هداهُ الـلَّهُ به من الضلالةِ، ووقـاه يومَ القيامة سوءَ الحساب».

وقالَ: «لأن تغدو فتتعلمَ آيةً من كتابِ اللَّهِ خيرٌ لك من أن تصلِّي مائةَ ركعةٍ» (٢) . وقالَ: «إنَّ الذي ليسَ في جوفه شيءٌ من القرآن كالبيت الخربِ» (٣) .

قال ﷺ: «الماهر بالقرآنِ مع السفرة الكرامِ البررةِ، والذي يقرأ القرآن ويتتعتعُ فيهِ، وهو عليه شاقٌ له أجران (٤).

وقالَ: «من تعلُّم آيةً من كتابِ اللَّهِ استقبلتْه يومَ القيامةِ تضحكُ في وجهِهِ» (٥)

وقالَ: «من قرأ المقرآنَ فاستظهرَهُ، فأحَلَّ حلالَهُ، وحرمَ حرامَهَ أدخله اللَّهُ الجنةَ، وشفَّعه في عشرة من أهل بيته، كلِّهم قد وجبت لهم النارُ»(٦).

وقالَ: «من قرأ القرآنَ فأكملَهُ وعملَ به أُلبِسَ والداه تاجًا يومَ القيامةِ، ضوءُه أحسنُ من ضوءِ الشمسِ في بيوتِ الدُّنيا لو كانتْ فيكم فما ظنُّكم بالذي عمل بهذا؟!»(٧) .

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «خيرُ الحديث كتابُ اللَّه».

وقالَ: «حملةُ القرآن عُرفاءُ أهل الجنة»(٨).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٦/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه (٢١٩) من حديث أبي ذر رنطيخي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٢٩١٣)، والدارمي في «سننه» (٢/ ٤٢٩) من حديث عبد اللَّه بن عباس وليُّك؛ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢/٦/٦)، ومسلم (٢/ ١٩٥) من حديث عائشة نطقيها.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٨/ ١٥٢). من حديث أبي أمامة ولحائث.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي (٢٩٠٥)، وابن ماجه (٢١٦) من حديث على بن أبي طالب.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أحمد (٣/ ٤٤٠)، وأبو داود (١٤٥٣) من حديث معاذ بن أنس تُطُّكُ.

<sup>(</sup>A) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٣/ ١٣٢) من حديث أنس بن مالك ريختُك.

وقالَ: «أهلُ القرآنِ هم أهلُ اللَّهِ وخاصتُه»(١).

وقالَ: «القرآنُ شافعٌ مشفعٌ، وماحِلٌ مصدَّقٌ، من جعلَه أمامَه قادَهُ إلى الجنةِ، ومن جعلَهُ خلفَهُ ساقَهُ إلى النار»(٢) .

وقال: «من قرأ القرآنَ يقوم به آناءَ الليلِ والنهارِ، يُحلُّ حلالَهُ ويحرِّمُ حرامَهُ، حرَّمَ اللَّهُ لحمَهُ ودمَهُ على النارِ، وجعلَهُ مع السفرةِ الكرامِ البررةِ حتَّى إذا كان يومُ القيامةِ كانَ القرآنُ حجةً له»(٣) .

قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْكَ : «القرآنُ غِنِّي لا فقرَ بعده، ولا غِنِّي دونَهُ » (٤) .

وقالَ: «ثلاثةٌ لا يهولهم الفزعُ الأكبرُ، ولا ينالُهم الحسابُ، هم على كثيب من مسك حتَّى يُفرغَ من حسابِ الخلائقِ: رجلٌ قرأ القرآنَ ابتغاءَ وجهِ اللَّهِ، وأمَّ به قومًا وهم به راضونَ»(٥).

وقالَ: «من قرأ القرآنَ فقد استدرجَ النبوةَ بين جنبيه غيرَ أنَّه لا يُوحى إليه».

«لا ينبغي لصاحب القرآنِ أن يجد مع من يجدُ، ولا يجهل مع من يجهَلُ وفي جوفِهِ كلامُ اللَّه».

قالَ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَدَاجٌ اللهُ عَلَيْ اللهُ القرآنِ فهي خِداجٌ اللهُ (٦) عَلَيْكَ اللهُ عَلَ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحـمد (٣/ ١٢٢٧ ـ ٢٤٢) والنسائي في «فضائل القـرآن» (٥٦)، وابن ماجه (٢١٥) من حديث أنس بن مالك يُطشي

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البزار (١٢٢ ـ كشف الإستار)، وابن حبان في "صحيحه" (١٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في «المعجم الصغير» (٢/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (١/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في «الصغير» (٢/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٢/ ٩ \_ ١٠) من حديث أبي هريره رطين .



وقالَ: «من لم يقرأ بأمِّ القرآن فلا صلاةً له»(١) .

وقالَ: «من صلَّى ركعةً لم يقرأ بأمِّ القرآن فلم يصلِّ».

وقالَ: «ومن فاتَهُ قراءةُ أمِّ القرآنِ فقد فاتَهُ خيرٌ كثيرٌ».

وكان النبيُّ عَلَيْكُ يُقَلِّهُ يقرأُ بأمِّ القرآنِ وسورتينِ معها في الركعتينِ الأوليينِ من صلاةِ الظهرِ وصلاةِ العصرِ، وكان يقرأ في الركعتينِ الأخريينِ بأمِّ القرآنِ وكان يخفف الركعتين (٢).

فصلَّى ركعتينِ خفيفتين قبلَ صلاةِ الفجرِ حتَّى كانَ الصحابةُ يقولونَ: هلْ قرأ فيهما بأمِّ القرآنِ؟ (٣) .

وسمعتُ الحجاجَ يقولُ على المنبر: لا تقولوا: سورةَ البقرةِ، قولوا: السورةُ التي يُذكر فيها البقرةُ.

ويقالُ: إن عبدَ اللَّهِ بن عمرَ مكثَ على سورة البقرة ثماني سنينَ يتعلمُها.

ويقولُ أنسٌ وَطَيْكَ: كان رجلٌ يكتبُ بين يدي رسولِ اللَّهِ عَلَيْكَمْ: وكانَ الرجلُ إذا قرأ البقرةَ وآلَ عمرانَ يُعدُّ فينا عظيمًا.

وكان رسولُ اللَّهِ ﷺ يقرأُ في الصلاةِ دائمًا آيةَ: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ ﴾ [آل عمران: ٢٤] من آل عمران (٤) .

ويقولُ ابنُ عباسٍ: إنَّ رسولَ اللَّهِ كان ينامُ حتَّى منتصفِ الليلِ، فيستيقظُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨/٢ ـ ٩) من حديث عبادة بن الصامت ولحظ،

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ١٩٣ ـ ١٩٧)، ومسلم (٢/ ٣٧) من حديث أبي قتادة الأنصاري يُطِيُّك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢/ ٧٢)، ومسلم (٢/ ١٦٠) من حديث عائشة نطيُّها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١/ ٢٦٥) من حديث عبد اللَّه بن عباس يُطُّك .

ثمَّ يقرأُ الخمسَ أو العشرَ الآياتِ الأواخرِ، الخواتيمِ من سورةِ آلِ عمران (١).

ويقولُ ابنُ عباسٍ أيضًا: قامَ رسولُ اللَّهِ من الليلِ فخرجَ فنظرَ في السماءِ ثم تلا هذه الآية التي في آلِ عمرانَ: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ..﴾ (٢) الآية [آل عمران: ١٩٠٠].

ويقول رسولُ اللَّهِ ﷺ: «من قرأ البقرةَ وآلَ عمرانَ جاءَتا يومَ القيامةِ تقولانِ: ربَّنا لا سبيلَ عليه»(٣) .

وقال عَلَيْكَ : «تعلُّمُوا واقرؤُوا سورةَ البقرة وآل عمرانَ فإنَّما الزهراوانِ»(٤).

وسمعتُ الحجاجَ على المنبرِ يقولُ: قولُوا السورةُ التي يُذكرُ فيها آلُ عمرانَ.

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «من قرأ سورة الكهفِ في يوم الجمعةِ، أضاء له من النورِ ما بينه وبين الجمعتين».

وقال: «من قرأ سورة الكهف ليلة الجمعة، أضاء له مِن النور فيما بينه وبين البيت العتيق» (٥) .

وقالَ: «من قرأ الكهف لساعة يريد يقوم من الليل قامها» (٦) .

وقال: «من قرأ عشر آيات من الكهف لم يخف الدَّجال» (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١/ ٥٧) وغيرها من المواضع، ومسلم (٢/ ١٧٩ ـ ١٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١/١٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي في «سننه» (٢/ ٤٥٢) موقوقًا على كعب بن مالك رطُّك.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٣٤٨/٥)، والدارمي (٢/ ٤٥٠) من حديث بريدة من الحصيب ريطتني .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدارمي موقوفًا على أبي سعيد الخدري (٢/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو عبيد في «فـضائل القرآن» (ص ٢٤٦)، والدارمي في «سننه» (٢/ ٤٥٤) موقوفًا على زرً بن حبيش.

<sup>(</sup>٧) أخرجه بهذا اللفظ الدارمي موقوفًا على خالد بن معدان (٢/٤٥٤).



وقالَ: «من حفظ عشر آيات من أول الكهف عُصم من فتنة الدجال»(١)

وقالَ: «من قرأً ثلاثَ آيات من أوَّلِ الكهفِ عُصِمَ من فتنة الدجالِ»<sup>(٢)</sup>.

وقالَ: «من قرأً أوَّلَ سورةِ الكهفِ وآخرَها، كانتْ له نورٌ من قدَمهِ إلى رأسهِ»<sup>(٣)</sup>.

قال ﷺ: «تجيء ألم السجدة يوم القيامة لها جناحان تُظلُّ صاحبَها، تقولُ: لا سبيلَ عليك، لا سبيلَ عليك سبيَّ عليك سبيَ

وقالَ: «في تنزيل (السجدة) وتباركَ (المُلك) فيضلُ ستينَ درجة على غيرِهما من سور القرآن»(٥).

وجاء عن رسولِ اللَّهِ ﷺ : «يس قلبُ القرآنِ لا يقرؤُها رجلٌ يريدُ اللَّهَ والدارَ الآخرةَ إلا غَفَرَ اللَّه له، اقرؤوها على موتاكم»(٦) .

وقالَ: «إنَّ لكلِّ شيء قلبًا، وقلبُ القرآنِ يس، من قرأها كـتبَ اللَّه له بقراءتِها قراءةً القرآن عشر مرات» (٧) .

وقالَ: «من قرأ يس في ليلةِ ابتغاءَ وجهِ اللَّهِ تعالى، غُفِرَ له»(^)

وقالَ: «من دامَ على قراءة يس كلَّ ليلة ثمَّ ماتَ، ماتَ شهيدًا» (٩) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢/ ١٩٩) من حديث أبي الدرداء.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٨٨٦) وهي رواية لحديث أبي الدرداء المتقدم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ٤٣٩) من حديث معاذ بن أنس وطُّك .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» (ص٢٥١)، وابن الضريس في «فضائل القرآن» (ص٠٠١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» موقوفًا على عبد اللَّه بن عمر فطَّتْ (ص٢٥١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد (٢٦/٥)، وأبو داود (٣١٢١) من حديث معقل بن يسار رَطُّ وقد تقدم.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الترمذي (٢٨٨٧) من حديث أنس بن مالك رَطُّك .

<sup>(</sup>٨) أخرجه الدارمي (٢/ ٤٥٧) من حديث أبي هريرة رُطُّك .

<sup>(</sup>٩) أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٧٠١٨).

ويقولُ: سمعنا رجلاً يقرأ (حم) الثلاثينَ يعني سورةَ الأحقافِ. ونقولُ: قرأنا (حم) الدخان.

ونقول: قرأنا (حم) المؤمن.

ويقولُ النبيُّ ﷺ: «من قرأ آية الكرسي وفاتحة حم المؤمنِ، لم يرَ شيئًا يكرهُهُ»(١).

والقرائنُ التي يقرنُ بينهنَّ رسولُ اللَّهِ ﷺ ثماني عشرةَ سورة من المفصلِ وسورتين منْ آل حم.

يقالُ: إنما نزلَ أولُ ما نزلَ منه (أي من القرآنِ الكريمِ) سورة من المفصلِ فيها ذكرُ الجنة والنار.

ويقولُ صحابي من أصحابِ النبيِّ ﷺ: قرأتُ سبح اسمَ ربِّك الأعلى في سورٍ من المفصلِ.

قال رجلٌ: قرأتُ المفصلَ البارحةَ كلَّه.

وقال بعضهم: إنه لا يَرى السجودَ في المفصلِ .

وسجد الرسول عليه إحدى عشرة سجدة ليس فيها من المفصل شي و ٢٠٠٠ .

وكان الرسولُ ﷺ لا يسجدُ في شيءٍ من المفصلِ منذُ تحوَّل إلى المدينةِ (هاجرَ إلى المدينة) فليس في المفصل سجدةٌ.

كان النبي عَيَالَة يَصَرأُ في العشاءِ بسورٍ من أوساط المفصلِ نحو سورةِ المنافقينِ، وحزب المفصلِ من قاف، حتى يختم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٨٧٩)، والدارمي في «سننه» (٢/ ٤٤٩) من حديث أبي هريرة رُطُّكُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه (١٠٥٦) من حديث أبي الدرداء وَلِحْتُهُ.



كان النبيُّ عَلَيْكَ يُعَلِيَّ يَقرأ المسبحاتِ كلَّ ليلةٍ قبلَ أن يرقدَ ويقولُ: «فيهنَّ آيةٌ خيرٌ منْ ألف آية»(١).

وأوصى النبيُّ ﷺ رجلاً إذا أتى مضجعَه أن يقرأ سورة الحشرِ، وقال: «إنْ مَتَّ مَتَّ شهيدًا».

وقال الرسولُ عَلَيْكَ : «من قرأ حين يصبحُ ثلاثَ آيات، من آخرِ سورةِ الحشرِ وكلَّلَ اللَّهُ به سبعينَ ألفَ ملك يصلُّون عليه حتَّى يُمسي وإن ماتَ في ذلك اليومِ ماتَ شهيدًا، ومن قالَها حين يُمسي كان بتلك المنزلة»(٢) .

وقالَ: «من قرأ خواتيم الحشرِ في ليلٍ أو نهارٍ فمات في يومِهِ أو ليلتِه، فقد أوجب اللَّهُ له الجنة)».

قال عَلَيْكُ : "من قرأ: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ﴾ عدلت له بنصف القرآن "(٣) .

وقالَ: «﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ﴾ تعدلُ بنصفِ القرآنِ، و ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ﴾ تعدلُ بنصفِ القرآنِ» و الْعَادِيَاتِ ﴾ تعدلُ بنصفِ القرآن» (٤) .

ويقال: إنَّ رسولَ اللَّهِ عَلَيْكِيَّ قرأ يومَ الجمعة تباركَ وهم قائم (٥) .

وقيل: كان رسولُ اللَّهِ ﷺ في ليلةِ الجمعةِ يقرأ في الركعةِ الرابعةِ بفاتحةِ الكتابِ وتبارك المفصلِ.

<sup>(</sup>١) أخرجــه أحمد (١٢٨/٤)، وأبو داود (٥٠٥٧)، والتــرمذي (٢٩٢١) من حــديث العرباض بن سارية وَلِيُنْكِ وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٦/٥)، الترمذي (٢٩٣٢) من حديث معقل بن يسار وقد تقدم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٢٨٩٣) من حديث أنس بن مالك، و(٢٨٩٤) من حديث عبد اللَّه بن عباس والله.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عبيد في "فضائل القرآن" عن الحسن مرسلاً (ص٢٦٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه (١١١١) من حديث أبي بن كعب ريط الله

قال ﷺ: «إنَّ اللَّهَ لَيسمعُ قراءةَ ﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فيقول: أبشر عبدي، لأمكنن لكَ في الجنة حتى ترضَى »(١).

قال ﷺ: «﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ ربع القرآن» (٢) .

وقال: «﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ تعدل ربع القرآن »(٣).

وقال: «اقرأ ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ ثم نم على خاتمتِها، فإنها براءةٌ من الشركِ» (٤) .

وقال: «ألا أدلكم على كلمة تنجيكُم من الإشراكِ باللَّهِ؟ تقرءون ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا اللَّهِ وَاللَّهِ الْكَافرُونَ ﴾ عند منامكُم».

وقال عَلَيْكُ لعقبة بن عامر: «ألا أُعلمُكَ سوراً، ما أُنزل في التوراة ولا في الزبور ولا في الزبور ولا في الله أَحَدٌ ﴾، ولا في الفرقان مثلُها؟ » قلتُ: بلى ، قال: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾، و﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ "(٥) .

وقال لعقبة بن عامر أيضًا: «ألا أخبرُكَ بأفضلَ ما تعوَّذَ به المتعوذونَ؟» قال: بلي، قال: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَلَقِ ﴾، و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النَّاسِ ﴾»(٦).

وقالَ: «اقرأً ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، والمعوذتين حين تمسي وحين تصبحُ ثلاثَ مرات

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في «معرفة الصحابة» (١/ ٣٥٠ ـ ٣٥١) من حديث إسماعيل ابن أبي حكيم المدنى الصحابى.

وقال: وهو عندي اسناد منقطع لم يذكر أحد الأثمة إسماعيل في الصحابة.

<sup>(</sup>٢ ـ ٣) أخرجهـما الترمذي (٢٨٩٣ ـ ٢٨٩٤) من حـديث أنس يُطَيِّكُ وحديث عبد اللَّـه بن عباس المُطَيِّكِ .

<sup>(</sup>٤) أخرجـه أحمد (٥/٤٥٦)، وأبو داود (٥٠٥٥)، والتـرمذي (٣٤٠٣) والنسائي في عــمل اليوم والليلة (٨٠١ ـ ٨٠٢) من حديث نوفل الأشجعي تطفيه .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (١٤٨/٤) (٥/٢٥٩)، والترمذي (٣٤٠٦) من حديث عقبة بن عامر ﴿ وَلَيْكُ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه النسائي (٢٥٣/٨) من حديث عقبة بن عامر رفظت .



تكفيك من كلِّ شيءٍ»(١) .

وقال: «من قرأ بعدَ صلاةِ الجمعةِ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَلَقِ ﴾، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَلَقِ ﴾، و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النَّاسِ ﴾ سبعَ مراتَ أعاذَهُ اللَّهُ من السوء إلى الجمعة الأُخرى».

كان أسيدُ بنُ حُضيرٍ يقرأ من الليلِ سورة البقرة، وفرسه مربوط عنده أذ جالت الفرس فسكت، فسكت فقرأ فجالت الفرس، فسكت، وسكتت الفرس، ثم قرأ فجالت الفرس فانصرف، وكان ابنه يحيى قريبًا منها فأشفق أن تصيبة، فلمّا اجتره رفع رأسة إلى السماء حتّى ما يراها، فلمّا أصبح حدث النبي عليه فقال: «اقرأ يا ابن حُضير، أقرأ يا ابن حُضير» قال: فأشفقت يا رسول اللّه أن تطأ يحيى وكان منها قريبًا، فرفعت رأسي فانصرفت إليه، فرفعت رأسي إلى السماء، فإذا مثل الظلة، فيها أمثال المصابيح، فخرجت حتى لا أراها، قال: وتدري ما ذاك؟ قال: لا، قال: «تلك الملائكة دنت لصوتك ولو قرأت لأصبحت ينظر الناس إليها لا تتوارى منهم» (٢٠).

دخل عبدُ العزيزِ بنُ رفيع وشدادُ بنُ معقلٍ على ابنِ عباسٍ وَلَيْكُ فقال له شدادُ بنُ معقلٍ: أترَكَ النبيُّ عَلَيْكُ منْ شيءٍ؟ قال: ما تركَ إلا ما بين الدفتين.

ودخل عبدُ العزيز بنُ رفيع وشدادُ بن معقلٍ على محمدِ بنِ الحنفيةِ فسألاه فقال: ما ترك إلا ما بين الدفتين (٣) .

قال رسولُ اللَّه ﷺ: «مثلُ الذي يقرأُ القرآنَ كالأترجةِ طَعْمُها طيبٌ وريحُها طيبٌ، والذي لا يقرأُ الفاجرِ الذي يقرأُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٥٠٨٢)، والترمذي (٣٥٧٥)، والنسائي (٨/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢/ ١٩٤) من حديث أسيد بن حضير فطف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٤).

القرآنَ كمثلِ الرَّيحانة ريحُها طيبٌ وطعْمُها مرٌّ، ومثلُ الفاجرِ الذي لا يقرأ القرآنَ كمثلِ الحنظلة طعْمُها مُرُّ ولا ريحَ لها»(١)

ويقولُ ابنُ عمرَ وَلَحْثَ عن النبيِّ عَلَيْكُ الله قالَ: «إنما أجلُكُم في أجلِ من خلا من الأمم كما بين صلاة العصر ومغرب الشمس، ومثلُكُم ومثلُ اليهود والنصارى، كمثلِ رجلِ استعملَ عمالاً فقال: من يعملُ لي إلى نصف النهار على قيراط قيراط؟ فعملت اليهودُ فقال: من يعمل لي من نصف النهار إلى العصر؟ فعملت النصارى، ثم أنتم تعملونَ من العصر إلى المغرب بقيراطين قيراطين قالوا: نحن أكثر عملاً وأقل عطاءً، قال: «هل ظلمتُكم من حقّكم؟ قالوا: لا، قال: فذاك فضلي أوتيه من شئتُ».

وسألَ طلحة عبدَ اللَّهِ بنَ أبي أوفى: أأوصى النبيُّ عَلَيْكَا فقال: لا، فقلتُ: كيف كتب على الناسِ الوصية، أُمروا بها ولم يوصِ قال: أوصَى بكتابِ اللَّه (٢).

قال تعالى: ﴿ أُو لَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ . . ﴾[العنكبوت:٥١].

وعن أبي هريرة وَطْنِيْكُ قال: قال رسولُ اللَّهِ وَيَلِيَّةٍ: «لم يأذن اللَّهُ لشيءٍ ما أذِنَ لنبيًّ أن يتغنَى بالقرآنِ» وقالَ صاحبٌ له: يريدُ يجهرُ به (٣) .

وقال أبو هريـرة: إن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «ما أذِنَ اللَّهُ لشيءٍ ما أذِنَ لنبيٍّ أن يتغنى بالقرآن».

<sup>(</sup>۱) أخــرجه البــخـــاري (٦/ ٢٣٤ ـ ٢٤٤) (٩/ ١٩٨)، ومسلم (٢/ ١٩٤) مــن حديث أبي مــوسى الأشعرى ثخليجيه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣/٤) (٣/٦ \_ ٢٣٥)، ومسلم (٥/٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٥ ـ ٢٣٦) (٩/ ١٧٣ ـ ١٩٣١)، ومسلم (١١٩/٢).



وقال سفيانُ: تفسيرُه يسْتغني به.

وسمع عبدُ اللّه بنُ عمر َ طَحْثُ رسولَ اللّه عَلَيْ يقولُ: «لا حسدَ إلا على اثنتينِ: رجلٌ آتاهُ اللّهُ الكتابَ وقامَ به آناءَ الليلِ، ورجلٌ أعطاه اللّهُ مالاً فهو يتصدّق به آناءَ الليل والنّهار»(١).

وقال رسولُ اللَّه ﷺ: «لا حسد إلا في اثنتين: رجلٌ علَّمه اللَّهُ القرآنَ فهو يتلوهُ آناءَ الليلِ وآناءَ النهار، فسمعة جارٌ له، فقال: ليتني أوتيت مثل ما أوتي فلانٌ، فعملت مثل ما يعمل، ورجلٌ آتاه اللَّه مالاً فهو يهلكه في الحقّ، فقال رجلٌ: ليتني أوتيت مثل ما أوتي فلانٌ فعملت مثل ما يعمل (٢).

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «خيركُم من تعلَّم القرآن وعلَّمَهُ» وقيلَ: إنَّ أبا عبد الرحمنِ أقرأ في إمرةِ عثمانَ بن عفَّانَ حتَّى كان الحجّاجُ، قال: وذاك الذي أقِعدنى مقْعدي هذا.

وقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «أفضلكُم من تعلَّم القرآنَ وعلَّمَهُ» (٣).

وأتت امرأة النبي عَلَيْهِ فقالت : إنَّها قد وهبت نفسها لله ولرسوله عَلَيْهِ فقال: «أعطها ثوبًا» فقال: «ما لمي في النساء من حاجة»، فقال رجل : زوِّ جنيها، قال: «أعطها ولو خاتمًا من حديد»، فاعتل له فقال: «ما معك من قال: لا أجد ، قال: «فقد زوجتُكها بما معك من القرآن» قال: كذا وكذا، قال: «فقد زوجتُكها بما معك من القرآن» قال: كذا وكذا، قال: «فقد زوجتُكها بما معك من القرآن» (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٦) (٩/ ١٨٩)، ومسلم (٢٠١/٢)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٦) (٩/ ١٠٤ ـ ١٨٨) من حديث أبي هريرة ثطُّتُك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٦) من حديث عثمان بن عفان فطي .

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ [النحل: ٩٨].

وقال: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإسراء:٩].

وَقَالَ: ﴿ وَلَقَد تُركَنَّاهَا آيَةً فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ وَ اللَّهِ وَنُذُرِ ﴾ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ فَهَلْ مَن مُدَّكِرٍ ﴿ فَهَلْ مَن مُدَّكِرٍ ﴿ فَهَلْ مَن مُدَّكِرٍ مُنْ فَكَنْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ وَلَقَد : ١٨٠].

وقال: ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ فَذَكِّرْ بِالْقُرْآنَ مَن يَخَافُ وَعيد﴾ [ق:٤٥].

وقال: ﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ ﴿ ثَ بَلْ عَجِبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ ثَ أَئِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴿ فَ قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنقُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِندَنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ ﴾ [ق:١-٤].

وقال: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد:٢٤].

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ ﴾ [الآحقاف: ٢٩].

﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف: ٣١].

﴿ صَ وَالْقُرْآنِ ذِي الذِّكْرِ ﴿ إِنَّ لَهُ لِللَّهِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ ﴾ [ص:١٠ ٢].

واعلمْ أنَّ اللَّه تعالى صرَّفَ في هذا القرآنِ ليذَّكَّروا، ولكن ما زادَهُم إلا نفُوراً وجُحوداً ففي قلوبهِم أقفالٌ مغلقةٌ، وإذا قرأ محمدٌ ﷺ القرآن جعلَ اللَّهُ تعالى بينه وبين الذين لا يؤمنونَ بالآخرةِ حجابًا مستورًا، ولتقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسقِ الليل وقرآنَ الفجرِ، ما أروعَهُ! إن قرآنَ الفجرِ كان مشهوداً.

وأنزلَ اللَّهُ من القرآن ما فيه شفاءٌ ورحمةٌ للمؤمنينَ، ولئن اجتمعت الإنسُ



والجنُّ على أنْ يأتوا بمثلِ هذا القرآنِ لا يأتونَ بمثلِهِ ولعجزُوا عجْزًا أبديا.

وصرَّفه اللَّهُ للناسِ، صرَّف القرآنَ من كُلِّ مثل. ولكنْ ما أنزلَهُ اللَّه ليشقى أحدٌ من الناسِ، ويطلبُ ربُّ العزة من محمد ﷺ ألا يعْجلَ بــه من قبلِ أن يُقضى إليه وحيه بإذنه تعالى ــ جلَّ شأنُه ــ.

ويقولُ الرسولُ: ﴿ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرُانَ مَهْجُوراً ﴾ [الفرقان: ٣] ويطمئنه اللَّهُ فعلى محمد ﷺ ألا يخاف ولا يحزن فهم يقولون: لولا نزل عليه القرآنُ جملةً واحدةً؟ وهم لا يعرفونَ أن تلك الآيات حكيمةٌ من لدنْ حكيم عليم، وكلامُهُم غثاءٌ أحوى. القرآنُ الذي يقصُّ على بني إسرائيل أكثرَ الذي هم في يختلفونَ دائمًا، ولقد أُمرت يا محمد أن تكونَ من المسلمين تاليًا للقرآنِ والذي فرضة عليك لرادُّك إلى معاد. في هذا القرآنِ ضربَ اللَّه للناسِ كلَّ الأمشالِ لعلَّهم يتفكرونَ ويعقلونَ. والذين كفروا قالُوا: إنَّهم لن يؤمنوا بهذا القرآنَ ولا بالذي بين يديه، بئس قولُهم، فالقرآنُ حكيمٌ، ومحمدُ ابنُ عبد اللَّه لا ريبَ من المرسلينَ، ما علَّمه اللَّهُ الشعْرَ وما ينبغي له، إن هو إلا ذكرٌ وقرآنٌ مبين. القرآنُ ذو الذكر ولكنَّ الذين كفروا في عزة مزعومة وشقاق. القرآنُ يسره اللَّه للذكرِ فهلْ من مدَّكرٍ، ولنذكر ثمودَ وقومَ لوطٍ وآلً فرعونَ إذ جاءهم النذرُ.

فالرحمنُ علَّم القرآنَ، فهو قرانٌ كريمٌ في كتابٍ مكنونٍ لو أنزله اللَّهُ على جبلِ لرأيناه خاشعًا متصدِّعًا، أقبِلْ عليه يا محمدُ ورتِّلُه ترتيلاً.

واقرءوا في السرِ والجهرِ ما تيسرَ منه. وهو قرآنٌ مجيدٌ، في لوحٍ محفوظ، فد نزَّله اللَّه تنزيلاً، ولكنْ ما عسَاهم لا يسجدونَ إذا قُرِئَ عليهم القرآنُ؟ إنه

قرآن عربي مبين لعلنا نعقل، ولو أنَّ قرآنًا سيرت به الجبال أو قُطِّعَت به الأرض أو كلِّم به الموتَى بل للَّه سبحانه الأمر جميعًا أفلم يعرف الذين آمنُوا أن لو يشاء اللَّه لهدى الناس جميعًا؟ ولا يزال الذين كفروا وجحدُوا تصيبهم عما صنعُوا قارعة ، أو تحلُّ قريبًا من دارهم حتَّى يأتي وعد اللَّه المحتوم ، واللَّه لا يخلف الميعاد .

ولقد استهزِئَ برسلٍ من قبل محمد ﷺ فأملى اللَّهُ للذين كفروا ثم أخذتُهم الصيحةُ، فانظرْ كيفَ كان عقاب اللَّه لهم جزاء فعلهِم ونُكرانِهِم.

لقد أنزلَهُ اللَّهُ على رسولِهِ محمد ﷺ على مُكْثِ فرَّقَهُ، ليقْرأه محمدٌ على الناسِ على مُكْثٍ أيضًا في هدوءٍ ودرسٍ وتؤدةٍ كي تَعم الفائدةُ.

وكذلك أنزلَهُ اللَّهُ قرآنًا عربيًا لقوم يعلمونَ، ولو جعلَهُ اللَّهُ قرآنًا أعجميًا، لقالُوا: لولا فُصلت آياتُه، أعجمي وعربي الله قل لهم يا محمد: هو للذين آمنوا هُدًى وشفاء والذين لا يؤمنون في آذانهم وقر وهو عليهم عمًى أولئك يُنادَوْن من مكان بعيد ومَن عمل صالحًا فلنفسه، ومن أساء فعليها، وما ربُّك بظلام للعبيد.

لقد أوحينا إليك يا محمدُ قرآنًا عربيًا لتنذرَ أمَّ القرى، جعلْناه قرآنًا عربيا لعلنا نعقلُ. نعقلُ هذا العجبَ الذي سمعناه، وعلينا جمعهُ وقرآنهُ وإذا قرأناه فلنتَّبِعْهُ ونعملْ في دنيانا كي ننالَ الجزاءَ الأوفى في أُخْرانا.

قال رسولُ اللّهِ عَلَيْكَ : «من قرأ حرفًا من كتاب اللّه فله حسنةٌ: والحسنةُ بعشرِ أمثالها، لا أقول آلم حرفٌ، ولكن ألفٌ: حرفٌ، ولامٌ: حرفٌ، وميمٌ: حرفٌ». حرفٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٩١٠) من حديث عبد اللَّه بن مسعود فِوليُّك .

وعن عقبة بن عامر وطفي ، قال: خوج رسولُ اللَّه وَ وَنحن في الصُّقة فقال: «أيكم يحبُّ أن يغدو كلَّ يسوم إلى بُطحان، أو إلى العقيق فيأتي منه بناقتين كوماوين في غير إثم ولا قطع رحم؟». فقلنا: يا رسولَ اللَّه، نُحبُّ ذلك، قال: «أفلا يغدو أحدُّكُم إلى المسجد فيعلم أو يقرأ آيتين من كتاب اللَّه عزَّ وجلَّ خيرٌ له من ناقتين، وثلاثٌ خيرٌ من ثلاثٍ وأربعٌ خيرٌ له من أربعٍ ومن أعدادهن من الإبلِ»(١).

عن أبي أُمامة وطين قال: سمعت رسولَ اللَّهِ وَعَلَيْهِ يقولُ: «اقرءوا القرآنَ فإنه يَأْلِيهِ يقولُ: «اقرءوا القرآنَ فإنه يأتي يومَ القيامة شفيعًا لأصحابه» (٢) .

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «يُؤتَى يومَ القيامة بالقرآنِ وأهله الذينَ كانُوا يعملونَ به في الدُّنيا تقدَّمُه سورةُ البقرة وآلُ عمرانَ، تحاجَّان عن صاحبهما (٣) .

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «خيرُكُم من تعلُّم القرآنَ وعلَّمَهُ» (٤٠ .

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «الذي يقرأ القرآنَ وهو ماهرٌ به مع السفرةِ الكرامِ البررةِ، والذي يقرأ القرآنَ ويتتعتعُ فيه وهو عليه شاقٌ له أجران (٥٠) .

وقال ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّه يرفعُ بهذا الكتابِ أقوامًا ويضعُ به آخرينَ »(٦) .

وقال ﷺ: «إنَّ الذي ليسَ في جوفه شيءٌ من القرآن كالبيت الخرب» (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢/١٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٩٧/٢) من حديث النَّواس بن سمعان رطيُّك.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٦) من حديث عثمان بن عفان وقد تقدم.

<sup>(</sup>o) أخرجه البخاري (٦/٦)، ومسلم (٢/٩٥) من حديث عائشة ولا فيها وقد تقدم

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٢٠١/٢) من حديث عمر بن الخطاب فطُّك .

<sup>(</sup>٧) آخرجه أحمدُ (٢/٣٣)، والترمذي (٢٩١٣) من حديث عبد اللَّه بن عباس نطُّك عبد

وقال عليه الصلاةُ والسلامُ: «يقالُ لصاحبِ القرآنِ: اقـرأُ وارتقِ ورتِّلْ كما كنتَ ترتِّلُ في الدنيا، فإنَّ منزلتَكَ عندَ آخرِ آية تقرؤها» (١) .

قال النبيُّ عليه الصلاةُ والسلامُ: «تعاهدُوا هذا القرآنَ فوالذي نفسُ محمدِ بيده لهو أشدُّ تفلتًا من الإبلِ في عُقُلها» (٢) .

وقالَ: «إنما مثلُ صاحبِ القرآنِ كمثلِ الإبلِ المعقَّلةِ، إن عاهدَ عليها، أمْسكَها، وإنْ أطْلقَها، ذهبتْ» (٣) .

وقالَ: «ما أذَنَ اللَّهُ لشيء ما أذِنَ لنبيٍّ حسنِ الصوتِ يتغَنَّى بالقرآنِ يجهرُ به» (٤) . قال ﷺ: «لقد أُوتيتَ مزمارًا من مزامير آل داودَ» (٥) .

ويقول البراءُ بن عازب طَحْثُ : سمعتُ النبيَّ ﷺ قرأ في العشاء بالتين والزيتون ، فما سمعت أحدًا أحسن صوتًا منه (٦) .

وقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «من لم يتغنَّ بالقرآن فليس منًّا» (٧) .

قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْكُ لابنِ مسعود: «اقرأ علي القرآن) قال ابن مسعود: يا رسولَ اللَّه، أقرأ عليك وعليك أُنزِل؟ قال: «إني أحبُّ أنْ أسمعه من غيري».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۱۹۲)، والترمـذي (۲۹۱٤)، والنسائي في «فضائل القرآن» (۸۱) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢/ ٢٣٨)، ومسلم (٢/ ١٩٢) من حديث أبي موسى الأشعري رُطُّكُتْهُ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٧)، ومسلم (٢/ ١٩٠) من حديث عبد اللَّه بن عمر ظُّفُّعُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٥ \_ ٢٣٦) (٩/ ١٧٣ \_ ١٩٣)، ومسلم (١/ ١١٩) من حديث أبي هريرة وَطَنْكُ، وقد تقدم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦/ ٢٤١)، ومسلم (٢/ ١٩٣) من حديث أبي موسى الأشعري تُطْكُ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١/ ١٩٤)، ومسلم (١/ ٤١).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري (١٨٨/٩) من حديث أبي هريرة فوائك.



فقرأ ابنُ مسعود عليه سورة النساء حتَّى جاء إلى هذه الآية : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَنْنَا مِن كُلِّ أُمَّة بِشَهِيدٍ وَجَنْنَا بِكَ عَلَىٰ هَؤُلاءِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١١].

قال الرسولُ: «حسبُكَ الآنَ» فالتفت إليه ابنُ مسعودٍ، فإذا عيناهُ تذرِفَانِ (١).

ويقولُ رسولُ اللَّه عَيَيْكِالَةٍ لأبي سعيد رافع بنِ المعلَّى وَطَعْنَهُ: «إنَّ أعظمَ سورةً في القرآنِ هي السبعُ المثاني والقرآنُ العظيمُ الذي أوتيتُه»(٢).

ويقولُ: «قل هو الله أحد، تعدلُ ثلثُ القرآن» (٣) .

ويقول : «قل هو الله أحد، الله الصمد: ثلث القرآن».

ويقولُ: «والذي نفسي بيده، إنها لتعدل تلث القرآن».

ويقولُ: «إنها تعدلُ ثلثَ القرآنِ».

ويقولُ: «إنَّ حبَّها أدخلك الجنة»(٤) .

ويقولُ رسولُ اللَّه لعقبة بن عامرٍ وَطَيْف: «أَلم تر آيات أُنزلت هذه الليلةَ لم يُر مثلُهنَّ قط؟ قلْ أعوذُ برب الناس»(٥).

وكان رسولُ اللَّهِ ﷺ يتعوَّذُ من الجانِّ، وعينِ الإنسانِ، حتَّى نزلتِ المعوِّذَان، فلما نزلتَا أخذ بهما وترك ما سواهُما(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجـه البخاري (٦/ ٥٧ \_ ٢٤١ \_ ٢٤٣)، ومسلم (٢/ ١٦٥) من حــديث عبد اللَّه بن مســعود خواشيد .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦/ ٢٠ ـ ١٠١ ـ ٢٣٠) وقد تقدم، من حدث أبو سعيد بن المعلى وْطْقُكْ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٣) من حديث أبي سعيدالخدري ولطُّك .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٢٩٠١) من حديث أنس بن مالك رُطُّك .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٢٠٠/٢) من حديث عقبة بن عامر فخائف ، وقد تقدم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي (٢٠٥٨)، والنسائى (٨/ ٢٧١) من حديث أبي سعيد الخدري يُطلُّك ، وقد تقدم.

قال رسولُ اللّهِ ﷺ: «من القرآنِ سورةٌ ثلاثونَ آيةٌ شفعتْ لرجلٍ حتَّى غُـفرِ له، وهي تبارك الذي بيده الملك»(١)

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تجعلُوا بيـوتكم مقابِرَ، إنَّ الشيطانَ ينفـرُ من البيتِ الذي تُقرأ فيه سورةُ البقرة »(٢).

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ لأُبي بنِ كعب رضي : «يا أبا المنذرِ أتدْرى أيَّ آية منْ كتابِ اللَّهُ معكَ أعظمُ؟» قَلتُ: ﴿ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة:٥٠٠] فضربَ في صدْرى وقال: «ليهنك العلمُ أبا المنذر»(٣).

وفي الأثر أن الرسول عَلَيْكُ كان يعلِّم أبا هريرة وطَّ أن يقرأ آية الكرسي من أوَّلها إلى آخرِها إذا أوى إلى فراشِه، وبها لن يقربَهُ شيطانٌ حتى يصبح ويكون اللَّه حافظًا له.

ويقولُ الرسولُ ﷺ: «من حفظَ عشرَ آياتٍ من أوَّلِ سورةِ الكهفِ، عُـصِمَ من الدَّجال»(٤) .

وفي رواية: «منْ آخرِ سورةِ الكهفِ».

ويقولُ ابنُ عباسِ طَحْثُ : بينما جبريلُ - عليه السلام - قاعدٌ عند النبيِّ عَلَيْكُ السَّهُ فقال : هذا بابٌ من السماءِ فُتح اليومَ، ولم يُفتح قط إلا اليومَ، فنزلَ منه ملكٌ، فقال : هذا ملكٌ نزل إلى الأرضِ لم

<sup>(</sup>۱) أخــرجه أحــمد (۲/ ۲۹۹ ـ ۳۲۱)، وأبو داود (۱٤٠٠)، والتــرمذي (۲۸۹۱) من حــديث أبي هريرة رُطِّنْتُك، وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٨٨/٢) من حديث أبي هريرة ثطُّك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٩٩/٢) من حديث أُبيُّ بن كعب نطُّك .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢/ ١٩٩) من حديث أبي الدرداء، وقد تقدم.

ينزلْ قط إلا اليومَ، فسلَّم، وقال: أبشرْ بنورينِ أُوتيتَهما، لم يُؤْتَهما نبيٌّ قبلك: فاتحة الكتابِ، وخواتيمُ سورةِ البقرة، لن تقرأ بحرفٍ منها إلا أُعطيته (١).

قال عَلَيْهِ: «وما اجتمع قومٌ في بيت من بيوت اللَّه يتلون كتاب اللَّه، ويتدارسُونَه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتُهُمُّ الرحمة، وحفتْهُمُ الملائكة، وذكرَهُمُ اللَّه فيمن عندَه»(٢)

كان جبريلُ يعرضُ القرآنَ على النبيِّ عَيَالِيَّةِ، عن فاطمة \_ عليها السلام \_ : فقد أسرَّ إليَّ النبيُّ عَيَالِيَّةِ : «أن جبريل يعارِضُني بالقرآنِ كلَّ سنة، وإنَّه عارضني العامَ مرتين ولا أراهُ إلا حضرَ أجلي "(٣).

وكان النبيُّ ﷺ أجودَ الناسِ بالخيـرِ، وأجودَ ما يكونُ في شهـرِ رمضانَ، لأنَّ جبريلَ كـان يلقاهُ كلَّ ليلةً في شهـرِ رمضانَ حتى ينسلخَ، يعـرضُ عليه رسولُ اللَّه ﷺ القرآنَ فإذا لقيهُ جبريلُ كان أجودَ بالخير من الرِّيح المرسلةِ (٤٠).

وكان القرآنُ يُعرضُ على النبيِّ ﷺ مرتين في العامِ الذي قُبضَ وكان يعتكفُ كلَّ عامٍ عشرًا فاعتكفَ عشرينَ في العامِ الذي قُبِضَ.

يقولُ الرسول ﷺ: «خذوا القرآنَ من أربعةٍ: من عبدِ اللَّهِ بنِ مسعودٍ، وسالمٍ، ومعاذِ، وأُبيّ بنِ كعبٍ»(٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٨/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨/ ٧٢) من حديث أبي هريرة وأبي سعيد الخدري رطينها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤/ ٢٤٧) (٨/ ٧٩)، ومسلم (٧/ ١٤٣ ـ ١٤٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١/١) (٣٣/٣) (١٣٧/٤ ـ ٢٢٩)، ومـسلم (٧٣/٧) من حديث عبد اللَّه بن عباس تلتيميع.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٥/ ٣٤ ـ ٤٥) (٢/ ٢٢٩) ومسلم (٧/ ١٤٩) من حديث عبد اللَّه بن عمرو رضي اللَّهُ على ا

وخطب عبدُ اللَّه بنُ مسعود بعضَ الصحابةِ قائلاً: واللَّه لقد أخذتُ من في رسولِ اللَّه عليه الصلاة والسلامُ بضعًا وسبعينَ سورةً، واللَّه لقد علمَ أصحابُ النبي عَلَيْاتُهُ أنِّي من أعلمهم بكتابِ اللَّه. وما أنا بخيرِهم.

ويقولُ شقيقُ بنُ سلمةَ الذي كان من حضورِ هذه الخطبةِ: فجلستُ في الحلق، أسمعُ ما يقولونَ: فما سمعتُ رادًّا يقولُ غيرَ ذلك (١١).

ويحكي إبراهيم عن علقمة أنهم كانوا بحمْص، فقرأ ابنُ مسعود سورة يوسف، فقال الله عَلَيْهُ فقال: يوسف، فقال الله عَلَيْهُ فقال: «أحسنت» ووجد منه ريح الخمر، فقال: أتجمع أن تكذب بكتاب الله وتشرب الخمر؟ فضربه الحد (٢).

يقولُ عبدُ اللَّهِ بنُ مسعود وَ وَاللَّهُ الذي لا إله غيرُه ما أُنزلتْ سورةٌ من كتابِ اللَّه إلا أنا منْ كتابِ اللَّه إلا أنا أعلم أين أُنزلتْ؟ ولا نزلتْ آيةٌ من كتابِ اللَّه إلا أنا أعلم فيم أنزلت؟ ولو أعلم أحدًا أعلم مِنِّي بكتابِ اللَّه تبلُغهُ الإبلُ لركبت الله الله الله تبلُغهُ الإبلُ لركبت إليه (٣).

قال أبو سعيد بن المعلَّى: إنَّه كانَ يصلِّي فدعاهُ النبيُّ ﷺ فلم يجبهُ، قالَ: يا رسولَ اللَّه إنِّي كنتُ أصلِّي، قال: «ألم يَقُلِ اللَّهُ: ﴿ اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ ﴾ [الانفال:٢٤]؟ » ثمَّ قال: «ألا أعلمُكَ أعظمَ سورة في القرآنِ، قبلَ أنْ تخرجَ من المسجدِ " فأخذ الرسولُ بيدِ ابنِ المعلَّى، فلمَّا أرادُوا الخروجَ قال: يا رسولَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٢٩١٦)، ومسلم (٧/ ١٤٨) من حديث عبد اللَّه بن مسعود ريخت .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٠)، ومسلم (١٩٦/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٠)، ومسلم (٧/ ١٤٨).



اللَّه، إنَّك قلتَ: لأعلمنَّك أعظمَ سورة من القرآن، قال: «الحمدُ للَّه ربِّ العالمينَ هي السبعُ المثاني والقرآنُ العظيمُ الذي أُوتيتُه»(١) .

قال أبو سعيد الخدري: كنا في مسير لنا فنزلنا فجاءت جارية فقالت: إنَّ سيّد الحيِّ سليم ، وإنَّ نفرنا غيب فهل منكم راق؟ فقام معها رجل ما كنَّا نأبنه برقية فرقاه، فبراً، فأمر له بثلاثين شاة وسقانا لبنًا، فلمَّا رجع قلْنا له: أكنت تحسن رقية ؟ أو كنت ترقي؟ قال: لا ما رقيت للا بأمِّ الكتاب، قلْنا: لا تُحدثُوا شيئًا حتى نأتي أو نسأل النبي عَلَيْ ، فلما قدمنا المدينة ذكرناه للنبي تَحدثُوا شيئًا حتى نأتي أو نسأل النبي عَلَيْ ، فلما قدمنا المدينة ذكرناه للنبي فقال: «و ما كان يُدْرِيه أنّها رقية ؟ اقسمُوا واضربُوا لي بسهم »(٢) .

قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «من قرأ بالآيتينِ من آخرِ سورةِ البقرةِ في ليلةِ كفتاهُ» (٣٪.

وقال أبو هريرة: وكَّلني رسولُ اللَّه عَلَيْ بحفظ زكاة رمضان، فأتاني آت، فجعلَ يحثو من الطعام، فأخذتُهُ فقلتُ: لأرفعنَّكَ إلى رسولِ اللَّه عَلَيْ فقصَّ الحديثَ، فقال: "إذا أويتَ إلى فراشكَ فاقرأ آية الكرسي، لن يزالَ معك من اللَّه حافظٌ ولا يقربُك شيطانٌ حتى تصبح)، وقال النبيُّ عَلَيْهُ: "صدقك وهو كذوبٌ، ذاك شيطانٌ ".

كان رجلٌ يقرأ سورةَ الكهف، وإلى جانبِهِ حصانٌ مربوطٌ بشطنين، فتغشتُه سحابةٌ جعلتْ تدنُو وتدنُو وجعلَ فرسُهُ ينفرُ فلما أصبحَ أتى النبيُّ ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ٢٠ \_ ١٠١ \_ ٢٣٠) وقد تقدم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣١)، ومسلم (٧/ ٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخــرجــه البخــاري (١٠٧/٥) (٦/ ٢٣١ ـ ٢٣٩ ـ ٢٤٢)، ومــسلم (١٩٨/٢) من حــديث أبي مسعود الأنصاري، وقد تقدم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري تعليقًا (١٣٢١٣) وهو عند النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٩٥٩)، وابن خزيمة في «صحيحه» (٢٤٢٤).

فذكر ذلك فقال: «تلك السكينة تنزَّلت بالقرآن»(١).

كان رسولُ اللَّه عَلَيْ يسيرُ وعمرُ بنُ الخطابِ يسيرُ معه ليلاً، فسأله عمرُ عن شيء فلم يجبُه، رسولُ اللَّه عَلَيْ ثم سأله فلم يجبُه، ثم سأله فلم يجبُه، قال عمرُ لنفسه: ثكلتْك أمنُك، نزرت رسولَ اللَّه عَلَيْ ثلاثَ مرات كلَّ ذلك لا يجيبُك، قال عمرُ: فحركتُ بَعيري حتى كنتُ أمامَ الناس، وخشيتُ أن ينزلَ في قرآنٌ، فما نشبتُ أن سمعتُ صارخًا يصرخُ، قال: فقلتُ: لقد خشيتُ أن يكونَ نزلَ في قرآنَ، قال: فجئتُ رسولَ اللَّه عَلَيْ فسلَمتُ عليه، فقال: هنا يكونَ نزلَ في قرآنَ، قال: فجئتُ رسولَ اللَّه عَلَيْ فسلَمتُ عليه، فقال: هنا الله علي الليلة سورةُ لهي أحبُ إلي عما طلعت عليه الشمسُ، ثم قرأ: ﴿إنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَنْحًا مُبِينًا ﴾ (٢)».

وسمع رجل رجلاً يقرأ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ يردِّدُها، فلما أصبح جاء إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ: رسولِ اللَّهِ ﷺ: «والذي نفسي بيده إنَّها لتعدلُ ثلثَ القرآن»(٣) .

وقامَ رجلٌ في زمنِ النبيِّ ﷺ يقرأ من السَّحرِ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ لا يزيدُ عليها فلمَّا أصبحَ أتى رجلٌ النبيَّ ﷺ . . . نحوه .

وقال النبيُّ عليه الصلاةُ و السلامُ لأصحابِه: «أيعجزُ أحدُكم أن يقرأ ثلث القرآنِ في ليلة؟» فشقَّ ذلك عليهم، وقالُوا: أينا يطيقُ ذلك يا رسولَ اللَّه؟ فقال: «الله الواحدُ الصمد ثلثُ القرآن»(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤/ ٢٤٥) (٦/ ٢٣٢) ومسلم (١/ ١٩٣ \_ ١٩٤) من حديث البراء بن عازب وطائلي

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥/ ١٦٠) (٦/ ٢٣٢) من حديث عمر بن الخطاب رضى اللَّه عنه

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٣) من حديث أبي سعيد الخدري، وقد تقدم

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.



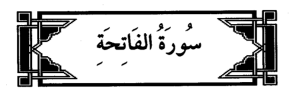
تقول عائشة وظيما: إنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْهِ كان إذا اشتكى يقرأُ على نفسهِ بالمعوذات، وينفثُ، فلمَّ اشتدَّ وجعُه كنتُ اقرأُ عليه وأمسحُ بيدِهِ رجاء بركتها(١).

وعنها أيضًا: كان رسولُ اللَّه ﷺ إذا أوَى إلى فراشه كلَّ ليلة، جمع كفَّيه ثمَّ نفث فيهما فقرأ فيهما: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النَّاسِ ﴾ ثم يسحُ بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده، يفعلُ ذلك ثلاث مرات (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاری (۱۳/٦ ـ ۲۳۳) (۷/ ۱۷۰ ـ ۱۷۳)، ومـسلم (۱۹/۷ ـ ۱۷) من حديث عائشة رخطيعاً .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦/ ٢٣٣) (٧/ ١٧٢) (٨٧ ٨٨) من حديث عائشة ولَشِّيًّا.



﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ الْعَالَمِينَ الرَّحِيمِ ﴿ مَالِكَ يَوْمِ الدِّينِ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَلِي الْمَعْنُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِينَ ﴾ الله الضَّالِينَ ﴾ الله النَّالِينَ ﴾ الله النَّالِينَ ﴾ الله النَّالِينَ اللهُ النَّالِينَ اللهُ النَّالِينَ اللهُ النَّالِينَ اللهُ النَّالِينَ اللهُ النَّالَةِ النَّالِينَ اللهِ النَّالِينَ اللهُ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةُ اللهُ النَّالَةُ اللهُ النَّالَةُ اللهُ ا

وخرَّج مسلمٌ من رواية أبي يونسَ، عن أبي هريرةَ، أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «إذا قالَ أحدُكُم في الصلاة: آمينَ، والملائكةُ في السماء: آمينَ، فوافقَ إحداهما الأخرى غُفرَ له ما تقدَّمَ منْ ذنبه» (٢).

ومن رواية سهيل ، عن أبيه، عن أبي هريرة، أنَّ رسولَ اللَّه ﷺ قال: «إذا قالَ القارئُ: ﴿ غَيْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾، فقالَ منْ خلفَهُ: آمينَ: فوافقَ قولُهُ قولُهُ أَملِ السماءِ، غُفُرَ لهُ ما تقدَّمَ منْ ذنبه »(٣) .

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١٩٨).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲/ ۱۷).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۸/۲).



وروى إسحاقُ بنُ راهويه: حدثنا جريرٌ: ثنا ليثٌ، عن كعب، عن أبي هريرة، قالَ: قالَ رسولُ اللّه ﷺ: "إذا قالَ الإمامُ: ﴿غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالَين ﴾ فقالَ: آمينَ، فوافق آمينُ أهلِ الأرضِ أمينَ أهلِ السماء، غَفَرَ اللّهُ للعبد ما تقدَّمَ منْ ذنبه. ومثلُ من لا يقولُ: آمينَ كمثلِ رجلِ غزا مع قومٍ فاقترَعُوا، فخرجتُ سهامُهُم ولم يخرج سهمُه، فقال: لِمَ لَمْ يخرج سهمي؟ فقيل: إنَّكَ لم تقلْ آمينَ ».

قال أبو هريرةً: وكانَ الإمامُ إذا قالَ: ﴿ وَلا الضَّالِّينَ ﴾ جهرَ بآمينَ.

كعب هذا، قالَ أحمدُ: لا أدري من هوَ. وقالَ أبو حاتم : مجهولٌ لا يعرَفُ.

وقد ذكرْنا \_ فيما تـقدَّمَ \_ أنَّ الحديثَ على ظاهرهِ، وأن الملائكةَ في السماءِ تؤمِّنُ على قراءةِ المصلِّينَ في الأرضِ للفاتحةِ.

وفي "صحيح مسلم" من رواية العلاء، عن أبيه، عن أبي هريرة، عن النبي عَيَالِيَّه، قالَ: "قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: قسمتُ الصلاة بيني وبينَ عبدي نصفَيْن، ولعبدي ما سأل، فإذا قالَ العبدُ: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ قالَ اللَّهُ: حمدني عبدي، فإذا قالَ: ﴿مَالِكَ يَوْمِ فَإذا قالَ: ﴿ مَالِكَ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ قال: مجدني عبدي - وقالَ مرَّةً: فوصَّ إليَّ عبدي - فإذا قالَ: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ قال: هذا بيني وبينَ عبدي، ولعبدي ما سألَ: فإذا قالَ: ﴿ هُدِنَا الصَرَاطَ المُسْتَقِيمَ عَرَاطَ اللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِينَ ﴾ قالَ: هذا لعبدي ما سألَ: فإذا قالَ: ﴿ قالَ: ﴿ قالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَبْدِي ولعبدي ما سألَ: فإذا قالَ: ﴿ قَالَ: ﴿ هَذِنَا الصَرَاطَ اللّه لِي ولعبدي ما سألَ: فإذا قالَ: ﴿ وَلا الضَّالِينَ ﴾ قالَ:

فهذا الحديثُ يدلُّ على أنَّ اللَّهَ يَسْتَمِعُ لقراءةِ المصلِّي حيثُ كان مناجيًا له،

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹/۲).

ويردُّ عليه جوابَ ما يناجيه به كلمةً كلمةً، فأولُ الفاتحة حمدٌ، ثم ثناءٌ، وهو تثنيةُ الحمد وتكريرُهُ، ثم تمجيدٌ، والثناءُ على اللَّه بأوصاف المجد والكبرياء والعظمة، ثم ينتقلُ العبدُ منَ الحمد والثناء والتمجيد إلى خطاب الحضور، كأنه صلَّحَ حينئذ للتقريب منَ الحضرة فخاطبَ خطابَ الحاضرينَ، فقال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾.

وهذه الكلمةُ قدْ قيلَ: إنَّهَا تجمعُ سرَّ الكتبِ المنزلةِ منَ السماءِ كلِّها؛ لأنَّ الخلقَ إنما خُلِقُوا ليوْمَروا بالعبادة، كما قالَ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِعَبْدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦]، وإنما أرسلت الرسلُ وأُنزلت الكتبُ لذلك، فالعبادة حقُّ اللَّه على عباده، ولا قدرة للعباد عليها بدون إعانة اللَّه لهم، فلذلك كانتُ هذه الكلمةُ بينَ اللَّه وبين عبده؛ لأنَّ العبادة حقَّ اللَّه على عبده، والإعانةُ من اللَّه فضلٌ من اللَّه على عبده.

وبعد ذلك الدعاءُ بهداية الصراط المستقيم ؛ صراط المُنعَم عليهم، وهم الأنبياءُ وأتباعُهم من الصديقين والشهداء والصالحين، كما ذكر ذلك في سورة النساء.

فمن استقام على هذا الصراط حصل له سعادة الذنيا والآخرة، واستقام سيره على الصراط يوم القيامة، ومن خرج عنه فهو إما مغضوب عليه، وهو من يعرف طريق الهدى ولا يتبعه كاليهود، أو ضال عن طريق الهدى كالنصارى ونحوهم من المشركين.

فإذا ختم القارئُ في الصلاة قراءة الفاتحة، أجاب اللَّهُ دعاء هذا الصلاة الصلاة قراءة الفاتحة المعبدي ولعبدي ما سأل ، وحينت نومِّنُ الملائكةُ على دعاء المصلِّي، في شرعُ



للمصلِّين موافقتُهم في التأمينِ معهم، فالتأمينُ مما يستجابُ به الدعاءُ.

وَفِي "صحيح مسلمٍ" عن أبي موسى الأشعريّ، عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ، قالَ: "إذا قالَ الإمامُ: ﴿ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ ﴾ فقُولُوا: آمينَ، يُجِبْكُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ...

ولما كانَ المأمومُ مأموراً بالإنصات لقراءة الإمام، مأموراً بالتأمين على دعائه عند فراغ الفاتحة، لم يكن عليه قراءة الأنّه قد أنصت للقراءة، وأمَّنَ على الدعاء فكأنّه دعا؛ كما قال كثيرٌ من السلف في قول اللّه تعالى لموسى وهارون : ﴿قَدْ أُجِيبَت دُعُوتُكُما ﴾ [يونس: ٨٩]. قالُوا: كانَ موسى يَدعُو، وهارون يُؤمِّن ، فسمّاهُما دَاعِينْنِ (٢) .

## \* \* \*

وقولُه عَلَيْهُ: "إذا سألتَ فاسألِ اللَّه، وإذا استعنت، فاستعنْ باللَّه»، هذا مُنْتَزَعٌ من قولِه تعالَى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، فإنَّ السؤالَ للَّه هو دعاوْه والرغبة الله والدُّعاء هو العبادة ، كذا رُويَ عن النَّبيِّ عَلَيْهُ من حديث النعمان بن بشير ، والدُّعاء هو العبادة ، كذا رُبُكُم ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦] خرَّجه الإمام أحمد ، وأبو داود ، والترمذيُّ، والنسائيُّ، وابنُ ماجه (٣) .

وَحَرَّج السَرمنديُّ من حديث أنسِ بنِ مالك عنِ النبيِّ عَيَّالِيَّةِ: «الدُّعاءُ مُخُّ العبادة»(٤)، فتضمن هذا الكلامُ أن يُسألَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ، ولا يسألَ غيرُه، وأن

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲/ ۱۶ \_ ۱۵).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (٤/ ٤٩٨ \_ ٥٠١).

<sup>(</sup>٣) أحــمـد (٤/ ٢٦٧ ـ ٢٧١ ـ ٢٧٦)، وأبو داود (١٤٧٩)، والسترمــذي (٣٢٤٧)، (٣٣٧٢)، والنسائي في «الكبرى» (٦/ ٤٥٠)، وابن ماجه (٣٨٢٨).

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٣٣٧١).

يُستعانَ باللَّه دونَ غيرِه .

فأما السؤالُ، فقد أمرَ اللَّهُ بمسألتِهِ، فقالَ: ﴿ وَاسْأَلُوا اللَّهَ مِن فَضْلِهِ ﴾ [النساء: ٣٢].

وفي الترمذي (١) عن ابنِ مسعودٍ مرفوعًا: «سَلُوا اللَّهَ منْ فَضلِهِ، فإنَّ اللَّهَ يُحبُّ أن يُسألَ».

وفيه \_ أيضًا \_ عن أبي هريرة مرفُوعًا: «من لم يسأل اللَّه يغضب عليه» (٢) . وفي حديث آخر : «ليسأل أحدُكُم ربَّه حاجَتَه كلَّها حتَّى يسألَهُ شِسْعَ نعلِهِ إذا انقطع ) (٣) .

وفي النَّهي عن مسألة المخلوقينَ أحاديثُ كثيرةٌ صحيحةٌ، وقد بايع النبيُّ وفي النَّهي عن مسألة المخلوقينَ أحاديثُ كثيرةٌ صحيحةٌ، وقد بايع النبيُّ عَلَيْكِ جماعةً من أصحابه على أن لا يسألُوا النَّاسَ شيئًا: منهم أبو بكر الصدِّيقُ، وأبو ذر، وثوبانُ، وكان أحدُهم يسقطُ سوطُه أو خِطامُ ناقتِه، فلا يسألُ أحدًا أن يُناوله إيَّاهُ (٤).

وخرَّج ابنُ أبي الدُّنيا من حديث أبي عبيدة بن عبد اللَّه بن سعود أنَّ رجلاً جاء إلى النبيِّ عَلَيْقُ ، فقالَ: يا رسولَ اللَّه ، إنَّ بني فُلان أغارُوا علي فذهبُوا بابني وإبلي ، فقالَ له النبيُّ عَلَيْقٍ: «إنَّ آلَ محمَّد كذا وكذا أهلَ بيت ما لهُم مدُّ من طعام أو صاع ، فاسأل اللَّه عزَّ وجلَّ » ، فرجع إلى امرأته ، فقالت : ما قال لك؟ فأخبرها ، فقالت : نعْم ما ردَّ عليك ، فما لبث أن ردَّ اللَّه عليه ابنه وإبله أوفر ما كانت ، فأتى النبي عليه فأخبره ، فصعد المنبر فحمد اللَّه وأثنى عليه ، الترمذي (٢٥٧١).

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٣٦٨٢) «تحفة» وابن حبان (٨٦٦) وابن السني في «عمل اليوم والليلة» (٣٥٤).

<sup>(</sup>٤) راجع «صحيح مسلم» (٩٧/٣).



وأمرَ الناسَ بمسألة اللَّه عزَّ وجلَّ والرغبة إليه، وقرأً: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ (١) [الطلاق:٢].

وقد ثبت في «الصحيحين» (٢) عن النبيِّ عَلَيْهُ «إنَّ اللَّهَ عَنَّ وجلَّ يَسْرَلُ كلَّ ليلةً الله عن أوجلَّ ينسزلُ كلَّ ليلة إلى سماء الدُّنيا حينَ يبْقَى ثلثُ اللَّيْلِ الآخرِ، يقولُ: هلْ من داعٍ، فأستجيبَ لهُ؟ هلْ من سائلِ فأُعْطِيَهُ؟ هلْ منْ مُستغفرِ فأغْفِرَ لَهُ؟».

وخرَّج المحامليُّ وغيرُهُ من حديثِ أبي هريرةَ، عن النبيِّ عَيَلِيَّهِ، قالَ: «قالَ اللَّهُ تعالَى: من ذا الَّذي دعانِي فلمْ أُجِبْهُ؟ وسألني فلمْ أُعطِهِ؟ واستغفرَنِي، فلمْ أغفرْ لهُ، وأنا أرحمُ الراحمين؟».

وكانَ الإمامُ أحمدُ يدعُو ويقولُ: اللَّهمَّ كَمَا صُنتَ وجهِي عِنِ السُّجودِ لغيرِكُ فصُنْه عِن المسالةِ لغيرِك. ولا يقدرُ على كشف الضرِّ وجلبِ النفعِ سواهُ، كمَا قالَ: ﴿ وَإِن يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرَّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِن يُرِدْكُ بِخَيْرٍ فَلا رَادٌ لِفَضْلِهِ ﴾ [يونس:١٠٧]، وقالَ: ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٣/١٥)، والبيهقي في «الدلائل» (٢/٦) وأخرجه ابن ماجه (٤١٤٨) من طريق المسعودي، عن علي بن بذيمة، عن أبي عبيدة، عن عبد الله بن مسعود مرفوعًا: «ما أصبح في آل محمد إلا مدُّ من طعامٍ» أو «ما أصبح في آل محمد مدُّ من طعامٍ» ولم يذكر القصة.

<sup>(</sup>٢) هو قطعة من حديث النزول المشهور، وهو حديث متواتر. رواه البخاري (٣/ ٢٩)، ومسلم (٢/ ١٧٥) من حديث أبي هريرة.

يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢].

واللَّهُ سبحانهُ يحبُّ أن يُسألَ ويُرْغَبَ إليهِ في الحوائج، ويُلَحَّ في سؤالِهِ ودُعائِهِ، ويغضَبُ على من لا يسألُه، ويستدْعي مِنْ عبادهِ سؤالَهُ، وهو قادرٌ على إعطاءِ خلقه كُلِّهِم سُؤْلَهُم من غيرِ أن يَنْقُصَ منْ ملكه شيءٌ، والمخلوقُ بخلاف ذلك كلِّه: يكرهُ أن يُسألَ، ويُحبُّ أن لا يُسألَ، لعجزه وفقره وحاجته. ولهذا قالَ وهبُ بنُ منبه لرجلٍ كانَ يأتي الملوكَ: ويحك، تأتي من يُغلِقُ عَنكَ بابَه، ويُظهِرُ لك فقرَهُ، ويواري عنك غناهُ، وتَدعُ من يفتحُ لك بابه بنصفِ الليلِ ونصفِ النهار، ويُظهرُ لك غناهُ، ويقولُ: ادعني أستجبْ لكَ بناهُ، ويقولُ: ادعني أستجبْ لكَ؟!.

وقالَ طاووس لعطاء: إياكَ أن تطلبَ حوائجَكَ إلى من أغلقَ دونَكَ بابَهُ ويجعلُ دونَهَا حجابَهُ، وعليكَ بمنْ بابُهُ مفتوحٌ إلى يومِ القيامةِ، أمركَ أن تسألَهُ ووعدكَ أن يُجيبَكَ.

وأما الاستعانة باللّه عز وجل دون غيره من الخلق، فلأن العبد عاجز عن الاستقلال بجلب مصالحه، ودفع مضارة، ولا معين له على مصالح دينه، ودنياه إلا اللّه عز وجل في في في في في والمعان ومن خذلة في في ودنياه إلا اللّه عز وجل معنى قول: «لا حول ولا قوة إلا باللّه»، فإن المعنى لا المخذول، وهذا تحقيق معنى قول: «لا حول ولا قوة إلا باللّه، فإن المعنى لا تحول للعبد من حال إلى حال، ولا قُوة له على ذلك إلا بالله، وهذه كلمة عظيمة وهي كنز من كنوز الجنة، فالعبد محتاج إلى الاستعانة باللّه في فعل المأمورات، وترك المحظورات، والصبر على المقدورات كلّها في الدنيا وعند الموت وبعدة من أهوال البرزخ ويوم القيامة، ولا يقدر على الإعانة على ذلك الالله في ذلك كلّه أعانة. وفي الالله في ذلك كلّه أعانة. وفي



الحديث الصحيح عَنِ النبيِّ عَيَالِيَّةِ قالَ: «احْرَصْ على ما ينفعُكَ، واستعنْ باللَّهِ والا تعجَزْ» (١) .

ومن تركَ الاستعانة باللَّه، واستعان بغيره، وكلَهُ اللَّهُ إلى منْ استعان به فصار مخذُولاً. كتب الحسنُ إلى عُمَر بن عَبد العزيز: لا تستعنْ بغير اللَّه فيكلَك اللَّهُ إليه. ومن كلام بعض السلف: يا ربِّ عَجبتُ لمن يعرفُك كيف يرجُو غيرك، عجبتُ لمن يعرفُك كيف يستعينُ بغيرك (١).

### \* \* \*

خرَّج الإمامُ أحمدُ والنسائيُّ، والترمذيُّ (٣) من حديثِ السواسِ بن سمْعانَ، عنِ النبيِّ عَلَيْ ، قالَ: «ضربَ اللَّهُ مثلاً صراطاً مستقيمًا، وعلى جنبتيًّ الصراطِ سُورانِ فيهما أبوابُ مفتحةٌ وعلى الأبوابِ سُتورٌ مرخاةٌ، وعلى بابِ الصراطِ داع، يقولُ: أيُّها الناسُ ادْخُلُوا الصراطَ جميعًا ولا تعوجُوا، وداع يدْعُو من جوف الصراط. فإذا أرادَ أن يَفتحَ شيئًا منْ تلكَ الأبواب، قالَ: ويحكَ لا تَفْتَحْهُ فإنَّكَ إنْ تفتَحْهُ تلجهُ. والصراطُ: الإسلامُ. والسوران: حُدودُ اللَّه. والأبوابُ المفتَّحةُ: محارمُ اللَّه. وذلكَ الداعي على رأسِ الصراط: كتابُ اللَّه عن وجلَّ والداعي من فوق: واعظُ اللَّه في قلب كلِّ مسلم وهذا لفظُ الإمام أحمدَ.

وعندَ الترمذيِّ زيادةُ: ﴿ ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَىٰ دَارِ السَّلامِ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِراطٍ

<sup>(</sup>١) قطعة من حديث: «المؤمن القوي خيرٌ وأحب إلى اللّه من المؤمن الضعيف»، أخرجه مسلم (٨) ٥٦).

<sup>(</sup>Y) «جامع العلوم والحكم» (١٠٥ ـ ٥٠٧).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٤/ ١٨٢ \_ ١٨٣)، والنسائي في «الكبري» (تحفة الأشراف) (٩/ ١١٧١٤)، والترمذي في «الجامع» (٢٨٥٩).

مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [يونس:٢٥]».

وحسَّنه الترمذيُّ (١) ، وخرَّجه الحاكمُ (٢) ، وقالَ: صحيحٌ على شرطِ مسلم، لا أعلمُ له علَّةً.

ضربَ النبيُّ عَلَيْهُ في هذا الحديثِ العظيمِ ـ الذي حكاهُ عن ربِّه ـ عزَّ وجلَّ ـ مَثَل الإسلامِ: بالصراطِ المستقيمِ. وقد سمَّى اللَّهُ دينَهُ الذي هوَ دينُ الإسلامِ صراطًا مستقيمًا في مواضع كثيرة من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ اهْدِنَا الصِّراطَ المُسْتَقِيمَ ﴿ وَلا الضَّالِينَ ﴾ المُسْتَقِيمَ ﴿ وَلا الضَّالِينَ ﴾ المُسْتَقِيمَ ﴿ وَلا الضَّالِينَ ﴾ والفاتحة: ٢-١].

وقد فُسِّر الـصراطُ هُنا: بكتابِ اللَّهِ. وكتابُ اللَّهِ فيـه شرحُ دينِ الإسلامِ، وبيانُه وتفصيلُه والدعوةُ إليه.

وعن جابر، قال : الصراطُ المستقيمُ: هو الإسلامُ، وهو أوسعُ ممَّا بينَ السماء والأرض.

وقالَ تعالَى: ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴿ يَهْدِي بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رضُوانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة:١٥٠-١٦]. وقالَ تعالَى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِراطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَتَّبعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الانعام:١٥٣].

وخرَّجَ الإِمامُ أحمدُ والنسائيُّ في «تفسيرهِ»، والحاكمُ (٣) من حديثِ ابنِ (١) كما في «التحفة» (١/١٥٣) حيث قال: هذا حديث حسن غريب. والذي وقع في «الترمذي» أنه غريب فقط.

(٢) الحاكم (١/ ٧٣).

<sup>(</sup>٣) أحمد (١/ ٤٣٥)، والنسائي في «الكبرى» (تحفة الأشراف) (٧/ ٩٢٨١)، والحاكم (٣) أحمد (٣١٨/١).

مسعود، قالَ: خطَّ رسولُ اللَّه عَلَيْ خطًّ بيده ثمَّ قالَ: «هذا سبيلُ اللَّه مُستقيمًا» وخطَّ عن يمينه وشماله، ثم قالَ: «هذه السبلُ ليس منْهَا سبيلٌ إلا عليه شيطانٌ يدْعُو إليه» ثمَّ قرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِراطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السُّبُل فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبيله ﴾.

وخرَّجَ الإمامُ أحمدُ، وابنُ ماجه (١)، من حديث مُجاهد، عن الشَّعبيّ، عن جابرٍ، قالَ: كُنَّا جلوسًا عندَ النبيِّ عَيَّكِيَّةٍ، فخطَّ خطًّا هكذًا أمامَهُم، قالَ: «هذا سبيلُ اللَّه» وخطين عن يمينه، وخطين عن شماله، وقالَ: «هذه سبيلُ الشَّيعُ ثم وضعَ يدَهُ في الخطِّ الأوسط، ثمَّ تلا هذه الآيةَ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ ﴾ [الانعام:١٥٣] الآية.

وقد رُويَ عن ابنِ مسعود، أنَّه سُئلَ عن الصراطِ المُستقيمِ فقالَ: تركنَا محمدٌ ﷺ في أدناهُ وطرفُه في الجنة، وعن يمينه جوادٌّ وعن شمالهِ جوادٌّ، وثمَّ رجالٌ يدعونَ من مرَّ بِهِم. فمن أخذَ في تلكَ الجوادِ انتهت به إلَى النَّارِ، ومن أخذَ على الصراطِ انتهى به إلى الجنَّة. ثمَّ قرأَ ابنُ مسعودٍ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ ﴾ خرَّجه ابنُ جريرِ (٢) وغيره.

وإنَّما سُمِّيَ المصراطُ صِراطًا: لأنَّه طريقٌ واسعٌ سَهُلٌ، يُوصِّلُ إلى اللَّهِ وإلَى اللَّهِ وإلَى اللَّهِ وإلَى اللَّهِ وإلَى دارِه، وجوارِه، مع سهولَتِهِ وسعتِهِ.

وبقيةُ الطرقِ وإنْ كانتْ كشيرةً، فإنَّها كلَّها مَعَ ضيقِهَا وعُسْرِها لا تُوصِّلُ

<sup>(</sup>۱) أحمد (۳/ ۳۹۷)، وابن ماجه (۱۱).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الطبرى» (۸/ ۸۸ ـ ۸۹).

إلى الله، بل تقطع عنه وتُوصل إلى دار سخطه وغضبه، ومجاورة أعدائه؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلام دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرة مِنَ الْخُاسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

والإسلامُ السعامُ: هو دينُ اللّه الّذي كانَ عليه جميعُ الرسلِ، كما قالَ نوحٌ: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلَمِينَ ﴾ [يونس: ٧٧]، وقالَ تعالَى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَا إِبْرَاهِيمُ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلَمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ [الحج: ٧٨]، وقالَ تعالَى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَا إِبْرَاهِيمُ بِنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَ إِنَّ اللّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدّينَ فَلا تَمُوتُنَ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ إليه وَيَعْقُوبُ يَا بَنِي إِنَّ اللّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدّينَ فَلا تَمُوتُنَ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢]، وقالَ عن يوسفَ إنَّه قالَ: ﴿ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَنتَ وَلِي فِي اللّهُ يَنْ اللّهُ وَالْحَوْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١] ، وقالَ تعالَى عن الحُواريينَ وَالآخِرَةِ تَوَقِّنِي مُسْلَمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١] ، وقالَ تعالَى عن الحواريينَ : إنهم قالُوا: ﴿ وَاسْلَمُونَ ﴾ [المائدة: ١١١].

وقد وصفَ اللَّهُ في سُورةِ الفاتحةِ الصراطَ بأنَّه: ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الآية:٦].

ثم سمّى الذينَ أنعمَ عليهم في سُورةِ النساءِ، وجعلَهُم أربعة أصناف: النبيينَ والصّديقينَ والشُّهداءَ والصالحينَ. فدلَّ على أنَّ هؤلاء كلَّهُم على هذا الصراط المستقيم، فلا يخرجُ عنهُم إلا: إمَّا مغضوبٌ عليه، وهو من عَرفَ الصراط وسلكَ غيرةُ عمْدًا كاليهودِ والمشركينَ. وإمَّا ضالٌ جاهلٌ يسلكُ غيرَ الصراط جَهْلاً، ويظنُّ أنَّه الصراط.

وَحقيقةُ الإسلامِ: الاستسلامُ للَّهِ تعالَى والانقيادُ لطاعتِه. وأمَّا الإسلامُ



الخاصُّ، فهو دينُ مُحَمَّدٍ ﷺ.

ومُنذ بَعثَ اللَّه محمَّدًا ﷺ لم يقبلْ من أحد دينًا غيرَ دينه. وهوَ الإسلامُ الخاصُ [وجعل](١) بقية الأديان كفرًا؛ لما تضمَّنَ اتباعُها من الكَفرِ بدينِ محمدٍ والمعصية للَّه في الأمر باتباعِه، فإنَّه ليسَ هناكَ إلا أحدُ أمرين:

إمَّا الاستـسلامُ للَّهِ والانقيادُ لطاعتِهِ وأوامـرِهِ، وهُوَ دينُ الإسلامِ الذي أمرَ اللَّهُ تعالَى بِهِ.

وإمَّا المعصيةُ للَّهِ والمخالفةُ لأوامرِه، وذلكَ يستلزمُ طاعبةَ الشيطان؛ لأن الشيطانَ يأمرُ بسلوكِ الطرق التي عن يمينِ الصراطِ وشماله، ويصدُّ عن سلوكِ الصراطِ المستقيم؛ كَمَا قَالَ تعالَى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لاَّ تَعْبُدُوا الصراطِ المستقيم؛ كَمَا قَالَ تعالَى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لاَّ تَعْبُدُوا الشَيْطانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِينٌ ﴿ آَلَ وَأَنِ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [يس: ٢٠- ٢١]، قالَ تعالَى حاكيًا عن الشيطان: ﴿ قَالَ فَبِمَا أَغْوِيْتَنِي لأَقْعُدَنَ لَهُمْ صَرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ قَالَ تعالَى حاكيًا عن الشيطان: ﴿ قَالَ فَبِمَا أَغُولَيْتَنِي لأَقْعُدَنَ لَهُمْ وَعَن شَمَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴿ آَلَ فَالَ اخْرُجُ مِنْهَا مَذْءُومًا مَدْحُورًا لَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لأَمْلأَن جَهَنَمَ أَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الاعراف: ١٦- ١٨]، وقالَ تعالَى: ﴿ قَالَ رَبُ بِمَا أَغُويَتَنِي لأَزْيَنَ لَهُمْ مِن اللّهُ عَبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴿ آَلَ هَذَا صِرَاطٌ فِي الأَرْضِ وَلأَغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ آَلَ فَلَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَانٌ ﴾ [الحجر: ٣٩- ٢٤]. في الأَرْضِ وَلأَغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ آَلَ اللّهُ عَلَيْهِمْ سُلُطَانٌ ﴾ [الحجر: ٣٩- ٢٤].

وصحَّ عن ابنِ مسعودٍ، أنَّه قالَ: إنَّ هذا الصراطَ مُحتضرٌ، تحضرهُ الشياطينُ.

يا عبدَ اللَّهِ، هذا الطريـقُ، هلُمَّ إلى الطريقِ، فاعتصِمُـوا بحبلِ اللَّه، فإنَّ

<sup>(</sup>١) زيادة يقتضيها السياق.

حبلَ اللَّهِ هو القرآنُ، وهذا كَمَا أَنَّ الكتبَ المِنزَّلة، والرسلَ المُرسلةَ وأتباعَهُم يدعونَ إلى اتِّباعِ الصراطِ المستقيم، فالشيطانُ وأعوانُهُ وأتباعُهُ من الجنِّ والإنسِ يدعونَ إلى بقيةِ الطرقِ الخارجةِ عن الصراطِ المستقيم، كما قالَ تعالى: ﴿ كَالَّذِي اسْتَهُونَهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إلى الْهُدَى الْتُنا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الانعام: ٧١].

والإسلامُ لهُ: هوَ الاستسلامُ، والإذعانُ، والانقيادُ، والطاعةُ.

والإسلامُ قد فسسَّره النبيُّ ﷺ في حديثِ جبريل<sup>(۱)</sup> بالشهادتينِ، معَ إقامِ الصلاةِ، وإيتاء الزكاة، والحجِّ، والصيام.

وأخبر عليه في حديث آخر (٢): أنَّ الإسلامَ بُني على هذه الخمس: يعني: أنه أركانُ بنائهِ التي لا يقومُ البناءُ إلا عليها، وبقيةُ الأعمالِ داخلةٌ في مسمَّاهُ أيضًا.

ورُويَ من حديث أبي الدرداء مرفوعًا (٣) ومن حديث حُــذيفة مرفوعًا وموقوفًا، وعدَّ من سهامه الجهاد (٤).

وأفضلُ الإسلامِ: أنْ يسلمَ المسلمونَ من لسانِهِ ويدهِ (٥) ، ومن حُسنِ إسلامِ المرء تركُه ما لا يعنيه (٦).

<sup>(</sup>١) أحمد (١/ ٢٨، ٥١، ٥٢)، ومسلم (١/ ٢٨)، وأبو داود (٤٦٩٥).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱/۹)، ومسلم (۱/۳٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في «الكبير» كما في «مجمع الزوائد» (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار، كما في «كشف الأستار» (٣٣٦، ٣٣٧).

<sup>(</sup>٥) البخاري (١/ ٩)، ومسلم (١/ ٤٧ \_ ٤٨).

<sup>(</sup>٦) الترمذي (٢٣١٧، ٢٣١٨)، وابن ماجه (٣٩٧٦).



وفي «صحيح مسلم»<sup>(١)</sup> عن عبــد اللَّهِ بنِ سلامٍ، قالَ: بيــنمَا أنا نائمٌّ، إذْ أتَاني رجلٌ، فقالَ لي: قُمْ: فأخذَ بيدي فانطلقتُ معهُ فإذا أنا بجوادَّ من شمالي. قالَ: فأخذت لآخذ فيها، فقال: لا تأخذ فيها فإنَّها طُرق أصحاب الشمال، فإذا جوادُّ منهجٌ عن يميني، فقالَ لي: خذ هاهُنا، قال: فأتِي بي جبلاً، فقال لي: اصعد. قال: فجعلت الإذا أردت أن أصعد خررت على اسْتي. قالَ: حتَّى فعلتُ ذلك مرارًا، قالَ: ثمَّ انطلقَ حتَّى أتى عمودًا رأسُهُ في السماء وأسفلُهُ في الأرض، في أعلاهُ حلْقةٌ، قالَ لي: اصْعَدْ فوقَ هذا. قلتُ: كيفَ أصعدُ هذا ورأسهُ في السماء، قالَ: فأخذَ بيدي فزجلَ بي، فإذا أنا متعلِّقٌ بالحلْقة، ثمَّ ضربَ العمودَ فخرَّ وبقيتُ متعلِّقًا بالحلْقة حتى أصبحتُ، قال: فأتيتُ النبيُّ عَيَّا اللهِ فقصَصتُها عليه، قالَ: «أمَّا الطريقُ التي رأيتَ عن يســـارك: طريقُ أصحــاب الشـــمال. وأمَّــا الطريقُ التي رأيتَ عن يمينكَ، فــهي طريقُ أصحاب اليمين، وأمَّا الجبلُ: فهو منزلُ الشهداء ولن تنالَهُ، وأمَّا العمودُ: فهو عمودُ الإسلام وأمَّا العروةُ: فهي عروةُ الإسلام، ولن تزال متمسِّكًا بها حتَّى تموتَ».

وقال تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَائِرٌ وَلَوْ شَاءَ لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [النحل: ٩].

فأخبرَ أنَّ قصدَ السبيل ـ وهو الطريقُ القـاصدُ ـ عليه، يعني: أنه يُوصِّلُ إليه، وأنَّ من السبيلِ ما هو جائرٌ عنْ القصدِ غيرُ مُوصِّلٍ.

فالسبيلُ القاصدُ: هو الصراطُ المستقيمُ. والسبيلُ الجائرُ: هو سبيلُ الشيطانِ الرجيمِ. وقد وحَّدَ طرقَ الضلالِ؛

البخاري (۹/ ٤٦)، ومسلم (۷/ ۱٦٠، ۱٦١).

لأنَّ طريقَ الحقِّ أصلُهُ شيءٌ واحدٌ، ودينُ الإسلامِ العامُّ كما سبقَ وهو توحيدُ اللَّه وطاعتُهُ، وطُرقُ الضلالة كثيرةٌ متبوعةٌ، وإنْ جمعَهَا الشركُ والمعصيةُ.

قولُهُ: «وعلى جَنْبتي الصراط سُورانِ» ثم فسَّرها بحدودِ اللَّهِ.

والمُرادُ: أنَّ اللَّهَ تعالى حـدَّ حدودًا، ونهى عن تعدِّيهَا، فمنْ تعدَّاهَا فـقدْ ظلمَ نفسَهُ وخرجَ عن الصراطِ المستقيم الَّذي أُمِرَ بالثبوتِ عليهِ.

ولَمَّا كَانَ السورُ يمنعُ من وراءَهُ مِنْ تعدِّيه ومـجـاوزَتهِ: سمَّى حـدودَ اللَّهِ سُورًا؛ لأنه يمنعُ منْ دخلَهُ من مجاوزتِه وتعدِّي حدوده.

قالَ اللّهُ تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة:٢٢٩]، وقال: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مَهِينٌ ﴾ ﴿ وَمَن يَعْصَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولُكَ مُدُودُ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة:٢٢٩] وقال : ﴿ وَتَلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّه فَقَدْ ظَلَمَ الطَلاق: ١].

وفي حديث أبي ثعلبةَ الخُشنيِّ، عنِ النبيِّ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ فرضَ فـرائضَ فلا تضيِّعُوها وحرَّمَ أشياءَ فلا تنتهكُوها وحدَّ حدودًا فلا تعتدُوها»(١) .

فحدودُ اللَّه تطلقُ ويُرادُ بها غالبًا: ما أذِنَ فيه وأباحَ فمن تعدَّى هذه الحدودَ فقد خرجَ مَّا أحلَه اللَّهُ إلى ما حرَّمهُ؛ فلهذا نُهِي عن تعدِّي حدودِ اللَّهِ، لأنَّ تعدِّيهَا بهذا المعنى محرَّمٌ.

ويُرادُ بها تارةً ما حرَّمَهُ اللَّهُ ونَهَى عنه.

<sup>(</sup>١) البيهقي (١٠/١٢)، والطبراني في «الكبير» (٢٢/ ح ٥٨٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (٩/١٧).



وبهذا المعنى، يُقال: لا تقربُوا حدودَ اللّه؛ كما قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا ﴾ [البقرة:١٨٧] بعد أن نهى عن ارتكابِ المفطراتِ في نهارِ الصيام، وعن مباشرةِ النساءِ في الاعتكافِ في المساجدِ.

فأرادَ بحدودِهِ هاهُنا: ما نَهَى عنه؛ فلذلكَ نَهَى عن قُربَانِهِ.

فإنَّه تعالى جعلَ لكلِّ شيء حدًّا، فجعلَ للمباحِ حدًّا، وللحرامِ حدًّا، وأمرَ بالاقتصارِ على حدِّ المباحِ وأنْ لا يُتعَدَّى. ونَهَى عن قربانِ حدِّ الحرامِ.

وممَّا سُمِّي فيه المحرماتُ حُدودًا: قولُ النبيِّ عَلَيْكَ القائم على حدودِ اللَّهِ والمدهنِ فيها كمثلِ قوم استهمُوا سفينةً (١) الحديثُ المعروف. والمرادُ بالقائم على حدودِ اللَّه: المنكرُ للمحرَّماتِ والناهي عنها.

وفي حديث ابن عباس، عن النبي عليه قال: «أنا آخذ بحجزكم اتقوا النار اتقوا الحدود» قالها ثلاثًا. خرَّجه الطبرانيُّ والبزار (٢). ومراده بالحدود: محارم اللَّه ومعاصيه، وقد تُطلق الحدود باعتبار العُقوبات المقدَّرة الرادعة عن الجرائم المغلَّظة. فيُقال: حدُّ الزِّنا، حدُّ السرقة، حدُّ شرب الخمر، وهو هذا المعروف من اسم الحدود في اصطلاح الفقهاء، ومنه قول النبي عَلَيْهُ لأسامة: «أتشفع في حدًّ من حدود اللَّه؟»(٣) لمَّا شفع في المرأة التي سرقَتْ.

وفي حديث: «أقيموا الحدود في الحضر والسفر على القريب والبعيد»(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣/ ١٨٢)، والترمذي (٢١٧٣).

<sup>(</sup>٢) أحمد في «المسند» (٢/ ٣١٢)، (٣/ ٣٦١)، والطبراني في «الكبير» (١١/ ح١٠٩٥٠)، والأوسط» (٢٨٧٤)، والبزار (٣٤٨٠) «كشف الأستار».

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢١٣/٤)، (٥/ ٢٩)، (٨/ ١٩٩، ٢٠١)، ومسلم (٥/ ١١٤، ١١٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في «المسند» (٣١٤/٥»، ٣١٦، ٣٢٦)، وهو جزء من حديث طويل وفيه: «وأقيموا حدود اللَّه في الحضر والسفر..».

وقالَ عليٌّ: أقيمُوا الحدودَ على ما ملكت أيمانُكُم (١).

وأمَّا قولُه ﷺ في حديث أبي بُردة: «لا يُجلَدُ فوقَ عشرِ جلدات إلا في حدًّ من حدود اللَّه عزَّ وجلَّ " ، فقد اختَلَفُ وا في المراد بالحدِّ هُنا: هل هو الحدود اللَّه عزَّ وجلَّ " ، فقد اختَلَفُ وا في المراد بالحدِّ هُنا: هل هو الحدود القبدَّرة شرْعًا، أم المُرادُ بالحدِّ ما حدَّه اللَّهُ ونه عن قُربانِه، فيدخلُ فيه سائرُ المعاصي، ويكونُ المرادُ: النهي عن تجاوزِ العشرِ جلدات بالتأديب ونحوه، مما ليس عقوبة على محرَّم.

هذا فيه اختلافٌ مشهورٌ بين العلماء.

وقالَ تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٠].

وقال تعالى: ﴿ الأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلاَّ يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُوله ﴾ [التوبة:٩٧].

والمُرادُ بحدودِ اللَّهِ هَاهُنَا: ما يفصلُ بينَ الحلالِ والحرامِ، ويتميَّزُ به أحدُهُما من الآخرِ.

وقد مدحَ اللَّهُ الحافظينَ لحدودهِ في قولهِ: ﴿ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ١١٢].

وفي الحديث المرفوع منْ حديث عمرو بنِ شعيب، عنْ أبيه عنْ جدّه: «يمثّلُ القرآنُ رجُلاً يومَ القيامة فيُؤْتَى بالرجلِ قدْ حملَهُ فخالفَ أمرَهُ ونهيّهُ، فيمثّلُ له خصْمًا فيقولُ: يا ربِّ حمَّلْتَهُ إيَّاي فبئس حَامِلٍ. تعدَّى حدُودِي وضيَّعَ فرائضي وركب

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في «المسند» (١/ ٨٩، ٩٥، ١٤٥)، والنسائي في «الكبرى» كـمـا في «تحفـة الأشراف» (١٠٢٨٣) عن عليٌّ مرفوعًا.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٨/ ٢١٥، ٢١٦)، ومسلم (٥/ ١٢٦).



معصيتي. وقالَ: ويُؤتَى بالرجلِ الصالحِ كانَ قدْ حملَهُ، فيمثَّلُ خَصْمًا دونَهُ، فيقولُ: يا ربِّ حمَّلْتَهُ إِيَّاي فخيرُ حامِل حفظَ حدودي وعملَ بفرائضي واجتنبَ معصيتي (١) .

والمراد بحفظ الحدود هُنا: المحافظةُ على الواجباتِ والانتهاءُ عن المحرَّمات.

وفي حديث النُّعْمان بن بشير، عن النبي عَلَيْهِ: «الحلالُ بيِّن والحرامُ بين والحرامُ بين والحرامُ بين وبينهُما أمور مشتبهات لا يعلمُهُن كثير من الناس، فمن اتَّقَى الشبهات استبرأ لدينه وعرْضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالرَّاعي يرعَى حولَ الحمَى يُوشِكُ أَن يخالطَهُ. ألا وإنَّ لكلِّ ملك حمى، ألا وإنَّ حمَى اللَّه في أرضِه محارمُهُ»، وهو حديث متفق على صحته (٢).

فمثّلَ المحرَّماتِ في هذا الحديث: بالحِمَى، وهو ما يحميه الملوكُ وتمنعُ من قُربانِه، وجعلَ الحلال بينًا والحرام بينًا، ومُرادُهُ: الحلال المحضُ والحرام المحضُ، فإنَّ لكلِّ منها حُدودًا معروفةً في الشريعة. وجعلَ بينهُما أمورًا مشتبهةً على كثير من الناس، لا يدرونَ هلْ هي من الحلالِ أم من الحرام. فدلَّ على أنَّ من الناسِ من لا يشتبه عليه حكمها، فيعلم أنَّها حلالٌ أو أنّها حرامٌ.

فأمَّا من اشتب عليه حُكْمُها: فإنَّ الأوْلَى لهُ أنْ يتَّقيَهَا ويجتنبَهَا، كما قالَ عُمرُ: ذَرُوا الرِّبا والرِّبة (٣) .

وأخبر أنَّه منْ وقعَ في الأمـورِ المُشتبهةِ وقعَ في الحـرامِ، والمُرادُ: أنَّ نفسَهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» برقم (٣٠٠٤٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱/ ۲۰)، (۳/ ۲۹)، ومسلم (٥/ ٥٠ \_ ٥١).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (١/ ٣٦، ٤٩ \_ ٥٠)، وابن ماجه (٢٢٧٦).

تدعُوه من ارتكابِ الشبهاتِ إلى ارتكابِ الحرامِ.

ومثَّله بالراعي حولَ الحِـمَى يُوشكُ أَنْ يرتَعَ فيه، فأمَّـا منْ بعُدَ عَنِ الحِمَى فإنَّه يبعُد وقوعُه في الحرامِ؛ ولهذا قالَ منْ قالَ من السلف: اجعلْ بينَكَ وبينَ الحرام شيئًا من الحلال.

وفي الحديثِ المرفوعِ، الَّذي خرَّجهُ الترمذيُّ: «لا يبلغُ العبدُ أن يكونَ من المتقينَ حتَّى يدعَ ما لا بأسَ به حذرًا ممَّا به بأسُّ (١) .

وهذه الأمورُ المشتبهاتُ: منْهَا ما يَقْوَى شبهُ بالحرامِ، ومنها ما يبعدُ شبههُ بالحرامِ، ومنها ما يترددُ، لشبهةِ بين الحلالِ والحرام.

فالأولُ: يَقُوَى فيه التحريمُ، والثاني: يَقُوَى فيه الكراهةُ، والثالثُ: يترددُ فيه، واجتنابُ الكلِّ حسنٌ، وهو الأفضلُ والأوْلَى.

وقولُهُ: «فيهما \_ يعني: السورينِ \_ أبوابٌ مفتحةٌ، وعلى الأبوابِ سُتورٌ مُرخاةٌ».

ثم فسر الأبواب المفتحة: بمحارم الله بلا شبه حدود الله بالسورين المكتنفين للصراط يَمْنَةً ويَسْرةً و والسور يقتضي المنع، وأصل الحد في اللغة المنع - شبه المحارم بالأبواب المفتحة في السورين اللذين هما حد الصراط المستقيم ونهايته ، وجعل الأبواب مفتحة غير مغلّقة ولا مُقفلة ، وجعل عليها ستوراً مُرخاة بحيث يتمكن كل أحد من رفع تلك الستور وولوج تلك الأبواب.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٤٥١)، وابن ماجه (٤٢١٥).



وهكذا الشهواتُ المحرَّمةُ، فإنَّ النفوسَ متطلعةٌ إليها وقادرةٌ عليها، وإنَّما يمنعُ منها مانعُ الإيمانِ خاصةً، والنفوسُ مولعةٌ بمطالعة ما مُنعتْ منه؛ كما في الحديث «لو يُمنعُ الناسُ فتَّ البعر لقالُوا فيه الدرُّ»(١).

وفي حديث آخر مرفوع: «لو نهيتُ أحدَهم أنْ يأتي الحبون لأوشك أنْ يأتيه مراراً وليس له إليه حاجةٌ» (٢) .

وحكايةُ ذِي النونِ المصريِّ مع يوسفَ بن الحسينِ الرازيِّ ـ في الطبقِ الذي أرسلَهُ، وأمرَهُ أنْ لا يكشفَهُ ـ معروفةٌ.

والمحرَّماتُ أمانةٌ مِنَ اللَّهِ عندَ عبدهِ، والسمعُ أمانةٌ، والبصرُ واللسانُ أمانةٌ، والفرجُ أمانةٌ، وهو أعظَمُها.

وكذلك الواجبات كلُّها أمانات : كالطهارة ، والصيام ، والصلاة ، وأداء الحقوق إلى أهلها ؛ قالَ اللَّهُ تعالَى : ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَات وَالأَرْضِ وَالْجَبَالَ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولاً ﴾ وَالْجَبَالَ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولاً ﴾ [الاحزاب:٧٧] ثم ذكر حُكْمَه ، فقال : ﴿لِيُعَذّب اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَاتِ وَالْمُؤْمِنَاتُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتِ و

وفي الحديث الصحيح عن النبيِّ ﷺ: «حُفَّتِ الجنةُ بالمكارِهِ وحفَّتِ النارُ بالسهوات» (٣)، وفي رواية : «حُجبتُ النارُ بدل: «حُفَّتُ».

فاللَّهُ سبحانَهُ امتحنَ عبادَهُ في هذهِ الدارِ بهذهِ المحرَّماتِ من الشهواتِ

<sup>(</sup>١) قال في «كشف الخفاء» (٢١١/٢): ذكره الغزالي في «الإحياء»، وقال العراقي لم أجده. وذكره الهروي في كتابه «المصنوع في معرفة الحديث الموضوع» (١/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٢٣/٢٢) من حديث أبي جحيفة.

<sup>(</sup>٣) مسلم (٨/ ١٤٢ \_ ١٤٣). (٤) البخاري (٨/ ١٢٧).



والشُّبهات، وجعلَ في النَّفْسِ داعِيًا إلى حبِّها مع تمكِّنِ العبدِ منها وقُدرتِهِ عليْهَا.

فمن أدَّى الأمانة، وحفظ حدود اللَّه ومنع نفسه ما يُحبُّه من محارم اللَّه كانَ عاقبتَه الجنة ؛ كما قالَ تعالَى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَىٰ كَانَ عاقبتَه الْجَنَّة هِيَ الْمَأْوَى ﴾ [النازعات: ٤٠]، فلذلك يحتاج العبد في هذه الدار الى مُجاهدة عظيمة، يُجاهد نفسه في اللَّه \_ عزَّ وجلَّ \_ كما في الحديث: المجاهد مَنْ جاهد نفسه في اللَّه \_ عزَّ وجلَّ \_ كما في الحديث :

فمنْ كانتْ نفسُه شريفةً، وهمَّتُهُ عاليةٌ لم يرض لَهَا بالمعاصِي، فإنَّها خيانةٌ ولا يَرْضَى بالخيانة إلا مَن لا نفسَ لهُ. قال بعضُ السلف: رأيتُ المعاصِي نذالةٌ، فتركتُها مروَّة فاستحالتْ ديانةً.

وقالَ آخرُ منهُم: تركتُ الذنوبَ حياءً أربعينَ سنةً، ثم أدركني الورعُ.

وقالَ آخرُ: مَـنْ عمِلَ في السرِّ عمـلاً يستحيي منهُ إذا ظَهَـرَ عليه، فليسَ لنفسه عندَهُ قدرٌ.

قالَ بعضُهُم: ما أكرمَ العبادُ أنفسهُم بمثلِ طاعة اللّه، ولا أهانُوها بمثلِ معاصِي اللّه عزّ وجلّ. فمن ارتكبَ المحارمَ فقد أهانَ نفسهُ. وفي المَثَلِ المضروب: أنَّ الكلبَ قالَ للأسد: يا سيدَ السباع، غيِّر اسمِي فإنَّه قبيحٌ. فقالَ لهُ: أنتَ خائنٌ، لا يصلحُ لكَ غيرَ هذا الاسم. قالَ: فجربْني. فأعطاهُ شقةَ لحم، وقالَ: احفظ لي هذه إلى غد، وأنا أغيرُ اسمَكَ. فجاع، وجعلَ شقةَ لحم، وقالَ: احفظ لي هذه إلى غد، وأنا أغيرُ اسمَكَ. فجاع، وجعلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (٦/ ٢٠ ـ ٢٢)، وأبو داود (٢٥٠٠)، والترمذي (١٦٢١)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٨/ ١٨٠٨).



ينظرُ إلى اللحمِ ويصبرُ. فلما غلبتُهُ نفسُهُ قالَ: وأيُّ شيءٍ أعملُ باسمِي. وما كلبٌ إلا اسمٌ حَسَنٌ فأكلَ.

ولهذا المعنى: شبّه اللَّهُ عالمَ السُّوءِ الَّذي لم ينتفع بعلمه بالكلب؛ فقالَ تعالَى: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَان مِنَ الْغَاوِينَ عَالَى: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَان مِنَ الْغَاوِينَ وَلَوْ شَئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَنَ عَرَبُكُ مُنَالًا الْقَوْمُ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَأَنفُسَهُمْ كَانُوا يَظُلِمُونَ ﴾ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَاللّهُ مَاللّهُ الْقُومُ الّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَأَنفُسَهُمْ كَانُوا يَظُلُمُونَ ﴾ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَاللّهُ مَثَلُ الْقُومُ الّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَأَنفُسَهُمْ كَانُوا يَظُلُمُونَ ﴾ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ لَكُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْفُوا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْقُولِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ الْعَلَا عَلَيْهُ الْعُلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

والمُرادُ بهذا المثلِ: أنَّ منْ لم يزجرْهُ علمُه عن القبيح، صارَ القبيحُ عادةً لهُ ولم يؤثرْ فيه علمُه شيئًا، فيصيرُ حالُه كحالِ الكلبِ اللاهثِ؛ فإنَّه إنْ طُرِدَ لَهِثَ، وإنْ تركَ لَهِثَ، فالحالتانِ عنده سواءٌ.

وهذا أخسُّ أحوالِ الكلبِ وأبشعها، فكذلك من يرتكبُ القبائح مع جهله ومع علمه، فلا يؤثِّرُ علمه شيئًا؛ وكذلك مثل من لا يرتدع عن القبيح بوعظ ولا زجر ولا غيره. فإنَّ فعلَ القبيح يصيرُ عادةً، ولا ينزجرُ عنه بوعظ ولا تأديب ولا تعليم. بل هو متبع للهوى على كلِّ حالٍ، فهذا كلُّ من اتَّبع هواهُ، ولم ينزجرُ عنه بوعظ ولا غيره.

وسواءٌ كانَ الهَـوى المُتبَع داعيًا إلى شهـوة حسية، كالزنا والسـرقة وشرب الخمرِ، أو إلى غضب وحقد وكبر وحسد، أو إلى شُبهة مضلة في الدِّينِ.

وأشدُّ ذلكَ: حالُ من اتَّبع هواهُ في شبهةٍ مضلةٍ، ثمَّ من اتبع هواهُ في غضبٍ وكبرٍ وحقدٍ وحسدٍ، ثم من اتَّبع هواهُ في شهوةٍ حسيةٍ.

ولهذا يُقالُ: إنَّ مَن كانتْ معصيتُهُ في شهوةٍ فإنَّه يُرجَى له، ومن كانتْ معصيتُهُ في كبرٍ لم يُرج.

ويُقالُ: إنَّ البـدعَ أحبُّ إلى إبليسَ من المعاصِي؛ لأنَّ المعاصِيَ يُتــابُ منها والبدعَ يعتقِدُهَا صاحبُها دِينًا فلا يتوبُ مِنهَا.

والمقصودُ: أنَّه لمَّا كانتِ النفسُ والهَوى داعيينِ إلى فتحِ أبوابِ المحارِمِ وكشفِ ستورِها وارتكابِها، جعلَ اللهُ عزَّ وجلَّ لها داعيَيْنِ يزجرانِ مَن يُريدُ ارتكابَ المحارمِ وكشفَ ستورِهما.

أحدُهما: داعي القرآن، وهو الداعي على رأس الصراط يدعُو الناس كلَّهم الى الدخول في الصراط والاستقامة عليه، وأنْ لا يَعْوَجُّوا عنه يمنةً ولا يسرةً، ولا يفتحُوا شيئًا من تلك الأبواب التي عليها الستورُ المُرخاة؛ قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ حاكيًا عن عباده المؤمنين أنَّهم قالُوا: ﴿ رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبِكُمْ فَآمَنًا ﴾ [آل عمران:١٩٣] والمُرادُ به القرآنُ عند أكثرِ السَّلَفِ.

وقالَ حاكيًا عنِ الجنِّ الذين استمعُوا القرآنَ، أَنَّهُم لَّا رجعُ وا إلى قومهِم قالُوا: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدَقًا لَهَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا كَتَابًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدَقًا لَهُمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ ﴾ [الاحقاف:٣١-٣١].

وقد وصفَ اللَّهُ نبيَّه ﷺ بأنَّه يدعُو الخلقَ بالكتابِ إلى الصراطِ المستقيمِ؛ كما قالَ اللَّهُ ـ تعالَى: ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بإِذْنَ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ [إبراهيم:١].

وقالَ تعالَى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ آَنِكَ وَإِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ عَنِ الصِّرَاطِ لَنَاكِبُونَ ﴾ [المؤمنون:٧٣ ـ ٧٤].



وقد كانَ النبيُّ عَيَّا لِلهِ يدعُو الخلقَ بالقرآنِ إلى الدخولِ في الإسلامِ، الَّذي هو الصراطُ المستقيمُ؛ وبذلكَ استجابَ له خواصُّ المؤمنينَ كأكابرِ المهاجرينَ والأنصار. ولهذا المعْنَى قال مالكُ: فتُحت المدينةُ بالقرآن.

يعني: أنَّ أهلَهَا إنَّما دخلُوا في الإسلامِ بسماعِ القرآنِ.

كما بعث النبي على الله مصعب بن عمير، قبل أنْ يُهاجِرَ إلى المدينة . فدعًا أهلَ المدينة إلى المدينة القرآن عليهِم، فأسلم كثيرٌ منْهُم.

قال بعضُ السلفِ: من لـم يردعُهُ القرآنُ والموتُ، لو تناطحتِ الجـبالُ بين يديه لم يرتدعْ.

وقالَ آخرُ: من لم يتَعظ بشلاث، لم يتعظ بشيءٍ: الإسلامِ والقرآنِ، والمشيب؛ كما قيلَ:

كفى الشيبُ والإسلامُ للمرءِ ناهيًا قال يحيى بنُ معاذٍ: الإسلامُ نقيٌّ فلا تدنِّسْهُ بآثامِكَ.

منع الهَوى مِن كاعبٍ ومدام نورُ المشيبِ وواعظُ الإسلامِ

ومن كان في الدنيا قد خرَج عن الاستقامة على الصراط، ففتح أبواب المحارم الَّتي في ستور الصراط يمنة ويسرة، ودخل إليْها ـ سواءٌ كانت المحارم من الشهوات أو مِنَ الشبهات ـ أخذته الكلاليب الَّذي على ذلك الصراط يمنة ويسرة، بحسب ما فتح في الدنيا من أبواب المحارم ودخل إليْها. فمنهم المكدوش في النار، ومنهم من تخدشه الكلاليب وينجو.

رأى بعضُ السلفِ \_ وكانَ شَابا \_ في منامِهِ: كأنَّ الناسَ حُشِرُوا، وإذا بنهرٍ من لهبِ النارِ عليه جسرٌ يجوزُ الناسُ عليه يُدْعونَ بأسمائِ هِم. فمنْ دُعِيَ

أجابَ، فناجٍ وهالِكٌ. قالَ: فدُعِيَ باسْمِي، فدخلتُ في الجسرِ فإذَا حدُّ كحدً السيفِ يمورُ بي يمينًا وشِمالاً. فأصبح الرجلُ أبيضَ الرأسِ واللحيةِ، عمَّا رأى.

سمع بعضُهم قائِلاً يقولُ شعرًا:

يُسائِلُنِي وينكشفُ الخطاءُ كحدً السيفِ أسفلُه لَظاءُ

أمامِي موقفٌ قُداًم ربِّي وحسْبِي أَنْ أَمرَّ على صراطٍ فغُشى عليه.

قال الفُضيلُ لِبِشرِ: بلغَنِي أنَّ الصراطَ مسيرة خمسة عشر الف فرسخ، فانظر كيف تكون عليه.

قال بعضُ السلفِ: بلغَنا أنَّ الصراطَ يكونُ على بعضِ الناسِ أدقُّ مِنَ الشعرِ، وعلَى بعضِهِم كالوادِي الواسع.

قال سهلٌ التستُريُّ: مَن دقَّ على الصراطِ في الدُّنيا عرضَ له في الآخرةِ ومن عرضَ له في الدنيا الصراطُ دقَّ عليه في الآخرة.

والمعنى: أنَّ مَنْ صبَر نفسه على الاستقامة على الصراط ولم يعرج عنه عنة ويسرة، ولا كشف شيئًا من الستور المُرخاة على جانبيه - عما تهواه النفوس من الشهوات أو الشبهات - بل سار على متن الصراط المستقيم حتَّى أتى ربَّه وصبر على دقّة ذلك، عرض له الصراط في الآخرة. ومن وسع على نفسه الصراط في الدُّنيا، فلم يستقم على جادَّته - بل كشف ستوره المُرخاة من الصراط في الآخرة، ودخل مَّا شاءت نفسه من الشهوات والشبهات - دق عليه الصراط في الآخرة، فكان عليه أدق من الشهوات والشبهات - دق عليه الصراط في الآخرة، فكان عليه أدق من الشهوات والشبهات - دق عليه الصراط في الآخرة، فكان عليه أدق من الشعر.

أما آن يا صاح أن تستفيقاً وقد ضحك الشيب فاحزن له الآ فارجر النفس عن غيها ودون الصراط لنا موقف فت بصر ما شئت كفًّا تعض إذا أطبقت فوقهم لم تكن شرابهم المهل في قعرها

وأنْ تتناسَى الهَوى والفُسوقا وصار مساؤك فيه شروقا عساك تجوزُ الصراط الدَّقيقا به يتناسَى الصديقُ الصَّديقا وعينًا تسحُّ وقلبًا خَفُوقا لسَمع إلا البكاء والشهيقا يقطعُ أوصالَهُم والعُروقا

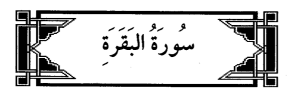
قال إبراهيمُ بنُ أدهمَ: كُلِ الحلالَ، وادعُ بما شئتَ.

وقالَ لرجلٍ: اعبدِ اللَّهَ سرًّا، حتى تخرجَ على الناسِ يومَ القيامةِ كمينًا. ومما أنشدَ بعضُهم شعرًا:

بحبیِّک أنْ یحل به سواکا فلم أبصر به حتی أراکا وإنْ لم يُبق حبُّك لي حراکا وتفعله فيحسُنُ منك ذاکا وتفعله فيحسُنُ منك ذاکا وآخر يدَّعي معه اشتراکا تبَين من بكي ممتن تباکي وينطقُ بالهوي من قد تشاکا(۱) أروحُ وقد ختمتُ على فؤادي فلو أنّى استطعتُ غضضتُ طَرفي أحسبُّكَ لا ببعضي بل بكُلِّي ويقبعُ مِن سواكَ الفعلُ عندي وفي الأحبابِ مخصوصٌ بوجد إذا اشتبكتُ دموعٌ في خدود فأمّا من بكى فيذوبُ وجْداً

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) رسالة شرح حديث «مثل الإسلام».



# قوله تعالى: ﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَاءِ ﴾

[قالَ البخاريُّ]: «بابٌ: ما يَقُولُ إِذَا أَمْطَرَتْ»:

وقال ابنُ عباسٍ: ﴿ كَصَيِّبٍ ﴾ [البقرة:١٩]: المطرُ.

وقالَ غيرُهُ: صابَ وأصابَ يَصُوبُ.

حدَّثَنَا مُحمَّدُ بِنُ مُقَاتِلٍ أبو الحسنِ المرْوزِيُّ: أنا عبدُ اللَّهِ \_ هُوَ: ابنُ المباركِ \_: أنا عُبيْدُ اللَّهِ، عنْ نَافع، عنِ القاسمِ بنِ مُحمَّد، عنْ عائشة، أنَّ رسولَ اللَّه عَيْلِيَّ كانَ إذا رأى المَطَرَ قَالَ: «صَيِّبًا نافعًا»(١) .

تَابَعَهُ: القاسمُ بنُ يحيى، عنْ عبيدِ اللَّه.

ورواهُ الأوزاعيُّ وعُقيلٌ، عنْ نافع.

أمًّا ذكر المتابعاتِ على هذا الإسنادِ، لاختلافٍ وقعَ فيه:

فإنَّه رُوي عن عبيدِ اللَّهِ، عن القاسمِ، عن عائشةَ، أنَّ رسولَ اللَّه ﷺ من غيرِ ذكرِ: «نافعٍ».

والصحيحُ: ذكرُ: «نافع» فيه.

وقد رواه \_أيضًا \_ يحيى القطانُ وعبدةُ بن سليمانَ، عن عبيدِ اللَّهِ، كذلك \_: ذكره الدارقطنيُّ في «عللهِ».

<sup>&</sup>lt;u>(۱)</u> البخاري (۲/ ٤٠).

فإن كان ذلك محفوظًا عنهمًا، فكيفَ لم يذكرِ البخاريُّ متابعتَهُما لابنِ المبارك، وعدلَ عنه إلى متابعة القاسم بن يحيى؟

وأما عقيلٌ، فرواهُ عنْ نافعٍ، عنِ القاسمِ، عنْ عائشةً.

ورواه ـ أيضًا ـ أيوبُ، عن الفاسم، عنْ عائشةَ.

خرَّجه الإمامُ أحمدُ <sup>(١)</sup>، عنْ عبدِ الرزاقِ، عنْ معمرٍ، عنه، ولفظُ حديثِهِ: «اللَّهُمَّ صَيِّبًا هنيئًا ـ أو ـ صَيِّبًا هنيئًا».

وأمَّا الأوازعيُّ، فقد رواهُ عن نافع، عنِ القاسمِ، عنْ عائشةَ، كما ذكرهُ البخاريُّ، ولفظُ حديثهِ: «اللَّهُمَّ اجعَلهُ صَيِّبًا هنيئًا» (٢).

وقد خرَّج حديثَهُ كذلكَ الإمامُ أحمدُ وابنُ ماجه.

وفي رواية ابنِ ماجه: أنَّ الأوزاعيَّ قالَ: «أخبرني نافعٌ»، كذا خرَّجه من طريقِ عبدِ الحميدِ بنِ أبي العشرين، عنه.

وقد رُوي التصريحُ بالتحديثِ فيه عنِ الوليدِ بن مسلمٍ، عنِ الأوزاعيِّ أيضًا.

ورواه إسماعيلُ بنُ سماعةً، عنِ الأوزاعيِّ، عنْ رجلٍ، عنْ نافعٍ، عن القاسم، عنْ عائشةَ.

وقالَ البابْلُتِيُّ: عنِ الأوزاعيِّ، عنْ محمدِ بنِ الوليدِ الزبيديِّ، عنْ نافعٍ، عنِ القاسمِ، عنْ عائشةَ.

وقالَ عقبةُ بنُ علقمةَ: عنِ الأوزاعيِّ، عنِ الـزهريِّ، عنْ نافع، عنِ (١) «المسند» (١٦٦/٦).

(۲) «المسند» (۲/ ۹۰) وابن ماجه (۳۸۹۰).

القاسم، عنْ عائشةً.

قالَ الدارَقُطنيُّ: وهو غيرُ محفوظ.

وقالَ عيسى بنُ يونسَ (١) وعبادُ بنُ جويريةَ: عنِ الأوزاعيِّ، عنِ الزهريِّ، عنِ الزهريِّ، عنِ الزهريِّ، عنِ القاسمِ، عنْ عائشةَ \_ منْ غيرِ ذكرِ: «نافع».

وكذا رُوي عنِ ابنِ المباركِ، عنِ الأوزاعيِّ.

قالَ الدارقطنيُّ: فإنْ كانَ ذلك محفوظًا عنِ الأوزاعيِّ، فهو غريبٌ عنِ الزهريِّ.

وخرَّجه البيهقيُّ (٢) منْ رواية الوليد بنِ مسلم: نَا الأوزاعيُّ: حدثني نافعٌ. ثم قالَ: كانَ ابنُ معينٍ يزعمُ أنَّ الأوزاعيَّ لم يسمعْ من نافع شيئًا.

ثمَّ خرَّجه من طريقِ الوليدِ بنِ مَزْيَد: نَا الأوزاعيُّ: حدثني رجلٌ، عن نافع ـ فذكرَه.

قالَ: وهذا يشهدُ لقولِ ابنِ معينِ.

قلتُ: وقد سبقَ الكلامُ على روايةِ الأوزاعيِّ عنْ نافعٍ في «باب: حملِ العنزة بين يَدَي الإمامِ يومِ العيدِ»، فإنَّ البخاريَّ خرَّج حديثًا للأوزاعيِّ عنْ نافع مصرحًا فيه بالسماع.

وقد رُوي هذا الحديثُ عنْ عائشةَ من وجهِ آخَر:

خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ والنسائيُّ وابنُ ماجه (٣) من حديثِ المقدامِ بنِ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/ ۹۰).

<sup>(</sup>٢) البيهقي (٣/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٣) أحمد (٦/ ٤١)، وأبو داود (٩٩ ٥)، والنسائي (٣/ ١٦٤)، وابن ماجه (٣٨٨٩).



شُريْحٍ، عن أبيهِ، عن عائشة، أنَّ النبيَّ، كانَ إذا أُمطرَ، قالَ: «اللَّهُمَّ صَيَّبًا هنيًّا» \_ لفظُ أبى داود.

ولفظُ النسائيِّ: «اللَّهُمُّ اجعله سيبًا نافعًا».

ولفظُ ابنِ ماجه (١) : «اللَّهُمَّ سيبًا نافعًا» \_ مرتينِ أو ثلاثًا.

وفي رواية لابنِ أبي الدنيا في «كتاب المطرِ»: «اللَّهُمَّ سقيًا نافعًا».

وخرَّج مسلمٌ (٢) من طريق جعفر بنِ محمد، عن عطاء، عن عائشة، أنَّ النبيَّ عَيُلِيُّةٍ كانَ يقول إذا رأى المطرَ: «رحمةٌ».

وقد أشارَ البخاريُّ إلى تفسيرِ قولِهِ ﷺ: «صيبًا هنيئًا»، فذكرَ عنِ ابنِ عباس، أنَّ الصيِّبَ هو المطرُ.

﴿ وقد خـرَّجه ابنُ أبي الدنيا في «كتابِ المطر» من روايةِ هـارونَ بنِ عنترةَ، عن أبيه، عنِ ابنِ عباسٍ.

وقالَ غيرُهُ: هو المطرُ الشديدُ.

وقد ذكرَ البخاريُّ عن بعضِهِم، أنَّ الفعلَ الماضِي منه: «صابَ وأصابَ»، والمضارعُ منه: «يصوبُ».

وهذا عجيبٌ: فإنَّ «أصابَ» إنما تقالُ في ماضِي «يصيبُ» ، مِنَ الإصابةِ التي هي ضدَّ الخطاِ.

وأمَّا «صابَ يصوبُ»، فمعناه: نزلَ من علو إلى سفْل.

وأمَّا رواية من روى «سيِّبًا» بالسينِ، فيجوز أنَّ تكونَّ السينُ مبدلةً

<sup>(</sup>۱) ابن ماجه (۳۹۸۹). (۲) مسلم (۳/۲۲).

من الصاد.

وقيل: بل هو بسكونِ الياءِ، ومعناه: العطاءُ.

ورُوي عنْ محمد بنِ أسلمَ الطوسيِّ، أنَّه رجَّح هذه الرواية؛ لأنَّ العطاءَ يعمُّ المطرَ وغيرَهُ منْ أنواعِ الخيرِ والرحمةِ، وفي هذه الأحاديثِ كلَّها: الدعاءُ بأن يكونَ النازلُ من السماءِ نافعًا، وذلك سقيا الرحمةِ، دون العذابِ.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده، عنْ عبد الملكِ بنِ جابرِ بنِ عتيك، أنَّ رجلاً من الأنصاريُّ الدعاءَ من الأنصارِ كانَ قاعداً عند عُمرَ في يوم مطر، فأكثر الأنصاريُّ الدعاءَ بالاستسقاء، فضربه عمرُ بالدِّرة، وقالَ: ما يدريكَ ما يكونُ في السقْيا، ألا تقول: سقْياً وادعةً، نافعةً، تسعُ الأموالَ والأنْفُسَ (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾

قالَ اللَّهُ تعالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [التحريم:٦].

وقال: ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة:٢٤].

واختلفَ المفسرونَ في هذه الحجارة، فقالت طائفةٌ منهم الربيع بنُ أنس: الحجارةُ هي الأصنامُ التي عبدَت من دونِ اللَّه، واستشهدَ بعضُهم لهذا بقولِه

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري" (٦/ ٣١٠ ـ ٣١٣).



تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴿ كَانَ اللَّهِ عَالَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ إِلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

قال ابن أبي حاتم: حدثنا أبو صالح، حدثنا معاوية بن أبي صالح، عن أبي بكرٍ بن أبي مريم، عن أبيه أن رسول الله صلّى عليه وآله وسلّم قال في قوله: ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُورَتْ ﴾ [التكوير:١] قال: «كورتْ في جهنم»، ﴿وَإِذَا النَّجُومُ اللّهُ فهو في الكّدَرَتْ ﴾ [التكوير:٢] قال: «انكدرتْ في جهنم، وكلٌّ من عُبِدَ من دون الله فهو في الكّدَرَتْ ﴾ [التكوير:٢] قال: «انكدرتْ في جهنم، وكلٌّ من عُبِدَ من دون الله فهو في جهنم، إلا ما كان من عيسى وأمّه ولو رضيا لدخلاَها» غريب جداً، وأبو بكر بن أبي مريم فيه ضعف .

وقد رُويَ أنَّ الشمسَ والقمرَ يكورانِ في النارِ.

ورواه عُبدُ العزيزِ بنِ المختارِ عنْ عبدِ اللّهِ \_ هو ابنُ فيروزَ الداناجِ \_ قالَ: سمعتُ أبا سلمةَ بنَ عبدِ الرحمنِ يحدثُ عن أبي هريرةَ عنِ النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «الشمسُ والقمرُ ثورانِ يكورانِ في الناريومَ القيامة» خرَّجه البزارُ(١) وغيرُهُ.

وخرَّجهُ البخاريُّ مختصرًا (٢)، ولفظه: «الشمسُ والقمرُ يكوران يومَ القيامة».

وخرَّج أبو يَعْلَى (٣) منْ رواية درستْ بنِ زياد عن يزيدَ الرقاشيِّ عن أنس عن النبيِّ عَلَيْهُ، قالَ: «الشمسُ والقمرُ ثورانِ عقيرانِ في النارِ» وهذا إسنادٌ ضعيفٌ جدًّا.

وقد قيلَ: إنَّ المعنى في ذلكَ أنَّ الكفارَ لَمَّا عبدُوا الآلهةَ من دونِ اللَّهِ واعتقدُوا أنها تشفعُ لهم عندَ اللَّهِ وتقرِّبُهم إليه عوقبُوا بأن جعلت معهم في

<sup>(</sup>۱) «مجمع» (۱۰/ ۳۹۰)، ولم يعزه للبزار!!.

النارِ إهانةً لها وإذلالاً، ونكايةً لهم وإبلاغًا في حسرتِهم وندامتهم، فإنَّ الإنسانَ إذا قرنَ في العذابِ بمنْ كانَ سببَ عذابِه كانَ أشدَّ في ألَمهِ وحسرتِهِ.

ولهذا المعنى يقرنُ الكفارُ بشياطينهم التي أضلتْهُم. قالَ اللَّهُ تعالَى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِينٌ ﴿ آَتُ ﴾ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ ﴿ آَتُ ﴾ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ ﴿ آَتُ ﴾ وَلَن يَنفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذ ظَّلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ فَبِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ وَالرَّحْرِفَ ٢٦٠ ـ ٢٩].

قالَ مَعْمرٌ عنْ سعيد الجريريِّ في هذه الآيات: بلغنا أن الكافرَ إذا بُعثَ يومَ القيامةِ منْ قبره، شُفِعَ بشيطانِهِ فلم يفارقُه حتى يصيرَهُما اللَّهُ إلى النارِ، فذاكَ حينَ يقولُ: ﴿ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ الْقَرِينُ ﴾ [الزخرف: ٢٨].

وقالَ أبو الأشهب عن سعيد الجريريِّ عن عباسٍ الجسميِّ: إنَّ الكافرَ إذا خرجَ من قبره وجد عند رأسه مشل السرحة المحترقة شيطانة فتأخُذُ بيده، فتقولُ: أنا قرينتُك أدخلُ أنا وأنت جهنَّم، فذاك قولُهُ: ﴿ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بَعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ الْقَرِينُ ﴾ [الزخرف: ٣٨] خرجهما ابنُ أبي حاتمٍ وغيرُهُ، والسرحةُ: شجرةٌ كبيرةٌ.

وقد أخبرَ اللَّهُ تعالى عن حنقِ الكفارِ على من أضلَّهُم بقوله: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرِنَا اللَّذَيْنِ أَضَلاَّنَا مِنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْجَنِّ وَالإِنسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴾ [فصلت: ٢٩].

فإذا قُرن أحدُهُم بمن أضلَّه في العذابِ كانَ أشدَّ لعذابِهِ، فإنَّ المكانَ المسعَ يضيقُ على المتباغِضينِ باقترانِهما في المكانِ الضيق.

وأخبرَ اللَّهُ تعالى عن اختصامِ الكفارِ معَ من كانَ معهُم من الشياطينِ ومن



عبدُوه من دونِ اللَّه تعالى. قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَبُرِزَتِ الْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ ﴿ ﴾ وَقِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ ﴿ وَ اللَّهِ هَلْ يَنصُرُونَكُمْ أَوْ يَنتَصِرُونَ ﴿ وَ وَقِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ وَ هُمْ فِيهَا فَكُبْكُبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ ﴿ وَ هُمُ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ ﴿ وَ هُمْ قَيهَا يَخْتَصِمُونَ ﴿ وَ هُمْ اللّهِ إِللّا اللّهِ إِنْ كُنّا لَفِي ضَلالٍ مِّبِينٍ ﴿ وَهُمْ إِذْ نُسَوِيكُم بِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَمَا أَضَلَنَا إِلاّ الْمُجْرِمُونَ ﴾ الآيات [الشعراء: ٩١].

ومن جملة أنواع عذاب أهل النار فيها: تلاعنُهم وتباغضُهم، وتبرُّوُ بعضُهم من بعض، وحصاء بعضهم على بعض، بمضاعفة العذاب، كما قالَ اللَّه تعالى: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَعَنَتْ أُخْتَهَا حَتَىٰ إِذَا ادَّارَكُوا فِيهَا جَمِيعًا قَالَتْ أُخْرَاهُمْ لأُولاهُمْ رَبَّنَا هَوُلاء أَضُلُونَا فَآتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِنَ النَّارِ ﴾ الآيات [الاعراف:٣٨].

قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضُّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا ﴾ الآيات [غافر:٧٤] .

وقال اللَّهُ تعالى: ﴿ هَذَا فَوْجٌ مُقْتَحِمٌ مَّعَكُمْ لا مَرْحَبًا بِهِمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ [ص:٩٥ ـ ٢٤] وحينئذ لا يبعدُ أن يقرن كلُّ كَافرٍ بشيطانِهِ الذي أَضَلَهُ وبصورة من عَبَدَهُ من دون اللَّهُ من الحجارة.

وقالَ ابنُ أبي الدنيا: حدثنا عبدُ اللَّه بنُ وضاح، حدثنا عبادةُ بنُ كليب عن محمد بنِ هاشم، قالَ: لما نزلتْ هذه الآيةُ: ﴿ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ عن محمد بنِ هاشم، قالَ: لما نزلتْ هذه الآيةُ: ﴿ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [البقرة:٢٤]. وقرأها النبيُّ عَلِيَا اللَّهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ رأسهُ في حجره، رحمةً لَهُ، فمكثَ ما شاءَ أن يمكثَ، ثم فتح عينيه، فقالَ: بأبي أنتَ وأمني مثلَ أيِّ شيء الحجرُ عالَ: «أما يكفيكَ ما أصابَكَ، على أنَّ الحجرَ الواحدَ منها لو وُضِعَ عن جبالِ الدنيا كلّها لذابتْ منهُ، وإنَّ معَ أصابَكَ، على أنَّ الحجرَ الواحدَ منها لو وُضِعَ عن جبالِ الدنيا كلّها لذابتْ منهُ، وإنَّ معَ

كلِّ إنسانِ منهُم حجرًا وشيطانًا».

وقالَ الحسنُ في موعظته: أذكركَ اللّهَ ما رحمتَ نفسكَ، فإنّك قد حذرت نارًا لا تطفأ، يهوِي فيها من صارَ إليها، ويترددُ في أطباقها قرينُ شيطان، ولزيقُ حجر يتلهبُ في وجههِ شعلُها ﴿لا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلا يُخفّفُ عَنْهُم مَنْ عَذَابِهَا ﴾ [ناطر:٣٦].

وأكثرُ المفسرينَ على أنَّ المرادَ بالحجارةِ حجارةُ الكبريتِ توقدُ بها النارُ. ويقالُ: إنَّ فيها خمسةُ أنواعٍ من العذابِ ليسَ في غيرِها من الحجارة: سرعةُ الإيقادِ، ونتنُ الرائحةِ، وكثرَّةُ الدخانِ، وشدةُ الالتصاقِ بالأبدانِ، وقوةُ حرِّها إذا أحميتْ.

قالَ عبدُ الملكِ بنُ عـميرِ عنْ عبدِ الرحمنِ بنِ سابط عنْ عمرو بنِ ميمونَ عنِ ابنِ مسعود في قولِهِ تعالى: ﴿ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [البقرة:٢٤] قالَ: هي حجارةٌ من الكبريتِ خلقها اللَّهُ يومَ خلقَ السمواتُ والأرضَ في السماءِ الدنيا يُعدُّها للكافرينَ. خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ والحاكمُ في «المستدركِ» وقالَ: صحيحٌ على شرط الشيخين.

وقالَ السُّدِيُّ في «تفسيرِهِ» عنْ أبي مالك وعنْ أبي صالح، عنِ ابنِ عباس وعن مرَّة عن ابنِ مسعود، وعن أناس من الصحابة: ﴿فَاتَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [البقرة:٢٤]. أما الحجارةُ حجارةٌ في النار من كسريت أسودَ يعذَّبُونَ به مع النارِ. وقالَ مجاهدٌ: حجارةٌ من كبريت أنتنُ من الجيفةِ، وهكذا قالَ أبو جعفرٍ وابنُ جريج، وعمرُو بنُ دينارٍ وغيرُهم.

وقالَ ابنُ وهب: أخبرَني عبدُ اللَّهِ بنُ عياشٍ، أخبرَني عبدُ اللَّهِ بنُ سليمانَ عنْ عبدُ اللَّهِ بنِ عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ عنْ درَّاجٍ عن أبي الهيثم، عن عيسى بنِ هلال الصدفيِّ، عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ

عمرو(١١) ، قالَ: قالَ رسولُ اللَّه صلَّى اللَّهُ عليه وآله وسلَّم: «إنَّ الأرضينَ بينَ كلِّ أرض إلى التي تليها مسيرة خمسمائة سنة، فالعُليا منها على ظهر حوت قد التقى طرفًاهُ في السماءِ، والحوتُ على صخرة، والصخرةُ بيد ملك، والثانية سجنُ الريح، فلما أرادَ اللَّهُ إهلاكَ عاد أمرَ خازنَ الريح أن يرسلَ عليهم ريحًا تهلكُ عادًا، قالَ: يا ربِّ أرسلْ عليهم من الريح قــدرَ منخر ثور، قالَ له الجبارُ تبــاركَ وتعالى: إذنْ يكفي الأرضَ ومن عليها ، ولكنْ أرسِل عـليهم بقدرِ خاتمٍ، فهي التي قـالَ اللَّهُ في كتابه: ﴿ مَا تَذَرُّ مِن شَيْءٍ أَنَتْ عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيم ﴾ [الذاريات:٤٢]، والثالثةُ فيها حجارةُ جهنَّم، والرابعةُ فيها كبريتُ جهنمَ» قالُوا: يا رسولَ اللَّهِ أللنارِ كبريتُ ؟! قالَ: «نعم، والذي نفسي بيده إنَّ فيها لأوديةً من كبريت لو أرسلت فيها الجبالُ الرواسيّ لماعَت، والخامسةُ فيها حياتُ جهنمَ وإنَّ أفواهَها كالأودية تلسعُ الكافرَ اللسعةَ فلا يبْقي منه لحمٌ على وضَم، والسادسةُ فيها عـقاربُ جهنَّم، وإنَّ أدنى عقـربة منها كالبـغال الموكفة، تضـربُ الكافرَ ضربةً تنسيه ضربتُها حرَّ جهنَّم، والسابعةُ سقرُ، وفيها إبليسُ مصفدٌ بالحديد أمامه ويده من خلفِه، فإذا أرادَ اللَّه أن يطلقَهُ لما يشاءُ من عباده أطلَقَهُ ، خرَّجه الحاكم في آخر: «المستدرك»(٢) وقالَ: تفرُّد به أبو السمح، وقد ذكرت عدالته بنص الإمام يحيى بن معين، والحديثُ صحيحٌ ولم يخرِّجاه، وقالَ بعضُ الحفاظ المتأخرين: هو حديثٌ منكرٌ، وعبدُ اللَّهِ بنُ عياشِ القتبانيُّ ضعَّفهُ أبو داودَ، وعندَ مسلم أنَّه ثقةٌ، ودرَّاجٌ كثيرُ المناكير، واللَّهُ أعلمُ.

قلتُ: رفْعُه منكرٌ جدًّا، ولعله موقوفٌ، وغلطَ بعضُهم فرفَعَه، وروى

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «عبد اللَّه بن عـمر» وهو خطأ؛ لأن الحـديث بهذا الإسناد من رواية عـبد اللَّه بن عمرو، كما في «المستدرك» (٥٩٤/٤).

<sup>(</sup>٢) «المستدرك» (٤/ ٩٤٥).

عطاءُ بنُ يسارٍ عن كعبٍ من قولِهِ نحوَ هذا الكلام أيضًا.

وعن عبد العزيز بن أبي رواد قال: بلغني أنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْ تلا هذه الآية : ﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٢] وعنده بعض أصحابِه وفيهم شيخٌ، فقالَ الشيخُ: يا رسولَ اللَّه حجارة جهنَّم كحجارة الدُّنيا؟ فقالَ النبيُّ عَلَيْهِ: ﴿ والذي نفسي بيده، إنَّ صخرة من صخر جهنَّم أعظمُ من جبالِ الدنيا كلِّها فوقع الشيخُ مغشيًّا عليه ، فوضع النبي عَلَيْهِ يده على فؤاده ، فإذا هو حيُّ فناداه قلْ: ﴿ لا إله إلا اللَّهُ اللَّهُ تبارك وتعالى: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدٍ ﴾ [إبراهيم: ١٤] » خرَّجه ابن أبي الدنيا (١).

# \* \* \*

# قوله تعالى : ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ ﴾

وروى ابنُ جريرٍ في «تفسيرِهِ» (٢): نا يُونُسُ: نا ابنُ وهْب، عنْ عبدِ الرحمنِ بنِ زيدِ بنِ أسلم، في قوله: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٥]، قال: المطهرةُ: التي لا تحيضُ، قالَ: وكذلكَ خُلقَتْ حواءُ عليها السلامُ حتى عَصَتْ، فلمّا عصتْ قالَ اللّهُ تعالى: «إني خلقتُكِ مطهّرةً، وسأَدْميكِ كما أَدْميتِ هذه الشجرة».

وقد استدلَّ البخاريُّ لذلكَ بعمومِ قولِ النبيِّ عَلَيْلَةٍ: «إنَّ هذا شيءٌ كتبه اللَّهُ على بنات آدمَ» (٣) ، وهو استدلالٌ ظاهرٌ حسنٌ ، ونظيرُهُ: استدلالُ الحسنِ على (١) «التخويف من النار» (١٠٤ - ١٠٤).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الطبرى» (۱/۱۷۲).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١/ ٨١).



إبطال قولِ من قال: أوَّل من رأى الشَّيْبَ إبراهيمُ عليه السلامُ، بعمومِ قول اللَّه عزَّ وجَلَّ: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفُ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفُ وَ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ فَوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ﴾ [الروم: ٤٥] (١) .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيْئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة:٨١].

وفُسرتُ إحاطةُ الخطيئةِ بالموتِ على الشركِ، وفسِّرتُ بالموتِ على الذنوبِ الموجبةِ للنارِ من غيرِ توبةِ منْهاً.

فكأنَّ ذنوبه أحاطت به من جميع جهاته ، فلم يبق له مَخلص منها . فالخطايا تُحيط بصاحبِها حتى تُهلكه ؛ وقد ضرب النبي ولله على الخطايا التي يتلبَّس بها العبد بمثل درع ضيقة يلبسها ، فتضيق عليه حتى تخنقه ، ولا تنفك عنه إلا بعمل الحسنات من توبة أو غيرها من الأعمال الصالحة ، في اللسند» (٢) ، عن عُقبة بن عامر ، عن النبي ولي الله المنات ثم يعمل الحسنات كمثل رجل كانت عليه درع ضيقة ثم خنقته ، ثم عمل حسنة النبي علي من حلقة أخرى حتى يخرج إلى الأرض» .

فلا يَخلُصُ العبدُ من ضيقِ الذنوبِ عليهِ وإحاطتِها بهِ، إلا بالتوبةِ والعملِ الصالَح.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۳۹۷).

كانَ بعضُ السلفِ يُردد هذينِ البيتينِ بالليلِ، ويبكِي بكاءً شديدًا شعر: ابْكِ لذنبِكَ طولَ الليلِ مجتهدًا إنَّ البكاءَ معولُ الأحزانِ لا تنسَ ذنبكَ في النهارِ وطولِهِ إنَّ الذنوبَ تحييطُ بالإنسانِ (١)

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِصَةً مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ خَالِصَةً مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾

وقدْ دلَّ قولُهُ تعالى في حقِّ اليهود: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِصَةً مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ٤٤] على أنَّ مَنْ كانَ على حالة حسنة من الاستعداد للقاء اللَّه فإنَّه يتمنَّى لقاء اللَّه ويحبُّه، وأنَّه لا يكرهُ ذلك إلا من هو مريبٌ في أمره. ولَهذا قالَ: ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْديهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٥٠] ثم قال تعالى: ﴿ وَلَتَجِدنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَاةً وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَودُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةً وَمَا هُوَ بِمُزَحْرِحِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ ﴾ [البقرة: ٤٠] فذمَّهم على حرصِهم على الحياةِ الدنيا.

وفي «مسند الإمام أحمدً» (٢) عنِ النبيِّ ﷺ قالَ: «لا يتَـمَنَّينَّ الموْتَ إلا منْ وَثَقَ بِعَمَله».

وقد كان كثيـرٌ من السلفِ الصالحِ يتمـنونَ الموتَ شوقًا إلى لقـاءِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) شرح حديث: «لبيك اللهم لبيك» (ص ١١٠ ـ ١١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٢/ ٣٥٠) بلفظ مُقارب، عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) «استنشاق نسيم الأنس» (ص ١٣١ ـ ١٣٢).



قوله تعالى: ﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلَمُوا لَمَنِ اشْتَراهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ وَلَبِئْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنفُسهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ مَن آثر المعصية على الطَّاعة فإنَّما حمله على ذلك جهله وظنته أنَّها تنفعه عاجلاً باستعجال لذَّتها، وإن كان عنده إيمان فهو يرجُو التخلُص من سوء عاقبيتها بالتوبة في آخرِ عمره؛ وهذا جهل محض ، فإنَّه يتعجلُ الإثم والحزي، ويفوته عزُّ التقوى وثوابُها ولذَّة الطاعة، وقد يتمكن من التوبة بعد ذلك، وقد يعاجله الموت بغتة ، فهو كجائع أكل طعامًا مسمومًا لدفع جوعه الحاضر، ورجا أن يتخلَّص من ضرره بشرب الدِّرياق بعدَه، وهذا لا يفعله إلا جاهل ، وقد قال تعالى في حق الذين يؤثرون السحر: ﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَة مِنْ خَلاق وَلَئِسْ مَا شَرَوا بِهِ أَنفُسَهُمْ وَلَقَدْ عَلَمُونَ وَلَوْ أَنَّهُمْ آمَنُوا وَاتَّقُواْ لَمَثُوبَةٌ مِنْ عَندِ اللَّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البَرَة عَندُ اللَّه خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ فَي النَّهُ عَند اللَّه خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ فَي الْمَنْوَا وَاتَقُواْ لَمَثُوبَةٌ مِنْ عَند اللَّه خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البَرَة عَنْ اللَّه خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ فَي الآخِرة وَ المَنْوَا وَاتَقُواْ لَمَنُوا وَاتَقُواْ لَمَنُوا وَاتَقُواْ لَمَنُوا وَاتَقُواْ لَمَنُوا وَاتَقَوْا لَمَنُوا وَاتَقَوْا لَمَنُوا وَاتَقُواْ لَمَنُوا وَاتَقَوْا لَمَنُوا وَاتَقُوا لَمَنُوا وَاتَقُوا لَمَنُوا وَاتَقَوْا لَمَنُوا وَاتَهُ اللّهُ فَيْ الْهُ وَالْمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَلَوْ الْمُؤْوا وَاتَقُوا لَمَنُوا وَاتَهُ اللّهُ وَلَوْلَ وَالْمُوا لَقَالَا وَالْوَا يَعْلَونَ وَلَوْلُوا يَعْلَمُونَ اللّهُ وَلَا وَالْمُوا لَوْلُوا يَعْلُوا وَلَوْلُوا يَعْلَمُونَ وَلَوْلُوا يَعْلُونُ وَلَوْلُوا يَعْلُمُونَ وَلَوْلُوا يَعْلُمُونَ وَلَوْلُوا يَعْلُوا وَلَوْلُهُ وَلَوْلُوا وَالْقُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا يَعْلُلُهُ وَيُوا وَلُولُوا وَلَالِهُ وَلَوْلُولُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُولُوا وَلُولُوا وَلُولُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا وَلَوْلُوا

والمرادُ: أنَّهم آثرُوا السحرَ على التقوى والإيمان، لما رجُوا فيه من منافع الدنيا المعجلة، مع علمهم أنَّهم يفوتُهم بذلكَ ثوابُ الآخرة، وهذا جهلٌ منهم، فإنَّهم لو علمُوا لآثرُوا الإيمانَ والتقوى على ما عَداهُما، فكانُوا يُحرِزون أجرَ الآخرة ويأمنونَ عقابها، ويتعجَّلون عزَّ التقوى في الدنيا، وربَّما وصلُوا إلى ما يأمُلُونه في الدنيا أو إلى خير منه وأنفعُ، فإنَّ أكثرَ ما يطلبُ بالسَّحرِ قضاءُ حوائجَ محرَّمة أومكروهة عند اللَّه عزَّ وجلَّ.

والمؤمنُ المتقي يُعـوِّضُه اللَّهُ في الدنيا خـيرًا مما يطلبُه السَّاحرُ ويؤثرُه، مع تعجيله عِـزَّ التَّقوى وشرفها، وثوابَ الآخرةِ وعُلُوَّ درجاتِهَا، فتـبيَّنَ بهذا أنَّ إيثارَ المُعصيةِ على الطاعةِ إنما يحـملُ عليه الجهلُ، فلذلكَ كان كُلُّ مَنْ عصى

اللَّهَ جاهلاً، وكُلُّ مَنْ أطاعَـه عالمًا، وكفى بخـشية اللَّه علمًا، وبالاغــترار به جهلاً. وأمَّا التوبةُ من قريب فالجمهورُ على أنَّ المرادَ بها التوبةُ قبلَ الموت، فالعمرُ كلُّه قريبٌ، والدنيا كلُّها قريبٌ. فمن تابَ قبل الموتِ فقد تابَ من قريب، ومن مات ولم يتُب فقد بَعُد كل البُعد (١).

عن جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ وَلِيْكَ : أنَّ رجلاً سـألَ رسولَ اللَّه ﷺ فقالَ: أرأيتَ إذا صَلَّيتُ المكتُوبات، وصُمْتُ رمضانَ، وأحْللْتُ الحلالَ، وحرَّمْتُ الحرامَ، ولم أزِدْ على ذلك شيئًا، أأدخلُ الجنَّة؟ قال: «نعَمْ» رواه مسلم.

هذا الحديثُ: خرَّجـه مسلمٌ <sup>(٢)</sup> من روايةِ أبي الزبيـرِ عن جابرٍ، وزادَ في آخرِه: قال: واللَّه لا أزيدُ على ذلكَ شيئًا. وخرَّجه (٣) \_ أيضًا \_ من رواية الأعمشِ عن أبي صالح وأبي سفيانَ عن جابرَ قالَ: قال النعمانُ بنُ قوقل: يا رسولَ اللهِ، أرأيتَ إذا صليتُ المكتوبة، وحرمتُ الحرامَ، وأحللتُ الحلالَ ولم أردْ على ذلكَ شيئًا أأدخُلُ الجنَّة؟ قال النبيُّ ﷺ: «نعم».

وقد فسرَ بعضُهم تحليلَ الحلال باعتقاد حلِّه، وتحريمَ الحرامِ باعتقاد حُرمته مع اجتنابِهِ، ويُحتملُ أن يرادَ بتحليلِ الحلال إتيانُه، ويكونُ الحلالُ ههنا عبارةً عمًّا ليس بحرام، فيدخلُ فيه الواجبُ والمستحبُّ والمباحُ، ويكونُ المعنى أنَّه يفعلُ ما ليس بمحـرَّم عليه، ولا يـتعـدَّى ما أُبيحَ له إلى غـيره، ويجـتنبُ المحرَّماتِ. وقد رُوي عن طائفةِ من السلف، منهم ابنُ مسعودِ وابنُ عباس في قوله عـزَّ وجـلَّ: ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكَتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ أُولَئِكَ يَوْمَنُونَ به

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (ص۷۰ \_ ۷۱).

<sup>(</sup>٣) مسلم (١/ ٣٣). (۲) مسلم (۱/ ۳٤).



[البقرة:١٢١] قالُوا: يُحـلُونَ حـلالَهُ ويحـرِمُـون حـرامَـه، ولا يُحـرِفونه عـن مواضعه.

والمرادُ بالتحليلِ والتحريمِ فعلُ الحلالِ واجتنابُ الحرامِ كما ذُكرَ في هذا الحديث. وقد قالَ اللَّه في حقِّ الكفارِ الذينَ كانُوا يُغيِّرونَ تحريمَ الشُّهورِ الحُرُمِ: ﴿ إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَيُحرِّمُونَهُ عَامًا لَيُواطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللَّهُ ﴾ [التوبة:٣٧] ، والمرادُ: أنَّهم كانُوا يُقاتِلُونَ في الشهرِ الحرامِ عامًا، فيُحلونهُ بذلكَ، ويمتنعونَ من القتالِ فيه عامًا، فيحرِّمونَهُ بذلكَ.

وقالَ اللّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا لا تُحرِّمُوا طَيّبات مَا أَحلَ اللّهُ لَكُمْ ولا تَعْتَدُوا إِنَّ اللّهَ لا يُحبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿ ٧٨ وَ كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّهُ حَلالاً طَيّباً ﴾ [المائدة: ٨٨] وهذه الآية نزلت بسبب قوم امتنعوا من تناول بعض الطيبات زهداً في الدنيا وتقشفًا، وبعضهم حررَّم ذلك عن نفسه، إمّا بيمين حلّف بها، أو بتحريه على نفسه، وذلك كلّه لا يوجب تحريكه في نفس الأمر، وبعضهم امتنع منه من غير يمين ولا تحريم، فسمّى الجميع تحريمًا، حيث قصد الامتناع منه إضراراً بالنفس، وكفًا لها عن شهواتها. ويقالُ في الأمشال: فلان لا يحلّلُ ولا يحرم، إذا كان لا يمتنع من فعل حرام، ولا يقف عند ما أبيح له، وإن كان يعتقد تحريم الحرام، فيجعلون من فعل الحرام ولم يتحاش منه مُحلّلاً وإن كان لا يعتقد حلّه. وبكل حال، فهذا الحديث يدل على أنّ من قام بالواجبات، وانتهى عن المحرّمات، دخل الجنّة.

وقد تواترتِ الأحاديثُ عنِ النبيِّ عَيَالِيُّهُ بهذا المعنى، أو ما هو قريبٌ منه (١).

 <sup>(</sup>١) (جامع العلوم والحكم) (١/ ٥٤٢ \_ ٥٤٤).

## قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًّى ﴾

[قالَ البخاريُّ]: «بابُ: قـولِ اللَّهِ عـزَّ وجلَّ: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى ﴾ [البقرة:١٢٥].

حديثُ عــمرَ في سببِ نزولِ هذه الآيةِ، قــد خرَّجهُ البــخاريُّ فيمــا بعد، وسيأتي في موضعِهِ قريبًا ــ إن شاء اللَّه تعالَى.

[ قال البخاريُّ]: حدَّثنا الحُميْديُّ: ثنا سفيانُ: ثنا عمْرُو بنُ دينارِ، قالَ: سألنا ابنَ عُمرَ عن رجلِ طافَ بالبيتِ العُمْرة، ولمْ يطفْ بيْنَ الصَّفا والمرْوة، أياتِي امرأته؟ فقالَ: قدمَ النبيُّ عَلَيْهُ فطافَ بالبيْتِ سبْعًا، وصلَّى خلفَ المقامِ ركْعتينِ، وطافَ بيْنَ الصَّفا والمرْوة، وقدْ كانَ لكُمْ في رسولِ اللَّهِ أسْوةٌ حسنةٌ.

وسألنا جابرَ بنَ عبدِ اللَّهِ، فقالَ: لا يقْربنَّها حتَّى يطوف بيْن الصَّفا والمروة (١١).

مقصودُهُ من هذا الحديث هاهنا: أنَّ النبيَّ ﷺ لما اعتمرَ طافَ بالبيتِ وصلَّى خلف المقامِ ركعتينِ، وكذلك فَعلَ في حَجَّتِهِ ـ أيضًا.

وقد رَوى جَابِرٌ أَنَّ النبيَّ ﷺ تلا هذه الآيةَ عندَ صلاتِهِ خلفَ المقامِ: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَام إِبْرَاهِيمَ مُصلِّى ﴾ [البقرة:١٢٥].

خرَّجه مسلمٌ (٢) .

وهذا كلُّه يدلُّ على أنَّ المرادَ بمقامِ إبراهيمَ في الآيةِ: مقامُه المُسمَّى بذلكَ

<sup>(</sup>١) البخاري (١/٩/١).

<sup>(</sup>٢) مسلم (٤/ ٣٩).



عندَ البيت، وهو الحَجَرُ الذي كانَ فيه أثرُ قدمِه عليه السلام، وهذا قولُ كثيرٍ من المفسرين.

وقال كثيرٌ منهم: المرادُ بمقامِ إبراهيمَ: الحجُّ كلُّه.

وبعضُهم قالَ: الحرمُ كلُّه.

وبعضُهم قالَ: الوقوفُ بعرفةَ، ورميُ الجمارِ والطوافُ، وفسَّرُوا المصلَّى: بالدعاءِ، وهو موضعُ الدعاءِ.

ورُوي هذا المعنى عن ابنِ عباسٍ ومجاهدٍ وغيرِهِما.

وقد يُجْمعُ بين القولينِ، بأنْ يُقالَ: الصلاةُ خلفَ المقامِ المعروف داخلٌ فيما أُمرَ به من الاقتداءِ بإبراهيمَ عليه السلامُ مما في أفعالِهِ في مناسكِ الحجِّ كلِّها واتخاذها مواضع للدعاء وذكر اللَّه.

كما قالت عائشة \_ ورُوي مرفوعًا \_: «إنَّما جُعِلَ الطوافُ بالبيتِ والسعيُ بينَ الصفا والمروة ورَمْيُ الجمار لإقامة ذكر اللَّه».

خرَّجه أبو داودَ والترمذيُّ (١) .

فدلالةُ الآيةِ على الصلاةِ خلفَ مقامِ إبراهـيمَ عليه السلامُ لا تُنافي دلالتَها على الوقوفِ في جـميع مواقـفِه في الحجِّ لذكـرِ اللَّهِ ودعائِهِ والابتهـالِ إليهِ. واللَّه أعلمُ.

وبكلِّ حال؛ فالأمرُ باتخاذِ مقامِ إبراهيمَ مُصلَّى لا يدْخلُ فيه الصلاةُ إلى البيتِ إلا أَن تكونَ الآيةُ نزلَتْ بعد الأمرِ باستقبالِهِ، وحديثُ عمرَ قد يُشْرُع بذلك.

<sup>(</sup>١) أبو داود (١٨٨٨)، والترمذي (٩٠٢).

فيكون حينئذ مما أُمر به من اتخاذ مقام إبراهيم مُصلَّى: استقبالُ البيت الذي بناهُ في الصّلاةِ إليه، كما كان إبراهيم يستقبلُه، وخصوصًا إذا كانت الصلاة عنده.

وعلى هذا التقديرِ يَظْهرُ وجهُ تبويبِ البخاريِّ على هذهِ الآيةِ في «أبوابِ استقبال القبلة»، وإلا ففيه قَلَقٌ. واللَّه أعلمُ (١).

## \* \* \*

[قال البخاريُ ] (٢): حدَّنا عمْرُو بنُ عوْن: ثنا هُشيْمٌ، عنْ حُميد، عنْ أنسٍ، قالَ: قالَ عُمرُ: وافقتُ ربِّي في ثلاث: قُلتُ: يا رسولَ اللَّه، لو اتَّخَذْنَا منْ مقامِ إبراهيم مُصلًى، فنزلَتْ: ﴿وَاتَّخِذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَاهيم مُصلًى﴾ اتَّخَذْنَا منْ مقامِ إبراهيم مُصلًى، فنزلَتْ: ﴿وَاتَّخِذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَاهيم مُصلًى﴾ [البقرة:١٢٥]، وآيةُ الحجاب، قُلتُ: يا رسولَ اللَّه، لوْ أمرت نساءَكَ أن يحتجبن فإنّه يُكلّمُهُن البَرُ والفاجر، فنزلَتْ آيةُ الحجاب، واجْتَمع نساءُ النبي يحتجبن في الغيْرة عليه، فقلْتُ لهُن : ﴿عَسَىٰ رَبُهُ إِن طَلَقَكُنَ أَن يُبْدِلَهُ أَزْواَجًا خَيْرًا مِنْ التحريم،]، فنزلت هذه الآيةُ.

وقالَ ابنُ أبي مريمَ: أبنا يحيى بنُ أيوبَ: حدَّثني حُميدٌ، قالَ: سمعتُ أنسًا \_ بهذا (٣).

هذا الحديثُ مشهورٌ عن حميدٍ، عنْ أنسٍ، وقد خرَّجَهُ البخاريُّ ـ أيضًا ـ في «التفسيرِ»(٣) من حديثِ يحيى بن سعيدٍ، عنْ حُميدٍ.

ورواه ـ أيضًا ـ يزيدُ بن زُرَيْع وابن عليَّةَ وابنُ أبي عديٍّ وحمادُ بنُ سلمةَ

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۲۹۹ \_ ۳۰۱).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١/ ١١١). (٣) البخاري (٦/ ٢٤).



وغيرُهُم، عن حميدٍ، عنْ أنسٍ.

وإنَّما ذكرَ البخاريُّ روايةَ يحيى بنِ أيوبَ: حدثني حميد، قالَ: سمعتُ أنسًا؛ ليبينَ به أنَّ حميدًا سمعَهُ من أنسٍ، فإنَّ حميدًا يروي عن أنسٍ كثيرًا.

ورُوي عن حمادِ بنِ سلمةَ، أنَّه قالَ: أكثرُ حديثِ حميدٍ لم يسمعُه من أنس، إنَّما سمعه من ثابت، عنهُ.

ورُوي عن شعبةً، أنه لم يسمع من أنسِ إلا خمسة أحاديثِ.

وروي عنه، أنَّه لم يسمع منه إلا بضعة وعشرينَ حديثًا.

وقد سبقَ القولُ في تسامح يحيى بنِ أيوبَ والمصريينَ والشاميينَ في لفظةِ: «ثنا» \_ : كما قاله الإسماعيليُّ.

وقالَ عليُّ بنُ المدينيُّ في هذا الحديثِ: هو من صحيحِ الحديثِ.

ولم يخرِّجُ مسلمٌ هذا الحديثَ، إنَّما خرَّجُ<sup>(۱)</sup> من رواية سعيد بنِ عامرٍ، عن جُورِيةَ، عن نافع، عن ابنِ عمرَ، عن عُمرَ، قالَ: وافقتُ ربِّي في ثلاثِ: في الحجابِ، وفي أُسارَى بَدْرٍ، وفي مقامِ إبراهيمَ.

وقد أعلَّه الحافظُ أبو الفضلِ بنُ عـمارِ الشهيدُ (٢) ـ رحمـه اللَّهُ ـ بأنَّه روي عن سـعيـدِ بنِ عامـرٍ، عن جُويريةَ، عن رجلٍ، عن نافعٍ، أنَّ عُـمرَ قـالَ: وافقتُ ربِّي في ثلاثٍ: فدخَلَ في إسنادِهِ رجلٌ مجهولٌ، وصار منقطعًا.

وروى ابنُ أبي حاتم (٣) من طريقِ عبدِ الوهابِ بنِ عطاءٍ، عن ابنِ جُريجٍ،

<sup>.(\\\\\)(\)</sup> 

<sup>(</sup>٢) في «علل مسلم» (ص ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) في «التفسير» \_ كما في «التفسير» لابن كثير \_ (١/ ٢٤٣ \_ ٢٤٤).

عن جعفر بن محمد، عن أبيه: سمعت جابراً يُحدِّث عن حجة الوداع قالَ: لل طافَ النبيُّ عَلَيْةٍ قَالَ له عُمرُ: هذا مقامُ إبراهيمَ؟ قالَ: «نعمَ»، قالَ: أفلاً نتخذُهُ مُصلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥].

وهذا غريبٌ، وهو يدلُّ على أنَّ هذا القولَ كانَ في حجةِ الوداعِ، وأنَّ الآيةَ نزلتْ بعد ذلكَ، وهو بعيدٌ جدًّا، وعبدُ الوهابِ ليسَ بذاك المتقنِ.

وقد خالفَهُ الحفاظُ، فرووا في حديث حجة الوداع الطويلِ، عن جعفرِ بنِ محمد، عن أبيه، عن جعفرِ بنِ محمد، عن أبيه، عن جابرٍ، أنَّ النبيَّ ﷺ أتى إلى المقامِ، وقرأ: ﴿وَاتَّخِذُوا مِن مُقَامٌ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى﴾ [البقرة:١٢٠]، ثم صلَّى ركعتينِ، والمقامُ بينه وبينَ البيت.

وروى الوليدُ بنُ مسلم، عنْ مالك، عن جعفر، عن أبيه، عن جابر، قالَ: لله عُمرُ: يا قالَ: لله عُمرُ: يا رسول الله، هذا مقامُ إبراهيمَ الذي قالَ اللّهُ: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِن مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصلِّى ﴾ [البقرة:١٥٠]؟ قال: «نَعَمْ».

قال الوليدُ: قلتُ لمالكِ: هكذا حدَّثك؟ قال: نعَمْ.

وقد خرَّجه النسائيُّ <sup>(١)</sup> بمعناه.

والوليدُ كثيرُ الخطأِ \_: قاله أبو حاتمٍ وأبو داودَ وغيرُهُما.

وذكر فتح مكة فيه غريبٌ أو وهُمٌ، فإنَّ هذا قطعةٌ من حديثِ جابرٍ في حجةِ الوداعِ.

<sup>(</sup>١) النسائي (٥/ ٢٣٦).

وقد رُويَ حديثُ أنسٍ، عن عُمرَ من وجه آخر:

خرَّجه أبو داودُ الطيالسيُّ (١): ثنا حمادُ بنُ سلمةَ: ثنا عليُّ بنُ زيد، عن أنسٍ، قالَ: قالَ عمرُ: وافقتُ ربِّي في أربع \_ فذكرَ الخصالَ الثلاثَ اللَّذكورةَ في حديث حميد، إلا أنَّه قال في الحجاب: فأنزلَ اللَّهُ: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَي حديثِ حميد، إلا أنَّه قال في الحجاب: فأنزلَ اللَّهُ: ﴿ وَإِذَا سَأَلُوهُنَّ مِن وَرَاءِ حَجَابٍ ﴾ [الاحزاب:٥٠]، قال: ونزلتُ هذه الآيةُ: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا اللَّهُ أَسْنَانَ مِن سُلالَةً مِّن طِينٍ ﴾ الآية [المؤمنون:١٢]، فلما نزلتُ قلتُ أنا: تباركَ اللَّهُ أحسنُ الْخَالِقِينَ ﴾ [المؤمنون:١٤].

وقولُ عُمرَ: «وافقتُ ربِّي في ثلاثٍ»، ليسَ بصيغةِ حصرٍ، فقدْ وافقَ في أكثرَ من هذه الخصالِ الثلاث والأربع.

ومما وافق فيه القرآن قبل نزوله: النهي عن الصلاة على المنافقين. وقوله لليهود: من كان عدواً لجبريل، فنزلت الآية.

وقولُهُ للنبيِّ عَلَيْهُ لما اعتزل نساءَه ووَجَدَ عليهنَّ: يا رسولَ اللَّه، إنْ كنتَ طلقتَهَنَّ، فإنَّ اللَّه معكَ وملائكتَه وجبريلَ وميكائيل، وأنا وأبو بكر والمؤمنونَ معك. قالَ عمرُ: وقلَّ ما تكلمتُ \_ وأحمدُ اللَّهَ \_ بكلامٍ إلا رجوتُ أن يكونَ اللَّه يصدِّقُ قولِي الذي أقولُ، فنزلتْ آيةُ التخييرِ: ﴿عَسَىٰ رَبُّهُ إِن طَلَقَكُنَ أَن يُبْدلَهُ أَزْوَاجًا خَيْرًا مِنكُنَّ ﴾ الآية [التحريم:٥].

وقد خرَّج هذا الأخيرَ مسلمٌ (٢) من حديثِ ابنِ عباسٍ، عن عمرَ. وأما موافقتُهُ في النهيِّ عنِ الصلاةِ على المنافقينَ، فـمـخـرَّجٌ في

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۱/۱۶).

<sup>(</sup>٢) مسلم (٤/ ١٨٨ \_ ١٨٩).

«الصحيحينِ» (١) من حديثِ ابنِ عباسِ، عن عُمرَ ـ أيضًا.

وأما موافقتُهُ في قولِهِ: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ ﴾ [البقرة: ٩٧] ، فـرواه: أبو جعفـر الرازيُّ، عن حُصينِ بنِ عبدِ الرحمنِ ، عنْ ابـنِ أبي ليلى ، عن عُمرَ . ورواه: داودُ ، عن الشعبيِّ ، عن عمر ، هما منقطعان .

وقد رُوي موافقته في خصالٍ أخرَ، وقد عدَّ الحافظُ أبو موسى المدينيُّ من ذلك اثنتي عشرةَخصلةً.

وتخريجُ البخاريِّ لهذا الحديثِ في هذا البابِ: يدلَّ على أنه فسر قولَهُ تعالَى: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِن مُقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة:١٢٥] بالأمرِ بالصلاةِ إلى البيتِ الذي بناهُ إبراهيمُ، وهو الكعبةُ، والأكثرونَ على خلافِ ذلكَ، كما سبقَ ذكرُهُ (٢٠).

## \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾

خرَّج البخاريُّ ومسلمٌ (٣) : من حديث : أبي إسحاق، عن البراء، أنَّ النبيَّ عَلَيْ اللهِ عَلَى أُولَ ما قدم المدينة نزلَ على أجْداده \_ أوْ قالَ : أخواله \_ من النبيَّ عَلَيْ كانَ أولَ ما قدم المدينة نزلَ على أجْداده \_ أوْ سبعة عشر شهراً \_ الأنْصار، وأنَّه صلَّى قبلَ بيت المقْدس ستَّة عشر شهراً \_ أوْ سبعة عشر شهراً \_ وكان يُعجبُهُ أنْ تكونَ قبلته قبلَ البيت، وأنَّه صلَّى أوَّل صلاة صلاَّها صلاة العصر، وصلَّى معه قوم، فخرج رجلٌ مَّنْ صلَّى معه، فمرَّ على أهل مسجد وهم راكعون، فقال: أشهد بالله، لقد صلَّيتُ مع رسولِ الله عَلَيْ قبلَ مكَّة، وهم راكعون، فقال: أشهد بالله، لقد مليت مع رسولِ الله عَلَيْ قبلَ مكَّة، فقط.

(٣) البخاري (١٦/١)، ومسلم (٢/ ٦٥).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۲/ ۳۱۲ \_ ۳۲۰).



فدارُوا كما هُمْ قِبَلَ البيْتِ. وكانتِ اليهودُ قد أعْجِبَهُم إذْ كانَ يُصلِّي قِبلَ بيتِ المقدس، وأهلُ الكتاب، فلمَّا ولَّى وجهه قبل البيتِ، أنكروا ذلك.

قال زُهيْـرٌ: ثنا أبو إسحاقَ، عنِ البراءِ \_ في حديثِهِ هذا \_ أنَّه ماتَ على القبْلةِ قبْلَ أن تُحوَّل رجالٌ وقُتِلُوا، فلم نَدْرِ ما نقولُ فيهم، فأنزلَ اللَّه تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لَيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [البقرة:١٤٣].

قالَ البخاريُّ: يعني: صلاتَكُمْ.

وبوَّبَ على هذا الحديثِ: «بابُ: الصَّلاةِ منَ الإيمانِ».

والأنصارُ للنبيِّ عَلَيْلِهُ فيهم نسبٌ؛ فإنَّهم أجدادُه وأخوالُه من جهةِ جدِّ أبيه هاشمِ بنِ عبدِ مناف، فإنه تزوَّج بالمدينة امرأةً من بني عديِّ بنِ النجارِ، يُقالُ لها: سلمَى، فولدتُ له ابنَه عبدَ المطلبِ، وفي رأسِهِ شيبةٌ، فسمِّي شيبةً.

وذكر ابن قتيبة : أن اسمه عامر"، والصحيح : أن اسمه شيبة ".

وإنَّما قيل له: عبدُ المطلب؛ لأنَّ عـمَّه المطلبَ بنَ عبدِ مناف قدمَ به منَ المدينةِ إلى مكة، فقالتُ قريشٌ: هذا عبدُ المطلبِ، فقالَ: ويحكُم، إنَّما هو ابنُ أخي شيبةُ بنُ عمرو، وهاشمٌ اسمُه عمْرو.

ففي حديث البراءِ هذا: أنَّ النبيَّ ﷺ لَمَّا قدِمَ المدينـةَ نزلَ على أجدادِهِ ـ أو قالَ: أخوالِهِ ـ منَ الأنصارِ.

وظاهرُهُ: يدلُّ على أنَّه نزلَ على بني النجار؛ لأنَّهم هُمْ أخوالُه وأجدادُه، وإنما أرادَ البراءُ جنسَ الأنصارِ دونَ خصوصِ بني النجارِ.

وقد خرَّج البخاريُّ في «كتاب الصلاةِ»(١) و«أبواب الهجرةِ»<sup>(٢)</sup> من حديث

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱/۱۱). (۲) البخاري (٥/ ٨٦).

أنس، أنَّ النبيِّ عَلَيْهُ لما قدمَ المدينة نزلَ في علوِ المدينة، في حيِّ يقالَ لهمْ: بنُو عمْرو بنِ عوف، فأقامَ فيهم أربع عشرة ليلةً، ثم أرسلَ إلى ملإِ بني النجار، فجاءُوا متقلِّدين سيوفهم. قال: وكأني أنظر إلى رسولِ اللَّه عَلَيْهُ على راحلته وأبو بكرٍ ردفَه وملأُ بني النجارِ حولَهُ، حتى ألقى بفناء أبي أيوب وذكر الحديث.

وخرَّج \_ أيضًا (١) \_ معنى ذلك، من حديث الزهريِّ، عن عروة بنِ الزبيرِ.

وأما ما ذكرَهُ البراءُ في حديثهِ: أنَّ النبيَّ ﷺ صلَّى بالمدينة قِبَلَ بيت المقدسِ ستةَ عشرَ ـ أو سبعة عشرَ ـ شهرًا، فهذا شكُّ منه في مقدار المدة.

ورُوي عن ابنِ عباسٍ، أنَّ مدةَ صلاتِهِ بالمدينةِ إلى بيتِ المقدسِ كانت ستةَ عشرَ شهرًا.

خرَّجه أبو داود<sup>َ (۲)</sup> .

وخرَّج \_ أيضًا (٣) \_ من حديث معاذ، أنَّ مدة ذلك كانَ ثلاثة عشر َ شهراً.

وروَى كثيرُ بنُ عبدِ اللَّهِ المُزنيُّ ـ وهو ضعيفٌ ـ، عن أبيه، عن جدِّه عمرِو ابنِ عوف، قال: كنَّا مع رسولِ اللَّهِ ﷺ حينَ قدِمَ المدينةَ، فصلَّى نحو بيتِ المقدسِ سبعةَ عشرَ شهرً (٤).

<sup>(</sup>١) البخاري (٧٦/٥).

<sup>(</sup>٢) لم أجدُه في أبي داود، والحديث أخرجه أحمد (١/ ٣٢٥) من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) أبو داود (٧٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار (٤١٧) «كشف الأستار»، وعزاه الهيثمي في «المجمع» للطبراني في «الكبير»، ولم تُطبع أحاديث عمرو بن عوف.

وقالَ سعيدُ بن المسيب: صلَّى رسولُ اللَّه ﷺ نحوَ بيت المقدس تسعةَ عشرَ شهرًا، ثم حُوِّلتِ القبلةُ بعدَ ذلكَ قِبَلَ المسجدِ الحرامِ، قبْلَ بدرِ بشهرينِ (١) . ورواه بعضُهم، عن سعيدٍ، عن سعدِ بنِ أبي وقاصِ (٢) .

والحفاظُ يروْن، أنَّه لا يصحُّ ذكرُ: «سعد بن أبي وقاص» فيه.

وقيلَ: عن سعيدِ بنِ المسيبِ \_ في هذا الحديث \_: ستةَ عشرَ شهرًا.

وكذا قالَ محمــدُ بنُ كعب القرظيُّ وقتادةُ <sup>(٣)</sup> وابنُ زيد <sup>(٤)</sup>، وغيرُهُم: إنَّ مدة صلاته إلى بيت المقدس كانت ستة عشر شهراً.

وقالَ السواقديُّ: الثبتُ عندنا أنَّ القبلةَ حُولتُ إلى الكعبةِ يوم الاثنين، للنصفِ من رجب، على رأس سبعةَ عشرَ شهرًا.

وعن السُّدِّيِّ (٥)، أنَّ ذلكَ كانَ على رأسِ ثمانيةَ عشرَ شهرًا.

وقيلَ: كانَ بعدَ خمسةَ عشرَ شهرًا ونصف.

ولا خلافَ أنَّ ذلك كانَ في السنةِ الثانيةِ منَ الهجرةِ، لكن اختلفوا في أيِّ شهر كانُ؟

فقيلَ: في رجب، كما تقدمَ، وحُكي ذلك عن الجمهورِ، منهم: ابنُ إسحاقً.

وقيلَ: في يوم الثلاثاء نصفَ شعبانَ، وحُكيَ عن قتادةً، واختــارَه محمدُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في «الموطإ» (ص ١٣٨)، والطبري في «التفسير» (٢/٣)، وابن سعد (١/ ٢/٤).

<sup>(</sup>Y) البيهقى في «السنن الكبرى» (٣/٢).

<sup>(</sup>٣) الطبري في «التفسير» (٢/٥).

<sup>(</sup>٤) الطبري في «التفسير» (٢/ ٢٠).

<sup>(</sup>a) الطبري في «التفسير» (٢/ ١٩).

ابنُ حبيبِ الهاشميُّ وغيرُهُ.

وقيلَ: بل كانَ في جُمادى الأولِ، وحُكيَ عن إبراهيمَ الحربيِّ، ورواه الزهريُّ عن عبدِ الرحمنِ بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ كعبِ بنِ مالكِ.

و قولُهُ: «وكان يعجبُه \_ يعني: النبيُّ ﷺ \_ أن تكونَ قبلتُه قبلَ البيتِ» \_ يعنى: الكعبة .

هذا؛ يشهدُ له قـولُ اللَّه تعالى: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ٤٤٤].

وروى معاوية بن صالح، عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، قال: لما هاجر النبي علي إلى المدينة، وكان أكثر أهلها اليهود، أمره الله أن يستقبل بيت المقدس، ففرحت اليهود، فاستقبلها رسول الله علي بضعة عشر شهرا، فكان رسول الله علي يحب قبلة إبراهيم، فكان يدعو وينظر إلى السماء، فأنزل الله عَد نرى تقلُب وَجْهِك فِي السَّماء (١) الآية [البقرة: ١٤٤].

وقالَ مـجاهدٌ: إنَّمـا كان يحبُّ أنْ يُحوَّل إلى الكعبةِ، لأنَّ يهـودَ قالُوا: يخالفُنا محمدٌ ويتبعُ قبلَتنا (٢).

وقالَ ابنُ زيد: لَمَّا نزلَ: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَشَمَّ وَجْهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة:١١٥] قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «هؤلاء قومُ يهود يستقبلون بيتًا من بيوت اللَّه \_ لبيت المقدس \_ لو أنّا استقبلناه»، فاستقبله النبيُّ عَلَيْهُ ستةَ عشرَ شهرًا، فبلغَه أن اليهود تقولُ: واللَّه، ما درى محمدٌ وأصحابُهُ أين قبلتُهُم حتَّى هديناهم، فكرهَ ذلك النبيُّ والله، ما درى مجهدٌ وأصحابُهُ أين قبلتُهُم حتَّى هديناهم، فكرهَ ذلك النبيُّ ووفعَ وجهه إلى السماء، فنزلت هذه الآيةُ: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي

السَّمَاء ﴾ (١) [البقرة:١٤٤].

ويشهدُ لهذا: ما في حديثِ البراءِ: «وكانتِ اليهودُ قد أعجبَهم إذْ كان يصلِّي قِبلَ بيتِ المقدسِ وأهلُ الكتابِ \_ يعني: من غيرِ اليهودِ، وهُم النصارَى \_ فلمَّا ولَّى وجهَه قبلَ البيت أنكرُوا ذلك».

وقد اختلفَ الناسُ: هل كانَ النبيُّ ﷺ بمكةَ قبلَ هجرتِهِ يصلِّي إلى بيتِ المقدسِ، أو إلى الكعبة؟

فرُوي عن ابنِ عباسٍ، أنَّه كانَ يصلِّي بمكةَ نحوَ بيتِ المقدسِ، والكعبةُ بينَ يديْه.

خرَّجه الإمام أحمدُ <sup>(٢)</sup>.

وقال ابن جُريج (٣): صلَّى أول ما صلَّى إلى الكعبة، ثم صُرِف إلى بيت المقدس ثلاث المقدس، وهو بمكة، فصلَّت الأنصار قبل قدومه وَ الله الله الله الله الله البيت الحرام. حجج، وصلَّى بعد قدومه ستة عشر شهرًا، ثم وجَّهه الله الله البيت الحرام. وقال قتادة (٤): صلت الأنصار قبل قدومه والله المدينة نحو بيت المقدس حولين.

واستدلَّ من قالَ: إنَّما صلَّى النبيُّ ﷺ إلى بيت المقدس ستةَ عشرَ شهرًا، أو سبعةَ عشرَ شهرًا، فدلَّ على أنَّه لم يصلِّ إليه غيرَ هذه المدة.

ولكن قد يقال: إنَّه إنَّما أرادَ بعدَ الهجرةِ.

<sup>(</sup>۱) الطبري في «التفسير» (۱/ ۲ ۰۰ ـ ۰۰۳).

<sup>(</sup>٢) أحمد في «المسند» (١/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) الطبري في «التفسير» (٢/٥).

<sup>(</sup>٤) الطبري في «التفسير» (٢/٥).

ويدلُّ عليه \_ أيضًا \_: أن جبريلَ صلَّى بالنبيِّ عَلَيْهِ أولَ ما فُرضتِ الصلاةُ عند بابِ البيتِ لا يستقبلُ بيتَ المقدسِ، إلا أن ينحرفَ عن الكعبةِ بالكليَّةِ، ويجعلُها عن شمالِهِ، ولم ينقلْ هذا أحدٌ [](١).

وهؤلاء؛ منهم مَن قال: ذلك كان باجتهادٍ منه لا بوحي، كما تقدم عن ابن زيد.

وكذا قالَ أبو العاليةَ: إنَّه صلَّى إلى بيتِ المقدسِ يتألفُ أهلَ الكتابِ(٢).

وفي "صحيح الحاكم" (٣) عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس: ﴿ وَلِلّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَتَمَّ وَجْهُ اللّهِ ﴾ [البقرة:١١٥]، فاستقبل رسولُ اللّه عَلَيْهُ ، فصلًى نحو بيت المقدس، وترك البيت العتيق، فقال اللّهُ تعالى: ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النّاسِ مَا وَلاَهُمْ عَن قِبْلتِهِمُ الّتِي كَانُوا عَلَيْهَا ﴾ [البقرة:١٤٢] يعنون: بيت المقدس، فنسخها اللّه وصرفه إلى بيت العتيق.

وقال: صحيحٌ على شرطهما.

وليس كما قال؛ فإنَّ عطاءً هذا هو الخُراسانيُّ، ولم يلقَ ابنَ عباس.

كذا وقع مصرَّحًا بنسبَتهِ في «كتاب الناسخ والمنسوخ» لأبي عبيد، ولابنِ أبي داودَ، وغيرهما.

وقولُ البراءِ: «وكانَ أولَّ صلاةٍ صلاها العصرَ».

يعني: إلى الكعبة، بعدَ الهجرة.

<sup>(</sup>٣) الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٢٦٧ ـ ٢٦٨).



إحدى صلاتَي العشيِّ ونحنُ نصلِّي إلى بيت المقدس، وقد قضيْنا بعضَ الصلاةِ، إذْ نادى منادٍ بالبابِ: إنَّ القبلةَ قد حُوّلتْ، فأشهدُ على إمامِنا أنَّه تَحرَّف.

خرَّجه الأثرمُ وغيرُهُ (١) .

وخرَّج الأثرمُ وابسنُ أبي حاتم (٢) من حديث تُويْلة بنت أسلم، قالت: صليتُ الظهرَ ـ أو العصرَ ـ في مسجد بني حارثة، فاستقبلْنَا مسجد إيلياء، فصليْنَا سـجدتين، ثمَّ جاءنا من يخبرنُنا أنَّ رسولَ اللَّه عَيَّا قد استقبلَ البيتَ الحرامَ، فـتحوَّلَ النساءُ مكانَ الرجال، والرجالُ مكانَ النساء، فـصلَّيْنَا السجدتينِ الباقيتينِ، ونحنُ مستقبلو البيتِ الحرام.

وقد رُوي أن هذه الصلاةَ كانتْ صلاةَ الفجرِ .

ففي «الصحيحين» (٣) عن ابن عمر، قال: بينا الناس بقباء في صلاة الصبح، إذ جاءهم آت، فقال: إنَّ رسول اللَّه عَلَيْهُ قدْ أُنزل عليه الليلة قرآن، وقد أُمر أن يستقبل الكعبة، فاستقبلوها، وكانت وجوهه م إلى الشام، فاستداروا إلى الكعبة.

وخرَّجَ مسلمٌ (٤) \_ معناه \_ من حديثِ أنسٍ \_ أيضًا.

<sup>(</sup>١) أورده الحافظ في «الإصابة» (٤/ ٥٧٧)، وعزاه لابن أبي خيثمة والبغوي من طريق قيس بن الربيع، عن زياد بن علاقة، عن عمارة بن أوس.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في «الكبير» (۲۰۷/۲۶) مختصرًا بمعناه.وراجع «الإصابة» (۷،۲۶).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١/ ١١١)، (٦/ ٢٧)، (٩/ ١٠٨)، ومسلم (٦ / ٦٦).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٢/ ٦٦).

وقد قيلَ ـ في الجمع بينَ الأحاديث ِـ: إنَّ التحويلَ كان في صلاةِ العصرِ، ولم يبلغْ أهلَ قباءَ إلا في صلاةِ الصبح.

وفيه نظرٌ.

وقيلَ: إنَّ تلكَ الصلاةَ كانت الظهرَ.

وقد خرَّجه النسائيُّ في «تفسيرِهِ» (١) من حديثِ أبي سعيدٍ بنِ المعلَّى، عن النبيِّ عَلَيْلَةٍ.

ورُوي عن مجاهدٍ.

وحديثُ البراءِ: يدلُّ على أنَّ النبيَّ ﷺ صلَّى صلاةَ العصرِ كلَّها إلى الكعبةِ هُم قومٌ الكعبةِ ، وأنَّ الذين صلَّوْا إلى بيتِ المقدسِ ثمَّ استدارُوا إلى الكعبةِ هُم قومٌ كانوا في مسجدٍ لهمْ، وراءَ إمامٍ لهم، وفي حديثِ ابنِ عمرَ: أنَّهم أهلُ مسجدِ قباءَ، وفي حديثِ تويلة: مسجدِ بني حارثةَ.

وقد رُوي أنَّ النبيَّ ﷺ ومَن صلَّى معه هم الذينَ استدارُوا في صلاتهم، وأنَّ الكعبة (٢) حُوِّلتُ في أثناء صلاتهم (٣).

وقد رُوي نحوُه عن مجاهد وغيرِهِ (٤) .

وقد ذكرَ ابنُ سعد في «كتابِه» (٥) ، قال: يقالُ: إنَّ رسولَ اللَّه ﷺ صلى ركعتين من الظهرِ في المسجدِ بالمسلمين، ثم أُمِرَ أن يتوجهَ إلى المسجدِ الحرامِ، واستدارَ إليه ودارَ معه المسلمون، ويقال: بل زارَ رسولُ اللَّهِ ﷺ أمَّ بشرِ بن

<sup>(</sup>١) «السنن الصغرى» (٢/ ٥٥) مختصراً. (٢) لعل الأشبه: «القبلة».

<sup>(</sup>٣) الطبري في «التفسير» (7/7 - 3) عن أنس بن مالك.

<sup>(</sup>٤) الطبري في «التفسير» (٢/ ١٢) من حديث السدي.

<sup>(</sup>٥) «الطبقات» (١/ ٢/٢ \_ ٤).



البراءِ بنِ معرورِ في بني سلمة، فصنعت لهم طعامًا، وكانت الظهرُ، فصلًى رسولُ اللَّهِ ﷺ بأصحابِهِ ركعتينِ، ثم أُمِرَ أنْ يوجِّه إلى الكعبةِ، فاستدارَ إلى الكعبة، واستقبلَ الميزابَ، فسُمِّي المسجدُ مسجدَ القبلتينِ.

وحكَى عن الواقديِّ، أنَّه قال: هذا الثبتُ عندنا.

وروى أبو مالك النخَ عيُّ عبدُ الملك بنُ حسين، عن زيادِ بنِ عَــلاقةَ، عن عمــارةَ بنِ رُويبةَ، قال: كُـنَّا معَ رسولَ اللَّهِ ﷺ في إحدى صــلاتَي العشيِّ، حينَ صُرِفتِ القبلةُ، فدارَ النبيُّ ﷺ ودُرْنَا معه في ركعتينِ.

خرَّجه ابنُ أبي داودُ<sup>(۱)</sup> .

وأبو مالكِ، ضعيفٌ جدًّا.

والصوابُ: روايةُ قيسِ بنِ الربيعِ، عن زيادِ بنِ علاقة، عن عمارةَ بنِ أوسِ، وقد سبق لفظُه.

ورَوى عثمانُ بنُ سعد، قال: ثنا أنسُ بنُ مالك، قالَ: انصرفَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْكَ نحوَ بيت المقدس وهُو يصلِّي الظهرَ، وانصرفَ بوجهه إلى القبلة.

خرَّجه البزارُ (٢) وغيرهُ.

وعثمانُ هذا، تُكُلِّمَ فيه.

وخرَّج الطبرانيُّ (٣) من رواية عـمـارةَ بنِ زاذانَ ، عن ثابتٍ ، عن أنسٍ ،

<sup>(</sup>١) أورده الحافظ في «الإصابة» (٤/ ٥٧٧)، وعـزاه للطبراني من حديث عبــد الملك بن حسين، عن زياد بن علاقة، عن عمارة بن رويبة.

<sup>(</sup>۲) «كشف الأستار» (۲۲).

<sup>(</sup>٣) الطبراني في «الصغير» (١/ ١٤٥).

قال: صُرُفَ النبيُّ ﷺ عن القبلةِ وهم في الصلاةِ، فانحرفُوا في ركوعِهم. وعمارةُ، ليسَ بالقويِّ.

وخالفَه حماد بنُ سلمة ، فروى عن ثابت ، عن أنس ، أنَّ رسولَ اللَّه ﷺ كَانَ يصلِّي نحو بيت المقدس ، فنزلت : ﴿قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّمَاء ﴾ الآية البقرة : ١٤٤٤] ، فمرَّ رَجلٌ من بني سلمة وهم ركوعٌ في صلاة الفجر ، فنادَى : ألا إنَّ القبلة قد حُوِّلت ، فمالُوا كما هُمْ نحو القبلة .

خرَّجه مسلم (۱) .

وهذا هو الصحيحُ.

فإنْ كانَ التحويلُ قد وقعَ في أثناءِ الصلاةِ، وقد بنى النبيُّ عَلَيْ على ما مضى من صلاتِه إلى بيت المقدسِ؛ استدلَّ بذلكَ على أنَّ الحكمَ إذا تَحوَّلَ المصلِّي في أثناء صلاتِهِ انتقلَ ما تحوَّل إليه، وبنى على ما مضى من صلاته.

فيدخلُ في ذلكَ الأَمَةُ إذا أُعتِقَتْ في صلاتِها وهي مكشوفةُ الرأسِ، والسترة قريبًا، وقدرَ على الطهارةِ بهِ، والمسترة قريبًا، وقدرَ على الطهارةِ بهِ، والمريضُ إذا صلّى بعضَ صلاتِهِ قاعدًا، ثم قدرَ على القيامِ.

وَإِنْ كَانَ التحويلُ وقعَ قبلَ صلاةِ النبيِّ ﷺ بأصحابِهِ، ولكن لم يبلغُ غيرَهم إلا في أثناءِ صلاتِهم فسنوا؛ استدلَّ به على أن من دخلَ في صلاتِه باجتهادٍ سائغٍ إلى جهةٍ، ثمَّ تبينَ لهُ الخطأُ في أثناءِ الصلاةِ، أنَّه ينتقلُ ويبني. ويستدلُّ به على أنَّ حكمَ الخطابِ لا يتعلقُ بالمكلفِ قبلَ بلوغِهِ إياهُ.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲/۲۲).



ويستدلُّ به \_ على التَّقْديرَينِ \_ على قبولِ خبرِ الواحدِ الثقةِ في أمورِ الدياناتِ، مع إمكانِ السماعِ من الرسولِ عَيَّالِهُ بغيرِ واسطةٍ، فمع تعذرِ ذلك أولَى وأحرى.

وما يقالُ من أنَّ هذا يلزمُ منه نسخُ المتواترِ وهو الصلاةُ إلى بيتِ المقدسِ المعجرِ الواحدِ فليدُ العلمَ إذا المقدسِ المعجرِ الواحدِ فليدُ العلمَ إذا الحتفتُ به القرائنُ، فنداءُ صحابيِّ في الطرقِ والأسواقِ بحيثُ يسمعُهُ المسلمونَ كلُّهم بالمدينةِ، ورسولُ اللَّه عَلَيْ بها موجودٌ لا يتداخلُ من سمِعه شكُّ فيه أنَّه صادقٌ فيما يقولُهُ وينادي به. واللَّهُ أعلم.

وقولُ البراءِ: «إنَّه ماتَ على القبلة قبلَ أن تُحوَّل رجالٌ وقُتِلُوا، فلم ندرِ ما نقولُ فيهم، فأنزلَ اللَّهُ: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [البقرة:١٤٣]».

فهذا خرَّجه مسلمٌ (١) من طريقِ إسرائيلَ، عن أبي إسحاقَ، عنِ البراءِ ــ أيضًا.

ورواه شريكٌ، عن أبي إسحاق، عن البراء (٢) \_ موقوفًا \_ في قولِهِ تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [البقرة:١٤٣] قال: صلاتَكُم إلى بيتِ المقدسِ.

وخرَّجَ الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ والترمذيُّ (٣) \_ وصحَّحه \_ من حديثِ سماكِ، عن عكرمةَ، عنِ ابنِ عباسٍ، قال: للَّ وُجِّه النبيُّ عَلَيْتُ إلى الكعبةِ، قالُوا: يا رسولَ اللَّهِ، كيفَ بإخواننا الذَيْنَ ماتُوا وهُم يصلونَ إلى بيتِ

<sup>(</sup>۱) هذه الرواية ليست في «مسلم» من هذه الطريق، وأخرجه أحمد (٤/٤)، والبخاري (١١٠٤)، والترمذي (٣٠٤)، و(٢٩٦٢).

<sup>(</sup>۲) الطبري في «التفسير» (۲/ ۱۷).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (١/ ٣٤٧، ٢٩٥، ٣٠٤، ٣٢٢)، وأبو داود (٤٦٨٠)، والترمذي (٢٩٦٤).

المقدسِ؟ فأنزلَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ الآية [البقرة:١٤٣].

قالَ عبيدُ اللَّه بنُ موسى: هذا الحديثُ يخبرُكَ أنَّ الصلاةَ من الإيمان.

وهذا هو الذي بوَّبَ عليه البخاريُّ في هذا الموضع؛ ولأجلهِ ساقَ حديثُ البراء فيه.

وكذلك استدلَّ به ابنُ عينةَ وغيرُهُ من العلماءِ على أنَّ الصلاةَ من الإيمانِ. ومَّن رُويَ عنه أنَّه فسَّر هذه الآية بالصلاةِ إلى بيتِ المقدسِ: ابنُ عباس (١) من روايةِ العوفيِّ، عنه \_ وسعيدُ بنُ المسيبِ (٢)، وابنُ زيد (٣)، والسُّدِّيُّ (٤) وغيرُهُم (٥).

وقال قتادةُ والربيعُ بنُ أنس<sup>(٦)</sup>: نزلتْ هذه الآيةُ لَمَّا قالَ قـومٌ من المسلمينَ: كيف بأعمالِنا التي كنا نعملُ في قبلتنا الأولى؟

وهذا يدلُّ على أنَّ المرادَ بها الصلاةُ أيضًا؛ لأنَّها هي التي تختصُّ بالقبلة من بينِ الأعمالِ، ولم يذكرُ أكثرُ المفسرينَ في هذا خلاقًا، وأنَّ المرادَ بالإيمانِ ها هنا الصلاةُ، فإنَّها عَلمُ الإيمانِ وأعظمُ خصالِهِ البدنيةِ.

وروى ابنُ إسحاقَ: حدثنيَ محمدُ بنُ أبي محمد، عن عكرمة أو سعيدِ ابنِ جبيرٍ - ، عن ابنِ عباسٍ: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [البقرة:١٤٣]، قال:

الطبري في «التفسير» (٢/ ١٧).

<sup>(</sup>٢) الطبري في «التفسير» (١٨/٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) الطبري في «التفسير» (٢/ ١٧).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.



أيْ: بالقبلة الأولى، وتصديقكم نبيَّكم، واتّباعه إلى الآخرة، أيْ: ليعطينّكم أجرَهما جميعًا(١)، ﴿إِنَّ اللّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة:١٤٣].

وعنِ الحسنِ (٢) في هذه الآيةِ، قـالَ: ما كـانَ اللَّهُ ليـضيعَ مـحمـدًا ﷺ وانصرافكم معه حيثُ انصرفَ، ﴿إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة:١٤٣].

وهذا القولُ: يدلُّ على أنَّ المرادَ بالإيمانِ التصديقُ مع الانقيادِ، الاتباعُ المتعلقُ بالقبلتينِ معًا، فيدخلُ في ذلكَ الصلاةُ - أيضًا (٣) .

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُون ﴾

وقد قالَ اللَّهُ عنزَّ وجلَّ: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ [البقرة:١٥٢] ، وذِكْرُ اللَّهُ لعبدهِ: هو ثناؤهُ عليهِ في الملاِ الأعلَى بين الملائكةِ ومباهاتُهُم به وتنويهُـهُ بذكره.

قَالَ الربيعُ بنُ أنسٍ: إنَّ اللَّهَ ذاكرٌ مَنْ ذكرهُ، وزائدٌ مَنْ شكرَهُ، ومعذِّبٌ من كفرهُ.

وقالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ ﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴿ إِنَّى ۗ هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾

<sup>(</sup>١) أورده ابن كثير في «التفسير» (١/ ٢٧٨)، تعليقًا عن ابن إسحاق به.

<sup>(</sup>۲) «التفسير» لابن كثير (١/ ٢٧٨)، تعليقًا عن الحسن البصري به.

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١/ ١٦٤ ـ ١٧٦). (٤) أخرجه مسلم (٨/ ٧٧).

[الاحزاب: ١١] وصلاةُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ على العبدِ: هو ثناؤهُ عليهِ بين ملائكتِهِ، وتنويههُ بذكرِه، كذا قالَ أبو العاليةَ، ذكرهُ البخاريُّ في «صحيحهِ»(١).

وقالَ رجلٌ لأبي أمامة: رأيتُ في المنامِ كأنَّ الملائكة تُصلِّي عليكَ كلَّما دخلتَ، وكلَّما خرجتَ، وكلَّما قحمتَ، وكلَّما جلستَ، فقالَ أبو أمامة: وأنتم لو شئتم صلَّت عليكم الملائكةُ، ثم قرأ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذَكْرًا كَثِيرًا ﴿ يَا مَيُهُ وَمَلائِكَتُهُ ﴾ ذكرًا كثيرًا ﴿ يَ عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ ﴾ ذكرًا كثيرًا ﴿ يَ عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ ﴾ وَالاحزاب: ١١ - ٢٤] خرَّجه الحاكم (٢) . (٣) .

#### \* \* \*

قال تعالى: ﴿ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونَ ﴾ [البقرة:١٥٢]، وقال: ﴿ وَاشْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّه إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [النحل:١١٤].

والشكرُ بالقلبِ واللسانِ، والعملُ بالجوارح؛ فالشكرُ بالقلب: الاعترافُ بالنعمِ للمنعمِ، وأنَّها منه وبفضله. وجاءَ من حديثِ عائشةَ مرفوعًا: «ما أنعمَ اللَّهُ على عبد نعمةً فعلمَ أنَّها من عند اللَّه إلا كتبَ اللَّهُ له شكرَهَا»(٤).

ومن الشكر بالقلب: محبةُ اللَّهِ على نعمهِ، ومنه حديثُ ابنِ عباسِ المرفوعُ: «أحبُّوا اللَّهَ لما يغذوكُم به من نعمه»(٥).

قال بعضُهم: إذا كانت القلوبُ جبلتْ على حبِ من أحسنَ إليها فواعجبًا لمنْ لا يَرى محسنًا إلا اللَّه! كيف لا يميلُ بكلِّيته إليه! وقالَ بعضُهم:

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» ( ٢/ ٣٣١ \_ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» (٤٣٧٩)، (٤٣٨٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الترمذي (٣٧٨٩)، والطبراني في «الكبير» (٣/ ٤٦)، والحاكم في «المستدرك» (٣/ ٤٦). (١٥٠/١).



إذا أنتَ لم تَزْددْ على كلِّ نعمةِ لمؤتِيكَهَا حبًّا فلستَ بشاكر إذا أنتَ لم تؤثرُ رضا اللَّهِ وحدَّهُ على كلِّ ما تهْـوَى فلستَ بصَابرٍ

والشكرُ باللســانِ: الثناءُ بالنعم وذكــرُها وتعــدادُها، وإظهارُهَا، قــالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴾ [الضحى:١١]. وفي حديث النعمان بن بشير المرفوع: «التحدثُ بالنعم شكرٌ، وتركُها كفرٌ» (١) ، وقالَ عمرُ بنُ عـبد العزيز: «ذكرُ الـنعم شكرُها»؛ وكانَ يقـولُ في دعائه: «اللَّهُمَّ إنِّي أعـوذُ بكَ أن أُبدلَ نعمـتَكَ كُفرًا، وأن أكفـرَهَا بعد معرفـتِهَا أو أنساها فـلا أُثني بهاً»(٢) . قال فضيلٌ: «كــانَ يُقال: مِن شكرِ النعمةِ أن تحــدِّثَ بهَا»؛ وجلسَ ليلةً هو وابنُ عيينة يتذاكرن النعم إلى الصباح.

والشكرُ بالجوارح: أن لا يستعانَ بالنعم إلا على طاعة اللَّه عزَّ وجلَّ، وأن يحذر من استعمالِها في شيءِ من معاصيه؛ قالَ تعالَى: ﴿اعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شُكْرًا ﴾ [سبا:١٣] . قال بعضُ السلف: «لَّمَا قيلَ لهم هذا؛ لم تأت عليهم ساعةٌ إلا وفيهم مُصلِّ "(٢) وكانَ النبيُّ عَلَيْهُ يقومُ حـتى تتورمَ قدماهُ، وقالَ: «أفلا أكون عبداً شكوراً(3).

ومرَّ ابنُ المنكدرِ بشابِ يقاومُ امرأةً، فقالَ: «يا بنيَّ ما هذا جزاءُ نعمة اللَّه عليك)».

العبجبُ مُنْ يعلمُ أنَّ كلَّ ما بِهِ من النعمِ من اللَّهِ ثمَّ لا يستحيي من الاستعانةِ بها على ارتكاب ما نهاهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في «المسند» (٢٧٨/٤، ٣٧٥)، والبيهقيّٰ في الشعب» (٩١١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «الشعب» (٤٥٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في «الشعب» (٤٥٢٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٢/ ٦٣، (٦/ ١٦٩)، (١٢٤/٨)، وأخرجه مسلم (٨/ ١٤١).

هب البعث لم تأتنا رسلُه وجَاحِمة الجحيم لم تُصْرَم السَّمَ من الواجب المُستَحِق حياء العباد من المُنعم وحافظ عليها بشكر الإله في في الله يزيل النقم دخل خالد بن صفوان على عمر بن عبد العزيز، فقال: يا أمير المؤمنين، إنَّ اللَّه لم يرض أن يكون أحدٌ فوقك، فلا ترض أن يكون أحدٌ أولى بالشكر له منك. فبكى عمر حتى غُشي عليه (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴿ وَ اللَّهِ وَابَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴿ وَ اللَّهِ وَابِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴿ وَ اللَّهِ وَابِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴿ وَ اللَّهِ وَابْكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ صَلَوَاتٌ مِن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾

قال الحسنُ: الرِّضا عزيزٌ، ولكنَّ الصبر معولُ المؤمنِ.

والفرقُ بين الرِّضا والصبرِ: أن الصَّبرَ: كفُّ النَّفس وحبسُها عن التسخطِ مع وجودِ الألم، وتمنِّي زوالِ ذلك، وكفُّ الجوارحِ عن العملِ بمقتضى الجزع، والرِّضا: انشراحُ الصدرِ وسعتُهُ بالقضاءِ، وتركُ تمنِّي زوالِ ذلك المؤلم، وإنْ وجدَ الإحساسَ بالألم، لكنَّ الرِّضا يخفَّفُه، لما يباشر

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث شداد بن أوس» (۳۸ ـ ٤٢).



القلبَ من رَوحِ اليقينِ والمعرفةِ، وإذا قوِيَ الرِّضا، فقد يزيلُ الإحساسَ بالألمِ بالكليّة (١).

كان العقلاءُ في عهد النبي عَلَيْهُ إذا سمعُوا كلامَهُ وما يدعُو إليه، عرفُوا أنَّه صادقٌ، وأنَّه جاء بالحقِّ، وإذا سمعُوا كلامَ مسيلمة، عرفُوا أنَّه كاذبٌ، وأنَّ جاءَ بالباطلِ، وقد رُويَ أن عمرو بن العاصِ سمعُهُ قبلَ إسلامه يدَّعي أنَّه أنزلَ عليه: يا وَبْرُ يا وَبْر، لَكِ أذنانِ وصَدرُ، وإنَّك لتعلمُ يا عمرُو، فقالَ: واللَّه إني لأعلم أنك: تكذبُ.

وقال بعض المتقدمين: صور ما شئت في قلبك، وتفكّر فيه، ثم قسه إلى ضدة، فإنّك إذا ميزنّ بينهما، عرفت الحقّ من الباطل، والصدق من الكذب، قال: كأنك تصور محمداً عَلَيْهُ، ثم تتفكر فيما أتى به من القرآن فتقرأ: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ ﴾ الآية [البقرة:١٦٤]، ثم تتصور صد محمد عَلَيْهِ ، فتجده مسيلمة، فتتفكر فيما جاء به فتقرأ:

# ألا يا رَبَّةَ المَخْدَعْ لقَدْ هُيء لَكِ المَضْجَعْ

يعني: قـولَه لِسجـاح حين تزوَّج بِهـا، قال: فـترى هذا ـ يعني القـرآن ـ رصينًا عـجيـبًا، يلوطُ بالقلب، ويحْسسُنُ في السمع، وترى ذا ـ يـعني قول مسيلمة ـ باردًا غثًا فاحِشًا، فتعلم أن محمَّدًا حقٌ أُتِي بوحي، وأنَّ مسيلمة كذَّابٌ أُتِي بباطل (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٥١٥). (٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٨٤).

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قَبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِهِ ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَاسَاءُ وَالضَّرَاءِ وَجِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ الْبَأْسَاء والضَّرَّاء وَجِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾

[ قالَ البخاريُّ ]: وقولُ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْوِقِ وَالْمَغْرِبِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة:١٧٧].

وأمور الإيمان: خصالُهُ وشُعَبُهُ المتعددة.

واستدلَّ البخاريُّ بقوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ الْبِرُّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمُسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولُئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ﴾ والصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولُئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ﴾ [البقرة:١٧٧]. وقد سأل أبو ذرِّ النبيَّ ﷺ عن الإيمانِ، فتلا عليهِ هذه الآية.

وهذا يدلُّ على أنَّ الخصالَ المذكورةَ فيها، هي خصالُ الإيمانِ المطلق، فإذا أطلقَ الإيمانُ دخلَ فيهه كلُّ ما ذكر في هذه الآيةِ، كما سألَ السائلُ عن الإيمان، فتلا عليه النبيُّ عَلَيْلَةٍ هذه الآيةَ.

وإذا قُرن الإيمانُ بالعملِ، فقد يكونُ من بابِ عطفِ الخاصِّ على العامِّ، وقد يكون المرادُ بالإيمانِ حينئذ التصديقَ بالقلبِ، وبالعملِ عملَ الجوارحِ، كما ذكرَ في هذه الآية الإيمانَ باللَّه واليومِ الآخرِ والملائكة والكتابِ والنبينَ، ثمَّ عطفَ عليه أعمالَ الجوارح<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲٦/۱).

والبرُّ يطلقُ بمعنيينِ:

أحدهما: بمعنى الإحسان إلى الناس، كما يُقال: البرُّ والصِّلةُ، وضدُّهُ العُقُوقُ. وفي «صحيح مسلمٍ»(١) أنَّ النبيَّ وَلَيُكِيَّةُ سُئِلَ عنِ البِرِّ، فقالَ: «البرُّ: حُسْنُ الخُلُق».

وكان ابنُ عمرَ ﴿ وَلِيْكُ يَقُولُ: إِنَّ البَّرَّ شَيْءٌ هَيِّنٌ: وجْهٌ طليقٌ، وكلامٌ ليِّنٌ.

فتضمَّنتِ الآيةُ أنَّ أنواعَ البِرِّ ستَّةُ أنواعٍ، مَن استكملهَا فقد استكملَ البِرَّ. أوَّلُها: الإيمانُ بأصول الإيمان الخمسة.

وثانيها: إيتاءُ المالِ المحبوبِ لذوي القُرْبَى واليتامي والمساكين وابنِ السبيلِ والسَّائلين وفي الرقاب.

وثالثُها: إقامُ الصلاةِ.

ورابعُها: إيتاءُ الزكاةِ.

وخامسُها: الوفاءُ بالعهد.

وسادسُها: الصَّبْرُ على البأساءِ والضَّرَّاءِ وحين البأس (٢).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۸/ ۲ ـ ۷). (۱) «اللطائف» (۱۰ ـ ٤١١) باختصار.

وقال إبراهيمُ التيميُّ: ما من عبد وهبهُ اللَّهُ صبرًا على الأذى، وصبرًا على البلاءِ وصبرًا على البلاءِ وصبرًا على المصائبِ، إلا وقد أُوتي فضلاً، ما أوتيهِ أحدٌ بعد الإيمانِ باللَّه عز وجلَّ.

وهذا منتزعٌ من قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة:١٧٧] ، والمرادُ بالبأساءِ: الفقرُ ونحوُه، وبالضَّرَّاءِ: المرضُ ونحوُه، وحينَ البأسِ: حالُ الجهادِ.

وقالَ عـمرُ بنُ عبـدِ العزيزِ: ما أنعمَ اللَّه علَى عـبد نعمـةً فانتزعَـها منه، فعـاضَهُ مكانَ ما انتزعَ منه الصّـبرَ إلا كانَ مـا عوضَهُ خيـرًا مما انتزعَ منه، ثم تلا: ﴿إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بغَيْر حسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

وكان بعضُ الصالحينَ في جيبه ورقةٌ يفتحُها كلَّ ساعة فينظرُ فيها، وفيها مكتوبٌ: ﴿وَاصْبُرْ لَحُكُمْ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بَأَعْيُننَا ﴾ [الطور: ٤٨].

والصبرُ الجميلُ هو أن يكتمَ العبدُ المصيبةَ ولا يخبرَ بِهَا. قالَ طائفةٌ من السلفِ في قولِه تعالى: ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ [يوسف: ٨٣] قال: لا شكوى معه (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَلَتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾

وقد أمرَ اللَّه سبحانِه وتعالى عبادَهُ بشُكُر نِعمة صيام رمضانَ بإظهارِ ذكْرِهِ، وغيرِ ذلكَ من أنواعِ شكرِهِ، فقال: ﴿ وَلَتُكُمْلُوا الْعَدَّةَ وَلَتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ

<sup>(</sup>١) «نور الاقتباس في مشكاة وصية النبيِّ ﷺ لابن عباس» (٥٩).



وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة:١٨٥] . فمن جملة شكر العبد لربّه على توفيقه لصيام رمضان وإعانتِه عليه ومغفرة ذنوبِه أنْ يصوم له شكراً عقيب ذلك.

كانَ بعضُ السلفِ إذا وُفِّقَ لقيام ليلة من الليالي أصبَحَ في نهارِهَا صائمًا، ويجعلُ صيامَه شكرًا للتوفيق للقيام.

وكان وهيب بنُ الوردِ يُسأل عن ثوابِ شيء من الأعمال، كالطواف ونحوه، فيقول: تسألوا عن ثوابه؟! ولكن سلُوا ما الذي على من وُفِّقَ لهذا العملِ من الشكر، للتوفيق والإعانة عليه؟!

إذا أنْتَ لم تَزْدَدْ على كُلِّ نعْمَة لوليكها شُكْرًا فلسْتَ شاكرٍ كُلُّ نعمة على العبدِ من اللَّهِ في دين أو دنيا يحتاج إلى شكرٍ عليها، ثمَّ التوفيق للشكرِ السَّكرِ عليها نعمة أخرى تحتاج إلى شكرٍ ثان، ثم التوفيق للشكر الثاني نعمة أخرى يحتاج إلى شكرٍ آخر، وهكذا أبدًا فلا يقدرُ العبادُ على القيام بشُكْرِ النعم. وحقيقة الشُّكْرِ الاعتراف بالعجزِ عن الشكر، كما قيل:

إذا كان شُكْرِي نعْمةَ اللَّهِ نعْمةً عليَّ لَهُ في مِثْلِها يجبُ الشُّكْرُ فكيفَ بُـلُوغُ الشُّكْرِ إلا بفَـضْلِهِ وإن طالتِ الأَيَّامُ واتَّصَلَ العُـمْـرُ

قال أبو عمرو الشيبانيُّ: قالَ موسى ـ عليه السلامُ ـ يومَ الطُّورِ: يا ربِّ! إِنْ أَنَا صليتُ فَمَنْ قَبَلُكَ، وإِن بلَّغْتُ رسالاتك فَمِنْ قَبَلُكَ، وإِن بلَّغْتُ رسالاتك فَمِنْ قَبَلُكَ، فَكَيفَ أَشكرك؟ قال: يا موسى، الآن شكرتني، فأمَّا مقابلة نعمة التوفيق لصيام شهر رمضان بارتكاب المعاصي بعده، فهو من فعْلِ مَن بدَّلَ نِعْمة اللَّه كفراً، فإن كان قد عَزَمَ في صيامه على معاودة المعاصي بعد القضاء الصيام، فصيامه عليه مردودٌ، وبابُ الرَّحمة في وجهه مسدودٌ.

قال كِعبٌ: مَن صامَ رمضانَ وهو يُحدِّثُ نفسَهُ أنَّه إن أفطر رمضانَ أن لا

يعصي اللَّـهَ، دخلَ الجنةَ بغيرِ مـسألة ولا حسـاب، ومَن صامَ رمـضانَ وهو يحدِّثُ نفسَه أنَّه إذا أفطر عصَى ربَّه، قصيامُه عليه مُردودٌ (١).

## \* \* \*

لًا كانت المغفرةُ والعِنْقُ من النارِ كلُّ منهما مرتبًا على صيامِ رمضانَ وقيامه، أمرَ اللَّهُ سبحانَهُ وتعالى عند إكمالِ العدَّةِ بتكبيرِهِ، وشكرِه، فقال: ﴿ وَلَتُكُمُ لُوا الْعِدَّةَ وَلَتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة:١٨٥].

فشُكْرُ من أنعَمَ على عباده بتوفيقهم للصيام، وإعانتهم عليه، ومغفرته لهم به، وعتقهم من النَّارِ، أن يذكروه ويشكروه ويتَّقوه حَقَّ تُقَاتِه، وقد فسَّر ابنُ مسعود رضيَ اللَّهُ عنه تقواه حقَّ تُقاتِه بأنْ يطاعَ فلا يُعْصَى، ويذكر فلا يُنْسى، ويُشكر لا يُكْفَر.

فيا أرباب الذُّنوب العظيمة! الغنيمة الغنيمة في هذه الأيام الكريمة؛ فما منها عوضٌ ولا لها قيمةٌ، فكم يعتقُ فيها من النَّارِ من ذي جريرةٍ وجريمةٍ، فمن أعتقَ فيها من النَّارِ فقد فازَ بالجائزةِ العميمةِ والمنحةِ الجسيمةِ (٢).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُم يَرْشُدُونَ ﴾ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُم يَرْشُدُونَ ﴾ وقد أخبر اللَّهُ تعالَى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَدِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٍ ﴾ [البقرة:١٨٦].

وقد رُويَ في سبب نزولها: أنَّ أعرابيًّا قالَ: يا رسولَ اللَّه، أقريبٌ ربُّنا فنناجيه، أم بعيدٌ فنناديه؟ فأنزل اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي فَإِنِي (٣٨١). (٢) «لطائف المعارف» (٣٨١).



قَرِيبٌ ﴾ [البقرة:١٨٦]. خرَّجه ابنُ جريرٍ، وابنُ أبي حاتمٍ (١).

وروى عبدُ الرزاق، عن جعفرِ بنِ سليمانَ، عن عوف، عن الحسنِ، قال: سألَ أصحابُ رسولَ اللَّه ﷺ رسولَ اللَّه ﷺ: أين ربُّنا؟ فأنزلَ اللَّهُ عـزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ (٢) [البقرة:١٨٦].

وروى عبد بن حميد بإسناده، عن عبد الله بن عبيد بن عمير، قال: نزلت هذه الآية : ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠]، قالُوا: كيف لنا به أن نلقاه حتى ندعُوه؟ فأنزل الله عز وجل على نبيه ﷺ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَلِيبٌ أَجِيبُ دَعُوة الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، فقالُوا: صدَق ربُّنا، هو بكل مكان.

وقد خرَّج البخاريُّ في «الدعوات» (٣) حديث أبي مُوسى، أنَّهم رَفَعُوا أصواتَهُم بالتكبير، فقالَ لَهُم النبيُّ عَلَيْكِ «إنَّكم لا تدعون أصمَّ ولا غائبًا، إنَّكم تدعون سميعًا قريبًا».

وفي روايةٍ: «إنَّه أقربُ إليكُم من أعناقِ رواحِلِكُمْ».

ولم يكن أصحاب النبي عَيَّالِيً يفهمون من هذه النصوص غير المعنى الصحيح المراد بها، يستفيدون بذلك معرفة عظمة اللَّه وجلاله، واطلاعه على عباده وإحاطته بهم، وقربه من عابديه، وإجابته لدعائهم، فيزدادون به خشية للَّه وتعظيمًا وإجلالاً ومهابة ومراقبة واستحياءً، ويعبدونَه كأنَّهم يرونَه.

ثم حدث بعدَهُم من قلَّ ورعُهُ، وساءَ فهمُهُ وقصدُهُ، وضعفتْ عظمةُ اللَّه وهيبتُهُ في صدرِهِ، وأرادَ أن يُري الناسَ امتيازَهُ عليهم بدقةِ الفهمِ وقوةِ النظرِ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (۲/ ١٥٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (۲/ ۱٥٨). (۳) «صحيح البخاري» (۸/ ١٥٥).

فنزعم أنَّ هذه النصوص تدلُّ على أنَّ اللَّه بذاته في كلِّ مكان، كما يحكى ذلك عن طوائف من الجهمية والمعتزلة ومن وافقه م، تعالى اللَّه عمَّا يقولون علوًّا كبيرًا، وهذا شيءٌ ما خطر كن كان قبلَهُم من الصحابة \_ رضي اللَّه عنهم، وهؤلاء ممن يتبعُ ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، وقد حذَّر النبي عَلَيْهِ أُمَّتُه منهم في حديث عائشة الصحيح المتفق عليه (١).

وتعلَّقُوا \_ أيضًا \_ بما فهمُوه بفهمهم القاصر مع قصدهم الفاسد بآيات في كتاب اللَّه، مثل قوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد:٤] ، وقوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَى ثَلاثَةَ إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ ﴾ الآية [الجادلة:٧] ، فقالَ من قالَ من علماء السلف حيئنذ: إنَّما أراد أنَّه معهم بعلمه، وقصدُوا بذلك إبطالَ ما قالهُ أولئك، مما لم يكن أحدٌ قبلهم قالَهُ ولا فهمَهُ من القرآن.

وممن قالَ: إنَّ هذهِ المعيةَ بالعلمِ مُقاتِلُ بنُ حيَّانَ، ورويَ عنه أنَّه رواهُ عن عكرمةَ، عن ابنِ عباسٍ.

وقاله الضحاكُ، قالَ: اللَّهُ فوقَ عرشِهِ، وعلمُهُ بكلِّ مكانِ.

وروي نحوه عن مالك وعبد العزيز الماجشون والثوري وأحمد وإسحاق وغيرهِم من أئمة السلف.

وروى الإمامُ أحمدُ: ثنا عبدُ اللَّهِ بنُ نافعٍ، قال: قالَ مالكُ: اللَّهُ في السماءِ، وعلمهُ بكلِّ مكان.

وروي هذا المعنى عن عليٍّ وابنِ مسعودٍ \_ أيضًا.

وقالَ الحسنُ في قـولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ ﴾ [الإسراء: ٦٠]، قـالَ: (١) أخرجه البخاري (٦/٦)، ومسلم (٥٦/٨).

علمُهُ بالناسِ.

وحكى ابنُ عبد البَرِّ وغيرُهُ إجماعَ العلماءِ من الصحابةِ والتابعينَ في تأويلِ قوله: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد:٤] أنَّ المرادَ علمُهُ.

وكلُّ هذا قصدُوا به ردَّ قولِ من قالَ: إنَّه تعالى بذاتِه في كل مكانٍ.

وزعم بعضُ من تَحَذْلَقَ أَنَّ ما قاله هؤلاءِ الأئمةُ خطأٌ، لأنَّ علم اللَّه صفةٌ لا تفارقُ ذاته، وهـذا سوءُ ظنِّ منه بأئمة الإسلام؛ فإنَّهم لم يريـدُوا ما ظنَّه بهم، وإنَّما أرادُوا أنَّ علم اللَّه متعلِّقٌ بما في الأمكنة كلِّها فهها معلوماته، لا صفة ذاته، كما وقعت الإشارةُ في القرآن إلى ذلكَ بقوله تعالى: ﴿وَسَعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْما ﴾ [طه: ٨٩]، وقوله: ﴿ رَبَّنا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْما ﴾ [عافر:٧]، وقوله: ﴿ رَبَّنا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْما ﴾ [عافر:٧]، وقوله: ﴿ رُبَّنا وَسِعْتُ كُلَّ شَيْءٍ وَمَا يَخْرُجُ مِنْها وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءُ وَمَا يَحْرُجُ مِنْها وَمُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد:٤].

وقالَ حربُّ: سألتُ إسحاقَ عن قولِه: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَّجُوَىٰ ثَلاثَةً إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ [الجادلة:٧] قال: حيثُ ما كنتَ هو أقربُ إليكَ من حبلِ الوريدِ، وهو بائنٌ من خلقه.

وروى عمرُ بنُ أبي سلمة ، عن أبيه ، أنَّ عمرَ بنَ الخطابِ مرَّ بقاصًّ وقد رفعُ وا أيديهم ، فقالَ: ويلكم! إنَّ ربكم أقربُ مَّا ترفعون ، وهو أقربُ إلى أحدكُم من حبلِ الوريد.

وخرَّجه أبو نعيمٍ، وعندَهُ: أنَّ المارَّ والقائلَ بذلك هو ابنُ عمرَ.

وخطبَ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ، فذكرَ في خطبتهِ: إنَّ اللَّهَ أقربُ إلى عبادِهِ من حبلِ الوريدِ. وكانَ مجاهدٌ حاضِرًا يسمعُ، فأعجبه حسنُ كلامِ عمرَ.

وهذا كلّه يدلّ على أن قرب اللّه من خلقه شاملٌ لهم، وقربه من أهلِ طاعته فيه مزيد خصوصية، كما أنَّ معيّته مع عباده عامّة حتى ممّن عصاه، قال تعالى: ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّه وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيّتُونَ مَا لا قالَ تعالى: ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّه وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِنَ اللّه وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيّتُونَ مَا لا يرضَىٰ مِنَ اللّه وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيّتُونَ مَا لا يرضَىٰ مِنَ الْقُولِ ﴾ [النساء:١٠٨] ، ومعيّتُه مع أهل طاعته خاصةً لهم، فهو سبحانه مع الذين اتقوا والذين هم محسنونَ. وقال لموسى وهارونَ: ﴿ إِنّنِي سَيهْدينِ ﴾ معكما أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾ [طه:٢٦] ، وقال موسى: ﴿ إِنّ مَعِيَ رَبّي سَيهْدينِ ﴾ [الشعراء:٢٦]، وقال في حقّ محمد وصاحبه: ﴿ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللّهُ مَعَنَا ﴾ [التوبة:٤٠].

ولهذا قالَ النبيُّ عَلَيْهُ لأبي بكرٍ في الغارِ: «ما ظنُّك باثنينِ اللَّهُ ثالثُهما».

فهذه معية خاصة عير قوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلاثَة إِلاَّ هُو رَابِعُهُم ﴾ [الجادلة:٧] الآية، فالمعيَّةُ العامُّةُ تَقتضي التحذير من علمه واطلاعه وقدرته وبطشه وانتقامه، والمعيةُ الخاصةُ تقتضي حسنَ الظنِّ بإجابته ورضاه وحفظه وصيانته، فكذلك القربُ.

وليسَ هذا القربُ كـقربِ الخلقِ المعهودِ منهم، كـما ظنَّه من ظنَّه من أهلِ الضلالِ، وإنَّما هو قربٌ ليسَ يشبهُ قـربَ المخلوقينَ، كما أنَّ الموصوفَ به ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى:١١].

وهكذا القولُ في أحاديثِ النزولِ إلى سماءِ الدنيا، فإنَّه من نوعِ قربِ الربِ من داعيهِ وسائليهِ ومستغفريهِ.

وقد سئلَ عنه حماد بنُ زيدٍ، فقالَ: هو في مكانِهِ يقربُ من خلقِهِ كما يشاءُ.



ومرادُه أنَّ نزولَهُ ليس هو انتقال من مكانِ إلى مكانِ كنزولِ المخلوقينَ.

وقال حنبل: سألتُ أبا عبد اللّه: ينزلُ اللّهُ إلى سماء الـدُّنيا؟ قال: نعم، قلتُ: نزولُهُ بعلمه أو بماذا؟ قال: اسكتْ عن هذا، مالكَ ولهذا؟ أمْضِ الحديثَ على ما رُوي بلا كيف ولا حدِّ، إلا بما جاءت، به الآثارُ، وجاء به الكتابُ، قالَ اللّهُ: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلّهِ الأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٧٤]، ينزلُ كيفَ شاء، بعلمه وقدرته وعظمته، أحاط بكلِّ شيء علمًا، لا يبلغُ قَدْرَه واصفٌ، ولا ينأى عنه هربُ هارب، عزَّ وجلَّ.

ومرادُهُ: أنَّ نزولَهُ تعالى لـيس كنزولِ المخلوقينَ، بل هو نزولٌ يليقُ بقدرتِهِ وعظمتِهِ وعلمِهِ المحيطِ بكلِّ شيءٍ، والمخلوقونَ لا يحيطونَ به عِلمًا، وإنَّما ينتهونَ إلى ما أخبرهم به عن نفسِهِ، أو أخبرَ به عنه رسولُهُ.

فلهذا اتفقَ السلفُ الصالحُ على إمرارِ هذهِ النصوصِ كما جاءتُ من غيرِ زيادة ولا نقصٍ، وما أشكلَ فهمهُ منها، وقصرَ العقلُ عن إدراكِهِ وُكِلَ إلى عالمه (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَالآنَ بَاشرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾

وقد قال طائفةٌ من السَّلفِ في تفسيرِ قولِهِ تعالَى: ﴿ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [البقرة:١٨٧]: إنه طلبُ ليلةِ القدرِ (٢).

والمعنى في ذلكَ أنَّ اللَّهَ تعالى لما أباحَ مباشرةَ النِّساءِ في ليالي الصيامِ، إلى

<sup>(</sup>١) "فتح الباري" (٢/ ٣٣٠ ـ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) وهو مرويّ عن عبد اللَّه بن عباس، راجع: «تفسير الطبري» (٢/ ١٧٠).

أنْ يتبيَّنَ الخيطُ الأبيضُ من الخيطِ الأسودِ، أمَرَ مَعَ ذلك بطلبِ ليلةِ القدْرِ؛ لئلا يشتغلَ المسلمونَ في طولِ ليالِي الشهرِ بالاستمتاعِ المباح، فيفوتُهم طلبُ ليلةِ القدْرِ، فأمرَ مع ذلك بطلب ليلةِ القدْرِ بالتهجيُّد من الليلِ، خصوصًا في الليالِي المرجُوِّ فيها ليلةُ القدْرِ، فمن هاهنا كانَ النبيُّ عَيَالِي يصيبُ من أهلهِ في العشر العشرينَ من رمضانَ، ثم يعتزلُ نساءَه ويتفرَّغ لطلب ليلةِ القدْرِ في العشر الأواخرِ (۱).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاته للنَّاس لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾

وقولُهُ عَلَيْهِ اللّهِ محارمُهُ (٢): هذا مَثُلٌ ضربَهُ النبي عَلَيْهِ لَمْ وقع في حمَى، وإنَّ حمَى اللّهِ محارمُهُ (٢): هذا مَثُلٌ ضربَهُ النبي عَلَيْهِ لَمْ وقع في الشّبهات، وأنَّه يقربُ وقوعهُ في الحرامِ المحض، وفي بعض الروايات أنَّ النبي عَلَيْهِ قالَ: «وسأضربُ لكم مثلاً» ثم ذكر هذا الكلام، فجعلَ النبي عَلَيْهِ مثلَ المحرَّمات كالحمى الَّذي تحميه الملوك، ويمنعونَ غيرهم من قُربانه، وقد جعلَ النبي عَلَيْهُ حولَ مدينته اثني عشر ميلاً حمى محررَّما، لا يُقطعُ شجرُه، ولا يصادُ صيدُه، وحمَى عمر وعثمانُ أماكنَ ينبتُ فيها الكلاً لأجلِ إبلِ الصدقة.

واللَّهُ عزَّ وجلَّ حَمَى هذه المحرَّمات، ومنع عبادَهُ من قربانها، وسمَّاها حدودَه، فقال تعالَى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ

<sup>(1) &</sup>quot;لطائف المعارف" (٣٤٢ ـ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣/ ١٨٢) من حديث النعمان بن بشير ولحظ،

لَعَلَهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ [البقرة:١٨٧]، وهذا فيه بيانُ أنَّه حدَّ لهم ما أحلَّ لهُم وما حرَّم عليهم، فلا يقربُوا الحرام، ولا يتعدَّوْا الحلال، ولذلك قال في آية آخرى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولُكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة:٢٢]، وجعل من يرعى حول الحمى وقريبًا منه جديرًا بأن يدخُلَ الحمى ويرتع فيه، فكذلك من تعدَّى الحلال، ووقع في الشبهات، فإنَّه قد قارب الحرام غاية المقاربة، فما أخلقه بأن يُخالط الحرام المحض، ويقع فيه، وفي هذا إشارة إلى أنَّه ينبغي التباعد عن المحرَّمات، وأنْ يجعل الإنسانُ بينه وبينها حاجزًا.

وقد خرَّج الترمذيُّ وابنُ ماجه (١) مِنْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ يزيدَ عن النبيِّ وقد خرَّج الترمذيُّ وابنُ ماجه (١) مِنْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ يزيدَ عن النبيِّ ، قالَ: «لا يبلغُ العبدُ أن يكونَ من المُتَّقين حتى ياءَعَ ما لا بأسَ به حذرًا مما به بأسُّ».

وقال أبو الدرداء: تمامُ التقوى أن يتقي اللَّهَ العبدُ، حتَّى يتقيه منْ مثقالِ ذرَّة، وحتى يترك بعض ما يرى أنَّه حلالٌ، خشية أن يكون حرامًا، حجابًا بينه وبيْنَ الحرام.

وقال الحسنُ: ما زالتِ التقوى بالمتقينَ حتى تركُـوا كثيرًا من الحلالِ مخافةِ الحرام.

وقال الثوريُّ: إنَّما سُموا «المتقين» لأنَّهم اتَّقوا ما لا يُتَّقى. ورُوي عن ابنِ عمرَ قالَ: إنِّى لأحبُّ أن أدعَ بيني وبين الحرامِ سترةً من الحلالِ لا أخرقُها.

وقال ميمونُ بنُ مهرانَ: لا يسْلَمُ للـرجلِ الحلالُ حتى يجعلَ بينه وبين الحرام حاجزًا من الحلالِ.

وقال سفيانُ بن عيينةَ: لا يصيبُ عبدٌ حقيقةَ الإيمانِ حتى يجعلَ بينه وبين (١) أخرجه الترمذي (٢٤٥١)، وابن ماجه (٤٢١٥).

الحرامِ حاجزًا من الحلالِ، وحتى يدعَ الإثمَ وما تشابَهَ منه.

ويَستدل بهذا الحديث من يذهب إلى سدّ الذرائع إلى المحرّمات وتحريم الوسائل إليها، ويدُل على ذلك أيضًا من قواعد الشّريعة تحريم قليل ما يُسكر كثيره، وتحريم الخلوة بالأجنبية، وتحريم الصّلاة بعد الصّبح وبعد العصر سدًا لذريعة الصّلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها، ومنع الصّائم من المباشرة إذا كانت تحرّك شهوته، ومنع كثير من العلماء مباشرة الحائض فيما بين سرّتها وركبتها إلا من وراء حائل، كما كان النبي على المرأ امرأته إذا كانت حائضًا أن تتزر، فيباشرها من فوق الإزار (١).

ومن أمثلة ذلك وهو شبيه بالمثل الذي ضربه النبي عَيَّالِيَّه من سيَّب دابَّه ترعى بقُرْبِ زرع غيره، فإنَّه ضامن لما أفسدته من الزرع، ولو كان ذلك نهارًا، هذا هو الصحيح، لأنَّه مفرط بإرسالها في هذه الحال.

وكذا الخلافُ لو أرسلَ كلبَ الصَّيدِ قريبًا من الحرمِ، فدخل الحرمَ فصادَ فيه، ففي ضمانِهِ روايتانِ عن أحمدَ، وقيل: يضمنُهُ بكلِّ حال<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا تُلقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَأَتِّمُوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَأَيِّمُوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾

وفي «مسندِ الإمامِ أحمدَ»<sup>(٣)</sup> عن بُرَيْدَةَ فِيظِيْكِهِ، عن النبيِّ ﷺ، قالَ: «النفقةُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١/ ٨٢)، ومسلم (١٦٦/١) من حديث عائشة رطيجها.

<sup>(</sup>Y) «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٩٥ \_ ١٩٧).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٥/ ٥٥٥).



في الحَجِّ كالنَّفقةِ في سبيلِ اللَّهِ بسبعمائةِ ضعفٍ».

وخرَّجه الطبرانيُّ مَن حديثِ أنسِ رضي اللَّه عنه، عن النبي على الله عنه، عن النبي على الله والله والل

## \* \* \*

وقال الله تعالى: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلا رَفَتُ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِّ ﴾ رَفَتُ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِّ ﴾

قالَ ابن عُمرَ: الفسوقُ: ما أصيبَ مِنْ معاصِي اللَّهِ صيدًا كانَ أو غيرُهُ،

 <sup>(</sup>١) «المعجم الأوسط» (٤٧٢٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحـمـد (٦/ ٣٧٥ ـ ٤٠٥ ـ ٤٠٦) وأبو داود (١٩٨٨ ـ ١٩٨٨) من حـديث أم معـقل وَلَوْعُونُ.

<sup>(</sup>٣) «لطائف المعارف» (٤٠٩).

وعنه قالَ: الفسوقُ إتيانُ معاصِي اللَّهِ في الحرمِ.

وقال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمٍ نُّذَفَّهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الحج: ٢٥].

وكانَ جماعةٌ من الصحابة يتَّقون سُكْنى الحرم، خشية ارتكابِ الذُّنوبِ فيه: منهمُ ابنُ عباس، وعبدُ اللَّه بن عمرو بنِ العاص، وكذلك كانَ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ يفعلُ، وكانَ عبدُ اللَّه بنِ عمرو بنِ العاص يقولُ: الخطيئةُ فيه عبدِ العزيزِ يفعلُ، وكانَ عبدُ اللَّه بنِ عمرو بنِ العاص يقولُ: الخطيئةُ فيه أعظمُ. ورُويَ عن عمر بنِ الخطابِ وَلَيْكَ قال: لأنْ أخطئ سبعينَ خطيئةً يعني بغير مكة \_ أحبُّ إليَّ منْ أن أخطئ خطيئةً واحدةً بمكة. وعن مجاهد يعني بغير مكة \_ أحبُّ إليَّ منْ أن أخطئ خطيئةً واحدةً بمكة. وعن مجاهد قال: تُضاعفُ السيئاتُ بمكة كما تُضاعفُ الحسناتُ. وقال ابنُ جريجٍ: بلغني أن الخطيئة بمكة بمئة خطيئة، والحسنة على نحو ذلك.

وقال إسحاقُ بنُ منصور: قلتُ لأحمدَ: في شيء من الحديثِ أنَّ السيئةُ تُكتبُ بأكثرَ منْ واحدة؟ قالَ: لا، ما سمعْنا إلا بمكَّةَ لتعظيمِ البلد «ولو أنَّ رجلاً بعدنِ أبينَ همَّ». وقال إسحاقُ بنُ راهويه كما قالَ أحمدُ، وقولُهُ: «ولو أنَّ رجلاً بعدن أبينَ همَّ»، هو من قولِ ابنِ مسعود، وسنذكرهُ فيما بعدُ إن شاءَ اللَّهُ تعالى (١).

وقد تضاعفُ السيِّئاتُ بشرفِ فاعلها، وقوَّة معرفته باللَّه، وقُرْبه منه، فإنَّ من عصى السُّلطانَ على بساطه أعظمُ جُرْمًا مَّن عصاهُ على بُعد، ولهذا توعَد اللَّهُ خاصَّة عباده على المعصية بمضاعفة الجزاء، وإن كانَ قد عصمَهُم منها، ليبيِّنَ لهُم فضلَهُ عليهم بعصمتِهم من ذلك، كما قالَ تعالى: ﴿ولَوْلا أَن

<sup>(</sup>۱) ذكره الحافظ ابن رجب في شرح الحديث السابع والثلاثين من «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۳۵۱).



ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلاً ﴿ إِذَا لِأَذَقْنَاكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ﴾ [الإسراء:٧٤-٧٥] .

وقال تعالى: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضعْفَيْنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا ﴿ يَ فَيُ وَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحًا نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقًا كَرِيمًا ﴾ [الاحزاب:٣٠-٣١]. وكانَ عليُّ بنُ الحسينِ يَتَاوَّلُ في آل النبيِّ عَلَيْكُ من بني هاشم مثل ذلك لقربِهِم من النبيِّ عَلَيْكُ من بني هاشم مثل ذلك لقربِهِم من النبيِّ عَلَيْكُ (١).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَىٰ ﴾

وقد رُويَ عن ابنِ عباس، قالَ: كانَ أهلُ اليمنِ يَحُجُّونَ ولا يتزوَّدونَ، ويقولونَ: نحن متوكِّلون، فيحجُّونَ، فيأتونَ مكةَ، فيسألونَ الناسَ، فأنزلَ اللَّهُ هذه الآيةَ: ﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَىٰ ﴾ [البقرة:١٩٧]، وكذا قالَ مجاهدٌ، وعكرمةُ، والنخعيُّ، وغيرُ واحد من السلف، فلا يُرخَّصُ في ترك الكَسْبِ بالكليةِ إلا لمنِ انقطعَ قلبُه عن الاستشرافِ إلى المخلوقينَ بالكليةِ.

وقد ْرُويَ عن أحمدَ أنه سُئلَ عن التوكُّلِ، فقالَ: قطعُ الاستشرافِ باليأسِ من الخلقِ، فسُئلَ عن الحجةِ في ذلكَ، فقالَ: قولُ إبراهيمَ عليه السلامُ لما عرضَ له جبريلُ وهو يُرْمَى في النارِ، فقالَ لهُ: ألكَ حاجةٌ؟ فقالَ: أمَّا إليكَ فلا.

وظاهرُ كلامِ أحمدَ أنَّ الكسبَ أفضلُ بكلِّ حال، فإنَّه سُئِلَ عمَّن يقعدُ ولا يكتسبُ ويقولُ: توكَّلونَ على اللَّه، فقالَ: ينبغي للناسِ كُلُّهم يتوكَّلونَ على (١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٣٤٣ ـ ٣٤٣).

اللَّهِ، ولكن يعودونَ على أنفسِهِم بالكَسْبِ.

ورَوَى الخَلاَّلُ بإسناده عن الفضيلِ بنِ عياضٍ أنَّهُ قيلَ لهُ: لو أنَّ رجلاً قعدَ في بيتِه زعمَ أنَّه يثقُ باللَّه، فيأتيه برزقه، قالَ: إذا وثقَ باللَّه حتى يعلمَ منه أنَّه قدْ وثقَ به لم يمنعهُ شيءٌ أرادَهُ، لكن لم يفعلْ هذا الأنبياءُ ولا غيرُهم، وقد كانَ الأنبياءُ يؤجِّر نفسَه وأبو بكرٍ وعمر، كانَ الأنبياءُ يؤجِّر نفسَه وأبو بكرٍ وعمر، ولم يقولوا: نقعدُ حتَّى يرزقُنا اللَّهُ عزَّ وجلَّ. وقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَابْتَعُوا مِن فَضْلِ اللَّه ﴾ [الجمعة: ١٠] ، ولا بُدَّ من طلب المعيشة .

وقد رُوي عن بِشْرِ ما يُشعرُ بخلافِ هذا، فرَوَى أبو نُعيم في "الْحلْيةِ" أنَّ بشرًا سئُلَ عن التوكُّلِ، فقالَ : اضطرابٌ بلا سكون، وسكونٌ بلا اضطراب، فقالَ له السائلُ: فسرِّه لنا حتى نفقه، قالَ بشرٌ: اضطرابٌ بلا سكون: رجلٌ يضطربُ بجوارحه، وقلبُه ساكنٌ إلى اللَّه لا إلى عمله، وسكونٌ بلا اضطراب: فرجلٌ ساكنٌ إلى اللَّه بلا حركة، وهذا عزيزٌ، وهو من صفات الأبدال(١).

## \* \* \*

# قوله تعالى : ﴿ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

والاستغفارُ طلبُ المَغْفرةِ، والمغفرةُ هي وقايةُ شَـرِّ الذنوبِ معَ سَتْرِهَا وقد كثرُ في القرآنِ ذكرُ الاستغفارِ، فتارةً يؤمرُ به، كقولِهِ: ﴿ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة:١٩٩]، وقولِهِ: ﴿ وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه ﴾ [مرد:٣].

وتارةً يمدحُ أهلَهُ، كقولِهِ: ﴿ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾ [آل عمران:١٧]، وقوله: (١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٦٥).



﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الـذاريات:١٨]، وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لَذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفُرُ الذُّنُوبِ إِلاَّ اللَّهُ ﴾[آل عمران:١٣٥].

وتارةً يذكرُ أنَّ اللَّهَ يغفرُ لمن استخفرهُ، كقوله: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفر اللَّهَ يَجد اللَّهَ غَفُورا رَّحيمًا ﴾ [النساء:١١٠].

وكثيرًا ما يُقرن الاستغفارُ بذكر التوبةِ، فيكونُ الاستغفارُ حينئذ عبارةً عن طلبِ المغفرةِ باللسانِ، والتوبةُ عبارةٌ عن الإقلاعِ عن الذنوبِ بالقلوبِ والجوارح.

وتارةً يفردُ الاستغفارُ، ويُرتَّبُ عليه المغفرةُ، كما ذكرَ في هذا الحديثِ وما أشبههُ، فقد قيلَ: إنَّه أريدَ به الاستغفارُ المقترنُ بالتوبة، وقيلَ: إنَّ نصوصَ الاستغفارِ المفردةَ كلَّها مطلقةٌ تُقيَّدُ بما يذكر في آية «اَل عمرانَ» من عدم الإصرارِ؛ فإنَّ اللَّه وعد فيها المغفرة لمن استغفرهُ من ذنوبه، ولم يُصرَّ على فعله، فتُحْمَلُ النَّصوصُ المطلقةُ في الاستغفار كلَّها على هذا المقيد.

ومجرَّدُ قولِ القائل: اللَّهُمُّ اغفر لي، طلبٌ منه للمغفرة ودعاءٌ بها، فيكونُ حكمُ سائرِ البدعاء، فإنْ شاءَ اللَّهُ أجابه وغفر لصاحبه، لا سيما إذا خرج عن قلبِ منكسرِ بالذنبِ أو صادف ساعةً من ساعاتِ الإجابةِ كالأسحارِ وأدبار الصلوات.

ويُروَى عن لُقمانَ عليه السلامُ أنّه قالَ لابنِه: يا بنيَّ عَوِّدْ لـسانكَ اللَّهمَّ اغفرْ لي، فإنَّ للَّهِ ساعاتِ لا يرُدُّ فيها سائلاً.

وقال الحسنُ: أكثروا من الاستغفارِ في بيوتكم، وعلى موائدكم، وفي طُرِقكُم، وفي طُرِقكُم، وفي طُرِقكُم، وفي أسواقِكُم، وفي مجالسِكُم أينما كُنتُم، فإنَّكم ما تدرونَ متى تنزلُ المغفرةُ.

وخـرَّج ابن أبي الدنيا في كتـاب «حـسنِ الظنِّ» من حـديثِ أبي هريرةَ مرفوعًا: «بينما رجلٌ مستلق إذْ نظرَ إلى السـماءِ وإلى النجومِ، فقال: إني لأعلمُ أن لكِ ربًّا خالقًا، اللَّهُمَّ اغفر لي، فغفر كه».

وعن مُورِّقِ قالَ: كانَ رجلٌ يعملُ السيئات، فخرجَ إلى البريةِ، فجمع ترابًا، فاضطجَعَ عليه مستلقيًا، فقالَ: ربِّ اغفَرْ لي ذنوبي، فقالَ: إنَّ هذا ليعرفُ أنَّ له ربًّا يغفرُ ويعذِّب، فغفرَ له.

وعن مُغيثِ بنِ سُمْيٍّ، قالَ: بينما رجلٌ خبيثٌ، فتذكر يومًا، فقال: اللهم غُفرانَك، اللَّهم عَفرانَك، اللَّهم عَفرانَك، ثم ماتَ فغُفِر له.

ويشهد لهذا ما في «الصحيحين» (١) عن أبي هريرة عن النبي علي الله عن النبي علي الله عنه الأنب فقال: ربّ أذنبت ذنبًا فاغفر لي، قال الله عزّ وجلّ علم عبدي أنّ له ربّا يغفر الذنب، ويأخذ به، غفرت لعبدي، ثمّ مكث ما شاء الله، ثم أذنب ذنبًا آخر، فذكر مثل الأوّل مرتين أخريين وفي رواية لمسلم أنه قال في الثالثة: «قد غفرت لعبدي، فليعمل ما شاء».

والمعنى ما دام على هذه الحالِ كلَّما أذنب استغفر. والظاهرُ أنَّ مراده الاستغفارُ المقرون بعدم الإصرارِ، ولهذا في حديث أبي بكر الصديق وَخَلَيْك، عن النبي عَلَيْكَ قال: «ما أصرَّ من استغفر وإن عاد في اليوم سبعين مرّة» وخرَّجه أبو داود والترمذي والترمذي .

وأمَّا استغفارُ اللسانِ مع إصرارِ القلبِ على الذنبِ، فهو دُعاءٌ مجرَّدٌ إنْ (١) أخرجه البخاري (١٧٨/٩)، ومسلم (٨/٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (١٥١٤)، والترمذي (٣٥٥٩).



شاء اللَّهُ أجابهُ، وإن شاءَ ردَّه.

وقد يكون الإصرارُ مانعًا من الإجابةِ، وفي «المسندِ»(١) من حديثِ عبدِ اللَّهِ ابن عمرو مرفوعًا: «ويلُ للذينَ يُصرُّون على ما فعلُوا وهم يَعلَمون».

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا (٢) من حديث ابنِ عباسٍ مرفوعًا: «التائبُ من الذَّنبِ كمن لا ذنبَ لهُ، والمستغفرُ من ذنبٍ وهو مُقيمٌ عليه كالمستهزئِ بربِّهِ» ورَفْعُه منكرٌ، ولعلَّه موقوفٌ.

قال الضحاكُ: ثلاثة لا يُستجاب لهم، فذكر منهم: رجل مقيم على امرأة زنى كلَّما قَضِى منها شهوتَه ، قالَ: ربِّ اغفر لي ما أصبت من فلانة ، فيقول الربُّ: تحوَّل عنها، وأغفر لك ، فأمَّا ما دمت مقيمًا عليها، فإنِّي لا أغفر لك ، ورجل عند مال قوم يرى أهله ، فيقول: ربِّ اغفر لي ما آكل من مال فلان ، فيقول تعالى: ردَّ إليهم ماله م ، وأغفر لك ، وأمَّا ما لم تردَّ إليهم ، فلا أغفر لك .

وقولُ القائلِ: أستغفرُ اللَّه، معناه: أطلبُ مغفرتَه، فهو كقولهِ اللَّهُمَّ اغفرْ لِي، فالاستغفارُ التامُّ الموجبُ للمغفرةِ: هو ما قارنَ عدمَ الإصرارِ، كما مدحَ اللَّهُ أهلَهُ، ووعدَهُم المغفرة، قال بعضُ العارفينَ: من لم يكنْ ثمرةُ استغفارِهِ تصحيحَ توبته، فهو كاذبٌ في استغفاره، وكان بعضهم يقولُ: استغفارُنا هذا يحتاجُ إلى استغفارٍ كثيرٍ، وفي ذلكَ يقولُ بعضهم:

أستعفرُ اللَّهَ من أستعفرُ اللَّهَ من أستعفرُ اللَّهَ من أفظة بَدَرَتْ خالفتُ معناها

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/ ۱۲۵ \_ ۲۱۹).

<sup>(</sup>٢) من طريق ابن أبي الدنيا أخرجه البيهقي في «الشعب» (٧١٧٨).

وكيفَ أرجُو إجاباتِ الدُّعاءِ وقد سدَدْتُ بالذَّنبِ عندَ اللَّه مَـجْرَاها

فأفضلُ الاستغفارِ ما اقترَنَ به ترْكُ الإصرارِ، وهو حينئذ توبةٌ نصوحٌ، وإن قالَ بلسانه: أستغفر اللَّهَ، وهو غيرُ مقلع بقلبه، فهو داع للَّه بالمغفرة، كما يقولُ: اللَّهُمَّ اغفر لي، وهو حسنٌ، وقد يُرجَى له الإجابة، وأمَّا من قالَ: هو توبةُ الكذابينَ، فمرادُه: أنَّه ليسَ بتوبة، كما يعتقدُهُ بعضُ الناسِ، وهذا حقٌّ، فإن التوبة لا تكونُ مع الإصرار (١).

## \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَّعْدُودَاتٍ ﴾

[ قال البخاري ] : «بابُ فضْلِ العملِ في أيَّامِ التشريقِ» :

وقالَ ابنُ عـباسٍ: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ ﴾ (٢) [البقرة:٢٠٠]: أيامُ العشرِ. والأيَّامُ المعدوداتُ: أيَّام التَّشريقِ.

وكان ابنُ عـمرَ وأبو هريرةَ يخْرُجَانِ إلى السُّوقِ في أيام العشْرِ، يُكبِّرانِ ويُكبِرُ النَّاسُ بتكبيرِهِمَا، وكبَّر محمدُ بنُ عليٍّ خلفَ النَّافلة.

بوَّبَ على فضلِ أيام التشريق والعملِ فيها، وذكر في البابِ أيامَ التشريق وأيامَ العشرِ، وفضلَهُما جميعًا.

وذكر عن ابن عباس: أنَّ الأيامَ المعلوماتِ المذكورةَ في سورة الحجِّ هي أيامُ العشرِ، والأيامَ المعدوداتِ المذكورةَ في سورة البقرةِ هي أيامُ التشريق.

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ٤٤٨ ـ ٤٥٣).

<sup>(</sup>Y) في الأصل: «معلومات» خطأ بدليل ما بعدها.

وفي كلِّ منهما اختلافٌ بين العلماءِ.

فأمَّا المعلوماتُ:

فقد رُوي عن ابنِ عباسٍ، أنَّها أيامُ عشرِ ذي الحجةِ، كما حكاه عنه البخاريُّ.

ورُوي \_ أيضًا \_ عن ابنِ عُمرَ، وعن عطاء والحسنِ ومجاهدٍ وعكرمةَ وقتادةَ. وهو قولُ أبي حنيفة والشافعيِّ وأحمدَ \_ في المشهور عنه.

وقالت طائفةٌ: الأيامُ المعلوماتُ: يومُ النحرِ ويومانِ بعدَهُ، رُوي عن ابنِ عمرَ وغيرِه من السلفِ، وقالُوا: هي أيامُ الذَّبحِ.

ورُويَ \_ أيضًا \_ عن علي وابنِ عباسٍ، وعن عطاء الخراساني والنخعي، وهو قولُ مالك وأبي يوسف ومحمد وأحمد ـ في رواية عنه.

ومن قالَ: أيام ُالذبح أربعةٌ، قالَ: هي يومُ النحرِ وثلاثةُ أيامٍ بعدَّهُ.

وقد رُوي عن أبي موسى الأشعريِّ، أنَّه قالَ ـ في خطبته يومَ النحرِ ـ: هذا يومُ الحجِّ الأكبرِ، وهذه الأيامُ المعلوماتُ التسعةُ التي ذكرَ اللَّهُ في القرآنِ، لا يُردُّ فيهنَّ الدُّعاءُ، هذا يومُ الحجِّ الأكبرِ، وما بعده من الثلاثةِ اللائبي ذكرَ اللَّهُ الأيامُ المعدوداتُ، لا يُردُّ فيهنَّ الدُّعاءُ.

وهؤلاء جعلُوا ذكر اللَّهِ فيها هو ذكره على الذَّبائح.

ورُويَ عن محمد بنِ كعبٍ، أنَّ المعلوماتِ أيامُ التشريقِ خاصة.

والقولُ الأولُ أصحُّ، فإنَّ اللَّهَ سبحانه وتعالى قالَ بعد ذكره في هذه الأيامِ المعلوماتِ: ﴿ ثُمَّ لْيَقْضُوا تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ وَلْيَطُّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [الحج: ٢٩].

والتفثُ: هو ما يصيبُ الحاجُّ منَ الشَّعَثِ والغبارِ. وقضاؤه: إكماله.

وذلك يحصل يومَ النحرِ بالتحللِ فيه من الإحرامِ، فقد جعلَ ذلكَ بعد ذكرِهِ في الأيامِ المعلوماتِ، فدلَّ على أنَّ الأيَّامَ المعلوماتِ قبل يومِ النحرِ الذي يقضى فيه التفث ويُطَّوف فيه بالبيت العتيقِ.

فلو كانت الأيامُ المعلوماتُ أيامَ الذبح لكان الذكرُ فيها بعدَ قضاءِ التفثِ ووفاءِ النذورِ والتطوفِ البيتِ العتيقِ، والقرآنُ يدلُّ على أنَّ الذكرَ فيها قبلَ ذلك.

وأمَّا قولُهُ تعالى: ﴿ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ ﴾ [الحج: ٢٨].

فإمَّا أنْ يقالَ: إنَّ ذكرَه على الذبائح يحصلُ في يوم النحرِ، وهو أفضلُ أوقاتِ الذبح، وهو آخرُ العشرِ.

وإمَّا أنْ يقالَ: إنَّ ذكرَه على ما رزقنا من بهيمة الأنعام، ليسَ هو ذكرَه على الذبائح، بل ذكره في أيام العشر كلِّها، شكرًا على نعمة رزقه لنا من بهيمة الأنعام، فإنَّ للَّه تعالى علينا فيها نِعَمًا كثيرةً دنيويةً ودينيةً.

وقد عدَّدَ بعضَ الدنيويةِ في سورة النَّحلِ، وتختصُ عشرُ ذي الحجةِ منها بحملِ أثقالِ الحاجِّ، وإيصالهم إلى قضاء مناسكِهِم والانتفاعِ بركوبِها ودرِّها ونسلِها وأصوافِها وأشعارِها.

وأمَّا الدينية فكثيرةٌ، مثلُ: إيجابِ السهدي وإشعارِه وتقليدهِ، وغالبًا يكونُ ذلكَ في أيامِ العشرِ، والتقربُ به إلى اللَّهِ، ذلكَ في أيامِ العشرِ أو بعضِها، وذبحهُ في آخرِ العشرِ، والتقربُ به إلى اللَّهِ، والأكلُ من لحمِهِ، وإطعامُ القانع والمعترِّ.

فلذلك شُرع ذكرُ اللَّهِ في أيامِ العشر شكرًا على هذه النعم كلِّها، كما صرَّح به في قولِه تعالى: ﴿ كَذَلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ ما هَدَاكُمْ ﴾ وسرَّح به في قولِه تعالى: ﴿ كَذَلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ ما هَدَاكُمْ ﴾ [الحج:٣٧]، كما أمر بالتكبيرِ عند قضاءِ صيامِ رمضان، وإكمالِ العدة، شكرًا على ما هدانا إليه من الصيامِ والقيامِ المقتضي لمغفرةِ الذنوبِ السابقةِ .

وأمَّا الأيامُ المعدوداتُ:

ف الجمهورُ على أنَّها أيامُ التشريقِ، ورُوي عن ابنِ عُمرَ وابنِ عباسٍ وغيرهما.

واستدلَّ ابنُ عُمرَ بقولهِ: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة:٢٠٣]، وإنَّما يكون التعجيلُ في ثاني أيامِ التشريقِ.

قال الإمامُ أحمدُ: ما أحسنَ ما قالَ ابنُ عمر .

وقد رُوي عن ابنِ عباسٍ وعطاء أنها أربعةُ أيامٍ: يومُ النحرِ، وثلاثةٌ بعدَه. وفي إسناد المرويِّ عن ابنِ عباسٍ ضعفٌ.

وأمَّا ما ذكرَه البخاريُّ عن ابنِ عـمرَ وأبي هريرةً، فهو من رواية سلامٍ أبي المنذرِ، عنْ حميد الأعرج، عن مجاهد، أن ابنَ عمرَ وأبا هريرة كانا يخرجانِ في العشر إلى السوقِ يكبِّرانِ، لا يخرجانِ إلا لذلك.

خرَّجه أبو بكرٍ عبدُ العزيز بنُ جعفرَ في «كتاب الشافي» وأبو بكرِ المروزيُّ القاضي في «كتاب العيدين».

ورواه عفانُ: نا سلامٌ أبو المنذرِ \_ فذكره، ولفظه: كانَ أبو هريرةَ وابنُ عُمرَ يأتيانِ السوقَ أيامَ العشر، فيكبِّرانِ، ويكبِّرُ الناسُ معهما، ولا يأتيانِ لشيءٍ

إلا لذلك.

وروى جعفر الفريابي ، من رواية يزيد بن أبي زياد ، قال: رأيت سعيد بن جبير وعبد الرحمن بن أبي ليلى ومجاهدا \_ أو اثنين من هؤلاء الثلاثة \_ ومن رأينا من فقهاء الناس يقولون في أيام العشر: «اللَّهُ أكبرُ اللَّهُ أكبرُ وللَّه الحمدُ».

وروى المروزيُّ، عن ميمونَ بن مهرانَ، قال: أدركتُ الناسَ وإنَّهم ليكبرون في العشرِ، حتى كنت أشبهه بالأمواج من كثرتِها، ويقول: إنَّ الناسَ قد نقصُوا في تركِهمُ التكبيرَ.

وهو مذهبُ أحمدَ، ونصَّ على أنَّه يجهرُ به.

وقال الشافعيُّ: يكبَّرُ عند رؤيةِ الأضاحي.

وكأنه أدخله في التكبيرِ على بهيمةِ الأنعامِ المذكورِ في القرآنِ، وهو وإنْ كان داخلاً فيه، إلا أنه لا يختصُّ به، بل هو أعمُّ من ذلك كما تقدم.

وهذا على أصلِ الشافعيِّ وأحمدَ: في أن الأيامَ المعلوماتِ هي أيامُ العشرِ، كما سبق.

فأمَّا من قالَ: هي أيامُ الذبح، فمنهُم من لم يستحبُّ التكبيرَ في أيامِ العشرِ، وحُكي عن مالكِ وأبي حنيفةَ.

ومنَ الناسِ مَن بالغَ، وعدَّه من البدع، ولم يبلغُه ما في ذلكَ من السُّنَّةِ. وروى شعبـةُ قالَ: سألتُ الحكمَ وحمـادًا عنِ التكبيرِ أيامَ العشـرِ؟ فقالا: لا؛ مُحْدَثُ. خرَّجه المروزيُّ.



وخرَّج الإمامُ أحمدُ (١) من حديثِ ابنِ عُمرَ، عن النبيِّ عَلَيْكَةٍ قالَ: «ما منْ أيام أعظم عندَ اللَّهِ ولا أحبُّ إليه العملُ فيه من هذه الأيامِ العشرِ، فأكثروا فيهنَّ منَ التهليلِ والتحميدِ».

ويروى نحوُه من حــديثِ ابنِ عباسٍ ــ مرفــوعًا (٢) ، وفيه: «فأكثروا فيهنَّ التهليل والتكبير، فإنَّها أيامُ تهليلِ وتكبيرٍ وذكر اللَّهِ عزَّ وجلَّ».

وأمَّا ما ذكره عن محمد بنِ عليٍّ في التكبيرِ خلفَ النافلةِ، فهوَ في أيامِ التشريق.

ومرادُه: أنَّ التكبيرَ يُشْرَعُ في أيامِ العشرِ وأيام التشريقِ جميعًا (٣) .

#### \* \* \*

أيام منى هي الأيامُ المعدوداتِ التي قالَ اللَّهُ عـزَّ وجلَّ فيها: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهُ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ ﴾ [البقرة:٢٠٣]، وهي ثلاثة أيامٍ بعـدَ يومِ النحرِ، وهي أيامُ التشريقِ، هذا قولُ ابنِ عمرَ وأكثر العلماءِ، ورُوي عن ابنِ عباسِ وعطاءِ أنّها أربعة أيامٍ: يومُ النّحْرِ، وثلاثة أيامٍ بعدَه، وسمّاها عطاءٌ أيّامَ التشريقِ؛ والأولُ أظهرُ.

وقد قال النبيُّ عَلَيْهِ : «أَيَّامُ مِنِّى ثَلاثةٌ، ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِنَّمَ عَلَيْهِ وَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِنَّمَ عَلَيْهِ وَمَن تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٢٠٣]» خرَّجه أهل السنن الأربعة (٤) من حديث عبد

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/ ۷۰، ۱۳۱).

<sup>(</sup>٢) «المصنف» لعبد الرزاق (٤/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٦/ ١٠٩ ـ ١١٣).

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٨٨٩)، وأبو داود (١٩٤٩)، والنسائي (٥/ ٢٦٤)، وابن ماجه (٣٠١٥).

الرحمنِ بنِ يَعْمُرُ، عن النبيِّ عَلَيْكِيُّهُ.

وهذا صريحٌ في أنَّها أيامُ التشريقِ، وأفضلُها أولُسها، وهو يوم القَرِّ؛ لأنَّ أهلَ مِنَّى يستقرِّون فيه، ولا يجوزُ فيه النَّفر.

وقد أمرَ اللَّهُ تعالى بذكْرِه في هذه الأيامِ المعدُوداتِ، كما قالَ النبيُّ عَلَيْكَةُ: «إِنَّهَا أَيَّامُ أَكُلٍ وشُرْبِ وَذِكْرِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ »(٣) وذِكْرُ اللَّهِ عَزَّ وجلَّ المَامورُ بهِ في أيامِ التشريقِ أنواعٌ متعددةٌ:

منها: ذِكْرُ اللَّه عـزَّ وجلَّ عقبَ الصَّلُواتِ المكتوباتِ بالتكبيـرِ في أَدْبارها، وهوَ مشروعٌ إلى آخرِ أيَّام التشريقِ عند جـمهورِ العلماءِ. وقد رُوي عن عمرَ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٤/ ٥٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢/ ١٦٤)، و(٣/ ١٤)، ومسلم (١٠٧/٤ ـ ١٠٨)، بنحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣/١٥٣) بنحوه، وأبو داود (٣/٢٨١٣).



وعليٍّ وابنِ عباسٍ، وفيه حديثٌ مرفوعٌ (١) في إسنادِهِ ضعفٌ.

ومنها: ذكره بالتّسمية والتكبير عند ذبْحِ النّسك، فإنّ وقت ذبْحِ الهدايا والأضاحي يمتد لله إلى آخر أيام التشريق عند جماعة من العلماء، وهو قول الشافعيّ، ورواية عن الإمام أحمد، وفيه حديث مرفع : "كل أيام منى ذبْح "(٢)، وفي إسناده مقال وأكثر الصحابة على أنّ الذبح يختص بيومين من أيّام التشريق مع يوم النّحر، وهو المشهور عن أحمد، وقول مالك، وأبي حنيفة، والأكثرين.

ومنها: ذِكْـرُ اللَّه عزَّ وجـلَّ على الأكْلِ والشربِ؛ فـإنَّ المشـروع في الأكلِ والشرب أن يُسمِّيَ اللَّه في أولِه، ويحمَدَهُ في آخرِهِ.

وفي الحديث عن النبي عَلَيْهُ: "إن اللَّه عزَّ وجلَّ يرْضَى عن العبْدِ أن بأكُلَ الأكْلَة فيحمدهُ عليها» (٣) . وقد رُوي أنَّ من سمَّى على أول طعامه وحمد اللَّه على آخرِه، فقد أدَّى ثمنَه، ولم يُسألُ بعدُ عن شكرِه.

ومنها: ذِكْرُهُ بالتكبيرِ عند رَمْي الجمارِ في أيَّامِ التشريقِ، وهذا يختصُّ بِهِ أهلُ الموسم.

ومنها: ذِكْرُ اللَّه تعالَى المطلقُ؛ فإنَّه يستحبُّ الإكثارُ منه في أيَّامِ التشريقِ، وقد كان عُمَرُ يُكبِّر بمنَّى في قبته، فيسمعُهُ النَّاسُ فيكبِّرون فترتجُّ منَّى تكبيرًا(٤). وقد قال اللَّهُ تعالى: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ

<sup>(</sup>۱) «سنن الدارقطني» (۲/ ۶۹ ـ . ٥)، و «سنن البيهقي» (۳/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٨٢) بلفظ: «كل أيام التـشريق ذبح» ، وكذا الدارقطني (٤/ ٢٨٤) من حديث جبير بن مطعم رطي .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٨/ ٨٨) من حديث أنس بن مالك رُطُّك .

<sup>(</sup>٤) علقه البخاري في «صحيحه» (٢/ ٢٥)، وراجع «الفتح» (٢/ ٢٦٤).

آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا فَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرةِ مِنْ خَلاقِ النَّارِ ﴾ وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَدَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١٠]. وقد استحبَّ كثيرٌ من السَّلفِ كثرة الدعاء بهذا في أيام التشريق.

قال عكرمةٌ: كان يُستحبُّ أن يُقالَ في أيامِ التشريقِ: ﴿ رَبَّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة:٢٠١].

وعن عطاء، قال: ينبغي لكُلِّ من نَفَر أن يقولَ حين ينفرُ متوجهاً إلى أهله: ﴿رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة:٢٠]. خرَّجهما عبدُ بن حُميد في «تفسيره» وهذا الدعاءُ من أجمع الأدعية للخير، وكانَ النبيُّ عَيَيْتُ يكثرُ منه، ورُوي أنَّه كان أكثرَ دعائِه (١) ، وكانَ إذا دعا بدعاء جعله معه؛ فإنَّه يجمعُ خيرَ الدنيا والآخرةِ.

قالَ الحسنُ: الحسنةُ في الدُّنيا العُلمُ والعبادةُ، وفي الآخرة الجنةُ (٢).

وقالَ سفيانُ: الحسنةُ في الدنيا العِلْمُ والرزقُ الطّيّبُ، وفي الآخرة الجنةُ (٢).

والدُّعاءُ من أفضلِ أنواع ذكْرِ اللَّهِ عـزَّ وجلَّ. وقد روى زيادٌ الجصَّاصُ عن أبي كنانة القرشيِّ أنَّه سمع أبا مُوسى الأشعريَّ، يقولُ في خطبته يومَ النَّحْر: / بعد يومِ النَّحرِ ثلاثة أيام التي ذكر اللَّهُ الأيامَ المعـدُوداتِ لا يُردُّ فيهنَّ الدُّعاءُ، فارفعُوا رغبتكُم إلى اللَّه عزَّ وجلَّ.

وفي الأمرِ بالذكرِ عند انقضاء النُّسكُ معنًى، وهو أنَّ سائرَ العباداتِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۸/ ۸۸ ـ ۲۹)، وأحمد في «المسند» (۳/ ۱۰۱).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الطبري» (۲/ ۳۰۰).

تنقضِي ويُفرغُ منها، وذِكْرُ اللَّه باقِ لا ينقضي ولا يفرغ منه، بل هو مستمرٌ للمؤمنينَ في الدنيا والآخرة.

وقد أمر اللَّه تعالى بذكره عند انقضاء الصلاة، قال اللَّه تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاةَ فَاذْكُرُوا اللَّه قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ [النساء:١٠٣]، وقال تعالى في صلاة الجمعة: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَصْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الجمعة:١٠]، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ﴿ آلَىٰ وَإِلَىٰ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الجمعة:١٠]، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ﴿ آلَىٰ وَإِلَىٰ وَالنَّىٰ فَارْغَبْ ﴾ [الشرح:٧-٨]، رُوي عن ابنِ مسعود، قالَ: فإذا فرغتَ من الفرائضِ فانْصَبُ (١) .

وعنه في قولِه تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ ﴾ [الشرح:٧-٨]، قال: في المسألةِ، وأنتَ جالسٌ.

وقال الحسنُ: أمرَه إذا فرغَ من غزوه أن يجتهدَ في الدُّعاءِ والعبادة (٢٠). والأعمالُ كلُّها يُفرغُ مِنْهَا، والذِّكْرُ لا فراغَ له، ولا انقضاءَ، والأعمالُ تنقطعُ بانقطاع الدنيا ولا يبقى منها شيءٌ في الآخرة، والذِّكرُ لا ينقطعُ. المؤمنُ يعيشُ على الذكرِ، ويموتُ عليه، وعليه يُبعثُ.

أحسِبْتُمُ أَنَّ اللياليَ غَيَّرَتْ عهدَ الهَوى لا كانَ مَن يتغيَّرُ في يفنى الزَّمانُ وليس يفنى ذِكْرُكُمْ وعلى محبَّلِكُم أَمُوتُ وأحْشَرُ

قال ذو النون: ما طابتِ الدُّنيا إلا بذكره، ولا الآخرةُ إلا بعفوهِ، ولا الجُنَّةُ إلا برؤيته.

<sup>(</sup>۱) «تفسير ابن كثير» (۸/ ٤٥٥).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الطبرى» (۳۰/۲۳۷).

بذكـــر اللَّهِ ترْتَاحُ القُـلُوبُ ودُنيـــانــا بذكـــراهُ تطـيبُ إذا ذُكِرَ المحبوبُ عندَ حبيبه ترَنَّح نـشــوانٌ وحنَّ طُروبُ

فأيَّامُ التشريقِ يجتمعُ فيها للمؤمنينَ نعيمُ أبدانِهم بالأكْل والشُّرب، ونعيمُ قلوبهِم بالذِّكرِ والشكرِ، وبذلكَ تتمُّ النِّعمةُ، وكلَّما أحدثُوا شُكرًا على النِّعمة كان شكرُهُم نعمةً أخِرى، فيحتاجُ إلى شكرِ آخرَ، ولا ينتهي الشكرُ أبدًا.

إذا كان شُكْرِي نعْمةَ اللَّهِ نعْمةً عليَّ لَهُ في مِثْلِها يجبُ الشُّكُرُ فكيف بـلوغ الشُّكْر إلا بفــضله وإنْ طالت الأيَّامُ واتَّصلَ العُــمْـرُ

وفي قولِ النبيِّ ﷺ: «إنَّها أيامُ أكْل وشُرْب وذكْر اللَّه عزَّ وجلَّ»(١) ، إشارةٌ إلى أنَّ الأكل في أيام الأعياد والشُّربَ إنَّمـا يستـعانُ به عــلى ذِكْر اللَّه تعــالى وطاعتِهِ، وذلكَ من تمام شُكْرِ النِّعْمةِ أن يستـعانَ بها على الطاعاتِ. وقد أمرَ اللَّهُ تعالى في كتابِهِ بالأكلِ من الطِّيباتِ والشَّكرِ لَهُ، فمنَ استعانَ بنعم اللَّه على معاصِيه فقد كفرَ نِعْمةَ اللَّهِ وبدَّلَها كُفْرًا، وهو جديرٌ أن يُسْلَبَها، كما قيل:

فإنَّ المعاصي تُزيلُ النِّعم فسشُكْرُ الإله ينزيلُ النِّقَم

إذا كنت في نعْمة فارْعَها وداومْ عليــهــا بشُكْر الإله

وخصوصًا نعمةُ الأكلِ من لحوم بهيمةِ الأنعامِ، كما في أيامِ التشريقِ، فإنَّ هذه البهائم مطيعةٌ للَّه لا تعصيه، وهي مُسبِّحةٌ له قانتةٌ، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْده ﴾ [الإسراء: ١٤] ، وأنَّها تسجد لَهُ، كما أخبر بذلك

<sup>(</sup>١) تقدم قريبًا.



في سورة النحل وسورة الحجّ، وربما كانت أكثر ذكرًا للّهِ من بعض بني آدم. وفي «المسند»(١) مرفوعًا: «رُبَّ بهيمة خيرٌ من راكبِها، وأكثرُ للّهِ منه ذكرًا».

وقد أخبر الـلَّه تعالى في كتابِهِ أنَّ كثيـرًا من الجنِّ والإنسِ كالأنعامِ بل هم أضلُّ.

فأباحَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ ذبْع َهذه البهائم المطيعة الذاكرة له لعباده المؤمنين حتى تتقوى بها أبدانهم، وتكمل لذَّاتُهم في أكلهم اللحوم، فإنها من أجلِّ الأغذية وألذِّها، مع أنَّ الأبدان تقومُ بغيرِ اللحم من النباتات وغيرها، لكن لا تكملُ القوَّةُ والعقلُ واللذةُ إلا باللحم، فأباحَ للمؤمن قَتْلَ هذه البهائم والأكل من لحومها، ليكمل بذلك قوَّة عباده وعقولَهم، فيكونُ ذلك عوْنًا لهم على علوم نافعة وأعمال صالحة يمتازُ بها بنو آدمَ على البهائم، وعلى ذكرِ الله عزَّ وجلَّ، وهو أكثرُ من ذكرِ البهائم، فيلا يليقُ بالمؤمن مع هذا إلا مقابلةُ هذه النعم بالشكرِ عليها، والاستعانةُ بها على طاعة الله عزَّ وجلَّ، وذكرِه حيثُ فضلَ بالشكرِ عليها، والاستعانةُ بها على طاعة الله عزَّ وجلَّ، وذكرِه حيثُ فضلَ اللهُ ابن آدمَ على كثيرٍ من المخلوقات، وسخَر له هذه الحيوانات، قالَ اللَّهُ ابنَ آدمَ على كثيرٍ من المخلوقات، وسخَر له هذه الحيوانات، قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا وأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرُ كَذَلِكَ سَخَرْنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا وأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرُ كَذَلِكَ سَخَرْنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾

فأمًّا من قَـتَلَ هذه البهائمَ المطيعـةَ الذَّاكرة للَّه عزَّ وجلَّ، ثم اسـتعانَ بأكلِ لحومـها على معـاصِي اللَّه عزَّ وجلَّ، ونسِي ذكـرَ اللَّه عزَّ وجلَّ، فـقد قَلَبَ الأمرَ وكفرَ النِّعمةَ، فلا كانَ من كانت البهائمُ خيرًا منه وأطوَعَ.

نهارُك يا مَغْرُورُ سهْوٌ وغَفْلَة وليلُك نَوْمٌ والرَّدَى لكَ لازِمُ

<sup>(</sup>١) لم أجده في «المسند» بهذا اللفظ، وراجع «المسند» (٣/ ٣٣٤، ٤٤٠، ٤٤١).

وتتعب فيما سَوْفَ تَكْرَه عِبه كذلك في الدُّنيا تعيش البهائم وإنَّما نُهي عن صيام أيام التشريق، لأنَّها أعيادٌ للمسلمين مع يوم النَّحر، فلا تُصام بمنًى ولا غيرها عند جمهور العلماء، خلافًا لعطاء، في قوله: إنَّ النهي مختص بأهل منًى، وإنَّما نُهي عن التطوَّع بصيامها، سواء وافق عادةً أو لم يُوافق.

فأمًّا صيامُها عن قضاء فرضٍ أو نَذْرٍ، أو صيامُها بمنَّى للمتمتع إذا لم يجدِ الهَدْيَ، ففيه اختلاف مشهور بين العلماء، ولا فرق بين يومٍ منها ويومٍ عند الأكثرين، إلا عند مالك، فإنَّه قال: في اليومِ الثالثِ منها يجوز صيامه عن نَذْر خاصةً.

وفي النهي عن صيام هذه الأيام والأمر بالأكل فيها والشُرب سرٌ حسنٌ، وهو أنَّ اللَّه تعالى لمَّا علم ما يُلاقي الوافدون إلى بيته من مشاق السَّفر وتعب الإحرام وجهاد النفوس على قضاء المناسك، شرع لهم الاستراحة عقيب ذلك بالإقامة بمنًى يوم النَّحْر وثلاثة أيام بعدة، وأمرهم بالأكل فيها من لحوم نسكهم، فهم في ضيافة اللَّه عز وجل فيها، لطفًا من اللَّه بهم، ورأفة ورحمة وشاركهم أيضًا أهل الأمصار في ذلك؛ لأن أهل الأمصار شاركوهم في حصول المغفرة والنَّصَب للَّه والاجتهاد في عشر ذي الحجّة، بالصوم والذِّكر والاجتهاد في العبادات، وشاركُ وهم في حصول المغفرة وفي التقرب إلى اللَّه تعالى بإراقة دماء الأضاحي، فشاركوهم في أعيادهم، واشترك الجميع في الراحة في أيام الأعياد بالأكل والشرب، كما اشتركوا جميعًا في الجميع في الراحة في أيام الأعياد بالأكل والشرب، كما اشتركوا جميعًا في أيام العشْر في الاجتهاد في الطاعة والنَّصَب، وصار المسلمون كلُّهم في ضيافة أيام العشْر في الاجتهاد في الطاعة والنَّصَب، وصار المسلمون كلُّهم في ضيافة



اللَّهِ عزَّ وجلَّ في هذه الأيامِ، يأكلونَ من رزقِه، ويشكرونَهُ على فضلِهِ.

ونُهوا عن صيامِها؛ لأنَّ الكريم لا يليقُ به أن يُجيع أضيافَه ، فكأنَّه قيل للمؤمنين في هذه الأيام: قد فرَغَ عملكم الذي عَملتُموه ، فما بقي لكُم إلا الرَّحة ؛ فهذه الرَّاحة بذلك التعب ، كما أُريح الصائمون للَّه في شهر رمضان بأمرِهم بإفطار يوم عيد الفطر . ويؤخذ من هذا إشارة إلى حال المؤمن في الدنيا ، فإنَّ الدنيا ، فإنَّ المنينا كلَّها أيام سفر كأيَّام الحج ، وهي زمان إحرام المؤمن عما حرَّم اللَّه عليه من الشهوات ، فمن صبر في مدَّة سفره على إحرامه وكف عن الهوى ، فإذا انتهى سفر عمره ، ووصل إلى منى المنى ، فقد قضى تَفَتَه ووفَى نذْره ، فصارت أيامه كلُها كأيام مئى ، أيام أكل وشرب وذكر اللَّه عزَّ وجل ، وصار في ضيافة اللَّه عزَّ وجل أي جواره أبد الأبد ، ولهذا يُقال لأهل الجنة : ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي النَّيَامِ الْعَلْ اللَّه المَّالُونَ ﴾ [الطور : ١٩] ، ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الدَيا (١٠) .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُو َ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النّسَاءَ فِي الْمَحَيضِ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مَنْ عَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ وقول اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحيضِ قُلْ هُو أَذًى فَاعْتَزِلُوا النِساءَ فِي الْمَحيضِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَيُحِبُ الْمُتَطَهّرِينَ ﴾ [البقرة:٢٢٢].

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (۰۰۰ – ۰۰۷).

خرَّج مسلمٌ في «صحيحه» (١) من حديث حمَّاد بن سلَمة : نا ثابتٌ، عن أنس، أنَّ اليهود كانوا إذا حاضت المرأة فيهم لم يُؤاكلُوها ولم يُجامِعُوهُنَّ في البيوت، فسأل أصحاب النبيِّ عَيَّكِيَّةِ النبيَّ عَيَّكِيَّةٍ، فأنزلَ اللَّه عَزَّ وجلَّ: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُو أَذًى فَاعْتَزِلُوا النِسَاءَ فِي الْمَحِيضِ ﴾ [البقرة:٢٢١] إلى آخرِ الآية، فقال رسولُ اللَّه عَيَّكِيَّةٍ: «اصْنَعُوا كُلَّ شَيْء إلا النَّكَاحَ» \_ وذكر بقيَّة الحديث.

فقولُهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ ﴾ [البقرة:٢٢٢]، أي: عن حُكمهِ والمباشرة فيه.

و «المحيضُ»، قيل: إنَّه مَصْدَرٌ كَالْحَيْضِ، وقيلَ: بـل هو اسمٌ للحيض. فيكونُ اسمَ مصدر.

وقولُهُ تعالى: ﴿ قُلْ هُو َأَذًى ﴾ [البقرة:٢٢٢] ، فُسِّر الأذى بالدَّمِ النَّجسِ وبما فيه من القَذَرِ والنَّتَنِ وخروجهِ من مَخْرجِ البَوْلِ، وكل ذلك يُؤذِي.

قال الخطَّابيُّ (٢): الأذى هو المكروهُ الذي ليسَ بشديد جدًّا ، كقوله: ﴿ لَن يَضُرُّوكُمْ إِلاَّ أَذَى ﴾ [آل عمران:١١١]، وقوله: ﴿ إِن كَانَ بَكُمْ أَذَى مَنَ مَطَرٍ ﴾ يَضُرُوكُمْ إِلاَّ أَذَى ﴾ [آل عمران:١١١]، وقوله: ﴿ إِن كَانَ بَكُمْ أَذَى مِنَ مَطَرٍ ﴾ [النساء:١٠٠]، قال: والمرادُ: أذًى يعتزِل منها مَوْضِعَه لا غيره، ولا يتعدَّى ذلك إلى سائر بدنها، فلا يُجْتنبنَ ولا يُخْرَجْنَ من البيوت كفعلِ المَجُوسِ وبعض أهلِ الكتاب، فالمرادُ: أن الأذى بهنَّ لا يبلغ الحدَّ الذي يُجاوِزُونه إليه، وإنَّما يُجْتنب منهنَّ موضعُ الأذى، فإذا تطهرنَ حلَّ غشيانُهنَّ.

وقولُهُ تعالى: ﴿ فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ ﴾ [البقرة:٢٢٢] ، قد فسرَّه النبيُّ عَالَى اللهُ تعالى النكاح، وسيأتي فيما بعدُ النُّ شاء اللَّهُ تعالى الذكاح، وسيأتي فيما بعدُ إنْ شاء اللَّهُ تعالى الذكاح، ما يَحْرُم من (١) (١) (١) (١) في «شرح البخاري» له (١/ ٣١٢).



مباشرةِ الحائضِ وما يَحِلُّ منه في البابِ الذي يخْتَصُّ المباشرةَ من الكتابِ.

وقد قيلَ: بأن المرادَ بالمحيضِ ها هُنا: مكانَ الحيضِ، وهو الفَرْجُ، ونصَّ على ذلكَ الإمامُ أحمدُ، وحكاه الماورْدِيُّ عن أزواجِ النبيِّ ﷺ وجمهورِ المفسرينَ، وحكى الإجماعَ على أنَّ المرادَ بالمحيضِ المذكورِ في أولِ الآية: الدَّمُ.

وقد خالفَ في ذلك ابنُ أبي موسى من أصحابنا في «شرح الخِرَقي»، فزعم أن مذهبَ أحمدَ أنَّه الفرجُ ـ أيضًا ـ، وفيه بُعدٌ.

وجمهورُ أصحابِ الشافعيِّ على أنَّ المرادَ بالمحيضِ في الآيةِ الدَّمُ، في الموضعينِ.

وقولُهُ: ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُنَ ﴾ ، نهي بعد الأمر باعتزالهن في المحيض عن قربانهن في المحيض عن قربانهن في هذه المراد به: الجماع - أيضًا -، وفيه تأكيد لتحريم الوطء في الحيض.

وقولُهُ: ﴿ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ﴾ فيه قراءتان: «يَطْهُرْنَ» \_ بسُكُونِ الطاءِ وضمَّ الهاءِ\_، و ﴿ يَطَّهَرُنَ ﴾ \_ بفتح الطاءِ وتشديدها وتشديد الهاء.

وقد قيل: إنَّ القراءة الأولى أُريدَ بها انقطاعُ الدَّمِ، والقراءةُ الثانيةُ أُريدَ بها التَّطَهُرُ بالماء.

وممن فسر الأولى بانقطاع الدم ابنُ عباسِ ومُجاهدٌ وغيرُهما.

وابنُ جريرِ وغيرُهُ: يشيرونَ إلى حكاية الإجماع على ذلكَ.

ومنَعَ غيرُه الإجماعَ، وقال: كلُّ من القراءتينِ تحتملُ أن يُراد بها الاغتسالُ بالماءِ، وأنْ يُراد بها انقطاعُ الدم، وزواَلُ أذَاهُ. وفي ذلك نظرٌ، فإنَّ قراءةَ التشديدِ تدلُّ على نسبة فِعْلِ التطهر إليها، فكيف يُراد بذلكَ مجردُ انقطاعِ الدمِ ولا صنْعَ لها فيه.

وقولُهُ: ﴿ حَتَىٰ يَطْهُرُنَ ﴾ [البقرة:٢٢٢] غاية النَّهْي عن قربانهن، فيدل بمفهومِهِ على أنَّ ما بعد التطهير يزولُ النهي.

فعلى قراءة التشديد المُفَسَّرة بالاغتسالِ إنَّما يزولُ النَّهْيُ بالتطهرِ بالماءِ، وعلى قراءة التخفيفِ يدلُّ على زوالِ النهي بمجردِ انقطاع الدم.

واستدلَّ بذلكَ فرقةٌ قليلةٌ على إباحة الوطْء بمجرد انقطاع الدم، وهو قولُ أبي حنيفة، وأصحابِهِ، إذا انقطع الدمُ لأكثرِ الحيضِ، أو لدونِه، ومضى عليها وقتُ صلاةٍ، أو كانتْ غيرَ مخاطبة بالصلاة كالذِّميَّة.

وحُكي عن طائفة إطلاقُ الإباحةِ، منهم: ابنُ بُكَيْـرٍ وابنُ عبـدِ الحكـَم، وفي نقله عنهُما نظرٌ.

والجمهورُ على أنّه لا يباحُ بدونِ الاغتسالِ، وقالُوا: الآيةُ وإنْ دلّت على الإباحةِ بالانقطاعِ إلا أن الإتيانَ مشروطٌ له شَرْطٌ آخرُ وهو التّطَهُر، والمرادُ به: التطهرُ بالماء؛ بقوله: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَ ﴾ [البقرة:٢٢٢]، فدلّ على أنّه لا يكفي مجردُ التطهرِ، وأن الإتيانَ متوقفٌ على التطهرِ، أو على الطهرِ والتّطَهرِ والتّطهرِ بعده، وفسّر الجمهورُ التّطَهرُ بالاغتسالِ، كما في قوله: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَهرُوا ﴾ [المائدة: ٢].

وحُكي عن طائفة من السَّلفِ: أنَّ الوضوءَ كافِ بعد انقطاعِ الدمِ، منهم: مُجاهدٌ، وعِكْرمةُ، وطاوسٌ، على اختلافٍ عنهم في ذلك.

قال ابنُ المنذرِ: رُوِيِّنا بإسنادٍ فيه مقالٌ عن عطاءٍ وطاوسٍ ومجاهدٍ، أنهم



قالُوا: إذا أدركَ الزوجَ الشَّبَقُ أمَرَها أنْ تتوضأ، ثم أصابَ منها إنْ شاءَ.

وأصحُّ من ذلكَ عن عطاء ومجاهد موافقةُ القولِ الأولِ ـ يعنِي: المنعَ منه وكراهتَه بدونِ الغُسلِ ـ ، قال: ولا يثبت عن طاوسٍ خلافُ ذلك. قال: وإذا بطَلَ أن يَثبت عن هؤلاء قولٌ ثانِ كان القولُ الأولُ كالإجماع، انتهى.

ولذلك ضَعَّفَ القاضي إسماعيلُ المالكي الروايةَ بذلكَ عن طاوسٍ وعطاءٍ، لأنَّها من روايةٍ لَيْثِ بنِ أبي سُلَيْمٍ عنهما، وهو ضعيفٌ.

وحُكي عن بعضِ السلفِ أن التطهرَ غَسْلُ الفرْجِ خاصَّة، رواه ابنُ جُريْجٍ، ولَيْثُ عن عطاءٍ، ورواه مَعْمَرٌ عن قستادة، وحكاه بعض أصحابنا عن الأوزاعيِّ، ولا أظنَّه يصحُّ عنه، وقاله قومٌ من أهل الظاهرِ.

والصحيحُ الذي عليه جمهورُ العلماءِ: أنّ تطَهَّر الحائضِ كتطهر الجُنُب، وهو الاغتسالُ.

ولو عَدِمَتِ الماءَ، فهل يُباح وطؤها بالتيمم؟ فيه قولان:

أحدهما: يباحُ بالتيمم، وهو مذهبُنا، ومذهبُ الشافعيِّ وإسحاقَ والجمهورِ، وقولُ يحيى بن بُكَيْرٍ من المالكية، والقاضِي إسماعيلَ منهم أيضًا.

وقالَ مكْحُولٌ ومالكٌ: لا يُباح وطْؤُها بدون الاغتسال بالماءِ.

وقوله: ﴿ فَأْتُوهُنَ ﴾ [البقرة:٢٢٢] إباحةٌ، وقولُهُ: ﴿ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة:٢٢٢]أي: باعتزالِهنَّ، وهو الفَرْجُ، أو ما بين السُّرَّةِ والرُّكْبةِ، على ما فيه من الاختلافِ كما سيأتِي، روي هذا عن ابنِ عباسٍ، ومُجاهدٍ وعِكْرِمةَ.

وقيلَ: المرادُ: من الفَرْجِ دون الدُّبُر، رواه عليُّ بنُ أبي طلْحيةَ عنِ ابنِ عباسٍ.

وروى أبانُ بنُ صالح، عن مجاهد، عن ابنِ عباس، قال: ﴿ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ أن تعتزلوهن . ورواه عِكْرمة ، عن ابنِ عباسٍ \_ أيضًا.

وقيل: المرادُ من قِبلِ التطهرِ لا من قِبلِ الحيض، ورُوي عن ابن عباسٍ ـ أيضًا ـ، وغيرِه.

و «التوابون»: الرَّجَّاعونَ إلى طاعةِ اللَّهِ من مخالفتِهِ.

و «المتطهرونَ»: فسَّره عطاءٌ وغيرُهُ: بالتطهرِ بالماءِ، ومجاهدٌ وغيرُهُ: بالتطهرِ من الذنوبِ.

وعن مجاهدٍ، أنَّه فسَّره: بالتَّطهرِ من أدبارِ النساءِ.

ويشهدُ له قولُ قومِ لُوطٍ: ﴿ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهِّرُونَ ﴾ [الاعراف: ٨٦](١)

#### \* \* \*

والاعتزالُ الذي أمرَ اللَّهُ به: هو اجتنابُ جماعِهِنَّ، كما فَسَّره بذلك رسولُ اللَّه عَلَيْكُمْ.

وقال عكْرمةُ: كان أهلُ الجاهلية يصنعونَ في الحيضِ نحواً من صنيع المَجُوسِ، فذكرُوا ذلكَ لرسولِ اللَّهِ ﷺ، فنزلتْ: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى ﴾ الآية[البقرة:٢٢٢]، فلم يَزِدِ الأمرُ فيهن إلا شدَّةً، فنزلتْ: ﴿فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة:٢٢٢]: أن تعتزلُوا.

أخرجهُ القاضِي إسماعيلُ، بإسناد صحيح.

وهو يدلُّ على أنَّ أولَ ما نزلَ الأمرُ باعتزالِهنَّ فَهِمَ كثيرٌ من الناسِ منه

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۳۹۱\_ ۳۹۰).



الاعتزالَ في البيوت والفرش كما كانوا يصنعونَ أوَّلاً، حتى نزلَ آخرُ الآيةِ: ﴿ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة:٢٢٢]، ففُهِم من ذلك أنَّ اللَّهُ أمر باعتزالهنَّ في الوطْء خاصةً.

وفسَّر النبيُّ ﷺ ذلك بقولِهِ: «اصنعوا كلَّ شيءٍ غيرَ النّكاح»، وبِفعْله مع أزواجِهِ؛ حيث كان يباشرهنَّ في المحيضِ<sup>(١)</sup>.

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾

[ قال البخاريُّ ]: «بابُ: قولِ النبيِّ ﷺ «أنا أعلمُكُمْ باللَّهِ»، وأنَّ المعرفةُ فعْلُ القَلْبِ، لقوْلِهِ تعالى: ﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة:٢٠٥].

مرادُه بهذا التبويب: أن المعرفة بالقلب التي هي أصلُ الإيمانِ فعلٌ للعبدِ وكسبٌ له، واستدلَّ بقوله تعالى: ﴿ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥] فجعلَ للقلوبِ كسبًا، كما جعل للجوارح الظاهرةِ كسبًا.

والمعرفةُ: هي مركبةٌ من تصور وتصديق، فهي تتضمنُ علمًا وعملاً، وهو تصديقُ القلبِ، فإن التصورَ قد يشتركُ فيه المؤمنُ والكافرُ، والتصديقُ يختصُّ به المؤمنُ، فهو عملُ قلبه وكسبُهُ.

وأصلُ هذا: أن المعرفةَ مكتسبةٌ، تُدركُ بالأدلةِ، وهذا قولُ أكثرِ أهلِ السنةِ من أصحابِنا وغيرِهِم، ورجَّحه ابنُ جريرِ الطبريُّ.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ٤٢٠).



وروى بإسناده، عن الفضيلِ بنِ عـيـاضٍ، أنَّه قال: أهلُ السنةِ يقـولونَ: الإيمانُ: المعرفةُ والقولُ والعملُ.

وقالت طائفةٌ: إنَّها اضطراريةٌ، لا كسبَ فيها. وهو قولُ بعض أصحابِنا، وطوائفَ منَ المتكلمينَ والصوفيةِ وغيرِهم.

وخرَّج البخاريُّ في هذا الباب:

حديثَ: هشام، عنْ أبيه، عنْ عائشة، قالتْ: كانَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ إذا أمرَهُم أمرَهُم منَ الأعمال بما يطيقُونَ، قالُوا: إنَّا لسْنا كهيْئتكَ يا رسولَ اللَّه، إنَّ اللَّه قد غفرَ لك ما تقدَّم من ذنْبِكَ وما تأخَّرَ، فيغضبُ حتَّى يُعرفَ الغضبُ في وجْهه، ثمَّ يقولُ: "إنَّ أتقاكم وأعلمكُم باللَّه أنا»(١).

كانَ النبيُّ عَلَيْهُ يأمرُ أصحابَه بما يطيقونَ من الأعمال، وكانوا لشدة حرصهِم على الطاعات يريدونَ الاجتهادَ في العمل، فربما اعتذرُوا عن أمر النبيِّ عَلَيْهُ بالرفق، واستعماله له في نفسه، أنَّه غيرُ محتاج إلى العمل بضمان المغفرة له، وهم غيرُ مضمون لهم المغفرةُ، فهم محتاجونَ إلى الاجتهاد، ما لا يحتاجُ هوَ إلى ذلك، فكانَ عَلَيْهُ يغضبُ من ذلك، ويخبرُهُم أنَّه أتقاهم للَّه وأعلمُهُم به.

فكونُه أتقاهُم للَّهِ يتضمنُ شدةَ اجتهادِهِ في خصالِ التقوى، وهو العملُ، وكونُه أعلمُهُم به يتضمنُ أنَّ علمَه باللَّهِ أفضلُ من علمِهِم باللَّهِ.

وإنَّما أراد علمه باللَّهِ، لمعنيينِ:

أحدُهما: زيادةُ معرفتهِ بتفاصيلِ أسمائه وصفاتِه وأفعالِه وأحكامِه وعظمتِه (١) "صحيح البخاري» (١/١١ ـ ١٢).



وكبريائِه، وما يستحقُّه من الجلالِ والإكرامِ والإجلالِ والإعظامِ.

والثاني: أن علمَهُ باللَّهِ مستندٌ إلى عينِ اليقينِ؛ فإنَّه رآهُ، إما بعينِ بصرِه، أو بعينَ بصيرته.

كما قال ابنُ مسعودٍ وابنُ عباسٍ وغيرُهما: رآه بفؤادِه مرتينِ.

وعلمُهم به مستندٌ إلى علم يقينٍ، وبينَ المرتبتينِ تباينٌ.

ولهذا سألَ إبراهيمُ - عليه السلامُ - ربَّه أن يرقيه من مرتبةِ علمِ اليقينِ إلى مرتبةِ عينِ النسبةِ إلى رؤيةِ إحياءِ الموتى، وقد سبقَ التنبيهُ على ذلكَ والكلامُ في تفاصيل المعرفةِ القائمةِ بالقلبِ.

فلمًّا زادت معرفة الرسول بربِّه، زادت خشيته له وتقواه، فإنَّ العلم التامَّ يستلزمُ الخشية، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨]، فمن كان باللَّه وبأسمائه وصفاته وأفعاله وأحكامه أعلم، كان له أخشى وأتقى، وإنَّما تنقص الخشية والتقوى بحسب نقص المعرفة باللَّه.

وقد خرَّجَ البخاريُّ في آخرِ: «صحيحه» (١) عن مسروق، قالَ: قالتُ عائشةُ: صنعَ النبيُّ عَلَيْكُ شيئًا، ترخَّصَ فيه، وتنزَّه عنه قومٌ، فبلغ ذلك النبيَّ عَلَيْكُ ، فحَمدَ اللَّه، ثمَّ قالَ: «ما بالُ أقوامٍ يتنزَّهون عن الشيء أصنَعُه، فواللَّه؛ إنِّي لأعلمُهُم باللَّه وأشدُّهم له خشيةً».

وفي «صحيح مسلم» (٢) عن عائشة، أنَّ رجلاً قالَ لرسول اللَّه عَلَيْهُ: يا رسولَ اللَّه عَلَيْهُ: «وأنا رسولَ اللَّه عَلَيْهُ: «وأنا

<sup>(</sup>١) البخاري (٩/ ١٢٠).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۳/ ۱۳۸).

أصبحُ جنبًا، وأنا أريدُ الصيامَ، فأغتسلُ وأصومُ». فقال الرجلُ: يا رسولَ اللَّه، إنك لستَ مثلَنا ، قد غُفرَ لك ما تقدَّم من ذنبك وما تأخَّرَ، فغضبَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ، وقال: "إنِّي لأرجو أن أكونَ أخشاكُم للَّه وأعلَمكُم بما أتَّقي».

وفي حديث أنس، أن ثلاثة رهط جاءُوا إلى بيوت أزواج النبي عَيَالِية، يسألون عن عبادة رسول الله عَلَيْة، فلمّا أخبروا بها كأنّهم تقالُوها، فقالُوا: وأين نحن من النبي عَلَيْة، قد غَفَر اللّه له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر، فقال أحدُهم: أمّا أنا، فإنّي أصلّي الليل أبدًا، وقال آخر : أصوم الدهر ولا أفطر. وقال الآخر : أنا أعتزل النساء ولا أتزوج أبدًا. فجاء النبي عَلَيْة إليهم، فقال : «أنتم الذين قلتُم كذا وكذا؟ أما واللّه، إنّي لأخشاكُم للّه، وأتقاكُم له، لكن أصوم وأفطر، وأصلّي، وأرقد، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس منّي».

وقد خرَّجاه في «الصحيحينِ»<sup>(١)</sup> بمعناه.

ففي هذه الأحاديث كلِّها: الإنكارُ على مَن نسبَ إليه التقصيرَ في العملِ للاتكالِ على المغفرة، فإنَّه كان يجتهدُ في الشكرِ أعظمَ الاجتهادِ، فإذا عُوتبَ على ذلكَ، وذُكرتُ له المغفرةُ، أخبرَ أنَّه يفعلُ ذلك شكرًا.

كما في «الصحيحين» (٢) عن المغيرة، أنَّ النبيَّ ﷺ كان يقومُ حتَّى تتفطَّر قدمَاه، فيقالَ له: تفعلُ هذا، وقد غُفِرَ لك ما تقدَّم من ذنبِكَ وما تأخَّر؟ فيقولُ: «أفلا أكونُ عبداً شكوراً».

وقد كان يواصلُ في الصيامِ وينهاهم، ويقول: «إنِّي لستُ كهيئتكُم، إنِّي أظلُّ

<sup>(</sup>١) البخاري (٣/ ١٢)، ومسلم (٣/ ١٦٢).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲/ ۱۲)، ومسلم (۸/ ۱٤۱).



عند ربي يطعمني ويسقيني» (١) .

فنسبة التقصير إليه في العمل لاتكاله على المغفرة خطأ فاحش، لأنه يقتضي أن هديه ليس هو أكمل الهدي وأفضله، وهذا خطأ عظيم، ولهذا كان يقول في خطبته: «خيرالهدي هدي محمد».

ويقتضي \_ أيضًا \_ هذا الخطأ أنَّ الاقتداء بهديه في العملِ ليس هو أفضل ، بلِ الأفضلُ الزيادة على هديه في ذلك، وهذا خطأً عظيمٌ جدًّا؛ فإنَّ اللَّه تعالى قد أمر بمتابعته، وحثَّ عليها، قال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٣١].

فلهذا كان عَلَيْكُ يَعْضِبُ من ذلك غضبًا شديدًا، لما في هذا الظنِّ من القدحِ في هديه ومتابعتِه والاقتداء به.

وفي رواية للإمام أحمد (٢): «واللَّه، إنِّي لأعلمُكُم باللَّهِ، وأَتْقَاكم له قلبًا».

وقولُه في الروايةِ التي خرَّجها البخاريُّ في هذا الباب: «إنَّ أتقاكُم وأعلمكُم باللَّهِ أنا»، فيه: الإتيانُ بالضميرِ المنفصلِ مع تأتِّي الإتيانِ بالضميرِ المتصلِ، وهو ممنوعٌ عند أكثر النحاة، إلا للضرورة، كقول الشَّاعِر:

ضَمِنَتْ إِيَّاهُمُ الأرْضُ في دَهْرِ الدَّهَارِيرِ

وإنَّما يجوزُ اختيارًا، إذا لم يتأتَّ الإتيانُ بالمتصلِ، مثلُ أن تبتدئ بالضميرِ قبلَ عاملِهِ، نحوُ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ [الفاتحة:٥]؛ فإنَّه لا يُبتدئ بضميرٍ متصلٍ، أو يقعُ بعدَ نحو: ﴿إلا إياهُ».

<sup>(</sup>۱) البخاري في «صحيحه» (۳/ ۳۷، ۶۸)، ومسلم (۳/ ۱۳۳).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/۱۲).

فأمَّا قولُ الشاعر:

أنْ لا يُجَاوِرُنَا إلاكِ دَيَّارُ

فَشَاذٌ .

وأمَّا قولُهُ:

وإنَّما يُدَافعُ عنْ أحْسَابِهِم أنا أوْ مثْلِي

فهو \_ عندهم \_ متأوّلٌ على أنَّ فيه مَعنى الاستثناءِ، كأنّه قال: ما يدافع عن أحسابهم إلا أنا.

ولكن؛ هذا الذي وقع في هذا الحديث يشهدُ لجوازه من غير ضرورة، ويكون حينئذ قولُهُ: «إنَّما يدافعُ عن أحْسابِهم أنا» شاهدًا له، غير محتاج إلى تأويلٍ. واللَّهُ أعلم (١) .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾ في أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾

أما قـولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴾ [البقرة:٢٢٨] ، فإنَّـه يدلُّ على أنَّ المرأةَ مؤتمنةٌ على الإخـبار بما فـي رَحِمَـها، ومُصدَّقةٌ فيه إذا ادَّعَتْ من ذلك مُمْكنًا.

روى الأعْمشُ، عن مُسْلمٍ، عن مسروقٍ، عن أبيِّ بنِ كعْبٍ، قال: إنَّ من الأمانةِ أن ائتمنتِ المرأةُ على فَرْجِها.

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري» (۱/ ۸۰ \_ ۸۵).



وقد اختلفَ المفسرونَ من السلفِ فمن بعدَهم في المرادِ بقولِهِ تعالى: ﴿ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ ﴾ [البقرة:٢٢٨]، ففسرَّه قومٌ بالحملِ، وفسَّره قومٌ بالحيضِ.

وقال آخرونَ: كلُّ منهما مرادٌ، واللَّفظُ صالحٌ لهما جميعًا، وهذا هو المروي عن أكثرِ السلفِ، منهم: ابن عمرَ، وابنُ عباسٍ، ومجاهدٌ، والحسنُ والضَّحاكُ<sup>(۱)</sup>.

وأمَّا ما ذكره عن عَلَيٌّ وشُرَيْحٍ:

قال حرْبٌ: وثنا إسحاقُ: أبنا محمدُ بن بكرٍ، ثنا سعيدُ بنُ أبي عَرُوبةً، عن قتادةً، عن عزرةً، عن الحسنِ العُرنيِّ، أنَّ امرأةً طلَّقها زوجُها، فحاضت في خمس وثلاثينَ ليلةً ثلاثَ حيضٍ، فرفعت إلى شريحٍ فلم يَدْرِ ما يقول فيها، ولم يَقُل شيئًا، فرُفعت إلى عليً بنِ أبي طالب، فقال: سلُوا عنها جاراتها، فإنْ كان هكذا حيضُها فقد انْقضَتْ عدَّتُها، وإلا فأشهرٌ ثلاثٌ.

وهذا الإسنادُ فيه انقطاعٌ، فإنَّ الحسنَ العُرني لم يدرك عليًّا \_: قاله

<sup>(</sup>١) الطبري في «التفسير» (٢/ ٤٤٧ ـ ٤٤٨).

أبو حاتم الرازيُّ.

وأمَّا الإسنادُ الذي قبله، فإنَّ الشعبيَّ رأى عليًّا يرجُم شُراحة ووصفه. قال يَعْقُوبُ بنُ شيبةَ: لكنه لم يُصحَّح سماعُه منه (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَأَمْسَكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلاَ تُمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَن يَفْعَلْ ذَلكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾

قال تعالى: ﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفَ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفَ وَلا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ [البقرة:٣٣١]، وقال: ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحًا ﴾ [البقرة:٢٢٨].

فدل ذلك على أن من كان قصد بالرجعة المضارة ، فإنه آثم بذلك ، وهذا كما كانوا في أول الإسلام قبل حصر الطّلاق في ثلاث ، يطلّق الرجل امرأته ثم يتركها حتى تقارب انقضاء عدتها ، ثم يراجعها ، ثم يطلّقها ، ويفعل ذلك أبدًا بغير نهاية ، فيدع المرأة لا مُطلقة ولا ممسكة ، فأبطل اللّه ذلك ، وحصر الطلاق في ثلاث مرات .

وذهب مالك إلى أن من راجع امرأت فيل انقضاء عدّتها، ثم طلّقها من غير مسيس: إن قصد بذلك مضارتها بتطويل العدّة لم تستأنف العدّة، وبنت على ما مضى منها، وإن لم يقصد ذلك استأنفت عدّة جديدة، وقيل: تبن مطلقًا، وهو قول عطاء وقتادة، والشافعيّ في القديم، وأحمد في رواية، وقيل: تستأنف مطلقًا، وهو قول الأكثرين، منهم: أبو قيلابة، والزّهري وقيل: تستأنف مطلقًا، وهو قول الأكثرين، منهم: أبو قيلابة، والزّهري

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۱۰ ـ ۵۱۱).



والثَّوريُّ وأبو حنيفة والشافعيُّ ـ في الجديد ِ ـ وأحمدُ في رواية وإسحاقُ وأبو عُبيد وغيرُهم.

قال تعالى: ﴿ لا تُضَارُ وَالدَةٌ بِولَدِهَا وَلا مَولُودٌ لَهُ بِولَدِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣]، قال مجاهدٌ في قوله: ﴿ لا تُضَارُ وَالدَةٌ بِولَدِهَا ﴾ [البقرة: ٢٣٣] قال: لا يَمنع أمَّه أن تُرضِعَهُ ليحزنَها، وقال عطاءٌ وقتادة والزهريُّ وسفيان والسُّدِّيُّ وغيرهم: إذا رضيت ما يرضَى به غيرُها فهي أحقُّ به. وهذا هو المنصوص عن أحمد، ولو كانت الأمُّ في حبال الزَّوج.

وقيلَ: إن كانتْ في حبالِ الزَّوج، فله منعُها منْ إرضاعه، إلا أن لا يُمكنَ ارتضاعُه من غيرِها، وهو قولُ الشافعيِّ، وبعضِ أصحابِنا، لكن إنَّما يجوزُ ذلك َ إذا كان قصدُ الزوج به توفير الزوجة للاستمتاع، لا مجرَّدَ إدخالِ الضررِ عليها.

وقوله تعالى: ﴿ وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدهِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] يدخلُ فيه أن المطلقة إذا طلبت إرضاع ولدها بأجرة مشْلها لزم الأب إجابتُها إلى ذلك، وسواءٌ وجد غيرها أو لم يُوجَد، هذا منصوص الإمام أحمد، فإن طلبت زيادة على أجرة مثلها زيادة كثيرة، ووجد الأب من يُرضعه بأجرة المثل، لم يلزم الأب إجابتُها إلى ما طلبت، لأنّها تقصد المضارّة، وقد نصّ عليه الإمام أحمد أنضاً (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۲۲۱ ـ ۲۲۳) باختصار.

# قوله تعالى: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾

[ قال البخاريُّ ] (١) : ثنا إبراهيمُ بنُ موسى: ثنا عيسى ـ هو: ابنُ يونسَ ـ، ثنا إسماعيلُ ـ هو: ابنُ أبي خالد ـ، عنِ الحارثِ بنِ شُبَيْلٍ، عنْ أبي عمرو الشيبانيِّ، قال: قالَ لي زيدُ بنُ أرقمَ: إنْ كُنَّا لنتكلمُ في الصلاةِ على عمرو الشيبانيِّ، قال: قالَ لي زيدُ بنُ أرقمَ: إنْ كُنَّا لنتكلمُ في الصلاةِ على عهد رسولِ اللَّه عَلَيْهُ، فيكلِّمُ أحدُنا صاحبَه بحاجَته حتى نزلتْ: ﴿حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فأمرْنا بالسُّكُوتِ.

وخرَّجه مسلم (۲۳) ، وزاد فیه: «ونُهینا عن الكلامِ»، ولیس عنده: ذكر عهدِ النبيِّ عَلَيْهُ

وخرَّجه النسائيُّ (٣) ، وعندَهُ: «فأمِرْنا حينئذ بالسكوتِ».

وخرَّجه الـترمذيُّ (٤) ، ولفظُه: كـنا نتكلمُ خلفَ رسـولِ اللَّهِ ﷺ في الصلاةِ، فيكلمُ الرجلُ منَّا صاحبَه إلى جنبِه، حتى نزلتُ ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانتِينَ ﴾ [البقرة:٢٣٨] قال: «فأُمرنا بالسكوت، ونُهينا عن الكلام».

وهذه الروايةُ صريحةٌ برفعِ آخرِهِ.

واختلفَ الناسُ في تحريمِ الكلامِ في الصلاةِ: هل كان بمكة، أو بالمدينة؟ فقالت طائفةٌ: كان بمكة .

واستدلُّوا بحديثِ ابنِ مسعودِ المتقدمِ، وأنَّ النبيَّ ﷺ امتنعَ من الكلامِ عند قدومِهِم عليه من الحبشةِ، وإنَّمًا قدمَ ابنُ مسعودٍ عليه من الحبشةِ إلى مكةً،

<sup>(</sup>۱) البخاري في «صحيحه» (۲/ ۷۸).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم» (۲/ ۷۱).

<sup>(</sup>٣) النسائي (٣/ ١٨).

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٥٠٤).



ثم هاجرَ إلى المدينةِ، كذا ذكرَه ابنُ إسحاقَ وغيرُه.

ويعضد هذا: أنَّه رُويَ: أنَّ امتناعهم من الكلام كان بنزول قوله: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الاعراف:٢٠٤]، وهذه الآية مكيَّة .

فروى أبو بكر بنُ عياش، عن عاصم، عن المسيّب بنِ رافع، قالَ: قالَ ابنُ مسعود: كنا يسلمُ بعضنًا على بعضٍ في الصلاةِ، فَجاءَ القرآنُ ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا ﴾ .

وأخرجه ابنُ جريرِ وغيرُه.

وهذا الإسنادُ منقطعٌ؛ فإنَّ المسيبَ لم يلقَ ابنَ مسعودٍ.

وروى الهَجَريُّ، عن أبي عياضٍ، عن أبي هريرةَ، قال: كانوا يتكلَّمون في الصلاةِ، فلما نزلت هذه الآية في الصلاةِ، فلما نزلت هذه الآية في الصلاةِ، قال: فأمرْنا بالإنصات.

وخرَّجه بقيُّ بنُ مخله في «مسنده». وخرَّجه غيرُه، وعنده: «أو الآيةُ الأخرى» ـ بالشكِّ. والهجريُّ، ليس بالقويِّ.

ولكن يشكلُ على أهلِ هذه المقالة حديثُ زيد بنِ أرقم، الذي خرَّجه البخاريُّ هاهنا، فإن زيدًا أنصاريُّ، لم يصلِّ خلَفَ النبيَّ ﷺ بمكة، إنَّما صلى خلفه بالمدينة، وقد أخبر أنهم كانُوا يتكلَّمون حتى نزلتُ ﴿ وقُومُوا لِلَهِ قَانِينَ ﴾ [البقرة:٢٣٨]، وهي مدنيةٌ بالاتفاق.

وأجابَ أبو حاتم ابن حبان (١) وهو ممن يقول : إن تحريم الكلام كان

<sup>(</sup>۱) في «صحيحه» (٦/ ٢٠ ـ ٢١).

بمكة \_: وأجيب عن هذا بجوابين:

أحدُهما: أن زيد بن أرقم حكى حال الأنصار وصلاتَهم بالمدينة قبل هجرة النبي عَلَيْ الله الله الله الكلام حينئذ النبي عَلَيْ الله الله الكلام كانوا يتكلمون حينئذ في الصلاة، فإن الكلام كان النبي عَلَيْ إذْ ذاك بمكة، فحكى زيد صلاتَهم تلك الأيام، لا أنَّ نسخ الكلام كان بالمدينة.

قلتُ: هذا ضعيفٌ؛ لوجهين:

أحدُهما: أن في روايةِ الترمذيِّ: «كنَّا نتكلمُ خلفَ النبيِّ ﷺ في الصلاةِ»، فــدلَّ على أنَّه حكى حــالَهم في صــلاتِهم خلفَ النبيَّ ﷺ بعد هجرتِهِ إلى المدينة.

والثاني: أنه ذكر أنهم لم يُنْهوا عن الكلام حتى نزلت الآية، وهي إنَّما نزلت بعد الهجرة بالاتفاق، فعلم أنَّ كلامَهم استمرَّ في الصلاة بالمدينة، حتى نزلت هذه الآية .

ثم قال ابن حبان :

والجوابُ الثاني: أن زيدًا حكى حالَ الصحابةِ مطلقًا من المهاجرينَ وغيرِهم، ممن كانَ يصلِّي مع النبيِّ عَلَيْكِ قبلَ تحريمِ الكلامِ في الصلاة، ولم يردِ الأنصار، ولا أهلَ المدينةِ بخصوصِهم، كما يقولُ القائلُ: فعلنا كذا وإنَّما فعلَه بعضُهم.

قلتُ: وهذا يردُّه قـولُه: «حـتى نزلتِ الآيةُ»؛ فـإنَّه يصرحُ بـأن كلامَـهم استمرَّ إلى حين نزولِها، وهي إنما نزلتْ بالمدينة.

وأجابَ غيرُ ابنِ حبانَ بجوابينِ آخرينِ:



أحدُهما: أنَّه يحتملُ أنه كان نهى عن الكلامِ متقدمًا، ثم أذنَ فيه، ثم نهى عنه لما نزلت الآيةُ.

والثاني: أنه يحتملُ أن يكونَ زيدُ بنُ أرقم ومن كان يتكلَّمُ في الصلاةِ لم يبلغُهم نهيُ النبيِّ ﷺ، فلما نزلت الآيةُ انتهَواْ.

وكلا الجـوابينِ فـيه بُعْـدٌ، وإنَّما انتـهوا عند نزولِ الآيةِ، بأمـرِ النبي ﷺ بالسكوت، ونهيه عن الكلام، كما تقدمَ.

وقالت طائفةٌ أخرى: إنَّما حُرِّمَ الكلامُ في الصلاةِ بالمدينة؛ لظاهرِ حديثِ زيدِ بنِ أرقم، ومنعُوا أن يكونَ ابنُ مسعود رجع من الحبشة إلى مكة، وقالُوا: إنما رجع من الحبشة إلى المدينةِ، قبيل بُدْرِ.

واستدلُّوا بما خرَّجه أبو داودَ الطيالسيُّ في «مسنده» (١) من حديث عبدِ اللَّه بنِ عتبة ، عن ابنِ مسعود، قال: بعثنا النبيُّ ﷺ إلى النجاشيِّ، ونحن ثمانونَ رجلًا، ومعنا جعفرُ بنُ أبي طالب \_ فذكرَ الحديثَ في دخولِهم على النجاشيِّ، وفي آخرِه \_ : فجاءَ ابنُ مسعود، فبادرَ، فشهدَ بدرًا.

وروى آدمُ ابنُ أبي إياسٍ في «تفسيرِه»: حدثنا أبو مَعْشرٍ، عن محمدِ بنِ كعبٍ، قال: قدمَ النبيُّ عَلَيْكُ المدينة، والناسُ يتكلمونَ بحوائجِهم في الصلاة، كما يتكلّمُ أهلُ الكتابِ، فأنزلَ اللَّهُ: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة:٢٣٨]، فسكتَ القومُ عن الكلام.

وهذا مرسلٌ. وأبو معشرٍ، هو: نجيحٌ السِّنديُّ، يتكلمونَ فيه.

وقد اتفقَ العلماءُ على أنَّ الصلاةَ تبطلُ بكلامِ الآدميين فيها عمدًا لغيرِ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲٤٤).

مصلحة الصلاة، واختلفُوا في كلامِ الناسي والجاهلِ والعامدِ لمصلحةِ الصلاةِ. فأمَّا كلامُ الجاهلِ، فيأتي ذكرُه \_ قريبًا.

وأمَّا كلامُ الناسي والعامد لمصلحة، فيأتي ذكرُه في «أبواب سجود السهو» قريبًا \_ إن شاء اللَّه تعالى (١)

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنتُمْ فَوجَالاً أَوْ رُكْبَانًا فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلَّمَكُم مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾

[قال البخاريُّ]: «بابُ: صلاةِ الخوفِ رِجَالاً ورُكْبَانًا»: رَاجِلٌ: قَائمٌ.

حدَّنا سعيد بن يحيى بن سعيد القُرشيُّ: أنا أبي: نا ابن حُريج عن موسى بن عقبة ، عن نافع ، عن ابن عمر َ نحوا من قول مجاهد: إذا اختلطُوا قياماً. وزاد ابن عمر عن النبي عَلَيْهُ : "وإن كانُوا أكثر من ذلك فليُصلُّوا قياماً وركباناً" .

وخرَّج مسلمٌ (٣) من حديث سفيانَ، عن موسى بن عقبةَ، عن نافع، عن ابن عمرَ، قال: صلَّى رسولُ اللَّه عَيَّ صلاةَ الخوف في بعضِ أيامه، فقامت طائفة معه، وطائفة بإزاء العدوِّ، فصلَّى بالذين معه ركعة، ثم ذهبُوا، وجاء الآخرونَ فصلَّى بهم ركعة، ثم قضتِ الطائفتانِ ركعةً، ركعةً.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٦/ ٣٦٢ \_ ٣٦٧).

<sup>(</sup>۲) "صحيح البخاري" (۲/ ۱۸).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» (٢/٢١٢ \_ ٢١٣).



قال: وقالَ ابنُ عمرَ: فإذا كان خوفٌ أكثرُ من ذلك فصلِّ راكبًا أو قائمًا تُومِيءُ إيماءً.

فجعلَ هذ الوجهَ من قولِ ابنِ عُمرَ، ولم يرفعُه.

وروى أبو إسحاق الفزاريُّ، عن موسى بن عقبةً، عن نافعٍ، عن ابنِ عمرَ ـ الحديثَ مرفوعًا، ولم يذكرُ في آخرِه: «فإذا كان خوفٌ أكثرُ من ذلك» ـ إلى آخره.

وخرَّج ابنُ ماجه وابنُ حبانَ في «صحيحه»(۱) من حديثِ جريرٍ، عن عبيدِ اللَّهِ بنِ عمرَ، عن نافع، عنِ ابنِ عمرَ، عنِ النبيِّ ﷺ في صلاةِ الخوفِ عند كرَ صفتِها بمعنى حديثِ موسى بنِ عقبةَ، وقال في آخرِ الحديثِ: «فإنْ كانَ خوفًا أشدَّ من ذلك فَرجالاً أو رُكبانًا».

وقد خالفَ جريرًا يحيى القطَّانُ وعبدُ اللَّهِ بنُ نُميرٍ ومحمدُ بنُ بشرٍ وغيرُهم، روَوْه عن عبيدِ اللَّهِ، عن نافعٍ، عن ابنِ عمرَ ـ موقوقًا كلَّه.

ورواه مالكٌ في «الموطإِ»(٢)، عن نافع، عنِ ابنِ عُمرَ ـ في صفةِ صلاةِ الخوفِ بطولِهِ ـ، وفي آخرِهِ: «فإن كان خوفًا هو أشدَّ من ذلك صلُّوا رجالاً قيامًا على أقدامِهم، أو ركبانًا، مستقبلي القبلةِ، أو غيرَ مستقبِليها».

قال مالكٌ: قال نافعٌ: لا أرى ابنَ عمرَ ذكرَ ذلك إلا عن رسولِ اللَّهِ ﷺ. وخرَّجه البخاريُّ في «التفسير»(٣) من طريقِ مالكِ كذلك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۱۲۵۸)، وابن حبان في "صحيحه" (۲۸۸۷).

<sup>(</sup>۲) «الموطأ» (ص ۱۳۰).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (٦/ ٣٨ \_ ٣٩).

قال ابن عبد البر (۱): رواه مالك، عن نافع على الشك في رفعه، ورواه عن نافع جماعة لم يشكُّوا في رفعه، منهم : أبن أبي ذئب وموسى بن عقبة وأيوب بن موسى.

وذَكَرَ الدارقطنيُّ أن إسحاق الطبَّاعَ رواه عن مالكِ ورفعَهُ من غيرِ شكٍّ.

وهذا الحديثُ ينبغي أن يضافَ إلى الأحاديثِ التي اخْتَلَفَ في رفعِها نافعٌ وسالمٌ، وهي أربعةٌ سبق ذكرُها بهذا الاختلافِ في رفعِ أصلِ الحديثِ في صلاةِ الخوفِ عن نافع.

وبقي اختلاف أخرُ، وهو في قوله في آخرِ الحديث: «فإنْ كان خوفًا أكثرَ من ذلك» إلى آخرِه؛ فإنَّ هذا قد وقفه بعضُ من رفع أصلَ الحديثِ، كما وقفه سفيان، عن موسى بن عقبة، وجعلَه مُدرجًا في الحديث.

وقد ذكرَ البخاريُّ: أنَّ ابنَ جريجٍ رفعَه عن موسى، وخرَّجه من طريقِه كذلك.

وأمَّا قولُ مجاهد المشارُ إليه في رواية البخاريِّ: روى ابنُ أبي نجيحٍ، عن مجاهدٍ: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَانًا ﴾ [البقرة:٢٣٩] إذا وقع الخوفُ صلَّى على كلِّ وجهةٍ، قائمًا أو راكبًا أو ما قدرَ، ويومئُ برأسه، ويتكلَّمُ بلسانه.

وروى أبو إسحاقَ الفزاريُّ، عن ابن أبي أنيسة ، عن أبي الزبيرِ ، قال َ: سمعت جابرًا سئل عن الصلاة عند المسايفة ؟ قال: ركعتينِ ركعتينِ ، حيث توجهت على دابتك تومئ أيماءً .

ابنُ أبي أنيسةَ، أظنُّه: يحيى، وهو ضعيفٌ.

<sup>(</sup>۱) «التمهيد» (۱۰/ ۲۰۸).



وخرَّج الإسماعيليُّ في «صحيحه»، وخرَّجه من طريقه البيهقيُّ<sup>(۱)</sup>، من رواية حجاج بنِ محمد، عن ابنِ جريج، عن ابنِ كثيرٍ، عن مجاهدٍ، قال: إذا اختلطُوا، فإنَّما هو التكبير والإشارةُ بالرأس.

قال ابنُ جريج: حدثني موسى بنُ عقبةَ، عن نافع، عن ابنِ عُمرَ، عنِ النبيِّ عَيَالِيَّةِ \_ بمثلِ قُـولِ مجاهدٍ: إذا اختلطُوا، فإنَّما هُو التكبيرُ والإشارةُ بالرأس.

وزاد: عن النبيِّ ﷺ: «فإنْ كثرُوا فليصلُّوا ركبانًا أو قيامًا على أقدامِهِم» \_ يعنى: صلاة الخوف.

وخرَّجه \_ أيضًا (٢) \_ من رواية سعيد بن يحيى الأمويِّ، عن أبيه، عن ابن جريج، ولفظُه: عن ابنِ عمر َ ـ نحوا من قولِ مجاهدٍ: إذا اختلطوا، فإنَّما هو الذّكرُ وإشارةٌ بالرأسِ.

وزاد ابن ُعـمـرَ : عن النبيِّ ﷺ : «وإن كَانُوا أكثرَ من ذلك فليصلُّوا قيامًا وركبانًا».

كذا قرأتُه بخط البيهقيِّ.

وخرَّجه أبو نعيم في «مستخرجِهِ على صحيح البخاريِّ» من هذا الوجهِ، وعندَهُ: «قيامًا وركبانًا»، وهو أصحُّ.

وهذه الروايةُ أتمُّ من روايةِ البخاريِّ.

ومقصودُ البخاريِّ بهذا: أنَّ صلاةَ الخوف تجوزُ على ظهورِ الدوابِّ

<sup>(</sup>۱) «السنن الكبرى» (۳/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>۲) «السنن الكبرى» (۳/ ٢٥٥ \_ ٢٥٦).

للركبان، كما قال تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَانًا ﴾ [البقرة:٢٣٩] ويعني: «رجالاً»: قيامًا على أرجلهم، فهو جمع راجلٍ، لا جمع رجلٍ، و «الركبانُ»: على الدوابِّ.

وقد خرَّج فيه حديثًا مرفوعًا. وقد روي عن ابنِ عمرَ وجابرٍ، كما سبق.

وقال ابنُ المنذرِ: أجمعَ أهلُ العلمِ على أن المطلوبَ يصلِّي على دابتِهِ لَكُذَلَكُ قال عطاءُ بنُ أبي رباحٍ، والأوزاعيُّ، والشافعيُّ وأحمدُ، وأبو ثورٍ لَمُ عَلَى كذلك قال عطاء بنُ أبي رباحٍ، والأوزاعيُّ، والشافعيُّ وأحمدُ، وأبو ثورٍ لَمُ عَلَى الأرضِ.

قال الشافعيُّ: إلا في حال واحدة، وذلك أن يقلَّ الطالبونَ عن المطلوبين، ويُقطَع الطالبونَ عن أصحابِهم، فيخافون عودةَ المطلوبين عليهم، فإذا كانُوا هكذا كان لهم أن يصلُّوا يُومئُون إيماءً، انتهى.

وممن قال: يصلِّي على دابت ويومِئُ: الحسنُ والنخعيُّ والضحاكُ، وزاد: أنه يصلِّي على دابَّته طالبًا كانَ أو مطلوبًا، وكذا قال الأوزاعيُّ.

واختلفتِ الروايةُ عن أحمدَ: هل يصلِّي الطالبُ على دابتِه، أم لا يصلِّي الإ على الأرضِ؟ على روايتين عنه، إلا أن يخافَ الطالبُ المطلوبَ، كما قال الشافعيُّ، وهو قولُ أكثرِ العلماء.

قال أبو بكر عبدُ العزيزِ بنُ جعفرِ: أما المطلوبُ، فلا يختلفُ القولُ فيه، أنه يصلِّي على ظهرِ الدابة، واختلفَ قولُه في الطالب، فقالُوا عنه: ينزلُ فيصلِّي على الأرض، وإن خافَ على نفسهِ صلَّى وأعادَ، وإنْ أخَرَ فلا بأسَ، والقولُ الآخرُ: أنه إذا خافَ أن ينقطع عن أصحابه أن يعودَ العدوُّ عليه، فإنه يصلِّي على ظهرِ دابتِه، فإنه مثلُ المطلوبِ لخوفه، وبه أقولُ. انتهى.

وما حكاه عن أحمدَ من أن الطالبَ إذا خافَ فإنه يصلِّي ويعيدُ، فلم يذكر



به نصًّا عنه، بل قد نصَّ على أنه مثلُ المطلوبِ.

قال \_ في رواية أبي الحارث \_: إذا كان طالبًا وهو لا يخافُ العدوَّ، فما علمتُ أحدًا رخَّص له في الصلاةِ على ظهرِ الدابةِ، فإن خافَ إنْ نزلَ أن ينقطع من الناسِ، ولا يأمنُ العدوَّ فليصلِّ على ظهرِ دابتِه ويلحقُ بالناسِ، فإنه في هذه الحالِ مثلُ المطلوبِ.

ونَقَلَ هذا المعنى عنه جماعةٌ، منهم: أبو طالب والأثرمُ.

وله أن يصلِّيَ مستقبلَ القبلةِ وغيرَ مستقبلها على حسبِ القدرةِ.

وفي وجوبِ استفتاح الصلاةِ إلى القبلةِ روايتانِ عن أحمدَ:

فمن أصحابِنا من قال: الروايتانِ مع القدرةِ، فأمَّا معَ العـجزِ فلا يجبُ، روايةً واحدةً.

وقال أبو بكرٍ عبدُ العزيزِ عكسَ ذلك، قال: يجبُ مع القدرةِ، ومع عدمِ الإمكانِ، روايتانِ.

وهذا بعيدٌ جـدًا \_ أعني: وجوبَ الاستفتاحِ إلى القبلةِ مع العجزِ، ولعلَّ فائدة إيجاب الإعادة بدونه.

ولهم أن يصلُّوا صلاةً شدة الخوف رجالاً وركبانًا في جماعة، نصَّ عليه أحمدُ، وهو قولُ الشافعيِّ ومحمدِ بنِ الحسنِ.

وقال أبو حنيفةَ والثوريُّ والأوزاعيُّ: لا يصلونَ جماعةً، بل فُرادَى؛ لأنَّ المحافظةَ على الموقفِ والمتابعةِ لا تمكنُ.

وقال أصحابُنا ومَن وافقهم: يُعْفَى عن ذلك هاهنا، كما يُعْفَى عن استدبارِ القبلةِ والمشي في صلواتِ الخوفِ، وإن كان مع الانفرادِ يمكن تركُ ذلك.

قالُوا: ومتى تعذَّرتِ المتابعةُ لم تصحَّ الجماعةُ بلا خلاف (١) .

قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَقُوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ لَقُسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾

وقد قيل في تأويل قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بَبِعْضٍ لّفَسَدَتِ الأَرْضُ ﴾ [البقرة:٢٠١]: إنه يدخل فيها دفْعُهُ عن العُصاة بأهل الطّاعة، وجاء في الأَرْضُ ﴾ [البقرة:٢٠١]: إنه يدفع بالرَّجُل الصالح عن أهله وولده وذريَّته ومنْ حَوْله. وفي الآثار: إنَّ اللّه يدْفَعُ بالرَّجُل الصالح عن أهله وولده وذريَّته ومنْ حَوْله. وفي بعض الآثار يقولُ اللّه عزَّ وجلّ: «أحبُّ العباد إليّ المتحابُّونَ بجلالي المشّاءونَ في الأرض بالنّصيحة، المشّاءونَ على أقدامهم إلى الجُمُعات».

وفي رواية: «المعلَّقةُ قلوبُهم بالمساجد، والمستغفرونَ بالأسحار، فإذا أردْتُ إنزالَ عذاب بأهلِ الأرضِ فنظرْتُ إليهم صرفْتُ العذابَ عن الناسِ» وقالَ مَكحولٌ: ما دامَ في النَّاسِ خمسة عشر يستغفرُ كلٌ منهُم اللَّهَ كلَّ يوم خمسًا وعشرينَ مرَّةً لم يَهْلِكُوا بعذابِ عامَّة. والآثارُ في هذا المعنى كثيرةٌ جدًّا(٢).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبَّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أَولَمْ تُؤْمِن قَالَ بَكَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبَّ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾

[قال البخاريُّ]: وقال إبراهيمُ عليهِ السلامُ: ﴿وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي﴾ [البقرة: ٢٦] وقد فسَّرها سعيدُ بن جبيرٍ بالازديادِ من الإيمانِ<sup>(٣)</sup>، فإنَّه قالَ لَهُ:

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٦/ ١٩ \_ ٢٤). (٢) «لطائف المعارف» (٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٣/ ٥٠ ، ٥١).



﴿ أُولَم تُوْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠] فطلب زيادةً في إيمانه؛ فإنّه طلب أن ينتقل من درجة علم اليقين إلى درجة عين اليقين وهي أعلى وأكمل، وفي «المسند»(١) عن ابنِ عباسٍ عن النبي عَلَيْ قال: «ليس الخبر كالمعاينة»(١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ إِن تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنعِمًّا هِيَ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّنَ سَيِّئَاتِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾

في صدقة السِّر، وفي فضلها، نصوص كثيرة، فمن القُرآن: قولُهُ: ﴿ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧١].

ومن السنة: حديثُ: «رجلٌ تصدَّق بصدقة فأخفاها، حتى لا تعلم شمالُه، ما تُنفق يمينُه» (٣)، وحديثُ: «الجاهرُ بالقرآن كالجاهرِ بالصدقة، والمسرُ بالقرآن كالمُسرِ بالصدقة» (٤)، وحديثُ أنس: «لَّا خلقَ اللَّهُ الأرض، جعلَتْ تميدُ فخلقَ الجبال..» الحديثَ، وفي آخره: «قيلَ: فهل منْ خلقك شيءٌ أشدُّ من الربح؟ قالَ: نعم، ابنُ آدمَ يتصدقُ بيمينه فيُخفيها عنْ شماله» (٥).

وحديثُ أبي ذرِ (٦)، وزادَ: ثمَّ نزعَ بهـذه الآية: ﴿إِن تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنعِمَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في «المسند» (١/ ٢١٥، ٢٧١).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱/۱۱ ـ ۱۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١/ ١٦٨)، و(٢/ ٣٨)، ومسلم (٣/ ٩٣) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في «المسند» (٣/ ١٢٤)، والترمذي (٣٣٦٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في «المسند» (٥/ ٢٦٥) من مسند أبي أمامة.

هِيَ ﴾ وحديثُ: «صدقة السرِّ، تُطفئُ غضبَ الربِّ عزَّ وجلَّ، وتدفعُ مِيتةَ السوءِ» خرَّجه الترمذيُّ، وابنُ حبانِ<sup>(١)</sup>.

وحديثُ أبي طلحةَ، لَمَا تصدَّقَ بحائِطِه، وقالَ: «لو استطعتُ أنْ أُسرّه، لم أعلنْه» خرَّجه الترمذيُّ في «تفسيره» (٢) .

واختلفُوا في الزكاة: هلِ الأفضلُ إسرارُها أم إظهارُها؟ فرُويَ عنْ علي بنِ أبي طلحة، عن ابنِ عباس، قالَ: جعلَ اللَّهُ صدقة الفريضة علانيتَها أفضلَ من سرِّها، يُقالُ: بخمسة وعشرينَ ضعفًا، خرَّجه ابن جرير (٣)، وفي رواية، قال: وكذلك جميعُ الفرائضِ والنوافلِ في الأشياءِ كلِّها (٣). وقال سفيانُ الثوريُّ في هذه الآيةِ: هذا في التطوع.

وعن يزيد بنِ أبي حبيب: إنَّما نزلت هذه الآية في اليهودِ والنصارى وكان يأمرُ بِقَسم الزكاةِ في السرِّ (٤) ، قالَ ابن عطيةَ: وهذا مردودٌ، لا سيّما عند السلفِ الصالح، فقد قالَ ابن جريرٍ الطبريِّ: أجمع الناس، أنَّ إظهار الواجب، أفضل (٥) .

قال المهدويُّ: وقيل المُرادُ بالآيةِ: فرضُ الزكاةِ والتطوعُ، وكان الإخفاءُ فيها أفضلَ في مدَّة النبيِّ ﷺ ، ثمَّ ساءتُ ظنونُ الناسِ، بعد ذلك، فاستحسنَ العلماءُ، إظهارَ الفرائضِ، لئلا يُظنَّ بأحدِ المنعُ.

قال ابنُ عـطيةَ: وهذا القـولُ مخالفٌ للآثارِ، قـالَ: ويشبـه في زمننا أنْ (١) أخرجه الترمذي (٦٦٤)، وابن حبان (٣٠٠٩) من حديث أنس.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في «الجامع» (۲۹۹۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٣/ ٩٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٣/ ٩٣).

<sup>(</sup>o) بمعناه في «تفسير ابن جرير» (٣/ ٩٣).



يحسنَ التسترُ بصدقةِ الفرضِ، فقد كثر المانعُ لها، وصار إخراجُها عُرضةً للرِّياء.

وهذا الذي تخيَّله ابن عطية ضعيفٌ، فلو كانَ الرجلُ في مكان يترك أهله الصلاة، فهل يُقال: إنَّ الأفضلَ أنْ لا يُظهرَ صلاتَه المكتوبة؟!.

وقال النَّقاشُ: إنَّ هذه الآيةَ نسخَها قولُهُ تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّا وَعَلانِيَةً ﴾ الآية [البقرة:٢٧٤]. انتهى ما ذكرَهُ.

ودعوى النسخ ضعيف جدًّا، وإنَّما معنى هذه الآية، كمَعنى الَّتِي قبلها: إنَّ النفقةَ تُقبلَ سرَّا، وعلانيةً، وحُكي عن المهدويِّ أنَّ قولَه تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة:٢٧٢]، رخَّصَتْ في صدقة الفرض، على أهل القراباتِ المشركين.

قال ابنُ عطيةً: وهذا عندي مردودٌ.

وحكي عن ابنِ المنذرِ نَـقُلُ إجمـاعِ من يحـفظُ: أنَّه لا يُـعْطَى الذِمِّيُّ من صدقة المال شيئًا.

قلتُ: رُوي عن ابنِ عمرَ أنَّه قال: في قولِه تعالى: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ ﴾ [التوبة: ٦٠]: أن المساكينَ: أهلُ الكتاب، وإسنادُهُ لا يثبتُ.

وروى الثعلبيُّ بـإسنادِهِ عن سعيـدِ بنِ سُويدِ الكلبيِّ يرفعُه، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ سئل عن الجـهرِ بالقراءة، والإخـفاءِ فقـالَ: هي كمنزلةِ الصـدقةِ ﴿إِن تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنعِمًا هِيَ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة:٢٧١].

وروى الثعلبيُّ في «تفسيرهِ»، عن أبي جعفر في قوله تعالى: ﴿إِن تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيَ ﴾ قال: هي الزكاةُ المفروضةُ، ﴿ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ

فَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ قال: يعني التطوع . هذا تفسيرٌ غريبٌ (١) .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ اللّذِينَ يَأْكُلُونَ الرّبَا لا يَقُومُونَ إِلا كَمَا يَقُومُ الّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشّيْطَانُ مِنَ الْمَسِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرّبَا وَأَحَلَّ اللّهُ الْبَيْعُ مِثْلُ الرّبَا فَمَن جَاءَهُ مَوْعَظَةٌ مِن رّبّه فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللّه وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فَيهَا خَالِدُونَ ﴿ وَهُنَ ﴾ يَمْحَقُ اللّهُ الرّبَا وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فَيهَا خَالِدُونَ ﴿ وَهُنَ ﴾ يَمْحَقُ اللّهُ الرّبَا وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فَيهَا خَالِدُونَ ﴿ وَهُنَ ﴾ وَيُهُ اللّهُ الرّبَا وَاللّهُ لا يُحبُّ كُلَّ كُفَّارٍ أَثِيم ﴿ وَهُمْ عَندَ رَبّهِمْ وَلا وَعَملُوا الصَّالِحَاتَ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عَندَ رَبّهِمْ وَلا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلا عَلَيْهِمْ وَلا مَعْ مَنْ الرّبَا إِن كُنتُم مُونُونَ وَلَا تَوْلُ الرّبَا إِن كُنتُم مُونُونِ وَلا تَوْلُ الْكُمْ وَالْكُمْ وَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رَءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُطْلَمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُطْلَمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُطْلَمُونَ وَلا تُطْلَمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُطْلَمُونَ وَلا تُطْلِعُونَ وَلا تُطْلَمُونَ وَلا تُطْلِي اللّهُ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ رَءُوسُ أَمُونَ الْكُمْ وَلَا تُطْلِي اللّهُ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمُ اللّهُ مِنْ الرّبُولِ اللّهُ وَلَولَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَولَ اللّهُ اللّهُ وَلَولَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَولُونَ وَلَا تُطْلِعُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا تُطْلِعُ اللّهُ وَلَولُوا فَالْولَا فَالْتُولُولُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَولُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ

[قال البخاريُّ]: «بابُ: تَحْريمِ تجارةِ الخَمْرِ في المسْجِدِ»:

حدثنا عبْدانُ، عنْ أبي حمْزةَ، عن الأعمش، عنْ مسلم عن مسروق، عن عائشةَ، قالتْ لما أُنزلتْ الآياتُ من سُورة البقرةِ في الرِّبا خرَّجَ رسولُ اللَّهِ ﷺ إلى المسجدِ، فقرأهُنَّ على الناسِ، ثمَّ حرَّم تجارةَ الخمرِ (٢).

ذَكْرُ الخمرِ بالتحريمِ \_ إما لشربِه، أو للتجارةِ فيه \_ : من جملة تبليغ دينِ اللّهِ وشرعه؛ وذلك َ لأنّه تُصان عنه المساجدُ؛ فإنَّ اللّهَ ذكر َ في كتابِهِ الذي يُتلَى في الصلواتِ في المساجدِ: الخمر والميسر والأنصاب والأزلام، كما ذكر : الزّنا والرّبا وسائر المحرمات من الشركِ والفواحش، ولم يزلِ النبي عَلَيْلِيّهُ يتلُو

<sup>(</sup>١) راجع رسالة: «صدقة السر وفضلها».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ١٢٤)، (٣/ ١٠٨)، ومسلم (٥/ ٤٠).



ذلكَ في المسجدِ في الصلواتِ وغيرِها، ولم يزلْ يذكرُ تحريمَ ما حرَّمه اللَّهُ في المساجدِ وفي خطبِهِ على المنبرِ، وهذا البابُ مما لا تدعُو الحاجةُ إليه؛ لظهورهِ.

ولكن يشكل في هذا الحديثِ أمرانِ:

أحدُهُما: أن تحريمَ التجارةِ في الخمرِ مما شرعَ من حينِ نزولِ تحريمِ الخمرِ، ولم يتأخرُ إلى نزولِ آياتِ الرَّبا، فإنَّ آيـاتِ الرِّبا من آخر ما نزلَ من القرآنِ، كما رَوَى البخاريُّ في «التفسيرِ»(١) من رواية الشعبيِّ، عن ابنِ عباسٍ، قال: آخرُ آية نزلتْ على رسول اللَّه ﷺ آيةُ الرِّبا.

وفي «الصحيحينِ»<sup>(٢)</sup> عن جابرٍ، أنه سمع النبيَّ ﷺ عامَ الفتح وهو بمكةَ يَقَطِيُّهُ عامَ الفتح وهو بمكةَ يقولُ: «إنَّ اللَّهَ ورسولَهُ حرَّمَ بيْعَ الخمر والميتةَ والخنزيرَ والأصنامَ».

وخرَّج مسلمٌ (٣) من حديث أبي سعيد الخدريِّ، أنَّ النبيَّ عَلَيْهِ قالَ: «يا أيها النَّاسُ، إنَّ اللَّه يعرِّض بالخمر، ولَعلَّ اللَّه سينزلُ فيها أمرًا، فمن كانَ عنده منها شيءٌ فليبْعه ولينتفع به» قال: فما لبثنا إلا يسيرًا حتَّى قالَ: «إنَّ اللَّه حرَّم الخمر، فمن أدركتُه هذه الآية وعنده منها شيءٌ فلا يشرب ولا يبعُ»، قال: فاستقبلَ الناسُ بما كانَ عندهم منها في طريقِ المدينةِ فسفكُوها.

وهذا نصٌّ في تحريمِ بيعِها مع تحريمِ شربِها.

والثاني: أنَّ آياتِ الرِّبا ليسَ فيها ذكرُ الخمرِ، فكيفَ ذكرَ تحريمَ التجارةِ في الخمرِ مع تحريمِ الرِّبا؟

ويجابُ عن ذلكَ: بأنَّ مرادَ عائشةَ: أنَّ النبيَّ ﷺ أخبرَ بتحريم التجارةِ في

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري" (٦/ ٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣/ ١١٠)، (٥/ ١٩٠)، (٦/ ٧٧)، ومسلم (٥/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» (٣٩/٥).

الخمرِ مع الرِّبا، وإنْ كانَ قد سبقَ ذكرُ تحريم بيع الخمرِ.

وقد رَوى حـجَّاجُ بنُ أرطأة ـ حـديثَ عـائشـةَ ـ، عن الأعـمشِ بإسنادِ البخاريِّ، ولفظُهُ: لما نزلتُ الآياتُ التي في سـورةِ البقرةِ نَهَى رسولُ اللَّهِ ﷺ عن الخمرِ والرِّبا.

وإنّما أرادَ النبيُّ عَلَيْهُ واللّهُ أعلم بتحريم التجارة في الخمرِ مع الرّبا ليعُلمَ بذلك أنَّ الرّبا الذي حرّمه الله يشمل جميع أكل المال مما حرّمه اللّه من المعاوضات، كما قال: ﴿ وَأَحَلُّ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرّبا ﴾ [البقرة: ٢٧٥]، فما كانَ بيْعًا فهو حلالٌ، وما لم يكن بيْعًا فهو ربًا حرامٌ - أي: هو زيادةٌ على البيع الذي أحلّه اللّه.

فدخل في تحريم الربّا جميع أكل المال بالمعاوضات الباطلة المحرمة، مثل ربا الفضل فيما حرّم فيه النّسا، ومثل أثمان الفضل فيما حرّم فيه النّسا، ومثل أثمان الأعيان المحرّمة، كالخمر والميتة والخنزير والأصنام، ومثل قبول الهدية على الشّفاعة، ومثل العقود الباطلة، كبيع الملامسة والمنابذة، وبيع حبَل الحبلة، وبيع الغرر، وبيع الشمرة قبل بدو صلاحها، والمُخابرة، والسّلَف فيما لا يجوز السّلَف فيه.

وكلامُ الصحابةِ في تسميةِ ذلكَ ربًا كثيرٌ، وقد قالُوا: القَبَالاتُ ربا، وفي النَّجشِ أنه ربا، وفي بيعِ الشمرةِ قبلَ بدوً صلاحِها أنَّه ربا.

ورُوي: أنَّ غَبْنَ الْمُسْتَرسلِ رِبًّا، وأنَّ كلَّ قرْضِ جَرَّ نفْعًا فهو رِبًا.

وقال ابنُ مسعود: الرِّبا ثلاثةٌ وسبْعُونَ بابًا.

وخرَّجه ابنُ ماجه والحاكمُ عنه مرفوعًا<sup>(١)</sup> .

وخرَّج الإمامُ أحمـدُ وابنُ ماجه (٢)، أنَّ عـمر قـالَ: من آخرِ مـا نزلَ آيةُ الرِّبا، وإنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قُبضَ قبلَ أن يُفسِّرها لنا، فدَعُوا الرِّبا والرِّيبةَ.

يشيرُ عمرُ إلى أنَّ أنواعَ الرِّبا كثيرةٌ، وأنَّ من المُشْتَبِهَاتِ ما لا يتحققُّ دخولُه في الرِّبا الذي حرَّمه اللَّهُ، فما رابكُم منه فدعُوه.

وفي "صحيح مسلم" (٣) عن عمر، أنَّه قالَ: ثلاثٌ وددتُ أنَّ رسولَ اللَّهِ عَلَى: ثلاثٌ عهِدَ إلينا عهدًا ننتهي إليه: الجَدُّ، والكَلالةُ، وأبوابٌ من أبوابِ الرِّبا.

وبعضُ البيوعِ المنهيِّ عنها نُهِيَ عنها سدًا لذريعةِ الرِّبا، كالمُحاقَلةِ، والمزَابنةِ، وكذلك قِيلَ في النهي عن بيع الطعامِ قبل قبضِه، وعن بيعتينِ في بيعةٍ، وعن ربح ما لم يضمنْ، وبسطُ هذا موضعُهُ «البيوعُ».

وإنَّما أشرْنَا هنا إلى ما يبيِّنْ كثيرةَ أنواعِ أبوابِ الرِّبا، وأنَّها تشملُ جميعَ المعاوضاتِ المحرَّمة، فلذلك كلَّا نزل تحريمُ الرِّبا نَهَى النبيُّ ﷺ عن الرِّبا، وعن بيع الخمرِ، ليبينَ أنَّ جميعَ ما نُهِي عن بيعهِ داخلٌ في الرِّبا المنهيِّ عنه. واللَّهُ أعلم (١٤).

### \* \* \*

<sup>(</sup>١) ابن ماجه (٢٢٧٥)، والحاكم (٣٧/٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱/۳۱ ـ ۵۰)، وابن ماجه (۲۲۷٦).

<sup>. (</sup>Y EO /A) (Y)

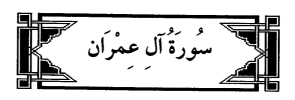
<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٢/ ٥٣١ \_ ٥٣٤).

قوله تعالى: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي أَنفُسكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذّبُ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَديرٌ ﴿ فَكُن ۖ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْه مِن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ آمَنَ بِاللّهِ وَمَلائكَته وَكُتُبه وَرُسُله لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَد مِن رُسُله وَقَالُوا سَمَعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبّنا وَإِلَيْكَ الْمَصيرُ ﴿ وَكُن لا يَكُلّفُ اللّهُ نَفْسنا إِلا وَسُعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبّنا لا يُكَلّفُ اللّهُ نَفْسنا إِلا وَ أَخْطَأْنَا رَبّنا وَلا تَحْملُ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا تَوَاخُذُنَا إِن نّسينا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبّنا وَلا تَحْملُ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ حَمَلْتَهُ عَلَى الْذِينَ مِن قَبْلنا رَبّنا وَلا تُحَمّلْنا مَا لا طَاقَةَ لَنا بِه وَاعْفُ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنتَ مَوْلاَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنتَ مَوْلاَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنتَ مَوْلاَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾

ولمّا نزل قولُه تعالى: ﴿ وَإِن تُبدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ اللّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة:٢٨٤]، شقّ ذلك على المسلمين، وظنُّوا دُخولَ هذه الخواطر فيه، فنزلت الآية التي بعدَها، وفيها قولُه: ﴿ رَبّنا وَلا تُحمَلْنا مَا لا طَاقَةَ لَنا بِهِ ﴾ [البقرة:٢٨٦]، فبيّنت أنَّ ما لا طاقة لهم به، فهو غير مؤاخذ به، ولا مُكلَّف به، وقد سمّى ابن عباسٍ وغيره ذلك نسخًا، ومرادهم أنَّ هذه الآية أزالت الإيهام الواقع في النُّفوسِ من الآية الأولى، وبيّنت أنَّ المراد: بالآية الأولى العزائم المصمّم عليها، ومثل هذا البيان كان السلف يسمونه نسخًا الله السلف يسمونه نسخًا الله المناه السلف أيسمونه المنه الله المناه المناه المنه الله المناه الله المناه المنه الله الله المناه الله المنه الله المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه الم

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٣٤٨/٢)، ٣٤٩).



# قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾

إنَّ الشهادتينِ منْ خصالِ الإسلامِ بغير نزاعٍ، وليسَ المرادُ الإتيانَ بلفظهِماً دونَ التَّصديق بهما، فعُلِمَ أنَّ التصديق بهما، داخلٌ في الإسلام، وقد فسَّرَ الإسلامَ المذكورَ في قولِه تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإسلامُ ﴾ [آل عمران:١٩] بالتَّوحيدِ والتَّصديقِ، طائفةٌ من السلف، منهُم محمدُ بنُ جعفرِ بنِ الزَّبيرِ.

وأمًّا إذا نُفِي الإيمانُ عنْ أحد، وأثبت له الإسلامُ، كالأعرابِ الَّذينَ أخبرَ اللَّهُ عنهُم، فإنَّه ينتفي عنهُم رسُوخُ الإيمانِ في القلب، وتثبُتُ لهم المشاركة في أعمالِ الإسلامِ الظاهرة مع نوع إيمان يُصحِّحُ لهم العمل، إذْ لولا هذا القدرُ منَ الإيمانِ، لم يكونُوا مسلمينَ، وإنَّما نَفَى عنهُمُ الإيمانَ، لانتفاء ذوق حقائقه، ونقصِ بعض واجباته، وهذا مبنيٌّ على أنَّ التصديقَ القائمَ بالقلوبِ يتفاضلُ (١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

المحبةُ الصحيحةُ تقتضِي المتابعة والموافقة في حبِّ المحبوباتِ وبغضِ

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٨٦، ٨٧).

المكروهات، قــالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ عَرَّ وَجلَّ إِلَيْكُم وَعَشيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ [التوبة:٢٤].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٣١]، قال الحسنُ: قال أصحابُ النبيِّ ﷺ: يا رسولَ اللَّهِ، إنَّا نُحبُّ ربَّنا حبًّا شديدًا، فأحبَّ اللَّه أن يجعلَ لحبِّه علمًا، فأنزلَ اللَّهُ هذه الآية (١).

وفي «الصحيحين» (٢) عن النبيِّ ﷺ، قال: «ثلاثٌ منْ كُنَّ فيه وجَدَ حلاوةَ الإيمانِ: أَنْ يكونَ اللَّهُ ورسولُهُ أحبَّ إليه عَّا سواهُمَا، وأَنْ يُحبَّ المرءَ لا يُحبُّه إلا للَّه، وأَنْ يكره أَنْ يُلقَى في النار».

فمن أحب اللَّه ورسوله محبة صادقة من قلبه ، أوجب له ذلك أن يحب بقلبه ما يُحبُّه اللَّه ورسوله ، ويرضى بما يرضى اللَّه ورسوله ، ويرضى بما يرضى اللَّه ورسوله ، ويسخط ما يسخطه اللَّه ورسوله ، وأن يعمل بجوارجه بمقتضى هذا الحب والبغض ، فإن عمل بجوارجه شيئا يخالف ذلك ، بأن ارتكب بعض ما يكرهه اللَّه ورسوله ، أو ترك بعض ما يحبه اللَّه ورسوله مع وجوبه والقدرة عليه ، دلَّ ذلك على نقص محبّته الواجبة ، فعليه أن يتوب من ذلك ويرجع إلى تكميل المحبة الواجبة .

قال أبو يعقوب النَّهْرُجُوريُّ: كلُّ من ادَّعى محبةَ اللَّه عزَّ وجلَّ ولم يوافقِ اللَّهَ في أمرِهِ، فدعواهُ باطلةٌ، وكلُّ محبٍّ ليسَ يخافُ اللَّهَ، فهو مغرورٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في «التفسير» (٣/١٥٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجــه البخاري (۱/ ۱۰ ـ ۱۲)، (۱۷/۸)، (۲۰/۹)، ومــسلم (٤٨/١) من حديث أنس بن مالك وَوَلَشِهُ .



وقالَ يحيى بنُ معاذٍ: ليسَ بصادقٍ من ادَّعى محبةَ اللَّهِ عزَّ وجلَّ ولم يحفظ حدودَهُ.

وسُئلَ رُويمٌ عن المحبةِ، فقالَ: الموافقةُ في جميعِ الأحوالِ، وأنشدَ: ولو قُلتَ لي مُتْ مِتُ سمعًا وطاعةً وقُلتُ لداعِمي الموتِ أهلاً ومرْحبًا ولبعض المتقدمينَ:

تعصي الإله وأنت تزعُم حُبَّه هذا لعَمْرِي في القياسِ شَنيعُ لو كانَ حُبُّك صادقًا لأطعتَه إنَّ المُحِبَّ لمن يُحبُّ مُطيعُ

فجميعُ المعاصِي تنشأُ من تقديم هوى النفوسِ على محبةِ اللَّه ورسولهِ، وقد وصفَ اللَّهُ المشركينَ باتِّباعِ الهَوى في مواضعَ منْ كتابه، وقالَ تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مَن اللَّه ﴾ [القصص:٥٠].

وكذلكَ البدعُ إنَّما تنشأُ من تقديمِ الهَـوى على الشَّرعِ، ولهذا يُسمَّى أهلُها أهلَ الأهواء.

وكذلكَ المعاصِي إنَّما تقعُ من تقديمِ الهوى على محبةِ اللَّهِ، ومحبةِ ما بحبُّه.

وكذلك حبُّ الأشخاص: الواجبُ فيه أنْ يكونَ تبعًا لما جاءَ به الرسولُ وكذلك حبُّ الأشخاص: الواجبُ فيه أنْ يكونَ تبعًا لما جاءَ به الرسولِ وكنجبُ على المؤمنِ محبةُ اللَّه ومحبةُ من يحبُّهُ اللَّهُ من الملائكة والرسلِ والأنبياء والصديقينَ والشهداء والصالحينَ عمومًا، ولهذا كانَ من علامات وجودِ حلاوة الإيمانِ أن يُحبَّ المرءَ لا يحبُّه إلا للَّه، ويحرِّمَ موالاةَ أعداء اللَّه ومن يكرههُ اللَّهُ عمومًا، وقد سبق ذلكَ في موضع آخرَ، وبهذا يكونُ الدِّينُ ومن يكرههُ اللَّهُ عمومًا، وقد سبق ذلكَ في موضع آخرَ، وبهذا يكونُ الدِّينُ



كلُّه للَّهِ. و «منْ أحبَّ للَّهِ وأبغضَ للَّهِ، وأعطَى للَّه، ومنعَ للَّه، فقد استكملَ الإيمانَ» (١).

ومن كانَ حُبُّه وبُغضُه وعطاؤه ومنعُه لِهَوى نفسه، كانَ ذلك نقصًا في إيمانِهِ الواجب، فيجبُ عليه التَّوبةُ من ذلكَ والرُّجوعُ إلى اتَّباعِ ما جاء به الرسولُ عَلَيْهِ من تقديم محبةِ اللَّهِ ورسولِهِ، وما فيه رضا اللَّهِ ورسولِهِ على هوى النفوس ومراداتها كلِّها.

قال وهيب بنُ الورد: بلغنا \_ واللَّهُ أعلم \_ أنَّ موسى \_ عليه السلام \_ قال: يا ربِّ أوصني؟ قال: أوصيك بي، قالها ثلاثًا، حتَّى قال في الآخرة: أوصيك بي أن لا يعرض لك أمر إلا آثرت فيه محبَّتِي على ما سواها، فمن لم يفعل ذلك لم أزكِّه ولم أرحمه .

والمعروفُ في استعمالِ الهَوى عند الإطلاقِ أنَّه الميلُ إلى خلافِ الحقِّ، كما في قول م عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَا تَتَبِعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [ص:٢٦]، وقالَ: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَىٰ ﴿ فَي فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى ﴾ [النازعات: ٤٠ - ٤١].

وقد يُطلقُ الهوى بمعنى المحبةِ والميلِ مطلقًا، فيدخلُ فيه الميلُ إلى الحقّ وغيرهِ، وربَّما استُعْمِلَ بمعنى محبةِ الحقِّ خاصةً والانقيادِ إليه.

وسئلَ صفوانُ بنُ عساًل: هل سمعتَ من النبيِّ عَلَيْ يَدْكُرُ الهَوى؟ فقال: ساله أعرابيٌ عن الرجل يُحبُّ القومَ ولم يلحقْ بِهِم، فقال: «المرءُ مَعَ مَنْ أحبَّ»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ٤٤٠)، والترمذي (٢٥٢١) من حديث سهل بن معاذ الجهني ثلاث .

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲۳۹/۶ - ۲۲۰ ـ ۲۲۱)، والترمذي (۹٦، ۲۳۸۷، ۳۵۳۵، ۳۵۳۳)، والنسائي (۲) ۸۳/۱ ـ ۹۸).



ولمّا نزلَ قولُهُ عن وجلّ : ﴿ تُرْجِي مَن تَشَاءُ مِنْهُنّ وَتُؤْوِي إِلَيْكَ مَن تَشَاءُ ﴾ [الاحراب:٥١] ، قالت عائشة للنبيّ عليه النبي عليه الله عمر في قصة المشاورة في أسارى بدر: فهوك رسول الله عليه ما قال أبو بكر ، ولم يَهُو ما قلت ، وهذا الحديث مما جاء استعمال الهوى فيه بمعنى المحبة المحمودة. وقد وقع مثل ذلك في الآثار الإسرائيلية كثيرًا، وكلام مشايخ القوم وإشاراتهم نظمًا ونثرًا يكثر فيها هذا الاستعمال.

ومَّا يناسبُ معنى الحديثِ من ذلكَ قولُ بعضهِم:

إنَّ هواكَ الَّذِي بقلْبِي صَيَّرنِي سامِعًا مطيعًا أخَدْتَ قلْبِي وغَمْضَ عيني سلَبِتنِي النَّومَ والهُ جُروعا فَذَرْ فَوَلَهُ وَالهُ جُروعا فَوَلَا وُخُدْ رُقَادِي وَخُدْ رُقَادِي فَقَالَ: لا بلْ هُمَا جميعًا (٢)

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَتِ امْرَأَتُ عَمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلْ مَنِي إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَ فَكَ فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنشَىٰ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأُنثَىٰ وَإِنِي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِي أُعِيدُهَا أَنشَىٰ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأُنثَىٰ وَإِنِي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ ﴿ وَ اللَّهُ فَتَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولِ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا بِكَ وَذُرِيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ ﴿ وَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَرْابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَا حَسَنًا وَكَوْلًا كُلُما وَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْمَحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَّىٰ لَكَ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ مَرْيَمُ أَنَّىٰ لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ وَقَالَ البَحْرَابُ وَاللَّهُ مِنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ وقال البخاريُ ]: وقال ابنُ عباسٍ: ﴿ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا ﴾ [الله إن عنه أَنْ لَكُ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا ﴾ [الله إن عنه أَنْ الله عَلْ الله عَنْ يَلْ الله عَنْ يَشَاءُ مِنْ يَشَاءً مَن يَشَاءً عَلَى الله إن أَلهُ أَنْ الله عَلْمَ الله إنْ الله عَلْ الله المِنْ يَشَاءُ فِي بَطْنِي مُحَرَّا ﴾ [الله البخاريُ ]:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ١٤٧)، ومسلم (٤/ ١٧٤).

<sup>(</sup>۲) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ٤٣٥ \_ ٤٣٩).

عمران:٣٥]: للمسجد يخدُمُها.

هذا من رواية عطاء بن السائب، عن سعيد بن جُبير، عن ابن عباس. وقاله \_ أيضًا \_: مُجاهدٌ، وعكرمةٌ، وقتادةُ، والربيعُ بنُ أنسٍ وغيرُهم (١).

وقال قتادة والربيع وغيرهما: كانوا يُحَرِّرُونَ الذكورَ من أولادهم للكنيسة يخدُمُها، فكانت تظنُّ أنَّ ما في بطنها ذكرًا، فلمَّا وضعت أنثى اعتذرت من ذلك إلى اللَّه، وقالت : ﴿ وَلَيْسَ الذَّكُرُ كَالْأَنفَىٰ ﴾ [آل عمران:٣٦]، لأنَّ الأنثى لا تقوى على ما يقوى عليه الذكر من الخدمة، ولا تستطيع أن تلازم المسجد في حيضها، فقال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ فَتَقبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ ﴾ [آل عمران:٣٧] - يعني: أنَّ اللَّه قبِلَ نَذْرَها، وإنْ كان أنثى، فإنه أعلم بما وضعت ، وهذا كان في دين بني إسرائيل .

وقد ذكَـرَ طائفةٌ من المفسـرينَ: أنَّ هذا كانَ شــرعًا لهُم، وأنَّ شرْعَنا غــيرَ موافقٍ له.

وخالفهُم آخرونَ:

قال القاضي أبو يَعْلَى في «كتاب أحكام القرآن»: هذا النذرُ صحيحٌ في شريعتنا، فإنَّه إذا نذرَ الإنسانُ أن ينَشِّئَ ولده الصغيرَ على عبادةِ اللَّهِ وطاعتِهِ وأنْ يعَلَمُه القرآنَ والفقه وعلومَ الدِّينِ صَحَّ النذرُ.

وهذا الذي قالَهُ حقٌّ، فقد قالَ النبي عَلَيْكَ : «من نذر أن يطيع اللَّه فليطعه» (٢) ، فلو نذر أحد أن يخدم مسجداً للَّه عزَّ وجلَّ لزمه الوفاء بذلك مع القدرة،

راجع: «التفسير» لابن جرير (٣/ ٢٣٦ \_ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٨/ ١٧٧) من حديث عائشة ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ



وأمَّا إِنْ نَذَرَ أَن يَجَعَلَ وَلَدَهُ للَّهِ مِلاَرِمًا لمُسَجِد يَخَدُمُهُ وَيَتَعَبَّدُ فَيه، فلا يَبَعَد أَن يلزمَهُ الوفاءُ بذلكَ، فإنَّه نذرُ طاعة فيلزمه أن يَجِرِّد ولدَه لما نذرَهُ له، ويجبُ على الولد طاعة أبيه إذا أمرَهُ بطاعة الله عزَّ وجلَّ.

وقد نصَّ الإمامُ أحمدُ على أنَّ الكافرينِ إذا جعَـلا ولدهُمَا الصغيرَ مسلمًا صار مسلمًا بذلكَ.

ولو وقفَ عَبْدَهُ على خدمةِ الكعبةِ صحَّ \_ نصَّ عليه أحمدُ \_ أيضًا.

ونصَّ في عبد موقوف على خدمة الكعبة أنَّه إذا أبَى أن يخدُم بيع واشتُري بثمنه عبدٌ يخدمُ مكانَهُ.

وروكى سعيد بن سالم القداح، عن ابن أبي نَجيح، عن أبيه، أنَّ معاوية أخدَمَ الكعبة عبيدًا بعث بهم إليها، ثم اتَّبعت ذلك الولاة بعده . خرَّجه الأزْرقي (١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴾ بِالْمَعْرُوفِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران:١١٠]. قال أبو هريرة وَ فَطْنَتُ في هذه الآية: يجيئونَ بهِم في السَّلاسلِ حتَّى يُدخلونَهُم الجنَّةَ.

وفي الحديثِ المرفوعِ: «عجبَ ربُّك من قومٍ يُقَادُون إلى الجنَّةِ بالسَّلاسلِ »<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ٥٣٥، ٥٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٣/٤) من حديث أبي هريرة فخلُّك .



فَ الجهادُ في سبيلِ اللَّهِ دَعَاءُ الخَلْقِ إلى الإيمانِ باللَّهِ وَرَسُولِهِ بِالسَّيفِ وَاللَّهِ النَّهِ السَّيفِ وَاللَّهِ النَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي أُولِ الأَمرِ اللهِ بَالْحَجَّةِ وَالبَرْهَانِ. وقد كَانَ النبيُّ عَلَيْهِ فَي أُولِ الأَمرِ لا يقاتلُ قومًا حتى يدعُوهم.

فالجهادُ به تعلُو كلمةُ الإيمانِ، وتتسعُ رُقْعَةُ الإسلامِ، ويكثُرُ الداخلون فيه. وهو وظيفةُ الرُّسل وأتباعهم، وبه تصيرُ كلمةُ اللَّهِ هي العُليا. والمقصودُ منه أن يكونَ الدِّينُ كلَّه للَّهِ، والطاعةُ له، كما قالَ تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لا تَكُونَ فَيْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ [الانفال:٣٩]. والمجاهدُ في سبيلِ اللَّهِ هو المقاتلُ لتكونَ كلمةُ اللَّهِ هي العُليا خاصَّةً (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَعْفَرَةً مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةً عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ آَلَ مَعْفَرَةً مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةً عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالطَّرَّاءِ وَالطَّرَاءِ وَالطَّرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسنينَ ﴾ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسنينَ ﴾ وقد وصف اللَّهُ في كتابه أهل الجنة ببذل النَّدى وكف الأذى ولو كانَ الأذى بحق فقال: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفَرَةً مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةً عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أَعِدَت لِلْمُتَّقِينَ ﴿ آَلَ عَمْونَ فِي السَّرَّاءِ وَالطَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤].

فهذا حالُ معاملتهِم للخلق، ثم وصف قيامَهُم بحقِّ الحقِّ فقالَ: ﴿ وَاللَّهُ مَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلدُّنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُّنُوبِ إِلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُعْفِرُوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ وَلَئِكَ جَزَاؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ وَلَئِكَ جَزَاؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (۲۰٪).



تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٦-١٣٦].

فُوصفَهُم اللَّهُ عندَ الذنوبِ والاستغفارِ وعدمِ الإصرارِ وهو حقيقةُ التوبةِ النصوح.

والعقبة قد فسرها ابن عباس بالنار. وفسرها ابن عمر بعقبة في النار كما تقدم ، فأخبر سبحانه أن اقتحامها ، وهو قطعها ومجاوزتها يحصل بالإحسان إلى الخلق ، إما بعتق الرقبة وإما بالإطعام في المجاعة ، والمطعم إما يتيم من ذوي القُربى أو مسكين قد لصق بالتراب فلم يبق له شيء ، ولا بد مع الإحسان أن يكون من أهل الإيمان ، والآمر لغيره بالعدل والإحسان ، وهو التواصي بالصبر والتواصي بالمرحمة ، وأخبر سبحانه أن هذه الأوصاف : أوصاف أصحاب الميمنة (۱) .

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَة مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ آلَكَ اللَّهُ يَنْفَقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يَحِبُ الْمُحْسنِينَ ﴾ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يَحِبُ الْمُحْسنِينَ ﴾ [قال البخاريُ ] (٢): «بابُ: خوف المؤمنِ أنْ يَحْبَطَ عَملُهُ وهو لا يَشْعُرُ »:

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۲۲۳، ۲۲۶).

<sup>(</sup>٢) اصحيح البخاري، (١٩/١).

وقال إبراهيمُ التَّيْميُّ: ما عرضتُ قوْلِي على عملي إلا خـشيتُ أن أكُونَ مُكذَبًا.

وقال ابنُ أبي مليكةَ: أدركتُ ثلاثينَ منْ أصحابِ النبيِّ ﷺ، كلُّهم يخافُ النِّفاقَ على نفسِهِ، ما منهم أحدٌ يقولُ: إنَّه على إيمانِ جبريلَ وميكائيلَ.

ويذكَرُ عنِ الحسنِ: ما خافَهُ إلا مُؤمنٌ، ولا أُمِنَهُ إلا مُنافَقٌ.

وما يحذَرُ منَ الإصرارِ على النفاق والعصيانِ من غيرِ توبة؛ لقولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٥].

مرادُ البخاريِّ بهذا الباب: الردُّ على المرجعة، القائلين بأنَّ المؤمنَ يقطعُ لنفسه بكمالِ الإيمان، وأنَّ إيمانَهُ كإيمانِ جبريلَ وميكائيلَ، وأنَّه لا يخافُ على نفسه النفاقَ العمليُّ ما دام مؤمنًا.

فذكر عن إبراهيمَ التيميِّ، أنَّه قال: ما عرضتُ قولي على عملي إلا خشيتُ أن أكونَ مكذبًا.

وهذا معروفٌ عنه.

وخرَّجه جعفر الفريابيُّ، بإسناد صحيحٍ عنه، ولفظُه: ما عرضتُ قولي على عملي إلا خشيتُ أن أكون كذابًا.

ومعناهُ: أنَّ المؤمنَ يصفُ الإيمانَ بقولِهِ، وعمَلُهُ يقصرُ عن وصفِه، فيخشى على نفسه أن يكونَ عملُه مكذبًا لقوله.

كما رُوي عن حذيفةَ، أنَّه قال: المنافقُ الذي يصفُ الإسلامَ، ولا يعملُ له.

وعن عمرَ، قالَ: إنَّ أخوفَ ما أخافُ عليكمُ المنافقُ العليمُ. قالُوا: وكيفَ



يكونُ المنافقُ عليمًا؟ قالَ: يتكلمُ بالحكمة، ويعملُ بالجورِ ـ أو قالَ: بالمنكرِ.

وقالَ الجعدُ أبو عشمانَ: قلتُ لأبي رجاء العطارديِّ: هل أدركتَ منْ أصحابِ رسولِ اللَّهِ عَلَيْكُ يخشُونَ النفاق؟ قالَ : نعم، إنِّي أدركتُ ـ بحمدِ اللَّهِ ع صدرًا حسنًا، نعم، شديدًا ، نعم، شديدًا \_ وكان قد أدرك عمر .

وممَّن كان يتعوذُ من النفاقِ ويتخوَّفه من الصحابةِ: حذيفةُ وأبو الدرداءِ وأبو أيوب الأنصاريُّ.

وأما التابعونَ، فكثيرٌ:

قال ابنُ سيرينَ: ما عليَّ شيءٌ أخوفُ من هذه الآية: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ اللَّهُ وَبِالْيَوْمُ الآخر وَمَا هُم بِمُؤْمنينَ ﴾ [البقرة:٨].

وقالَ أيوبُ: كلُّ آيَةٍ في القرآنِ فيها ذكرُ النفاقِ، فإنِّي أخافُها على نفسِي. وقال معاويةُ بنُ قرَّةً: كان عُمَرُ يَخْشاهُ، وآمنُهُ أنا؟!

وكلامُ الحسنِ في هذا المعنى كشيرٌ جداً، وكذلك كلامُ أئمةِ الإسلامِ بعدَهم.

قال زيد بن أبي الزرقاء، عن سفيانَ الشوريِّ: خلاف ما بيننا وبينَ المرجئة ثلاث نقول: الإيمان قول ولا عمل فلاث نقول: الإيمان قول ولا عمل ونقول: الإيمان يزيد وينقص وهم يقولون: لا يزيد ولا ينقص ونحن نقول: النفاق، وهم يقولون: لا نفاق.

وقال أبو إسحاقَ الفزاريُّ، عن الأوزاعيِّ: قد خاف عمرُ على نفسهِ النفاقَ، قالَ : فقلتُ للأوازعيِّ، إنهم يقولون: إن عمرَ لم يخفُ أن يكونَ

يومئذ منافقًا حين سألَ حذيفة (١) ، لكن خافَ أن يُبتَلَى بذلك قبلَ أن يموتَ قال: هذا قولُ أهلِ البدع.

وقالَ الإمامُ أحمدُ \_ في رواية ابنِ هانئِ (٢) \_ وسئلَ: ما تقولُ فيمن لا يخافُ النفاقَ؟ يخافُ النفاقَ؟

وأصلُ هذا: يرجعُ إلى ما سبقَ ذكرُهُ من أن النفاقَ أصغرُ وأكبرُ، فالنفاقُ الأصغرُ هو نفاقُ العملِ، وهو الذي خافه هؤلاء على أنفسهم، وهو بابُ النفاقِ الأكبرِ، فيُخشى على من غلبَ عليه خصالُ النفاقِ الأصغرِ في حياتِه أن يخرِجَه ذلك إلى النفاقِ الأكبرِ، حتى ينسلخَ من الإيمانَ بالكلية. كما قالَ اللّهُ تعالى: ﴿ فَلَمّا زَاغُوا أَزَاغَ اللّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ [الصف:٥]، وقال: ﴿ وَنُقَلّبُ أَفْيُدتَهُمْ وَأَبْصارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ [الانعام:١١].

والأثرُ الذي ذكرَهُ البخاريُّ عن ابنِ أبي مليكةَ، هو معروفٌ عنه، من روايةِ الصلتِ بنِ دينارِ، عنه.

وفي الصلت ضعفٌ.

وفي بعضِ الرواياتِ عنهُ، عن ابنِ أبي مليكةَ، قالَ: أدركتُ زيادةً على خمسمائة من أصحابِ رسولِ اللّهِ عِيَالِيّة، ما ماتَ أحدٌ منهم إلا وهو يخافُ النفاقَ على نفسه.

وأما الأثرُ الذي ذكرَهُ عن الحسنِ، فقالَ: ويُذْكَر عنِ الحسنِ، قال: ما خافَه إلا مؤمنٌ، ولا أَمنَهُ إلا منافقٌ (٣).

<sup>(</sup>١) هذه القصة أخرجها الفسوي في «تاريخه» (٢/ ٧٦٩)، وأنكرها إنكارًا شديدًا على زيد بن وهب.

<sup>(</sup>۲) «المسائل» (۲/ ۱۷٦).

<sup>(</sup>٣) راجع «تغليق التعليق» للحافظ ابن حجر (٢/ ٥٣ \_ ٥٥).



فهذا مشهورٌ عن الحسنِ، صحيحٌ عنه.

والعجبُ من قولِه في هذا: «ويُذْكَرُ». وفي قولِهِ في الذي قسبلَهُ: «وقالَ ابنُ أبي مليكةَ» جزمًا.

قال الإمامُ أحمدُ في «كتاب الإيمان» له: حدثنا مؤملٌ، قال: سمعتُ حمَّادَ بنَ زيد، قال: ثنا أيوبُ، قال: سمعتُ الحسنَ يقولُ: واللَّه، ما أصبحَ على وجه الأرض مؤمنٌ، ولا أمسَى على وجه ها مؤمنٌ، إلا وهو يخافُ النفاق على نفسه، وما أمنَ النفاق إلا منافق "١).

حدثنا روحُ بنُ عبادةَ، قالَ: ثنا هشامٌ، قالَ: سمعتُ الحسنَ يقولُ: واللَّهِ، ما مضى مؤمنٌ ولا بقي إلا يخافُ النفاقَ، ولا أمِنهُ إلا منافقٌ (٢٣).

وروى جعفر الفريابي في «كتاب صفة المنافق» (٣) من حديث جعفر بن سليمان، عن معلَّى بن زياد، قال: سمعت الحسن يحلف في هذا المسجد باللَّه الذي لا إله إلا هو، ما مضى مؤمن قط ولا بقي إلا وهو من النفاق مشفق، ولا مضى منافق قط ولا بقي إلا وهو من النفاق آمِن.

قال: وكانَ يقولُ: من لم يخفِ النفاقَ فهو منافقٌ.

وعن حبيب بنِ الشهيد، عنِ الحسنِ، قال: إنَّ القومَ لما رأوا هذا النفاقَ يغُولُ الإيمانَ لم يكن لهم همَّ غيرَ النفاق.

والرواياتُ في هذا المعنى عن الحسنِ كثيرةٌ.

وقولُ البخاريِّ بعد ذلك : «وما يحذرُ من الإصرار على النفاق والعصيانِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الحافظ في «تغليق التعليق» (٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «التغليق» (۲/ ٥٤).(۳) رقم (۸۷).

من غيرِ توبة، لقولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران:١٣٥]».

فمرادُه: أنَّ الإصرارَ على المعاصِي وشعبِ النفاق من غيرِ توبة؛ يُخشى منها أن يعاقبَ صاحبُها بسلبِ الإيمانِ بالكليّة، وبالوصولِ إلى النفاقِ الخالصِ وإلى سوءِ الخاتمةِ، نعوذُ باللَّهِ من ذلكَ، كما يقال: إنَّ المعاصي بريدُ الكفرِ.

وفي «مسند الإمام أحمد) (١) من حديث عبد الله بن عمرو، عن النبي النبي «مسند الإمام أحمد) للذين يُصرُون على ما فعلوا وهم يعلمون».

وأقماعُ القولِ: الذين آذانهم كالقمع، يدخلُ فيه سماعُ الحقِّ من جانبٍ، ويخرجُ من جانبِ آخرَ، لا يستقرُّ فيه.

وقد وصفَ اللَّهُ أهلَ النارِ بالإصرارِ على الكبائرِ، فقال: ﴿وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحَبَثِ الْعَظيم ﴾ [الواقعة:٤٦].

والمرادُ بالحنثِ: الذنبُ الموقعُ في الحنْثِ، وهوَ الإِثمُ.

وتبويبُ البخاريِّ لهذا البابِ يناسبُ أن يذكرَ فيه حبوطَ الأعمالِ الصالحة ببعضِ الذنوبِ، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُواَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢].

قال الإمامُ أحمدُ: حدثنا الحسنُ بنُ موسى، قالَ : ثنا حمادُ بنُ سلمةَ ، عن حبيب بنِ الشهيد، عن الحسنِ ، قالَ : ما يرى هؤلاءِ أن أعمالاً تحبطُ أعمالاً ، واللَّهُ عن وجلَّ يقولُ: ﴿لا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿أَن تَحْبَطَ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/ ۱۲۵، ۱۲۹).



أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات:٢].

وما يدلُّ على أن هذا \_ أيضًا \_ قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَالأَذَىٰ ﴾ الآية [البقرة:٢٦٤]. وقال: ﴿ أَيُودُ أُحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مّن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ ﴾ الآية [البقرة:٢٦٦].

وفي "صحيح البخاريً" ، أنَّ عمر سألَ الناسَ عنها، فقالُوا: اللَّه أعلمُ. فقال ابنُ عباسٍ: فربتُ مثلاً لعملٍ. قال عمرُ: لأيِّ عملٍ؟ قال ابنُ عباسٍ: لعملٍ. قال عمرُ: لرجلٍ غنيٌّ يعملُ بطاعةِ اللَّهِ، ثم يبعثُ اللَّهُ إليه الشيطان فيعملُ بالمعاصي، حتى أغرقَ أعمالَه.

وقال عطاءٌ الخراسانيُّ: هو الرجلُ يختمُ له بشركٍ أو عـملِ كبيرةٍ، فيحبطُ عملَه كلَّه.

وصحَّ عن النبيِّ ﷺ، أنَّه قال: «من ترك صلاة العصرِ حبطَ عملُهُ» (٢٠).

وفي «الصحيح» (٣) \_ أيضًا \_: «أنَّ رجلاً قال: واللَّه، لا يغفر اللَّهُ لفلان، فقالَ اللَّهُ: من ذا الذي يتألَّى عليَّ أن لا أغفرَ لفلان، قد غفرتُ لفلان وأحبطتُ عملَك».

وقالتُ عائشةُ: أَبْلِغِي زيدًا، أنه أحبطَ جهادَه مع رسولِ اللَّهِ ﷺ، إلا أن يتوبُ (٤).

وهذا يدلُّ على أن بعض السيئاتِ تحبطُ بعض الحسناتِ، ثم تعودُ بالتوبةِ منها.

<sup>(1)(1/27).</sup> 

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ١٤٥ ـ ١٥٤) من حديث بريدة بن الحصيب الأسلمي.

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» (٨/ ٣٦) من حديث جندب بن عبد الله البجلي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارقطني في «السنن» (٣/ ٥٢).

وخرَّج ابنُ أبي حاتم في "تفسيره" (١) من رواية أبي جعفر، عن الربيع بن أنس، عن أبي العالية، قال: كانَ أصحابُ رسول اللَّه عَلَيْ يرونَ أنه لا يضرُّ مع الإخلاص ذنب ، كما لا ينفع مع الشرك عملٌ صالح، فأنزلَ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُم ﴾ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُم ﴾ [محمد:٣٣]، فخافُوا الكبائر بعد أن تحبط الأعمال.

وبإسنادهِ، عن الحسنِ، في قولهِ: ﴿ وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾، قال: بالمعاصي. وعن معمرٍ، عن الزهري، في قولِهِ تعالى: ﴿ وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ قال: بالكبائر.

وعن السُّدِّيِّ، قال في هذه الآية: يقول: لا تعصوا الرسول ﷺ فيما يألِكُ فيما يأمرُكم به من القتال، فتبطل حسناتُكم

وعن مقاتلِ بنِ حيان، قال: بلغنا أنها نزلت فشقّت على أصحابِ النبيّ وعم يومئذ يروْنَ أنه ليس شيءٌ من حسناتهم إلا هي مقبولةٌ، فلما نزلت هذه الآيةُ، قال أبو بكرٍ: ما هذا الذي يبطل أعمالنا؟ فبلغني \_ واللّه أعلم \_ أنهم ذكروا الكبائر التي وجبت لأهلها النارُ، حتى جاءت الآية الأخرى: ﴿إِنَّ اللّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨]. فقال ابن عمر : لل جاءت هذه الآية ، كفَفنا عن القول في ذلك، وردَدْنا إلى اللّه عز وجل ،

<sup>(</sup>١) وأخرجه أيضًا عن محمد بن نصر في «الصلاة» (٦٧٨) مختصرًا.



وكنا نخافُ على من ركبَ الكبائرِ والفواحشَ أنها تهلكُه.

والآثارُ عن السلفِ في حبـوطِ بعضِ الأعمالِ بالكبيرةِ كـثيرةٌ جدًا، يطولُ استقصاؤها.

حتَّى قالَ حذيفةُ: قذفُ المُحْصنة يَهدمُ عملَ مائة سنةٍ.

وخرَّجه البزار عنه مرفوعًا<sup>(١)</sup> .

وعن عطاء، قال: إنَّ الـرجل ليتكلَّمُ في غـضبِهِ بكلمـة، يهدِمُ بهـا عملَ ستينَ سنة، أو سبعينَ سنة.

وقال الإمامُ أحمدُ \_ في روايةِ الفضلِ بنِ زيادٍ، عنه \_ : ما يؤمنُ أحدُكم أن ينظرَ النظرةَ، فيحبطَ عملُه.

وأمًّا مَن زعم أن القولَ بإحباطِ الحسناتِ بالسيئاتِ قـولُ الخوارجِ والمعتزلةِ خاصةً، فقد أبطلَ فيما قال، ولم يقف على أقوالِ السلفِ الصالح في ذلك.

نعم، المعتزلةُ والخوارجُ أبطلُوا بالكبيرةِ الإيمانَ كلَّه، وخلَّدُوا بَها في النارِ، وهذا هو القولُ الباطلُ، الذي تفرَّدُوا به في ذلك.

ثم خرَّج البخاريُّ في هذا البابِ حديثينِ:

أحدُهما:

حديث: شُعْبَة، عن زُبيد، قالَ: سألتُ أبا وائلِ عن المُرْجِئة؟ فقالَ: حدَّثني عبدُ اللَّهِ، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قَالَ: «سبابُ المسلم فُسُوقٌ، وقِتالُهُ كفرٌ»(٢) .

فهذا الحديثُ ردَّ به أبو وائلٍ على المرجئةِ، الذي لا يُدخلون الأعـمالَ في

<sup>(</sup>۱) رقم (۱۰۵ ـ کشف).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٩/١)، (٨/٨١)، (٩/٣٦)، ومسلم (١/٥٥ ـ ٥٥).

الإيمان، فإن الحديثَ يدلُّ على أنَّ بعضَ الأعمالِ يسمَّى كفرًا، وهو قتالُ المسلمينَ، فدلَّ على أنَّ بعضَ الأعمالِ يسمَّى كفرًا، وبعضَها يسمَّى إيمانًا.

وقد اتهمَ بعضُ فقهاءِ المرجئة أبا وائلٍ في روايةٍ هذا الحديثِ.

وأما أبو وائلٍ، فليس بمتهم، بل هو الثقةُ العدلُ المأمونُ.

وقد رواه معه ، عن ابنِ مسعودٍ \_ أيضًا \_ أبو عمرٍ و الشيبانيُّ وأبو الأحوصِ وعبدُ الرحمنِ بنُ عبدِ اللَّه بنِ مسعودِ.

لكن؛ فيهم من وقفَه.

ورواه \_ أيضًا \_ عن النبيِّ عِيَّالِيَّةٍ : سعدُ بنُ أبي وقاصِ<sup>(١)</sup> ، وغيرُه.

ومثلُ هذا الحديثِ: قولُ النبيِّ ﷺ: «لا ترجعوا بعدِي كفاراً، يضربُ بعضُكم رقابَ بعضٍ» (٢) .

وقد سبق القول في تسمية بعض الأعمال كفراً وإيمانًا مستوفّى في مواضع .

قال أبو الفرج زينُ الدِّينِ ابنُ رجب: وقد ظهر لي في القرآن شاهدٌ لسمية القتال كفراً، وهو قولُه تعالى \_ مخاطبًا لأهلِ الكتاب \_ : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِّن دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ فَرِيقاً مِنكُم مِّن دِيَارِهُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ فَرِيقاً مِنكُم مِّن دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِم بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسَارَىٰ تُفَادُوهُمْ وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١٧٨)، وابن ماجه (٣٩٤١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخــاري (۱/۱۶) (۲/۱۶) (۲۱۲/۷) (۲۲۳ ـ ۲۲۴)، ومسلم (۵۸/۱) من حديث جرير بن عبد الله البجلي ثطیحه .



إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمْنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ ﴾ [البقرة:٨٤ـ٥٥].

والمعنى: أنَّ اللَّهَ حرَّم على أهلِ الكتابِ أن يقتلَ بعضهم بعضًا، أو يخرج بعضهم بعضًا من داره، وكان اليهودُ حلفاء الأوس والخزرج بين المدينة، فكان إذا وقع بين الأوس و أو الخزرج وبين اليهود قتالٌ، ساعد كلُّ فريق من اليهود بعدافه من الأوس و الخزرج على أعدائهم، فقتلوهم معهم، وأخرجُوهم معهم من ديارهم، بعد أن حرِّم عليهم ذلك في كتابهم وأقرُّوا به، وشهدوا به، ثم بعد أن يؤسر أولئك اليهود يفدوهم هؤلاء الذين قاتلُوهم، امتثالاً لما أمروا به في كتابهم من افتداء الأسرى منهم.

فسمًى اللَّهُ عزَّ وجلَّ فعلَهم للافتداء لإخوانهم إيمانًا بالكتاب، وسمَّى قتلَهم وإخراجَهم من ديارِهم كفرًا بالكتاب، فدلتْ هذه الآية على أنَّ القتالَ والإخراجَ من الديار إذا كان محرمًا يسمَّى كفرًا، وعلى أن فعلَ بعض الطاعات يسمَّى إيمانًا؛ لأنه سمَّى افتداءهم للأسارى إيمانًا.

وهذا حسنٌ جدًا، ولم أرَ أحدًا من المفسرينَ تعرَّض له، وللَّهِ الحمدُ والمَّنَةُ. والحَديثُ الثاني:

حديث: عُبادة بنِ الصامت، أنَّ النبيَّ ﷺ خرَجَ يُخبرُ بليلةِ القدْرِ، فتَلاحَى رَجُلانِ من المسلمين، فقالَ: «إنِّي خرجتُ لأخْبِركُم بليلةِ القدْرِ، وإنَّه تلاحَى فُلانُ وفُلانٌ فَرُفِعَتْ، فعسى أن يكون خيرًا لكُم، التمسُّوها في السَّبْعِ والتِّسع والخَمْسِ»(١).

إنَّما خرَّج البخاريُّ هذا الحديثَ في هذا البابِ، لذكرِ التلاحي.

والتلاحي: قد فسِّر بالسبابِ، وفسِّر بالاختصامِ والمُمَاراةِ من دونِ سبابِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۹۱)، (۳/ ۲۱)، (۸/ ۱۹).

ويؤيدُ هذا : أنه جاء في روايةٍ في "صحيحِ مسلمٍ" (١) : "فجاء رجلانِ يحتقًان» أيْ: يطلبُ كلُّ واحدِ منهمًا حقَّه من الآخرِ، ويخاصمُه في ذلكَ.

فمن فسَّره بالسبابِ احتملَ عنده إدخال البخاريِّ للحديثِ في هذا البابِ: أنَّ السباب تُعجَّلُ عقوبتُه حتى يُحرمَ المسلمونَ بسببِه معرفةَ بعضٍ ما يحتاجُون إليه من مصالح دينهم.

وإنما رجا النبيُّ عَيَّالِيُّ أَن يكون ذلك خيرًا، لأنَّ إبهامَ ليلةِ القدْرِ أَدْعَى إلى قيام العشر كلَّه ـ أو أوْتَارِه ـ في طلبِها، فيكونُ سببًا لشدة الاجتهادِ وكثرته، ولكنَّ بيانَ تلك الليلةِ ومعرفتَهم إياها بعينِها له مزيةٌ على إبهامِها، فرُفِع ذلك بسبب التلاحي.

فدلَّ هذا الحديثُ على أن الذنوبَ قد تكون سببًا لخفاءِ بعضِ معرفةِ ما يحتاجُ إليه في الدِّينِ.

وقال ابنُ سيرينَ: ما اختلفَ في الأهلِ (٢) حتى قُتلَ عثمانُ.

فكلُّما أحدثُ الناسُ ذنوبًا أوجب ذلك خفاءَ بعضِ أمورِ دينِهِم عليهم.

وقد يكونُ في خفائه رخصةٌ لمن ارتكبَه، وهو غيرُ عالمٍ بالنهي عنه، إذ لو علمَه ثم ارتكبَه لاستحقَّ العقوبةَ.

ومَن فسَّر التلاحي بالاختصام، قال: مرادُ البخاريِّ بإدخالهِ هذا الحديث في هذا البابِ: أنَّ التلاحِي من غيرِ سبابٍ ليس بفسوق، ولا يترتَّبُ عليه حكمُ الفسوق، لأنه كان سببًا لما هو خيرٌ للمسلمين.

<sup>(</sup>١) (١/٣/٣) من حديث أبي سعيد الخدري ولين .

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل، ولعلها: «الأهلة».



وهذا هو الذي أشارَ إليه الإسماعيليُّ.

وفيه نظرٌ. واللَّهُ أعلمُ.

ويحتملُ أن يكونَ مرادُ البخاريِّ: أن السبابَ ليس بمخرجٍ عن الإسلامِ، مع كونِه فسوقًا، ولهذا قالَ في الحديثِ: «فتلاحى رجلانِ من المسلمين»، فسمَّاهُما مسلمين مع تلاحيهما.

وفي «مسند البزارِ» (١) من حديث معاذ، عن النبي ﷺ، أنَّه قالَ: «إنَّ أولَ شيء نهاني عنه ربِّي بعد عبادة الأوثانِ شربُ الخمرِ، وملاحاةُ الرِّجالِ».

وفي إسنادِهِ: عمرُو بنُ واقدِ الشاميُّ، وهو ضعيفٌ جدًا.

وإنما حُرمتِ الخمرُ بعدَ الهجرةِ بمدةٍ.

ولكن رواه الأوزاعيُّ، عن عروةَ بنِ رُويَمٍ \_ مرسلاً.

خرَّجه أبو داودَ في «مراسيله» (۲) . <sup>(۳)</sup> .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَة مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لانفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْقَلْبِ لانفَضُّوا مِنْ خَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي اللَّهَ مِن فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلِينَ ﴾ الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلِينَ ﴾

فالعبد يحتاج إلى الاستعانة باللَّهِ والتوكلِ عليهِ في تحصيلِ العزم، وفي العملِ بعد حصولِ العزم، قالَ اللَّه : ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوْكُلْ عَلَى اللَّهِ

<sup>(</sup>۱) (۳/ ۲۰۱۱ کشف).

<sup>(</sup>۲) «المراسيل» (٥٠٦).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١/ ١٧٧ \_ ١٨٨).

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [آل عمران:١٥٩].

والرشدُ: هو طاعةُ اللَّهِ ورسوله، قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ الْكَهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَبِّ إِلَيْكُمُ الْكَفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولْئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ الإِيمَانَ وَزَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَلَّهُ إِلَيْكُمُ الْكَفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولْئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ [الحمرات:٧].

وكان النبيُّ ﷺ يقولُ في خطبتِهِ: «من يطعِ اللَّهَ ورسولَهُ فقدْ رَشَد، ومن يعصِ اللَّهَ ورسولَهُ فقدْ رَشَد، ومن يعصِ اللَّهَ ورسولَهُ فقد غَوَى».

والرشدُ ضِدُّ الغَيِّ، قالَ تعالى: ﴿قَد تَّبَيْنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ [البقرة:٢٥٦]. فمن لم يكنْ رشيدًا فهو َ إمَّا غاو وإمَّا ضالٌ، كما قالَ تعالى: ﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ﴾ [النجم:٢]. فالغاوي: من تعمَّد خلاف الحقِّ، والضالُّ: من لم يتعمَّد.

والعزمُ نوعـانِ: أحدُما: عزمُ المريدِ عـلى الدخولِ في الطريقِ، وهو من البدايات.

والثاني: العرمُ على الاستمرارِ على الطاعات بعد الدخولِ فيها، وعلى الانتقالِ من حالٍ كاملٍ إلى حالٍ أكملَ منه ، وهو مِن النهايات ، ولهذا سمَّى اللَّهُ تعالى خواصَّ الرسلِ وهم أُولُو العرم ، وهم خمسة ، وهم أفضلُ الله تعالى خواصَّ الرسلِ ، فالعزمُ الأولُ يحصِّلُ للعبد الدخولَ في كلِّ خيرٍ والتباعد من كلِّ شرِّ الرسلِ ، فالعزمُ الأولُ يحصِّلُ للعبد الدخولَ في الإسلام ، وبه يحصلُ إذ به يحصلُ للكافرِ الخروجُ من الكفر والدخولُ في الطاعة ، فإذا كانت العزيمةُ صادقةً ، للعاصي الخروجُ من المعصية والدخولُ في الطاعة ، فإذا كانت العزيمةُ صادقةً ، وصمم عليها صاحبُها ، وحمل على هوكى نفسه وعلى الشيطانِ حملةً صادقةً ودخلَ فيما أمر به من الطاعات ؛ فقد فاز .

وعونُ اللَّهِ للعبدِ على قدرِ قوةِ عزيمتِهِ وضعفِها، فمنْ صمَّمَ على إرادةِ



الخيرِ أعانَهُ وثبته؛ كما قِيل:

على قدر أهل العزم تأتى العزائم وتأتي على قدر الكرام المكارم قال أبو حازم: إذا عَزَمَ العبدُ على ترك الآثام أتته الفتوح. يشير والى ما يفتح عليه بتيسير الإنابة والطاعة ومقامات العارفين، سئل بعض السلف: متى ترتحل الدنيا من القلب؟ قال: إذا وقعت العزيمة ، ترحلت الدنيا من القلب ورجع ودرج القلب في ملكوت السماء، وإذا لم تقع العزيمة اضطرب القلب ورجع إلى الدنيا، من صدق العزيمة يئس منه الشيطان ، ومتى كان العبد مترددا طمع فيه الشيطان وسوقة ومناه، يا هذا، كلما رآك الشيطان قد خرجت من مجلس الذكر كما دخلت، وأنت غير عازم على الرشد فرح بك إبليس ، وقال: فديت من لا يفلح (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾

إِنَّ أَعظم نعمِ اللَّهِ على هذه الأُمَّة إظهارُ محمد ﷺ لهم وبعثتُهُ وإرسالُهُ اليهم، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَلْفُهُمِ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [آل عمران:١٦٤].

فإنَّ النَّعْمةَ على الأُمَّةِ بإرسالِهِ أعظمُ من النَّعْمةِ عليهم بإيجادِ السماءِ، والأرضِ، والشَّمسِ، والقمرِ، والحرِّياحِ، والليلِ، والنَّهارِ، وإنزالِ المطرِ،

<sup>(</sup>۱) راجع رسالة: «شرح حديث شداد بن أوس» باختصار (ص ۲۸ ـ ۳۰).

وإخراج النبات، وغيرِ ذلك؛ فإنَّ هذه النِّعمة كلَّها قد عمَّتْ خلْقًا من بني آدمَ كَفَرُوا باللَّهِ وبرُسُله وبلقائه، فبدَّلُوا نعمةَ اللَّه كفرًا.

وأمَّا النّعْمةُ بإرسالِ محمد عَلَيْ ، فإنّ بها تمَّت مصالحُ الدنيا والآخرة ، وكمُّلُ بسببها دينُ اللّه الذي رضيةُ لعباده ، وكان قبولُه سببَ سعادتهم في دُنياهم وآخرتهم ، فصيامُ يوم تجدّدَت فيه هذه النّعمُ من اللّه على عباده المؤمنينَ حسنٌ جميلٌ ، وهو من باب مقابلة النّعم في أوقات تجدُّدها بالشكر . ونظيرُ هذا صيامُ يوم عاشوراء حيث أنجَى اللّهُ فيه نوحًا من الغرق ، ونجّى فيه موسى وقومه من فرعون وجنوده ، وأغرقهم في اليمّ ، فصامهُ نوح وموسى شكرًا للّه ، فصامهُ رسولُ اللّه على متابعة لأنبياء اللّه ، وقال لليهود : «نحن أحق موسى منكم» (١) فصامه وأمر بصيامه .

وقد رُوي أنَّ النبي عَلَيْ كان يتحرَّى صيام يوم الاثنين ويوم الخميس، رُوي ذلك عنه من حديث عائشة (۱)، وأبي هريرة (۳)، وأسامة بن زيد (۱). وفي حديث أسامة أنَّه سأله عن ذلك، فقال عَلَيْ : "إنَّهما يومان تُعرَضُ فيهما الأعمال على رَبِّ العالمين، فأحب أنْ يُعْرَضَ عملي وأنا صائم ". وفي حديث أبي هريرة، أنَّه سئِلَ عن ذلك، فقال "إنَّه يُغْفَرُ فيهما لكلِّ مسلم، إلا مُهتجرين، يقول: دعهما حتى يصطلحا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳/ ۷۷)، (۱۸٦/٤)، (۵/ ۸۹)، (۲/ ۹۱ - ۱۲۰)، ومسلم (۳/ ۱٤۹ \_ ۱٤٩ \_ ۱۲۰) من حديث عبد اللَّه بن عباس والله على .

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (٦/ ٨٠ ـ ٨٩ ـ ١٠٦)، والترمذي (٧٤٥)، والنسائي (١٥٢/٤ ـ ٢٠١ ـ ٢٠٢ ـ ٢٠٢ ـ ٢٠٣

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (١٧٤٠).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٥/ ٢٠٠ ع ٠٠ ٢ ـ ٢٠٨)، وأبو داود (٢٤٣٦).



وفي «صحيح مسلم»(١) عن أبي هريرة مرفوعًا: «تفتح أبوابُ الجنة يوم الاثنين والخميس، فيُغْفَرُ لكلِّ عبد لا يُشْرِكُ باللَّه شيئًا، إلا رجلٌ كانتْ بينه وبين أخيه شحناءُ، فيقالُ: أنظرُوا هذين حتَّى يصْطلحا».

ويُروى من حديث أبى أمامة مرفوعًا: «تُرْفع الأعمالُ يومَ الاثنين والخميس، فيُغْفَرُ للمستغْفرينَ، ويُتركُ أهلُ الحقْد بحقدهم».

وفي «المسندِ»<sup>(٢)</sup> عن أبي هريرةَ، عـن النبيِّ ﷺ : «إنَّ **أعمـالَ بن**ي آدمَ تُعْرَضُ على اللَّهِ تبارك وتعالى عشيّة كلِّ خميس، ليلة الجُمعة، فلا يُقْبَل عَمَلُ قاطع رَحِم».

كان بعض التابعينَ يبْكي إلى امرأته يومَ الخميس وتبكي إليه، ويـقول: اليومَ تُعْرَضُ أعمالُنا على اللَّه عزَّ وجلَّ.

يا من يُبَهْرِجُ بعملِهِ، على مَنْ تُبَهْرِجُ، والناقدُ بصيرٌ؟ يا منْ يُسوِّفُ بتطويلِ أمَله، إلى كم تسوِّف والعُمر تصير؟

صرووف الحَتْف مُتْرعَة الكؤوس تُدار على الرّعايا والرُّؤوس ف لا تتبع هواك فكل شكوس يصير إلى بِلَى وإلى دروس وخَفُ مِن هُوْل يُوم قـــمطرير مَــخُـوف شــرَّه ضَنْك عـبُــوس فما لَكَ غيرُ تقوى اللّه زادًا وفعلُكَ حين تُقْبَرُ من أنيس فَحَسِنَّهُ لِيُعْرِضَ مُستقيمًا فَفي الاثنينِ يُعرَضُ والخميسِ<sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۸/ ۱۱ \_ ۱۲).

<sup>(</sup>٢) «المسند» (٢/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٣) «اللطائف» (١٨٩ \_ ١٩١).

قوله تعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ وَلا تَحْسَبُ فَرِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلُهِ وَيَسْتَبْشُرُونَ بِالَّذَينَ لَمْ يَحْزُنُونَ ﴾ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم مِنْ خَلْفِهِمْ أَلاً خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم مِن خَلْفِهِمْ أَلاً خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ أما الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، فليس فيهم شك أن أرواحهم عند اللَّه في أعلى عليين.

وقد ثبت في «الصحيح»(١) أنَّ آخر كلمة تكلَّم بها النبيُّ ﷺ عند موتِهِ أنْ قَالَ «اللَّهُمَّ الرفيقُ الأعلى» وكرَّرها حتى قبض .

وقال رجلٌ لابنِ مسعود: قُبضَ رسولُ اللّهِ ﷺ فأينَ هُو؟ قال: في الجنةِ. وأمَّا الشهداءُ فأكثرُ العلماءِ على أنهم في الجنةِ، وقد تكاثرتِ الأحاديثُ بذلك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷/ ۱۰۷ \_ ۱۷۲ \_ ۱۷۳)، ومسلم (۷/ ۱۰ \_ ۱۲) من حديث عائشة ولخك. . (۲) (۲/ ۳۸).



حاجةً تُركُوا».

وخرَّج أبو عبد اللَّه بن منده وغيرُهُ، حدثنا إسماعيلُ بنُ المختارِ عن عطية ، عن أبي سعيد ، عن النبيِّ ﷺ قال: «أرواحُ الشهداءِ في طيرِ خضرٍ ، نزعى في رياضِ الجنة ، ثم يكونُ مأواها إلى قناديلَ معلقة بالعرش ، فيقولُ لهم الربُّ عزَّ وجلَّ: هلْ تعلمونَ كرامة أكرمَ من كرامة أكْرَمتُكُموها؟ فيقولون: لا، إنَّا وَدَدْنا أنك رددتَ أرواحَنا في أجسادنا حتى نقاتلَ مرةً أخرى ، فنقتلَ في سبيلك ».

وخرَّج أبو الشيخ الأصبهانيُّ وغيرُهُ، من طريقِ عبد اللَّه بنِ ميمونَ، عن عمِّه مصعبِ بنِ سليمٍ، عن أنسٍ وطي ، أنَّ النبيَّ عَيَالِيَّ قالَ: «يبعثُ اللَّهُ الشهداءَ من حواصلِ طيرٍ بيضٍ كَانُوا في قناديلَ معلقة بالعرشِ».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ، والترمذيُّ وصححه (٢)، من حديثِ عمرِو بنِ دينارِ، عن الزهريِّ، عن عبد الرحمن بن كعبِ بنِ مالكِ، عن أبيه، أنَّ رسولَ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٦٦٦)، وأبو داود (٢٥٢٠)، والحاكم (٢٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٣٨٦ \_ ٤٥٥ \_ ٤٥٦)، والترمذي (١٦٤١).

عَلَيْهِ قَالَ: «إنَّ أرواح الشهداء في طير خضر، تعْلُقُ من شجرِ الجنة». كذا رواه عسمرُو، عنِ الزهريِّ عنه، ولم يذكرُوا: الشهداء، إنَّما ذكروا نسمة المؤمن وسيأتي حديثُهم إن شاء اللَّهُ.

وقد ذكرنا فيما تقدم حديث أبي عبادة عيسى بن عبد الرحمن، عن الزهري ، عن عامر بن سعد، عن إسماعيل بن طلحة بن عبيد الله، عن أبيه، عن النبي عَلَيْ في شهدًا وأحد، وهو منكر ، وأبو عبادة هذا : ضعيف بداً.

وخرَّج ابن منده، من طريقِ معاوية بنِ صالح، عن سعيد بنِ سويد، أنَّه سأل ابنَ شهابٍ عن أرواح المؤمنينَ فقالَ: بلغني أن أرواح الشهداء كطير خضرٍ معلقة بالعرشِ، تغدُّو ثم تروح الى رياضِ الجنةِ، تأتي ربَّها عزَّ وجلَّ في كلِّ يومٍ تسلِّم عليه، وهذا أشبه .

وكذا قال الضحاكُ، وإبراهيمُ التيميُّ، وغيرُهما من السلفِ، في أرواحِ الشهداء.

وخرَّج ابنُ منده، من طريقِ عبد الرحمن بن زياد بنِ أنعم، عن حبَّانَ بنِ أبي جبلة ، قالَ: بلغني أنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْ قالَ: «إنَّ الشهداء إذا استشهدُوا أنزلَ اللَّهُ جسدًا كأحسنِ جسد، ثم يقالُ لروحه: ادخلي فيه، فينظر إلى جسده الأولِ ما يُفْعلُ به، ويتكلمُ فيظنُ أنهم يسمعونَ كلامَه، وينظرُ بهم، فيظنُ أنهم ينظرونَهُ، حتى تأتيه أزواجه \_ يعني الحور العين \_ فيذهبْنَ به».

ويشهدُ لهذه النصوصِ - أيضًا - ما في «الصحيحينِ»(١) عن جابرٍ، قالَ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥/ ١٢١)، ومسلم (٦/ ٤٣).



قالَ رجلٌ يومَ أُحُد: أين أنا إنْ قتلتُ يا رسولَ اللَّه؟ قال: «في الجنة»، فألقى عرابٍ كنَّ في يدهِ، ثم قاتلَ حتى قُتِلَ.

وفي «صحيح مسلم» (١) عن أنس وطن ، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قال الأصحابه يومَ بدرٍ: «قومُوا إلى جنة عرضُها السماواتُ والأرضُ» ، وذكر قصة عمير بن الحمام.

وفي "صحيح البخاريِّ" عن المغيرة بن شعبة، قالَ: أخبرنا نبيُّنا ﷺ عن رسالة ربِّنا أنه من قُتلَ صارَ إلى الجنة.

و «فيه» \_ أيضًا (٣) \_ عن المسورِ بنِ مَخْرَمة ، ومروان بنِ الحكم ، أنَّ عـمرَ خُوْقَك ، قال للنبيِّ عَلَيْكُ يومَ الحديبيةِ: أليسَ قـتلانا في الجنةِ وقتلاهُم في النارِ؟ قال: «بلَى».

وفي «صحيح مسلم»<sup>(١)</sup> عن أبي مُـوسى، عن النبيِّ ﷺ قالَ: «إنَّ أبوابَ الجنة تحتَ ظلال السيوف».

وفي "صحيح البخاري" (٥) عن أنس وظف ، قال: أصيب حارثة يوم بدر وهو غلام له في الله ، قد عرفت وهو غلام في الله ، قد عرفت منزلة حارثة مني ، فإن يكن في الجنة صبرت واحتسبت ، وإن تكن الأخرى ترى ما أصنع والله : "ويحك أو هبلت والله جنة واحدة هي إنها جنان كثيرة ، وإنه في جنة الفردوس».

<sup>.({{\\(\)}(\)</sup> 

<sup>(</sup>Y)(3\A11), (P\PA1).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (٤/ ١٢٥)، ﴿ ٢/ ١٧٠)، ولكن هذا اللفظ من حديث سهل بن حنيف مُطَّكَ. ﴿ ٤) (٦/ ٤٥).

<sup>(0)(0/</sup>AP), (A/ Y31 \_ 031).

وخرَّج الترمذيُّ، والحاكم (١) ، من حديث أبي هريرةَ رَخْتُك، عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «رأيتُ في الجنة جعفراً يطيرُ مع الملائكة».

وخرَّج الحاكمُ (٢) من حديثِ ابنِ عباسٍ وَلَقَى، عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «دخلتُ البارحةَ الجنةَ فنظرتُ فيها، فإذا جعفرُ يطيرُ مع الملائكةِ، وإذا حمزةُ متكيُّ على سريرٍ».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ، وأبو يَعْلى (٣)، وابنُ أبي الدنيا، من حديث ثابت، عن أنس ضَطَّت ، قالَ: كانَ رسولُ اللَّه عَيَّا لِيُّه تعجبهُ الرؤيا الحسنةُ، فكانَ فيما يقولُ: «هل رأى أحدٌ منكم رؤيا؟» فإذا رأى الرجلُ الذي لا يعرفُه الرؤيا، سألَ عنه، فإن أخبرَ عنه بمعروف كان أعـجبَ لرؤياه، قال: فجاءت إمرأةٌ فقالتُ: يا رسولَ اللَّهِ، رأيتُ في المنامِ كـأنِّي خرجتُ فأُدْخلتُ الجنةَ، فسمـعتُ وجبةً ارتجتُ لها الجنةُ، فإذا أنا بفلان وفلان وفلان، حتى عدَّتْ اثني عشرَ رجلاً ـ وبعثَ رسولُ اللَّه \_ ﷺ سريَّة قبل ذلك فجيءَ بهم عليهم ثيابٌ طلس تشخبُ أوداجُهم، فقالَ: «اذهبوا بهم إلى نهر البيذخ، فغمسُوا فيه، فأخرجُوا ووجوهُهم كالقمر ليلة البدر، وأُتوا بكراسي من ذهب فأُقعدوا عليها، وجيء بصحفة من ذهب فيها بسر، فأكلوا من بُسره ما شاءُوا فما يقلّبونَها لوجه إلا أكلوا من فاكهة ما شاءُوا»، قالتْ: وأكلتُ معهم، قال: فجاء البشيرُ من تلك السرية، فقال: يا رسُولَ اللَّه! كان كذا وكذا، وأصيبَ فلان وفلان حتى عدَّ اثنى عشر رجلاً، فقالَ: على بالمرأة » فقال: «قبصِّي رؤياك على هذا » فقال الرجلُ: هو كما قالت، أصيب فلانٌ وفلانٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٧٦٣)، والحاكم (٣/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>۲) «المستدرك» (۳/ ۱۹۱ \_ ۲۰۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ١٣٥ \_ ٢٥٧)، وأبو يعلى في "مسنده" (٣٢٨٩).



وروى ابن عيينة، عن عبدِ الله بنِ أبي يزيد، سمع ابن عباس، يقول: أرواحُ الشهداءِ تجولُ في حواصلِ طيرِ خضرٍ، تعْلُقُ في ثمرِ الجنةِ.

وروى معمـرٌ، عن قتادةَ، قالَ: بلغنا أن أرواحَ الشهـداءِ في حواصلِ طيرٍ بيضٍ، تأكلُ من ثمارِ الجنةِ.

وروى أبو عاصم، عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، عن عبد الله ابن عسمرو، قال: أرواحُ الشهداءِ في أجوافِ طيرٍ كالزرازيرِ، يتعارفونَ ويرزقونَ من ثمر الجنةِ.

وروى ابنُ المباركِ، عن زائدةَ، حدَّثنا ميسرةُ الأشجعيُّ، عن عكرمةَ، عن ابنِ عباسٍ، عن كعب وطفي ، قال: جنةُ المأوَى: جنةٌ فيها طيرٌ خضرٌ، ترعى فيها أرواحُ الشهداء.

كذا رواه عطية ، عن ابن عباس، قال : قلت لكعب : إني أسألُك عن أشياء فإنْ كانتْ في كتاب اللّه فلا تحدّثني ، فإنْ كانتْ في كتاب اللّه فلا تحدّثني ، فذكر مسائل ، فقال كعب : ما سألتني عن شيء إلا وهو في كتاب اللّه ، قال : وأمّا جنة المأوى فإنّها جنة فيها أرواح الشهداء ، في أجواف طير خضر، تأوي إلى قناديل الجنة .

وروى أبو المغيرة عبد القدوس بن الحجاج، حدثنا عمر و بن عمر الأحموسي، عن السفر بن نسير، قال: سئل أبو الدرداء عن أرواح الشهداء فقال: هي طير خضر، معلقة في قناديل تحت العرش، تسرح في الجنة حيث شاءت، ثم ترجع إلى قناديلها.

وروى ليثٌ عنِ أبي قيسٍ، عن هذيلٍ، عن ابنِ مسعودٍ، قالَ: أرواحُ

الشهداء طيرٌ خضرٌ في قناديلَ تحت العرشِ تسرحُ في الجنةِ حيثُ شاءتُ، ثم تأوي إلى قناديلها.

ورُوي عن مـجاهدٍ، أنه قـالَ: ليس الشهـداءُ في الجنةِ، ولكنَّهم يرزقـونَ منها (١) .

فروى آدمُ بنُ أبي إياس، حدثنا ورقاء، عن ابنِ أبي نجيح، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿وَلا تَحْسَبَنُ اللَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِندَ رَبّهِمْ يُوزَقُونَ ﴾ الآية [آل عمران:١٦٩]. قالَ: يقولُ: أحياءٌ عند ربّهم يرزقون من ثمرِ الجنة، ويجدون ريحها وليسُوا فيها(١).

وروى ابنُ المباركِ، عن ابنِ جريج، عن مجاهد، قالَ: ليس هم في الجنة، ولكنَّهم يأكلونَ من ثمارها، ويجدونَ ريحَها(١) .

وخرَّجه ابنُ منده، ولفظُه: «على بارقِ نهر في الجنةِ».

وهذا يدلُّ على أنَّ النهر خارج من الجنة ، وابنُ إسحاق مدلس ، وليس يصرح بالحديث هنا، ولعلَّ هذا في عموم الشهداء ، والذين في القناديل التي تحت العرش خواصُّهم ، ولعلَّ المراد بالشهداء هنا من هو شهيدٌ من غير قَتْل

<sup>(</sup>۱) «الطبرى» (۲/ ۳۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٢٦٦)، والحاكم (٢/ ٧٤)، والطبري (٢/ ٤٠)، (٤/ ١٧١).



في سبيلِ اللَّهِ، كالمطعونِ والمبطون والغريقِ وغيرِهم ممنْ وردَ النصُّ بأنه شهيدٌ.

والأحاديثُ السابقةُ كلُّها فيمن قُتِلَ في سبيلِ اللَّه، وبعضُها صريحٌ في ذلكَ. وفي بعضِها أنَّ الآيةَ نزلتْ في ذلك، وهو قولُهُ تعالى: ﴿وَلا تَحْسَبَنَ اللَّهِ مَعْوَاتًا ﴾ الآية، والآية نصُّ في المقتولِ في سبيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا ﴾ الآية، والآية نصُّ في المقتولِ في سبيلِ اللَّهِ.

وقد يطلقُ الشهيدُ على من حقَّقَ الإيمانَ وشهدَ بصحته بقولهِ، كما قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ هَا اللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولْئِكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ وَالسُّهُدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ العليد: ١٩١].

قال ابنُ أبي نجيح، عن مجاهد، في هذه الآية يقولُ: يشهدونَ على أنفسِهِم بالإيمانِ باللَّهِ(١).

وروى سفيانُ، عن رجلٍ، عن مجاهد، قالَ: كلُّ مؤمنٍ صدِّيقٌ وشهيدٌ، ثم قرأ: ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ وَالشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ (١) [الحديد:١٩].

وخرَّج ابنُ أبي حاتم، من رواية رشدينَ بنِ سعد، عن ابنِ عقيل، عن أبيه عن أبي هريرةَ وَظَيْك، قالَ: كَلُّكُم صديّقٌ وشهيدٌ، قيلَ له: ما تقولُ يا أبا هريرة؟ قال: اقرأوا: ﴿ وَاللّذِينَ آمَنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصّدّيقُونَ وَالشّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ .

وخرَّج ابنُ جـريرٍ (٢)، من طريقِ إسـماعـيلَ بنِ يحـيي التيـميِّ، عن ابنِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «التفسير» (۲۷/ ۲۳۱).

<sup>(</sup>Y) «التفسير» (۲۷/۲۷).

My wind all and

عجلانَ، عن زيد بنِ أسلمَ، عن البراء بن عازب، عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ قَالَ: «مؤمنو أُمَّتِي شهداءً» ثم تلا رسولُ اللَّهِ هذه الآيةَ: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولْئِكَ هُمُ الصَّدِيقُونَ وَالشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ [الحديد:١٩]، وإسماعيلُ هذا: ضعيفٌ جدًا.

ويَعضَدُ هذا ما وردَ في تفسير قوله تعالى: ﴿ لِتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة:١٤٣] من شهادة هذه الأمة للأنبياء عليهم السلامُ بتبليغ رسالاتِهم.

وبكلِّ حالٍ فالأحاديثُ المتقدمةُ كلُّها في الشهيدِ المقتولِ في سبيلِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ لا تحتملُ غيرَ ذلكَ، وإنَّما النظرُ في حديثِ ابنِ إسحاقَ هذا واللَّهُ أعلمُ.

وأما بقيةُ المؤمنينَ سوى الشهداء؛ فينقسمونَ إلى: أهلِ تكليف، وغيرِ أهلِ تكليف؛ فهذان قسمان:

أحدُهما: غيرُ أهل التكليفِ: كأطفالِ المؤمنينَ.

فالجمهورُ على أنهم في الجنة، وقد حكى الإمامُ أحمدُ الإجماعَ على ذلك.

وقال ـ في رواية ِ جعفرِ بنِ محمدٍ ـ: ليسَ فيهم اختلافٌ، يعني أنهم في الجنةِ.

وقالَ ـ في روايةِ الميمونيِّ ـ: لا أحدَ يشكُّ أنَّهم في الجنةِ.

وذكر الخلالُ من طريقِ حنبلٍ، عن أحمد، قالَ: نحن نقرُّ بأنَّ الجنةَ قد خلقتْ، ونؤمنُ بها، والجنةُ والنار مخلوقتانِ، قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا﴾ [غافر:٢٤]، لآلِ فرعونَ، وقالَ: أرواحُ ذراري



المسلمينَ، في أجوافِ طيرٍ خضرٍ، تسرحُ في الجنةِ، يكفلُهم أبوهم إبراهيمُ، فيدلُّ هذا على أنهما قد خلقتا.

وكذلكَ نصَّ الشافعيُّ على أن أطفال المسلمينَ في الجنةِ.

وجاء صريحًا عن السلف على أنَّ أرواحهم في الجنة كما روى الليثُ، عن أبي قيس، عن هذيل، عن ابنِ مسعود، قال: إنَّ أرواح الشهداء في أجواف طير خضر، تسرحُ بهم في الجنة حيث شاءُوا، وإن أرواح ولدانِ المسلمين في أجواف عصافير في الجنة، تسرحُ بهم في الجنة حيثُ شاءتْ فتأوي إلى قناديلَ معلقة في العرش. خرَّجه ابنُ أبي حاتم.

ورواه الثوريُّ والأعمشُ، عن أبي قـيسٍ، عن هذيلٍ، من قولِه، لم يذكرِ ابنَ مسعود.

وخرَّج البيهقيُّ، من طريقِ عكرمة، عن ابنِ عباسٍ، عن كعبٍ، نحوَه.

وخرَّج الخلالُ، من طريقِ ليث، عن أبي الزبيرِ، عن عبيدِ بنِ عميرٍ، قالَ: إنَّ في الجنةِ لـشجرةً لهـا ضروعٌ كضروعِ البقرِ، يـغذَّى به ولدانُ أهلِ الجنةِ، حتَّى إنَّهم ليستنونَ استنانَ البكارةِ.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم بإسناده، عن خالد بن معدانَ، قالَ: إنَّ في الجنة شجرةً يقال لها: طُوبي ضروعٌ كلُّها، تُرْضِعُ صبيانَ أهلِ الجنة، وإنَّ سقْطَ المرأة يكونُ في نهر من أنهارِ الجنة، يتقلبُ فيه حتى تقومَ الساعة، فيبعثُ ابنَ أربعينَ سنة.

 إبراهيم عليه السلام، قالَ النبي عليه النبي عليه النبي النبي

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٢) نحوه من حديثِ البراءِ بن عاربِ.

وروى سعيدُ بن منصور، عن إسماعيلَ بنِ عياش، عن عبدِ اللَّه بن عثمانَ بنِ خُشَيْم، عن محول، أن رسولَ اللَّه ﷺ قالَ: «إن ذرارِي المؤمنينَ أرواحُهم في عصافيرَ في شجرِ في الجنةِ، يلقاهُم أبوهُم إبراهيمُ عليه السلامُ».

وكذا رواه علي للله على أبنُ عثمانَ اللاحقي ، عن حمَّاد بنِ سلمة ، عن ابنِ خُتُيْمٍ ، عن مكحول ، إلا أنه قال : عصافير خضر في الجنة . وهذا مرسل ، ولفظه يشبُه لفظ الحديث الذي احتج به الإمامُ أحمدُ على خلق الجنة ، كما تقدَّم .

وقد رُويَ متصلاً من وجه آخر، من رواية عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان، عن عطاء بن قُرَّة، عن عبد الله بن ضمرة، عن أبي هريرة، عن النبيِّ قال: «ذراري المؤمنين يكفلُهم إبراهيم عليه السلام في الجنة» خرَّجه ابن حبان في «صحيحه» والحاكم وقال: صحيح الإسناد (٣).

وخرَّجهُ الإمامُ أحمدُ (٤) ، عن موسى بن داود، عن ابنِ ثوبانَ، إلا أنَّه ذكرَ أَنَّ موسى شكَّ في رفعهِ. ولكن رواهُ غيرُ واحدٍ، عن ثوبانَ، ولم يشكُّوا في رفعه.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۱ه۱).

<sup>(</sup>Y) «المسند» (٤/ ٤٨٢ \_ ٥٨٢ \_ ١٩٢ \_ ٠٠٣ \_ ٢٠٣ \_ ٤٠٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في "صحيحه" (٧٤٤٦)، والحاكم (٢/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٢/٢٢٣).



ورُويَ من وجه آخرَ، من رواية مؤملٍ، عن سفيانَ، عن ابنِ الأصبهانيّ، عن أبي حازمٍ، عن أبي هريرةً، عن النبيّ عَلَيْكُ قال: «أولادُ المسلمين في جبلٍ في الجنة، يكفلُهم إبراهيمُ وسارةُ عليهما السلامُ فإذا كان يوم القيامة دُفعوا إلى آبائهم»(١).

وكذا رواه محمدُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ نميرٍ، عن وكيعٍ، عن سفيانَ مرفوعًا. ورواهُ ابنُ مهدي وأبو نعيمٍ، عن سفيانَ، موقوقًا، قال الدارقطنيُّ: والموقوفُ أشبهُ.

ومما يستدلُّ لهذا \_ أيضًا \_ ما خرَّجه البخاريُّ (٢) عن سمرة بن جندب، عن النبيِّ عَلَيْهُ أنَّه رأى في منامه جبرائيل وميكائيل أتياه فانطلَقَا به، وذكر حديثًا طويلاً، وفيه: «فإذا روضةٌ خضراء فيها شجرةٌ عظيمةٌ وإذا شيخٌ في أصلها حوله صبيان، فصعداً بي الشجرة وأدخلاني دارًا لم أر قط أحسن منها، فإذا فيها رجالٌ وشيوخٌ وشبابٌ وفيها نساءٌ وصبيانٌ»، وذكر الحديث وفيه: «قالا: فأمًّا الشيخُ الذي رأيت في أصل الشجرة فذاك إبراهيم، وأمًّا الصبيانُ الذي رأيت حوله فأولاد الناسِ»، وفي رواية: «فكل مولود مات على الفطرة، وأمًّا اللدار التي دخلت أولاً فدار عامة المؤمنين، وأمًّا اللدار التي دخلت أولاً فدار عامة الشهداء».

ورواه ابنُ خلدةَ، عن أبي رجاء العطارديِّ، عن سمرةَ، وفي حديثِه: «قلتُ: فالذينَ في الروضة؟ قال: أولئكَ الأطفالُ، وُكِّلَ بهم إبراهيمُ عليه السلامُ، يربِّيهم إلى يوم القيامة».

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (١/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري» (۲/ ۲۰)، (٤/ ١٧٠)، (٦/ ٨٦)، (٩/ ٥٥).

وخرَّج الطبرانيُّ، والحاكمُ<sup>(۱)</sup> ، من حديث سليم بن عامرٍ ، عن أبي أمامة ، عن النبي عليه قال: «بينا أنا نائمُ انطلق بي إلى جبل وعرٍ» فذكر الحديث ، وفيه: «ثمَّ انطلق بي حتى أشرفت على غلمان يلعبون بين نهرين، قلت : مَنْ هؤلاء؟ قال: ذراري المؤمنين يحضنهم أبوهم إبراهيم - عليه السلام - ثمَّ انطلق بي حتى أشرفت على ثلاثة نفر، قلت : من هؤلاء؟ قال: إبراهيم وموسى وعيسى - عليهم السلام - وهم ينظرونك».

وذهبت طائفة إلى أنّه يشهد لأطفال المؤمنين عمومًا أنهم في الجنة ولا يشهد لأحادهم، كما يُشهد للمؤمنين عمومًا أنهم في الجنة، ولا يشهد لأحادهم وهو قول إسحاق بن راهويه، نقله عنه إسحاق بن منصور وحرب في مسائلهما، ولعل هذا يرجع إلى الطفل المُعَيّن لا يُشْهَد لأبيه بالإيمان، فلا يُشْهد له حينتذ أنه من أطفال المؤمنين، فيكون الوقف في آحادهم كالوقف في إيمان آبائهم.

وحكى ابنُ عبد البرِّ عن طائفة من السلف القولَ بالوقفِ في أطفالِ المؤمنينَ، وسمَّى منهم حمادَ بنَ زيدٍ، وحمادَ بنَ سلمةَ، وابنَ المباركِ، وإسحاق، وهذا بعيدٌ جدًّا، ولعله أخدَ ذلكَ من عموماتِ كلامٍ لهم، وإنما أرادوا بها أطفالَ المشركين.

وكذلكَ اختارَ القولَ بالوقفِ طائفةٌ منهُم: الأثرمُ، والبيهقيُّ، وذُكِرَ أنَّ ابنَ عباسٍ إنما قالَ ذلك في أطفال عباسٍ رجع إليه والإمامُ أحمدُ ذكر أن ابنَ عباسٍ إنما قالَ ذلك في أطفال المشركينَ، وإنما أخذه البيهقيُّ من عمومِ لفظٍ رُويَ عنه، كما أنه رُوي في

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٨/ ١٨٢)، والحاكم (٢/ ٢١٠).



بعضِ الفاظِ حديثِ أبي هريرةَ، أنَّ النبيَّ عَيَّالَةُ سُئلَ عن الأطفالِ ، فقالَ: «اللَّهُ أعلمُ بما كانُوا عاملينَ» (١) ، ولكن الحفَّاظَ الثقاتِ ذكرُوا أنه سئلَ عن أطفالِ المشركينَ.

واستدلَّ القائلونَ بالـوقف، بما أخرجهُ مسلمٌ (٢) ، من حديث فضيلِ بنِ عمرٍو، عن عائشةَ بنتِ طلَحة، عن عائشة أمِّ المؤمنينَ وَلِيُّكِ، قَالَتْ: توفِّي صبيٌّ، فقلتْ: طُوبي له، عصفورٌ من عصافيرِ الجنة. فقالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «أو لا تدرينَ أنَّ اللَّه خلقَ الجنةَ وخلقَ النارَ، فخلقَ لهذه أهلاً ولهذه أهلاً».

وخرَّجه مسلمٌ \_ أيضًا \_ من طريق طلحة بن يحيى، عن عمّته عائشة بنت طلحة ، عن عائشة أمَّ المؤمنين رضي اللَّه عنها، قالتْ: دُعِي رسولُ اللَّه ﷺ إلى جنازة صبيًّ من الأنصار، فقلتُ: يا رسولَ اللَّه طُوبي لهذا، عصفورٌ من عصافير أهلِ الجنة ، لم يعملِ السوء ولم يدركُه، قال رسولُ اللَّه ﷺ: «أو غير ذلك يا عائشة ، إنَّ اللَّه خلق للجنّة أهلاً، خلقهُم لها وهمْ في أصلاب آبائهم».

وقد ضعَّف الإمامُ أحمدُ رضيَ اللَّهُ عنه هذا الحديثَ من أجلِ طلحةَ بنِ يحيى، وقالَ: قد رَوى مناكيرَ، وذكر له هذا الحديثَ، وقالَ ابنُ معينٍ فيه: ليس بالقويِّ.

وأما رواية فضيل بن عمرو له عن عائشة ، فقال أحمد : ما أراه سمعه إلا من طلحة بن يحيى ، يعني أنه أخذه عنه ، ودلَّسه ، حيث رواه عن عائشة بنت طلحة .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ١٢٥)، ومسلم (٨/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم» (٨/ ٥٤ \_ ٥٥).

وذكر العقيليُّ أنه لا يُحفظُ إلا من حديث طلحةً.

ويعارض هذا ما خرَّجه مسلم (۱)، من حديث أبي السليل، عن أبي حسان، قال: قلت لأبي هريرة: إنه قد مات لي ابنتان، فما أنت محدِّثي عن رسول اللَّه ﷺ بحديث تطيب به أنفسنا عن موتانا، قال: نعم، صغارهم دعاميص أهل الجنة، يتلقَّى أحدُهم أباه \_ أو قال أبويه \_ فيأخذ بثوبه، أو قال بيده \_ كما آخذ أنا بصنفة ثوبك هذا فلا يتباهى أو قال: فلا ينتهي حتَّى يدخله اللَّهُ وأباه الجنة».

وفي «الصحيحينِ» (٢) عن أنس رضي اللَّه عنه، عن النبيِّ عَلَيْكَةُ قالَ: «ما من الناسِ مسلمٌ يموتُ له ثلاثةٌ من الولدِ لم يبلغوا الحنْثَ إلا أدخلَهُ اللَّهُ الجنة بفضلِ رحمته إياهُم». ولهذا قال الإمامُ أحمدُ: «هو يُرجى لأبويه، فكيف يُشكُ فيه؟» يعني أنه يُرجى لأبويه بسببه دخول الجنة.

ولعلَّ النبيُّ عَلَيْكُ نهى أولاً عن الشهادة لأطفالِ المسلمينَ بالجنةِ قبل أن يطلع على ذلك على ذلك على ذلك على ذلك على ذلك فأخبر به، واللَّهُ أعلمُ.

القسم الثاني: أهل التكليف من المؤمنين سوى الشهداء:

وقد اختلف العلماءُ فيه قديمًا وحديثًا والمنصوصُ عن الإمامِ أحمد: أنَّ أرواح المؤمنينَ في الجنةِ، ذكر ذلك الخلالُ في كتابِ «السنة» عن غيرِ واحد عن حنبلٍ، قال: سمعتُ أبا عبدِ اللَّهِ يقولُ: أرواحُ الكفارِ في النارِ، وأرواحُ

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۸/ ٤٠).

<sup>(</sup>٢) هو من أفراد البخاري دون مسلم، أخرجه (٢/ ٩٢ \_ ١٢٥).



المؤمنينَ في الجنة، وقال حنبل في موضع آخرَ: قال: عمومُ أرواحِ المؤمنينَ في الجنةِ، وأرواحُ اللَّهُ مِن يشاءُ، الجنةِ، وأرواحُ الكفارِ في النارِ، والأبدانُ في الدنيا يعذِّبُ اللَّهُ مِن يشاءُ، ويرحمُ من يشاءُ بعفوه.

قال أبو عبد اللّه: ولا نقولُ إنهما يفنيان، بلْ هُما على علم اللّه باقيتان، يبلغُ اللّهُ فيهما عملَه، نسأل اللّه التثبيت وأن لا يُزِيغَ قلوبنا بعد إذ هدانا.

وقولُهُ: ولا نقولُ: هما يفنيان، يعني الجنة والنار، فإن في أولِ الكلامِ عن حنبلٍ، أن أبا عبد الله حكى قصة ضرار، وحكايته اختلاف العلماء في خلق الجنة والنار، وأن القاضي الجمعي أهدر دم ضرار، فلذلك استخفى إلى أن مات. وأن أبا عبد الله، قال: هذا كفرٌ، يعني القول بأنهما لم يُخْلَقا بعدُ.

قال حنبل: وسألت أبا عبد الله، عمَّن قالَ: إنْ كانتا خلِقَتَا فإنهما إلى فناء، ثمَّ ذكرَ هذا الجوابَ عن أحمد.

ولا يصحُّ أن يقالَ: إنَّ أحمدَ إنما نفى الفناءَ عنهُما معًا، فيصدق ذلك بأن تكونَ الجنةُ وحدها لا تَفْنى لأنَّ ما بعدَ هذا مبطلٌ لهذا التأويل، وهو قوله: بلُ هما على علم اللَّه باقيتان. فإنَّ هذا ينفي ذلك الاحتمال والتوهم، ويثبت لهما البقاء معًا، وهذا كما تقولُ: زيدٌ وعمرُ ولا يعلمان، فهذا قد يحتمل أن يرادَ به نفي العلم عنهما جميعًا دونَ أحدهما، فإذا قلتَ بعدَ ذلك: بل هما جاهلان، زالَ ذلك الاحتمالُ، وأثبتَ الجهلَ لهما جميعًا، وأيضًا فلا يقع استعمالُ نفي عن شيئينِ والمرادُ نفي اجتماعهما خاصةً، إلا مع ما بيَّنَ ذلك في سياق الكلام، أو عن لفظ يدلُّ عليه، فأمَّا مع الإطلاق فلا يقع في سياق الكلام، أو عن لفظ يدلُّ عليه، فأمَّا مع الإطلاق فلا يقع فلكَ، بل

يُقَالُ: الخَالَقُ والمخلوقُ لا يفنيان، ويرادُ به أنَّ المخلوقَ وحدَه يفني، ولا يقالُ: يقالُ: الدنيا والآخرةُ لا تبقيان، ويُرادُ به أنَّ الدنيا وحدها تفني، ولا يُقالُ: إنَّ محمدًا ومسيلمة لا يصدقًانِ أو لا يكذَّبانِ، ويرادُ به صدقُ محمد عَلَيْكُ وحده، وكذبُ مسيلمة وحدَه، فإن هذا كلَّه استعمالٌ قبيحٌ ممنوعٌ، ولا يُعهدُ مثلُه في كلام أحدِ ممَّنْ يُعتدُّ بهِ.

وقولُ أحمدَ بعد هذا: «نسألُ الـلَّهَ التثبيتَ أن لا يُزيغَ قلوبنَا بعدَ إذْ هدَانا» يدلُّ على أنَّ القولَ بخــلاف ذلك عندَهُ من الضلال والزيغ، وقد صـرَّح بهذا فيما نقلَهُ عنه حربٌ، قال حربٌ في مسائله: هذا مذهبُ أئمة أهل العلم وأصحاب الأثر، وأهل السنة المعروفينَ بها، المقتدَى بهم، وأدركتُ من أدركتُ من علماء أهل العراقِ والحجازِ والشامِ وغيرِهم، فمن خالف شيئًا مِنْ هذه المذاهب أو طعن فيها أو عاب قائلها فهو مبتدعٌ خارجٌ من الجماعة، زائلٌ عن منهج السنة وسبيلِ الحقِّ، وهو مذهبُ أحـمدَ، وإسـحاقَ والحُمـيديِّ، وسعيدِ بنِ منصورِ، وغيرهم ممَّن جالسنَّا، وأخذنا عنهم العلمَ، فكانَ من قولهم: الإيمانُ قولٌ وعملٌ \_ وذكرَ العقيدةَ ومن جملتها \_ قالَ: ولقد خُلقت الجنةُ وما فيها وخُلقَت النارُ وما فيها، خَلَقَهما اللَّهُ ثم خلقَ الخِلقَ لهما لا يفنيانِ، ولا يفنى ما فيهما أبدًا، فإن احتجَّ مبتدعٌ أو زنديقٌ بقول اللَّه تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ [القـصص:٨٨]، ونحو هذا، فقلْ له: كلُّ شيء ممَّا كتبَ اللَّهُ عليه الفناءَ والهلاكَ هالكٌ، والجنةُ والنارُ خلقتا للبقاء لا للفناء ولا للهلاكِ، وهُما من الآخرةِ لا من الدُّنيا. . . وذكر بقيةَ العقيدة .

فقوله في آخرِ كلامِه: «خلقتا للبقاءِ لا للفناءِ ولا للهلاكِ» يبطلُ تأويلَ مَنْ تأوَّلَ أولَ الكلامِ على أنَّ المرادَ به لا يفنني مجموعُهُما.



وقد نُقلَ هذا الكلامُ الذي نقلَهُ حربٌ كلُّه، عن أحمدَ صريحًا.

وقدْ رُويَتْ هذه العقيدةُ عن الإمامِ أحمدَ : أرواحُ المؤمنينَ في الجنةِ وأرواحُ الكفارِ في النار.

وقد حكى القاضي أبو يَعْلَى في كتابِ «المعتمد» ومن تبعه من الأصحابِ هذا الكلام عن عبد الله عن أبيه إنَّما نقله عن حنبل.

إنما نقل عبدُ اللَّهِ عن أبيه، فقالَ الخللالُ: أنبأنا عبدُ اللَّهِ بنُ أحمدَ بنُ حنبلٍ، قال: سألتُ أبي عن أرواحِ الموتى، أتكونُ في أفنيةِ قبورِها، أم في

حواصلِ طيرٍ، أم تموتُ كما تموتُ الأجسادُ؟ قال: رُوي عن النبيِّ عَلَيْكُ أَنَّهُ قَالَ: رُوي عن النبيِّ عَلَيْكُ أَنَّهُ قَالَ: «نسمةُ المؤمنِ إذا ماتَ طائرٌ يعلقُ في شجرِ الجنةِ حتَّى يرجعَهُ اللَّهُ إلى جسدِهِ يومَ بعثه»(١).

وقد رُوي عن عبد اللَّه بنِ عمرٍو<sup>(٢)</sup> قالَ: أرواحُ المؤمنينَ في أجـوافِ طيرٍ خضرٍ كالزرازيرِ ثم يتعارفونَ فيها ويرزقونَ من ثمارِها.

وقـال بعضُ الناسِ: أرواحُ الشهـداءِ في أجوافِ طيـرٍ خضـرٍ، تأوِي إلى قناديلَ في الجنةِ معلقةٍ بالعرشِ. انتهى.

وهذا الكلامُ \_ أيضًا \_ يــدلُّ على أنَّ أرواحَ المؤمنينَ عندَ اللَّهِ في الجنة، لأنَّه ذكرَ في جوابِهِ الأحاديثَ الدالةَ المرفوعةَ والموقوفةَ على ذلكَ. ولم يذكرُ سوى ذلكَ، ففي روايةِ حنبلٍ جزمَ بأنَّ أرواحَ المؤمنينَ في الجنةِ، وفي روايةِ عبدِ اللَّهِ ذكرَ الأدلةَ على ذلكَ.

فأمًّا الحديثُ المرفوعُ الذي ذكرَهُ، فهو من روايةِ مالك، عن ابنِ شهاب، أنَّ عبد الرحمنِ بن كعب بنِ مالك أخبره أنَّ أباه كعْبًا، كان يحدِّثُ عن رسولِ اللَّه عَلَيْهُ قالَ: "إنَّما نسمةُ المؤمنِ طائرٌ يعلق في شجرِ الجنة، حتى يرجعهُ اللَّهُ إلى جسده»، كذا رواه مالكٌ في «الموطإ» (٣) ورواه عن مالك جماعةٌ منهُم الشافعيُّ، وحَروه الإمام أحمد في «مسنده» عن الشافعيُّ، وحَرَّجهُ الشافعيُّ من طريق مالك أيضًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجـه أحمد (٣/ ٤٥٥ ـ ٤٥٦)، (٦/ ٣٨٦)، والترمــذي (١٦٤١)، والنسائي (١٠٨/٤) من حديث كعب بن مالك رياضي .

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧/ ٣١).

**<sup>(</sup>٣)** «المُوطأ» (ص ١٦٤).

وخرَّجه ابن ماجه (۱) من طريق الحارث بن فضيل، عن الزهريّ، بهذا الإسناد. وكذا رواه عن الزهريّ : يونس والزبيدي والأوزاعي وابن إسحاق، ورواه شعيب وابن أخي الزهريّ وصالح بن كيسان، عن الزهريّ، عن عبد الرحمن بن عبد اللّه بن كعب بن مالك عن جدّه كعب وقال صالح في حديثه : إنّه بلغه أنّ كعباً كان يحدّث وقال شعيب في حديثه : إنّ كعباً كان يحدّث فهو على رواية صالح ومن وافقه فهو منقطع ، وذكر محمد بن يحيى الذهليّ أنّ ذلك هو المحفوظ ، وخالفه ابن عبد البر في ذلك . ورجّع رواية مالك ومن وافقه ، وقد روي - معنى حديث كعب - من وجوه متعددة .

فروى حمادُ بنُ سلمةَ، عن محمدِ بنِ عمرو، عن أبي سلمةَ، عن أبي سلمةَ، عن أبي هريرةَ عن النبيِّ عَلَيْكُ فذكرَ حديثَ القبرِ بطولِه، وفيه في حقِّ المؤمنِ، قال: «ويُعادُ الجسدُ إلى ما بُدئُ منهُ، ويجعل روحُه في نسيمٍ طيبٍ يعلقُ في شجرِ الجنةِ» خرَّجه الطبرانيُّ وغيرُهُ.

وخرَّجه ابنُ حبانُ في «صحيحِه» من طريقِ معمرٍ، عن محمدِ بنِ عمرٍو بهِ، ولفظُه: «وتُجعلُ نسمتُه في النسيمِ الطيبِ، وهو طيرٌ يعلقُ في شجرِ الجنةِ» وقد سبقَ أنَّ غيرَهُما رواه عن محمدِ بنِ عمرِو، ووقَفَهُ على أبي هريرةَ.

وقد تقدَّم حديثُ أمِّ هانيُّ الأنصاريةِ عنِ النبيِّ ﷺ قال: «يكونُ النَّسَمُ طيرًا تعلَّقُ بالشجر، حتى إذا كان يومُ القيامةِ دخلتُ كلُّ نفسِ في جسدِها»(٢).

وخرَّج ابنُ منده، من رواية موسى بنُ عبيدةَ الربَذيِّ، عن عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ، عن أَمْ بشرِ بنتِ المعرورِ، قالتْ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «إنَّ أرواحَ المؤمنينَ

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (٦/ ٤٢٤ \_ ٤٢٥).

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲۷۱).

في حواصلِ طير خضر، ترعَى في الجنة، تأكُلُ من ثمارِها، وتشربُ مِنْ مائِها، وتأوِي إلى قناديلَ من ذهب تَحت العرش، فتقولُ: ربَّنا ألْحِقْ بنا إخواننا وآتِنَا ما وعدْتنا، وإنَّ أرواح الكفارِ في حواصلِ طير سود، تأكلُ من النار، وتشربُ مِن النار، وتأوي إلى حجرة في النار، فيقولون: ربَّنا لا تلحق بنا إخواننا، ولا تؤنّنا ما وعدْتنا». وموسى بن عبيدة شيخ صالح ، شعلته العبادة عن حفظ الحديث، فكثرت المناكير في حديثه.

وخرَّج ابن منده \_ أيضًا \_ من رواية معاوية بنِ صالح، عن سمرة بنِ جندب، قالَ: «في طيرٍ خضرٍ جندب، قالَ: «مثلَ رسولُ اللَّه عَلَيْكُ عن أرواحِ المؤمنينَ، فقالَ: «في طيرٍ خضرٍ تسرحُ في الجنة حيثُ شاءَتْ»، قالُوا: يا رسولَ اللَّه، أرواحُ الكفارِ؟ قال: «محبوسةٌ في سجين». وهذا مرسل.

وخرَّج أيضًا من رواية عيسى بنِ موسى، عن سفيانَ الثوريِّ، عن ثورِ بنِ يزيدَ، عن خالد بن معدانَ، عن عبد اللَّه بنِ عمرو، قالَ: قالَ رسولُ اللَّه عن خالد بن معدانَ، عن عبد اللَّه بنِ عمرو، قالَ: قالَ رسولُ اللَّه عن المؤمنينَ في أجواف طير كالزرازير تأكلُ من شمر الجنة». ثم قالَ ابنُ منده: رواه جماعة عن الثوري موقوقًا، يعني على عبد اللَّه بنِ عمرو، قلتُ: والصوابُ وقفه.

وقد سبق أنَّ الإمام ذكرَهُ في رواية ابنه عبد اللَّه موقوفًا، وكذا رواهُ وكيعٌ، عن ثورِ بنِ يزيدَ، عن خالد بنِ معدانَ، عن عبد اللَّه بنِ عمرو، قال: أرواحُ المؤمنينَ في أجوافِ طيرٍ خضرٍ كالزرازيرِ، يتعارفونَ فيها، ويرزقونَ من ثمارها. خرَّجه الخلالُ.

وخرَّج \_ أيضًا \_ من حـديثِ أبي هاشـم، عن أبي إسـحـاقَ، عن أبي



الأحوص، عن عبد الله بن مسعود، فذكر احتضار المؤمن، وأنَّ روحهُ تعادُ الله عند سؤاله في القبر، ثم تُرفعُ روحهُ، فتجعلُ في أعلى عليين. ثم تلا عبدُ الله الآية : ﴿ إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفي عليّينَ ﴿ آلَ وَمَا أَدْرَاكَ مَا عليُونَ ﴿ آلَ كَتَابٌ مَرْقُومٌ ﴾ [المطففين: ١٨ - ٢٠]، قال: في السماء السابعة، فأمَّا الكافرُ فذكرَ الكلام، وتلا : ﴿ إِنَّ كِتَابُ الْفُجَّارِ لَفِي سَجِينٍ ﴿ يَ وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَجِينٌ ﴾ [المطففين: ٧ - الكلام، وتلا : ﴿ إِنَّ كِتَابُ الْفُجَّارِ لَفِي سَجِينٍ ﴿ يَ وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَجِينٌ ﴾ [المطففين: ٧ - مَا قالَ: الأرضُ السابعةُ .

ورُوي مـثلُ هذا المعنى عن أبي هريرةَ وعـبدِ اللَّهِ بنِ عـمرٍو، وذكـرَه ابنُ عبد البرِّ.

وروى سعيدٌ، عن قتادةَ قالَ: ذُكر لنا أنَّ عبدَ اللَّهِ بنَ عمرٍو كانَ يقولُ: في سجِّين هي الأرض السفلى فيها أرواح الكفارِ (١) .

وروى ابنُ المبارك، عن ابن لهيعة، عن يزيد بنِ أبي حبيب، أنَّ منصور بن أبي منصور، حديثه، قالَ: سألتُ عبد اللَّه بن عمرو، عن أرواح المسلمين حين يموتون، قالَ: ما تقولون يا أهلَ العراق؟ قلتُ: لا أدري. قالَ: فإنَّها صُورَ طيرٍ بيضٍ في ظلِّ العرشِ، وأرواحُ الكفارِ في الأرضِ السابعة.

وروى - أيضًا - عن كعب، من رواية الأعمش، عن شمر بن عطية عن هلال بن يساف قال: كنّا جلوسًا إلى كعب، فجاء ابن عباس، فقال: يا كعب، كلّ ما في القرآن قد عرفت، غير أربعة أشياء، فأخبرني عنهن فسأله عن سجين وعلين، فقال كعب أما عليون فالسماء السابعة فيها أرواح المؤمنين، وأمّا سجين فالأرض السابعة السنّفلي وفيها أرواح الكفار تحت

<sup>(</sup>١) «التفسير» لابن جرير الطبري (٣٠/ ٩٤).

خد إبليس (١).

وقد ثبت بالأدلة أنَّ الجنة فوق السماء السابعة، وأنَّ النار تحت الأرض السابعة وقد ذكرْنا ذلك في كتاب: «صفة النار» مستوفًى.

وروى أبو نُعيم، من طريقِ الحكم بنِ أبانَ، قالَ: نزلَ بي ضيفٌ من أهلِ صنعاء، فقال: سمعتُ وهبَ بنَ منبه، يقولُ: إنَّ للَّهَ عزَّ وجلَّ في السماء السابعة دارًا يُقالُ لها: البيضاء، تجتمعُ فيها أرواحُ المؤمنينَ، فإذا ماتَ الميتُ من أهلِ الدنيا تلقتُهُ الأرواحُ، فيسألونَهُ عن أخبارِ أهلِ الدنيا، كما يسألُ الغائبُ أهلَهُ إذا قدِمَ عليهِم.

وخرَّج ابنُ منده، من طريقِ سفيانَ، عن يحيى بنِ سعيد، عن سعيد بنِ المسيب، أنَّ سلمانَ الفارسيَّ وعبدَ اللَّه بنَ سلام، لقيَ أحدهُما صاحبه، فقال: إنْ متَّ قبلي فحدِّشني بما لقيتَ، وإنْ مِتُّ قبلك حدَّثتُك بما لقيتُ. قال: وكيف يكونُ ذلك؟ فقال: أرواحُ المؤمنينَ تذهبُ في الجنة حيثُ شاءتْ. وخرَّجه ابنُ أبي الدنيا، من طريقِ جريرِ عنْ يحيى به.

وخبرَّج ـ أيضًا ـ من طريقِ ابنِ لهيعةً، عن يزيدِ بنِ أبي حبيبٍ، عن منصورِ بنِ أبي منصورٍ، أنه سألَ عبدَ اللَّه بنِ عمرٍو، عن أرواحِ المؤمنينَ إذا ماتُوا أينَ هِي؟ قالَ: هي صورُ طيرِ بيضٍ، في ظلِّ العرشِ.

وروى ليثٌ، عن أبي قيسٍ، عن هذيلٍ، عن ابنِ مسعود، قالَ: إنَّ أرواحَ اللهِ فرعونَ في أجوافِ طيرٍ سودٍ، تغدُو على جهنَّم، وتروحُ إليها، فذلكَ عرضُها(٢).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق. (۲) «التفسير» لابن جرير الطبري (۲۶/ ۷۱).



وقالَ عبدُ الرحمنِ بنُ زيدِ بنِ أسلمَ، في قولهِ تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾ [غافر:٤٦]، قالَ: هم فيها اليوم، يُغْدَى بهم ويُراح إلى أن تقومَ الساعةُ. خرَّجهما ابنُ أبي حاتمٍ.

وخرج اللالكائي، من رواية عاصم، عن أبي وائل، عن أبي موسى الأشعري، قال: تخرج روح المؤمن وهي أطيب من المسك، فتعرج به الملائكة إلى ربّه عن وجلّ، حتى تأتي ربّه، وله برهان مثل الشمس، وروح الكافر \_ يعني: أنتن من الجيفة \_، وهو بوادي حضرموت، في أسفل الشرى، من سبع أرضين.

وقد يُستدل للفول بأن أرواح المؤمنين في الجنة، وأرواح الكفار في النار، من القرآن بأدلة، منها قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ ﴿ مَنَ وَأَنتُمْ حِينَا لَا مَنْ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لاَ تُبْصِرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٠- ٨٥] إلى قوله: تنظُرُونَ ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لاَ تُبْصِرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٠- ٨٥] إلى قوله: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ إِنَ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ إِنَ وَمَنْ المُكَذَّبِينَ المُكَذِّبِينَ السَّالِينَ ﴿ وَقَلَ اللهِ عَمِيمٍ ﴿ وَتَصْلِيلَةُ جَعِيمٍ ﴾ [الواقعة: ٨٨- ٤٤]، هو دخولُ النارِ مع إحراقِها وإنضاجِها، فجعل هذا كلَّه متعقبًا للاحتضارِ والموتِ.

وكذلك قولُهُ تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ أُولُئِكَ يَنَالُهُمْ نَصِيبُهُم مِنَ الْكِتَابِ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَدْعُونَ مِن يَنَالُهُمْ نَصِيبُهُم مِّنَ الْكِتَابِ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ قَالُوا صَلِّوا عَنَا وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ ﴿ آَتُ وَالْمَ الْدُخُلُوا فِي أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ ﴿ آَتِهُ قَالَ ادْخُلُوا فِي أَمَم قَدُ خَلَتٌ مِن قَبْلِكُم مِنَ الْجِنِ وَالْإِنسِ فِي النَّارِ ﴾ الآية: [الاعراف:٣٧-٣٥].

ونظيرُ هذه الآية قولُهُ: ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ فَأَلْقُوا السَّلَمَ مَا كُنتًا نَعْمَلُ مِن سُوءٍ بِلَىٰ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ١٨٠ ﴾ فَادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَلَبِئْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ [النحل: ٢٨، ٢٨].

وممَّا يُستدلُّ به \_ أيضًا \_ لذلكَ ، ما رواه مـجالدٌ ، عن الشعبيّ ، عن جابرٍ ، أنَّ النبيَّ عَيَّا لِللهُ سُئلَ عن خديجة ، قالَ : «أبصرتُها على نهرٍ من أنهارِ الجنةِ ، في بيت من قصب ، لا لغو فيه ولا نصب » خرَّجه البزارُ والطبرانيُ (١) .

وخرَّج الطبرانيُّ (٢) أيضًا بإسناد منقطع عن فاطمة رضي اللَّه عنها، أنها قالت للنبيِّ عَلَيْكَةٍ: أين أُمُّنَا خديجة رضي اللَّه عنها؟ قال: «في بيت من قصب لا لغوٌ فيه ولا نصبٌ مع مريم وآسية امرأة فرعونَ قالت : ممن هذا القصبُ قال: «من القصبِ المنظوم بالدرر واللؤلؤ والياقوت».

وخرَّج أبو داودَ في «سننه» (٣) من حديث أبي هريرة، أنَّ النبيَّ عَيَّالِهُ لَمَّا رجم الأسلميِّ ـ الذي اعترف عنده بالزِّنا ـ قال : «والذي نفسي بيده إنه الآن لفي أنهار الجنة ينغمس فيها».

<sup>(</sup>١) الطبراني في «المعجم الأوسط» (٨١٥٣).

<sup>(</sup>٢) «المعجم الأوسط» (٠٤٤).

<sup>.(££</sup>YA)(**T**)



## فصلٌ

وإنَّما تدخلُ أرواحُ المؤمنينَ والشهداءِ الجنةَ إذا لم يمنعُ من ذلكَ مانعٌ، من كَبَائرَ تستوجبُ العقوبةَ، أو حقوق آدميينَ حتَّى يبرأً منها.

ففي «الصحيحينِ» (١) عن أبي هريرة رضي اللَّهُ عنه، أنَّ مَدْعَمًا قتلَ يومَ خيرٍ، فقال الناسُ: هنيئًا له الجنة، فقال النبيُّ عَلَيْهُ: «كلاَّ، والذي نفسي بيده إن الشَّمْلة التي أخذَهَا يومَ خيبرَ لم تصبْها المقاسمُ لتشتعلُ عليه نَارًا».

وعن سمرة بن جندب، قال: صلَّى بنا رسولُ اللَّه عَلَيْهِ فقال: «ها هنا أحدٌ من بني فلان؟» ثلاثًا، فلم يجبْهُ أحدٌ، ثم أجابه رجلٌ، فقال: «إنَّ فلانًا الذي تُوفِّي احتبس عن الجنة من أجلِ الدَّينِ الذي عليه، فإن شئتم فافْتكُوه \_ أو فافدُوه \_ وإن شئتم فأشكُموه إلى عذاب الله عزَّ وجلَّ خرَّجه الإمامُ أحمدُ، وأبو داود، والنسائيُّ، بألفاظ مختلفة (٢).

وخرَّج البزارُ من حديثِ ابنِ عباسٍ، عن النبيِّ ﷺ نحوه. وفي حديثِه قال: «إنَّ صاحبَكُم محبوسٌ على باب الجنةِ» أحسبه قال: بدينِ.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ ، والترمذيُّ، وابنُ ماجه (٣) ، من حديثِ ثوبانَ ، عن النبيِّ عَلَيْكِيُّ، قالَ: «من فارقَ الروحُ الجسد، وهو بريءٌ من ثلاثٍ، دخلَ الجنة ، من الكبرِ، والغلولِ، والدَّينِ».

وخرَّج الطبرانيُّ (١) ، من حديثِ أنسٍ، قـالَ: أُتِي النبيُّ ﷺ برجلٍ يصلِّي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥/ ١٧٥)، (٨/ ١٧٩)، ومسلم (١/ ٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٢٠)، وأبو داود (٣٣٤١)، والنسائي (٧/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٥/ ٢٧٦ ـ ٢٧٧ ـ ٢٨١ ـ ٢٨٢)، والترمذي (١٥٧٣)، وابن ماجه (٢٤١٢).

<sup>(</sup>٤) «المعجم الأوسط» (٥٢٥٣).

عليه، فقالَ: «على صاحبِكُم دَيْنٌ؟» فقالُوا: نعم، قالَ: «فما ينفعُكُم أنْ أصلِّيَ على رجلٍ مرتهن في قبرِه، لا تصعد روحُه إلى السماء، فلو ضمِنَ رجلٌ دَيْنَه قمتُ فصليَّتُ عليه، فإنَّ صلاتِي تَنفعُهُ». وفي المعنى أحاديث متعددة.

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا، في كتابِ «من عاشَ بعد الموتِ»(١) من طريق سيَّار ابنِ جسرِ، قـالَ: خرج أبي وعبدُ اللَّهِ بنُ زيدِ، يريدانِ الغزوَ، فهـجمُوا على رَكَيَّة عميقة واسعة، فأدلُوا حبالَهُم بقدرٍ، فإذا القدر قد وقعت في الرَّكِيَّةِ، قالَ: فقرنوا حبالَ الرفقةِ بعضُها ببعضٍ، ثم دخلَ أحدُهما إلى الرَّكيِّ، فلمَّا صار َ في بعضِه إذا هُو بهمهمة في الرَّكِيِّ، فرجع فصعد، فقال: أتسمعُ ما أسمعُ ؟ قالَ: نعم، فناولني العمود، فأخذ العمود ثم دخلَ الرَّكيَّة، فإذا هُو برجلٍ جالسٍ على ألواحٍ وتحتَّهُ الماءُ. فقالَ: أجنيٌّ أم إنسيٌّ؟ قال: بل إنسيٌّ، فقالَ: ما أنت؟ قال: أنا رجلٌ من أهلِ أنطاكـية، وإني مِتُّ فحبَسنِي ربِّي عزَّ وجلَّ ها هُنا بدَيْنِ عليَّ، وإنَّ ولَدِي بـإنطاكيــة، ما يذكــروني، ولا يقضــونَ عنِّي. فخرجَ الذي كان في الرَّكيَّة، فقال لصاحبه: غزوةٌ بعد ُغزوة، فدعْ أصحابَنا يذهبونَ، فسارُوا إلى إنطاكية، فسألوا عن الرجلِ وعن بَنيه، فقالوا: نعم، إنه \_ واللَّه \_ لأبونا، وقد بعنا ضيعةً لنا، فــامشوا معنا حتى نقضيَ عنهُ دَيْنَهُ، قال: فله هُوا معهُم، حتى قلصوا ذلك الدَّينَ، قال: ثم رجعنا من إنطاكية حتى أتيْنًا موضعَ الركية، ولا نشكُّ أنها ثمَّ، فلم يكن ْ ركيةً ولا شيء فأمسُوا فباتُوا هناكَ. فإذا الرجلُ قد أتاهُم في منامِهم، وقال: جزاكمُ اللَّهُ خيرًا، فَإِنَّ رَبِّي عزَّ وجلَّ حَوَّلني إلى مكانِ كذا وكذا من الجنةِ حيثُ قُضِي عنِّي دَيْني.

<sup>(</sup>۱) رقم (٤٩).

وروى في كتابِ «المناماتِ» قال: حدثنا زكريا بنُ الحارثِ البصريُّ، قالَ: رئي محمدُ بنِ عبادٍ في النومِ، فقيلَ لهُ: ما فعلَ اللَّهُ بك؟ فقالَ: لولا دَيْنِي أَدْخلتُ الجنةَ.

وقالت طائفة : الأرواح في الأرض، ثم اختلفُوا.

فقالت فرقة منهم: الأرواح تستقر على أفنية القبور.. وهذا القول هو الذي ذكره عبد الله ابن الإمام أحمد لأبيه في سؤاله المتقدم. وحكى ابن حزم هذا القول عن عامَّة أصحاب الحديث.

وقال ابنُ عبد البرِّ: كان ابنُ وضَّاحٍ يذهبُ إليه، ويحتجُّ بحديثِ النبيِّ ﷺ على حين خرجَ إلى المقبرةِ فقال: «السلامُ عليكُم دارَ قومٍ مؤمنينَ»(١)، فهذا يدلُّ على أنَّ الأرواحَ بأفنيةِ القبور.

ورجَّح ابنُ عبد البرِّ أنَّ أرواحَ الشهداءِ في الجنةِ، وأرواحَ غيرِهِم على أفنيةِ القبور تسرحُ حيثُ شاءتْ.

وذَكرَ عن مالكِ أنه قالَ: بلغَنِي أنَّ الأرواحَ مرسلةٌ تذهبُ حيثُ شاءتْ.

وعن مجاهد قالَ: الأرواحُ على القبورِ سبعةُ أيامٍ، من يومِ دفنِ الميتِ، لا تفارقُ ذلكَ.

واستدلَّ هو وغيرُه بحديثِ ابنِ عمرَ عن النبيِّ عَيَّكُمُ قالَ: "إذا ماتَ أحدُكُم عُرِضَ عليه مقعدُه بالغداة والعشيِّ، إنْ كانَ من أهل الجنة فمنْ أهلِ الجنة، وإنْ كانَ من أهلِ النارِ فمِنْ أهلِ النارِ، يُقَالُ له: هذا مقعدُك حتَّى يبعثَكَ اللَّهُ يومَ القيامةِ»(٢) وهذا

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲/ ۱۲٤)، (٤/ ۱٤٢)، (۸/ ۱۳٤)، ومسلم (۸/ ۱۲۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٦٧٣٧)، والحاكم (١/ ٣٧ ـ ٣٨).

يدلُّ على أنَّ الأرواح ليست في الجنة، وإنَّما تعرضُ عليها بكرةً وعشيًّا. كذلك ذكر ابن عطية وغيره.

وهذا لا حجة كهم فيه لوجهين:

أحدهما: أنه يحتملُ أنْ يكون العرضُ بكرةً وعشيًّا على الروحِ المتصلةِ بالبدنِ، والروحُ وحدَها في الجنةِ فتكونُ البشارةُ والتخويفُ للجسدِ في هذينِ الوقتينِ باتصالِ الروحِ به. وأما الروحُ فهي أبدًا في نعيمٍ أو عذابٍ.

والثاني: أنَّ الذي يُعرضُ بالغداةِ والعشيِّ هو مسكنُ ابنِ آدمَ الذي يستقرُ فيه في الجنةِ أو النارِ، وليستِ الأرواحُ مستقرةً فيه في مدةِ البرزخِ، وإنْ كانتْ في الجنةِ أو النارِ.

ولهذا جاء في حديث البراء بن عازب، عن النبي ﷺ: "إنَّ المؤمن إذا فتح له في قبره باب إلى الجنة، وقيل له: هذا منزلُك ً في قبره باب إلى الجنة، وقيل له: هذا منزلُك ً في قول : رب ً أقِم الساعة حتَّى أرجع إلى أهلِي ومالِي (١) .

وأمًّا السَّلامُ على أهلِ القبورِ فلا يدلُّ على استقرارِ أرواحهِم على أفنية قبورِهم، فإنَّه يسلِّمُ على قبورِ الأنبياءِ والشهداء، وأرواحُهم في أعلى عليين، ولكنْ لها مع ذلك اتصال سريع بالجسد، ولا يعلم كُنْه ذلك وكيفيته على الحقيقة إلا اللَّه عزَّ وجلَّ.

ويشهدُ لذلكَ الأحاديثُ المرفوعةُ والموقوفةُ على أصحابِهِ، كأبي الدرداءِ، وعبدِ اللَّه بنِ عمرِو بنِ العاصِ رضي اللَّه عنهم، في أنَّ النائمَ يُعرِجُ بروحِهِ إلى العرشِ مع تعلقها ببدنِهِ، وسرعةِ عـودِها إليه عند استيقاظهِ، فروحُ الموتى

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٦٧٣٧)، والحاكم (١/ ٣٧ ـ ٣٨).



المتجردةُ عن أبدانِهِم أوْلَى بعروجِهَا إلى السماءِ وعودِها إلى القبرِ في مثلِ تلك السرعة، واللَّهُ أعلمُ.

وخراج ابن منده، من طريق علي بن زيد، عن سعيد بن المسيب، أن سلمان قال لعبد الله بن سلام: إن أرواح المؤمنين في برزخ من الأرض تذهب حيث شاءت، وإن أرواح الكفار في سجين، وخراجه ابن سعد في الطبقاته ولفظه: "إن روح المؤمن تذهب في الأرض حيث شاءت، وروح الكافر في سجين»، وعلي بن زيد ليس بالحافظ، خالفه يحيى بن سعيد الأنصاري مع عظمته وجلالته وحفظه.

فرواه عن سعيد بنِ المسيب، قالَ فيه: إنَّ أرواحَ المؤمنينَ تذهبُ في الجنة حيثُ شاءتْ، كما سبقَ ذكرهُ، وخرَّجه ابنُ سعد في «طبقاته» ولفظه: «إنَّ المؤمنَ روحُهُ تذهبُ في الأرضِ حيثُ شاءتْ، ونسمُ الكافرِ في سجين».

وقد تقدَّمَ عن مالكِ أنَّه قالَ: بلغني أنَّ الأرواحَ مرسلةٌ تذهبُ حيثُ شاءتْ، وخرَّجه ابنُ أبي الدنيا، عن خالدِ بنِ خداشٍ، قالَ: سمعتُ مالكًا يقولُ ذلكَ.

وخرَّج \_ أيضًا \_ عن حسينِ بنِ عليِّ العجليِّ، حدثنا أبو نعيمٍ، حدثنا شريكُ عن يعْلَى بنِ عطاءِ، عن أبيه، عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرو، قالَ: مثلُ: المؤمنِ حينَ تخرجُ نفسهُ، أو قالَ روحُهُ، مثلُ رجلٍ كان في سجْنٍ، فأُخْرِجَ منه، فهو ينفسحُ في الأرضِ ويتقلبُ فيها.

ومما استدلَّ به على أنَّ الأرواحَ في الأرضِ، حديثُ البراءِ بن عازب، الذي تقدَّم سياقُ بعضِه، وفيه صفةُ قبضِ رُوحِ المؤمنِ: «فإذا انتهَى إلى العرشِ

كتب كتابه في علين، ثم يقول الرب عز وجل : ردُّوا عبدي إلى مضجعه، فإنِّي وعدتُهم أني منها خلقتُهم، وفيها أُعيدهم، ومنها أُخرِجُهم تارة أخرى، فيُرد أُلِى مضجعه». وذكر الحديث. وقال في روح الكافر: «فيصعد بها إلى السماء، فتغلق دونه أبواب السماء قال: ويُقال : اكتبوا كتابه في سجين، قال: ثم يقال: أعيدوا عبدي إلى الأرض، فإني وعدتُهُم أنِّى منها خلقتُهم، وفيها أعيدهم، ومنها أخرجهم تارة أخرى»(١).

وفي رواية: «فيقولُ اللَّهُ تعالى: ردُّوا روحَ عبدي إلى الأرضِ، ف إنِّي وعدتُهُم أنِّي أردُّهم فيها» ثم قرأ رسولُ اللَّه ﷺ: ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴾ [طه:٥٠].

وهذا يدلُّ على أنَّ أرواحَ المؤمنينَ تستقرُ في الأرضِ، ولا تعودُ إلى السماءِ بعد عرضِها ونزولهَا إلى الأرضِ، ولكنَّ حديثَ البراءِ وحدَّهُ لا يعارضُ الأحاديثَ المتقدمةَ في أنَّ الأرواحَ في الجنةِ، ولا سيما الشهداءُ.

وفي "صحيح مسلم" (٢) عن عبد اللَّه بن شقيق، عن أبي هريرة، في صفة قبض روح المؤمن، قال: "ثم يصعد به إلى اللَّه عزَّ وجلَّ فيقولُ: ردُّوه إلى آخر الأجلين، وذكر مثلهُ في روح الكافر، وقال فيه: وردَّ النبيِّ ﷺ ريطةً كانت له على أنفه، يعني لمَّا ذكر نتنَ ريحه. وهذا يشهدُ لرفع الحديث كلِّه.

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا، منْ حديثِ قتادة عن قسامة بن زهيرٍ، عن أبي هريرة ، عن النبيِّ عَلَيْهِ: "إنَّ المؤمنَ إذا احتضر اتتهُ الملائكةُ بحريرة فيها مسكُ وضبائرُ الريحانِ، فتُسلُّ روحهُ كما تُسلُّ الشعرةُ من العجينِ، وتقولُ: أيتها النفسُ المطمئنةُ اخرجي راضيةً، مرضيًا عنك إلى روحِ اللَّهِ وكراميّه، فإذا خرجتُ روحُه وُضِعَتُ على

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٦٧٣٧)، والحاكم (٣٧/١ ـ ٣٨).

<sup>(</sup>Y)(A\ YFI \_ YFI).



ذلكَ المسك والريحان، وطويت عليها الحريرة، وبُعثَ بها إلى عليّين. وإنَّ الكافر إذا احتضر أتنه للملائكة بمسح فيه جمرة، فتنزع روحه نزعًا شديدًا، ويقال: أيتها النفس الخبيثة، اخرجي ساخطة مسخوطًا عليك إلى هوان اللَّه وعذابه، فإذا أُخرجَت ووحه وضعَت على تلك الجمرة، فإنَّ لها نشيشًا، يُطوى عليها المسح ويذهب بها إلى سِجيّين».

وخرَّجه النسائيُّ (۱) وغيرُه، من حديثِ قتادةً، عن أبي الجوزاءِ عن أبي هريرةً، عن النبيِّ عَيَالِيَّة، ولفظُهُ مخالفٌ لما قبلَهُ، وذكر فيه في روحِ المؤمنِ: حين ينتهوا به إلى السماءِ العُليا، وقال في روح الكافرِ، حين ينتهوا به إلى السماءِ العُليا، وقال في روح الكافرِ، حين ينتهوا به إلى الأرض السفلى.

وقد ذكرنا فيما تقدَّم عن ابنِ مسعود: أنَّ الروحَ بعدَ السؤالِ في القبرِ تُرفع الى علينَ، وتلا قولَهُ تعالى: ﴿كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلِيّينَ ﴾ [الطففين:١٨].

وقالتُ فرقةٌ: تجتمعُ الأرواحُ بموضعٍ من الأرضِ، كما روى همامُ بنُ يحيى المسعوديُّ، عن قتادةً: قالَ: حدثني رجلٌ، عن سعيدِ بن المسيبِ، عن عبدِ اللَّهِ بن عمرو، قالَ: إنَّ أرواحَ المؤمنينَ تجتمعُ بالجابيةِ، وأمَّا أرواحُ الكفارِ فتجمعُ بسبخةِ بحضرموت، يُقال لهُ: برهوتُ، خرَّجه ابنُ منده.

ورواه هشامُ الدستوائيُّ، عن قتادةً، عن سعيـدِ بن المسيبِ من قولِهِ، ولم يذكرْ عبدَ اللَّهِ بنِ عمرو، خرَّجـه من طريقِ ابنِ أبي الدنيا، وقد تبيّنَ أن قتادةً لم يسمعُه من سعيدٍ، إنما بَلغَه عنه ولا يدرِ عَمَّن أخذهُ.

وخرَّج ابنُ منده، من طريقِ فراتِ القزازِ، عن أبي الطفيلِ، عن عليً، قال: شرُّ وادٍ بئرٌ في حضرمَوت، ترده

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۶/۸ \_ ۹).

أرواحُ الكفار .

قال: ورواه حماد بن سلمة ، عن علي بن زيد ، عن يوسف بن مهران ، عن ابن عسباس: عن علي فطي الله قال: أبغض بقعة في الأرض واد بحضرموت ، يُقال له: بَرهوت ، فيه أرواح الكفار ، وفيه بئر ماؤه بالنهار أسود كأنه قيح تأوي إليه الهوام .

وروى بإسناده عن شهر بن حوشب، أنَّ كعبًا رأى عبدَ اللَّه بنَ عـمرو، وقد تكالبَ الناسُ عليه يسألونَهُ، فقال رجلٌ لرجلٍ: سله أينَ أرواحُ المؤمنين؟ قال: بالجابيةِ وأرواحُ الكفارِ ببرهوتَ.

وبإسنادِهِ عن سفيانَ، عن أبانَ بنِ تغلب، قالَ: قالَ رجلٌ: بتّ فيه \_ يعني وادي برهوت، وكأنَّما حُشدتُ فيه أرواحُ الناسِ، وهم يقولونَ: يا دومةُ يا دومةُ ، قال أبانُ: فحدثنا رجلٌ من أهلِ الكتابِ: هو الملكُ الذي على أرواحِ الكفارِ.

قال سفيانُ: وسألنا الحضرميّينَ، فقالُوا: لا يستطيعُ أن يبيتَ فيه أحدٌ بالليل.

وقال ابنُ قتيبة في كتاب: «غريب الحديث»: ذكر الأصمعيُّ، عن رجل من أهلِ برهوت ـ يعني البلد فيه هذا البئر ُ ـ ، قال: نجدُ الرائحة المنتنة الفظيعة جدًا، ثم نمكثُ حينًا، فيأتينا الخبرُ بأن عظيمًا من عظماء الكفارِ قد مات، فنرى أن تلك الرائحة منهُ.

قال: وقالَ ابن عيينةً: أخبرني رجلٌ أنه أمسَى ببرهوت، فكأنَّ فيه أصواتُ الحاجّ، قال: وسألتُ أهلَ حضرموت، فقالُوا: لا يستطيعُ أحدُنا أن



يمشي به فيه.

وقال ابن أبي الدنيا: حدثنا الحسين بن عبد العزيز، حدثنا عمر و بن أبي سلمة، عن عمر بين سليمان، قال: مات رجل من اليهود وعنده وديعة لسلم، وكان لليهودي ابن مسلم، فلم يعرف موضع الوديعة، فأخبر شعيبا الجبائي، فقال: ائت برهوت فإن دونه عين تسيب، فإذا جئت في يوم السبت فامش عليها حتى تأتي عينًا هناك، فادع أباك فإنه سيجيبك، فاسأله عما تريد، فعل ذلك الرجل، ومضى، حتى أتى العين، فدعا أباه مرتين أو ثلاثًا فأجابه فقال: أين وديعة فلان؟ فقال: تحت إسكفة الباب، فادفعها إليه.

وفي كتابِ «الحكاياتِ» لأبي عمرِو أحمـدَ بنِ محمدِ النيـسابوريِّ، قالَ: حدثنا أبو بكرٍ بنُ محمدِ بنِ عيسى الطرطوسيَّ، حدثنا حامدُ بنُ يحيى حدثنا يحيى بن سليم، قالَ: كانَ عندنا بمكة رجلُ صدقِ من أهلِ خراسانَ يُودَع الودائعَ فيؤدِّيها، فأودعه رجلٌ عشرة آلافِ دينارِ، وغابَ، فحضرتِ الخراسانيُّ الوفاةُ، فما ائتمنَ أحدًا من ولده، فدفنَهَا في بعض بيوتِه، وماتَ، فقدمَ الرجلُ وسألَ بنيهِ، فقالُوا: ما لنا بها علمٌ، قال العلماءُ الذين بمكةً، وهم يومئذ متوافرونَ، فقالُوا: ما نراهُ إلا من أهلِ الجنةِ، وقد بلغَنا أنَّ أرواحَ أهل الجنة، في زمزمَ، فإذا مضى من الليلِ ثلثُه أو نصفُه فائتِ زمزمَ، فقفُ على شفيرِهَا، ثم نادِه، فإنا نرجُو أن يجيبَكَ، فإنْ أجابك فاسأله عن مالك، فذهب كما قالُوا: فنادَى أولَ ليلة وثانية وثالثة، فلم يُحجَب، فرجَع إليهم، فقالَ: ناديتُ ثلاثًا فلم أُجَبُ؟ فقالُوا: إنا للَّه وإنا إليه راجعون، ما نرى صاحبَك إلا من أهل النار، فاخرج إلى اليمن، فإنَّ بها واديًا يُقالُ له: برهوتَ، فيه بئرٌ يقالُ له: يلهوتُ فيها أرواحُ الكفار، فقف على شفيرها فنادِه

في الوقت الذي ناديتَ في زِمزم، فذهب كما قيل له في الليل، فنادَى يا فلان يا فلان بن فلان بن فلان بن فلان بن فلان، فأجابَه في أول صوت، فقال له: ويحك ما أنزلك ها هنا وقد كنت صاحب خير؟ قال: كان لي أهل بخراسان، فقطعتُهم حتى مت ، فأخذني اللّه فأنزلني هذا المنزل، وأمّا مالك فإني لم آمن عليه ولدي، وقد دفنته في موضع كذا. فرجع صاحب المال إلى مكة، فوجد المال في المكان الذي أخبره .

ورجَّحت طائفةٌ من العلماء أن أرواحَ الكفارِ في بئر برهوت، منهم القاضي أبو يعْلَى من أصحابِنا في كتابِه: «المعتمد» وهو مخالفٌ لنصِّ أحمدَ: أنَّ أرواحَ الكفارِ في النارِ.

ولعلَّ لبئر برهوت اتصالاً في جهنَّم في قعرِها، كما رُوي في البحرِ أنَّ تحت جهنَّم، والله أعلمُ. ويشهدُ لذلكَ ما سبقَ من قولِ أبي موسى الأشعريِّ: فروحُ الكافرِ بوادي حضرموت، في أسفلِ الثَّرى من سبع أرضينَ.

وقال صفوانُ بنُ عمرو: سألتُ عامرَ بنَ عبدِ اللَّه اليمانيَّ، هل لأنفسِ المؤمنينَ مجتمعٌ؟ فقال: يُقالُ: إن الأرضَ التي يقولُ اللَّهُ: ﴿أَنَّ الأَرْضَ يَرِتُهَا عَالَاتِي الصَّالِحُونَ ﴾ [الانبياء:١٠٥]، قالَ: هي الأرضُ التي تجتمعُ فيها أرواحُ المؤمنينَ، حتى يكونَ البعثُ. خرَّجه ابنُ منده، وهذا غريبٌ جدًا، وتفسيرُ الآية بذلك ضعيفٌ.

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا، في كتابِ «من عاشَ بعدَ المماتِ»(١) من طريقِ

<sup>(</sup>۱) رقم (٤٧).



عبد الملك بن قدامة، عن عبد الله بن دينار، عن أبي أيوب السماني، عن رجل من قومه يقال له: عبد الله، إنه ونفراً من قومه ركبُوا البحر، وإناً البحر أظلم عليهم أيامًا، ثم انجلت عنهم تلك الظلمة، وهم قرب قرية، قال عبد الله: فخرجت ألتمس الماء، فإذا أبواب المدينة مغلقة، تجأجأ فيها الريح فهتفت بها، فلم يجبني أحد، فبينا أنا كذلك إذ طلع علي فارسان، تحت كل واحد منهما قطيفة بيضاء، فسألاني عن أمري، فأخبرتهما بالذي أصابنا في البحر، وإني خرجت أطلب الماء. فقالا لي: يا عبد الله، اسلك في هذه السكة، فإنك ستنتهي إلى بركة فيها ماء فاسق منها، ولا يهولنك ما ترى فيها، قال: فسألتهما عن تلك البيوت المغلقة التي تجأجا فيها الريح فقالا: فيها، قال: فسأل واحر منهما أرواح الموتى.

قال: فخرجت حتى انتهيت إلى البركة، فإذا فيها رجل مصلوب معلّق على رأسه، يريد أن يتناول الماء بيده، وهو لا يناله، فلما رآني هتف بي، وقال: يا عبد الله اسقني، قال: فغرفت بالقدح لأناوله فقبضت يدي، قال لي: بل العمامة ثم ارم بها إلي ، قال: فبللت العمامة لأرمي بها إليه، فقبضت يدي العمامة، ثم بللت ثانيًا لأرمي بها إليه قبضت يدي. فقلت : يا عبد الله غرفت بالقدح لأناولك فقبضت يدي، ثم بللت العمامة لأرمي بها إليك فقبضت يدي، أنا أول من سفك وليك فقبضت يدي، فاخبرني من أنت؟ فقال: أنا ابن آدم، أنا أول من سفك دمًا في الأرض.

خررَّجَ أبو نعيم بإسناده عن ابن وهب، حدثنا عبدُ الرحمن بنُ زيد بنِ أسلم، قالَ: بينا رجلٌ في مركبٍ في البحرِ، إذ انكسر بهم مركبُهُم، فتعلق بخشبة، فطرحتُه في جزيرة من الجزائر، فخرج يمشي، فإذا هو بماء، فتبعه

فدخلَ في شعب، فإذا رجلٌ في رجليه سلسلةٌ مربوطٌ بها، بينه وبينَ الماء شبرٌ، فقالَ: اسقني رحمكَ اللَّهُ، قال: فأخذتُ ملء كفي ماءً فرفع بالسلسلة فذهب الماء، فلما ذهب الماء حط الرجل: قال: ففعلت ذلك ثلاث مراًت، أو أربعًا، قال: فلما رأيتُ ذلك منه، قلتُ له: ما لكَ ويحك؟ قال: هو ابنُ آدم الذي قتلَ أخاه، واللَّه ما قُتلَت نفسٌ ظُلْمًا منذ قتلت أخي إلا يعذبني اللَّه بها، لأنِّي أوّلُ من سنَّ القتلَ.

وروى تمامُ بنُ محمدِ الرازيُّ في كتابِ «الرهبان» حدثنا عصمةُ العبادانيُّ، قال: كنتُ أجـولُ في بعض الفلوات، إذ بصرتُ دِيرًا وفيه صـومعةٌ، وفيـها راهبٌ، فناديتُه، فأشرفَ عليَّ، فقلتُ له: من أينَ تأتيكَ الميرةُ؟ قال: من مسيرة شهرِ. قلتُ: حدثني بأعجبِ ما رأيتَ في هذا الموضع. قالَ: بينا أنا ذاتَ يوم أديرُ ببصري في هذه البرية القفر وأتفكر في عظمة اللَّه وقدرته، إذ رأيتُ طائرًا أبيضَ مثلَ النعامةِ كبيرًا، قد وقع على تلك الصخرة \_ وأومى بيده إلى صخرةِ بيضاء فتـقيأ رأسًا، ثمَّ رجـلاً، ثم ساقًا، فإذا هوكلمـا تقيأ عضوًا من تلك الأعضاءِ التمت بعـضُها إلى بعضٍ أسرعَ من البرقِ، فإذا هَمَّ بالنهوض نقره الطائرُ نقرةً قطعه أعضاءً، ثم يرجعُ فيبتلعه، فلم يزل على ذلك أيامًا، فكثرَ تعجبي منه، وازددتُ يقينًا بعظمة اللُّه، وعلمتُ أن لهذه الأجساد حياةً بعد الموت، وذكر أنه سألَ عن ذلكَ الرجلَ يومًا عن أمرِه، فقالَ: أنا عبدُ الرحمنِ بـنُ مُلجم، قاتلُ عليِّ بن أبي طالب كرَّم اللَّه وجهَهُ، أمرَ اللَّهُ هذا المَلكَ أن يعـنِّبني إلى يومِ القيامة، قال: وقـالَ لي الملكُ: أمرَنِي رسولُ اللَّهِ ﷺ أن أمضي بهذا الجسدِ إلى جزيرةٍ في البحرِ الأسودِ التي يخرجُ منه هوامَّ أهلِ النارِ، فأعذَّبُهُ إلى يومِ القيامةِ.

وقد رويت هذه الحكاية من وجه آخر، خرّجها ابن النجار في «تاريخه» من طريق السلفي ، بإسناد له، إلى الحسين بن محمد بن عبيد العسكري ، أخبرنا إسماعيل بن أحمد بن علي بن أحمد بن يحيى بن النجم - سنة ثلاث عشرة وثلاثمائة - أنه حضر مع يوسف بن أبي التياح ببلاد سنباط حين فتحها، وأن سنباط حضر مجلسه ، وحدته عن راهب سماه لي ، فأحضر يوسف الراهب، فحد ثه الراهب بعد الامتناع ، أن مَلكًا نفاه إلى جزيرة على البحر منفردة ، قال: فرأيت يومًا طيرًا - فذكر شبيهًا بالحكاية .

ورُويتُ من وجه آخرَ، من طريقِ أبي عبدِ اللَّهِ محمدِ بنِ أحمدَ بنِ إبراهيمَ الرازيِّ، صاحب "السداسيات» المشهورة، عن عليٍّ بنِ بقاء بنِ محمدِ الوراقِّ، حدثنا أبو محمد عبد الرحمنِ بن عمرَ البزارِ، قال: سمعتُ أبا بكر محمد بنَ أحمدَ بنَ أبي الأصبغ، قال: قدم علينا شيخٌ غريبٌ، فذكرَ أنه كان نصرانيًّا سنينَ، وأنه تعبَّدَ في صومعته قال: فبينما هو جالسٌ ذات يوم، إذ جاء طائرٌ كالنسر، أو كالكرْكيِّ. فذكر شبيهًا بالحكاية مختصرًا.

وكلُّ مَا وردَ من هذه الآثارِ فإنه محمولٌ على أنَّ الأرواحَ تنتقلُ من مكان إلى مكانٍ، ولا يدلُّ على أنَّها تستقرُ في موضعٍ معينٍ من الأرضِ، واللَّهُ أعلمُ.

ويشهدُ لهذا ما رُوي عن شهرِ بنِ حوشب، قال: كتبَ عبدُ اللَّهِ بنُ عمرٍو إلى أبي بن كعب، يسأله: أين تلْتَقِي أرواحُ أهلِ الجنةِ وأرواحُ أهلِ النارِ؟ فقال: أما أرواحُ أهلِ الجنةِ فبالباديةِ، وأما أرواحُ الكفارِ، فبحضرَموت، ذكره ابنُ منْدَه تعليقًا.

وقالت طائفة من الصحابة: الأرواح عندَ اللَّهِ عـزَّ وجلَّ، وقد صحَّ ذلك عن ابنِ عمرِو، وقد سبقَ قولُهُ.

وكذلك رُوي عن حذيفة ، خرَّجه ابن منده ، من طريق داود الأوديّ ، عن الشعبيّ ، عن حذيفة ، قال : إنَّ الأرواح موقوفة عند الله تعالى ، تنتظر موعدها ، حتَّى ينفخ فيها ، وهذا إسنادٌ ضعيف ، هذا لا ينافي ما وردت به الأخبار من محلِّ الأرواح على ما سبق .

وقال طائفة : أرواح بني آدم عند أبيهم آدم عليه السلام عن يمينه وشماله وهذا يستدل له بما في «الصحيحين» (١) عن أنس، عن أبي ذر ولي عن النبي وهذا يستدل له بما في «الصحيحين» أن فذكر الحديث وفيه : «فلما فتح، علونا السماء الدنيا، فإذا رجل قاعد عن يمينه أسودة وعن يساره أسودة فإذا نظر قبل يمينه ضحك، وإذا نظر قبل شماله بكى، فقال: مرحبًا بالنبي الصالح والابن الصالح، قلت لجبريل: من هذا؟ قال: هذا آدم وهذه الأسودة عن يمينه وعن شماله نسم بني آدم، فأهل اليمين منهم أهل الجنة، والأسودة التي عن شماله أهل النار، فإذا نظر عن يمينه ضحك، وإذا نظر عن يمينه وذكر بقية الحديث.

وظاهرُ هذا اللفظ يقتضي أنَّ أرواحَ الكفارِ في السماء، وهذا مخالفٌ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لا تُفتَّحُ لَهُمْ أَبُوابُ السَّمَاءِ ﴾ [الاعراف: ١٠]، وكذلك حديثُ البراء وأبي هريرة وغيرهما، أنَّ السماء لا تفتحُ لروح الكافر، وأنها تطرحُ طرْحًا، وأنَّ رسولَ اللَّه عَيَّا اللَّهُ عَيَّا اللَّهُ عَالَيْهُ، قرأ: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾ إللَّه فكأنَّما خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ٩٧)، (٢/ ١٩١)، (٤/ ١٦٤)، ومسلم (١/ ٢٠١).

قد حملَهُ بعضُهم على أنَّ هذه الأرواحَ التي عن يمينِ آدمَ وشمالِهِ هي أرواحُ العصاةِ من الموحدينَ وحملَها بعضُهم على أنها أرواحُ بنيهِ الذينَ لم تُخلقُ أجسادُهُم بعد، وهذا في غايةِ البعدِ مع منازعة بعضِهم في خلقِ الأرواح قبل أجسادها.

وقد وردَ من حديثِ أبي هريرةً، ما يزيلُ هذا الإشكالَ كلُّه، من رواية أبي جعفرِ الرازيِّ، عن الربيع بنِ أنسِ عن أبي العاليةَ أو غيرِه، عن أبي هريرةً، فذكر حديث الإسراء بطوله، إلى أن قال: «ثم صعد به إلى سماء الدنيا، فاستفتح، فقيل: من هذا؟ قال: جبريل، قيلَ: ومن معك؟ قال: محمدٌ، قالُوا: وقد أُرْسلَ محمدٌ؟ قال: نعمْ، قـالَ: حيَّـاه اللَّهُ من أخ ومن خليفةٍ، فنِعْمَ الأخُ، ونعمَ الخليفةُ، ونعِمَ المجيءُ جاءً، قال: فدخلَ فإذا هو برجل تامِّ الخلقِ، لم ينقص من خلقِه شيءٌ كما ينقص من خلقِ الناسِ، عن يمينِهِ بابٌ يخرجُ منه ريحٌ طيبةٌ، وعن شمالِه بابٌ يخرجُ منه ريحٌ خبيثةٌ، إذا نظر الله الباب الذي عن يمينه ضحك واستبشر، وإذا نظر الى الباب الذي عن شماله بكى وحزنَ، قالَ النبيُّ عَلَيْكِيَّةِ: يا جبريلُ من هذا الشيخُ التامُّ الخلق الذي لم ينقص من خلقِهِ شيءٌ ؟ وما هذانِ البابان؟ قال: هذا أبوك آدمُ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم. البابُ الذي عن يمينه بابُ الجنة، فإذا نظر من يدخلُ الجنة من ذريته ضحك واستبشر، والبابُ الذي عن شماله باب جهنم، فإذا نظر من يدخل من ذريت النار بكى وحزن »، وذكر الحدىثُ.

وقد خرَّجه بتمامه البزَّارُ في «مسنده» (۱) ، وأبو بكر الخلالُ وغيرُ واحد، وفيه التصريحُ بأن أرواحَ ذريته في الجنةِ والنارِ، وأنه ينظرُ إلى أهلِ الجنةِ من باب عن عينِه، وإلى أهلِ النارِ من باب عن شمالِه، وهذا لا يقتضي أن تكون (۱) عزاه الهيثمي في «المجمم» (۱/ ۷۲) إلى البزار، وهو جزء من حديث طويل في قصة الإسراء.

الجنةُ والنارُ في السماء الدُّنيا، وإنَّما معناه أنَّ آدمَ في السماء الدنيا، يفتحُ له بابانِ إلى الجنةِ والنارِ، ينظرُ منهما إلى أرواح ولده فيهما. وقد رأى النبيُّ عَلَيْكُ الجنةَ والنارَ في صلاةِ الكسوفِ وهو في الأرضِ وليستِ الجنةُ في الأرضِ، ورُوي أنه رآها ليلةَ الإسراء في السماءِ وليستِ النارُ في السماءِ.

ويشهد لذلك ما في حديث أبي هارون العبدي مع ضعف حديث أبي هارون العبدي مع ضعف حديثه عن أبي سعيد الحدري، عن النبي والنبي والإسراء الطويل الى أن ذكر السماء الدنيا: «وإذا أنا برجل كهيئته يوم خلقه الله عز وجل لم يتغير منه شيء وإذا تعرض عليه أرواح ذريته، فإذا كان روح مؤمن قال: روح طيبة، وريح طيبة، وريح خبيثة، اجعلوا كتابه في علين. وإذا كان روح كافر، قال: روح خبيثة، وريح خبيثة، وريح خبيثة في سجين، قلت أنه المجريل من هذا؟ قال: أبوك آدم ، وذكر الحديث، ففي هذا أنه تُعرض عليه أرواح ذريته في السماء الدنيا، وأنه يأمر بجعل الأرواح في مستقرها من علين وسجين، فدل على أن الأرواح ليس محل استقرارها في السماء الدنيا.

وزعم ابن حزم أن الله خلق الأرواح جملة قبل الأجساد، وأنه جعلها في برزخ، وذلك البرزخ عند منقطع العناصر، يعني حيث لا ماء ولا هواء ولا نار ولا تراب، وأنه إذا خلق الأجساد أدخل فيها تلك الأرواح، ثم يعيدها عند قبضها إلى ذلك البرزخ، وهو الذي رآها رسول الله عليه أسري به، عند سماء الدنيا، أرواح أهل السعادة عن يمين آدم، وأرواح أهل الشقاوة عن يساره، وذلك عند منقطع العناصر، وتُجعل أرواح الأنبياء والشهداء إلى الجنة.

قال: وذكر محمد بن نصر المروزي، عن إسحاق بن راهويه، أنه ذكر هذا



الذي قلنًاه بعينِه، قالَ: وعلى هذا أجمع أهلُ العلم، قالَ ابنُ حزم: وهو قولُ جميع أهلِ الإسلام، هذا مختصرُ ما ذكرَهُ، ولا يُعرفُ ما قالَهُ في هذا عن أحدٍ من أهلِ الإسلامِ غيرهِ.

فكيف يكونُ قول جميع أهلِ الإسلام، وكلامه يسقتضي أن الأرواح رآها النبي يُ الله الله الله الله السماء الدنيا، والحديث إنما يدل على أنه إنما رآها فوق السماء الدنيا، وما حُكي عن محمد بن نصر، عن إسحاق بن راهويه، فلا يدل على ما قاله بوجه، فإن محمد بن نصر حكى عن إسحاق بن بن راهويه إجماع أهلِ العلم على أن الله تعالى استخرج ذريته من صلبه قبل خلق أجسادهم واستنطقهم واستشهدهم على أنفسهم ﴿ السّت بربّكُم قالُوا بلكي شهدنا ﴾ [الاعراف:١٧٦]. ولم يذكر أكثر من هذا، وهذا لا يدل على شيء مما قاله ابن حزم في مستقر الأرواح الميتة، بل ولا على أن الأرواح بقيت على حالها، بل في بعض الأحاديث أنه ردها إلى صلب آدم، ولم يقل إسحاق ولا غيره من المسلمين: إن مستقر الأرواح حيث منقطع العناصر، بل وليس هذا من جنس كلام المسلمين، بل من جنس كلام المتفلسفة.

وقد خرَّج ابنُ جريرِ الطبريُّ في كتابِ «الآداب» لهُ، من طريقِ أبي معشرٍ، عن محمدِ بنِ كعب، عن المغيرة بن عبد الرحمنِ، قالَ: قالَ سلمانُ لعبدِ اللَّهِ بنِ سلامٍ: إنَّ متُّ قبلي فأخبرُني بما تلقى، وإنْ متُّ قبلكَ أخبرتُك بما ألْقى، فقالَ له الناسُ: يا عبدَ اللَّه كيف تخبرُنا وقد متَّ؟قالَ: ما منْ روحٍ تُقبضُ من جسد إلا كانتُ بينَ السماءِ والأرضِ حتى تُردَّ في جسدهِ الذي أخذتُ منه، وهذا لا يشبتُ وهو منقطعٌ، وأبو معشرٍ: ضعيفٌ، وقد سبقَ روايةُ سعيدِ بنِ المسيبِ لهذه القصة بغير هذا اللفظ وهو الصحيحُ.

وقد تقدمَ في سؤالِ عبدِ اللَّهِ بنِ الإِمامِ أحمدَ لأبيهِ عن الأرواحِ هل تموتُ بموتِ الأجساد؟ وهذا يدلُّ على أنَّ هذا قد قيل أيضًا وهو كذلكَ.

وقد حُكِي عن طائفة من المتكلمين وذهب إليه جماعة من فقها والأندلس قديًا، منهم عبد الأعلى بن وهب ومحمد بن عمر بن لبابة، ومن متأخريهم كالسهيلي وأبي بكر بن العربي وغيرهما، قال أبو الوليد بن الفرضي في التاريخ الأندلس»: أخبرني سليمان بن أيوب، قال: سألت محمد بن عبد الملك بن أيمن، عن الأرواح؟ فقال لي: كان محمد بن عمر بن لبابة يذهب إلى أنها تموت. وسألته عن ذلك؟ فقال: كذا كان عبد الأعلى يذهب فيها، قال ابن أيمن، فقلت له: إن عبد الأعلى كان قد طالع كتب المعتزلة ونظر في كلام المتكلمين، فقال: إنّها قلدت عبد الأعلى ليس علي من هذا ونظر في كلام المتكلمين، فقال: إنّها قلدت عبد الأعلى ليس علي من هذا شيء انتهى.

وقد استدل أرباب هذا القول بقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ [آل عمران:١٨٥]، وهذا حق كما أخبر الله به ، لا مرية فيه ، ولكن الشأن في فهم معناه ، فإن النفس يُراد بها مجموع الروح والبدن. كما في قوله تعالى: ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ﴿ إِنَّ فَلُهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾ [الشمس:٧-٨]. وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسكُمْ ﴾ [النجم:٣١]. وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسكُمْ ﴾ [النجم:٢٣]. وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسكُمْ ﴾ [النجم:٢١]. وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسكُمْ ﴾ [النجم:٢١]. وقوله تعالى: ﴿ مَا مَنْ نفسٍ مِنَا فَسْ مَا كَسَبَت وقوله وَعَلِي الله وقوله عَلَيْ الله وقوله وَعَلِي الله والله وقوله والله و

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٥٩/٤) من حديث أبي سعيد الخدري تلاشي.



وقوله ﷺ: «ما مِنْ نفسٍ منْفُوسةِ اليومَ، يأتي عليها مائةُ سنة وهي حيَّةُ يومئذِ»<sup>(١)</sup>. وفي رواية: «لا يأتي مائةُ سنَّة وعلى الأرض نفسُ منفوسةُ اليومَ».

والمرادُ موتُ الأحياءِ الموجودينَ في يومِهِ ذلكَ، ومفارقةُ أرواحِهِم البدانهِم، قبلَ المائة سنة، ليس المرادُ عدمَ أرواحِهِم واضمحلالها، فكذلك قولُهُ سبحانَهُ وتعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ [آل عمران:١٨٥]، إنَّما المرادُ كلُّ مخلوقِ فيه حياةٌ فإنَّه يذوقُ الموتَ، وتفارقُ رُوحُه بدنَه، فإنْ أرادَ من قالَ: إن النفسَ والروحَ تموتُ، إنها تذوقُ ألمَ مفارقةِ الجسدِ فهو حقٌ، وإنْ أرادَ أنَّها تعدم وتتلاشى فليسَ بحقٌ، وقدْ استنكرَ العلماءُ هذه المقالة، حتى قالَ سحنونُ بنُ سعيد وغيرُهُ: هذا قولُ أهلِ البدع، والنصوصُ الكثيرةُ الدالةُ على بقاءِ الأرواح بعد مفارقتها للأبدانِ تردُّ ذلكَ وتبطلُهُ.

ولكن قد تخيلَ بعضُ المتأخرينَ موتَ الأرواحِ عند النفخة الأولى مستدلاً بقوله تعالى: ﴿وَنُفِحَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ [الزمر: ٢٨] ، وردَّ عليه آخرونَ ، وقالَ: إنَّما المرادُ أنه يموتُ من لم يكنْ ماتَ قبلَ ذلكَ ، ولكنْ وردَ عن طائفة من السلفِ في قولِهِ: ﴿إِلاَّ مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ [الزمر: ٢٨] أن المستثنى هم الشهداءُ.

روي ذلك عن أبي هريرة وابن عباس وسعيد بن جبير وغيرهم وطنيم، ورُوي ذلك عن أبي هريرة، عن النبي وَيُطَالِي في حديث الصور الطويل (٢)، ومن وجه آخر بإسناد أجود من إسناد حديث الصور، وهذا يدلُّ على أن للشهداء حياة يشاركون بها الأحياء، حتى يحتاج إلى استثنائهم ممن يصعق من

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ٤٠) من حديث عبد اللَّه بن عمر فَطْشًا.

<sup>(</sup>۲) راجع: «التفسير» لابن جرير الطبري (۲٤/ ۳۰).

الأحياءِ وقد قيلَ في الأنبياءِ مثلُ ذلكَ أيضًا.

وعلى هذا حمل طائفة من العلماء منهم البيهقي وأبو العباس القرطبي قول النبي على قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ النبي عَلَي قَلْ الله فَم نُفِخَ فِيه أُخْرَى ﴾ [الزمن ١٦٦]، فأكون أنا أول من يبعث، فإذا موسى آخذ بالعرش، فلا أدري أحوسب بصعقة الطور أم بعث قبلي (١)، وفي رواية: «أو كان بمن استثنى الله أه . فإن حياة الأنبياء أكمل من حياة الشهداء، بلا ريب، فيشملهم حكم الأحياء أيضًا، ويصعقون مع الأحياء حينئذ، لكن صعقة فيشي لا صعقة موت، إلا موسى فإنه تردد فيه هل صُعِق أم كان بمن استثنى الله ، نام يصعق الطور؟ ولكن على هذا التقدير فموسى مبعوث قبل محمد على الأنبياء يُصعقون ، إشكال أيضًا، والله أعلم في كون الشهداء لا يُصعقون والأنبياء يُصعقون، إشكال أيضًا، والله أعلم في كون الشهداء لا يُصعقون والأنبياء يُصعقون، إشكال أيضًا، والله أعلم بمراده ومراد رسوله على في ذلك كله.

والفرقُ بينَ حياةِ الشهداءِ وغيرِهم منَ المؤمنينَ الذين أرواحُهُم في الجنةِ، وجهين:

أحدُهُما: أنَّ أرواحَ الشهداءِ تُخلقُ لها أجسادٌ، وهي الطيرُ التي تكونُ في حواصِلِها، ليكملَ بذلك نعيمُها، ويكونُ أكملُ من نعيمِ الأرواحِ المجردةِ عنِ الأجسادِ، فإن الشهداءَ بذلُوا أجسادَهُم للقتلِ في سبيلِ اللَّهِ فعوضوا عنها بها الأجسادَ في البرزخ.

والثاني: أنهم يُرزقونَ في الجنةِ، وغيرُهُم لَم يثبتُ له في حقِّه مثلُ ذلكَ فإنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البـخاري (۳/ ۱۵۸)، (٤/ ۱۹۲ ـ ۱۹۳)، (۸/ ۱۳۴)، (۹/ ۱۷۰)، ومسلم (۷/ ۱۰۰ ـ ۱۰۱) من حديث أبي هريرة ثخڭ .



جاء أنهم يُعلَّقون في شجرِ الجنةِ. ورُوي يعلقون بفتح اللامِ وضَمَها، فقيلَ: إنَّهما بمعنَّى، وأنَّ المرادَ الأكلُ من الشجرِ، قال ابنُ عبدِ البرِّ: وقيل: بلْ روايةُ الضمِّ معناها الأكلُ، وروايةُ الفتح معناها التعلُّق. وهو التسترُ. وبكلِّ حالِ فلا يلزم مساواتُهُم للشهداءِ في كمالِ تنعمهم بالأكلِ، واللَّهُ أعلم.

وقد ذهب طائفة من المتكلمين إلى أن الروح عرض لا تبقى بعد الموت، وحملُوا ما ورد من عذاب الأرواح ونعيمها بعد الموت على أحد أمرين: إما أنَّ العرض الذي هو الحياة يعاد إلى جزء من البدن، أو على أنْ يخلق في بدن آخر.

وهذا الثاني باطلٌ قطْعًا، لأنه يلزمُ منه أنْ يعـنَّب بدنٌ غيرُ بدنِ الميتِ، معَ روحٍ غيرِ روحِهِ، فلا يعنَّبُ حـينئذ بدنُ الميتِ ولا رُوحُه، ولا يتنعمانِ أيضًا، وهذا باطلٌ قطعًا، والأولُ باطلٌ ـ أيضًا ـ بالنصوصِ الدالةِ على بقاءِ الروحِ منفردةً عن البدنِ بعد مفارقتِها له، وهي كثيرةٌ جدًا وقد سبقَ ذكرُ بعضها.

وقد احتج بعضُهم على فناء الأرواح وموتها بما رُوي عن النبي عَلَيْهُ أَنَّه كانَ إذا دخلَ المقابرَ قالَ: «السَّلامُ عليكُم أيتُها الأرواحُ الفانيةُ، والأبدانُ الباليةُ، والعظامُ النخرةُ، التي خرجتْ من الدُّنيا وهي باللَّه مؤمنةٌ، اللَّهُمَّ أدخلْ عليهم رَوْحًا منكَ وسكلمًا منًا»، وهذا حديث خرجة ابن السُّني (۱)، من طريق عبد الوهاب بن جابر التيميّ، حدثنا حبانُ بن عليّ، عن الأعمش، عن أبي رزين، عن أبن مسعود في عن النبيّ عليه وهذا لا يثبتُ رفعه، وعبدُ الوهاب لا يُعرفُ، وحبّانُ في عن الأجسادِ في عن الأجسادِ في على أنّه أرادَ بفناء الأرواح ذهابها من الأجسادِ في عنه أله ولو صح حُملَ على أنّه أرادَ بفناء الأرواح ذهابها من الأجسادِ

<sup>(</sup>١) «عمل اليوم والليلة» (٩٣٥).

المشاهدة، كما في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانَ ﴾ [الرحمن:٢٦]، وبعضُ الأبدانِ باقيةٌ، كأجسادِ الأنبياءِ عليهم الصلاةُ والسلامُ وغيرِهم، وإنما تفارقُ أرواحُها أجسادَها.

وذَكَرَ بعضُهم عن ابنِ عباس ولي أنه سئل أين تكونُ الأرواحُ إذا فارقت الأجسادَ؟ فقال: أين يكونُ السراجُ إذا طُفي، والبصرُ إذا عَمِي، ولحمُ المريضِ إذا مَرِض؟ فقال: إلى أينَ؟ قال: فكذلك الأرواحُ، وهذا لا يصحُ عن ابنِ عباسٍ رضي اللَّهُ عنهما، واللَّهُ أعلمُ (١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾

إذا وفّق اللّه عبدًا: توكّل بحفظه وكلاءته، وهدايته وإرشاده، وتوفيقه وتسديده. وإذا أخذلَه وكله إلى نفسه أو إلى غيره، ولهذا كانت هذه الكلمة : وتسديده وبنبنا اللّه وَنعْم الْوكيل (آل عمران:١٧٣) كلمة عظيمة، وهي التي قالها إبراهيم عليه الصلاة والسلام حين أُلقي في النار، وقالَها محمد رسول الله عليه عليه الناس : ﴿إِنَّ النّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللّه وَنعْمَ الْوكيل (آل عمران:١٧٣) وقالتها عائشة حين ركبت الناقة لمّا انقطعت عن الجيش، وهي كلمة المؤمنين.

فمن حقَّق التوكلَ على اللَّهِ لم يكلْهُ إلى غيرِهِ، وتولاَّه بنفسِهِ.

وحقيقةُ التوكلِ: تكِلة الأمورِ كلِّها إلى من هي بيدِهِ. فمن توكَّلَ على اللَّه

<sup>(</sup>۱) «أهوال القبور» (۱٤٠ ـ ١٦٦).



في هدايته وحراسته وتوفيقه وتأييده ونصره ورزقه، وغير ذلك من مصالح دينه ودنياه تولَّى اللَّه مصالحَ كلَّها، فإنَّه تعالى ولِيُّ الذين آمنوا. وهذا هو حقيقة الوثوق برحمة اللَّه كما في هذا الدعاء «فإنِّي لا أثقُ إلا برحمتك»(١).

فمن وثقَ برحمة ربِّه ولم يثقُ بغيرِ رحمتِه، فقد حقَّقَ التوكلَ على ربِّه في توفيقِهِ وتسديدِه، فهو جديرٌ بأن يتكفَّلَ اللَّهُ بَحفظِه، ولا يكلُهُ إلى نفسه (٢).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا وَيُحبُّونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعُلُوا فَلا تَحْسَبنَهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ ومن أظهر التَّعيير: إظهار السوء وإشاعته في قالَبِ النَّصح وزعْمُ أنه إنما يحملُهُ على ذلك العيوبُ إما عامًا أو خاصًا وكان في الباطن إنما غرضه التعيير والأذى فهو من إخوان المنافقين الذين ذمَّهم اللَّهُ في كتابه، في مواضع، فإن اللَّه تعالى ذمَّ من أظهر فيعلاً وقولاً حسنًا وأراد به التوصلُ إلى غَرض فاسد يقصده في الباطن، وعد ذلك من خصال النفاق كما في سورة براءة التي يقصده في الباطن، وعد ذلك من خصال النفاق كما في سورة براءة التي هتك فيها المنافقين وفضحهم بأوصافهم الخبيثة، ﴿ وَالّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ضِرَاراً هتك فيها المنافقين وفضحهم بأوصافهم الخبيثة، ﴿ وَالّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ضِرَاراً وكُفْراً وتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللّهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ. . ﴾ [التوبة:١٠٠].

وقال تعالى: ﴿ لا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُحبُّونَ أَن يُحْمدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا.. ﴾ [آل عمران: ١٨٨]، وهذه الآيةُ نزلتْ في اليهود لَّا سألهم النبيُّ عَيْكِيْ عن شيءٍ فكتموه وأخبروه بغيره، وقد أروه أنْ قد أخبروه بما سألهم عنه، واستحمدُوا بذلك عليه وفرحوا بما أتوا من كتمانِه ما سألهُم عنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٤١٢)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٦٨/٦).

<sup>(</sup>۲) «شرح حديث لبَّيك اللهم لبَّيك» (۱۲۲ \_ ۱۲۳).

كذلك قالَ ابنُ عباسٍ وَلَيْكُ، وحديثُه بذلكَ مخرَّجٌ في «الصحيحينِ»(١).

وعن أبي سعيد الخدري: أن رجالاً من المنافقين كانُوا إذا خرج رسولُ اللَّهِ عَلَيْتُهُ اللَّهِ عَلَيْتُهُ، فإذا عَلَيْهُ إلى الغزوِ وتَحُلَّفُوا عنه وفرِحُوا بمقعدهم خلاف رسولِ اللَّهِ عَلَيْتُهُ، فإذا قدم رسولُ اللَّهُ اعتمدوا بما لم يمفعلوا. فنزلت هذه الآيةُ.

فهذه الخصالُ، خصالُ اليهودِ والمنافقينَ، وهو أن يُظهرَ الإنسانُ في الظاهرِ قولاً أو فعلاً، وهو في الصورة التي ظهرَ عليها حسنٌ، ومقصودُهُ بذلك التوصُّلُ إلى غَرَضٍ فاسد، فيحمدُهُ على ما أظهر من ذلك الحسنِ، ويتوصَّلُ هو به إلى غرضِ الفاسد الذي هو أبْطنَهُ، ويفرحُ بحمده على ذلك الذي أظهر أنه حسنٌ وفي الباطنِ شيء، وعلى توصُّلهِ في الباطنِ إلى غرضِهِ السَّيِّ، فتتمُّ له الفائدةُ وتُنقّذُ له الحيلةُ بهذا الخداع!!.

ومَنْ كانتْ هذه صفتُهُ فهو داخلٌ في هذه الآية ولا بُدَّ، فهو مُتَوعًدٌ بالعذاب الأليم، ومثالُ ذلك: أن يُريدَ الإنسانُ ذمَّ رجلٍ وتنقُّصهُ وإظهارَ عيبه لينفر الناس عنه إما محبةً لإيذائه أو لعداوته، أو مخافةً من مُزاحمته على مال أو رئاسة أو غير ذلك من الأسباب المذمومة، فلا يتوصلَّ إلى ذلك إلا بإظهار الطَّعْنِ فيه بسبب ديني، مثل: أن يكونَ قد ردَّ قولاً ضعيقًا من أقوالِ عالم مشهور فيشيعُ بين من يُعَظِّم ذلك العالِم، أن فلانًا يُبْغضُ هذا العالِم ويذمة ويطعن عليه فيغر بذلك كلَّ من يُعظمه ويُوهمهم أن بُعْض الرادِّ وأذاهُ من أعمال العرب، لأنه ذبُّ عن ذلك العالِم، ورفع الأذى عنه، وذلك قُربة إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦/ ٥٠ \_ ٥١)، ومسلم (٨/ ١٢٢).



اللَّهِ تعالى وطاعتِهِ فيجمعُ هذا المظْهِرُ للنصح بين أمرين قبيحين مُحَرَّمين:

أحدهما: أن يُحملَ ردُّ هذا العالِمِ القولَ الآخرَ على البُغْضِ والطَّعْنِ والطَّعْنِ والطَّعْنِ واللهَوَى، وقد يكونُ إنَّما أراد به النُّصَحَ للمؤمنينَ، وإظهارَ ما لا يحلُّ له كتمانه من العلم.

والثناني: أن يُظهرَ الطَّعْنَ عليه ليتوصَّل بذلكَ إلى هواه وغَرَضه الفاسد في قالَبِ النُّصحِ والذَّبِّ عن عُلماءِ الشرع، وبمثلِ هذه المكيدة كان ظلمُ بني مروان وأتباعُهم يستميلون الناس إليهم ويُنفِّرون قلوبَهُم عن عليًّ بنِ أبي طالب والحسنِ والحسينِ وذريتِهم وطَيَّمُ أجمعينَ.

وأنه لما قُتِلَ عشمانُ وَلَيْكُ لَم تَرَ الأَمَّةُ أَحَقَّ مِن عَلَيٍّ وَلَيْكُ فَبايعُوه فَتُوصَّلَ مِنْ تُوصَّل إَلَى التنفير عنه، بأنْ أظهرَ تعظيمَ قتلَ عشمانَ وقُبْحَهُ، وهو في نفس الأمر كذلك، ضُمَّ إلى ذلك أن المُؤلِّبَ على قتلهِ والسَّاعِي فيه عليٌّ وَهِذَا كَانَ كَذَبًا وَبَهْتًا.

وكان علي تطليق يحلف ويُغلّظ الحَلف على نفي ذلك، وهو الصادق البار في يمينه وطليق وبادروا إلى قتاله ديانة وتقرباً ثم إلى قتال أولاده رضوان الله عليهم، واجتهد أولئك في إظهار ذلك وإشاعته على المنابر في أيّام الجُمع وغيرها من المجامع العظيمة، حتى استقر في قلوب أتباعهم أن الأمر على ما قالوه، وأن بني مروان أحق بالأمر من علي وولده لقربهم من عنمان، وأخذهم بثاره، فتوصلوا بذلك إلى تأليف قُلوب الناس عليهم، وقتالهم لعلي وولده من بعده، ويثبت بذلك الهم المُلك، واستوثق لهم الأمر.

وكان بعضُهم يقولُ في الخَلْوة لمن يثقُ إليه كلامًا ما معناه: «لم يكن أحدٌ

من الصحابة أكفأ عن عثمان من عليِّ " فيقالُ له: لِمَ يسبُّونه إذًا؟ فيقول: "إنَّ اللُّكَ لا يقومُ إلا بذلك".

ومُرادُهُ أَنَّه لولا تنفيرُ قلوبِ الناسِ عن عليٍّ وولَدهِ ونسبُهم إلى ظلمِ عثمانَ لما مالتُ قلوبُ الناسِ إليهم، لما علموه من صفاتَهِم الجميلةِ وخصائصِهم الجليلةِ، فكانوا يُسرعون إلى مُتابعتهم ومبايعتهم فيزولُ بذلك مُلْكُ أميَّة، وينصرفُ الناسُ عن طاعتِهِم (۱).

### \* \* \*

ومن هذا الباب \_ أيضًا \_ أن يحبّ ذُو الشرف والولاية أن يُحمد على أفعاله ويثنى عليه بها، ويَطلب من الناس ذلك، ويتسبب في أذى من لا يُجيبه إليه، وربَّما كان ذلك الفعل إلى الذمِّ أقرب منه إلى المدح، وربَّما أظهر أمرًا حسنًا في الظاهر، وأحبَّ المدح عليه وقصد به في الباطن شرًّا، وفرح بتمويه ذلك وترويجه على الخلق.

وهذا يدخلُ في قـولِه تعالى: ﴿ لا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا وَّيُحِبُّونَ أَنَ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلا تَحْسَبَنَهُمْ بِمَفَازَةٍ مِّنَ الْعَذَابِ ﴾ [آل عمران:١٨٨] الآية.

فإنَّ هذه الآية إنما نزلتْ فيمن هذه صفاتُه، وهذا الوصف ـ أعني: طلب المدح من الخلق ومحبَّتَهُ والعقوبة على تركه ـ لا يصلح إلا للَّه وحدة لا شريك له ، ومن هنا كان أئمة الهدى ينهون عن حمدهم على أعمالهم وما يصدر منهم من الإحسان إلى الخلق، ويأمرون بإضافة الحمد على ذلك للَّه وحدة لاشريك له ، فإن النَّعَم كلَّها منه .

<sup>(</sup>١) «الفرق بين النصيحة والتعيير» (٢٢ \_ ٢٥).



وكانَ عُمرُ بـنُ عبد العزيزِ ـ رحمه اللَّهُ ـ شـديدَ العنايةِ بذلكَ، وكتبَ مرَّةً إلى أهلِ الموْسمِ كتابًا يُقرأ عليهم، وفيه الأمرُ بالإحسانِ إليهم، وإزالةُ المظالمِ التي كانَتْ عليهم، وفي الكتابِ: «ولا تَـحْمدُوا على ذلكَ كُلِّه إلا اللَّه، فإنَّهُ لوْ وكَلَنِي إلي نفْسِي كُنْتُ كغيرِي».

وحكايتُهُ مع المرأة التي طلبت منه أن يَفرض لبناتها اليتامى مشهورة ، فإنها كانت لها أربع بنات ، ففرض لثنتين منهن ، وهي تحمد الله ، ثم فرض للثالثة فشكرته فقال: إنّما كُنّا نفرض لهن حيث كنت تولين الحمد أهله ، فمري هذه الثلاث يُواسين الرابعة . أو كما قال \_ فطي .

أراد أن يُعرف أنَّ ذا الولاية إنما هو مُنتصبُّ لتنفيذِ أمر اللَّه، وآمرٌ العباد بطاعته تعالى، وناه لهم عن محارم اللَّه، ناصحٌ لعباد اللَّه بدُعائهم إلى اللَّه، فهو يقصد أن يكون الدين كلُّه للَّه، وأن تكون العِزَّة للَّه، وهو مع ذلك خائفٌ من التقصيرِ في حقوقِ اللَّه تعالى \_ أيضًا \_ .

فَ المحبُّونَ للَّهِ غايةُ مقاصدهم من الخلقِ أن يُحبُّوا اللَّهَ ويطيعُوه، ويُفردوه بالعبودية والإلهية، فكيفَ من يزاحمهُ في شيء من ذلك؟ فهو لا يريدُ منَ الخلقِ جزاءًا ولا شُكُورًا، وإنما يسرجُو ثوابَ عملهِ من اللَّه كما قال اللَّهُ تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُوْتِيَهُ اللَّهُ الْكَتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عَبَادًا لِي مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِينَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ عَبَادًا لِي مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِينَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ عَبَادًا لِي مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِينَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ مُسْلَمُونَ وَلا يَأْمُرَكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ [آل عمران:٧٩].

وقال عَلَيْكُ : «لا تُطرُوني كما أطرَت النصارى المسيح ابن مريم، إنَّما أنا عبدٌ،

فقولُوا: عبدَ اللَّه ورسولَه»(١) .

وكان رسولُ اللَّه ﷺ ينكر على من لا يتأدَّبُ معه في الخطاب بهذا الأدب، كما قال: «لا تقولُوا: ما شاءَ اللَّهُ وشاءَ محمدٌ، بلْ قُولُوا: ما شاءَ اللَّهُ ثم شاءَ محمدٌ» (٢).

وقــال: لمن قالَ: مــا شاء اللَّه وشــئتَ: «أَجَـعَلْتَنِي للَّه ندًا؟ بل مـا شــاءَ اللَّهُ وحده» (٣) .

فمِن هُنا كان خُلفاءُ الرُّسل وأتباعُهم من أُمراء العدل وأتباعِهم وقُضاتِهم لا يدْعُون إلى تعظيم اللَّه وحدَه، وإفراده بالعبودية والإلهية، ومنهُم من كان لا يريدُ الولاية إلا للاستعانة بها على الدعوة إلى اللَّه وحدَه.

وكان بعضُ الصالحينَ يتولَّى القضاءَ ويقولُ: ألا أتولاهُ لأستعينَ به على الأمر بالمعروفِ والنهي عن المُنكر.

ولهذا كانت الرُّسل وأتباعُهُم يصبرونَ على الأذى في الدعوة إلى الله، ويتحملونَ في تنفذِ أوامرِ اللَّه من الخلقِ غاية المشقةِ وهُم صابرونَ، بل راضُون بذلك، فإنَّ المحبَّ رُبَّما يتلذذُ بما يُصيبه من الأذى في رضى محبوبه، كما كانَ عبدُ الملك بنُ عمر بنِ عبدِ العزيز - رحمه اللَّهُ - يقولُ لأبيه في خلافتهِ إذا حرصَ على تنفيذِ الحقِّ وإقامةِ العدلِ: يا أبت، لودِدْتُ أنِّي غَلتْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤/٤) من حديث عمر بن الخطاب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٧٢/٥)، وابن ماجه (٢١١٨) من حديث الطفيل بن سخبرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحــمد (١/ ٢١٤ ـ ٢٨٣ ـ ٣٤٧)، وابن ماجه (٢١١٧) من حديث عبــد اللَّه بن عباس طائفيًا.



بي وبِكَ القُدورُ في اللَّهِ عزَّ وجلَّ.

وقال بعضُ الصالحين: وددتُ أنَّ جسمي قُرِضَ بالمقاريضِ وأنَّ هذا الخلقَ كُلَّهم أطاعُوا اللَّهَ عزَّ وجلَّ، فعُرِض قـولُهُ على بعض العارفينَ فقال: إن كان أراد بذلك النصيحة للخلق وإلا فلا أدري، ثم غُشي عليه.

ومعنى هذا: أن صاحب هذا القول قد يكونُ لَحِظ نُصح الخلق والشفقة عليهم من عذاب الله بأذى نفسه، وقد عليهم من عذاب الله بأذى نفسه، وقد يكونُ لَحِظ جلال الله وعظمته وما يستحقُّهُ من الإجلال والإكرام والطّاعة والمحبة، فود أن الخلق قاموا بذلك، وإن حصل له في نفسه غاية الضرر، وهذا هو مشهد خواص المحبين العارفين بملاحظته فغشي على هذا الرجل العارف.

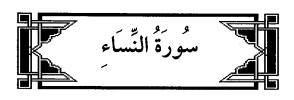
وقد وصف الله تعالى في كتابِهِ أن المحبين له يجاهدون في سبيله ولا يخافون لومة لائم.

وفي ذلك يقولُ بعضُهُم:

أجد الملامة في هَواك لذيذة حُبًّ لذكرك فلْيَلُمْ نِي اللُّومُ (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «شرح حدیث ما ذئبان جائعان» (۳۰ ـ ۳۳).



## قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدُلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَلاَّ تَعُولُوا ﴾

ومما يستدلُّ به على فضلِ قلة العيالِ قولُهُ تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَ تَعْدِلُوا فَوَاحَدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَلاَّ تَعُولُوا ﴾ [النساء: ٣] على تفسير من فسَّرَهُ بكثرة العيال، ولكنَّ الجمهور على تفسيرِه بالجورِ والحيف، فإنَّ ملك اليمينِ قد تكثرُ به الأولادُ أكثرُ من الزوجاتِ الأربع، فإنه لا ينحصرُ في عدد.

وكانَ الإمامُ أحمدُ ينكرُ على من كرهَ كثرةَ الأزواجِ والعيالِ، ويستدلُّ بحالِ النبيِّ عَلَيْ وأصحابِه من كثرةِ أزواجهِم وعيالِهِم، وبمثلِ قوله: «تزوجُوا الودودَ النبيِّ عَلَيْ وأصحابِه من كثرةِ أزواجهِم وعيالِهِم، وبمثلِ قوله: الودودَ الودودَ الأممَ يومَ القيامةِ»(١)، ولكنه يأمرُ مع هذا بطلبِ الحلالِ والكسبِ، والصبرِ على الفقرِ وإنْ شقَّ.

فالإمامُ أحمدُ أمرَ بما جاءَ الأمرُ به في الشرع، وسفيانُ نظرَ إلى قلَّة صبرِ الناسِ إلى ما يئولُ إليهِ حالُهم عند كثرة عيالهم منْ تركِ الورع، والتكسبِ من الوجوهِ المكروهة، وهذا هُوَ الغالبُ على النَّاسِ لا سيَّما مع قلةِ العِلْمِ والصبرِ، وأمَّا حالُ الصابرينَ على العيالِ المحافظينَ على الورعِ معهم فعزيزٌ حداً (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٢٠٥٠)، والنسائي (٦/٦٥) من حديث معقل بن يسار رَطُّتُكِيُّهِ.

<sup>(</sup>۲) شرح حديث: «إن أغبط أوليائي» (ق/ ٢/ ب).



# قوله تعالى: ﴿ وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴾

قال المباركُ بنُ كامل: سمعتُ عبدَ الوهابِ بنِ قاسمِ بنِ علي الشعراني، قال: رأيتُ جعفرَ الدرزيجاني جاء إلى بغداد، فالتقى به أبو الحسين الدرزيجاني، فقال له: ﴿ وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ الله رَيْجَانِي، فقال له: ﴿ وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفُهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴾ [النساء:٩] تقوى اللّه لنا ولَهُم (١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلادكُمْ لِللَّاكِرِ مِثْلُ حَظَّ الأَنشَيْنِ فَلَهَا اللّهُ فَا اللّهُ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النصْفُ وَلاَئبَوْنَهُ لَكُلِّ وَاحِد مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثُهُ أَبُواهُ فَلاُمّه الثّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلاَمُه السُّدُسُ مِنْ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَصِيَّةً يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ لاَ السُّدُسُ مِنْ بَعْد وَصِيَّةً يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ لاَ تَدُرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَرِيضَةً مِن اللّه إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا عَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَرِيضَةً مِنَ اللّهِ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلَكُمْ نَفْعًا فَرِيضَةً مِنَ اللّهِ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمْ الرَّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَ مِنْ بَعْد وَصِيَّة يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَلَكُمْ وَلَدٌ فَلَكُمْ الرَّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَ مِنْ بَعْد وَصِيَّة يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَلَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُم مَنْ بَعْد وَصِيَّة تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَكُن وَاحِد مِنْ بَهَا أَوْ دَيْنِ وَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَ الثُمُنُ مِمَّا تَرَكُتُم مِنْ بَعْد وَصِيَّة تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الشَّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُم مِنْ بَعْد وَصِيَّة تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ وَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَ اللّهُ مُن مَا تَرَكُتُهُ مَنْ بَعْد وَصِيَّة تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَكُنَ وَاحِد مِنْ فَلَكُن وَاحِد مِنْهُمَا لَوكُن لَكُمْ اللّهُ لَا لَكُمْ وَلَدُ لَيْهُ الْوَلُولُ وَاحِد مِنْهُمَا لَولُكُلُ وَاحِد مِنْهُمَا لَولَالًا وَاحِد مِنْهُمَا لَولُكُولُ وَاحِد مِنْهُمَا لَولَالًا لَا لَا لَهُ مُن ثَلِكُلُ وَاحِد مِنْ فَلَكُن وَلَا لَا لَا لَا لَكُولُ وَاحِد مِنْ اللّهُ لَا أَنْ لَكُمْ وَلَالَةً أَو الْمَرَاقُ وَلَهُ أَنْ أَنْ أَلُولُ وَاحِد مِنْ فَلَكُن وَلَا لَا لَكُمْ وَلَالُ اللّهُ الْمُؤْلُ وَاحِد مِنْ فَالْمُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) «ذيل طبقات الحنابلة» (٣/ ١١٠).

السُّدُسُ فَإِن كَانُوا أَكْثَرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاءُ فِي الثُّلُثِ مِنْ بَعْدِ وَصَيَّةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾ وَصِيَّةً مِن اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾

قال تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلادِكُمْ لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنتَينِ ﴾ [النساء:١١]، فهذا حكمُ اجتماع ذكورهم وإناثهم أنَّه يكونُ للذكرِ منهم مثلُ حظ الأنثينِ، ويدخلُ في ذلك الأولادُ، وأولادُ البنينَ باتِّفاقِ العلماء، فمستى اجتمع من الأولاد إخوة وأخوات ، اقتسمُ وا الميراث على هذا الوجه عند الأكثرين، فلو كانَ هناكَ بنت للصُّلبِ أو ابنتانِ، وكان هناك ابنُ ابنِ مع أخته اقتسما الباقي أثلاثًا، لدخولهم في هذا العموم. هذا قول جمهور العلماء، منهم عمر وعلي وزيد وابن عباس، وذهب إليه عامة العلماء، والأئمة الأربعة.

وذهب ابن مسعود إلى أنَّ الباقي بعد استكمال بنات الصُّلب الثلثين، كلُّه لابن الابنِ، ولا يُعصِّبُ أخته، وهو قول علقمة وأبي ثور وأهل الظاهر، فلا يُعصِّبُ عندَهُم الولدُ أخته إلا أن يكون لها فريضة لو انفردت عنه، فكذلك قالُوا فيما إذا كان هناك بنت وأولادُ ابن ذكور وإناث: إنَّ الباقي لجميع ولد الابن، للذكر منهم مثل حظ الأنثيين.

وقال ابنُ مسعود في بنت وبنات ابن وبني ابن: للبنت النصف، والباقي بين ولد الابن، للذكر مثلُ حظِّ الأُنثيين إلا أن تزيد المقاسمةُ بنات الابن على السدس، فيفرض لهن السدس، ويجعل الباقي لبني الابن، وهو قول أبي تورد.

وأمَّا الجمهورُ، فقالُوا: النصفُ الباقي لولدِ الابنِ، للذكرِ مثلُ حظِّ الأنثيينِ عملً عمرِ مثلُ حظِّ الأنثيينِ عملً بعمومِ الآيةِ، وعندهم أن الولدَ وإن نزَلَ يُعَصِّبُ من في درجتِهِ بكلِّ



حال، سواء كان للأنثى فرض بدونه أو لم يكن، ولا يُعصِّبُ من أعلى منه من الإناثِ إلا بشرطِ أن لا يكون لها فرض بدونه، ولا يُعصِّبُ من أسفل منه بكلِّ حال.

ثم قالَ تعالى: ﴿ فَإِن كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتْنِ فَلَهُنَّ ثُلُتًا مَا تَرَكُ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النّصْفُ ﴾ [النساء:١١]، فهد ذا حكم انفراد الإناث من الأولاد أن للواحدة النصف، ولما فوق الاثنتين الثلثان، ويدخل في ذلك بنات الصلب وبنات الابن عند عدمهن فإن اجتمعن، فإن استكمل بنات الصلب الثلثين، فلا شيء لبنات الابن المنفردات، وإن لم يستكمل البنات الثلثين، بل كان ولل الصلب بنتًا واحدة ، ومعها بنات ابن ، فللبنت النّصف ، ولبنات الابن السدس تكملة الثلثين، لئلا يزيد فرض البنات على الثلثين.

وبهذا قَضى النبيُّ وَاللَّهِ في حديثِ ابنِ مسعود (١) الذي تقداً ذكرهُ، وهو قولُ عامَّةِ العلماءِ، إلا ما رُوي عن أبي مسعود (٢) وسلمان بنِ ربيعة أنه لا شيء لبنتِ الابنِ، وقد رجع أبو موسى إلى قول ابنِ مسعود لل بلغهُ قولُهُ في ذلك (٣).

وإنما أُشكِلَ على العلماء حكم ميراث البنتين، فإنَّ لهما الثلثين بالإجماع كما حكاه ابن المنذر وغيره، وما حُكي فيه عن ابن عباس أنَّ لهما النَّصف، فقد قيل: إن إسناده لا يصح ، والقرآن يدل على خلافه، حيث قال تعالى: ﴿ وَإِن كَانَتْ وَاحِدةً فَلَهَا النَّصْفُ ﴾ [النساء:١١]، فكيف تُورَث أكثر من واحدة

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٨٨، ١٨٩).

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصول، ولعل الصواب عن «أبي موسى» كما في «أبي داود».

<sup>(</sup>٣) أبو داود (۲۸۹۰).

النصفَ؟ وحديثُ ابن مسعودٍ في توريثِ البنتِ النصفَ وبنتِ الابنِ السدسَ تكملة الثلثين يدلُّ على توريثِ البنتين الثلثين بطريقِ الأولى.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ، وأبو داودَ، والترمذيُّ<sup>(۱)</sup> من حديثِ جابرٍ: أنَّ النبيَّ ورَّث ابنتيْ سعد بنِ الرَّبيع الثلثين.

ولكن أشكل فهم ذلك من القرآن لقوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ ﴾ [النساء:١١]، فلهذا اضطرب الناس في هذا ، وقال كثيرٌ من الناس فيه أقوالاً مستبعدة.

ومنهم من قالَ: استُفيد حكم ميراث الابنتين من ميراث الأختين، فإنَّه قال تعالى: ﴿ فَإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ ﴾ [النساء:١٧٦]، واستُفيد حكم ميراثِ ما فوق الاثنتين.

ومنهم من قال: البنتُ مع أخيها لها الثلثُ بنصِ القرآن، فلأنْ يكونَ لها الثلثُ مع أختِها أولى، وسلكَ بعضُهم مسلكًا آخر، وهو أنَّ اللَّه تعالى ذكر حُكم توريثِ اجتماعِ الذكورِ والإناثِ من الأولاد، وذكر حكم توريثِ الإناثِ إذا انفردنَ عن الذكور، ولم ينصَّ على حكم انفرادِ الذكور منهم عن الإناثِ، وجعل حُكم الاجتماع أن الذكر له مثلُ حظ الأنثين، فإن اجتمع مع الابنِ ابنتان فصاعدًا، فله مثلُ نصيبِ اثنتينِ منهنَّ، وإن لم يكنْ معهُ إلا ابنةٌ واحدة فله الثلثانِ ولها الثلثُ، وقد سمَّى اللَّه ما يستحقه الذكرُ حظ الأنثين مطلقًا، وليس الثلثان حظ الأنشين في حالِ اجتماعهِما مع الدكرِ، لأنَّ مظلَّها حينئذِ النَّصفُ، فتعينَ أن يكونَ الثَّلثان حظَّهما حال الانفراد.

<sup>(</sup>۱) أخرجـه: أحمد في «المسنـد» (۳/ ۳۵۲)، وأبو داود (۲۸۹۲)، والترمذي (۲۰۹۳) وابن مـاجه (۲۷۲۰).



وبقي ها هنا قسم ثالث لم يصرِّح القرآنُ بذكرِهِ، وهو حكمُ انفرادِ الذكورِ من الولد، وهذا مما يُمكن إدخالُهُ في حديثِ ابن عباسٍ: «فما بقي فلأولى رجلِ ذكر »، فإنَّ هذا القسم قد بقي ولم يصرَّح بحكمه في القرآن، فيكون المال حين لأقربِ الذكور مِنَ الولد والأمرُ على هذا، فإنَّه لو اجتمع ابن وابن ابنٍ، لكان المال كُلُّه للابنِ، ولو كان ابن ابن وابن ابنِ ابنِ ابنِ، لكان المال كُلُّه لابنِ على مقتضى حديثِ ابنِ عباسٍ، والله أعلم.

وأقرب العصبات الابنُ، وإن كان الولدُ أنثى، فإن كانتا اثنتين فصاعداً، فالثُّلثان لهنَّ، ولا يَفضُلُ منَ المالِ شيءٌ، وإن كانت بنتًا واحدةً، فلها النصف ويفضلُ من المال سدس آخر، فيأخذُهُ الأبُ بالتَّعصيب، عملاً بقوله ﷺ: «ألحقوا الفرائض بأهلها، فما بقي فلأولى رجل ذكر»، فهو أولى رجل ذكر عند فقد الابن، إذ هو أقربُ من الأخ وابنه والعمِّ وابنه.

ثم قال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُن لَّهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلَأُمِّهِ الثُّلُثُ ﴾ [النساء:١١]،

<sup>(</sup>١) أخرجه:البخاري (٨/ ١٨٧)، ومسلم (٥٩/٥) من حديث ابن عباس وللثيثا

يعني: إذا لم يكن للميت ولدٌ، وله أبوان يرثانه، فلأُمّه الثلث، فيُفهم من ذلك أنَّ الباقي بعد الثلث للأب، لأنه أثبت ميراثه لأبويه، وخصَّ الأمَّ من الميراثِ بالثلث، فعلم أنَّ الباقي للأب، ولم يقُل: فللأب مثلاً \_: ما للأمِّ، لئلا يُوهم أنَّ اقتسامَهُما المال هو بالتَّعصيبِ كالأولاد والإخوةِ، إذا كان فيهم ذكورٌ وإناثٌ.

وكان ابنُ عباسٍ يتمسَّكُ بهذه الآية بقوله في المسألتين الملقبتينِ بالعُمريتينِ وهما زوجٌ وأبوان، وزوجةٌ وأبوان، فإن عَمر قضى أن الزوجين يأخذان فرضهما من المال، وما بقي بعد فرضهما في المسألتين، فللأم ثلثُه، والباقي للأب(١)، وتابعه على ذلك جمهور الأُمَّة.

وقال ابن عباس: بل للأم الثلثُ كاملاً، تمسُّكًا بقوله: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرْثَهُ أَبُواهُ فَلأُمّه الثُّلُثُ ﴾ [النساء:١١].

وقد قيل في جوابِ هذا: إنَّ اللَّه إنما جعل للأمِّ الثلث بشرطين: أحدُهما أن لا يكون للولدِ اللَّه ولله والثاني: أن يرثه أبواه ، أي: أن ينفرد أبواه بميراثه، فما لم ينفرد أبواه بميراثه، فلا تستحقُّ الأمُّ الثلث ، وإن لم يكن للمتوفَّى ولدٌ.

وقد يقال \_ وهو أحسن ُ \_: إن قوله: ﴿ وَوَرِقُهُ أَبُواَهُ فَلَأُمِّهِ الثُّلُثُ ﴾ [النساء:١١] أي: عمَّا ورثه الأبوان، ولم يقل: فلأمه الثلثُ عما ترك كما قال في السُّدس، فالمعنى أنَّه إذا لم يكن له ولدٌ، وكان لأبويه من ماله ميراثٌ، فللأمِّ ثُلُثُ ذلك الميراثِ الذي يختصُّ به الأبوان، ويبقى الباقي للأب.

ولهذا السرِّ ـ واللَّهُ أعلمُ ـ حيثُ ذكرَ اللَّه الفروضَ المقدَّرةَ لأهلها، قال (۱) أخرجه: عبد الرزاق (۲۰۲/۱۰ ـ ۲۰۳).



فيها: ﴿مِمَّا تَرَكَ﴾، أو ما يدلُّ على ذلك، كقوله: ﴿مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ ﴾، ليبين أن ذا الفرضِ حَقُّه ذلك الجزءُ المفروضُ المقدَّر له من جميع المال بعد الوصايا والديون، وحيثُ ذكر ميراث العصبات، أو ما يقتسمُه الذُّكورُ والإناثُ على وجه التَّعصيب، كالأولاد والإخوة لم يقيده بشيء من ذلك، ليبين أنَّ المال المقتسمَ بالتَّعصيب ليسَ هو المال كُلَّهُ، بل تارةً يكونُ جميع المال، وتارةً يكونُ هو الفاضلَ عن الفروضِ المفروضةِ المقدَّرةِ.

وهنا لما ذكر مسيرات الأبوين من ولدهما الذي لا ولد له ، ولم يكن اقتسامه ما للميراث بالفرض المحض كما في ميراثهما مع الولد، ولا كان بالتعصيب المحض الذي يعصب فيه الذكر الأنثى، ويأخذ مثلي ما تأخذه الأنثى، بل كانت الأم تأخذ ما تأخذه بالفرض، والأب يأخذ ما يأخذ ما يأخذ ما يأخذ ما بالتعصيب، قال: ﴿ وَوَرِثُهُ أَبُواهُ فَلا مُه التّلث ﴾ [النساء:١١]، يعني: أن القدر الذي بالتعصيب، قال: ﴿ وَوَرِثُهُ تَاخذُ الأم تُلثُ هُ النّله فرضًا، والباقي يأخذه الأب بالتعصيب، وهذا عمّا فتح اللّه به، ولا أعلم أحداً سبق إليه، وللّه الحمد والمنتق.

ثم قال تعالى: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلَأُمِّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ ﴾ [النساء:١١] ، يعني للأمِّ السدس مع الإخوة من جميع التركة الموروثة التي يقتسمُها الورثة ، ولم يذكر ْ هُنَا ميراث الأبِ مع الأمِّ ، ولا شكَّ أنَّه إذا اجتمع أمُّ وإخوة وليس معهم أبٌ ، فإنَّ للأمِّ السدس ، والباقي للإخوة ، ويحجبُها الأخوانِ فصاعدًا عند الجمهور .

وأما إن كانَ مع الأمِّ والإخـوةِ أبٌ، فقال الأكثـرونَ: يحجبُ الإخوةَ الأمُّ ولا يرثون، ورُويَ عن ابنِ عباسِ أنهم يرثُون السُّـدسَ الذي حجبوا عنه الأمَّ

بالفرضِ، كما يَرِثُ ولدُ الأمِّ مع الأمِّ بالفرضِ.

وقد قيلَ: إنَّ هذا مبنيُّ على قوله: «إنَّ الكلالة من لا ولدَ له خاصّة»، ولا يُشترط للكلالة فقْدُ الوالد، فيرثُ الإخوةُ مع الأبِ بالفرضِ.

ومن العلماء المتأخرين من قال: إذا كانَ الإخوةُ محجوبينَ بالأب، فلا يَحجُبُون الأمَّ عَن شيء، بل لها الثُّلثُ، ورجَّحَهُ الإمامُ أبو العباسِ ابنِ تيمية رحمة اللَّه عليه، وقد يؤخذُ من عموم قول عمر وغيره من السَّلف: من لا يرثُ لا يَحجبُ، وقد قالَ نحوه أحمدُ والخرقي، لكن أكثرَ العلماء يحملونَ ذلكَ على أنَّ المرادَ من ليسَ له أهليّةُ الميراثِ بالكليّةِ كالكافرِ والرقيق، دونَ من لا يرثُ لا يحجَابِه بمنْ هو أقربُ منه، واللَّهُ أعلم.

وقد يشهدُ للقولِ بأنَّ الإخوةَ إذا كانُوا محجوبينَ لا يحجبُونَ الأمَّ أنَّ اللَّهَ تعالى قال: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلاً مِهِ السَّدُسُ ﴾ [النساء:١١] ولم يذكرِ الأب، فدلَّ على أنَّ ذلك حكمُ انفرادِ الأم مع الإخوة، فيكون الباقي بعد السدس كله لهم، وهذا ضعيفٌ، فإن الإخوة قد يكونون من أمِّ، فلا يكونُ لهم سوى الثلث، واللَّهُ تعالى أعلمُ.

واعلم أن اللَّه تعالى ذكر حُكْم ميراثِ الأبوين، ولم يذكر الجَدَّ ولا الجَدَّة، فقد قال أبو بكر الصديقُ وعمرُ بنُ الخطابِ وَاللَّهُ: إنه ليسَ لها في كتابِ اللَّهِ شيءُ (۱) ، وقد حكى بعضُ العلماءِ الإجماع على ذلك، وأنَّ فرضَهما إنما ثبت بالسُّنة، وقيل: إنَّ السُّدسَ طُعْمةٌ أطعَمها رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وليس بفرض، كذا رُوي عن ابنِ مسعودٍ وسعيدِ بنِ المُسيَّبِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحــمد (٢٢٥/٤)، وأبو داود (٢٨٩٤)، والترمذي (٢١٠١)، والنســائي في «الكبرى» «تحفة الأشراف» (١١٢٣٢).



وقد رُوي عن ابن عباس من وجوه فيها ضعف أنها بمنزلة الأمِّ عند فقد الأمِّ ترثُ ميراث الأمِّ، فترثُ الثلث تارةً، والسدس أخرى، وهذا شذوذ، ولا يصح الحاق الجدة بالجدة، لأن الجدَّ عصبة يُدلى بعصبة، والجدة ذات فرض تُدلى بذات فرض فضعفت، وقد قيل: إنَّه ليس لها فرض بالكلية، وإنما السُّدس طعمة أطعمها النبي عليه الخدة، ولهذا قالت طائفة ممن يرى الردَّ على ذوي الفروض: إنه لا يردُّ على الجدة، لضعف فرضها، وهو رواية عن أحمد.

وأما الجدُّ، فاتَّفقَ العلماءُ على أنَّه يقومُ مقامَ الأبِ في أحوالِهِ المذكورةِ من قبلُ، فيرثُ مع الولدِ السُّدسَ بالفرضِ، ومع عدمِ الولد يرثُ بالتعصيبِ، وإن بقي شيء مع إناثِ الولدِ أخذهُ بالتعصيبِ \_ أيضًا \_ عملاً بقوله: «فما أبقت الفرائضُ، فلأولى رَجُلِ ذكر».

ولكن اختلفُوا إذا اجتمع أمُّ وجدٌ مع أحد الزوجين، فرُوي عن طائفة من الصَّحابة أن للأمِّ ثُلُثَ الباقي، كما لو كانَ معها الأبُ كما سبق، رُوي ذلك عن عمر، وابنِ مسعود كذا نقله بعضهم، ومنهم من قال: إنما رُوي عن عمر، وابنِ مسعود في زوجٍ وأمِّ وجدِّ: أنَّ للأمِّ ثلث الباقي.

ورُوي عن ابنِ مسعود رواية أخرى: أنَّ النِّصفَ الفاضلَ بين الجدِّ والأمَّ نصف ان ورُوي عن ابنِ مسعود رواية شاذة: أنَّ للأمِّ ثلثَ الباقي، والصَّحيحُ عنه، كقولِ الجمهورِ: أن لها الثُّلثَ كاملاً، وهذا يشبهُ تفريقَ ابنِ سيرينَ في الأمِّ مع الأبِ أنَّه إن كان معهما زوجٌ، للأمِّ ثلثُ الباقي، وإن كان معهما زوجةٌ، فللأمِّ الثُّلث.

وجَمه ورُ العلماءِ على أنَّ الأمَّ لها الثلثُ مع الجدِّ مطلقًا، وهو قولُ عليًّ

وزيد، وابنِ عباس، والفرقُ بين الأمِّ مع الأبِ ومعَ الجدِّ أنها مع الأبِ يشملُها اسمٌ واحدٌ، وهما في القُربِ سواءٌ إلى الميتِ، فيأخذُ الذكر منهما مثلَ حظِّ الأنثى مرتينِ كالأولادِ والإخوة، وأما الأمُّ مع الجدِّ، فليسَ يشملُها اسمٌ واحدٌ، والجدُّ أبعدُ من الأبِ، فلا يلزمُ مُساواتُهُ به في ذلكَ.

وأمَّا إن اجتمع الجدُّ مع الإخوة، فإن كانُوا لأمَّ سَقَطُوا به، لأنهم إنما يرثون من الكلالة، والكلالةُ: منْ لا وَلَدَ له ولا والد، إلا رواية شذَّتْ عن ابنِ عباسٍ.

وأما إن كانوا لأب أو لأبوين، فقد اختلف العلماء في حكم ميراثهم قديمًا وحديثًا، فمنهم من أسقط الإخوة بالجد مطلقًا، كما يسقطون بالأب، وهذا قول الصديق، ومعاذ، وابن عباس، وغيرهم، واستدلُّوا بأنَّ الجدَّ أبٌ في كتاب اللَّه عزَّ وجلَّ، فيدخل في مسمى الأب في المواريث، كما أنَّ ولد الولد ولد، ويدخل في مسمى الولد عند عدم الولد بالاتفاق، وبأن الإخوة إنما يرثون مع الكلالة، فيحجبهم الجدُّ كالإخوة من الأم، وبأنَّ الجدَّ أقوى من الإخوة، لاجتماع الفرض والتَّعصيب له من جهة واحدة، فهو كالأب، وحينئذ، فيدخل في عموم قوله علي النها بقي، فلأولى رجل ذكر».

ومنهم من شرك بين الإخوة والجدِّ وهو قول كثيرٍ من الصحابة، وأكثر الفقهاء بعدهم على اختلاف طويل بينهم في كيفية التشريك بينهم في الميراث، وكان من السلف من يتوقّف في حكمهم ولا يُجيب فيهم بشيء، لاشتباه أمرهم وإشكاله، ولولا خشية الإطالة لبسطنا القول في هذه المسألة، ولكن ذلك يؤدي إلى الإطالة جداً.



وأما حكمُ ميراث الإخوة للأبوينِ أو للأب، فقد ذكره اللَّه تعالى في آخر سورة النساء في قولُه تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلالَةِ إِنِ امْرُؤٌ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتٌ فَلَهَا نصْفُ مَا تَرَكَ ﴾ [النساء:١٧٦].

والكلالة: مأخوذة من تكلُّلِ النسبِ وإحاطتِ وبالميت، وذلك يقتضي انتفاء الانتسابِ مطلقًا من العمودينِ الأعلى والأسفل، وتنصيصه تعالى على انتفاء الولدِ تنبيه على انتفاء الوالدِ بنيه على انتفاء الوالدِ بطريقِ الأولى، لأن انتسابَ الولدِ إلى والدِهِ أظهر من انتسابِ إلى ولدِه، فكان ذكر عدم الولد تنبيهًا على عدم الوالدِ بطريقِ الأولى.

وقد قال أبو بكر الصديقُ وظف : الكلالة : مَنْ لا ولَدَ له ولا والد (١)، وتابعه جمهور الصحابة والعلماء بعده م، وقد روي ذلك مرفوعًا من مراسيل أبي سلمة بن عبد الرحمن، عن النبي عليه خسر جسه أبو داود في «المراسيل» (١)، وخرجه الحاكم من رواية، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة مرفوعًا، وصحّحه ووصله بذكر أبي هريرة ضعيف (٣).

فقوله: ﴿إِنِ امْرُؤٌ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتٌ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ﴾، يعني إذا لم يكن للميت ولد بالكلية لا ذكر ولا أنثى، فللأخت \_ حينئذ \_ النّصف عما ترك فرضًا، ومفهوم هذا أنه إذا كان له ولد فليس للأخت النّصف فرضًا، ثم إنْ كان الولد ذكرًا، فهو أولى بالمال كلّه لما سبق تقريره في ميراث الأولاد الذّكور إذا انفردوا، فإنهم أقرب العصبات، وهم يُسقطون الإخوة فكيف لا يُسقطون

<sup>(</sup>١) أخرجه: عبد الرزاق (٣٠٤/١٠)، وابن أبي شيبة (١١/ ٤١٥ ـ ٤١٦).

<sup>.(</sup>٣٧١)(٢)

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الحاكم (٣٢٦/٤).

الأخوات؟ وأيضًا، فقد قال تعالى: ﴿ وَإِن كَانُوا إِخْوَةً رِّجَالاً وَنِسَاءً فَلِلدُّكِرِ مِثْلُ وَطِّ الْأُنفَيْنِ ﴾، وهذا يدخل فيه ما إذا كانَ هناك ذو فرض كالبنات وغيرهنَّ، فاإذا استحقُّ الفاضلُ ذكورَ الإخوة مع الأخوات، فإذا انفردُوا، فكذلك يستحقُّ ونه وأولى، وإن كانَ الولدُ أنثى، فليسَ للأخت هنا النَّصفُ بالفرض، ولكن لها الباقي بالتَّ عصيب عندَ جمهور العلماء، وقد سبقَ ذكرُ ذلك والاختلافُ فيه، فلو كانَ هناكَ ابن لا يستوعبُ المالَ وأختٌ، مثلُ ابن نصفُه حر عند من يُورِّنه نصفَ الميراث، وهو مذهبُ الإمامِ أحمد وغيره من العلماء، فيهل يقالُ: إن الابنَ هنا يسقط نصفَ فرضِ الأخت، فترثَ معه الربُع فرضًا؟ أم يقال: إنّه يصيرُ كالبنت فتصيرَ الأختُ معه عصبةٌ كما تصيرُ مع الأخت، لكنه يُسقط نصفَ تعصيبها، فتأخذُ معه النّصفَ الباقي مع الأخت، لكنه يُسقط نصفَ تعصيبها، فتأخذُ معه النّصفَ الباقي بالتعصيب؟ هذا محتملٌ، وفي هذه المسألة لأصحابنا وجهان.

وقوله تعالى: ﴿ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَهَا وَلَدٌ ﴾، يعني أنَّ الأخَ يستقلُّ بميراثِ أخته إذا لم يكن لها ولدٌ ذكرٌ أو أنثى، فإن كان لها ولدٌ ذكرٌ، فهو أوْلى من الأخ بغير إشكال، فإنَّه أولى رجلٍ ذكرٍ، وإن كان أنثى، فالباقي بعد فرضها يكونُ للأخ، لأنَّه أولى رجلٍ ذكرٍ، ولكن لا يستقلُّ بميراثِها حينتُذ، كما إذا لم يكن لها ولدٌ.

وقوله: ﴿ فَإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثَّلْثَانِ مِمَّا تَرَكَ ﴾ يعني: أنَّ فـرضَ الثَّنتين الثَّلثان، كـما أنَّ فرضَ الواحـدةِ النِّصفُ، فهذا كلَّه في حكم انفرادِ الإخوةِ والأخواتِ.

وأما حكمُ اجتماعهِم، فقد قالَ تعالى: ﴿ وَإِن كَانُوا إِخْوَةً رِّجَالاً وَنسَاءً فَلِلذَّكُرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنشَيْنِ ﴾، فيدخلُ في ذلكَ ما إذا كانوا مفردينِ، وأما إذا كان هناكَ



ذو فرض من الأولادِ أو غيرِهم، كأحدِ الزوجينِ أو الأمّ أو الإخوةِ من الأم، فيكونُ الفاضلُ عن فروضِهم للإخوةِ والأخواتِ بينهم للذّكر مثلُ حظِّ الأنثيين.

فقد تبيّن بما ذكرناهُ أنَّ وجود الولد إنما يُسقط فرض الأخوات من الأبوين أو الأب، ولا يُسقط توريشهُن بالتَّعصيب مع أخواتهِنَّ بالإجماع، ولا تعصيب به نُن بانفرادهِنَّ مع البنات عند الجمهور، فالكلالة شرط لشبوت فرض الأخوات، لا لثبوت ميراثهنَّ، كما أنَّه ليس بشرط لميراث ذكورهم بالإجماع، وهذا بخلاف ولد الأمِّ، فإنَّ انتفاء الكلالة أسقطت فروضهم، وإذا أسقطت فروضهم، سقطت مواريثهم، لأنَّه لا تعصيب لهم بحال لإدلائهم بأنثى، والأخوات للأبوين أو للأب يدلون بذكر، فيرثن بالتَّعصيب مع إخوتهِنَّ بالاتفاق، وبانفرادهِنَّ مع البنات عند الجمهور.

وإذا كانَ الولدُ مسقطًا لفرضِ ولد الأبوينِ، أو الأب دونَ أصلِ توريثهم بغيرِ الفرضِ، فقد يقالُ: إنَّ اللَّه تعالى إنَّ ما خصَّ انتفاءَ الولدِ في قوله: ﴿ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ ﴾ [النساء:١١] ولم يذكر انتفاءَ الولد، أو الأب، لأنَّه كان يدخلُ فيه الجدُّ، والجدُّ لا يُسقطُ ميراثَ الإخوة بالكليَّة، وإنَّما يشتركون معه في الميراث، تارةً بالفرض، وتارةً بغيره، وهذا على قول من يقولُ: إنَّ الجدَّ لا يُسقطُ الإخوة وهمُ الجمهورُ وظاهرٌ، وهذا كلَّه في انفرادِ ولد الأبوينِ أو الأب، فإن اجتمعُوا فإن العصبات منْ ولد الأبوينِ يُسقطونَ ولدَ الأب كلهم بغير خلاف حتى في الأخت من الأبوينِ مع البنتِ عند من يجعلُها عصبة يُسقط بها الأخ من الأبوين.

وفي «المسندِ» و «الترمذيِّ» و «ابن ماجه» عن عليٍّ قال: قَضَى رسولُ اللَّهِ

ﷺ أن أعيانَ بني الأم يرثُون دونَ بني العــلاَّتِ، يرثُ الرَّجُلُ أخاه لأبيه وأمِّهِ دونَ أخيه لأبيه وأمِّه دونَ أخيه لأبيه (١) .

وقال عمرُو بنُ شُعيب: قضى رسولُ اللَّه ﷺ أن الأخ للأب والأم أولى بالكلالة بالميراث، ثم الأخ للأب، وهذا ـ أيضًا ـ مما يدخلُ في قولِهِ عليه الصلاةُ والسلامُ: «فما بقي فلأولى رجُل ذكر».

والتحقيقُ في ذلك: أن كلَّ ما دلَّ عليه القرآنُ، ولو بالتَّنبيه، فليسَ هو مَّا أَبقته الفرائض، بل هو من إلحاق الفرائض المذكورة في القرآن بأهلها، كتوريث الأولاد ذكورهم وإنائهم الفاضل عن الفروض، للذَّكر مثلُ حظِّ الأنثيين، وتوريث الإخوة ذكورهم وإنائهم كذلك، ودلَّ ذلك بطريق التَّنبيه على أنَّ الباقي يأخذه الذَّكر منهم عند الانفراد بطريق الأولى، ودلَّ ايضًا على أنَّ الباقي يأخذه الذَّكر منهم عند الانفراد بطريق الأولى، ودلَّ ايضًا بالتَّنبيه على أنَّ الأخت تأخذ الباقي مع البنت كما كانت تأخذه مع أخيها، ولا يُقدَّمُ عليها من هو أبعدُ منها، كابنِ الأخ والعمِّ وابنه، فإنَّ أخاها إذا لم يُسقطها فكيف يُسقطها من هو أبعدُ منه؟ فهذا كلَّه من باب إلحاق الفرائض بأهلها، ومن باب قسمة المال بين أهل الفرائض على كتاب اللَّه.

وأمَّا من لم يُذكر باسمِهِ من العصباتِ في القرآنِ، كابنِ الأخِ والعمِّ وابنِه، فإنَّما دخلَ في عموماتِ مثلِ قولِهِ تعالى: ﴿ وَأُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضَهُمْ أُولَىٰ بِبَعْضٍ فِي كَتَابِ اللَّهِ ﴾ [الانفال:٧٠]، وقوله: ﴿ وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ ﴾ كتابِ اللَّه ﴾ [الانفال:٧٠]، فهذا يحتاجُ في توريشِهم إلى هذا الحديث: أعني حديث ابنِ عباس، فإذا لم يُوجَد للمالِ وارث غيرُهم، انفردُوا به، ويقدَّم منهمُ الأقربُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحـمد (۱/۷۹ ـ ۱۳۱ ـ ۱۶۲)، والترمذي (۱۲۰۹۵)، وابن مـاجه (۲۷۱۵)، والبزار (۸۳۹).

( Y 9 £

فالأقربُ، لأنّه أولى رجلٍ ذكر، وإن وُجِدَتْ فروضٌ لا تستغرقُ المالَ، كأحدِ الزوجينِ أو الأم، أو ولد الأمّ، أو بناتٍ منفردات، أو أخواتٍ منفردات، فالباقي كلّه لأولى ذكرٍ من هؤلاء. ولهذا لو كانَ هؤلاء إخوةً رجالاً ونساءً، لاختصَّ به رجالُهم دون نسائهم، بخلاف الأولاد والإخوة فإنّه يشتركُ في الباقي أو في المال كلّه ذكورُهم وإناثُهم، بنصِّ القرآن، والحديثُ إنّما دلّ على توريث العصبات الذين يختصُّ ذكورُهم دونَ إناثِهم، وهم مَنْ عدا الأولاد والإخوة، فهذا حكمُ العصباتِ المذكورينَ في كتابِ اللّه، وفي حديثِ ابنِ عباس.

وأما ذوو الفروضِ، فقد ذكرنًا حكم مواريثِهم، ولم يبقَ منهم إلا الزوجانِ والإخوة للأمِّ.

فأما الزوجان، فيرثان بسبب عقد النكاح، ولمَّا كان بين الزوجين من الألفة والمُّناصُرِ والتعاضُدِ ما بينَ الأقارب، جُعِلَ ميراثُهما كميراثِ الأقارب، وجُعلَ للذَّكرِ على الأنثى بمزيدِ النَّفع وجُعلَ للذَّكرِ على الأنثى بمزيدِ النَّفع بالإنفاق والنصرة.

وأما ولدُ الأمِّ، فإنَّهم ليسُوا من قبيلة الرَّجُلِ، ولا عشيرته، وإنَّما هم في المعنى من ذوي رحمه، ففرض اللَّهُ لواحدهم السُّدُسَ، ولجهماعتهم الثُّلث صلَةً، وسوَّى فيه بين ذكورهم وإناثهم، حيثُ لم يكن لذكرهم زيادةً على أنثاهم في الحياة من المعاضدة والمناصرة، كما بين أهل القبيلة والعشيرة الواحدة، فسوَّى بينَهُم في الصلة، ولهذا لم تُشرع الوصيَّةُ للأجانب بزيادة على الثلث، بل كان الثُّلثُ كثيرًا في حقِّهم، لأنَّهم أبعد من ولد الأمِّ، فينبغي أن لا يُزادوا على ما يُوصل به ولدُ الأم، بل ينقصونَ منه.

واستدلَّ بعضُهم بقولِه: «فما بقي فلأولى رجل ذكر» على أنْ لا ميراث لذوي الأرحام، لأنَّه لم يجعل حقَّ الميراثِ لمنْ لم يُذكر في القُرآنِ إلا لأقرب الذكور، وهذا الحكم يختصُّ بالعصباتِ دون ذوي الأرحام، فإنَّ منْ ورَّث ذوي الأرحام، ورَّث ذكورَهُم وإناتَهُم.

وأجاب من يرى توريث ذوي الأرحام بأنَّ هذا الحديث دلَّ على توريثِ العصباتِ، لا على نفي توريثِ غيرِهم، وتوريثُ ذوي الأرحامِ مأخوذٌ من أدلةٍ أخرى، فيكونُ ذلك زيادةً على ما دلَّ عليه حديثُ ابنِ عباسِ.

وأمَّا قوله: «لأوْلى رجل ذكر» مع أنَّ الرجُل لا يكون إلا ذكرًا، فالجوابُ الصحيحُ عنه أنه قد يُطْلَقُ الرجل ويرادُ به الشخصُ، كقوله: «منْ وَجَدَ ماله عند رجل قد أفلس» ولا فرق بين أن يجده عند رجل أو امرأة، فتقييدُه بالذّكر ينفي هذا الاحتمال، ويُخلصهُ للذكر دونَ الأنثي وهو المقصودُ، وكذلك الابنُ: لمَّا كان قد يُطلق، ويُراد به أعمُّ من الذكر، كقوله: ابن السبيل، جاء تقييدُ ابنِ اللّبُون في نُصُبِ الزكاةِ بالذكر.

وللسهيليِّ كلامٌ على هذا الحديث فيه تكلُّفٌ وتعسُّفٌ شديدٌ ولا طائلَ تحتَه، وقد ردَّه عليه جماعةٌ ممن أدركنَاهُم (١)، واللَّهُ أعلم (٢).

## \* \* \*

قال تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ غَيْرَ مُضَارٍ ﴾ وفي حديثِ أبي هـريرة المرفوع: ﴿إنَّ العبد ليـعملُ بطـاعة اللَّه سَــتِّينَ سنةً، ثم

 <sup>(</sup>۱) راجع: «الفتح» (۱۲/۱۲).

<sup>(</sup>۲) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۷۰ ـ ۲۸۲).



يَحضُره الموتُ، فيضارَّ في الوصيَّة، فيدخلُ النارَ»، ثم تلا: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ ﴾ النساء: ١٣٠ للله فورَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا ﴾ [النساء: ١٣٠] وخرَّجه الترمذيُّ وغيرُه بمعناه (١) .

وقال ابنُ عباسٍ: الإضرارُ في الوصيةِ من الكبائرِ، ثم تلا هذه الآية (٢).

والإضرارُ في الوصيَّةِ تارةً يكونُ بأنْ يخُصَّ بعضَ الورثةِ بزيادةِ على فَرْضَهَ الذي فرَضَهُ اللَّهُ له فيتضرَّرُ بقيَّةُ الورثةِ بتخصيصِه، ولهذا قال النبيُّ عَيَلِيَّةٍ: "إنَّ اللَّهَ قَدْ أعطى كُلَّ ذي حقًّ حقَّه، فلا وصيَّة لوارث (٣) .

وتارةً بأن يُوصِي لأجنبي بزيادة على الثُّلثِ، فتنقصُ حقوقُ الورثةِ، ولهذا قال النبيُ عَيَالِيَّةِ: «الثلث والثلث كثيرٌ» (٤٠) .

ومتى وصَّى لوارث أو لأجنبي بزيادة على الثُّلث لم ينفذ ما وصَّى به إلا بإجازة الـورثة، وسواءٌ قصد المضارَّة أو لم يقصد، وأمَّا إنْ قصد المضارَّة بالوصيَّة لأجنبي بالشلث فإنه يأثم بقصده المضارَّة، وهل تُردُّ وصيَّتُه إذا ثبت ذلك بإقراره أم لا؟ حكى ابن عطية رواية عن مالك أنها تُردُّ، وقيل: إنه قياس مذهب أحمد أه .

## \* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢١١٧)، وأبو داود (٢٨٦٧)، وابن ماجه (٢٧٠٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه: عبد الرزاق (۹/ ۸۸)، وابن أبي شيبة (۲/ ۱/ ۲۰۶)، والبيهقي في «السن الكبرى»
 (۲/ ۲۷۱).

<sup>(</sup>۳) راجع: «التاريخ الكبير» (۳/ ۲/ ۳۰٪)، و«الجرح والتعديل» (۳/ ۲۲۹/۱)، و«الفتح» (٥/ ٣٧٢)، و«السنن الكبرى» للبيهقي (٦/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (١/ ٢٢)، (٢٣/٢)، (٥/ ٨٧)، ومسلم (٥/ ٧١).

<sup>(</sup>٥) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٢٠ ـ ٢٢١).

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولُئِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْماً حَكِيماً ﴿ آلَ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْماً حَكَيماً حَكَيماً عَلَيْهِمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ السَّيَّنَاتِ حَتَّىٰ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ وَلا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولُئِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ وَلا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولُئِكَ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾

خرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ وابنُ حبانَ في "صحيحه" (١) من حديثِ ابنِ عمر عن النبيِّ عَلَيْهُ، قال: "إنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ يبقبَلُ توبة العبد ما لم يُغَرْغِر» وقال الترمذيُّ: حديثٌ حسنٌ. دلَّ هذا الحديثُ على قبولِ توبةِ اللَّه عزَّ وجلَّ لعبده ما دامَتْ روحُه في جسدِه لم تبلُغ الحُلْقُومَ والتراقي.

وقد دلَّ القرآنُ على مثلِ ذلك أيضًا، قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَئِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء:١٧]، وعمَلُ السُّوءِ إذا أفرد دَخل فيه جميعُ السَّيئات، عليمًا حكيمًا ﴾ والمرادُ بالجهالة الإقدامُ على عملِ السُّوء، وإنْ علمَ صاحبُه أنه سوء، فإنَّ كلَّ من عَصَى اللَّهَ فهو جاهلٌ، وكلَّ من أطاعَهُ فهو عالمٌ، وبيانُهُ من وجهين:

أحدُهما: أنَّ من كانَ عالِمًا باللَّهِ تعالى وعظمته وكبريائه وجلاله، فإنَّه يَهَابُهُ ويخشاهُ، فلا يقعُ منه مع استحضار ذلك عصيانُه، كما قال بعضُهم: لو تفكَّر الناسُ في عظمة اللَّه تعالى ما عَصَوهُ، وقال آخرُ: كفَى بخشية اللَّه علْمًا، وكفى بالاغترار باللَّه جهلاً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/ ۱۳۲ ـ ۱۵۳)، والترمذي (۳۵۳۱)، وابن ماجه (٤٢٥٣)، وابن حيان (٦٢٨).



والثاني: أنَّ مَنْ آثرَ المعصيةَ على الطاعةِ فإنَّما حَملَهُ على ذلك جهلُه وظنَّه أنها تنفعُهُ عاجلاً باستعجالِ لذَّتها، وإن كان عنده إيمانٌ فهو يرجُو التخلُّص من سوء عاقبتها بالتوبة في آخر عمره، وهذا جَهلٌ محْضٌ، فإنَّه يتعجَّلُ الإثم والحزي، ويفوتُه عزُّ التقوى وثوابُها ولذَّةُ الطاعة، وقد يتمكَّنُ من التوبة بعد ذلك، وقد يعاجلُهُ الموتُ بغتةً، فهو كجائع أكلَ طعامًا مسمومًا لدفع جوعه الحاضر، ورجا أن يتخلَّص من ضرره بِشُرْبِ الدِّرياق بعده، وهذا لا يفعله إلا جاهلٌ، وقد قال تعالى في حقِّ الذين يؤثرونَ السحرَ: ﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلَمُوا لَمَن اشْرَوْا وَاتَّقُوا لَمَثُوبَةٌ مِنْ عَندِ اللَّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ وَلَوْ أَنَّهُمْ آمَنُوا وَاتَّقُواْ لَمَثُوبَةٌ مِنْ عَندِ اللَّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ البقرة:١٠٢-١٠٣].

والمرادُ: أنَّهم آثرُوا السحرَ على التقوى والإيمانِ، لما رجوا فيه من منافع الدنيا المعجلةِ، مع علمهم أنَّهم يفوتُهم بذلكَ ثوابُ الآخرةِ، وهذا جهلٌ منهم، فإنَّهم لو علمُ وا لآثرُوا الإيمانَ والتقوى على ما عَداهُمَا، فكانُوا يحرزونَ أجرَ الآخرةِ ويأمنونَ عقابَها، ويتعجَّلونَ عزَّ التقوى في الدنيا، وربما وصلُوا إلى ما يأملُونه في الدنيا أو إلى خير منه وأنفعُ، فإنَّ أكثرَ ما يُطلبُ بالسّحرِ قضاءُ حوائجَ محرَّمةِ أو مكروهةِ عندَ اللَّه عزَّ وجلَّ.

والمؤمنُ المتقي يُعوِّضُه اللَّهُ في الدنيا خيرًا مما يطلبُه السَّاحرُ ويؤثرُه، مع تعجيله عزَّ التَّقوى وشرفها، وثوابَ الآخرةِ وعلُوَّ درجاتِهَا، فتبيَّن بهذا أنَّ إيثارَ المعصيةِ على الطاعةِ إنما يحملُ عليه الجهلُ، فلذلكَ كان كُلُّ منْ عصى اللَّهَ جاهلاً، وكُلُّ من أطاعه عالِمًا، وكفى بخشية اللَّه علْمًا، وبالاغترارِ به جهْلاً.

وأمَّا التوبةُ من قريبِ فالجمهورُ على أنَّ المرادَ بها التوبةُ قبلَ الموتِ، فالعمرُ كلَّه قريبٌ، والدنيا كلُّه قريبٌ، فمن تابَ قبلَ الموتِ فقد تابَ من قريبٍ، ومن ماتَ ولم يتُبْ فقد بَعُدَ كلَّ البُعد، كما قيل:

يقولون لا تَبْعد وَهُم يَدْفِنُونني وأينَ مكانُ البُعْد إلا مكانِيا وقال آخرُ:

مِن قَصَانِي اللهُ اللهُ

فهم جيرةُ الأحياءِ أمَّا مزارُهُم فيدانٍ وأمَّا الْمُلْتَقَى فَبَعيدُ في فالحيُّ قريبٌ، والميتُ بعيدٌ من الدنيا على قُربه منها، فإنَّ جسْمَهُ في الأرضِ يبْلى ورُوحَه عند اللَّهِ تُنَعَّم أو تُعَذَّبُ، ولقاؤهُ لا يرجى في الدنيا، كما قيل:

مقيم إلى أن يبعث الله خلقه لقاؤك لا يُرجَى وأنت قريب تنزيد بِلَى في كل يوم وليلة وتُنسَى كما تُبلى وأنت حبيب وهذان البيتان سمعَهما داود الطائي و رحمه الله من امرأة في مقبرة تندب بهما ميتًا لها، فوقعتا من قلبه موقعًا، فاستيقظ بهما ورجع زاهدًا في الدنيا، راغبًا في الآخرة، فانقطع إلى العبادة إلى أن مات وحمه الله.

فمن تابَ قبل أن يغرغر، فقد تاب من قريب، فتقبَلُ توبتُهُ ورُوي عن ابنِ عباس، في قبوله تعالى: ﴿ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء:١٧] قال: قبل المرض والموت، وهذا إشارةٌ إلى أن أفضل أوقات التوبة، هو أن يبادر الإنسانُ بالتوبة في صحتِهِ قبل نُزولِ المرضِ به حتَّى يتمكَّن حينتُذ من العمل الصالح.



ولذلك قرن الله تعالى التوبة بالعمل الصالح في مواضع كثيرة من القرآن. وأيضًا فالتوبة في الصحة ورجاء الحياة تشبه الصّدقة بالمال في الصّحة ورجاء البقاء، والتوبة في المرض عند حضور أمارات الموت تشبه الصدقة بالمال عند الموت، فكأن من لا يتوب إلا في مرضه قد استفْرغ صحّته وقوّته في شهوات نفسه وهوه ولذّات دنياه، فإذا أيس من الدنيا والحياة فيها تاب حينئذ وترك ما كان عليه، فأين توبة هذا من توبة من يتوب من قريب، وهو صحيح قوي قادر على عمل المعاصي، فيتركها خوفًا من الله عن وجل، ورجاء لثوابه، وإيثارًا لطاعته على معصيته؟

دخل قومٌ على بشر الحافي، وهو مريضٌ، فقالوا له: على ماذا عزَمْتَ؟ قال: عزَمْتُ أنى إذا عُرُوفِيتُ تُبْتُ، فقال له رجلٌ منهم: فهلاَّ تُبْتَ السَّاعة؟ فقال: يا أخي؟ أما علمْتَ أنَّ الملوك لا تقبلُ الأمانَ ممن في رجليه القيدُ، وفي رقبته الغلُّ؟ إنَّما يُقبَلُ الأمانُ ممن هو راكبٌ الفرسَ والسيفُ مجرَّدٌ بيده، فبكى القومُ جميعًا.

ومعنى هذا أنَّ التائب في صحتِ عنزلة من هو راكبٌ على متن جواده وبيده سيفٌ مشهور، فهو يقدرُ على الكرِّ والفَرِّ والقتال، وعلى الهربِ من الملكِ وعصْيانِه، فإذا جاء على هذه الحالِ إلى بينَ يدي الملكِ ذليلاً له، طالبًا لأمانه، صار بذلك من خواص الملكِ وأحبابِه، لأنَّه جاءهُ طائعًا مختارًا له، راغبًا في قربه وخدمته.

وأمَّا من هـو في أسْرِ الملك، وفي رِجْلِه قَيْدٌ، وفي رقبتِهِ غُـلٌ، فإنه إذا طلب الأمانَ من الملكِ فإنَّما طلبه خـوقًا على نفسه من الهلاكِ، وقد لا يكونُ محـبًا للملكِ ولا مؤثرًا لـرضاه، فهذا مَـثَلُ من لا يتوبُ إلا في مـرضِه عند



موته، والأولُ بمنزلة من يتوبُ في صحّته وقوّته وشبيبته، لكن ملكُ الملوكِ، أكرمُ الأكرمين، وأرحَمُ الراحمين، وكُلُّ خلقه أسيرٌ في قبضته، لا يُعْجِزُه منهم أحَدٌ، لا يُعْجِزُه هاربٌ، ولا يفوتُه ذاهبٌ، كما قيل: لا أَقْدَرَ مَّن طلبتُه في يده، ولا أعْجَز ممَّن هو في يد طالبه، مع هذا فكُلُّ منْ طلبَ الأمانَ من عذابه من عباده أمنه على أي حال كانَ، إذا علم منه الصّدْقَ في طلبه أنشد بعض العارفين:

الأمسانَ الأمسانَ وزري ثَقِسيلُ وذُنُوبِي إذا عسسدَدْتُ تَطُولُ أُوبِي إذا عسسيلُ أُوبُقَستْنِي وَأُوثَقَستْنِي ذُنُوبِي فَتُسرَى لِي إلى الخلاصِ سبيلُ

وقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ حَتَّىٰ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمُوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ الآنَ وَلا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ الآنَ وَلا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [النساء:١٨] ، فسوي بين من تاب عند الموت ومن مات من غير توبة ، والمراد بالتوبة عند الموت التوبة عند الخطاء ، ومعاينة المحتضر أمور الآخرة ، ومشاهدة الملائكة ، فإنَّ الإيمان والتوبة وسائر الأعمال إنَّما تنفع بالغيب، فإذا كُشِفَ الغِطاء وصار الغيب شهادة ، لم ينفع الإيمان ولا التوبة في تلك الحال .

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسنادِهِ عن عليًّ، قال: لا يزالُ العبـدُ في مهلٍ من التَّـوبةِ ما لم يأتِه ملكُ الموتِ يَـقبضُ رُوحَـه، فإذا نزل ملَكُ الموتِ فـلا توبة حينئذ.

وبإسنادِهِ عن الشوريِّ، قال: قال ابنُ عـمرَ: التوبةُ مـبسوطـةٌ ما لم ينزلُ سلطانُ الموت.

وعن الحسن، قال: التـوبةُ معروضةٌ لابنِ آدمَ ما لـم يأخُذِ الموتُ بِكَظَمِه.



وعن بكر المزنيّ، قال: لا تزالُ التوبةُ للعبدِ مبسُوطةً ما لم تأته الرُّسُلُ، فإذا عاينَهم انقطعت المعرفةُ، وعن أبي مجْلُزٍ قال: لا يزالُ العبدُ في توبةٍ ما لم يعاين الملائكة.

وروى أيضًا في «كتاب الموت» بإسناده عن أبي موسى الأشعريِّ، قال: إذا عايَنَ الميتُ الملكَ ذهبت المعرفةُ. وعن مجاهد نحوه.

وعن حصين، قال: بلغني أنَّ ملكَ الموت إذا غَمَزَ وريدَ الإنسانِ حينئذِ يشخصُ بصرهُ، ويذهلُ عن الناس، وخرَّج ابن ماجه (۱) حديث أبي موسى الأشعريِّ مرفوعًا، قال: سألت النبيَّ عَيَّكِيْدٍ: متى تنقطع معرفة العبد من الناس؟ قال: «إذا عاين». وفي إسناده مقال فلا والموقوف أشبه وقد قيل: إنَّه إنَّما منع من التوبة حينئذ، لأنَّه إذا انقطعت معرفته وذهل عقله، لم يتصور منه ندم ولا عزمٌ، فإن النَّم والعزم إنَّما يصح مع حضور العقل، وهذا ملازم لعاينة الملائكة، كما دلَّت عليه هذه الأخبار.

وقولُه عَلَيْ في حديث ابنِ عـمرَ: «ما لم يُغَرْغِر»، يعني إذا لم تبلُغ رُوحُه عند خروجها منه إلى حَلْقِه، فشبَّه تردُّدها في حلق المحتضر بما يتغرْغَرُ به الإنسانُ من الماء وغيره، ويردده في حلقه. وإلى ذلك الإشارة في القرآن بقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَلَوْلا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ ﴿ آلَ ﴾ وأَنتُم حينئذ تنظُرُونَ ﴿ كَالَ وَنَحْنُ أَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنكُم وَلَكِن لاَّ تُبْصِرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٠- ٨٥]، وبقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ كَلاَّ إِذَا بَلَغَتِ الْتَرَاقِيَ ﴾ [الواقعة: ٨٠- ٨٥]، وبقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ كَلاَّ إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴾ [القيامة: ٢٦].

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسنادِهِ، عن الحسنِ، قالَ: أشدُّ ما يكونُ الموتُ على

<sup>(</sup>١) ابن ماجه (١٤٥٣).

العبد إذا بلغت الروحُ التَّراقيَ، قالَ: فعندَ ذلكَ يضطربُ ويعلو نَفَسُهُ ثم بكى الحسنُ \_ رحمه اللَّه تعالى.

عِشْ مسابداً لك سسالًا في ظِلِّ شساهقة القُصور يُسْعَى عليك بما الشسته يُ ست لدى الرواح وفي البُكُور يُسْعَى عليك بما الشسته عَتْ في ضيق حَشْر جَة الصُّدور في النُّفوس تقَعْ عَتْ في ضيق حَشْر جَة الصُّدور في النُّف وس تعَالَم مُ سوقنًا مساكنت إلا في غُسرور

واعلم؛ أن الإنسانَ ما دامَ يؤملُ الحياةَ فإنه لا يقطعُ أملَه من الدنيا، وقد لا تسمحُ نفسهُ بالإقلاعِ عن لذَّاتِها وشهواتِها من المعاصي وغيرِها، ويرجِّيه الشيطان التوبة في آخرِ عُمُره، فإذا تيقَّن الموت، وأيسَ من الحياة، أفاق من سكرته بشهوات الدنيا، فندم حينئذ على تفريطه ندامةً يكاد يقتلُ نفسهُ، وطلبَ الرَّجعة إلى الدنيا ليتوبَ ويعملَ صالحًا، فلا يجابُ إلى شيءٍ من ذلك، فيجتمعُ عليه سكرة الموت مع حَسْرة الفَوْت.

وقد حنز اللَّهُ تعالى عبادَهُ من ذلكَ في كتابه؛ ليستعدُّوا للموت قبلَ نزوله، بالتوبة والعمل الصالح، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَأَنْيِبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلُمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لا تُنصَرُونَ ﴿ وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ بَعْتَةً وَأَنتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴿ وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ بَعْتَةً وَأَنتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴿ وَنَ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ ﴾ [الزمر: ٤٥-٥٦].

سُمِعَ بعضُ المُحْتضرين عند احتضاره يلطِمُ على وجههِ ويقول: ﴿ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَى وَجَهُهِ وَيقُول: ﴿ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنبِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٥٠] وقال آخر عند احتضاره: سخِرَتْ بي الدنيا حتى ذهبتْ أيامي. وقال آخرُ عند موتِهِ: لا تغرنَّكُم الحياة الدنيا كما غرَّتني.



وقال اللَّهُ تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ ﴿ وَ اللَّهُ لَعُلِي الْمَوْتُ قَالَ اللَّهُ عَمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلاَ إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُو قَائِلُهَا ﴾ [المؤمنون:٩٩-١٠٠]، وقال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَأَنفقُوا مِن مَّا رَزَقْنَاكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلا أَخَرْتَنِي اللَّهُ نَفسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُن مِن الصَّالِحِينَ ﴿ وَلَى يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدُقَ وَأَكُن مِن الصَّالِحِينَ ﴿ وَلَى يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون:١٠١-١١]. قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ [المنافقون:١٠-١١]. قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ [سبن٤٥] ، وفسَّره طائفةٌ من السَّلف؛ منهم عـمرُ بن عبـد العزيزِ رحمه اللَّه: بأنهم طلبوا التوبة حين حيلَ بينهم وبينها.

قال الحسنُ: اتقِ اللَّه يا ابنَ آدمَ، لا يجتمع عليك خَصْلتانِ، سكْرةُ الموتِ، وحَسْرةُ الفوْتِ.

وقال ابنُ السَّمَّاك: آحْـذر السَّكرةَ والحَسْـرةَ أن يفجـاْك الموتُ وأنت على الغرَّة، فلا يصفُ واصفٌ قدْرَ ما تلقى ولا قدْرَ ما ترى.

قال الفُضيلُ: يقول اللَّه عزَّ وجلَّ: ابنَ آدمَ، إذا كنتَ تتقلَّب في نِعمتي وأنتَ تتقلَّبُ في معصيتي، فاحْذَرْني لا أصْرعُك بين معاصيَّ.

وفي بعض الإسرائيليات: ابن آدم، احْدر لا ياخُدُك اللَّهُ على ذنب فتلقاهُ لا حُجَّة لك، مات كثير من المُصِرِّين على المعاصي على أقبح أحوالهم وهم مباشرون للمعاصي، فكان ذلك خزيًّا لهم في الدنيا مع ما صاروا إليه من عذاب الآخرة. وكثيرًا ما يقع هذا للمصريِّين على الخمرِ المدمنين لشربِها، كما قال القائلُ:

أتأمنُ أيها السَّكرانُ جهُ لاَ بأنْ تفْ جاكَ في السُّكْر المنِيَة فَ السُّكْر المنيَّة فَ اللَّهَ مِن شَرِّ البريّة

سكر بعض ُ المتقدمين ليلةً، فعاتبته زوجتُه على تركِ الصلاة، فحلف بطلاقِها ثلاثًا لا يُصلِّي ثلاثة أيام، فاشتدَّ عليه فراق ُ زوجته، فاستمرَّ على ترك الصلاة مدَّة الأيام الثلاثة، فمات فيها على حالِه وهو مُصرِ على الخمر، تارك للصلاة.

كان بعضُ المصرّين على الخمر يُكنى أبا عمرو، فنام ليلةً وهو سكران، فرأى في منامه قائلاً يقول له:

جَداً بك الأمر أبا عهرو وأنت معكُوف على الخهر تشرب من على الخهر تشرب صنف باء صراحية سال بك السهال ولا تدري

فاستيقظ منزعجًا وأخـبر مَن عنده بما رأى، ثم غلبَه سُكُرُه فنامَ، فلمَّا كان وقتُ الصُّبح مات فجأة.

قال يحيى بن معاذ: الدنيا خمر الشيطان ، من سكر منها لم يُفق إلا في عسْكَر الموتى نادمًا مع الخاسرين.

وفي حديث خرَّجه الترمذيُّ مرفوعًا (١) : «ما من أحد يموتُ إلا نَدمَ» قالوا: وما ندامتُه؟ قال : «إنْ كان مُحسِنًا ندمَ أن لا يكون ازداد، وإنَّ كان مسيئًا ندمَ أن لا يكون استعتَبَ».

إذا ندم المحسنُ عندَ الموتِ فكيفُ يكون حالُ المسيء. غايةُ أمنيَّة الموتى في قبورِهم حياةُ ساعة يستدركون فيها ما فاتهم من توبة وعمل صالح، وأهلُ الدنيا يفرِّطون في حياتِهم فتذهبُ أعمارُهم في الغفْلة ضياعًا، ومنهم من يقطعها بالمعاصى.

<sup>(</sup>١) الترمذي (٢٤٠٣).



قال بعضُ السلف: أصبحتُم في أمنيَّة ناسٍ كثيرٍ، يعني أنَّ الموتَى كلَّهم يتمنَّون حياة ساعةٍ، ليتوبوا فيها ويجتهدُوا في الطَّاعةِ، ولا سبيل لهم إلى ذلك، وقد أنشد بعضُهُم:

لو قيلَ للقومِ ما مُنَاكُم طلَبُوا حياةَ يومٍ ليتوبُوا فاعْلَمِ ويْحَكِ يا نَفْسُ ألا تيقُظٌ ينْفَعُ قيبلَ أن تزِلَّ قيدمِي مضى الزَّمان في توان وهوَى فاستدركي ما قد بقي واغتنمي

## الناسُ في التوبة على أقسامٍ:

فمنهم: من لا يوفَّقُ لتوبة نصوح، بل ييسَّر له عملُ السَّيَّئات من أوَّل عُمُره الى آخره حتى يموتَ مُصِرًّا عليها، وهذه حالةُ الأشقياء. وأقبحُ من ذلك من يُسِّر له في أوّلِ عمرِهِ عملُ الطاعاتِ، ثم خُتِمَ له بعملٍ سيِّئٍ حتى مات عليه، كما في الحديثِ الصحيحِ<sup>(۱)</sup>: «إنَّ أحدكم ليعملُ بعملِ أهلِ الجنةِ، حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبقُ عليه الكتابُ فيعملُ بعملِ أهلِ النار فيدخُلُها».

وفي الحديثِ الذي خرَّجه أهلُ السننِ (٢) : «إنَّ العبدَ ليعْملُ بعملِ أهلِ الجنةِ سبعينَ عامًا، ثم يحضرُه الموتُ فيجورُ في وصيته فيدخلُ النارَ».

ما أصعب الانتقال من البصر إلى العَمَى، وأصعب منه الضلالة بعد الهُدى، والمعصية بعد التُّقى. كم من وجوه خاشعة وقُعَ على قصص أعمالِها: ﴿عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴿ تَصْلَىٰ نَارًا حَامِيةً ﴾ [العَاشية:٣-٤]، كم من شارَفَ مركَبُهُ

أخرجه: البخاري (٨/ ١٥٢)، ومسلم (٨/ ٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحـمد في «المسند» (٢٧٨/٢)، وأبو داود (٢٨٦٧)، والترمـذي (٢١١٧)، وابن ماجه (٢٠٤٧).

ساحِلَ النَّجاة، فلمَّا همَّ أن يرْتَقِي لعِبَ به موْجُ الهوى فخرق. الخلْقُ كلُّهم تحت هذا الخطرِ. قلوبُ العبادِ بينَ أصبعينِ من أصابع الرحمنِ يُقلِّبها كيف يشاءُ.

قال بعضُهُم: ما العجبُ ممن هلكَ كيفَ هلكَ، إنَّما العجب ممن نجا كيف نجا، وأنشدَ:

يا قلب الام تطالبني بلقا الأحباب وقد رحلوا أرسلتك في طلبي لهم لتعود فضعت وما حصلوا سلم واصبر واخضع لهم كم قبلك مشلك قد قتلوا ما أحسس ماعلَّقت به آمالك منهم لو فعلوا

وقسمُ: يفنى عمرُهُ في الغفلة والبطالة، ثم يوفَّقُ لعملٍ صالحٍ فيموت عليه، وهذه حالة من عملَ بعملِ أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتابُ فيعمَلُ بعملِ أهل الجنة فيدخلها.

الأعمالُ بالخواتيم، وفي الحديث: «إذا أراد اللَّهُ بعبد خيرًا عسلَه» قالوا: وما عسْلُه؟ قال: «يوفِّقه لعمل صالح ثم يقبضهُ عليه»(١).

وهؤلاء منهم من يوقَظُ قبل موته بمدَّة يتمكَّن فيها من التزوُّد بعملِ صالحٍ، يختم به عمرَه، ومنهم من يُوقَظُ عندَ حُضورِ الموت فيُوفَّقُ لتوبةٍ نصوحٍ يموت عليها.

قالت عائشة ضَائِشَهِ : إذا أرادَ اللَّه بعبد خيرًا قيَّضَ له مَلَكًا قبل موته بعام (١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ٢٠٠)، وابن حبان (٣٤٣، ٣٤٣)، والبزار (٢١٥٥ ـ كشف)، والحاكم (١/ ٣٤٠)، والطبراني في «الأوسط» (٣٢٩٨)، (٢٥٦٦).



فيُسدِّدُهُ وييسِّرهُ حتى يموتَ وهو خير ما كان، فيقولُ الناسُ: ماتَ فلانٌ خير ما كان.

وخرَّجه البزارُ عنها مرفوعًا (۱) ، ولفظُه: «إذا أراد اللَّه بعبد خيرًا بعث اليه ملكًا من عامه الذي يموتُ فيه فيُسلَدُهُ وييسرِّه، فإذا كان عند موته أتاه ملك الموت فقعد عند رأسه، فقال: أيتها النفس المطمئنة اخْرُجي إلى مغفرة من اللَّه ورضوان، فذلك حين يُحب لقاء اللَّه ويحب اللَّه لقاءَه، وإذا أراد اللَّه بعبد شرًا بعث إليه شيطانًا من عامه الذي يوتُ فيه فأغواه، فإذا كان عند موته أتاه ملك الموت فقعد عند رأسه، فقال: أيتها النفس الخبيثة اخْرُجي إلى سخط من اللَّه وغضب، فتتفرَّق في جسده، فذلك حين يبغض لقاء اللَّه، ويُبغض اللَّه لقاءَه» وفي الدعاء المأثور: «اللَّهم، اجعل خير عملي خاتمته، وخير عمري آخره» (٢) .

وفي «المسند»(٣) عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: من تاب قبل موته عامًا تيب عليه، حتى قال: يومًا، موته عامًا تيب عليه، حتى قال: يومًا، حتى قال: فُواَقًا. قال: قال له إنسانٌ: أرأيت إن كان مشركًا فأسلم؟ قال: إنما أحديثُكم ما سمعت من رسول الله عليه.

وفيه (٤) أيضًا، عن عبد الرحمنِ البَيْلمانيّ، قال: اجتمعَ أربعةٌ من أصحاب رسولِ اللّهِ يقولُ: «إنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ يقبلُ توبةَ العَبْدِ قبلَ أن يموت بيومٍ» قال الآخر: أنتَ سمعتَ هذا من رسولِ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) لم أجدُّه عند البزار.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن السنيُّ رقم (١٢٠) عن أنس مرفوعًا بلفظ: «اللهم اجعل خير عمري آخره، وخير عملي خواتمه، واجعل خير أيامي يوم ألقاك».

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «لمسند» (٢٠٦/٢).

<sup>(</sup>٤) السابق (٣/ ٤٢٥).

عَلَيْهِ؟ قال: نعم، قال: وأنا سمعت رسول اللَّه عَلَيْهِ يقول: "إنَّ اللَّه عزَّ وجلً يقبل توبة العبد قبل أن يموت بنصف يوم». فقال الشالث : أنت سمعت هذا من رسول اللَّه عَلَيْهِ؟ قال: نعم، قال: وأنا سمعت رسول اللَّه عَلَيْهِ يقول: "إن اللَّه عزَّ وجلَّ يقبَلُ توبة العبد قبل أن يموت بضحوة» قال الرابع: أنت سمعت هذا من رسول اللَّه عَلَيْهِ؟ قال: نعم، قال: وأنا سمعت رسول اللَّه عَلَيْهِ؟ قال: نعم، قال: وأنا سمعت رسول اللَّه عَلَيْهِ؟ قال: نعم، قال: وأنا سمعت رسول اللَّه عَلَيْهِ يقول: "إن اللَّه عزَّ وجلَّ يقبل توبة العبد ما لم يُعَرْغِرْ بنفسه».

وفيه (١) أيضاً: عن أبي سعيد الخدريِّ وَاللَّهُ ، عن النبيِّ عَلَيْكُ ، قال: «إنَّ الشيطان، قال: وعزَّبِك يا رب، لا أبرحُ أُغوي عبادك ما دامت أرواحهم في أجسادهم. فقال الربُّ عزَّ وجلَّ: وعِزَّتي وجلالي، لا أزالُ أغفرُ لهم ما استغفروني».

ذكر ابن أبي الدنيا بإسناد له: أنَّ رجلاً من ملوكِ البصرةِ كان قد تَنَسَّك، ثمَّ مالَ إلى الدنيا والشيطان فبنى دارًا وشيَّدها، وأمر بها ففُرشت له ونُجِّدَت، واتَّخذ مأدُبة، وصنع طعامًا ودعا الناس، في جعلوا يدخلون فيأكلون ويشربون وينظرون إلى بنائه ويعجبون منه، ويدْعُون له ويتفرَّقون، فمكث بذلك أيامًا حتى فرغ من أمر الناس. ثم جلسَ في نفرٍ من خاصَّة إخوانه، فقال: قد ترون سروري بداري هذه، وقد حدَّثت نفسي أن أتخذ لكلِّ واحد من ولدي مثلها، فأقيموا عندي أيامًا أستمتع بحديثِكم وأشاوركم فيما أريد من هذا البناء لولدي، فأقاموا عنده أيامًا يلهُون ويلعبون ويشاورهم كيف يبني لولده، وكيف يريد أن يصنع، فبينما هم ذات ليلة في لهوهم إذ سمعوا قائلاً يقول من أقاصى الدَّار:

<sup>(</sup>١) السابق (٣/ ٢٩) وهو قطعة من حديث طويل.



يا أيها الباني النَّاسِي مَنيَّتَ لا تأمن فَا الموت مكتُوب على الخلائق إن سُرُّوا وإنْ فَرِحوا فالموت حتْف لذي الآمالِ منصُوب لا تبنين دياراً لست تسكُنُها وراجع النَّسْك كيما يغفر الحُوب

قال: ففزع من ذلك وفرع أصحابه فزعاً شديداً، وراعَهُم ما سمعوا من ذلك، فقال لأصحابه: هل سمعتم ما سمعتُ؟ قالوا: نعم، قال: فهل تجدون ما أجدُ؟ قالوا: وما تجدُ؟ قال: أجد واللَّه مسْكة على قلبي ما أراها إلا علَّة الموت، قالوا: كلا، بل البقاء والعافية، قال: فبكَى وقال: أنتم أخلائي وإخواني فما لي عندكُم؟ قالوا: مُرنا بما أحببتَ. قال: فأمر بالشراب فأهريق، وبالملاهي فأخرجت، ثم قال: اللَّهُمَّ إني أشهدُك ومن حضر من عبادك أني تائب إليك من جميع ذنوبي، نادم على ما فرطَّت أيام مُهلتي، وإياك أسألُ إن أقلتني أن تُتمَّ عليَّ نعمتك بالإنابة إلى طاعتك، وإن أنت قبضتني إليك أن تغفر لي ذنوبي تفضلاً منك عليَّ، واشتدَّ به الأمرُ فلم يزلْ يقول: الموتُ واللَّه، الموتُ واللَّه، حتى خرجتْ نفسه فكان الفقهاء يرون أنه مات على توبة.

وروى الواحدي في كتاب «قتلى القرآن» بإسناد له، أن رجيلاً من أشراف أهلِ البصرة كان مُنحدراً إليها في سفينة ومعه جارية له، فشرب يوماً، وغنته جاريت بعود لها، وكان معهم في السفينة فقير صالح، فقال له: يا فتى تُحسِنُ مثل هذا؟ قال: أُحْسِنُ ما هو أحسن منه، وكان الفقير حسن الصوت، فاستفتح وقرأ: ﴿قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَالآخِرةُ خَيْرٌ لِمَنِ اتّقَىٰ وَلا تُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

الرَّجُلُ ما بيده من الشرابِ في الماء، وقال: أشهد أن هذا أحسن مما سمعت، فهل غير هذا؟ قال: نعم فتلا عليه: ﴿ وَقُلِ الْحَقُ مِن رَّبِكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن فَهَل غير هذا؟ قال: نعم فتلا عليه: ﴿ وَقُلِ الْحَقُ مِن رَّبِكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُو إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادَقُهَا ﴾ الآية [الكهف:٢٩]، فوقعت من قلبه موقعًا، ورمَى بالشراب وكسر العُودَ، ثم قال: يا فتى هل هنا فرج ؟ قال: نعم: ﴿ قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَة اللَّه إِنَّ اللَّهَ قال: نعم: ﴿ قُلْ يَا عَبَادِيَ النَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَة اللَّه إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الزَّحِيمُ ﴾ الآية [الزمر:٣٥]، . فصاح صيحة عظيمة ، فنظروا إليه فإذا هو قد مات َ ـ رحمه اللَّه.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناد له أنَّ صالحًا المُرِّيَّ ـ رحمه اللَّه ـ كان يومًا في مجلسِه يقُصُّ على الناس، فقرأ عنده قارئ: ﴿ وَأَنذُرْهُمْ يَوْمَ الآزفَة إِذ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾[غافر:١٨]، فذكر صالحٌ النار وحالَ العصاة فيها، وصِفَةَ سياقهم إليها، وبالغ في ذلك وبكي الناس، فقام فتَّى كان حاضرًا من مجلسه، وكان مسرفًا على نفسه، فقال: أكُلُّ هذا في القيامة؟ قال صالح: نعم، وما هو أكثر منه، لقد بلغني أنَّهم يصرخُون في النار حتى تنقطع أصواتُهم فلا يبقى منهم إلا كهيئة الأنينِ من المريض المدنَفِ، فصاح الفتى: يا للَّه وا غَفْلتاهُ عن نفسِي أيامَ الحياة، وا أسفاهُ على تفريطي في طاعـتك يا سيداهُ وا أسفـاه على تضييع عمـري في دارِ الدنيا ثم استقبلَ القِبْلةَ، وعاهَدَ اللَّهَ على توبةٍ نصوحٍ، ودعا اللَّهَ أن يتقبَّلَ منه وبكى حتى غُشي عليه، فحُمِلَ من المجلس صريعًا، فمكث صالحٌ وأصحابه يعودُونه أيامًا، ثم مات، فحضره خَلْقٌ كشيرٌ، فكان صالح يذكره في مجلسه كثيرًا، ويقول: وبأبي قتـيل القرآن؟ وبأبي قتيلَ المواعظِ والأحزانِ؟ فرآه رجل في منامه، فقال: ما صنعت؟ قال: عمَّتْنِي بركةُ مجلس صالحٍ فدخلتُ في



سَعة رحمة اللَّه التي ﴿ وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف:١٥٦].

من آلمتُه سياطُ المواعظِ فصاح فلا جناح، ومن زاد ألمه فمات فدمُهُ مباح. قضى اللَّهُ في القَتْلى قصاصَ دمائهم ولكن دماء العاشقين جُسبَارُ

وبقي ها هنا قسمُ آخرُ، وهو أشرفُ الأقسامِ وأرفعُها، وهو من يُفْني عمرَه في الطاعة، ثمَّ يُنبَّه على قرْبِ الأجلِ، ليجدَّ في التزوُّدِ ويتهيَّأ للرحيلِ بعملِ صالحِ للقاء، ويكونُ خاتمةً للعملِ قال ابنُ عباسٍ: لمَا نزلتْ على النبيِّ عَلَيْهِ: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ [النصر:١]، نُعيتُ لرسولِ اللَّه عَلَيْهِ نفسه، فأخذ في أشد ما كان اجتهادًا في أمر الآخرة (١).

قالت أم سلمة : كان النبي عَلَيْ في آخرِ أمره لا يقوم ولا يقعد ولا يذهب ولا يجيء ولا يذهب ولا يجيء ولا يذهب أمرت ولا يجيء ولا قال : «إني أمرت بذلك» وتلا هذه السورة (٢) .

وكان من عادته أن يعتكف في كُلِّ عامٍ في رمضان عشرًا، ويعرضُ القرآنَ على جبريلَ مرَّة، فاعتكف في ذلك العامِ عشرين يومًا، وعرض القرآنَ مرتينِ، وكان يقولُ: «ما أرى ذلك إلا لاقترابِ أجلي» (٣) ثم حجَّ حجةَ الوداع، وقال للناس: «خذوا عنِّي مناسككم، فلعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا» (٤) . وطفقَ يودِّعُ الناسَ، فقالوا: هذه حجَّةُ الوداع، ثم رجع إلى المدينةِ فخطبَ قبل وصولِهِ إليها، وقال: «أيها الناس إنَّما أنا بشر، يُوشِكُ أن يأتيني رسولُ ربِّي

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٣٠/ ٣٣٤). (٢) السابق (٣٠/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٤/ ٢٤٧)، (٨/ ٧٩)، ومسلم (٧/ ١٤٢ ـ ١٤٣) عن عائشة من حديث طويل بلفظ: «ولا أراني إلا قد حضر أجلي».

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٤/ ٧٩)، وأبو داود (١٩٧٠) من حديث جابر بن عبد اللَّه.

فأجيبَ»(١) ، ثم أمر بالتمسُّكِ بكتابِ اللَّه، ثم توفي بعد وصولِهِ إلى المدينةِ بيسير عَيْكِيْدٍ.

إذا كان سيِّدُ المحسنينَ يُؤمَرُ أن يختِمَ عمرَه بالزِّيادة في الإحسان فكيف يكون حالُ المسيء. دُو بينت:

خُذْ في جد فقد تولَّى العُمُر كم ذا التفريطُ قد تدانى الأمرُ أقبِل فعسى يُقبِلُ منك العُذْر كم تبني كم تنقضُ كم ذا الغَدْرُ

مرض بعض العابدينَ فوصف له دواءٌ يشربه، فأتي في منامه فيقيل له: أتشرب الدواء والحور العين لك تُهيّا؟ فانتبه فزعًا، في صلّى في ثلاثة أيام، حتى انحنى صُلْبُه، ثم مات في اليوم الثالث.

وكان رجلٌ قد اعتزل وتعبَّد، فرأى في منامه قائلاً يقول له: يا فلان ربُّك يدعوك فتجهَّزُ واخْـرُج إلى الحجِّ، ولسْتَ عائداً، فخرج إلى الحجِّ فماتَ في الطريق.

رأى بعض الصالحين في منامه قائلاً يُنشده :

تاهَّبْ للذي لا بُدَّ منه من الموت المُوكَل بالعسبادِ المُوكَل بالعسبادِ المُوكَل بالعسبادِ المُعالِم المُ

خرَّج ابنُ ماجه (٢) من حديث جابر، أنَّ النبيَّ عَيَالِيَّ خطب، فقال في خطبته: «أيَّها الناس، توبوا إلى ربِّكم قبل أن تموتوا، وبادروا بالأعمال الصالحة قبل أن تُشْغَلُوا».

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٧/ ١٢٢).

<sup>(</sup>۲) ابن ماجه (۱۰۸۱).



وفي سنده ضعف، فأمرَ بالمبادرةِ بالتوبةِ قبل الموت، وكلُّ ساعةٍ تمرُّ على ابنِ آدمَ فإنَّه يمكنُ أن تكون ساعة موتِه، بل كلُّ نفسٍ، كما قِيل:

لا تأمّن الموت في طرف ولا نفس ولو تمنّعت بالحُرجَابِ والحَرسِ قال لقمانُ لابنه: يا بني، لا تؤخّر التوبة، فإنّ الموت يأتي بغتة، وقال بعض الحكماء: لا تكسنْ ممن يرجُو الآخرة بغير عمل، ويؤخّر التوبة لطولِ الأملِ.

إلى اللَّه تب قبل انقضاء من العمر أُخَيَّ ولا تأمَنْ مفاجأة الأمر ولا تستصمَّنْ عن دُعائي فإنَّما دعوتُك إشفاقًا عليك من الوزر فلا تستصمَّنْ عن دُعائي فإنَّما ونادَتْك إلا أنَّ سمعك ذو وقُرِ فَعْدِ مَنْ رَبِّك الحادثاتُ نزولها ونادَتْك إلا أنَّ سمعك ذو وقُر تَنُوحُ وتبكي للأحبَّة إن مضوا ونفْسك لا تبكي وأنت على الإثرِ

قال بعضُ السلف: أصبِحُوا تائبين، وأمسُوا تائبين، يشير إلى أنَّ المؤمن لا ينبغي أن يُصبح ويُمسي إلا على توبة، فإنه لا يدري متى يفجأه الموتُ صباحًا أو مساءً، فمن أصبح أو أمسى على غير توبة، فهو على خطر، لأنه يُخشى أن يلقى اللَّه غير تائب، فيُحشر في زمرة الظالمين، قال اللَّه تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَتُبْ فَأُولَئكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [الحجرات: 11].

تُبْ من خطاياكَ وابْكِ خسشْيَةً ما أثبت منها عليك في الكُتُبِ أَيَّةُ حسالٍ تكون حسالَ فستًى صسارَ إلى ربِّه ولم يتُب تأخيرُ التوبةِ في حال الشباب قبيحٌ، ففي حال المشيبِ أقبْحُ وأقبَحُ.

نَعَى لك ظِلَّ الشبابِ المشيبُ ونادتُكَ باسمٍ سواكَ الخطوبُ

فكُنْ مستعدًا لداعِي الفنا فكُلُّ الدي هو آتِ قريبُ السنا نَرَى شهواتِ النُّنوبُ النُّنوبُ يخافُ على نفسِهِ من يتوبُ فكيفَ يكنْ حالُ من لا يتوبُ

فإن نزلَ المرضُ بالعبدِ فتأخيرُهُ للتوبةِ حينئذِ أقبحُ من كلِّ قبيحٍ، فإنَّ المرضَ نذيرُ الموتِ، وينبغي لمن عاد مريضًا أن يذكره التوبة والاستغفار، فلا أحسن من ختام العملِ بالتوبة والاستغفار، فإنْ كان العملُ سيئًا كان كفَّارةً له، وإنْ كان حسنًا كان كالطابع عليه.

وفي حديث «سيد الاستغفار» المخرَّج في «الصحيح» (١) أنَّ من قاله إذا أصبح وإذا أمسَى، ثم مات من يومه أو ليلته، كان من أهلِ الجنة، وليُكثر في مرضه من ذكر اللَّه عزَّ وجلَّ، خصوصاً كلمة التوحيد، فإنَّه من كانت أخر كلامه دخل الجنة.

وفي حديث أبي سعيد وأبي هريرة وظفيها، عن النبيِّ عَلَيْكُم أنه: «من قالَ في مرضه: لا إله إلا اللَّهُ اللهُ أكبرُ، لا إله إلا اللَّهُ وحده لا شريك له، له الملكُ وله الحمدُ، لا إله إلا اللَّه، ولا حول ولا قوة إلا باللَّه، فإنْ مات من مرضه لم تطعمه النار» خرَّجه النسائي وابن ماجه والترمذيُّ وحسَّنه (٢).

وفي رواية للنسائي (٣): «من قالَهُنَّ في يوم أو في ليلة أو في شهر، ثم ماتَ في ذلك اليوم أو في رواية للنسائي الليلة، أو في ذلك الشهر، غُفِرَ له ذنبُه ويُروى من حديث حذيفة عن النبي عَلَيْلَة قال: «من خُتم له بقول لا إله إلا اللَّهُ دخلَ الجنة، ومن خُتم له

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ٨٣)، والترمذي (٣٣٩٣)، والنسائي (٨/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٣٠)، وابن ماجه (٣٧٩٤)، والترمذي (٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) «عمل اليوم والليلة» (٢٩).



بصيام يومٍ أراد به وَجْهَ الـلَّه أدخلهِ اللَّه الجنة، ومنْ خُتِمَ له بإطعام مسكينِ أراد به وجه اللَّه أدخله اللَّه الجنةَ».

كان السلف يرون أن من مات عقيب عمل صالح، كصيام رمضان، أو عقيب حج الوعمرة، أنَّه يُرجَى له أن يدخل الجنة، وكانوا مع اجتهادهم في الصحة في الأعمال الصالحة يجددون التوبة والاستغفار عند الموت، ويختمُون أعمالهم بالاستغفار وكلمة التوحيد.

لما احتُضِرِ العلاءُ بن زياد، بكى، فقيلَ له: ما يُبكيك؟ قال: كنْتُ واللَّه أحبُّ أن أستقبلَ الموتَ بتوبة. قالوا: فافعلْ رحمك اللَّه، فدعا بطَهُور فتطهَّر، ثم دعا بثوب له جديد فلبسه، ثم استقبلَ القبلةَ، فأوماً برأسه مرتين أو نحو ذلك، ثم اضطجع ومات.

ولما احتُضِرَ عامر بن عبد اللَّه بكى، وقال: لمثل هذا المصرع فليعملِ العاملونَ، اللَّهُمَّ إنِّي أستغفرك من تقصيرِي وتفريطي، وأتوبُ إليك من جميع ذنوبي، لا إله إلا اللَّهُ، ثم لم يزل يردِّدُها حتى ماتَ ـ رحمه اللَّهُ.

وقال عمرو بن العاص \_ رحمه الـلَّهُ \_ عند موته: اللَّهُمَّ أمرتنا فعـصيْنا، ونهيتنا فركبنا، ولا يسعُنا إلا عفوك، لا إله إلا اللَّهُ، ثم ردَّدها حتى مات.

وقال عمرُ بنُ عبد العزيزِ \_ رحمهُ اللَّهُ \_ عند موته: أجلسُوني، فأجلسُوه، فقالَ: أنا الذي أمرْتَني فقصَّرْتُ، ونهيتني فعصيْتُ، ولكن لا إله إلا اللَّهُ، ثم رَفَعَ رأسه فأحدَّ النظرَ، فقالُوا له: إنَّك تنظرُ نظرًا شديدًا يا أميرَ المؤمنين، قال: إنِّي أرى حضرةً ما هم بأنس ولا جنّ، ثم قبيضَ رحمةُ اللَّهُ عليه، وسمعوا تاليًا يتلو: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُواً فِي الأَرْضِ وَلا

فَسَادًا وَالْعَاقبَةُ للمُتَّقينَ ﴾ [القصص: ٨٣].

يا غافل القلْبِ عن ذِكْرِ المَنيَّاتِ عمَّا قليل ستثُوي بين أمْواتِ فَاذَكُرْ مَحَلَّكَ مِن قبلِ الحُلُولِ بهِ وتُب إلى اللَّهِ من لهو ولذَّاتِ إلى اللَّهِ من لهو ولذَّاتِ إنَّ الحسمام له وقت الله أجل فاذكر مصائب أيَّام وساعاتِ لا تطمئن الى الدنيا وزيتها قدْ حان للموْتِ يا ذا الله أن ياتِي

التَّوبةَ التوبةَ قبل أن يصل إليكم من الموت النَّوْبـة، فيحـصلُ المفرطُ على الندم والخيبةِ.

الإنابة الإنابة قبل غُلْقِ بابِ الإجابةِ، الإفاقةَ الإفاقةَ فقد قرُبَ وقْتُ الفاقَة، ما أحسنَ قلقَ التُوَّاب! ما أحْلَى قدومَ الغُيَّابِ! ما أجملَ وقوفَهم بالبابِ!.

أسأتُ ولم أُحْسنُ وجئتُك تائبًا وأنَّى لعبْد من مواليه مهْرَبُ يُؤمِّلُ غُهُ فما أحَدٌ منه على الأرضِ أخيب

من نزلَ به الشيبُ فهو بمنزلة الحاملِ التي تمَّتُ شهورُ حَمْلِها، فما تنتظر إلا الولادة، كذلك صاحبُ الشيبِ لا ينتظر غير الموت، فقبيحٌ منه الإصرارُ على الذنب.

أَى شَيِءٍ تُريدُ منِّي الذُّنوبُ شَخَفَتْ بِي فليس عنِّي تَغيبُ ما يضررُ الذُّنوبَ لو أعتقتني رحمةً بي فقد علاني المشيبُ

ولكن توبة الشبابِّ أحسنُ وأفضلُ، في حديث مرفوع خرَّجه ابنُ أبي الدنيا: «إنَّ اللَّه يحبُّ الشابِّ التائبَ»، قال عُمير بن هانيٍّ: تقول التوبةُ للشابِ: أهلاً ومرحبًا، وتقول للشيخ: نقبلُكَ على ما كان منك.



الشابُّ ترك المعصية مع قوَّة الدَّاعِي إليها، والشيخُ قد ضعُفتْ شهوتُه وقلّ داعيه فلا يستويان، وفي بعض الآثار، يقول اللَّهُ عزَّ وجلَّ: أيها الشابُ، التارك شهوتَه، المبتذِلُ شبابَه لأجلي، أنتَ عندي كبعض ملائكتي.

قال عـمرُ بنُ الخطاب وَ اللهُ إِنَّ الذين يشتهونَ المعاصي ولا يعـملونَ بها ﴿ أُولَئِكَ اللَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوكَ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ [الحجرات: ٣] كم بين حالِ الذي ﴿ قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ إِنَّهُ رَبِي أَحْسَنَ مَثْوَايَ ﴾ [يوسف: ٢٣]، وبين شيخ عِنِين يُدعَى لمثل ذلك فيجيبُ.

كان عمرُ يَعُسُّ بالمدينةِ فسمعَ امرأةً غابَ عنها زوجُها تقولُ:

تطاولَ هذا الليلُ واسْودَ جانبُه وأرقني أن لا خليلٌ ألاع بُهُ فواللَّه لولا اللَّه لا شيءَ غيرهُ لَحُرِّكَ من هذا السَّرير جوانبُه ولكن تقُوى اللَّه عن ذا تَصُدني وحفظًا لبَعْلي أن تنالَ مراكبُه ولكنّني أخْهَى رَقيبًا موكَّلاً بأنْفُسينا لا يَفْتُرُ الدَّهْرَ كاتبُه

فقال لها عمرُ: يرحمك اللَّهُ، ثم بعثَ إلى زوجها فأمره أن يقدُمَ عليها، وأمرَ أن لا يغيبَ أحدٌ عن امرأته أكثر من أربعة أشهر وعشرًا.

الشيخُ قد تركته الذنوب فلا حمدَ له على تركها، كما قيل:

تاركَكَ الذنبُ فَ تَ اركَتُ مَ بِالفَ عُلِ والشَّهَ وَهُ في القلبِ فَ الْخَلْفِ مَا لَكُ فَ فِي الْفَلْبِ فَ الْخَلْفِ وَالْخَلْفِ فَ الْخَلْفِ فَ الْخَلْفِ فَ الْخَلْفِ وَالشَّاعِ لَا حَاجَةً لأَحْدِ فَ اللهِ عَلْمُ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُل

تائبٌ، ومع هذا فكُلُّ من أوى إلينا آويناه، وكلُّ من استجارَ بنا أجرْناه، ومن تابَ إلينا أحببناه، أبشر، فربَّما يكون الشَّيبُ شافعًا لصاحبه من العقوبات.

مات شيخ كان مفرِّطًا، فرؤي في المنام، فقيل له: ما فعلَ اللَّهُ بك، قال: قال لي: لولا أنَّك شيخ لعذَّبْتُك.

وقفَ شيخٌ بعرفةَ والنَّاسُ يضِجُّون بالدُّعاءِ، وهو ساكتٌ، ثم قبض على لحيته، وقال: يا ربِّ، شيخ يا ربِّ، شيخ يرجُو رحمتك.

لَمَّا أَتُونْنَا وَالشَّيْبُ شَافَعُهُمْ وَقَدْ تَـوَالَى عليهِم الخَـجَلُ قُلْنَا لِسُودِ الصَّحَائِفِ انقلِبي بيضًا فَإِنَّ الشُّيوخَ قد قُبِلُوا كان بعضُ الصالحينَ يقولُ:

إِنَّ المَلُوكَ إِذَا شَابَتْ عَبِيلُهُم فِي رِقِّهُم عَتَقُوهُم عَتْقَ أَبُرَارِ وَلَّهُم عَتْقَ أَبُرَارِ وَأَنتَ يَا خَالِقِي أُولَى بَذَا كَرَمًا قَد شَبْتُ فِي الرِّقِّ فَأَعْتِقْنِي مَنَ النَّارِ

أيها العاصي، ما يقطعُ من صلاحك الطَّمَعُ، ما نصبنا اليومَ شرَكَ المواعظ الا لتقعُ، إذا خرجتَ من المجلس وأنتَ عازِمٌ على التوبة، قالت لك ملائكة الرحمة: مرحبًا وأهلاً، فإن قال لكَ رفقاؤك في المعصية: هلم الينا، فقل لهُم: كلاً، ذاك خَمْرُ الهوى الذي عهدتمُوه قد استحال خلاً: يا من سود كتابَهُ بالسيئاتِ قد آنَ لك بالتَّوبةِ أن تمحُو. يا سكرانَ القلبِ بالشهواتِ أما آن لفؤادك أن يصحوف.

يا ندامًاي صحا القلبُ صحا فاطرُدُوا عنِّي الصِّبَا والمرَحا زَجَرَ الوعْظُ فوادِي فارْعَوى وأفاق القلْبُ مني وصحا هزَم العَرْمُ جُنودا للهوى فاسدِي لا تعْجَبُوا إن صلَحَا



# بادِرُوا التَّوْبةَ من قبلِ الرَّدى فصمنادِيه يُنادينا الوَحَالا) بادِرُوا التَّوْبةَ من قبلِ الرَّدى \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بَالْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تَجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّه كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ آلَ ﴾ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدُوانًا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْليه نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّه يَسِيرًا ﴾ عُدُوانًا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْليه نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّه يَسِيرًا ﴾

[قال البخاريُّ]: ويُذْكر: أنَّ عمرَو بن العاصِ أجنبَ في ليلة باردة فتيمَّم، وتلا: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء:٢٩]، فذكر ذلك للنبيِّ فلم يُعنَفُ (٢).

حديثُ عمرِو بن العاصِ خرَّجه أبو داود (٣) من رواية يحيى بن أيُّوب، عن يزيد بن أبي حبيب، عن عـمران بن أبي أنس، عن عـبد الرحـمن بن جُبير، عن عمرِو بن العاص، قال: احتلمْتُ في ليلة باردة في غزوة ذات السَّلاسل، فأشفقتُ إن اغتسَلْتُ أنْ أهلكَ، فـتيَمَّمْتُ ثُم صلَّيْتُ بأصحابي الصَّبْح، فـذكرُوا ذلكَ للنبي عَلَيْهُ، فقال: «يا عـمرُو، صليتَ بأصحابك وأنت الصَّبْح، فـذكرُوا ذلكَ للنبي عَلَيْهُ، فقال: «يا عـمرُو، صليتَ بأصحابك وأنت جُنب!» فأخبرتُه بالذي منعني من الاغتسال، وقلتُ: إني سمعتُ اللَّه يقولُ: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّه كَانَ بِكُمْ رَحِيماً ﴾ [النساء:٢٩]، فضحكَ رسولُ اللَّه عَلَى شيئًا.

وخرَّجه \_ أيضًا (٤) \_ من طريقِ عمرِو بنِ الحارثِ وغيرِه، عن يزيد َ بنِ أبي (١) «لطائف المعارف» (٥٦٩ \_ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١/ ٩٥).

<sup>(</sup>۳) «السنن» (۳۳۵). (٤) «السنن» (۳۳۵).

حبيب، عن عمرانَ، عن عبد الرحمن بن جُبيْر، عن أبي قيْس مولى عمرو ابن العاص، أن عمرو بن العاص كان على سَرِيَّة ـ فـذكر الحـديث بنحوه، وقال فيه: فغسَلَ مَغابِنه وتوضَّأ وضوءه للصلاة، ثم صلَّى بهم ـ وذكر باقيه بنحوه، ولم يذكر التيمم.

وفي هذه الرواية زيادةُ: «أبي قيسٍ» في إسنادِهِ، وظاهرُها الإرسالُ.

وخرَّجه الإمامُ أحمدُ والحاكمُ (١) ، وقال: على شرط الشيخينِ، وليس كما قالَ، وقال أحمدُ: ليس إسنادُه بُمتصلِ.

وروى أبو إسحاق الفزاريُّ في «كتاب السير» عن الأوْزاعيِّ، عن حسَّان بن عطيّة، قال: بعَثَ النبيُّ عَيَّالِيَّ بعْنًا وأمَّر عليهم عسمرو بن العاص، فلما أقبلوا سألهم عنه، فأثنوا خيراً، إلا أنه صلَّى بنا جُنْبًا، فسأله، فقال: أصابتني جنابة في فخشيت على نفسي من البرد، وقد قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا لَنُهُ سَكُمْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيماً ﴾ [النساء: ٢٩] فتبسَّمَ النبيُّ عَلَيْهِ.

وهذا مرسلٌ.

وقد ذَكَره أبو داود في «سننه» (٢) تعليقًا مختصرًا، وذكر فيه: أنه تيمُّم.

وأكثرُ العلماءِ: على أن من خافَ من استعمالِ الماءِ لشدةِ البردِ فإنه يتيمم ويصلِّي، جُنْبًا كان أو مُحْدثًا.

واختلفوا: هل يُعيد أم لا؟

فمنهُم من قالَ: لا إعادةَ عليه، وهو قولُ الشوريِّ، والأوْزاعيِّ، وأبي

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٠٣/٤)، والحاكم (١/ ١٧٧).

<sup>(1)(1/ 177).</sup> 



حنيفةً، ومالكٍ، والحسنِ بنِ صالحٍ، وأحمدَ في روايةٍ.

ومنهم من قال: عليه الإعادةُ بكلِّ حالٍ سواءٌ كان مسافرًا أو حاضرًا، وهو قولُ الشافعيِّ، وروايةٌ عن أحمدَ.

ومنهم من قالَ: إن كانَ مسافرًا لم يُعِد، وإن كانَ حاضِرًا أعادَ، وهو قولٌ آخرُ للشافعيِّ، وروايةٌ عن أحمدَ، وقولُ أبي يوسف ومحمد.

وحكى ابنُ عبدِ البرِّ عن أبي يوسفَ وزُفَرَ: أنه لا يجوزُ للمريضِ في الحضرِ التيممُ بحالِ.

وذكرَ أبو بكرٍ الخلاَّلُ من أصحابِنا: أنه لا يجوزُ التيممُ في الحضرِ لشدةِ البردِ، وهو مخالفٌ لنصِّ أحمدَ وسائرِ أصحابهِ.

وحكى ابنُ المنذرِ وغيرُه عن الحسنِ وعطاء: أنه إذا وَجَدَ الماءَ اغتسل به وإن ماتَ، لأنه واجدٌ للماءِ، إنما أُمِرَ بالتيمم من لم يجدِ الماءَ.

ونقلَ أبو إسحاق الفزاريُّ في كتابِ «السيرِ» عن سُفيانَ نحوَ ذلك، وأنه لا يتيممُ لمجردِ خوفِ البردِ، وإنما يتيممُ لمرضٍ مخوفٍ، أو لعدمِ الماءِ.

وينبغي أن يُحمل كلامُ هؤلاءِ على ما إذا لم يخسُ الموت، بل أمكنه استعمالُ الماء المُسخَّن وإن حصل له به بعض ضرر، وقد رُوي هذا المعنى صريحًا عن الحسنِ - أيضًا - وكذلك نقل أصحاب سفيان مذهبه في تصانيفهم، وحكوا أن سفيان ذكر أن الناس أجمعُوا على ذلك.

وقد سبقَ الكلامُ في تفسيرِ الآيةِ، وأنَّ اللَّهَ تعالى أذِن في التيمَم للمريضِ وللمسافرِ ولمن لم يجدِ الماءِ من أهلِ الأحداثِ مُطلقًا، فمن لم يجدِ الماءَ



فالرخصة له محققة (١١)

#### \* \* \*

وفرَّق اللَّهُ بين الظلم والعُدوان، في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمْوَا لَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عُدُوانًا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ﴾ [النساء:٢٩-٣٠].

وقد يُفرَّقُ بين الظلم والعُدوانِ، بانَّ الظلمَ: ما كانَ بغيرِ حقِّ بالكليّة، كأخذ مال بغير استحقاق لشيء منه، وقتل نفس لا يحلُّ قتلُها، وأمَّا العُدوانُ: فهو مُجاوزةُ الحدودِ وتعدِّبهَا فيما أصلُه مباحٌ، مثل أنْ يكونَ له على أحد حقُّ من مال أو دم أو عرض، فيستوفي أكثرَ منه، فهذا هو العُدوانُ، وهو تجاوزُ ما يجوزُ أخذُه، فيأخذُ ما لَهُ أخْذُهُ وما ليس له أخْذُه، وهو من أنواع الربا المحرَّمةِ.

وقد ورد «السُّبَّانِ بالسُّبَّةِ رِبًّا».

والظلمُ المُطلقُ: أخذُ ما ليسَ له أخْذُهُ ولا شيءٍ منه من مالٍ أو دمٍ أو عرضٍ.

كلاهما في الحقيقة ظلمٌ، وقد حرَّم اللَّهُ الظلمَ، وفي «الصحيح» عن النبيَّ عَلَيْ اللَّهُ الظلمَ على نفسِي وجعلتُه بينكُم محرَّمًا فلا تظالموا»(٢).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۸۸ \_ ۸۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: مسلم (۸/ ۱۲ ـ ۱۷)، وأحمد في «المسند» (٥/ ١٦٠).



وفي «الصحيحين (١) » عنه عَلَيْكَةً قال: «الظلمُ ظلماتٌ يومَ القيامةِ».

وفيهما (٢) عنه ﷺ، قالَ: «إنَّ اللَّهَ يُملي للظالم حتَّى إذا أَخذَهُ لم يُفلتْه» ثم قرأ: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [مود:١٠٠].

وفي «البخاري» (٣) عنه عَلَيْهُ، قال: «من كانت عنده مظلمةٌ لأخيه فليتحلله منها، فإنّه ليس ثَمَّ دينارٌ ولا دِرْهَمٌ، من قبل أن يُؤخذَ لأخيه من حسناتِه فإن لم يكن له حسناتٌ أُخذ من سيئات أخيه فطُرحت عليه».

وفي "صحيح مسلم" (٤) عنه على قال: "أتدرون من المفلس؟ قالوا: المفلس من المفلس عنه المفلس عنه المفلس عنه من ياتي يوم القيامة بصلاة من لا درهم له ولا متاع . قال: "إنَّ المفلس من أمَّتي من يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وقيام، وقد شتم هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيقضي (٥) هذا من حسناته وهذا من حسناته فإذا فنيت حسناته قبل أنْ يُقضَى ما عليه، أُخِذَ من سيئاتهم فطرحت عليه، ثم طُرِح في النار».

وفي الحديث (٦): «لتؤدنَّ الحقوقَ إلى أهلها يومَ القيامةِ، حتى يُقادَ للشاةِ الجمَّاءِ من الشاة القرناء».

وفي حديث عبد الله بن أُنيس: «وليسألنَّ الحجرُ لم نكبَ الحجرَ، وليسألنَّ الحجرُ لم نكبَ الحجرَ، وليسألنَّ العُودَ لم خدشَ صاحبَهُ».

<sup>(</sup>١) البخاري (٣/ ١٦٩)، ومسلم (٨/ ١٨).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦/ ٩٣)، ومسلم (٨/ ١٩).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٨/٨) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٥) لفظ مسلم: "فيُعطَى».

<sup>(</sup>٦) مسلم (٨/٨ \_ ١٩) عن أبي هريرة.

شعر:

فخف القضاء غداً إذا وافيت ما كسبت يداك اليوم بالقسطاس أعضاؤهُم فيه الشهود وسجنهم نار وحاكم هم شديد الباس في موقف ما فيه إلا شاخص أو مهطع أو مسقع للراس إن تمطل اليوم الحقوق مع الغنى فسغدا تؤديها مع الإفلاس والظلم المحرم: تارة يكون في النفوس، وأشده في الدماء وتارة في الأموال، وتارة في الأعراض، ولهذا قال عليه في خطبته في حجة الوداع: "إنّ دماء كُم وأموالكُم وأعراضكُم عليكم حرام كحرمة، يومكم هذا في شهركُم هذا في بلدكم هذا في شهركُم هذا في شهراكم عليكم عليكم عليه الله المعوا مني تعيشوا، ألا لا تظالموا ألا لا تظالموا ألا لا عن طيب نفس منه».

وفي "صحيح مسلم" (٢) عنه ﷺ، قالَ: «كلُّ المسلمِ على المسلمِ حرامٌ دمُهُ و مالُهُ وعرضُه».

فظلمُ العبادِ شرُّ مكتسبٌ، لأنَّ الحقَّ فيه لآدميّ مطبوع على الشُّحِّ، فلا يتركُ من حقِّه شيئًا لا سِيَّما مع شدة حاجتِه يومَ القيامةِ، فإنَّ الأمَ تفرحُ يومئذ إذا كانَ لها حقُّ على ولدها لتأخذه منه .

ومع هذا: فالغالبُ أنَّ الظالمَ تُعجَّل له العقوبةُ في الدنيا وإنْ أُمهل، كما قالَ عَلَيْهِ : "إنَّ اللَّهَ يُملي للظالمِ حتَّى إذا أخذَهُ لم يفلتُهُ" ثم تلا: ﴿ وكَذَلِكَ أَخْذُ لَمْ يَفْلَتُهُ " ثَمْ تلا: ﴿ وكَذَلِكَ أَخْذُ لَمْ يَفْلَتُهُ " ثَمْ تلا: ﴿ وكَذَلِكَ أَخْذُ لَا يَقِلِهُ اللَّهُ يَمُ لَكُ الْمُوالِمَةُ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ (٣) [مرد:١٠٢]. (٤)

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٦/١)، ومسلم (١٠٧/٥ \_ ١٠٨) عن أبي بكرة.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۸/ ۱۰ \_ ۱۱). (۳) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٤) رسالة: «شرح حديث: لبيَّك اللهم لبيَّك» (١٠٢ \_ ١٠٨).



وذهب قومٌ من أهلِ الحديث وغيرُهم إلى أنَّ هذه الأعمال تُكفِّرُ الكبائر، ومنهُم ابنُ حزم الظاهريُّ، وإيَّاه عنى ابنُ عبد البرِّ في كتاب «التمهيد» بالردِّ عليه، وقال: قد كنتُ أرغبُ بنفسي عن الكلامِ في هذا الباب، لولا قولُ ذلك القائلِ، وخشيتُ أن يغترَّ به جاهلٌ، فينهمك في الموبقات، اتّكالاً على أنَّها تكفِّرُها الصلواتُ دونَ الندمِ والاستغفارِ والتوبةِ، واللَّه نسألُهُ العصمة والتوفيق.

قلتُ: وقد وقع مثلُ هذا في كلام طائفة من أهلِ الحديثِ في الوضوعِ ونحوه، ووقع مثلُه في كلام ابنِ المنذرِ في قيام ليلة القدر، قال: يُرجى لمن قامها أن يغفر له جميع دُنوبه صغيرُها وكبيرُها، فإن كان مرادُهم أنَّ مَن أتى بفرائض الإسلام وهو مُصرٌ على الكبائرِ تُغفرُ له الكبائرُ قطعًا، فهذا باطلٌ قطعًا، يُعلَمُ بالضرورة من الدِّينِ بطلائهُ، وقد سبقَ قولُ النبيِّ عَيَي المسلام، وهذا في الإسلام أُخذَ بالأول والآخرِ (۱) يعني: بعمله في الجاهلية والإسلام، وهذا أظهرُ من أن يحتاج إلى بيان، وإن أرادَ هذا القائلُ أنَّ من ترك الإصرار على الكبائرِ، وحافظ على الفرائض من غيرِ توبة ولا ندم على ما سلف منه الكبائرِ، وحافظ على الفرائض من غيرِ توبة ولا ندم على ما سلف منه كُفِّرَتْ ذُنوبُهُ كلُّها بذلك، واستدلَّ بظاهرِ قوله: ﴿إِن تَجْتَبُوا كَبَائِرَ مَا تُنهَوْنَ عَنْهُ لَكُمْ سَيّنَاتكُمْ ونَدُخلُكُم مُدُخلاً كَرِيًا ﴾ [النساء:٣١].

وقال: السيئاتُ تشملُ الكبائرَ والصغائرَ، وكما أنَّ الصغائرَ تُكفَّرُ باجتنابِ الكبائرِ من غيرِ قصد ولا نيّة، فكذلك الكبائرُ، وقد يستدلُّ لذلك بأنَّ اللَّهَ وعد المؤمنينَ والمتقينَ بالمغفرة وبتكفيرِ السيئات، وهذا مذكورٌ في غيرِ موضع من القرآنِ، وقد صارَ هذا من المتقين، فإنَّه فعلَ الفرائضَ، واجتنبَ الكبائر، (١) أخرجه: البخاري (١٧/٩)، ومسلم (٧٧/١) عن عبد اللَّه بن مسعود.

واجتنابُ الكبائرِ لا يـ حتاجُ إلـى نيَّةٍ وقصـدٍ، فهذا القـولُ يمكنُ أن يُقالَ في الجملة.

والصَّحيحُ قولُ الجمهورِ: إنَّ الكبائرَ لا تُكفَّرُ بدونِ التوبةِ، لأنَّ التوبةَ فرضٌ على العبادِ، وقد قالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن لَمْ يَتُبْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ ورضٌ على العبادِ، وقد قالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن لَمْ يَتُبْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [الحجرات:١١].

وقد فسَّرت الصحابة كعمر وعلي وابن مسعود التوبة بالندم، ومنهم من فسَّرها بالعزم على أن لا يعود، وقد روي ذلك مرفوعاً من وجه فيه ضعف، لكن لا يعلم مخالف من الصحابة في هذا، وكذلك التابعون ومَن بعدَهُم، كعمر بن عبد العزيز، والحسن، وغيرهما.

وأما النصوصُ الكثيرةُ المتضمنة مُغفرةَ الذنوب، وتكفيرَ السيئات للمتقينَ، كقولِه تعالى: ﴿ إِن تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلَ لَّكُمْ فُرْقَانًا وَيُكفِّرْ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيُغفِرْ لَكُمْ ﴾ وقولِه تعالى: ﴿ إِن تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَّكُمْ فُرْقَانًا وَيُكفِّرْ عَنكُمْ سَيِّنَاتِهُ ويَدْخلُهُ الْاَنفالَ ٢٩٠]، وقولِه: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يُكفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ ويُعظِمْ لَهُ أَجْرًا ﴾ جَنَّاتٍ ﴾ [التعابن:٩]، وقولِه: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يُكفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ ويُعظِمْ لَهُ أَجْرًا ﴾ [الطلاق:٥]، فإنه لم يُبينُ في هذه الآياتِ خصالَ التقوى، ولا العملَ الصالح، ومن جملة ذلك : التوبةُ النصوحُ، فمَنْ لم يتُبْ، فهو ظالمٌ، غيرُ متَّقٍ (١).

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُدْخَلاً كَرِيمًا ﴾

وقد بَيَّنَ في سورةِ آلِ عـمرانَ خصالَ التقوى التي يَغـفر الأهْلِهَا ويدخلهم

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٤٤ \_ ٤٤٦).



الجنة، فذكرَ منها الاستغفارَ، وعدمَ الإصرارِ، فلم يضمنْ تكفيرَ السيئاتِ ومغفرة الذنوبِ إلا لمن كان على هذهِ الصفةِ، واللَّهُ أعلمُ.

الصغائرُ هل تجبُ التَّوبةُ منها كالكبائرِ أم لا؟ لأنها تقعُ مكفرةً باجتنابِ الكبائرِ، لقولِه تعالى: ﴿إِن تَجْتَنبُوا كَبَائِرَ مَا تُنهُونَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيَئَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُّدْخَلاً كَرِيمًا ﴾ [النساء:٣١]، هذا ممَّا اختلفَ الناسُ فيه.

فمنهم من أوجبَ الـتوبةَ مِنْهَا، وهو قـولُ أصحابِنا وغـيرِهم من الفقـهاءِ والمتكلمينَ وغيرِهم.

وقد أمر اللَّهُ بالتوبة عـقيبَ ذكر الـصغائر والكبائر، فقـالَ تعالى: ﴿ قُل للْمُوْمنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَىٰ لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ لَلْمُوْمنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ ﴾ الآية إلى قـولِهِ: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور:٣٠-٣١].

وأمرَ بالتوبة من الصَّغائرِ بخصوصها في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِن قَوْمٌ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِن نِّسَاءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلا قَوْمٌ مِن قَوْمٌ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلا تَنْمُرُوا أَنفُسَكُمْ وَلا تَنَابَزُوا بِالأَلْقَابِ بِئُسَ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمَانِ وَمَن لَمْ يَتُبْ فَأُولَئِكَ مَمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [الحجرات:١١].

ومن الناس من لم يُوجب التوبة منها، وحكي عن طائفة من المعتزلة ومن المتأخرين من قالَ: يجب أحد أمرين، إمَّا التَّوبة منها، أو الإتيان ببعض المكفِّرات للذُّنوب من الحسنات.

وحكى ابنُ عطيّة في «تفسيرِهِ» في تكفير الصغائر بامتثالِ الفرائضِ واجتنابِ الكبائرِ قولينِ:

أحدهما \_ وحكاه عن جماعة من الفقهاءِ وأهلِ الحديثِ \_ : أنه يُقطع بتكفيرها بذلك قطعًا، لظاهر الآية والحديث.

والثاني \_ وحكاه عن الأصوليين \_: أنه لا يُقطع بذلك، بل يُحمل على غلبة الظن وقوَّة الرجاء، وهو في مشيئة اللَّه عزَّ وجلَّ، إذ لو قطع بتكفيرها، لكانت الصغائر في حكم المباح الذي لا تبِعَة فيه، وذلك نقض لعُرى الشريعة.

قلتُ: قد يقال: لا يُقطع بتكفيرها لأنَّ أحاديثَ التكفيرِ المطلقة بالأعمالِ جاءت مقيَّدةً بتحسينِ العملِ، كما وردَ ذلك في الوضوءِ والصَّلاةِ، وحيئلاً فلا يتحقَّقُ وجود حسنِ العملِ الذي يوجب التَّكفير، وعلى هذا الاختلافِ الذي ذكره ابن عطيّة ينبني الاختلاف في وجوب التوبة من الصغائر.

وقد خرَّج ابنُ جرير من رواية الحسنِ أن قومًا أتوا عمر، فقالوا: نرى أشياء من كتابِ اللَّه لا يُعْمَلُ بها، فقال لرجل منهم: أقرأت القرآن كُلَّه؟ قال: نعم، قال: فهل أحصيته في نفسك؟ قال: اللَّهُمَّ لا، قال: فهل أحصيته في بصرك؟ فهل أحصيته في أثرِك؟ ثم تتبعهم حتَّى أتى بصرك؟ فهل أحصيته في أثرِك؟ ثم تتبعهم حتَّى أتى على آخرِهم، ثم قال: ثكلت عمر أمُّه أتكلفونه أن يُقيم على الناس كتاب اللَّه؟ قد علم ربُّنا أنه سيكون لنا سيئات، قال وتلا: ﴿إِن تَجْتَبُوا كَبَائِر مَا اللَّه؟ وَد عَلَم ربُّنا أنه سيكون لنا سيئات، قال وتلا: ﴿إِن تَجْتَبُوا كَبَائِر مَا تُنْهَون عَنْهُ نُكَفِرْ عَنْكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدْ خِلْكُم مُدْخَلاً كَرِيمًا ﴾ (١) [النساء: ٢١].

وبإسنادِهِ عن أنس بن مالك أنه قال: لم أر مثل الذي بلغنا عن ربّنا تعالى، ثم لم نَخْرُجُ له عن كلِّ أهلٍ ومالٍ، ثم سكت، ثم قال: واللّه لقد

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٥/ ٤٤).

كلَّفنا رَبُّنا أهونَ من ذلك، لقد تجاوزَ لنا عمَّا دونَ الكبائرَ، فِما لنا ولها؟ ثم تلا: ﴿إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَنُدخِلُكُم مُدْخَلاً كَرِيمًا ﴾(١) [النساء:٣١] وخرَّجه البزارُ في «مسنده» مرفوعًا، والموقوف أصح (٢).

وقد وصفَ اللَّهُ المحسنينَ باجتنابِ الكبائرِ، قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَيَجْزِيَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ اللَّهُ عَالَى: ﴿ وَيَجْزِيَ الَّذِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمُغْفِرَةِ ﴾ [النجم: ٣١-٣٢].

وفي تفسيرِ اللَّممِ قولانِ للسَّلفِ:

أحدُهُما: أنَّه مقدماتُ الفواحشِ كاللمسِ والقبلةِ (٣) ، وعن ابنِ عباسٍ: هو ما دونَ الحدَّينِ: وعيدِ الآخرةِ بالنارِ وحدِّ الدنيا<sup>(٤)</sup> .

والثاني: أنَّه الإلمامُ بشيءٍ من الفواحشِ والكبائر مرَّةً واحدةً، ثم يتوبُ منه، ورويَ عن ابنِ عباسٍ وأبي هريرة (٥) .

ورويَ عنه مرفوعًا بالشَّكِّ في رفعه، قال: «اللمةُ من الزنى ثم يتوبُ فلا يعودُ، واللمةُ من شربِ الخمرِ ثم يتوبُ فلا يعودُ، واللمة من السرقةِ ثم يتوبُ فلا يعود»(٦).

ومن فسَّر الآيةَ بهذا قالَ: لا بدَّ أن يتـوبَ مِنْهُ، بخلافِ منْ فـسَّـرَهُ بالمقدِّمات، فإنَّه لم يشترطْ توبةً.

<sup>(</sup>١) السابق (٥/٤٤ \_ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البزار (٢٢٠٠ ـ كشف)؛ لكنه عنده ـ أيضًا ـ موقوف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٢٧ \_ ٦٥ \_ ٦٦).

<sup>(</sup>٤) السابق (۲۷/ ٦٨).

<sup>(</sup>a) السابق (۲۷/ ۲۲ \_ ۲۷).

<sup>(</sup>٦) السابق (٢٧/ ٦٦).

والظاهرُ: أنَّ القولينِ صحيحانِ، وأنَّ كلاهُما مرادٌ من الآيةِ، وحينئذ في المحسنُ: هو من لا يأتِي بكبيرة إلا نادرًا ثم يتوبُ منها، ومن إذا أتى بصغيرة كانتْ مغمورةً في حسناته المكفرة لها، ولا بُدَّ أن لا يكونَ مُصرًّا عليها، كما قال تعالى: ﴿ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران:١٣٥].

ورويَ عن ابن عباسٍ أنَّه قبالَ: لا صغيبرةً مع إصرارٍ، ولا كبيرةً مع استغفار، ورويَ مرفوعًا من وجوهِ ضعيفةٍ.

وإذا صارت الصغائر كبائر بالمداومة عليها، فلا بُدَّ للمحسنين من اجتناب المداومة على الصغائر حتى يكونوا مجتنبين لكبائر الإثم والفواحش.

وقال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ وَاللَّهِ عَنْدُونَ وَالْفُواحِشُ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ اللَّهِ وَاللَّذِينَ اللَّهُمْ وَاللَّذِينَ اللَّهُمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ السَّبَحَابُوا لِرَبِهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ وَاللّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغِيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ ﴿ وَبَيْنَ وَجَزَاءُ سَيِّئَةً سَيِّئَةٌ مِتْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللّه ﴾ [الشورى:٣٦-٤٤].

فهذه الآياتُ تضمّنتُ وصفَ المؤمنينَ بقيامِهِم بما أوجبَ اللّهُ عليهم من الإيمانِ والتوكلِ، وإقامِ الصلاة، والإنفاقِ بما رزقهم اللّه والاستجابة للّه في جميع طاعاته، ومع هذا ، فهم مجتنبون كبائر الإثم والفواحش، فهذا هو تحقيقُ التقوى، ووصفهم في معاملتهم للخلقِ بالمغفرة عند الغضب، وندبهم إلى العفو والإصلاح. وأمّا قولُهُ: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ ﴾ السورى: ٣٩] فليس منافيًا للعفو، فإنّ الانتصار يكونُ بإظهارِ القُدرة على الانتقام، ثم يقع العفو بعد ذلك، فيكونُ أتم وأكمل، قال النخعي في هذه الانتقام، ثم يقع العفو بعد ذلك، فيكونُ أتم وأكمل، قال النخعي في هذه



فهذه الآياتُ تتضمنُ جميع ما ذكره النبيُّ وَاللَّهُ في وصيته لمعاذ، فإنَّها تضمنت أصول خصالِ التقوى بفعلِ الواجبات، والانتهاء عن كبائرِ المُحرَّمات ومعاملة الخلق بالإحسانِ والعفو، ولازِمُ هذا أنَّه إنْ وقع منهم شيءٌ من الإثم من غيرِ الكبائرِ والفواحش، يكونُ مغموراً بخصالِ التَّقوى المقتضية لتكفيرِها ومحوها.

وأما الآياتُ التي في سورة «آل عمران»، فوصف فيها المتقين بالإحسان إلى الخَلْق، وبالاستغفار من الفواحش وظلم النفس، وعدم الإصرار على ذلك، وهذا هو الأكملُ، وهو إحداث التوبة، والاستغفار عَق يب كل ذنب من الذنوب صغيرًا كان أو كبيرًا، كما رُوي أن النبي عَلَيْ وصّى بذلك معادًا، وقد ذكرناه فيما سبق.

وإنما بسطنا القولَ في هذا، لأنَّ حاجةَ الخلقِ إليه شديدةٌ، وكلُّ أحد يحتاجُ إلى معرفةِ هذا، ثم إلى العملِ بمقتضاهُ، واللَّهُ الموفقُ والمعينُ (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٦٥ \_ ٤٧٠).

قوله تعالى: ﴿ وَلا تَتَمَنُّواْ مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضِ لِللَّهِ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضِ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا اكْتَسَبْنَ وَاللَّهَ عَلَى اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ وَاسْأَلُوا اللَّهَ مِن فَضْلِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾

قول اللّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلا تَتَمَنُّواْ مَا فَضَّلَ اللّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ [النساء: ٣٦]، فقد فُسِّر ذلك بالحسد، وهو تمني الرجل نفس ما أُعطي أخوه من أهل ومال، وأن ينتقل ذلك إليه، وفُسِّر بتمنِّي ما هو ممتنع شرعًا أو قدرًا، كتمنِّي النِّسَاءِ أن يكن رجالاً أو يكون لهن مثل ما للرجال من الفضائل الدينية، كالجهاد، والدنيوية كالميراث والعقل والشهادة، ونحو ذلك. وقيل: إنَّ الآية تشمل ذلك كُلُّه(١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا بَذِي الْقُرْبَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالْمَسَاكِينِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحبُ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴾ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحبُ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴾

وأمَّا إكرامُ الجارِ والإحسانُ إليه، فمأمورٌ به، وقد قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِلَّا اللَّهُ لا يُحِبُ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴾ [النساء:٣٦] ، فجمع اللَّهُ تعالى في هذه الآية بين ذكر حقّه على العبد وحقوق العباد على العبد \_ أيضًا \_ وجعل العباد الآية بين ذكر حقّه على العبد وحقوق العباد على العبد \_ أيضًا \_ وجعل العباد

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۳۱۰).



الذينَ أمرَ بالإحسانِ إليهم خمسةَ أنواعٍ:

أحدُها: من بينه وبينَ الإنسانِ قرابةٌ، وخصَّ منهُمُ الوالدين بالذِّكرِ، لامتيازِهِما عن سائرِ الأقاربِ بما لا يشركونهما فيه، فإنهما كانا السببَ في وجودِ الولدِ ولهما حقُّ التربيةِ والتأديبِ وغيرِ ذلك.

الثاني: مَنْ هو ضعيفٌ محتاجٌ إلى الإحسانِ وهو نوعانِ: من هو محتاجٌ لضعف بدنه، وهو اليتيمُ، ومن هو محتاجٌ لقلَّة ماله، وهو المسكينُ.

والثالثُ: منْ له حقّ ُالقُـربِ والمخالطةِ، وجعلَهُم ثلاثةَ أنواعٍ: جارٌ ذو قُربى، وجارٌ جُنبٌ، وصاحبُ بالجنب.

وقد اختلفَ المفسرونَ في تأويلِ ذلكَ، فمنهُم من قالَ: الجارُ ذو القُربى: الجارُ الذي له قرابةٌ، والجارُ الجُنب: الأجنبيُّ، ومنهم من أدخلَ المرأةَ في الجارِ ذي القربى، ومنهم من أدخلها في الجار الجنب، ومنهم من أدخلَ الرَّفيقَ في السَّفرِ في الجارِ الجُنب، وقد رُوي عن النبيِّ عَلَيْكُ أنه كان يقولُ في الرَّفيقَ في السَّفرِ في الجارِ الجُنب، وقد رُوي عن النبيِّ عَلَيْكُ أنه كان يقولُ في دعائه: «أعوذُ بك من جارِ السَّوءِ في دار الإقامة، فإنَّ جارَ البادية يتحوَّلُ»(١).

ومنهم من قال: الجارُ ذو القربى: الجارُ المسلمُ، والجارُ الجنبُ: الكافرُ، ومنهم من قال: الجارُ ذو القربى: الجارِ مرفوعًا: «الجيرانُ ثلاثةٌ: جارٌ له حقٌ واحدٌ، وهو أدنى الجيرانِ حقًا، وجارٌ له حقَّانِ، وجارٌ له ثلاثةُ حقوق، وهو أفضلُ الجيرانِ حقًا، فأمَّا الذي له حقٌ واحدٌ، فجارٌ مشركٌ، لا رَحمَ له، له حقُ الجوارِ، وأمَّا الذي له حقَّانِ، فجارٌ مسلمٌ ذو فجارٌ مسلمٌ ذو فجارٌ مسلمٌ ذو

<sup>(</sup>١) أخرجه: النسائى (٨/ ٢٧٤) من حديث أبى هريرة ﴿ وَلَيْكُنَّهُ .

<sup>(</sup>٢) عزاه إليه الهيثمي في«المجمع» (٨/ ١٨٤) وقال: رواه البزار عن شيخه عبد اللَّه بن محمد الحارثي وهو وضَّاع.

رحم، له حقُّ الإسلام، وحقُّ الجوارِ، وحقُّ الرحم».

وقد رُوي هذا الحديثُ من وجوهٍ أخرَ متصلةٍ ومرسلةٍ، ولا تخلو كلُّها منْ مقال.

وقيلَ: الجارُ ذو القُربي: هو القريبُ الجوارِ الملاصقُ، والجارُ الجنبُ: البعيدُ الجوارِ.

وفي «صحيح البخاريِّ»: عن عائشة، قالتْ : قلتُ : يا رسولَ اللَّهِ إِنَّ لي جارينِ، فإلى أيهِما أُهدِي؟ قالَ: «إلى أقربِهِما منك بابًا»(١) .

وقالَ طائفةٌ من السلفِ: حدُّ الجوارِ أربعون دارًا، وقيل: مستدار أربعينَ دارًا من كلِّ جانب.

وفي «مراسيلِ الزهريِّ»: أن رجلاً أتى النبيَّ عَيَّكِيًّ يشكُو جارًا له، فأمر النبيُّ عَيَّكِيًّ بعض أصحابِهِ أن ينادِي: «ألا إنَّ أربعين دارًا جار». قال الزهريُّ: أربعون هكذا، وأربعون هكذا، وأربعون هكذا، يعني بين يديه ومِن خلفِه، وعن يمينه، وعن شماله (٢).

وسئل الإمامُ أحمدُ عمَّن يطبخُ قدرًا، وهو في دار السبيل، ومعه في الدار نحو ثلاثين أو أربعين نفسًا: يعني أنهم سكانٌ معه في الدار، فقال: يبدأ بنفسه، وبمن يعول، فإن فضل فضلٌ، أعطى الأقرب إليه، وكيف يُمكنه أن يُعطيهُم كلَّهم؟ قيلَ لهُ: لعلَّ الذي هو جارهُ يتهاونُ بذلكَ القدرِ ليسَ له عنده موقعٌ؟ فرأى أنه لا يبعثُ إليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ١١٥).

<sup>(</sup>۲) راجع: «الفتح» (۱۰/ ٤٤٧).



وأمَّا الصَّاحبُ بالجنبِ ف فسَّره طائفة بالزُّوجةِ، وفسره طائفة منهم ابن عباسٍ بالرَّفيقِ في السفر، ولم يريدُوا إخراج الصاحب الملازمِ في الحضرِ، إنما أرادُوا أن صحبة السفرِ تكفي، فالصحبة الدائمة في الحضرِ أولى، ولهذا قال سعيد بن جبيرٍ: هو الرفيق الصالح، وقال زيد بن أسلم: هو جليسك في الحضرِ، ورفيقك في السفرِ، وقال ابن زيدٍ: هو الرَّجل يعتريك ويلم بك لتنفعه.

وفي «المسند» والترمذيّ، عن عبد اللّه بنِ عمرِو بنِ المعاصِ، عن النبيّ قال: «خيرُ الأصحابِ عندَ اللّهِ خيرُهُم لصاحبِهِ، وخيرُ الجيرانِ عندَ اللّهِ خيرُهُم لجاره»(١).

الرابع: من هو واردٌ على الإنسانِ، غيرُ مقيمٍ عندَهُ، وهو ابن السبيلِ: يعني المسافرَ إذا وردَ إلى بلد آخرَ، وفسَّره بعضُهم بالضَّيْفِ: يعني به ابنَ السبيلِ إذا نزلَ ضيفًا على أحد.

والخامس: ملكُ اليمين، وقد وصَّى النبيُّ عَلَيْهُ بهم كثيرًا وأمر بالإحسان اليهم، ورُوي أنَّ آخرَ ما وصَّى به عندَ موته: «الصلاةُ وما ملكتْ أيمانُكُم» (٢)، وأدخل بعضُ السلف في هذه الآية: ما يملُكُه الإنسانُ من الحيوانات والبهائم (٣).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخـرجه: أحـمــد في «المسند» (۲/ ۱٦۷ ـ ۱٦۸)، والتــرمــذي (۸۹٤٤)، وابن حبــان (۵۱۸، ۱۹۰)، والجاكم (۱۰۱/۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (١١٧/٣) عن أنس، وابن ماجه (١٦٢٥) عن أم سلمة، وفي (٢٦٩٧) عن أنس، وفي (٢٦٩٧) عن أنس، وفي (٢٦٩٨) عن علي بن أبي طالب، وأخرجه النسائي في «الكبري» كما في «تحفة الأشراف» (٨٩١).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٥١ ـ ٣٥٥).

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَىٰ تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلا جُنبًا إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّىٰ تَغْتَسلُوا وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مّنكُم مِّنَ الْغَائِطَ أَوْ لاَمَسْتُمُ النَّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا سَفَرِ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ الْغَائِطَ أَوْ لاَمَسْتُمُ النَّسَاءَ فَلَمْ تَجَدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيْبًا فَامْسَحُوا بَوْجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُوراً ﴾ صَعيدًا طَيْبًا فَامْسَحُوا بَوْجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُوراً ﴾ [قال البخاريُ ] (١) : «كتابُ الغُسْلِ»، وقولُ اللَّه تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَهَرُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى ﴾ إلى قوله: ﴿ عَفُواً غَفُوراً ﴾ [النساء:٢]. لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى ﴾ إلى قوله: ﴿ عَفُواً غَفُوراً ﴾ [النساء:٢٤].

صدَّر البخاريُّ ـ رحمه اللَّهُ ـ «كـتابَ الغُسْلِ» بهاتينِ الآيتينِ، لأن غُسلَ الجنابة مذكورٌ فيهما.

أما قولُه تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَرُوا ﴾ [المائدة: ٤٣] فأمرٌ للجنبِ إذا قام إلى الصلاة أن يتطهَّر.

وتطهُّرُ الجُنبِ هو غُسْلُه، كما في تطهُّر الحائضِ إذ انقطعَ دمُها، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَ ﴾ [البقرة:٢٢٢].

والمرادُ بتطهرهنَّ: اغتسالُهُنَّ عند جمهورِ العلماءِ، فــلا يُباحُ وطؤُها حتى تغتسلَ، وسيأتي تفسيرُ الآيةِ في «كتابِ الحيضِ» ــ إن شاء اللَّهُ تعالى.

وأما قولُه تعالى: ﴿ لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَّىٰ تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلا جُنبًا إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّىٰ تَغْتَسِلُوا ﴾ [النساء: ١٣]، فنهْيٌ عن قُربانُ الجنبِ الصلاة حتى يغتسلَ، فصرَّح هُنا بالغُسْلِ، وهو تفسيرُ التطهيرِ المذكورِ في آيةِ المائدةِ.

وهل المرادُ: نهيُّ الجنبِ عن قُـربانِ الصلاةِ حتى يـغتـسلَ، إلا أن يكونَ

 <sup>(</sup>١) "صحيح البخاري" (١/ ٧١).



مسافرًا \_ وهو عابرُ السبيلِ \_ ، فيعدمُ الماءَ، فيصلِّي بالتيمم؟ أو المرادُ: نهيُ الجنبِ عن قربانِ موضع الصلاةِ \_ وهو المسجدُ \_ إلا عابرَ سبيل فيه، غيرَ جالسِ فيه، ولا لابث؟ هذا مما اختلفَ فيه المفسرونَ من السلف.

وبكلِّ حال؛ فالآيةُ تدلُّ على أن الجنبَ ما لم يغتسلَ مَنْهِيُّ عن الصلاةِ، أو عن دخولِ المسجدِ، وأنَّ استباحة ذلك يتوقف على الغسلِ، فيستدلُّ به على وجوبِ الغُسل على الجنبِ إذا أرادَ الصلاة، أو دخولَ المسجدِ<sup>(۱)</sup>.

#### \* \* \*

وقد تأول طائفة من الصحابة قولَ اللّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَّىٰ تَعْتَسلُوا ﴾ [النساء: ٤٣]، سُكَارَىٰ حَتَّىٰ تَعْتَسلُوا ﴾ [النساء: ٤٤]، بأنَّ المرادَ: النهيُ عن قُربانِ موضع الصلاة \_ وهو المسجدُ \_ في حالِ الجنابة، إلا أن يكونَ عابرَ سبيلٍ، وهو المجتازُ به من غيرِ لبثِ فيه.

وقد رُوي ذلك عن ابنِ مسعود (1) ، وابنِ عباس (1) ، وأنس (1) وقد رُوعي .

وفي «المسند» (٥) عن ابنِ عباسٍ، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ سدَّ أبوابَ المسجدِ غيرَ بابِ علىًّ. قالَ: «فيدخلُ المسجدَ جنبًا، وهو طريقُه ليسَ له طريقٌ غيرُهُ».

وروى ابنُ أبي شيبة (٢٦) بإسنادِهِ، عن العوامِ، أن عليًا كان يمرُّ في المسجدِ وهو جنبٌ.

 <sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۲۳۱ \_ ۳۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٥/ ٩٨).

<sup>(</sup>٣) السابق.

<sup>(</sup>٤) البيهقى في «السنن الكبرى» (٢/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>o) «المسند» (١/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٦) «المصنف» (١/ ١٣٥).

وبإسناده، عن جابر، قالَ: كانَ أحدُنا يمشِي في المسجدِ وهو جنبٌ، مجتازًا(١) .

وخرَّجه \_ أيضًا \_ سعيدُ بنُ منصورٍ وابن ُخزيمةَ في «صحيحِهِ» (٢) .

وعن زيد بن أسلم، قبالَ: كنان أصبحبابُ رسولِ اللَّهِ ﷺ بمشونَ في المسجد، وهم جنبٌ.

خرَّجه ابنُ المنذرِ<sup>(٣)</sup> وغيرُهُ<sup>(٤)</sup> .

## \* \* \*

وخرَّج ابنُ أبي حاتم من رواية قيس، عن خُصيف، عن مجاهد، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنتُم مَرْضَى ﴾ [النساء: ٤٣]، قال: نزلتُ في رجل من الأنصار، كان مريضًا فلم يستطع أن يقوم فيتوضأ، ولم يكن له خادمٌ فيناولَهُ، فأتى رسولَ اللَّه عَلَيْ فذكر ذلك لهُ، فأنزلَ اللَّهُ تعالى هذه الآية (٥٠).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَىٰ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ ذَلكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَىٰ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ.. ﴾ [النساء: ٤٨] فمن جاء مع التوحيد بقُرابِ الأرضِ \_ وهو ملؤها، أو ما يقاربُ ملأها \_ خطايا، لقيّهُ اللَّهُ بقرابِها

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۱/ ۱۳۵).

<sup>(</sup>٢) «صحيح ابن خزيمة» (١٣٣١).

<sup>(</sup>٣) ابن المنذر في «الأوسط» (١٠٨/٢).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١/ ٣٢٣ ـ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٥) السابق (٢/ ٣٣).



مغفرة، لكنْ هَذا مع مشيئة اللَّه \_ عزَّ وجلَّ \_، فإن شاء غفرَ لهُ، وإن شاءَ أخذه بذنوبِهِ، ثم كان عاقبتُهُ ألاَّ يُخلَّدَ في النار، بل يخرج منها، ثم يدخلُ الحنَّة.

قال بعضُهم: الموحِّد لا يُلقى في النارِ كما يُلقى الكفارُ، ولا يَلقى فيها ما يَلقى الكفارُ، ولا يَلقى فيها ما يَلقى الكفارُ، فإنْ كَمُلَ توحيدُ العبدِ وإخلاصُه للَّهِ فيه، وقامَ بشروطهِ كلِّها بقلبِهِ ولسانِهِ وجوارحِه، أو بقلبِهِ ولسانِه عند الموت، أوجبَ ذلك مغفرة ما سلفَ من الذنوبِ كلِّها، ومنعه من دخول النَّار بالكلية.

فمن تحقّق بكلمة التوحيد قلبه أخرجَتْ منه كلَّ ما سوى اللَّه محبة وتعظيمًا وإجلالاً ومهابةً، وخشيةً، ورجاءً وتوكُّلاً، وحينئذ تُحرَقُ ذنوبه وخطاياه كلُّها ولو كانت مثل زبد البحر، وربما قلبتها حسنات، كما سبق ذكره في تبديل السيئات حسنات، فإنَّ هذا التوحيد هو الإكسير الاعظم، فلو وضع ذرَّةٌ منها على جبال الذنوب والخطايا، لقلبها حسنات، كما في «المسند» وغيره، عن أم هانئ، عن النبي عَيَالِيَّة، قال: «لا إله إلا اللَّهُ لا تتركُ ذنبًا ولا يسبقها عمل»(۱)

وفي «المسند» (٢) عن شداً دِ بنِ أوس، وعبادة بن الصامت أنَّ النبي عَلَيْهُ قَالَ اللَّهُ»، فرفعنا أيدينا ساعة، ثم قال الأصحابه: «ارفعُوا أيديكم، وقولُوا: لا إله إلا اللَّهُ»، فرفعنا أيدينا ساعة، ثم وضع رسولُ اللَّه عَلَيْهُ يدَهُ، ثم قالَ: «الحمدُ اللَّه، اللَّهُ مَّ بعثتني بهذه الكلمة، وأمرتني بها، ووعدتني الجنَّة عليْها، وإنَّك لا تُخلِفُ الميعاد»، ثم قالَ: «أبشرُوا، فإنَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن ماجه (۳۷۹۷)، وأحمد في «المسند» (٦/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ١٢٤).

اللَّهَ قد غفر الكُم»(١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلُّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ [النساء:٥٦].

روى نافعٌ مولى يوسف السلمي عن نافع عن ابنِ عمرَ، قالَ: قرأَ رجلٌ عندَ عمرَ هذه الآيةَ: ﴿ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدُلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ [النساء: ٥٦] فقال عمرُ: أعِدْ عليَ فأعادَهَا عليه، فقال معاذُ بنُ جبلِ: عندي تفسيرُها، تبدَّل في الساعةِ الواحدةِ مائة مرة، فقال عمرُ: هكذا سمعتُ رسولَ اللَّهِ عَلَيْهِ.

خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ وابنُ مردويه.

وخرَّجه ابنُ مردويه أيضًا من طريق نافع أبي هرمز أنبأنا نافعٌ عن ابنِ عمرَ قال: تلا رجلٌ عند عسر هذه الآية : ﴿ كُلُما نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدُلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ [النساء: ٥٠] فقال عمر : أعده عليّ، وثَمّ كعبٌ، فقال : يا أمير المؤمنين أنا عندي تفسير هذه الآية قرأتُها قبل الإسلام، قال : فقال : هاتها يا كعب ، فإن جئت به كما سمعت من رسول الله ﷺ صدّقناك، وإلا لم ننظر إليها، قال : إني قرأتُها قبل الإسلام : ﴿ كُلُما نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ [النساء: ٥٠] في الساعة الواحدة عشرين ومائة مرة، فقال عمر : هكذا سمعت من رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ٤٦٠ \_ ٤٦١).



نافع أبو هرمز ضعيف جداً، وهو نافع مولى يوسف السلمي أيضاً، عند طائفة من الحفاظ منهم ابن عدي، ومنهم من قال: هما اثنان وكلاهما ضعيف ...

وروى الربيعُ بنُ برةَ عن الفضلِ الرقاشيِّ أنَّ عمرَ سألَ كعبًا عن هذه الآيةِ فقالَ: إن جلَدَه يحرقُ ويجدَّد في ساعةٍ أو في مقدارِ ساعةٍ مائةَ ألف مرةٍ، قال عمرُ: صدقتَ، وهذا منقطعٌ.

وروى ثوير بن أبي فاخـــتة ـ وهو ضعيف ـ عن ابنِ عمــرَ أنه قالَ في هذه الآيةِ: إذا أُحرقت علودُهُم بُدلِّوا جلودًا بيضاءَ أمثال القراطيس.

خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ.

وخرَّجُ أيضًا بإسنادِهِ عن يحبى بن يـزيدَ الحضرميِّ أنه بلغه في هذهِ الآيةِ، قالَ: يجعلُ اللَّهُ للكافرِ مائةَ جلدِ بين كلِّ جلدين لونٌ من العذاب.

وعن هشام عن الحسنِ في هذه الآية، قالَ: تأكلُهُم النارُ كلَّ يومِ سبعينَ الفَ مرةِ كلما أكلتهم قيلَ لهُم: عودُوا، فيعودُون كما كانوا.

وعن الربيع بنِ أنس، قالَ: مكتوبٌ في الكتابِ الأولِ أن جلدَ أحدهم أربعونَ ذراعًا، وسنَّه تسعونَ ذراعًا، وبطنَهُ لو وُضِعَ فيه جبلٌ لوسِعهُ، فإذا أكلت النارُ جلودَهُم بُدِّلوا جلودًا غيرَها(١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي اللَّهِ وَالرَّسُولِ وَأُولِي اللَّهِ وَالرَّسُولِ

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۳۵ \_ ۱۳۲).

# إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾

وسئل عكرمة عن أمِّ الولد؟ فقالَ: تعتقُ بموت سيِّدها فقيلَ له: بأيِّ شيء تقولُ؟ قالَ: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء:٩٥]، وعمرُ من أولي الأمر.

وقال وكيعٌ: إذا اجتمع عمرُ وعليٌّ على شيء، فهو الأمرُ.

ورُوي عن ابنِ مسعود أنَّه كان يحلفُ بالـأَهِ: إنَّ الصراطَ المستقيمَ هو الذي ثبتَ عليه عمرُ حتى دخلَ الجنة (١) .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لا يَسْتُوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَىٰ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ بَأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا عَنْ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَاتٍ مِنْهُ وَعَدَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا عَلَى الْقَاعِدِينَ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا عَلَى وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا عَلَى وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا عَلَى وَوَالِهُ وَاللّهِ وَمَعْفَرَةً وَرَحْمَةً ﴾ [النساء: ٥٠ - ١٩].

قال ابنُ عباسٍ وغيرُهُ: القاعدونَ المفضَّلُ عليهم المجاهدونَ درجةً هم القاعدونَ من أهلِ الأعذارِ، والقاعدونَ المفضَّل عليهم المجاهدون درجاتٍ هم القاعدونَ من غيرِ أهلِ الأعذار (٢).

## \* \* \*



قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تقْصُرُوا مِنَ الصَّلاة إِنْ خَفْتُمْ أَن يَفْتَنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُواً مُّبِينًا ﴿ إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوا مُبِينًا ﴿ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوا مُبِينًا ﴿ اللَّهَ مُ الصَّلاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُم مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا مِن وَرَائِكُمْ وَلْتَأْتُ مَعْكَ وَلْيَأْخُذُوا مِن وَرَائِكُمْ وَلْتَأْتُ طَائِفَةٌ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حَذْرَهُمْ وَأَسْلحَتَهُمْ وَدَّ اللَّهَ أَخْدُوا حَذْرَهُمْ وَأَسْلحَتَهُمْ وَدَّ اللَّهَ عَنْ أَسْلحَتَكُمْ وَأَمْتَعَتَكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُم مَّيْلَةً وَاحَدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُم إِن كَانَ بِكُمْ أَذًى مَن مَّطَرٍ أَوْ كُنتُم مَرْضَىٰ أَن وَاحَدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ اللَّهَ أَعَدٌ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ وَاحْدَةً وَلا جَنَاحَ عَلَيْكُمْ وَخُذُوا حَذْرَكُمْ إِنَّ اللَّهَ أَعَدٌ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ وَاعْتَكُمْ وَخُذُوا حَذْرَكُمْ إِنَّ اللّهَ أَعَدُ للْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ وَخُذُوا حَذْرُكُمْ إِنَّ اللّهَ أَعَدُ للْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾

[قال البخاريُّ] (١) : وقول اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًا مُّبِينًا ﴿ إِنَّ الْكَافِرِينَ فَيَهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مَنْهُم مَعْكَ لَكُمْ عَدُوا مُبِينًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَالِئَفَةٌ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّوا وَلْيَاخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَائِكُمْ وَلْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّوا وَلْيَاخُذُوا جَدْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ ﴾ إلى قولِه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ أَعَدً لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مَعْكَ وَلْيَأْخُذُوا حِدْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ ﴾ إلى قولِه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ أَعَدً لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُعْكَ وَلْيَأْخُذُوا حِدْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ ﴾ إلى قولِه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ أَعَدً لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا هُ وَالنساء:١٠١ - ١٠٢].

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [النساء:١٠١].

قد ذكر طائفةٌ من السلفِ أنها نزلتْ في صلاة في السفرِ، لا في صلاةِ السفرِ ، ولهذا ذكرَ عقيبها قولَه تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ

<sup>(</sup>١) البخاري (٢/ ١٧).

الصَّلاة ﴾ [الساء:١٠٢]، ثمَّ ذكر صفة صلاة الخوف، فكان ذلك تفسيرًا للقَصْرِ المذكور في الآية الأولى.

وهذا هو الذي يُشير إليه البخاريُّ، وهو مَرْوي عن مُجاهدِ والسُّدِّيِّ والضَّحَّاكِ وغيرِهم، واختارَهُ ابنُ جريرِ وغيرُهُ.

وتقديرُ ذلك من وَجْهَيْنِ:

أحدُهُما: أنَّ المراد بقصرِ الصلاةِ قصرُ أركانِها بالإيماءِ ونحوهِ، وقصرُ عددِ الصلاةِ إلى ركعة، فأمَّا صلاة السفرِ، فإنها ركعتانِ، وهي تمامٌ غيرُ قصرٍ، كما قاله عمرُ رفظ في الله عمرُ وفي في الله عمرُ وفي الله الله الله والله و

ورَوى سماكٌ الحنفيُّ، قالَ: سمعتُ ابنَ عمـرَ، يقولُ: الركعتانِ في السفرِ تمامٌ غيرُ قصر، إنما القصرُ صلاةُ المخافة.

خُوَّجَهُ ابنُ جُريْرٍ وغيرُهُ ٢).

ورَوى ابنُ المباركِ عن المسْعُودِيِّ، عن يزيدَ الفقيرِ، قالَ: سمعتُ جابرَ بنَ عبدِ اللَّهِ يُسألُ عن الركعتينِ في السفرِ، أقصرٌ هُما؟ قال: إنَّما القصرُ ركعةٌ عند القتال، وإن الركعتين في السفر ليستا بقصر (٣).

وخرَّج الجوزَجانيُّ من طريق زائدةَ بنِ عُميرٍ الطَّائيِّ، أنه سأل ابنَ عباسٍ عن تقصيرِ الصلاةِ في السفرِ، قال: إنها ليستُ بتقصيرٍ، هما ركعتانِ من حين تخرجُ من أهلك إلى أن ترجع إليهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٣٧)، والنسائي (٣/ ١١١)، وابن ماجه (١٠٦٣)، (١٠٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٥/ ٢٤٧)، وابن أبي شيبة (٢/ ٢٠٤)، والبيهقي (٣/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٣) البيهقى (٣/ ٢٦٣).

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (۱) بإسناد منقطع، عن ابنِ عباس، قال: صلَّى رسولُ اللَّه عَلَيْ ركعتينِ ركعتينِ، وحين أقامَ أربعًا أربعًا، وقال ابنُ عباس: فمن صلَّى في الحضرِ ركعتينِ. وقال ابنُ عباس: فمن صلَّى في الحضرِ ركعتينِ. وقال ابنُ عباس: لم تُقصر الصلاةُ إلا مرَّةً واحدةً حيثُ صلَّى رسولُ اللَّه عَلَيْ ركعتينِ، وصلَّى الناسُ ركعةً واحدةً.

يعني: في الخوف.

وروى وكِيعٌ، عن سفيانَ، عن سالم الأفطس، عن سعيد بنِ جُبيرٍ، قالَ: صلَّى رسولُ اللَّهِ عَيَّالِيَّةٍ صلاةَ الخوفِ ركعة ً ركعة ، قال سعيدٌ: كيف تكون مقصورة وهما ركعتان (٢) .

والوجهُ الثاني: أن القصرَ المذكورَ في هذه الآيةِ مطلقٌ، يدخلُ فيه قصرُ العددِ، وقصرُ الأركانِ، ومجموعُ ذلك يختصُّ بحالةِ الخوفِ في السفرِ، فأمَّا إذا انفرد أحدُ الأمرينِ \_ وهو السفرُ أو الخوف \_ فإنه يختصُّ بأحدِ نوعي القصرِ، فانفرادُ السفرِ يختصُّ بقصرِ العددِ، وانفرادُ الخوفِ يختصُّ بقصرِ الأركان.

لكنْ هذا مما لم يُفهم من ظاهرِ القرآنِ، وإنما بيَّن دلالته عليه رسولُ اللَّهِ عَلَيْهُ، والآيةُ لا تنافيه، وإن كانَ ظاهرُها لا يدلُّ عليه، واللَّه سبحانه وتعالى أعلمُ.

وقيلَ: إنَّ قـولَه: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُوا مِنَ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۱/ ۲۰۱، ۲۶۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/٢١٦)، وعبد الرزاق في «المصنف» (٢/ ٥١١).

الصَّلاةِ ﴾ [النساء:١٠١] نزلت بسبب القصر في السفر من غيرِ خوفٍ، وأنَّ بقيةَ الآيةِ مع الآيتينِ بعدَها نزلت بسبب صلاةِ الخوفِ.

رُوي ذلك عن عليٌّ رَطِيُّكَ .

خرَّجه ابنُ جريرِ (١) عنه، بإسنادٍ ضعيفٍ جدًّا، لا يصحُّ. واللَّهُ سبحانه وتعالى أعلمُ.

وقد رُوي ما يدلُّ على أنَّ الآيةَ الأُولى المذكورَ فيها قصرُ الصلاةِ إنما نزلتْ في صلاةِ الخوفِ.

فروى منصورٌ، عن مجاهد، عن أبي عيّاشِ الزُرُقيّ، قال: كنا مع رسولِ اللّهِ عَلَيْ بعُسْفان ـ وعلى المشركينَ خالدُ بنُ الوليد ـ فصلَيْنا الظهر، فقال المشركونَ: لقد أصبنا غرة، لقد أصبنا غفلةً، لو كنا حمَلنا عليهم وهم في الصلاة، فنزلت آيةُ القصرِ بينَ الظهرِ والعصرِ، فلما حضرت العصرُ قام رسولُ اللّه على مستقبلَ القبلة، والمشركونَ أمامَه، فصف خلف رسولُ اللّه على صف مف اخر، فركع رسولُ اللّه على صف الخرون أمامَه، فركع رسولُ اللّه على وركعُوا جميعًا، ثم سجدُوا وسجدَ الصف الذين يلُونَه، وقام الآخرون يحرسونهم، فلما صلى هؤلاء سجدتينِ وقاموا، سجدَ الآخرونَ الذين كانوا يحرسونهم، فلما صلى هؤلاء سجدتينِ وقاموا، سجدَ الآخرونَ الذين كانوا إلى مقامِ الآخرين، وتقدَّم الصف الآخرُ الله على مقامِ الآخرين، وتقدَّم الصف الآخرُ وسجدَ الصف الذي يليه إلى مقامِ الآخرين، وتقدَّم الصف الآخرُ وسجدَ الصف الذي يليه، وقام الآخرونَ يحرسونهم، فلما جلسَ رسولُ اللّه وسجدَ الصف الذي يليه، وقام الآخرونَ يحرسونهم، فلما جلسَ رسولُ اللّه والصف الذي يليه، وقام الآخرون، ثم جلسُوا جميعًا فسلَم عليهم والصف الذي يليه سجدَ الآخرون، ثم جلسُوا جميعًا فسلَم عليهم

<sup>(</sup>١) أخرجه في «التفسير» (٥/ ٢٤٤).



جميعًا، فصلاَّها بعُسْفان، وصلاَّها يومَ بني سُلَيْمٍ.

خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ ـ وهذا لفظُه ـ والنسائيُّ وابنُ حبانَ في «صحيحه» والحاكم (۱) ، وقال: على شرطهما.

وفي رواية للنسائيِّ وابنِ حبان (٢) ، عن مجاهد: نا أبو عيَّـاشِ الزرقيُّ، قالَ: كُنَّا مع رسول اللَّه ﷺ . . . فذكرَهُ .

ورَدَّ ابنُ حبانَ بذلك على من زعَمَ: أن مجاهدًا لم يسمعُه من أبي عيَّاشٍ، وأن أبا عياش لا صُحبة له.

كأنه يشيرُ إلى ما نقله الترمذيُّ في «علله» (٣) عن البخاريِّ، أنه قالَ: كلُّ الرواياتِ عندي صحيحٌ في صلاةِ الخوفِ، إلا حديثُ مجاهدٍ عن أبي عياش الزرقيِّ، فإني أراه مرسلاً.

وابن حبان لم يَفهُم ما أرادَه البخاريُّ، فإنَّ البخاريُّ لم ينكرْ أن يكونَ أبو عيَّاشٍ له صحبةٌ، وقد عَدَّهُ في «تاريخه» من الصحابة، ولا أنكر سماع مجاهد من أبي عيَّاشٍ، وإنَّما مرادهُ: أن هذا الحديث الصوابُ: عن مجاهد إرسالُهُ عن النبيِّ عَيَّاشٍ من غير ذكر أبي عياشٍ، كذلك رواهُ أصحابُ مجاهد، عنه بخلاف رواية منصور، عنه، فرواه عكرمة بن خالد وعمر بن ذر وأيوب ابن موسى شلاتهم عن مجاهد، عن النبيِّ عَيَّا مرسلاً من غير ذكر أبي عياش.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ٥٩ - ٦٠)، وأبو داود (١٢٣٦)، والنسائي (٣/ ١٧٧ ـ ١٧٨)، وابن حبان (٢٨٧٥)، والحاكم (١/ ٣٣٧ ـ ٣٣٨).

<sup>(</sup>۲) النسائي (۳/ ۱۷۲ ـ ۱۷۷)، وابن حبان (۲۸۷٦).

<sup>(</sup>۳) «العلل» (ص ۹۸).

وهذا أصحُّ عند البخاريِّ، وكذلكَ صحَّح إرسالَهُ عبدُ العزيزِ النخشبيُّ وغيرُهُ من الحفاظ.

وأما أبو حاتم الرازيُّ، فإنَّه قالَ في حديثِ منصور، عن مجاهد، عن أبي عياشٍ = : إنه صحيحٌ، قيل له: فهذه الزيادةُ «فنزلتْ آيةُ القصرِ بينَ الظهرِ والعصرِ» محفوظةٌ هي؟ قالَ: نعم.

وقال الإمامُ أحمدُ: كُلُّ حديثٍ رُوي في صلاةٍ الخوفِ فهو صحيحٌ.

وقد جاء في رواية: فنزلت : ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاةَ ﴾ الساء:١٠٢ وهذا لا ينافي رواية : «فنزلت آيـة القصـرِ» بل تبيَّن أنـه لم تنزل آية القصـرِ بانفرادِها في هذا اليوم، بل نزل معها الآيتانِ بعدَها في صلاة الخوف.

وهذا كلَّه مما يشهد بأن آية القَصْرِ أُريدَ بها قصْرُ الخوف في السفرِ، وإنْ دُلَّت على قصرِ السفرِ بغيرِ خوفٍ بوَجْهٍ من الدلالةِ، واللَّهُ سبحانه وتعالى أعلمُ.

[قال البخاريُ ] (١) : نا أبو اليمان: ثنا شُعيْبٌ عن الزُّهريِّ، قالَ: سألتُهُ: هلْ صلَّى النبيُّ عَلَيْ صلاة الخوف؟ فقالَ: أخبرني سالمٌ أنَّ عبدَ اللَّه بنَ عُمرَ، قالَ عنزوتُ مع رسولِ اللَّه عَلَيْ قبلَ نَجْد، فوازَيْنا العدُوَّ، فصاففنا لهُم، فقام رسولُ اللَّه عَلَيْ يُصلِّي لنا، فقامت طائفة معه وأقبلت طائفة على العدوِّ، وركع رسولُ اللَّه عَلَيْ إلى معه وسجد سجدتين، ثمَّ انصرفُ وا مكان الطائفة التي لم تُصلِّ، فجاءُوا فركع رسولُ اللَّه عَلَيْ بهم ركعة وسجد سجدتين، ثم سلمَ، فقام كُلُّ واحد منهم فركع لنفْسِه ركعة وسجد سجدتين.

<sup>(</sup>١) البخاري (٢/ ١٧).

وخرَّجه في موضع آخرَ من رواية ِ معمر (١) .

وخرَّجه مسلمٌ من رواية معمرٍ وفُلَيْحٍ كلاهُما، عن الزهريِّ، به ـ بمعناه (۲). وقد رُوي عن حُذيفةَ نحوُ روايةِ ابنِ عمرَ ـ أيضًا (۳) .

خرَّجه الطبرانيُّ من رواية حكَّامِ بنِ سلْمٍ، عن أبي جعفرِ الرازيِّ، عن قتادةً، عن أبي العالية، قالَ: صلَّى بنا أبو موسى الأشْعريُّ بأصبهانَ صلاةً الحوف، وما كانَ كبيرُ خوْف؛ ليرينا صلاةَ رسولِ اللَّهِ عَيَّلِيُّ فقام فكبَّرَ، وكبَّرَ معه طائفةٌ من القوم، وطائفةٌ بإزاء العدوِّ، فصلَّى بهم ركعة فانصرفوا، وقامُوا مقامَ إخوانهم، فجاءت الطائفةُ الأخرى فصلَّى بهم ركعةً أخرى، ثم سلَّمَ، فصلَّى كلُّ واحدِ منهمُ الركعةَ الثانية وحُدانًا.

ورواه سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن أبي العالية، أن أبا موسى كان بالدارِ من أرضِ أصبهان، وما بها كبير خوف، ولكن أحب أن يعلمهم دينهم وسنة نبيهم، فجعلهم صفين: طائفة معها السلاح مُقْبِلة على عدوها، وطائفة من ورائها، فصلى بالذين بإزائه ركعة، ثم نكصوا على أدبارهم حتى قاموا مقام الأخرى، وجاءوا يتخللونهم حتى قاموا وراءه فصلى بهم ركعة أخرى، ثم سلم، فقام الذين يلونه والآخرون فصلوا ركعة ركعة ركعة ، ثم سلم بعضهم على بعض، فتمت للإمام ركعتان في جماعة، وللناس ركعة ركعة ركعة .

<sup>(</sup>١) البخاري (٥/ ١٤٦).

<sup>(</sup>Y) مسلم (Y/ ۱۱۲).

<sup>(</sup>٣) أخــرجــه أحــمــد في «المسند» (٥/ ٣٨٥ \_ ٣٩٥ \_ ٣٩٩ ـ ٤٠٤ ـ ٤٠٦)، وأبو داود (١٢٤٦)، والنسائي (٣/ ١٦٧)، وابن خزيمة (١٣٤٣)، (١٣٦٥).

<sup>(</sup>٤) في «الأوسط» (٧٤٧٦).

يعني: في جماعة.

خرَّجه ابنُ أبي شيبة (١) ، وعنه بقيُّ بنُ مَخْلدٍ في «مسندهِ». وهو إسنادٌ جيدٌ.

وهو في حكمُ المرفوعِ، لما ذكر فيه من تعليمِهم بسُنةِ نبيِّهم.

ورواه أبو داود الطيالسيُّ، عن أبي حُرَّةَ، عن الحسنِ، عن أبي موسى، أنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْ السَّمِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ ملَى بأصحابه \_ فذكرَ نحوه، وفيه زيادة على حديث ابن عُمرَ: أنَّ الطائفة الأولى لما صلَّتُ ركعة وذهبت لم تستدبر القبلة، بل نكصت على أدبارِها.

ورُويَ - أيضًا - عن أبنِ مسعود، عن النبيِّ عَيْكِيْ نحوُ ذلك، من رواية خُصَيف، عن أبي عُبيدة، عن عبد الله ، قال: صلَّى بنا رسولُ الله عَيْكِيْ ، وصف مُستقبلَ العدوِّ، فقامُ واصفيَّن، فقامَ صف خلف رسولِ الله عَيْكِيْ ، وصف مُستقبلَ العدوِّ، فصلَّى رسولُ الله عَيْكِيْ بالصف الذين يلُونَه ركعة ، ثم قامُ وافهُ فذهبُوا، فقامُ وا مقامَ أولئك مستقبلي (٢) العدوِّ، وجاءُ وا أولئك فقامُ وا مقامَهم، فصلَّى بهم رسولُ الله عَيْكِيْ ركعة ، ثم سلَّم، ثم قامُ وا فصلَّوا لأنفسهم ركعة ، ثم سلَّم وا ثم ذهبُوا، فقامُ وا مقامُ أولئك مستقبلي (١) العدوِّ ، ورجع أولئك الله عامهم، فصلَّوا لأنفسهم ركعة ثم سلَّم الله عامها الله عامها الله علم ورجع أولئك الله مقامهم، فصلَّوا لأنفسهم ركعة ثم سلَّم الله الله علم ورجع أولئك الله عقامها الله علم ورجع أولئك الله عقامها الله عقامها المنافية في الله المنافية في المنافقة في المنافقة

خرَّجه الإمامُ أحمدُ \_ وهذا لفظُه \_ وأبو داودَ \_ بمعناه (٣) .

وخُصَيفٌ، مختلَفٌ في أمرِهِ، وأبو عُبيدة لم يسمع من أبيه، لكن

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۲/ ۲۱٤). (۲) في «المسند»: «مستقبل».

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٣٧٥ ـ ٣٧٦)، وأبو داود (١٢٤٤).



رواياتُه عنه أخذَها عن أهلِ بيتِه، فهي صحيحةٌ عندهم.

وهذه الصفةُ توافقُ حديثَ ابنِ عمرَ وحذيفةَ، إلا في تقدُّمِ الطائفةِ الثانيةِ بقضاءِ ركعة، وذَهابهم إلى مقامٍ أولئك مستقبلي العدوِّ، ثم مجيءِ الطائفة الأولَى إلى مقامهم فقضوا ركعةً.

وحديثُ ابنِ عـمرَ وحذيـفةَ فيـهما: قـيامُ الطائفتينِ يـقضُون لأنفـسِهِم، وظاهرُهُ: أنهم قامُوا جملةً وقضَوا ركعة ركعةً وُحْدَانًا.

وقد رواه جماعةٌ، عن خُصيف، عن أبي عُبيدةَ، عن ابنِ مسعودٍ، وزادُوا فيه: أنَّ النبيَّ عَيَّالِيَّةٍ كبَّر وكبَّر الصفان معه جميعًا.

وقد خَرَّجه كذلك الإمامُ أحمدُ وأبو داود (١١).

وزاد الإمامُ أحمدُ: «وهمْ في صلاةٍ كلُّهم».

واختلفَ العلماءُ في صلاةِ الخوفِ على الصفةِ المذكورةِ في حديثِ ابنِ عُمرَ وما وافقَهُ:

فذهب الأكثرون إلى أنها جائزة وحسنة ، وإن كان غيرُها أفضل منها، هذا قولُ الشافعيِّ ـ في أصحِّ قوليه ـ وأحمد وإسحاق وغيرِهم.

وقالت طائفةٌ: هي غيرُ جائزة على هذه الصفة؛ لكثرة ما فيه من الأعمالِ المباينة للصلاة من استدبارِ القبلة والمشي الكثيرِ، والتخلُّف عن الإمام، وادَّعوا أنها منسوخةٌ، وهو أحدُ القولين للشافعيِّ.

ودعوى النسخ ها هنا لا دليلَ عليها.

<sup>(</sup>١) أخرَجه: أحمد في «المسند» (١/ ٤٠٩)، وأبو داود (١٢٤٥).

وقالتُ طائفةٌ: هي جائزةٌ كغيرِها من أنواع صلاةِ الخوفِ الواردةِ عن النبيِّ وقالتُ طائفةٌ: هي جائزةٌ كغيرِها من أنواع صلاةِ الخوفِ الواردةِ عن النبيِّ عَلَيْهِ، لا فضل لبعضِها على بعضٍ، وهو قولُ إسحاق ـ: نقله عنه ابن منصور.

ونقلَ حربٌ عن إسحاقَ، أن حديثَ ابنِ عـمرَ وابنِ مسعودٍ يُعملُ به إذا كانَ العدوُّ في غير جهة القبلة.

وكذلك حكى بعض أصحاب سفيان كلام سفيان في العمل بحديث ابن عُمر على ذلك.

وقالتُ طائفةٌ: هي أفضلُ أنواعِ صلاةِ الخوف، هذا قـولُ النخعيِّ، وأهلِ الكوفةِ وأبي حنيفةً، وأصحابِهِ، وروايةٌ عن سفيانَ، وحُكيَ عن الأوزاعيُّ وأشهبَ المالكيِّ.

وروى نافعٌ، أنَّ ابنَ عمرَ كان يعلِّم الناسَ صلاةَ الخوفِ على هذا الوجهِ.

وحُكِي عَن الحسنِ بنِ صالح، أنه ذهبَ إلى حديثِ ابنِ مسعودٍ، وفيه: أن الطائفةُ الثانية تصلِّي مع الإمامِ الركعة الثانية، ثم إذا سلَّم قسضتُ ركعةً، ثم ذهبتُ إلى مكانِ الطائفةِ الأولى، ثم قضت الطائفةُ الأولَى ركعةً، ثم تسلِّمُ.

وقد قيلَ: إنَّ هذا هو قولُ أشهبَ.

وحكمَى ابنُ عبدِ البرِّ (١)، عن أحمدَ، أنَّه ذهبَ إلى هذا ـ أيضًا.

وقال بعضُ أصحابِنا: هو أحسنُ من الصلاةِ على حديثِ ابنِ عمر؛ لأنَّ صلاةً الطائفةِ الثانيةِ خلت عن مفسد بالكلية.

<sup>(</sup>۱) (التمهيد) (۱۰/ ۲۲٤).



وحُكي عن أبي يوسف ومحمد والحسن بن زياد والمزنيِّ: أنَّ صلاةَ الخوف لا تجوزُ بعد النبيِّ ﷺ، لظاهرِ قولِ اللَّه تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مَنْهُم مَّعَكَ ﴾ الآية [النساء:١٠٢].

قَـالُوا: وإنما يصلِّي الناسُ صلاةَ الخـوفِ بعـدَهُ بإمامين، كلُّ إمـامٍ يصلي بطائفةِ صلاةً تامةً، ويسلِّم بهم (١) .

وهذا مردودٌ بإجماع الصحابة على صلاتِها في حروبِهم بعدَ النبيِّ عَلَيْهُ، وقد صلاَّها بعدَهُ: عليُّ بنُ أبي طالب، وحذيفة بنُ اليمان، وأبو موسى الأشعريُ (٢)، مع حضورِ غيرِهم من الصحابة، ولم ينكرُه أحدٌ منهم.

وكان ابنُ عمرَ وغيرُه يعلِّمون الناسَ صلاةَ الخوف، وجابرٌ، وابنُ عباسٍ وغيرُهما يروونها للناس تعليمًا لهم، ولم يقل أحدٌ منهم: إن ذلك من خصائص النبيِّ عَيَالِيَّةٍ.

وخطابُه عَلَيْ لا يمنعُ مشاركة أُمَّتِه له في الأحكام، كما في قوله تعالى: ﴿ فَي الْأَحْكَام، كما في قوله تعالى: ﴿ فَلْ مِنْ ﴿ فَلَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ [الطلاق: ١]، وقوله: ﴿ خُدْ مِنْ أَمْوَ الهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ﴾ [التربة: ١٠٣].

وحُكي عن مالك، أنها تجوزُ في السفرِ دون الحضرِ، وهو قولُ عبدِ الملكِ المن الماجشونِ من أصحابِهِ.

ويحتجُّ له بحملِ آيةِ القـصرِ على صلاةِ الخوفِ، وقد شُـرط لها شرطانِ: السفرُ والخوفُ، كما سبقَ، ولأنَّ النبيَّ ﷺ إنَّما كان يصلِّي صلاةَ الخوفِ في

<sup>(</sup>۱) انظر: «التمهيد» (۱٥/ ۲۷۹).

<sup>(</sup>٢) حديث على عند البيهقي (٣/ ٢٥٢)، والآخران تقدمت الرواية عنهما.

أسفارِهِ، ولم يصلِّها في الحضرِ مع أنه حُوصرَ بالمدينةِ عامَ الخندقِ، وطالتُ مدةُ الحصار، واشتدَّ الخوفُ، ولم يصلِّ فيها صلاةَ الخوف.

وقد قيلَ: إنَّ صلاةً الخوفِ إنَّما شُرعت بعد غزوة الأحزابِ في السنةِ السابعة.

وقد ذكر البخاريُّ في «المغازي» من «كتابِه» (١) هذا \_ تعليقًا \_ من حديث عمران القطَّان، عن يحيى بن أبي كَثير، عن أبي سلمة، عن جابر، قال: صلَّى رسولُ اللَّه عَلَيْهُ بأصحابِهِ في الخوفِ في غزوةِ السابعة: غزوةِ ذات الرقاع.

وخرَّجه الإمامُ أحمدُ<sup>(٢)</sup> من رواية ابنِ لهيعـة، عن أبي الزبيرِ، عن جابرٍ، قالَ: غزاً رسولُ اللَّهِ عَيَّالِيَّةِ سِتَّ مِرارٍ قبلَ صلاةٍ الخوفِ، وكانتُ صلاةُ الخوفِ في السابعة.

وقد تقد مَّ في حديثِ أبي عيَّاشٍ، أنَّ أولَ صلاةِ الخوفِ كَانتُ بعُسْفانَ، وعلى المشركين خالدٌ.

وقد روى الواقديُّ بإسنادٍ له، عن خالدِ بنِ الوليدِ، أنَّ ذَلَك كان في مخْرجِ النبيِّ ﷺ إلى عُمرةِ الحديبية.

وقد تقدَّمَ أنَّ أبا موسى صلَّى بأصبهَانَ هذه الصلاة، ولم يكن هناك كبيرُ خوف، وإنَّما صلَّى بهم ليعلِّمَهم سنة صلاة الخوف.

وهذا قد يحملُ على أن كانَ ثُمَّ خـوفٌ يُبيحُ هذه الصلاةَ، ولم يكن وُجد

<sup>.(120</sup>\_128/0)(1)

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۲۶۸).



خوفٌ شديدٌ يبيحُ الصلاةَ بالإيماءِ.

وقد قالَ أصحابُنا وأصحابُ الشافعيِّ: لو صلَّى صلاةَ الخوفِ على ما في حديثِ ابنِ عُمرَ في غيرِ خوفٍ لم تصحَّ صلاةُ المأمومين كلِّهم؛ لإتيانِهِم بما لا تصحُّ معه الصلاةُ في غيرِ حالةٍ الخوفِ من المشي والتخلُّفِ عن الإمامِ.

فأمَّا الإمامُ، فلأصحابِنا في صلاتِه وجهانِ، بناءً على أنَّ الإمامَ إذا بَطَلَتْ صلاةُ منْ خلفَه، فهل تبطلُ صلاتُهُ لنيته الإمامةَ وهو منفردٌ، أو يتمُّها منفردًا وتصحُّ؟ وفيه وجهان للأصحابِ(١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَنتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمنينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا ﴾

[قال البخاريُّ] (٢): وقولُ اللَّه عزَّ وجلِّ: ﴿إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النساء:١٠٣] مُوَقَّتًا، وَقَّتَهُ عَلَيْهِم.

أمًّا «الكتابُ» فالمرادُ به: الفرْضُ ولم يُذْكَر في القرآن لفظُ الكتاب وما تصرَّف منه إلا فيما هو لازم: إمَّا شرعًا، مثل قوله: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ ﴾ [البقرة:١٨٣]، ﴿ كُتُبَ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ ﴾ [البقرة:٢١٦]، وقوله: ﴿ كَتَابَ اللّه عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء:٢٤]، وإمَّا قدرًا، نحو قوله: ﴿ كَتَبَ اللّهُ لأَغْلِنَ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ [الجادلة:٢١]، وقوله: ﴿ وَلَوْلا أَن كَتَبَ اللّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاءَ ﴾ [الخشر:٣].

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۸:۷/٦).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري» (١/ ١٣٩).

وأما قوله: ﴿ مُّوثُوتًا ﴾ [النساء:١٠٣] ففيه قولان:

أحدهما: أنه بمعنى المؤقَّتِ في أوقات معلومة، وهو قولُ ابنِ مسعود وقتادة وزيد بن أسلم، وهو الذّي ذكره البخاريُّ هنا، ورجَّحه ابنُ تُتيبة وغيرُ واحدِ.

قال قتادةُ في تفسيرِ هذهِ الآيةِ: قال ابنُ مسعود: إنَّ للصلاةِ وقْتًا كوقتِ الحجِّ.

وقال زيدُ بنُ أسلمَ: مُنجَّمًا، كلما مضى نَجْمٌ جاء نَجْمٌ، يقول: كلما مضى وقت جاء وقت.

وقالت طائفة : معنى ﴿مُوقُوتًا ﴾ [النساء:١٠٣] : مفروضًا أو واجبًا : قاله مجاهد والحسن وغيرُهُما.

ورَوَى عليُّ بن أبي طلحة، عن ابنِ عباسٍ، قال: يعني: مفروضًا.

وتأوَّل بعضُهم الفرضَ هنا على التقدير، فرَجعَ المعنى حينئة إلى تقديرِ أعدادها ومواقيتها، واللَّهُ أعلمُ.

وقال الشافعيُّ: الموقوتُ \_ واللَّهُ أعلمُ \_ : الوقتُ الذَّي تُصلَّى فيه وعددُها (١) .

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٣/٧ \_ ٨).



قوله تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَّجُواهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بَصَدَقَة أَوْ مَعْرُوف أَوْ إِصْلاح بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ فَيَكُ الْنَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتَغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتيه أَجْرًا عَظِيمًا ﴾

وقوله: ﴿ لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَّجُواهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيه أَجْرًا عَظيمًا ﴾ [النساء ١١٤]

فَنَفَى الخيرَ عن كثيرٍ ممَّا يتناجى به الناسُ إلا في الأمرِ بالمعروف، وخصَّ من أفرادِهِ الصَّدقة والإصلاح بين الناسِ لعمومِ نفعهِ ما، فدلَّ ذلكَ على أنَّ التناجي بذلك خيرٌ، وأمَّا الثوابُ عليه مِنَ اللَّهِ، فخصَّه بمنْ فيعله ابتيغاء مرضات اللَّه.

وإنّما جعلَ الأمرَ بالمعروف مِنَ الصّدقة والإصلاح بينَ الناسِ وغيرِهما خيرًا، وإنْ لم يُبتَععَ به وجهُ اللّه، لما يترتّبُ على ذلكَ منَ النّفع المُتعدّي، فيَحْصُلُ به للناسِ إحسانٌ وخيرٌ، وأمّا بالنسبة إلى الأمرِ، فإن قصد به وجه الله، وابتغاء مرضاته، كان خيرًا له وأثيبَ عليه، وإنْ لم يقصد ذلك، لم يكن خيرًا له، ولا ثواب له عليه.

وهذا بخلاف من صام وصلًى وذكر اللَّه، يقصد بذلك عَرَض الدُّنيا، فإنَّه لا خير له فيه بالكُليّة، لأنَّه لا نفع في ذلك لصاحبه، لما يترتَّب عليه من الإثم فيه، ولا لغيره؛ لأنَّه لا يتعدَّى نفعه إلى أحدٍ، اللَّهُمَّ إلا أنْ يحصل لاحد به اقتداءٌ في ذلك ألى .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۳۰ ـ ۳۱).

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانيِّكُمْ وَلا أَمَانِيِّ أَهْلِ الْكَتَابِ مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجْزَ بِهِ وَلا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَلا نَصِيرًا ﴾ سُوءًا يُجْزَ بِهِ وَلا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَلا نَصِيرًا ﴾

وخرَّج الترمذيُّ (۱) من حديث عائشة أنها سألت النبيُّ عَلَيْهُ عن قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، وعن قوله: ﴿ مَن يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ بِهِ ﴾ [النساء: ١٢٣]، فقال: «هذه معاتبة اللَّه العبد بما يصيبُه من الحمَّى، والنكبة، حتى البضاعة يضعها في جيب قميصه، فيفقدُها، فيفزعُ لذلك، حتَّى إنَّ العبدَ ليخرجَ من ذنوبِهِ، كما يخرجُ التَّبْر الأحمرُ من الكيرِ».

وقال: حسن غريب (٢٣).

#### \* \* \*

وفي الترمذي (٢) عن أبي بكر الصديق أنه كان عند النبي عَلَيْكَة فقراً هذه الآية حين أنزلت في هن يعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ بِهِ النساء:١٢٣] قال: ولا أعلم إلا أنّي وجدت في ظهري انفصامًا، فتمطأت لها، وقلت يا رسول اللّه، وأينا لم يعمل سوءًا؟ أو إنّا لمجزيون بما عملناً؟ فقال رسول اللّه عَلَيْهُ: «أمّاً أنت يا أبا بكر والمؤمنون، فتجزون بذلك في الدُّنيا، حتى تلقوا اللّه وليس لكم ذنب وأمّا الآخرون فيجمع ذلك لهم حتّى يُجزوا به يوم القيامة».

وفي «مسند بقيِّ بن مَخْلَد» بإسناد جيد \_عن عائشةَ أنَّ رجلاً تلاَ هذه الآية: ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوءاً يُجْزَ بِهِ ﴾ [النساء:١٢٣] ، فقالَ: إنا لَنُجْزَى بكلِّ عمل عملنا؟ هلكنا إذًا! فبلغ ذلك رسولَ اللَّهِ عَيَالِيَّةٍ فقالَ: «نعم، يُجِزى به المؤمنُ في

<sup>(</sup>١) الترمذي (٢٩٩١).

<sup>(</sup>٢) رسالة «البشارة العظمى للمؤمن» (ص ٨٨).

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٣٠٣٩).



### الدنيا، في نفسه، في جسده فما دونه (١) . (٢)

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَلَقَدْ وَصَيْنَا اللَّهِ وَإِنْ تَكْفُرُوا اللَّهَ وَإِنْ تَكْفُرُوا اللَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا ﴾ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا ﴾

حقُّ اللَّهِ على عبادهِ أن يتَّقُوهَ حقَّ تقاته، والتَّقوى وصيةُ اللَّهِ للأولينَ والاَّخرينَ، قالَ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهَ ﴾ [النساء: ١٣١].

وأصلُ التقوى: أن يجعل العبدُ بينه وبينَ ما يخافُهُ ويحذرُهُ وقايةً تقيهِ منه، فتقدوى العبدِ لربَّه أن يجعلَ بينَه وبينَ ما يخشاهُ من ربَّه من غضبِهِ وسَخطِهِ وعقابِهِ وقايةً تقيه من ذلك، وهو فعلُ طاعته واجتنابُ معاصيه.

وَتَارَةً تُضَافُ السَّقُوى إلى اسمِ اللَّهِ عَنَّ وَجَلَّ، كَفَّولُه تَعَالَى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَلْمَنظُو نَفُسٌ مَّا اللَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [المائدة: ٦٦]، وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهَ وَلْمَنظُو نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحشر: ١٨]، فإذا أضيفت التقوى الله سبحانَه وتعالى، فالمعنى: اتقوا سخطَه وغضبَه ، وهو أعظم ما يُتَقَى، إليه سبحانَه وتعالى، فالمعنى: اتقوا سخطَه وغضبَه ، وهو أعظم ما يُتَقَى، وعن ذلك ينشأ عقابُه الدنيوي والأخروي ، قال تعالى: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ﴾ وعن ذلك ينشأ عقابُه الدنيوي والأخروي ، قال التَقْوَىٰ وأَهْلُ الْمَغْفِرَةِ ﴾ [المدثر: ٥] ، فهو وَالله عمران: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ مَا لَهُ فَاللّهُ عَالِهُ وَاللّهُ عَالَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ٦٥ ـ ٦٦)، وأبو يعلى (٨/ ١٣٥، ٢٥٣)، وابن حبان (٢٩٢٣).

<sup>(</sup>٢) رسالة «البشارة العظمى للمؤمن» (٨٨ ـ ٩٢ مختصراً).

سبحانَهُ أهلٌ أن يُخشى ويُهابَ، ويُجلَّ ويُعَظَّمَ في صدورِ عبادِهِ حتَّى يعبدوهُ ويُطيعوهُ، لما يستحقُّه من الإجلالِ والإكرامِ، وصفاتِ الكبرياءِ والعظمةِ وقوَّة البطش، وشدَّة البأس.

وفي الترمذيِّ عن أنس عن النبيِّ عَيَّالِيَّ في هذه الآية: ﴿ هُو اَهْلُ التَّقُوٰى وَأَهْلُ اللَّهُ وَالْهُ الْمُغْفِرَةِ ﴾ [المدثر:٥٦] قال: «قال اللَّهُ تعالى: أنا أهلُّ أنْ أُتَّقَى، فمنْ اتَّقاني فلم يَجْعَل معي إلها آخرَ، فأنا أهْلُ أن أغْفرَ له»(١).

وتارةً تُضافُ التقوى إلى عقاب اللَّه وإلى مكانه، كالنار، أو إلى زمانه، كيوم القيامة، كما قالَ تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران:١٣١]، وقال تعالى: ﴿ فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة:٢١]، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة:٢١]، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ [البقرة:٢٨]، ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لاَ تَجْزِي نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئًا ﴾ [البقرة:٢٨].

ويدخلُ في التقوى الكاملةِ فعلُ الواجباتِ وتركُ المحرَّماتِ والشبهات، وربما دخلَ فيها بعد ذلكَ فعلُ المندوبات، وتركُ المكروهات، وهي أعْلَى درجاتِ التَّقوى، قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ السَمْ ﴿ فَلَكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لَلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ الْكَتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لَلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لَلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّه

وقال تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ الْبُرِّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالُ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿ أُولْئِكَ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولْئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ﴾ [البقرة:٧٧٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٣٢٨).



قال مُعُاذُ بنُ جبلٍ: يُنادَى يومَ القيامةِ: أين المتقونَ؟ فيقومون في كَنَف من الرحمنِ لا يحتجِبُ منهُم ولا يستتـرُ، قالُوا لَهُ: مَن المَتَّقونَ؟ قال: قومٌ اتَّقوا الشِّركَ وعبادةَ الأوثانِ، وأخلصُوا للَّهِ بالعبادةِ.

وقالَ ابنِ عباسٍ: المتَّقونَ الذين يحْذَرون من اللَّهِ عقوبتَه في تركِ ما يعرِفُون من الهُدى، ويَرجونَ رحمته في التصديق بما جاء به.

وقال الحسنُ: المتقونَ اتَّقَوْا ما حُرِّم عليهِم، وأدَّوا ما افْتُرِضَ عليهم.

وقال عُمرُ بنُ عبد العزيزِ: ليسَ تقوى اللّهِ بصيامِ النهارِ، ولا بقيامِ الليلِ، والتخليطِ فيما بيْنَ ذلكَ، ولكنَّ تقوى اللّهِ تركُ ما حرَّم اللَّهُ، وأداءُ ما افترضَ اللّه، فمن رُزِقَ بعدَ ذلك خيرًا، فهو خيرٌ إلى خيرِ.

وقال طلقُ بن حبيبٍ: التَّقوى أن تعملَ بطاعةِ اللَّهِ على نورٍ من اللَّهِ ترجُو ثُوابَ اللَّه، وأن تتركَ معصيةَ اللَّهِ على نورِ من اللَّهِ تخافُ عقابَ اللَّهِ.

وعن أبي الدرداءِ قالَ: تمامُ التقوى أن يتقي اللّهَ العبدُ حتى يتقيهُ من مثقال ذرَّة، حتى يترك بعض ما يرى أنه حلالٌ خشية أن يكونَ حرامًا يكونَ حجابًا بينه وبين الحرام، فإنَّ اللَّهَ قد بيَّنَ للعبادِ الذي يُصيرِهم إليه فقال: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧-٨]، فلا تحقرنَّ شيئًا من الخيرِ أن تفعلَهُ، ولا شيئًا من الشرِّ أن تتقيَهُ.

وقال الحسنُ: ما زالتِ التَّقوى بالمتقينَ حتَّى تركُوا كثيرًا من الحلالِ مخافةً الحرام.

وقال الثوريُّ: إنَّما سُمُّوا متقينَ، لأنهم اتقوا ما لا يُتَّقَى.

وقال موسى بنُ أعْينَ: المتقونَ تنزُّهوا عن أشياءَ من الحلالِ مخافةَ أن يقعُوا

في الحرامِ، فسماهُم اللَّهُ متقينَ.

وقد سبق حديث: «لا يبلغُ العبدُ أن يكونَ من المتقينَ حتَّى يدعَ ما لا بأسَ به حذرًا عما به بأس» (١) وحديث: «من اتَّقى الشُبُّهات استبرأ لدينه وعرْضه» (٢) .

وقال ميمونُ بنُ مِهرانُ: الْمُتَقي أشدُّ محاسبةً لنفسِهِ، من الشريكِ الشحيحِ لشريكه.

وقال ابنُ مسعود في قولِهِ تعالى: ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران:١٠٠]، قال: أن يُطاعَ، فلا يُعصَى، ويُذكرُ فلا يُنْسَى، وأن يُشكرَ، فلا يُكفر.

وخرَّجه الحاكمُ مرفوعًا <sup>(٣)</sup>، والموقوفُ أصحُّ، وشكرُه يــدخلُ فيه جــميعُ فعلِ الطاعاتِ.

ومعنى «ذكرِهِ فلا يُنْسى»: ذكرُ العبدِ بقلبِهِ لأوامرِ اللَّهِ في حركاتِهِ وسكناتِهِ وكلماتِهِ فيمتثلها، ولنواهيه في ذلك كلِّه فيجتنبها.

وقد يغلبُ استعمالُ التقوى على اجتنابِ المحرَّمات، كما قالَ أبو هريرةَ وسئلَ عن التَّقوى، فقالَ: هلْ أخذت طريقًا ذا شوْكُ؟ قالَ: نعم، قالَ: فكيف صنعت؟ قالَ: إذا رأيتُ الشوكَ عدلتُ عنه، أو جاوزتُه، أو قصرتُ عنه، قال: ذاك التَّقوى.

وأخذ هذا المعنى ابنُ المعتز فقال:

خلِّ الذُّنوب صَغيرَها وكبيرَها فهوَ التُّقَى

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٤٥١)، وابن ماجه (٤٢١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ٢٠)، ومسلم (٥/ ٥٠ \_ ٥١).

<sup>(</sup>٣) الحاكم (٢/ ٢٩٤) موقوفًا.



واصْنَع كمماشٍ فَوقَ أَرْ ضِ الشَّوْكِ يَحْذَرُ مَا يرَى لا تَحْمَدُ مَا يرَى لا تَحْمَدَ مَا الْحَمَى

وأصلُ التَّقوى: أن يعلمَ العبدُ ما يُتَّقى ثم يتَّقِي، قال عونُ بنُ عبدِ اللَّهِ: تمامُ التقوى أن تبتغيَ علمَ ما لم تعلمْ منها إلى ما علمتَ منها.

وذكر معروف الكرخي عن بكر بن خُنيس، قال: كيف يكون متقيًا من لا يتسوي ما يتسقي أكلت الربا، وإذا لله يدري ما يتسقي أكلت الربا، وإذا كنت لا تحسن تتقي لقيتك امرأة فلم تَغُض بصرك، وإذا كنت لا تُحسن تتقي وضعت سيفك على عاتقك، وقد قال النبي علي المحمد بن مسلمة: "إذا رأيت أمتي قد اختلفت، فاعمد إلى سيفك فاضرب به أُحدًا».

ثم قال معروف : ومجلسي هذا لعلَّهُ كان ينبغي لـنا أن نتَّقيَه ، ثم قال : ومجيئكم معي من المسجد إلى هاهُنا كان ينبغي لنا أن نتـقيَه ، أليس جاء في الحديث : «إنه فتنة للمتنبوع، مذلة للتابع»(١)؟

يعني: مشي الناسِ خلف الرجلِ.

وفي الجملة، فالتقوى هي وصيةُ اللَّهِ لجميع خلْقه، ووصيةُ رسولِ اللَّهِ ﷺ لأمته، وكانَ ﷺ إذا بَعَثَ أميـرًا على سَرِيَّةٍ أوصاهُ في خـاصةِ نفسهِ بتـقوى اللَّه، وبمن معهُ من المسلمينَ خيرًا (٢).

<sup>(</sup>۱) الخبر في «الحلية» (۸/ ٣٦٥).

وحديث محمد بن مسلمة: أخرجه ابن ماجه (٣٩٦٢). وحديث "إنه فيتنة للمتبوع، ومذلة للتابع» إنما هو من قولِ عمسر، أخرجه: الدارمي (٥٢٣)، وخرج ـ أيضًا ـ (٥٢٧) نحوه عن سعيد بن جبير.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٥/ ١٣٩) من حديث بريدة.

ولما خطب رسولُ اللَّهِ عَلَيْكُ في حَجَّةِ الوداعِ يومَ النَّحرِ وصَّى الناسَ بتقوى اللَّهِ وبالسمع والطاعةِ لأئمتِهِم (١) .

ولما وعَظَ الناسَ، وقالُوا له: كأنَّها موعظةُ مودِّعٍ فأوصِنَا، قالَ: «أُوصيكم بتقْوَى اللَّه والسَّمْع والطَّاعة» (٢) .

وفي حديث أبي ذرَّ الطويلِ الذي خرَّجهُ ابنُ حبانَ وغيرُه: قلتُ: يا رسولَ اللَّهِ، أوصِني، قالَ: «أوصيكَ بتقوى اللَّهِ، فإنَّه رأسُ الأمرِ كلِّه»(٣).

وخرَّج الإمامُ أحمدُ من حديث أبي سعيد الخدريِّ، قالَ: قلتُ: يا رسولَ اللَّهِ، أوصنِي، قال: «أوصيكَ بتقوى اللَّهِ، فإنَّه رأسُ كلِّ شيءٍ، وعليكَ بالجهادِ، فإنَّه رهبانيةُ الإسلام»(٤).

وخرَّجه غيرُه ولفظُهُ: قالَ: «عليكَ بتقوى اللَّهِ، فإنها جِماعُ كلِّ خير »(٥).

وفي الترمذيِّ عن يزيد بنِ سلمة : أنه سألَ النبيُّ يَّ اللهِ قال : يا رسولَ اللَّهِ، إني سمعتُ منكَ حديثًا كثيرًا فأخافُ أن ينسنِي أوَّلَهِ آخرُه، فحدِّثني بكلمة تكونُ جِماعًا، قالَ : «اتَّقِ اللَّه فيما تعْلَمُ» (٦) .

ولم يزلِ السلفُ الصالحُ يتَواصَوْنَ بِهَا، كان أبو بكر الصديقُ رَطَّ ، يقولُ في خطبتِهِ: أما بعدُ، فإنِّي أُوصيكُم بتقُوَى اللَّهِ، وأن تُثْنُوا عليه بما هو أهلُهُ،

السابق (۱/۹۷ ـ ۸۰)، (۱/۲) ـ ۱۵ ـ عن أم الحصين.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسنــد» (١٢٦/٤)، وأبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٣٠) عن العرباض بن سارية.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن حبان (٣٦١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٨٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الطبراني في «الصغير» (٩٢٩)، وأبو يعْلَى (١٠٠٠).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: الترمذي (٢٦٨٣).



وأن تَخلِطُوا الرغبةَ بالرهبة، وتجمعُوا الإلحافَ بالمسألة، فإنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ أثنى على زكريا وأهلِ بيتِه، فقالَ: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ (١) [الانبياء:٩٠].

ولَّمَا حضرتهُ الوفاةُ، وعهدَ إلى عمرَ، دعاهُ فوصَّاهُ بوصيَّةٍ، وأوَّلُ ما قالَ لهُ: اتَّق اللَّهَ يا عُمرُ.

وكتبَ عُـمَرُ إلى ابنهِ عبدِ اللهِ: أمَّا بعدُ، فإني أوصيك بتقوى اللهِ عزَّ وجلَّ، فإني أوصيك بتقوى اللهِ عزَّ وجلَّ، فإنَّه من اتَّقاه وقاهُ، ومنْ أقرضَهُ جزاه، ومنْ شكرهُ زاده، فاجعلِ التَّقوى نصبَ عينيك وجلاء قلبك.

واستعمل علي بن أبي طالب رجلاً على سَرِيَّة، فقالَ لَهُ: أُوصيكَ بتقوى اللَّهِ عـزَّ وجلَّ الذي لا بُدَّ لك من لقائِهِ، ولا مُنتَهى لك دونَه، وهو يَملِكُ الدنيا والآخرة.

وكتبَ عُمرُ بنُ عبدِ العزيزِ إلى رجلٍ: أُوصيكَ بتـقُوَى اللَّهِ عزَّ وجلَّ التي لا يقبلُ غيرَها، فإنَّ الواعظينَ بها كثيرٌ، والعاملينَ بها قليلٌ، جعلنا اللَّهُ وإيَّاك من المتقينَ.

ولما وُلِّي خطبَ، فحَمِد اللَّهَ، وأثنى عليه، وقالَ: أُوصيكم بتقوى اللَّهِ عزَّ وجلَّ، فإنَّ تقـوى اللَّهِ عزَّ وجلَّ خلفٌ من كلِّ شيءٍ، وليس مـن تقوى اللَّهِ خلَفٌ.

وقالَ رجلٌ ليونسَ بنِ عُبيد: أوصنِي، فقالَ: أُوصيك بتقوى اللَّهِ والإحسان. فإنَّ اللَّهَ مع الذين اتَّقواً والذين هم محسنُون.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن أبي شيبة (٢٥٨/١٣)، والحاكم (٢٨٣/٢).



وقال له رجلٌ يُريدُ الحَجَّ: أوصِنِي، فقالَ له: اتَّقِ اللَّهَ، فَمن اتَّقَى اللَّهَ فلا وحشة عليه.

وقيل لرجلٍ من التابعينَ عندَ موتِه: أوصِنا، فقالَ: أوصيكُم بخاتمةِ سورةِ النحلِ: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ ﴾ [النحل:١٢٨].

وكتبَ رجلٌ من السلف إلى أخ له: أوصيكَ بتقْوَى اللَّه، فإنَّها أكرمُ ما أسررتَ، وأزينُ ما أظهرتَ، وأفضُلُ ما ادَّخرتَ، أعاننَا اللَّهُ وإيَّاكُ عليها، وأوجبَ لنا ولكَ ثوابَها.

وكتب رجلٌ إلى أخ لهُ: أُوصيكَ وأنفسنا بالتقْوى، فإنَّها خيرُ زادِ الآخرةِ والأُولى، واجعلْهَا إلى كلِّ خيرٍ سبيلكَ، ومنْ كلِّ شرِّ مهرَبك، فقدْ توكلَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ لأهلِهَا بالنجاةِ مما يحذرُون، والرزق من حيثُ لا يحتسبُونَ.

وقال شعبة : كنتُ إذا أردتُ الخروجَ، قلتُ للحكمِ: ألك حاجة ؟ فقال: أوصيكَ بما أوصَى به النبيُّ عَلَيْهُ معاذَ بنَ جبلٍ: «اتَّق اللَّهَ حيثُما كنتَ، وأتْبِعِ السيئةَ الحسنة تَمْحُها، وخالِقِ الناسَ بخُلُقِ حسن »(١).

وقد ثبتَ عن النبيِّ ﷺ أنه كان يقولُ في دعائِهِ: «اللَّهُمَّ إني أسألُك الهُدى والتُّقى والعفَّة والغني» (٢) . (٣) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٩٨٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: مسلم (۸ / ۸۱).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤١١ \_ ٠ ٤٢).



## قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾

قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ [النساء:١٤٥]، وقد قرئ «الدركُ» بسكون الراء وتحريكها وهي لغتان، قال الضحاكُ: الدرْكُ إذا كان بعضُها أسفل من بعضٍ، وقال غيرُه: الجنةُ درجاتٌ والنارُ دركاتٌ.

وقد تسمَّى النارُ درجات أيضًا، كما قالَ تعالى بعد أن ذكر أهلَ الجنة وأهلَ النارِ: ﴿ وَلَكُلِّ دَرَجَاتٌ مِّمًا عَمِلُوا ﴾ [الانعام: ١٣٢]، وقال: ﴿ أَفَمَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَ اللَّهِ كَمَنْ بَاءَ بِسَخَطٍ مِّنَ اللَّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئسَ الْمَصِيرُ ﴿ لَآلَ ﴾ هُمْ دَرَجَاتٌ عندَ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٢]، قال عبدُ الرحمن بن زيد بنِ أسلمَ: درجاتُ الجنة تذهبُ علوًا ودرجاتُ النار تذهبُ سُفُولاً.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن عكرمة في قوله تعالى: ﴿ لَهَا سَبْعَةُ أَبُوابٍ ﴾ [الحجر:٤٤]، قالَ: لها سبَعةُ أطباق.

وعن قتادةَ: ﴿لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ ﴾ [الحجر: ٤٤] ، قال: هي واللَّهِ منازلٌ بأعمالهم.

وعن يزيدَ بنِ أبي مالكِ الهـمدانيِّ، قال: لجـهنَّمَ سبعـةُ نيرِان تأتلق ليس منها نارٌ إلا وهي تنظرُ إلى التي تحتَه مخافةَ أن تأكلَها.

وعن ابنِ جريجٍ في قولِهِ: ﴿ لَهَا سَبْعَةُ أَبُوابٍ ﴾ [الحجر: ؟ } قال: أولَها جهنَّمُ، ثمَّ الطَّمةُ، ثمَّ السعيرُ، ثمَّ سقر، ثمَّ الجحيمُ، ثمَّ الهاويةُ، وفيها أبو جهل.

وروى سلامُ المدائنيُّ ـ وهـو ضعـيفٌ ـ عن الحـسنِ عـن أبي سنانَ عن

الضحاك، قالَ: للنارِ سبعةُ أبوابِ هي سبعةُ أدراك بعضها على بعض، فأعلاَها فيه أهلُ التوحيد يعذّبون على قدرِ أعمالهم وأعمارهم في الدنيا ثم يخرجون منها، وفي الشاني اليهودُ، وفي الشالثِ النّصارى، وفي الرابع الصابئون، وفي الخامسِ المجوسُ، والسادسُ فيه مشركُو العرب، وفي السابع المنافقونَ، وهو قوله: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النّارِ ﴾ [النساء:١٤٥].

وروى العلاءُ بنُ المسيب عن أبيه وخيثمةُ بنُ عبدِ الرحمن قالا: قالَ ابنُ مسعود: أيُّ أهلِ النارِ أشدُّ عذابًا؟ قالُوا: اليهودُ والنصارَى والمجوسُ، قال: لا ولكنَّ المنافقينَ في الدركِ الأسفلِ من النارِ في توابيت من نارٍ مطبقةٍ عليهم ليس لها أبوابٌ.

ورَوى عاصمٌ عن أبي صالحٍ عن أبي هريرة في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي قولهِ تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي اللَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ [النساء:١٤٥] قال: الدركُ الأسفلُ بيوتٌ لها أبوابٌ تطبقُ عليها فيوقدُ من فوقهم ومن وتحتهم، قال تعالى: ﴿لَهُم مِن فوقهِمْ ظُلُلٌ مَن النَّارِ وَمِن تَحْتِهِمْ ظُلُلٌ ﴾ [الزمر:١٦].

وقال ابنُ المباركِ، عن يحيى بن أيوبَ، عن عبيد اللَّه بنِ زحرٍ، عن أبي يسارٍ قال: الظلةُ من جهنَّمَ فيها سبعونَ زاويةً، في كلِّ زاويةٍ صنفٌ من العذابِ ليسَ في الأخرى.

وروى ابنُ أبي حاتم بإسناده عن كعب، قال: اقـتحامُ العـقبةِ في كـتابِ اللّهِ، يعني قوله: ﴿ فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴾ [البلد:١١]، سبعينَ درجةً في النار.

وعن ضمرةَ قالَ: سمعتُ أبا رجاء قال: بلغَنِي أنَّ العقبةَ التي ذكرَ اللَّهُ في كتابِهِ مطلعها سبعةُ آلافِ سنة ومهبطُها سبعةُ آلافِ سنة .



وعن عطيةَ عن ابنِ عمـرَ، قال في العقبةِ: جبلٌ في جـهنَّم، أفلا أجاوزه بعتقِ رقبة؟!!

وعن مقاتلِ بنِ حـيَّانَ قالَ: هيَ عقبةٌ في جهنَّم، قيلَ: بأيِّ شيءٍ تُقطعُ؟ قالَ: رقبةٌ.

وفي «الصحيحين» ولفظه للبخاريً عن ابن عمر، قال: رأيت في المنام أنه جاءني ملكان في يد كل واحد منهما مقمعة من حديد، ثم لقيني ملك في يده مقمعة من حديد، ثم لقيني ملك في يده مقمعة من حديد، قالُوا: لن تُرع، نعم الرجل أنت لو كنت تكثر الصلاة من الليل، فانطلقُوا بي حتى وقفُوا بي على شفير جهنّم، فإذا هي مطوية كطي البئر لها قرون كقرون البئر، بين كل قرنين ملك بيده مقمعة من حديد، وإذا فيها رجال معلقون بالسلاسل رءوسهم أسفلهم، وعرفت رجالاً من قريش فانصرفُوا بي عن ذات اليمين، فقصصتُها على حفصة، فقصتها حفصة قريش فانصرفُوا بي عن ذات اليمين، فقصصتُها على حفصة، فقصتها حفصة على رسول الله ويكلي فقال: «إن عبد الله رجل صالح» (۱).

عن خالد بن عسير، قال: خطبنا عتبة بن عزوان فقال: إنَّه ذُكرلنا أنَّ الحجر يُلقى من شفة جهنَّم فيهوي فيها سبعين عامًا ما يدرك لها قعرًا، واللّه لنملأنّه، أفعجبْتُم؟ خرَّجه هكذا مسلمٌ موقوفًا، وخرَّجه الإمام أحمد موقوفًا ومرفوعًا والموقوف أصح (٢).

وخرَّج الترمذيُّ من حديث الحسن، قالَ: قالَ عتبةُ بن عُزوانَ على منبرِنَا هذا \_ يعني منبرَ البصرةِ \_ عن النبيِّ عَيَّكِيَّةٍ قالَ: «إنَّ الصخرة العظيمة لتُلقَى من شفيرِ جهنَّم فتهوِي سبعينَ عامًا وما تفضي إلى قعرها» قالَ: وكان عمرُ يقولُ:

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٢٠)، ومسلم (٧/ ١٥٨، ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) مسلم (٨/ ٢١٥ ـ ٢١٦)، وأحمد (٤/ ١٧٤)، (٥/ ٢١).



أكثرُوا ذكرَ النارِ، فإنَّ حرَّها شديدٌ، وإن قعرَها بعيدٌ، وإن مقامِعَها حديدٌ (١)، ثم قالَ: لا يعرُفُ للحسنِ سماعٌ من عتبةَ بن غزوانَ.

وخرَّج مسلمٌ أيضًا من حديثِ أبي هريرة، قالَ: كُنَّا عندَ النبيَّ ﷺ يومًا فسمعنا وجبةً، فقالَ النبيُّ ﷺ (أتدرونَ ما هذا؟» فقلنا: اللَّه ورسولُه أعلمُ، قالَ: «هذا حجرٌ أرسلَ في جهنَّم منذ سبعينَ خريفًا، فالآنَ انتهَى إلى قعرِهَا» (٢).

وخرَّج أيضًا عن أبي هريرةَ قالَ: والذي نـفسُ أبي هريرةَ بيدهِ، إنَّ قـعرَ جهنَّم لسبعين خرِيفًا<sup>(٣)</sup> .

وخرَّج الحاكمُ منْ حديثِ أبي هريرةَ أيضًا عن النبيِّ ﷺ قالَ: «لو أُخذَ سبعُ خلفاتِ بشحومهنَّ فألقينَ من شَفيرِ جهنم ما انتهينَ إلى آخرِهَا سبعينَ عامًا»(٤).

وخرَّج البزارُ والطبرانيُّ من حديثِ بريدةَ عن النبيِّ ﷺ قالَ: «إنَّ الحجرَ ليزنُ سبعَ خلفاتِ يُرمى به في جهنَّمَ فيهوي سبعينَ خريفًا، وما يبلغُ قعرَها»(٥).

وخرَّج ابنُ حبانَ في «صحيحه» من حديثِ أبي مُوسى الأشعريِّ عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «لو أنَّ حجرًا قُذفَ به في جهنَّم لهوَى سبعينَ خريفًا قبل أن يبلغ قعرَها» (٦).

وقد سبق من حديثِ أنسٍ وأبي سعيـدٍ مَعنى حديثِ أبي هريرةَ في سماعِ الهدَّة.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٥٧٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: مسلم (۸/ ۱۵۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١/٩٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الحاكم (٦٠٦/٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٥٤٥٩)، وأخرجه البزار بلفظ مقارب (٣٤٩٣ ـ كشف).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: ابن حبان (١٦/ ٧٤٦٨).



وقال ابنُ المباركِ: أنبأنا يونسُ عن الزهريِّ، قالَ: بلغنا أنَّ معاذَ بنَ جبلٍ كانَ يحدِّثُ عن النبيِّ عَيَّالِيًّ قالَ: «والذي نفْسي بيده إنَّ ما بينَ شفة النارِ وقعرها كصخرة زنةُ سبع خلفات بشحومهنَّ ولحومِهِنَّ وأولادِهِنَّ، تهوي من شفة النارِ قبلَ أن تبلغُ قعرَها سبعينَ خريفًا» (1)

قال ابنُ المباركِ: وإنَّ هُشيْماً قالَ: أخبرني زكريا بنُ أبي مريمَ الخزاعيُّ، قال: سمعتُ أبا أمامة يقولُ: إنَّ ما بين شفيرِ جهنَّم مسيرة سبعين خريفاً من حجر يهوي أو صخرة تهوي عظمُها لعظمُ عشرِ عُشراوات عظام سمان، فقال له رجلٌ: هلْ تحت ذلك منْ شيءٍ يا أبا أمامة؟ قالَ: نعمْ، غيُّ وآثامٌ (٢) .

وقد رُوي هذا بإسناد فيه ضعفٌ من طريقِ لقمانَ بنِ عامرٍ عن أبي أمامةَ عن النبيِّ عَيَّكِيَّهُ، وزادَ فيه قلتُ: وما غيُّ وما آثامٌ؟ قال: «بئرٌ يسيلُ فيهما صديدُ أهلِ النارِ»، وهما اللتانِ ذكرَهُما اللَّهُ تعالى في كتابِهِ ﴿فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًا ﴾ [ميم:٥٩] وفي الفرقان: ﴿ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ [الفرقان: ١٨]. والموقوفُ أصحُّ.

وقد رُوي من وجه آخر، قـالَ حريزُ بنُ عثمانَ: حدَّثَنِي عـبدُ الرحمنِ بنُ ميسـرةَ الحضرمِيُّ عن أبي أمامةَ أنه كانَ يـقولُ: إنَّ جهنَّم ما بينَ شفتـيَها إلى قعرِها سبعـون، أو قالَ: خمسونَ خريفًا للحجرِ المتـردِّي، والحجرُ مثلُ سبع خلفات مملوءة شحمًا ولحمًا.

خرَّجه الجوزجَانيُّ.

وروى مجالدٌ عن الشعبيِّ ، عن مسروق، عن عبد اللَّه، عن النبيِّ ﷺ قالَ: «ما منْ حاكم يحكمُ بينَ الناسِ إلا يُحبسُ يومَ القيامةِ وملَكُ ٱخذٌ بقفاهُ حتى يقفَهُ

(٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن المبارك في «الزهد» (ص ٨٦).



على جهنَّم، ثم يرفعُ رأسه إلى اللَّه عزَّ وجلَّ، فإنْ قال َله: ألقِه ألقاه في مَهوى أربعينَ خريفًا» (١) خرَّجه الإمامُ أحمدُ.

وروى سويد بن عبد العزيز وفيه ضعف شديد عن سيار عن أبي وائل أن أبا ذر قال لعسمر: سمعناه، وفي حديثه: «وإنْ كان مسيئًا انخرق به الجسرُ فهوى في قعرِها سبعين خريفًا».

وفي موعظة الأوزاعي للمنصور، قال: أخبرني يزيد بن جابر، عن عبد الرحمن بن أبي عمرة الأنصاري أن أبا ذر وسلمان قالا لعمر: سمعنا رسولَ الله عَلَيْكُ يقولُ، فذكراه بمعناه، وقال: «هوَى به في النار سبعين خريفًا».

وفي «الصحيحين» عن أبي هريرة عن النبيِّ ﷺ قالَ: «إنَّ العبدَ ليتكلَّمُ بالكلمةِ ما يتبينُ فيها، يزلُّ بها في النارِ أبعدَ ما بين المشرق والمغرب» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (١/ ٤٣٠).

أخرجه: البخاري (٨/ ١٢٥)، ومسلم (٨/ ٢٢٣ \_ ٢٢٤).



وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ وابنُ ماجه من حديثِ أبي هريرةَ عن النبيِّ عَلَيْلَةٍ قالَ: "إنَّ الرجلَ ليتكلَّمُ بالكلمة لا يَرى بها بأسًا يهوِي بها في النارِ سبعينَ خريفًا»(١) وخرَّج البزارُ نحوه من حديثِ ابنِ مسعودِ عن النبيِّ عَلَيْلَةٍ .

وفي «تفسير ابنِ جرير» من رواية العوفي عن ابنِ عباس، في قولهِ تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّامًا مَّعْدُودَةً ﴾ [البقرة: ٨٠]..

قالَ: ذُكِرَ أَنَّ اليهودَ وجدُوا في التوراةِ مكتوبًا أن ما بينَ طرفي جهنَّم مسيرةُ أربعينَ سنةً إلى أن ينتهوا إلى شجرةِ الزقومِ ثابتة في أصل الجحيم.

وكان ابن عباس يقول: إنّ الجحيم سقر وفيها شجرة الزقوم، فزعم أعداء اللّه أنه إذا خكا العدد الذي وجدُوا في كتابهم أيامًا معدودة، وإنما يعني بذلك السير الذي ينتهي إلى أصل الجحيم، فقالُوا: إذا خلا العدد انقضى الأجلُ فلا عذاب، وتذهب جهنم وتهلك، فذلك قولُه : ﴿ لَن تَمَسّنَا النّارُ إِلاّ أَيّاماً مَعْدُودَة ﴾ عذاب، وتذهب جهنم وتهلك، فذلك قوله : ﴿ لَن تَمَسّنَا النّارُ إِلاّ أَيّاماً مَعْدُودة ﴾ والمنون بذلك الأجل، فقال ابن عباس: لما اقتحمُ وا من باب جهنم سارُوا في العذاب حتى انتهوا إلى شجرة الزقوم آخر يوم من الأيام المعدودة، وهي أربعون سنة ، فلمّا أكلُوا من شجرة الزقوم وملؤوا البطون آخر يوم من الأيام المعدودة، قال لهم خزنة سقر: زعمتُم أنكم لن تمسكم النار إلا أيامًا معدودة وقد خلا العدد وأنتم في الأبد، فأخذ بهم في الصعود في جهنم يرهقون .

ففي هذه الرواية عن ابن عباس أنَّ قعرَ جهنَّمَ ومسافة عمقها أربعونَ عامًا، وأنَّ ذلك هو معنى ما في التوراة، ولكنَّ اليهودَ حرَّفُسوه فجعلوهُ مسافةَ ما بين طرفيَها، وزعمُوا أنه إذا انقضت هذه المدةُ أنَّ جهنَّم تخربُ وتهلك، فإنَّ ذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٢/ ٢٣٦، ٢٩٧)، والترمذي (٢٣١٤)، وابن ماجه (٣٩٧٠).

من كذبِهِم على اللَّهِ، وتحريفِهِم التوراة (١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلاَّ مَن ظُلِمَ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴾

ورُوي عنِ ابنِ عباس، في قوله تعالى: ﴿ لا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلاَّ مَن ظُلِم ﴾ [النساء:١٤٨]، قال: لا يحبُّ اللَّه أن يدعُو أحدٌ على أحد، إلا أنْ يكونَ مظلومًا، فإنَّه قد رُخِّصَ لهُ أن يدعُو على من ظلَمهُ، وذلكَ قولُهُ تعالى: ﴿ إِلاَّ مَن ظُلِم ﴾ [النساء:١٤٨] ومن صَبَرَ فهو خيرٌ.

وقال الحسنُ: قد أرخصَ له أن يدعوَ على من ظَلَمَهُ، وذلكَ قولُهُ تعالى: ﴿ إِلاَّ مَن ظُلم ﴾ [النساء:١٤٨] ومن صبر فهو خيرٌ.

وقال الحسنُ: قد أرخصَ له أن يدعوَ على من ظلَمَه، من غيرِ أن يعتَدِي عليه، وروي عنه قالَ: لا تدعُ عليه، ولكنْ قُل: اللَّهُمَّ أعني عليه، واستخرِجْ حقِّي منه (٢).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَة إِن امْرُوُ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتٌ فَلَهَا الْكَلَالَة إِن امْرُو هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتٌ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَهَا وَلَدٌ فَإِن كَانَوا إِخْوَةً كَانَتَا اثْنَتَا اثْنَا اثْنَتَا اثْنَتَا اثْنَتَا اثْنَا اثْنَا اثْنَا اثْنَا اثْنَا اثْنَا اثَنْ الْنَاتَا اثْنَا اثْنَا اثْنَا اثْنَا اثْنَانَا اثْنَا اثْنَانَا اثِنْ الْنَانِ الْنَانَا اثْنَانَا اثْنَانَا اثْنَانَا اثْنَانَا اثْنَانَا اثْنَانَانَانِ الْنَانِ ا

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (٥٠ \_ ٥٦).

<sup>(</sup>٢) مختصر فيما روي عن أهل المعرفة والحقائق في معاملة الظالم السارق (ص ٤٢).



# رِّجَالاً وَنِسَاءً فَللذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأُنثَيَيْنِ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنَ تَضِلُّوا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ لَكُمْ أَنَ تَضِلُّوا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾

وقد اختلفَ العلماءُ في معنى قولِهِ عَلَيْكُم : «أَلْحَقُوا الفرائضَ بأهلِهَا»(١):

فقالت طائفة : المراد بالفرائض الفروض المقدّرة في كتاب الله تعالى، والمراد : أعطُوا الفروض المقدرة لمن سمّاها الله لهم، فما بقي بعد هذه الفروض، فيستحقّه أولى الرجال، والمراد بالأولى : الأقرب، كما يقال : هذا يلي هذا، أي : يَقرب منه، فأقرب الرجال هو أقرب العصبات، يستحق للياقي بالتعصيب، وبهذا المعنى فسر الحديث جماعة من الأئمة، منهم : الإمام أحمد ، وإسحاق بن راهويه، نقله عنهما إسحاق بن منصور.

وعلى هذا، فإذا اجتمع بنت وأخت وعمٌّ، أو ابن عمًّ، أو ابن أخ، وعلى هذا، فإذا اجتمع بنت وأخت وعمٌّ، أو ابن عباس، وكان فينبغي أن يأخذ الباقي بعد نصف البنت العصبة، وهذا قول ابن عباس، وكان يتمسَّكُ بهذا الحديث، ويقرُّ بأنَّ النَّاسَ كلَّهم على خلافه، وذهبت الظاهرية إلى قوله أيضًا.

وقال إسحاقُ: إذا كانَ مع البنت والأخت عصبةٌ، فالعصبةُ أوْلَى، وإن لم يكن معَهُمَا أحدٌ، فالأختُ لها الباقى، وحُكي عن ابنِ مسعود، أنه قالَ: البنتُ عصبةُ مَنْ لا عصبةَ له ، وردَّ بعضُهم هذا، وقال: لا يصحُ عن ابنِ مسعود.

وكان ابنُ الزبيرِ ومسروقٌ يقولانِ بقولِ ابنِ عباسٍ، ثم رجعًا عنه.

وذهب جمهورُ العلماءِ إلى أن الأختَ مع البنتِ عصبةٌ لها ما فضلَ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٨٧ \_ ١٨٨ \_ ١٨٩) ومسلم (٥/ ٥٥) من حيث عبد اللَّه بن عباس ظُّنْكُ .



منهم: عمرُ، وعليٌّ، وعائشةُ، وزيدٌ، وابنُ مسعود، ومعاذُ بنُ جبلٍ، وتابعهم سائرُ العلماء.

وروى عبدُ الرزاقِ<sup>(۱)</sup> ، أخبرنا ابنُ جريجٍ: سألتُ ابنَ طاووس عن ابنة وأخت، فقالَ: كانا أبي يذكرُ عن ابنِ عباسٍ، عن رجلٍ، عن النبيِّ عَلَيْكُ فيها شيئًا، وكان طاووسُ لا يرضَى بذلكَ الرجلِ، قالَ: وكان أبي يشكُ فيها، ولا يقولُ فيها شيئًا، وقد كانَ يسأل عنْها.

والظاهرُ \_ واللَّهُ أعلمُ \_: أن مراد طاووس هو هذا الحديث، فإنَّ ابنَ عباس لم يكنْ عندَهُ نصُّ صريحٌ عن النبيِّ عَيَّالَةٍ في ميراثِ الأختِ مع البنتِ، إنما كان يتمسك بمثل عموم هذا الحديث.

وما ذكره طاووس أن ابن عباس رواه عن رجل وأنه لا يرضاه، فابن عباس أكثر رواياته للحديث عن الصحابة، والصحابة كلُّهم عدول قد رضي اللَّه عنهم، وأثنى عليهم، فلا عبرة بعد ذلك بعدم رضا طاووس.

وفي "صحيح البخاريً" عن أبي قيس الأوديّ، عن هُزيل بن شُرحبيل، قال : جاء رجلٌ إلى أبي مُوسى، فسأله عن ابنة وابنة ابن وأخت لأب وأمّ، فقال : للابنة النصف، وللأخت ما بقي وائت ابن مسعود فسيتابعني، فأتى ابن مسعود، فذكر ذلك له، فقال : لقد ضللت أذًا وما أنا من المهتدين، لأقضين فيها بقضاء رسول الله عَلَيْهُ : للابنة النّصف، ولابنة الابن السّدس تكملة الثلثين، وما بقي، فللأخت، قال : فأتينا أبا مُوسى، فأخبرناه بقول ابن مسعود، فقال : لا تسألوني ما دام هذا الحبر فيكم.

وفيه \_ أيضًا \_ عن الأعْمشِ، عن إبراهيمَ، عن الأسودِ بنِ يـزيدَ، قال:

<sup>(</sup>۱) في «المصنف» (۱۰/ ۲۲). (۲) «الصحيح» (۱۸۸/۸).



قَضى فينا معاذُ بنُ جبلٍ على عهد رسولِ اللَّهِ ﷺ: النصفُ للابنة، والنصفُ للأختِ، والنصفُ للأختِ، ثم تركَ الأعْمشُ ذِكْرَ عهد رسولِ اللَّهِ ﷺ، فلم يذكره (١) .

وخرَّجه أبو داود<sup>(٢)</sup> من وجه آخرَ عن الأسودِ، وزادَ فيه: ونبيُّ اللَّه ﷺ وعلَيْهُ اللَّه عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

واستدلَّ ابنُ عباسِ لقوله بقولِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلالَةِ إِنَّ امْرُؤٌ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتٌ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ﴾ [النساء:١٧٦]، وكان يقولُ: أأنتم أعلمُ أمِ اللَّهُ؟ يعني أن اللَّهَ لَم يجعلْ لها النصفَ إلا مع عدمِ الولدِ، وأنتم تجعلونَ لها النصفُ مع الولدِ وهو البنتُ (٣).

والصوابُ: قولُ عمرَ والجمهور، ولا دلالة في هذه الآية على خلاف ذلك، لأن المراد بقوله: ﴿ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ﴾ [النساء:١٧٦] بالفرض، وهذا مشروطٌ بعدم الولد بالكلية، ولهذا قال بعدهُ: ﴿ فَإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا التُّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ ﴾ [النساء:١٧٦]، يعني بالفرض، والأخت الواحدة إنَّما تأخذُ النصفَ مع عدم وجود الولد الذكر والأنثى، وكذلك الأختان فصاعداً إنَّما يستحقُون الثُّلثين مع عدم وجود الولد الذكر والأنثى، والأنثى، فإن كان هناك ولدٌ، فإن كان ذكرًا، فهو مقدَّمٌ على الإخوة مطلقاً ذكورُهم وإناثُهم، وإن لم يكن هناك ولدٌ ذكرٌ، بل أنثى، فالباقي بعد فرضها يستحقُّهُ الأخُ مع أخته بالاتفاق، فإذا ذكرٌ، بل أنثى، فالباقي بعد فرضها يستحقُّهُ الأخُ مع أخته بالاتفاق، فإذا كانت الأختُ لا يُسقطها أخوها، فكيف يُسقطها من هو أبعد منه من العصبة الأبعدُ مسقطاً لها، فيتعيّنُ تقديمُها عليه، لامتناع مشاركته لها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۸/ ۱۸۹). (۲) «السنن» (۲۸۹۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: عبد الرزاق (١٠/ ٢٥٤ \_ ٢٥٥).

فمفهومُ الآيةِ: أن الولدَ يمنعُ أن يكون للأختِ النصفُ بالفرض، وهذا حقٌّ، ليس مفهومُها أنَّ الأختَ تسقطُ بالبنت، ولا تأخذُ ما فضل من ميراثها، يدلُّ عليه قولُهُ تعالى: ﴿وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَها ولَدٌ ﴾ [الساء:١٧٦]، وقد أجمعتِ الأُمَّةُ على أنَّ الولدَ الأُنثى لا يمنعُ الأخَ أن يرثَ من مال أخته ما فضلَ عن البنت أو البنات، وإنَّما وجودُ الولدِ الأُنثى يمنعُ أنْ يحُوزَ الأخُ ميراثُ أخته كُلَّه، فكما أنَّ الولدَ إن كانَ ذكراً، منع الأخَ من الميراث، وإن كان أنثى، لَم يمنعُهُ الفاضلَ عن ميراثها، وإن منعهُ حيازة الميراث، فكذلك الولدُ إن كان ذكراً منع الأخت الميراث بالكليّة، وإن كان أنثى، منعت الأخت الميراث بالكليّة، وإن كان أنثى، منعت الأخت أن يفرضَ لها النصفُ، ولم تمنعُها أن تأخذ ما فضَلَ عن فرضها، واللَّهُ أعلمُ.

وأمَّا قولُهُ: «فما أبقت الفرائضُ، فلأولى رَجُلُ ذكر»، فقد قيل: إنَّ المراد به العَصَبة البعيدُ خاصَّةً، كبني الإخوة والأعمام وبنيهم، دون العصبة القريب، بدليلِ أنَّ الباقي بعد الفروض يشتركُ فيه الذكرُ والأنثى إذا كان العصبة قريبًا، كالأولاد والإخوة بالاتفاق، فكذلك الأخت مع البنت بالنصِّ الدالِّ عليه.

وأيضًا فإنه يُخَصُّ منه هذه الصورُ بالاتفاقِ، وكذلك يُخصُّ منه المُعْتَـقةُ مولاة النعمة بالاتفاقِ، فتخصُّ منه صورةُ الأختِ مع البنتِ بالنصِّ.

وقالت طائفة آخرون: المرادُ بقوله: «ألحقُوا الفرائض بأهلها»: ما يستحقُّه ذوو الفروض في الجملة، سواء أخذُوه بفرض أو بتعصيب طرأ لهُم، والمرادُ بقوله: «فما بَقِيَ، فلأوْلى رجلٍ ذكر» العصبةُ الذي ليس له فَرْضٌ بحال.

ويدلُّ عليه أنه قد رُوي الحديثُ بلفظ آخرَ، وهو : «اقسِموا المالَ بينَ أهلِ



الفرائضِ على كتابِ اللَّهِ» ، فدخلَ في ذلكَ كلُّ من كانَ مِنْ أهلِ الفروضِ بوجهٍ من الوجوهِ .

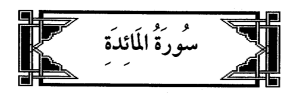
وعلى هذا، فما تأخذُهُ الأختُ مع أخيها، أو ابنِ عمِّها إذا عصبَها هو داخلٌ في هذه القسمةِ، لأنها منْ أهلِ الفرائضِ في الجملةِ، فكذلكَ ما تأخذُه الأختُ مع البنت.

وقالت فرقة أخرى: المراد بأهل الفرائض في قوله: «ألحقُوا الفرائض بأهلها»، وقولُه: «اقسموا المال بين أهل الفرائض»، جملة من سمّاه الله في كتابه من أهل المواريث من ذوي الفروض والعصبات كلّهم، فإنَّ كلَّ ما يأخذه الورثة، فهو فرضٌ فرضه اللَّه لهم، سواءٌ كان مقدَّرًا أو غيرَ مقدّر، كما قال بعد ذكر ميراث الوالدين والأولاد:

﴿ فَرِيضَةً مِّنَ اللَّهِ ﴾ [النساء:١١]، وفيهم ذو فرْض وعصبة، وكما قال: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ والأَقْرَبُونَ وَلِلنِسَاءِ نَصِيبٌ مِّمًّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ والأَقْرَبُونَ وَلِلنِسَاءِ نَصِيبٌ مِّمًّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ والأَقْرَبُونَ وَلِلنِسَاءِ بَعِيمًا مَقْرُ وضًا ﴾ [النساء:٧]، وهذا يشملُ العَصبات وذوي الفروض، فكذلك قولُهُ: «اقسمُوا الفرائضَ بين أهلها على كتاب اللَّه»، يشملُ قسمتَهُ بينَ ذوي الفروضِ والعصبات على ما في كتاب اللَّه، فإنْ قَسَمَ على ذلك ثمَّ فضلَ منه شيءٌ، فيختصُّ بالفاضلِ أقربُ الذكورِ من الورثة، وكذلك أن لم يُوجد في كتاب اللَّه تصريحٌ بقسمته بين من سمَّاه اللَّهُ من الورثة، الورثة، فيكونُ حينئذِ المالُ لأوْلَى رَجَلِ ذَكَرِ منهم (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٤٦٤ \_ ٤٦٩).



## قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَّقْوَىٰ وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَّقْوَىٰ وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ عَلَى الإِثْمِ والْعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾

إن البر ّ يطلقُ باعتبار معنيينِ:

أحدُهُما: باعتبارِ معاملةِ الخلقِ بالإحسانِ إليهِم، وربَّما خصَّ بالإحسانِ إلى الحلقِ عمومًا، الوالدينِ، فيقالُ: برُّ الوالدينِ، ويطلقُ كثيرًا على الإحسانِ إلى الخلقِ عمومًا، وقد صنفَ ابنُ المباركِ كتابًا سماه: «كتاب البرِّ والصلةِ»، وكذلك في «صحيح البخاريِّ»، و«جامع الترمذيِّ»: «كتاب البرِّ والصلّة»، ويتضمن هذا الكتابُ البحاريِّ، و «جامع الترمذيِّ»: «كتاب البرِّ والصلّة»، ويتضمن هذا الكتابُ الإحسانَ إلى الخلقِ عمومًا، ويقدَّم فيه برُّ الوالدينِ على غيرِهِماً.

وفي حديث به زبن حكيم، عن أبيه، عن جدّه، أنه قال: يا رسولَ اللّهِ مَنْ عَلَا: «ثم مَنْ قال: «ثم مَنْ قال: «ثم مَنْ قال: «ثم الأقربُ فالأقربُ فالأقربُ فالأقربُ فالأقربُ فالأقربُ فالأقربُ فالأقربُ فالأقربُ في المُعْمِدُ والمُعْمِدُ في المُعْمِدُ والمُعْمِدُ والمُعْمُودُ والمُعْمُودُ والمُعْمُودُ والمُعْمُودُ والمُعْمِدُ والمُعْمِدُ والمُعْمِدُ والمُعْمِدُ والمُعْمُودُ والمُعْمُود

ومن هذا المعنى: قولُ النبيِّ عَلَيْكَ : «الحجُّ المبرورِ ليسَ له جزاء إلا الجنَّة» (٢) ، وفي «المسند» أنه عَلَيْكَ سُئلَ عن برِّ الحجِّ، فقالَ: «إطعامُ الطَّعامِ، وإفشاءُ السَّلامِ»، وفي روايةٍ أخرى: «وطيبُ الكلام».

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٥/٣ ـ ٥)، وأبو داود (١٣٩٥)، والترمذي (١٨٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٣/٢)، ومسلم (١٠٧/٤) من حديث أبى هريرة نُطُّتُك.



وكان ابنُ عمرَ رضيَ اللَّه عنهما يقولُ: البرُّ شيءٌ هيِّنٌ: وجهٌ طليقٌ وكلامٌّ ليِّنٌ.

وإذا قرن البرُّ بالتَّقوى، كما في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَّقُوى ﴾ [المادة:٢]، فقد يكونُ المرادُ بالبرِّ: معاملة الخلقِ بالإحسانِ، وبالتَّقوى: معاملة الحقِّ بفعلِ طاعتِه، واجتنابِ محرَّماتِه، وقد يكونُ أُريدَ بالبرِّ: فعلُ الواجبات، وبالتقوى: اجتنابُ المحرَّمات، وقولُهُ: ﴿ وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ [المادة:٢] قد يُرادُ بالإثم: المعاصي، وبالعدوان: ظلمُ الخلق، وقد يُرادُ بالإثم: المعاصي، وبالعدوان: ظلمُ الخلق، وقد يُرادُ بالإثم: ما هو محرَّمٌ في نفسه كالزِّني، والسَّرقة، وشرب الخمر، وبالعدوان: تجاوزُ ما أذنَ فيه إلى ما نُهي عنه مَّا جنسهُ مأذونٌ فيه، كقتلِ مَنْ أُبيح قتلُهُ لقصاص، ومن لا يُباحُ، وأخذُ زيادة على الواجبِ من الناسِ في الزكاةِ ونحوِها، ومجاوزةِ الجلدِ الذي أمرَ به في الحدودِ ونحوِ ذلك.

والمعنى الثاني من معنى البرِّ: أن يُرادَ به فعلُ جميع الطاعات الظاهرة والباطنة ، كقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَأَنْى الْمَلائِكَةِ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِينِينَ وَأَنْى السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرَّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَالْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَالْسِ أُولْئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولْئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ﴾ [البقرة:١٧٧١]، وقد رُوي أنَّ النبي يَّ عَيْلِيَّ سئل عن الإيمان، فتلا هذه الآية (١) .

فالبرُّ بهذا المعنى يدخلُ فيه جميعُ الطاعاتِ الباطنةِ كالإيمانِ باللَّهِ وملائكتِهِ

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي حاتم ـ كما في «التفسير» لابن كثير (٢٩٦/١) ـ، وأعله ابن كثير بالانقطاع.

وكتبِهِ ورسلِهِ، والطاعاتِ الظاهرةِ كإنفاقِ الأموالِ فيما يحبُّه اللَّهُ، وإقامِ الصلاةِ، وإيتاءِ الزكاةِ، والوفاءِ بالعهدِ، والصَّبر على الأقدارِ، كالمرضِ والفقرِ، وعلى الطَّاعاتِ، كالصَّبرِ عند لقاءِ العدوِ<sup>(1)</sup>.

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِينًا ﴾

في «الصحيحين» (٢) عن عمر بن الخطاب وطي ، أنَّ رجلاً من اليهود قال له: يا أمير المؤمنين، آيةٌ في كتابِكُم لو علينا مَعْشَر اليهود نزلت، لاتَّخذنا ذلك اليوم عيدًا. فقال: أيُّ آية؟ قال: ﴿ الْيَوْم أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ فَا الله وَيَنكُمُ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣]. فقال عمر: إنِّي لأعلم اليوم الذي نزلت فيه، نزلت ورسول الله عَيْكِي قائم بعَرَفَة يوم خُمعة.

وخرَّج الترمذيُّ<sup>(٣)</sup> عن ابنِ عباسٍ نحوَه، وقالَ فيهِ: نزلتُ في يومٍ عيدٍ من يومِ جمعةٍ ويومِ عرفةً.

العيدُ هو موسمُ الفرحِ والسرورِ، وأفراحُ المؤمنينَ وسرورُهم في الدنيا إنما هو بمولاهُم، إذا فازُوا بإكمالِ طاعتِهِ، وحازوا ثوابَ أعمالِهِم بوثوقِهم بوعده لهم عليها بفضلِه ومغفرتهِ، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبرَحْمَته فَبذَلكَ

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٨٤ \_ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٨)، (٥/ ٢٢٤)، (٦/ ١٣)، (٩/ ١١٢)، ومسلم (٨/ ٢٣٨ \_ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٣٠٤٦).



### فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (١) [يونس:٥٨].

### \* \* \*

وقد يجتمعُ في يوم واحد عيدان، كما إذا اجتمع يوم الجمعة مع يوم عرفة أو يوم النَّحْر، في زداد ذلك اليوم حُرْمة وفضلاً، لاجتماع عيدين فيه. وقد كان ذلك؛ اجتمع للنبي عَلَيْقَ في حجته يوم عرفة، فكان يوم جمعة، وفيه نزلت هذه الآية : ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دَينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ورَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِيناً ﴾ [المائدة:٣]، وإكمال الدين في ذلك اليوم حصل من وجوه:

منها: أنَّ المسلمينَ لم يكونُوا حجُّوا حجَّة الإسلامِ بعدِ فرضِ الحجِّ قبل ذلك، ولا أحدٌ منهم، هذا قولُ أكثرِ العلماءِ أو كثيرٌ منهم، فكمُل بذلك دينُهم لاستكمالهِم عملَ أركانِ الإسلامِ كلِّها.

ومنها: أنَّ اللَّه تعالى أعاد الحجَّ على قواعد إبراهيم عليه السلام، ونفى الشرك وأهله، فلم يختلط بالمسلمين في ذلك الموقف منهم أحد قال الشعبيُّ: نزلت هذه الآية على النبيِّ عَلَيْه وهو واقف بعرفة حين وقف موقف إبراهيم، واضمحلَّ الشَّرْك، وهد منار الجاهلية، ولم يَطُف بالبيت عُريان.

وكذا قالَ قتادةُ وغيرُه. وقد قيل: إنه لم ينزلْ بعدَها تحليلٌ ولا تحريمٌ، قاله أبو بكر بن عياش.

وأمَّا إتمامُ النِّعمةِ فإنَّما حصلَ بالمغفرةِ، فلا تتم النِّعْمةُ بدونها، كما قالَ لنبيه ﷺ: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٤٧٨ \_ ٤٧٩).

صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [الفتح:٢]، وقالَ تعالى في آية الوضوء: ﴿ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة:٢]، ومن هنا استنبط محمد بن كعب القرظيُّ بأنَّ الوضوءَ يَكفِّر الذنوبَ، كما وردت السُّنَّةُ بذلك صريحًا، ويشهَدُ له أيضًا أنَّ النبيَّ ﷺ سمع رجلاً يدعُو ويقولُ: اللَّهُمَّ إني أسألُك تمامَ النَّعْمة. فقال له: «تمامُ النَّعْمة: النَّجاةُ من النَّارِ، ودخولُ الجنَّة» (١)، فهذه الآيةُ تشهدُ لما رُوي في يومِ عرفة أنه يومُ المغفرةِ والعتقِ من النارِ (٢).

### \* \* \*

[قال البخاريُّ] (٣): «بابُ: زيادة الإيمان ونُقْصَانه»:

وقولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ [الكهف:١٣]، ﴿ وَيَزْدَادَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا ﴾ [المدثر:٣١].

وقال: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دَيِنَكُمْ ﴾ [المائدة:٣]، فإذا تركَ شيئًا من الكمالِ فهو َ ناقص ".

استدلَّ البخاريُّ على زيادةِ الإيمانِ ونقصانِهِ بقولِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ [الكهف:١٣]، وفي زيادةِ الهدَى إيمانُّ آخرُ، كَـقوله تعالى: ﴿ وَيَزِيدُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَ

ويُفسَّر هذا الهدَى بما في القلوبِ منَ الإيمانِ باللَّهِ وملائكتِهِ وكتبِهِ ورسلِهِ واليومِ الآخرِ، وتفاصيلِ ذلك.

ويفسُّر بزيادةِ ما يترتبُ على ذلكَ منَ الأعمالِ الصالحة: إمَّا القائمةُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٧ ٢٣١ ـ ٢٣٥)، والترمذي (٣٥٢٧) من حديث معاذ بن جبل رَّوْتُك.

<sup>(</sup>٢) "لطائف المعارف" (٤٨٦ ـ ٤٨٧). (٣) "صحيح البخاري" (١٧/١).



بعضها.

بالقلوب، كالخشية للَّه ومحبت ورجائه والرضا بقضائه والتوكل عليه، ونحو ذلك. أو المفعولة بالجوارح كالصلاة والصيام والصدقة والحج والجهاد والذكر والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ونحو ذلك.

وكلُّ ذلك داخلٌ في مسمَّى الإيمانِ عندَ السلفِ وأهلِ الحمديثِ ومَنْ وافقَهم، كما سبقَ ذكرُهُ.

واستدلَّ \_ أيضًا \_ بقولِهِ تعالى: ﴿ وَيَزْدَادَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا ﴾ [المدثر: ٣١].

وفي معنى هذه الآية: قولُهُ تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا ﴾ [الانفال: ٢]، وقولُهُ: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا ﴾ [التربة: ١٢٤].

ويفسَّر الإيمانُ في هذه الآياتِ بمثلِ ما فُسِّر به الهدَى في الآياتِ المتقدمةِ.
واستدلَّ \_ أيضًا \_ بقولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿الْيَوْمَ أَكُمْلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٢]، فدلَّ على أنَّ الدِّينَ ذو أجزاءٍ، يكملُ بكمالِها، وينقصُ بفواتِ

وهذه الآيةُ نزلتْ في آخرِ حياةِ النبيِّ ﷺ في حجةِ الوداعِ، وقد قيلَ: إنه لم ينزلْ بعدَها حلالٌ ولا حرامٌ، كما قالَهُ السديُّ وغيرُه.

وكذا قالَ علي بنُ أبي طلحة عن ابن عباس: قال: بعث الله نبيه بشهادة أن لا إله إلا الله، فلما صدق بها المؤمنون زادهم الصلاة، فلما صدقوا بها زادهم الصيام، فلما صدقوا به زادهم الزكاة، فلما صدقوا بها زادهم الحج، فلما صدقوا به زادهم الجعة، فلما صدقوا به زادهم الجهاد، ثم أكمل الله لهم دينهم، فقال: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ [المائدة:٣].

ومعلومٌ أنَّ النبيُّ ﷺ وأصحابَهُ لـم يحجُّوا حجةَ الفرضِ إلا ذلك العامَ،

فلما حجُّوا حجة الإسلام كمل لهم الدين بتكميلهم أركان الإسلام حينئذ، ولم يكن الدين قبل ذلك ناقصًا، كنقص مَنْ ترك شيئًا من واجبات دينه، بل كان الدين في كلِّ زمان كاملاً بالنسبة إلى ذلك الزمان بما فيه من الشرائع والأحكام، وإنما هو ناقص بالنسبة إلى زمان الذي بعده الذي تجدَّد فيه من الشرائع والأحكام ما لم يكن قبل ذلك.

كما يقالُ: إنَّ شريعةَ الإسلامِ أكملُ من شريعةِ موسى وعيسَى، وإنَّ القرآنَ أكملُ من التوراة والإنجيل.

وهذا كما سمَّى النبيُّ عَلَيْ النساءَ ناقصاتِ دينٍ، وفَسَّر نقصانَ دينهنَّ بتركِ الصلاةِ والصيامِ في زمنِ حيضهِنَّ، مع أنها قائمةٌ في تلكِ الحالِ بما وجبَ عليها من غيرِ الصلاةِ، ولكنَّ نقصانَ دينِها بالنسبةِ إلى مَن هي طاهرةٌ تصلي وتصومُ.

وهذا مبنيٌّ على أنَّ الدِّين هو الإسلامُ بكماله، كما تقدَّمَ ذكرُهُ، والبخاريُّ عنده أنَّ الإسلامَ والإيمانَ واحدٌ، كما تقدَّم ذكرُهُ.

وقد احتجَّ سفيانُ بنُ عيينةَ وأبو عبيدٍ وغيرُهم بهذه الآيةِ على تفاضلِ الإيمان.

قال أبو عبيد: قد أخبر اللَّهُ أنَّه أكمل الدِّينَ في حجة الوداع في آخرِ الإسلام، وزعم هؤلاء أنَّه كان كاملاً قبل ذلك بعشرين سنةً في أولِ ما نزلَ الوحيُ.

قال: وقد اضطَّر بعضُهم حين أدخلتُ عليه هذه الحجةَ إلى أن قالَ: الإيمانُ ليسَ هو مجموعَ الدِّين، ولكنَّ الدِّين ثلاثةُ أجـزَاءِ، فالإيمانُ جزءٌ، والفرائضُ



جزءٌ، والنوافِلُ جزءٌ.

قال أبو عبيد: وهذا غيرُ ما نطقَ به الكتابُ، فإنَّ اللَّهَ أخبرَ أن الإسلامَ هو الدِّينُ برمَّته، وزَعمَ هؤلاءِ أنَّه ثلثُ الدِّين. انتهى.

فالمرجئة ، عندهم: الإيمانُ التصديقُ ، ولا يدخلُ فيه الأعمالُ ، وأمَّا الدِّينُ فأكثرُهم أدخلَ الأعمالَ في مسمَّاه ، وبعضُهم خالفَ في ذلك \_ أيضًا ، والآيةُ نصٌّ في ردِّ ذلك َ . واللَّهُ أعلمُ .

ثمَّ خرَّج البخاريُّ(١) في هذا البابِ حديثينِ:

أحدُهما: حديثُ: هشام الدسْتوائيِّ: ثنا قتادةُ عنْ أنسٍ عنِ النبيِّ عَلَيْهُ قال: «يخرُجُ منَ النارِ من قالَ: لا إله إلا اللَّهُ وفي قلبه وزْنُ شعيرة من خيرٍ، ويخرُجُ من النارِ من قال: لا إله إلا اللَّهُ وفي قلبه وزنُ بُرَّةٍ منْ خيرٍ، ويخرُجُ من النارِ من قال: لا إله إلا اللَّهُ وفي قلبه وزنُ ذَرَّة من خيرٍ».

خرَّجه عن مسلم بنِ إبراهيم، عن هشام، به.

ثم قال: وقال أبانُ: ثنا قتادةُ ثنا أنس، عن النبيِّ ﷺ: «من إيمانٍ»، مكانَ: «منْ خَيْر».

ففي هذه الـروايةِ التي ذكرَها تعليـقًا: التـصريحُ بتفـاوتِ الإيمانِ الذي في القلوب.

وأيضًا؛ فيها: التصريحُ بسماعِ قتادة له من أنسٍ، فزالَ ما كان يتوهَّم من تدليسِ قتادة .

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» (۱/۱۷ \_ ۱۸).



وقد خرَّج البخاريُّ هذه اللفظةَ في حديثِ أنسٍ في أواخرِ كـتابِهِ مسندةً، من روايةِ معبدِ بنِ هلالِ العنزيِّ، عن أنسِ.

وخرَّج (١) حديثَ أبي سعيدِ الخدريِّ، عن النبيِّ ﷺ في هذا المعنى فيـما تقدَّم من «كتابِهِ» باختلافِ لفظ الخيرِ والإيمانِ، كاختلافِ حديثِ أنسِ.

والحديثُ نصٌّ في تفاوتِ الإيمانِ الذي في القلوبِ، وقد سبقَ القولُ في تفاوتِ المعرفةِ وتفاضلها فيما تقدَّم.

الحديثُ الثاني الذي خرَّجه (٢) في هذا الباب:

حديثُ: طارق بنِ شهاب، عنْ عمر بنِ الخطاب، أنَّ رجلاً من اليهود، قال لهُ: يا أمير المؤمنين، آيةٌ في كتابِكُم تقرءونها لو علينا معْشر اليهود نزلت لا تَخذنا ذلك اليوم عيداً، قال: أيُّ آية؟ قال: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِيناً ﴾ [المائدة:٣]، فقال عمرُ: قدْ عرفنا ذلك اليوم، والمكان الذي نزلت فيه على النبي عَلَيْهُ، نزلَت على النبي عَلَيْهُ، نزلَت على النبي عَلَيْهُ، نزلَت على النبي عَلَيْهُ وهو واقف بعرفة يوم الجُمعة.

وقد خرَّجه ابنُ جريرِ الطبريُّ في «تفسيرِه» (٣) من وجه آخرَ عن عمرَ، وزاد فيه: أنَّه قال: وكلاهُما بحمدِ اللَّه لنا عيدٌ.

وخرَّج الترمذيُّ (٤) ، عن ابنِ عباسٍ، أنَّه قـرأ هذه الآيةَ، وعندَه يهوديٌّ، فقال: لو أُنزلتُ هذه الآيةُ عليناً لاتخذنا يومَها عيـدًا، فقال ابنُ عباسٍ: فإنَّها

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» (٦/٦٥ ـ ١٩٨)، (٩/١٥٨).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري» (۱۸/۱)، (٥/ ٢٢٤)، (٦/ ٣٣)، (٩/ ١١٢).

<sup>(</sup>Y)(r/1).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (٤٤٠٣).



نزلتُ في يوم عيدينِ: في يومِ جُمعةٍ، ويومِ عرفةً.

فهذا قد يُــؤخذُ منه أنَّ الأعيادَ لا تكونُ بالرأي والاختراعِ كــما يفعلُه أهلُ الكتابيْن من قبلنا، وإنَّما تكونُ بالشرع والاتباع.

فهذه الآيةُ لما تضمنت إكمالَ الدِّين وإتمامَ النِّعمة، أنزلَها اللَّهُ في يومٍ شرعَه عيدًا لهذه الأمة من وجهين:

أحدهما: أنه يوم عيدِ الأسبوع، وهو يومُ الجمعةِ.

والثاني: أنَّه يومُ عيدِ أهلِ الموسمِ، وهوَ يومُ مجمَعِهم الأكبرِ وموقفهم الأعظم.

وقد قيل: إنَّه يومُ الحجِّ الأكبرِ .

وقد جاء تسميتُه عيدًا في حديث مرفوع خراَجه أهلُ «السننِ»(١) من حديث عقبة بن عامرٍ، عن النبي عَلَيْكُ قال: «يوم عرفة، ويوم النّحر، وأيام التشريق، عيدنا أهلَ الإسلام، وهي أيام أكلِ وشرب».

وقد أُشكلَ وجهُهُ على كثيرٍ من العلماءِ، لأنَّه يدلُّ على أنَّ يومَ عرفةَ يومُ عيدِ لا يصامُ، كما رُوي ذلك عن بعضِ المتقدِّمينَ.

وحملَهُ بعضُهم على أهلِ الموقفِ.

وهو الأصحُّ، لأنَّه اليومُ الذي فيه أعظمُ مجامعهم، ومواقفهم، بخلاف أهلِ الأمصارِ فإنَّ يومَ اجتماعهم يوم النحرِ، وأمَّا أيامُ التشريقِ فيشاركُ أهلُ الأمصارِ أهلَ الموسمِ فيها؛ لأنها أيامُ ضحاياهم وأكلهم من نسكهِم، هذا قولُ جمهورِ العلماءِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (١٥٢/٤)، وأبو داود (٢٤١٩)، والترمذي (٧٧٣)، والنسائي (٥/ ٢٥٢).

وقال عطاءٌ: إنَّما هي أعيادٌ لأهلِ الموسمِ، فلا يُنْهى أهل الأمصارِ عن صيامها.

وقولُ الجمهورِ أصحُّ.

ولكنَّ الأيامَ التي تحدثُ فيها حوادثُ من نعمِ اللَّه على عبادهِ، لوْ صامَها بعضُ الناسِ شكرًا، من غيرِ اتخاذها عيدًا، كان حسنًا، استدلالاً بصيامِ النبيِّ على عاشوراء، لما أخبرَه اليهودُ بصيامِ موسى له شكرًا، وبقولِ النبيِّ عَلَيْقِ لَمَّا سُئلَ عن صيامِ يومِ الاثنين، قال: «ذلك يومٌ وُلدتُ فيه، وأُنزلَ عليَّ فيه»(١).

فأمَّا الأعيادُ التي يجتمعُ عليها الناسُ، فلا يُتجاوزُ بها ما شرعَهَ اللَّهُ لرسولِهِ، وشرعَه الرسولُ لأُمَّتِهِ.

والأعيادُ هي مواسمُ الفرحِ والسرورِ، وإنَّـما شرعَ اللَّهُ لهذه الأمَّـة الفرحَ والسرورَ بتمامِ نعمته وكمالِ رحمتهِ، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَالسرورَ بتمامِ نعمته وكمالِ رحمتهِ، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَالسرورَ بتمامِ نعمته وكمالِ رحمتهِ، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَالسَوْعُ لَهُمْ عَلَيْكُ فَي سنةٍ، وعيدًا في كلِّ أسبوع.

فأمًّا عيدا السنة:

فأحدُهُما: تمامُ صيامهم الذي افترضه عليهم كلَّ عامٍ، فإذا أتمُّوا صيامَهم أعتقهم من النارِ، فشرعَ لهم عيدًا بعد كاكمال صيامهم، وجعله يوم الجوائزِ، يرجعون فيه من خروجهم إلى صلاتِهِم وصدقتِهم بالمغفرة، وتكون صدقة الفطر وصلاة العيد شكرًا لذلك.

وعبد اللَّه بن معبد لم يسمع من أبي قتادة. قاله البخاريُّ في «التاريخ الكبير» (٣/ ١٩٨/١).

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٣/ ١٦٧ ـ ١٦٨) من حديث عبد اللَّه بن معبد الزِّمَّاني، عن أبي قتادة الأنصاريِّ مرفوعًا به.



والعيدُ الثاني: أكبرُ العيدينِ، عندَ تمامِ حجِّهم، بإدراكِ حجِّهم بالوقوفِ بعرفة، وهو يومُ العتقِ من النارِ، ولا يحصل العتقُ من النارِ والمغفرةُ للذنوبِ والأوزارِ في يوم من أيام السنةِ أكثرَ منه، فجعلَ اللَّهُ عقبَ ذلك عيدًا.

بل هو العيدُ الأكبرُ، فيكملُ أهلُ الموسمِ فيه مناسكَهم، ويقضُون فيه تفثَهم، ويوفونَ نذورَهم، ويطوفونَ بالبيت العتيقِ.

ويشاركُهُم أهلُ الأمصارِ في هذا العيد؛ فإنَّه يشاركونَهم في يومِ عرفةَ في العتقِ والمغفرةِ، وإنْ لم يشاركوهم في الوقوفِ بعرفةَ، لأنَّ الحجَّ فريضةُ العمرِ لا فريضةَ كلِّ عامٍ، بخلافِ الصيامِ.

ويكون شكر عيد أهلِ الأمصارِ: الصلاة والنحر، والنحر أفضل من الصدقة التي في يوم الفطر، ولهذا أمر الله نبيه عليه الصدقة التي في يوم الفطر، ولهذا أمر الله نبيه عليه بإعطائه الكوثر بالصلاة له والنَّحْر، كما شرع ذلك لإبراهيم خليله عليه السلام عند أمره بذبح ولده وافتدائه بذبح عظيم.

وأمًّا عيدُ الأسبوع، فهو يومُ الجمعة، وهو متعلقٌ بإكمال فريضة الصلاة، فإذا فإنَّ اللَّهَ فرضَ على عباده المسلمينَ الصلاة كلَّ يومٍ وليلة خمسَ مرَّات، فإذا كمُلت أيامُ الأسبوع التي تدورُ الدنيا عليها، وأكملُوا صلاتهم فيها، شرع لهم يومَ إكمالها \_ وهو اليومُ الذي انتهى فيه الخلق، وفيه خُلِق آدمُ، وأُدخل الجنّة (۱) \_ عيدًا، يجتمعون فيه على صلاة الجمعة.

وشرع لهم الخطبة تذكيرًا بنعمِ اللَّهِ عليهم، وحثًا لهم على شكرها، وجعلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: مسلم (٦/٣) من حديث أبي هريرة مرفوعًا بلفظ: «خير يوم طلعت عليه الشمس يوم المجمعة، فيه خلق آدم وفيه أدخل الجنة، وفيه أخرج منها».

شهودَ الجمعةِ بأدائها كفارةً لذنوب الجمعة كلِّها وزيادة ثلاثةِ أيامٍ (١).

وقد رُوي أن يومَ الجمعةِ أفضلُ من يومِ الفطرِ ويومِ النحر.

 $\dot{z}^{(7)}$  خراً جه الإمامُ أحمدُ في «مسنده»

وقاله مجاهدٌ وغيرُه.

ورُوي أنه حجُّ المساكين<sup>(٣)</sup> .

ورُوي عن عليٍّ، أنَّه يومُ نسكِ المسلمينَ.

وقال ابن المسيب: الجمعةُ أحبُّ إليَّ من حجِّ التطوع.

وجعلَ اللَّهُ التبكيرَ إلى الجمعةِ كالهدي، فالمبكِّرُ في أول ساعةٍ كالمهدي بدنة، ثم كالمهدي بدنة، ثم كالمهدي بدنة، ثم كالمهدي بفيةً ثم كالمهدي بضةً (٤).

ويوم الجمعة يومُ المزيد في الجنة، الذي يـزورُ أهلُ الجنةِ فيه ربَّهم، يتجلَّى لهم في قدر صلاة الجمعة.

وكذلك رُوي في يومِ العبيدينِ أنَّ أهلَ الجنةِ يزورونَ ربَّهم فيها، وأنَّه يتجلَّى بها لأهلِ الجنَّةِ عمومًا، يشاركُ الرجالَ فيها النساءُ.

فهذه الأيامُ أعياد للمؤمنينَ في الدنيا، وفي الآخرةِ عمومًا.

وأمَّا خواصُّ المؤمنينَ، فكلُّ يومٍ لهم عيدٌ، كما قالَ بعضُ العارفينَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٨/٣) من حديث أبي هريرة ثُولَيُّك.

<sup>(</sup>٢) «المسند» (٣/ ٤٣٠) من حديث أبي لـبابة بن المنذر مرفـوعًا بلفظ: «إن يوم الجمعـة سيد الأيام.. وهو أعظم عند اللَّه من يوم الأضحى، ويوم الفطر».

<sup>(</sup>٣) راجع: «السلسلة الضعيفة» للألباني (ح ١٩١).

<sup>(</sup>٤) رُوي هذا المعنى في حديث أبي هريرة تُوليُّك ، أخرجه: البخاري (٣/٢)، ومسلم (٣/٤ ـ ٨).



ورُوي عن الحرمِ(١): كلُّ يومٍ لا يُعصَى اللَّهُ فيه فهو عيدٌ.

ولهـذا رُوي أنَّ خواصَّ أهـلِ الجنة يزورون ربَّهم، وينظرونَ إليـه كلَّ يومٍ مرتين بُكرةً وعشيًا.

وقد خرَّجه الترمذيُّ<sup>(٢)</sup> من حديث ابنِ عمرَ ـ مرفوعًا، وموقوفًا.

ولهذا المعنى ـ واللّه أعلم ـ لما ذكر النبي وللهذا المعنى ـ واللّه أعلم ـ لما ذكر النبي ولي الرؤية في حديث جرير بن عبد الله البجلي البجلي أمر عقب ذلك بالمحافظة على الصلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، فإنَّ هذين الوقتين وقت لرؤية خواص أهل الجنة ربّهم، فمن حافظ على هاتين الصلاتين على مواقيتهما، وأدائهما، وخشوعهما، وحضور القلب فيهما، رُجي له أن يكون ممن ينظر إلى الله في الجنة في وقتهما.

فتبين بهذا: أن الأعياد تتعلق بإكمال أركان الإسلام، فالأعياد الثلاثة المجتمع عليها تتعلق بإكمال الصلاة والصيام والحج.

فأمًّا الزكاة، فليس لها زمانٌ معينٌ تكملُ فيه. وأما الشهادتانِ، فإكمالُهما هو الاجتهادُ في الصدق فيهما، وتحقيقِهما والقيامِ بحقوقِهما.

وخواصُّ المؤمنينَ يجتهدون على ذلكَ كلَّ يومٍ ووقت، فلهذَا كانتْ أيامُهُم كلُّها أعيادًا، ولذلكَ كانتْ أعيادُهم في الجنة مستمرةً. واللَّهُ أعلمُ (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل.

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۳۳۳۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٥ ـ ١٥٠)، (٦/ ١٧٣)، (٩/ ١٥٦)، ومسلم (٢/ ١١٤/ ١١٤).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١/ ١٥٤ \_ ١٦٣).

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاعْسلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهَرُوا وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مَّنكُم مِّنَ الْغَائِطِ أَوْ كُنتُم مَّرَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بُوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ حَرَجٍ بِوَجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ وَلَكِن يُرِيدُ لِيطَهُرَكُمْ وَلِيتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾

[قال البخاريُ ] (۱) : ثنا عبدُ اللَّه بنُ يوسفَ : أنبا مالكٌ، عن عبدِ الرَّحمنِ ابنِ القاسم، عن أبيه، عن عائشة زوج النبيِّ علي قالتْ: حرجنا مع رسولِ اللَّه عَلَيْ في بعضِ أسْفاره حتى إذا كُنَّا بالبيْداء ـ أو بذات الجيش لا انقطع عقْدٌ لي، فأقام رسولُ اللَّه على التماسه، وأقام النَّاسُ معه وليسوا على ماء، فأتى النَّاسُ إلى أبي بكْر، فقالوا: ترى ما صنعت عائشة؟ أقامت برسولِ اللَّه عَلَيْ والناس، وليسوا على ماء، وليس معهم ماءٌ، فجاء أبو بكر ورسولُ اللَّه عَلَيْ والناس، وليسوا على ماء، وليس معهم ماءٌ، فقال: حبست رسولَ اللَّه عَلَيْ والناس، وليسوا على ماء، وليس معهم ماءٌ، قالت عائشة فعاتبني أبو بكر، وقال ما شاء اللَّه أن يقولَ، وجعل يطْعَنني بيده في عاصرتي، فلا يمنعني من التَّحرُّكُ إلا مكانُ رسولِ اللَّه عَلى فخذي فنام حتى أصبح على غيرِ ماء، فأنزلَ اللَّهُ أيةَ اليمم، فتيمَّمُوا، فقال أسيدُ بنُ الحَضْيْرِ: ما هي بأول بركتَكُم يا آل أبي بكرٍ، قالت: فبعثنا البعيرَ الذي كُنتُ الحَفْشُرِ: ما هي بأول بركتَكُم يا آل أبي بكرٍ، قالت: فبعثنا البعيرَ الذي كُنتُ

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري" (۱/ ۹۱)، (٥/ ۹)، (٢/ ٦٣ \_ ٦٤)، (٧/ ٥٢)، (٨/ ٢١٥).



عليه فأصبناً العقد تحته.

قيل: إن الرواية هنا: «فقام حتَّى أصبح» ورواه في «التفسيرِ» بلفظ: «فنام حتى أصبح» وهو لفظ مسلم (١) ، وكذا في «الموطأ»(٢) .

هذا السياقُ سياقُ عبد الرحمنِ بنِ القاسمِ لهذا الحديثِ عن أبيه، عن عائشة. وقد رواه هشامُ بنُ عُرُوةَ عن أبيه، عن عائشة فخالف في بعضِ الفاظه ومعانيه مما لا يَضُرُّ. وقد خرَّجه البخاريُّ في موضع آخرَ، وفي بعضِ الفاظه اختلاف على عروة ـ أيضًا.

ومما خالفَ فيه: أنه ذكر أنَّ عائشة استعارتْ قلادةً من أسماءَ فسقطتْ، ومما خالفَ فيه أرسلَ رَجُليْنِ في طلبِها وليس معهما ماءٌ فنزلتْ آيةُ التيمم.

وفي روايةٍ: أنَّهُما صلَّيا بغيرِ وضوءٍ.

وهذا يمكنُ الجمعُ بينه وبين حديثِ القاسمِ، عن عائشة بأن القلادة لمَّا سقطت ْ ظنُّوا أنها سقطت ْ في المنزلِ الماضيِ، فأرسلُوا في طلبِها وأقامُوا في منزلهِم وباتُوا فيه، وفقد الجميعُ الماء حتى تعذَّر عليهم الوضوء.

وفي حَـديثِ هَشَامٍ: أنَّ ذلك كـان ليْلَةَ الأبواءِ. وفي روايةٍ عنه: أنَّ ذلك المَكانَ كان يُقال له: الصلصل.

وروى ابنُ إسحاقَ: حدثني يحيى بن عبَّادِ بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ الزُّبيرِ، عن أبيه، عن عائشة، قالتْ: أقبلْنا مع رسولِ اللَّهِ ﷺ في بعضِ أسفارِه، حتى إذا كنَّا بِتُرْبانَ ـ بلدٌ بينه وبين المدينة بَرِيدٌ وأميالٌ، وهو بلدٌ لا ماء به ـ وذلك من

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۱/ ۱۹۱).

<sup>(</sup>۲) ﴿الموطأ» (ص ٥٥).

السَّحَر، انْسَلَّتُ قلادةٌ لي من عُنُقِي فوقَعتْ ـ وذكر بقيةَ الحديثِ. خرَّجه الإمامُ أحمدُ (١) .

وقد رُوِي هذا الحديثُ من حديثِ عمَّارِ بن ياسرٍ - أيضًا - أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ عَرَّسَ بأولاتِ الجيشِ ومعه عائشةُ، فانقطعَ عقْدٌ لها من جزع ظَفَارٍ، فحبِس الناسُ ابتغاءَ عقْدها ذلك حتى أضاءَ الفجرُ، وليس مع الناسِ ماءٌ، فتغيَّظ عليها أبو بكرٍ وقال: حبَسْتِ الناسَ وليس معهم ماء؟ فأنزلَ اللَّهُ على رسوله عليها أبو بكرٍ وقال: حبَسْتِ الناسَ وليس معهم ماء؟ فأنزلَ اللَّهُ على رسوله وذكر الحديثَ.

خرَّجه الإمامُ أحمـدُ وأبو داود ـ وهذا لفظُهُ ـ والنسائيُّ وابنُ مـاجه (٢) ، وفي إسناده اختلافٌ.

والآية التي نزلت بسبب هذه القصة كانت آية المائدة، فإن البخاري خرج هذا الحديث في «التفسير» من كتابه هذا من حديث ابن وهب، عن عمرو عن عبد الرحمن بن القاسم، وقال في حديثه: فنزلت : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُم ْ إِلَى الصَّلاة فَاغْسلُوا وُجُوهَكُم ْ ﴾ هذه الآية [المائدة: ٦].

وهذا السفرُ الذي سَقَط فيه قلادةُ عائشة أو عِقْدُها كان لغزوة المُرَيْسِيعِ إلى بني المُصْطَلِق من خُزاعةَ سنةَ ستٍ ، وقيلَ: سنة خمسٍ، وهو الذي ذكره ابنُ سعدٍ عن جماعةٍ من العلماءِ، قالُوا: وفي هذه الغزوةِ كان حديثُ الإفْكِ.

وقد ذكر الشافعيُّ: أنَّ قصة التيممِ كانتْ في غزوةِ بني المُصْطَلِق، وقال:

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/۲۷۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحـمـد (۶/ ۳۲۰ ـ ۳۲۱)، وأبو داود (۳۲۰)، والنسائي (۱۹۷/۱)، وابن ماجـه (٥٦٥).



أخبرَني بذلك عددٌ من قريشٍ من أهلِ العلمِ بالمغازِي وغيرِهم.

فإن قيلَ: فقد ذكر غيرُ واحد، منهُم: ابنُ عبدِ البرِّ: أنه يُحتملُ أنْ يكون الذي نزلَ بسببِ قصة عائشةَ الآيةُ التي في سورة النساء، فإنها نزلتْ قبلَ سورة المائدة بيقين، وسورة المائدة من أواخِر ما نزل من القرآن، حتى قيلَ: إنها نزلت ْ كلُّها أو غالبُها في حَجَّةِ الوادع، وآيةُ النساءِ نزولها متقدِّمٌ.

وفي «صحيح مسلم»<sup>(۱)</sup> من حديث سعد بنِ أبي وقَّــاصٍ أنها نزلتْ فيه لَّا ضَرَبَه رجلٌ قد سكر بِلَحْي بعير، ففزَرَ أنْفَه.

وفي «سننِ أبي داودَ» والنسائيِّ وابنِ ماجه (٢) ، عن عليٍّ، أنَّ رجلاً صلَّى وقد شربَ الخمرَ، فخلَّطَ في قراءته، فنزلت ْ آيةُ النساء.

فقد تبيَّن بهذا: أنَّ الآية التي في سورة النساء نزلت قبل تحريم الخمر، والخمر حُرِّمت بعد غزوة أُحُد، ويقال: إنها حرمت في محاصرة بني النضير بعد أُحد بيسير، وآية النساء فيها ذكر التيمم، فلو كانت قد نزلت قبل قصة عائشة لما توقفوا حينئذ في التيمم، ولا انتظرُوا نزول آية أخرى فيه.

قيلَ: هذا لا يصحُّ؛ لوجوه:

أحدها: أنَّ سبب نزول آية النساء قد صحَّ أنه كان ما ينشأ من شرب الخمر من المفاسد في الصلاة وغيرها، وهذا غير السبب الذي اتَّفَقَت الرواياتُ عليه في قصة عائشة ، فدلَّ على أنَّ قصة عائشة نزلَ بسببها آية غير آية النساء، وليس سوى آية المائدة.

<sup>(1)(0/571</sup>\_531).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٣٦٧١)، والنسائي في «الكبرى» كما في «التحفة» (١٠١٧٥)، ولم يعزه المزي إلى ابن ماجه.

والثاني: أنَّ آيةَ النساءِ لم تُحرِّم الخمرَ مطلقًا بل عند حضورِ الصلاةِ، وهذا كان قبلَ أحد، وقصة عائشةَ كانتْ بعد غزوةِ أُحُد بغيرِ خلاف، وليسَ في قصَّبِها ما يناسبُ النهي عن قربانِ الصلاةِ مع السُّكْرِ حَتَى تُصَدَّر به الآيةُ.

وأمَّا تصديرُ الآيةِ بذكرِ الوضوءِ فلم يكن لأصلِ مشروعيتهِ، فإنَّ الوضوءَ كان شُرع قبلَ ذلك بكثيرٍ، كما سبقَ تقريرُه في أولِ «كتابِ الوضوءِ»، وإنَّما كان تمهيدًا للانتقالِ عنه إلى التيممِ عندَ العجزِ عنه، ولهذا قالت عائشةُ: فنزلت آيةُ التيمم، ولم تقل: آيةُ الوضوء.

والثالث: أنه قد ورد التصريحُ بذلكَ في «صحيح البخاريِّ» كما ذكرناه.

وأمَّا توقُّفهم في التيمم حتّى نزلت آية المائدة مع سبّق نزول التيمم في سورة النساء، فالظاهر واللّه أعلم انّهم توقّفوا في جواز التيمم في مثل هذه الواقعة، لأنّ فَقْدَهم للماء إنما كان بسبب إقامتهم لطلب عقد أو قلادة، وإرسالهم في طلبها من لا ماء معه مع إمكان سيرهم جميعًا إلى مكان فيه ماء، فاعتقدُوا أنّ في ذلك تقصيرًا في طلب الماء، فلا يباح معه التيمم، فنزلت آية المائدة مُبيّنة جواز التيمم في مثل هذه الحال، وأنّ هذه الصورة داخلة في عموم آية النساء.

ولا يُستبعد هذا، فقد كان طائفة من الصحابة يعتقدونَ أنَّه لا يجوزُ استباحة رُخصِ السَّفرِ من الفطرِ والقَصْرِ إلا في سفرِ طاعة دونَ الأسفارِ المُباحة، ومنهم من خصَّ ذلك بالسفرِ الواجبِ كالحجِّ والجهاد، فلذلك توقَّفوا في جوازِ التيمم للاحتباسِ عن الماءِ لطلب شيء من الدنيا حتى بيَّن لهم جوازه ودخوله في عموم قوله: ﴿فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً ﴾ [المائدة: ٢]، ويدلُّ ذلك على



جوازِ التيممِ في سفرِ التجارةِ وما أشبهه من الأسفارِ المباحةِ، وهذا مما يَستأنس به من يقولُ: إنَّ الرُّخصَ لا تُستباح في سفرِ المعصية.

وأمَّا دعوى نزولِ سورةِ المائدةِ كلِّها في حجِّةِ الوداعِ فلا تَصحُّ، فإن فيها آيات نزلت قبل ذلك بكثيرٍ، وقد صحَّ أن المقداد قال للنبيِّ ﷺ يوم بدر: لا نقولُ لك كما قال بنو إسرائيل لموسى: اذهب أنت وربُّك فقاتلا إنَّا هَا هُنا قاعدُون، فدلَّ هذا على أنَّ هذه الآية نزلت قبل غزوةِ بدر. واللَّهُ أعلمُ.

وقد ذكر اللَّهُ تعالى التيمم في الآيتين بلفظ واحد، فقال فيهما: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهَّرُوا وَإِن كُنتُم مَّن الْغَائِط أَوْ لامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مَنْهُ ﴾ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيبًا فَامْسَحُوا بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مَنْهُ ﴾ اللهائدة: ٢].

فقولُهُ تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ ﴾ [المائدة:٦] ذكر شيئين مبيحين للتيمم:

أحدهما: المرضُ، والمرادُ به عندَ جمهورِ العلماءِ: ما كــانَ استعمالُ الماءِ معه يُخشى منه الضررُ.

والثاني: السفر، واختلفُوا: هل هو شرطٌ للسيمم مع عدم الماء، أم وقع ذكرُه لكونِهِ مظنَّة عدم الماء غالبًا، فإن عدم الماء في الحضر قليلٌ أو نادرٌ، كما قال الجمهورُ في ذكر السفر في آية الرَّهْنِ، أنَّه إنما ذُكِر السَّفرُ لأنه مظنَّةُ عدم الكاتب، وليس بشرط للرَّهنِ.

والجمهورُ: على أنَّ السفر ليس بشرط للرهنِ ولا للتيمم مع عدمِ الماءِ، وأنَّه يجوزُ الرهنُ في الحضرِ.

وقالت الظاهريةُ: السفر شرطُ فِي الرَّهْنِ والتيممِ.

وعن أحمد رواية باشتراط السفر للتيمم خاصة ، وحُكي رواية عن أبي حنيفة وعن طائفة من أصحاب مالك.

وعلى هذا: فلا فرق بين السفرِ الطويلِ والقصيرِ على الأصحِّ عندهم. وقولُهُ: ﴿ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنكُم مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لامَسْتُمُ النِسَاءَ ﴾ [المائدة:٦].

قد قيل: إنَّ «أو» هنا بمعنى الواو، كما يقولُ الكوفيونَ ومنْ واَفَقَهُم، فإنه لما ذَكَر السبينِ المبيحينِ للتيمم، وهما التضررُ باستعمالِهِ بالمرضِ ومظنةُ فقده بالسفرِ ذكر ما يُستباحُ منه الصلاةُ بالتيمم وهو الحدثُ، فإنَّ التيمم يُبيحُ الصلاةَ من الحدثِ الموجودِ ولا يرفعُه عند كثيرٍ من العُلماء، وهو مذهبُ الشافعيِّ، وظاهرُ مذهبِ أحمدَ وأصحابِه، ولهذا قالُوا: يجب عليه أن ينوي ما يستبيحُه من العباداتِ وما يَستبيح فعلَ العباداتِ منه من الأحداث.

وقالت طائفة : بل التيمم يرفع الحدث رفْعًا مؤقتًا بعدم القُدرة على استعمال الماء، وربَّما استدل بعضهم بهذه الآية، وقالُوا: إنَّما أمرَ اللَّهُ بالتيمم مع وجود الحدث، ولو كان التيمم واجبًا لكلِّ صلاة أو لوقت كلِّ صلاة مع يقولُهُ من يقول: إنَّ التيمم لا يرفع الحدث، على اختلاف بينهم في ذلك ـ لما كان لذكر الحدث معنى.

والأظهرُ واللَّهُ أعلمُ : أنَّ «أو» ها هنا ليست بمعنى الواو، بل هي على بابها، وأُريد بها: التقسيم والتنويع، وأنَّ التيمم يُباح في هذه الحالات الثلاث، واثنتان منهما مَظنَّتان، وهُما: المرضُ والسفرُ، فالمرضُ مظنَّة التضرر باستعمالِ الماء، والسفر مظنة عدم الماء، فإن وُجدت الحقيقة في هاتينِ المظنتين جاز التيمم، وإلا فلا.



ثمَّ ذكرَ قسمًا ثالثًا، وهو وجودُ الحقيقة نفسها، فلذكر أنَّ من كانَ مُحْدثًا ولم يجدُ ماءً فلْيَتَيمَّم، وهذا يشملُ المسافرَ وغيرَه، ففي هذا دليلٌ على أنَّ التيممَ يجوز لمن لم يجدِ الماءَ، مسافرًا كان أو غيرَ مسافر، واللَّهُ أعلمُ.

وقد ذكر سبحانه حدثين:

أحدهما: الحدثُ الأصغرُ، وهو المجيءِ من الغائطِ، وهو كنايةٌ عن قصاء الحاجةِ والتَّخَلِي، ويلتحقُ به كلُّ ما كانَ في معناهُ، كخروجِ الريحِ أو النجاساتِ من البدَنِ عندَ من يرى ذلكَ.

والثاني: ملامسة النساء، واختلفوا: هل المراد بها الجماع خاصة، فيكون حين لله مر بالتيمم من الحدث الأصغر والأكبر، وفي ذلك رد على من خالف في التيمم للجنابة كما سيأتي ذكره له إن شاء الله تعالى - أو المراد بالملامسة مقدمات الجماع من القُبلة والمباشرة لشهوة، أو مطلق التقاء البَشْرتين، وعلى هذين القولين فلم يذكر في الآية غير التيمم من الحدث الأصغر.

وقولُه تعالى: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً ﴾ [المائدة:٦] متعلِّقٌ بمن أحدث، سواءٌ كان على سفر أو لم يكن، كما سبق تقريرُه، دون المريض؛ لأنَّ المريض لا يُشترط لتيممه فقْدُ الماء، هذا هو الذي عمل به الأُمة سلفًا وخلفًا.

وحُكِيَ عن عطاء والحسنِ: أنَّ فَقْدَ الماء شرطٌ للتيممِ مع المرضِ ـ أيضًا ـ فلا يُباحُ للمريض أنَّ يتيممَ مع وجودِ الماءِ وإن خشي التلفَ.

وهذا بعيدُ الصحةِ عنهما؛ فإنه لو لم يَجُزِ التيممُ إلا لفقدِ الماءِ لكان ذِكْرُ المرضِ لا فائدةَ له.



وقولُهُ: ﴿فَتَيَمُّمُوا﴾ [المئدة:٦] أصلُ التيممِ في اللغةِ القـصدُ، ثم صارَ علمًا على هذه الطهارة المخصوصة.

وقولُهُ: ﴿ صَعِيدًا ﴾ [المائدة:٦] اختلَفُوا في المرادِ بالصعيدِ، فمنهُم: من فَسَره على وجهِ الأرضِ من أجزائها، ومنهم: من فسره بالتراب خاصةً.

وقولُهُ: ﴿ طَيِبًا ﴾ [المائدة:٦] فسره من قال: الصعيدُ: ما تصاعدَ على وجهِ الأرضِ؛ بالطاهرِ، ومن فسره بالترابِ، قال: المرادُ بالصعيدِ الترابُ المُنبِت، كقوله تعالى: ﴿ وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾ [الاعراف:٥٨] وهذا مذهبُ الشافعيِّ وأحمدَ في المشهورِ عنه.

وقالَ ابنُ عباسٍ: الصعيدُ الطيبُ ترابُ الحَرْثِ.

وقولُهُ: ﴿ فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ [المائدة:٦] كقولِهِ في الوضوءِ: ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ [المائدة:٦] .

وقد ذكرنا فيما سبق في «أبواب الوضوء» أنَّ كثيرًا من العلماء أوجبوا استيعاب مسح الرأس بالماء، وخالف فيه آخرون، وأكثرُهم وافقُوا هاهنا، وقالُوا: يبجبُ استيعابُ الوجه والكفينِ بالتيمم، ومنهم من قال: يُجْزِئُ مُسحُ بعضِهما كالرأسِ ـ أيضًا.

وقولِ النبيِّ عَيَّالِيَّةِ لعمَّار: «إنَّما يكفيك أن تضرب بيديك الأرضَ، ثم تمسحُ بهما وجهك وكفَّيْك» يردُّ ذلك ويبينُ أنَّ المأمورَ به مسحُ جميعهما.

وسيــأتِي الكلامُ على حدِّ اليــدينِ المأمورِ بمسـحِهِمــا في التيــممِ ــ إن شاءَ تعالى.

وقولُهُ تعالى: ﴿ مِّنْهُ ﴾ [المائدة:٦] يستدلُّ به منْ قـال: لا تيمم إلا بتراب لَهُ



غبارٌ يعلق باليد، فإن قوله: ﴿ مَنْهُ ﴾ [المائدة: ٦] يقتضي أن يكونَ الممسوحُ به الوجهُ واليدان بعض الصعيد، ولا يمكنُ ذلك إلا فيما له غبارٌ يَعْلَقُ باليد حتى يقع المسح به، ومَنْ خالَفَ في ذلك، جعل «من» هاهُنا لأبعد الغاية، لا للتبعيض، وهو بعيد يأباه سياق الكلام، واللَّهُ تعالى أعلم (١).

## \* \* \*

وقد أجمع العلماءُ على أنَّ مسح الوجهِ واليدينِ بالترابِ في التيممِ فرضٌ لا بدَّ منه في الجملةِ، فإنَّ اللَّهَ تعالى يقولُ: ﴿ فَامْسَحُوا بِو جُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ [المائدة: ٦].

ولكن اختلفوا في قَدْر الفَرْضِ من ذلك:

فأمًّا «الوجهُ»:

فمذهب مالك والشافعي وأحمد وجمهور العلماء: أنه يجب استيعاب بشرته بالمسح بالتراب، ومسح ظاهر الشعر الذي عليه، وسواء كان ذلك الشعر يجب إيصال الماء إلى ما تحته كالشعر الخفيف الذي يَصِف البشرة، أم لا، هذا هو الصحيح.

وفي مذهبنا ومذهب السافعي وجه آخر: أنه يجب إيصالُ الترابِ إلى ما تحت الشعور التي يجبُ إيصالُ الماء إلى ما تحتها، ولا يجبُ عند أصحابِنا إيصالُ الماء إلى باطنِ الفم والأنف، وإن وجب عندهم المضمضة والاستنشاقُ في الوضوء.

وعن أبي حنيفةَ رواياتٌ، إحـدَاهَا: كقولِ الشافعيِّ وأحمـدَ. والثانية: إن

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/۷ \_ ۱۵).

ترك قدرَ درْهم لم يُجزئه، وإن ترك دونَهُ أَجْزأه. والشالثةُ: إن ترك دون ربع الوجه أَجْزأه، وإلا فلا. والرابعةُ: إن مسح أكثره وترك الأقلَّ منه أو من الذراع أَجزأه، وإلا فلا، وحكاهُ الطحاويُّ عن أبي حنيفة وأبي يوسف وزُفَرَ.

وحكى ابنُ المنذرِ، عن سُليْمان بن داودَ الهاشميِّ: أن مسحَ التيمم حُكْمُه حَكْمُه مسحِ الرأس في الوضوءِ، يجزئُ فيه البعضُ.

وكلامُ الإمامِ أحمدَ يدلُّ على حكايةِ الإجماعِ عِلى خلافِ ذلك.

قال الجوزجانيُّ: ثنا إسماعيلُ بنُ سعيدِ الشالنجيُّ، قال: سألتُ أحمدَ بن حنبلِ عمن ترك مسحَ بعضِ وجههِ في التيمم؟ قال: يُعيدُ الصلاةَ. فقلتُ له: فما بالُ الرأسِ يجزئُ في المسحِ ولم يَجُز أن يتركَ ذلكَ من الوجهِ في التيمم؟ فقال: لم يبلغْنا أن أحدًا تركَ ذلك من تيممه.

قال الشَّالنجيُّ: وقال أبو أيُّوبَ ـ يعني: سليمانَ بنَ داودَ الهاشميُّ يجزئه في التيمم إن لم يُصب بعض وجهه أو بعض كفَّيه، لأنه بمنزلة المسح على الرأس؛ إذا تركَ منه بعضًا أجزأه.

قال الجوزجانيُّ: فذكرتُ ذلك ليحيى بن يحيى ـ يعني: النَّيْسابوريَّ فقال: المسحُ في التيمم كما يَمْسَحُ الرأسَ، لا يتعمَّ د لتركِ شيء من ذلكَ، فإنْ بَقِيَ شيءٌ منه لم يُعِدْ، وليسَ هو عندي بمنزلةِ الوضوءِ.

قال الجوزجانيُّ: لم نسمع أحدًا يتَّبِعُ ذلك من رأسهِ في المسح، ولا بين أصابِعه في التيمم كما يتَّبِعُوا في الوضوءِ بالتخليلِ، فأحسن الأقاويل منها ما ذكرَه يحيى بن يحيى: أن لا يتعمَّد ترك شيءٍ من ذلك، فإن بقي شيءٌ لم يُعد. انتهى.



وظاهرُ هذا: يدلُّ على أنَّ مـذهبَ سليـمـانَ بنِ داودَ ويحـيى بن يحـيى والجوزجانيَّ: أنه إذا ترك شيئًا من وجهه ويديه في التيمم لم يُعِد الصلاةَ.

ونقل حرْبٌ، عن إسحاقَ، أنه قال: تضربُ بكفَّيْك على الأرضِ، ثم تُسح بهما وجهك، وتَمُرُّ بيديك على جميع الوجه واللَّحْية، أصابَ ما أصابَ وأخطأ ما أخطأ، ثم تضرب مرة أخرى بكفَّيْك.

ومُرادُ إسحاقَ: أنه لا يشترط وصولُ الترابِ إلى جميع أجزاءِ الوجهِ كما يقولُهُ من يقولُهُ من الشافعيُّ: أنه لو بَقَيَ من مَجِلِّ الفرض شيءٌ لا يدركه الطَّرْفُ لم يصحَّ التيممُ.

واستشكل أبو المعالِي الجُوينيُّ تحقُّق وصولِ الترابِ إلى اليدينِ إلى المرفقينِ بضربة واحدة، وقال: الذي يجبُ اعتقادُه أنَّ الواجبَ استيعابُ المَحلِّ بالمسحِ باليدِ المُغبَّرةِ من غير ربطِ الفكر بانبساطِ الغبارِ على جميع المحل، قال: وهذا شيء أظهر به، ولم أرَ منه بُداً.

وحكى ابنُ عطية في «تفسيره» عن محمد بنِ مسلمة من المالكية: أنه لا يجبُ أن يُتْبَعَ الوجهُ بالترابِ كما يُتْبعُ بالماءِ، وجعله كالخُفِّ وما بين الأصابع في اليدينِ \_ يعني: في التيمم.

وحكى في وجـوبِ تخليلِ الأصابعِ وتحـريكِ الخاتَمِ قـولينِ لأصحـابِهِم: بالوجوبِ، والاستحبابِ.

وحكَى ابنُ حزمٍ في وجوبِ تخليلِ اللحيةِ بالترابِ اختلافًا.

وأما «اليدان»:

فأكثرُ العلماءِ على وجوبِ مسح الكفين: ظاهرهما وباطنهما بالترابِ إلى

الكُوعين، وقد ذكرنا أن بعض العلماء لم يوجب استيعابِ ذلك بالمسح.

وحكى ابنُ عطية عن الشَّعْبيِّ: أنه يمسح الكفينِ فقط؛ لحديثِ عمَّارٍ، وأنَّه لم يُوجبُ إيصالَ التراب إلى الكُوعين، وهذا لا يصحُّ. واللَّهُ أعلمُ.

وإنَّمَا المرادُ بحديثِ عمَّارِ، وبما قالُه الشعبيُّ وغيرُه من مسح الكفينِ:

مسحُهما إلى الكُوعين، وقد جاء ذلك مقيَّداً، رواه أبو داود الطيالسيُّ(١)،

عن شعبة ، عن الحكم: سمع ذرّ بن عبد اللّه ، عن ابن عبد الرحمن بن أبزى ، عن أبيه ، عن عمّار ، أنّ النبيّ عليه قال له : «إنّما كان يُجزئك» وضرب رسول اللّه عليه بيده الأرض إلى التراب، ثم قال: «هكذا» ، فنفَخ فيها ، ومسَح وجهه ويديه إلى المفصل، وليس فيه الذراعان.

ورَوى إبراهيمُ بنُ طهْمان، عن حُصين، عن أبي مالك، عن عمار بنِ ياسر، أنَّ النبيَّ عَلَيْكَ أنْ تضْرِبَ بكفيك في الترابِ، ثم تنفُخ فيهما، ثم تمسحُ بهما وجهك وكفيك إلى الرُّسْغَيْنِ».

خرَّجه الدارقطنيُّ<sup>(۲)</sup> وقال: لم يَروه عن حُصين مرفوعًا غيرُ إبراهيمَ بنِ طهمانَ، ووقفه شعبةُ وزائدةُ وغيرُهما.

يعني: أنهم رَوَوْه عن حُـصينٍ، عن أبي مـالكٍ، عن عـمَّـارٍ مـوقوفًا، والموقوفُ أصحُّ ـ: قاله أبو حاتم الرَّازيُّ (٣) .

وأبو مالك، قال الدارقطنيُّ: في سماعِه من عمَّارٍ نظرٌ، فإن سلمة بنَ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲۷۳ \_ ۲۷۶).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۱/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>٣) «العلل» لاينه (٨٥).



كُهَيلٍ رواه عن أبي مالكٍ، عن ابنِ أَبْزَى، عن عمَّارٍ.

وقال أبو حاتم: يُحتمل أنه سمع منه.

وأبو مالك، هو : الغفاريُّ، سئل أبو زرعةَ : ما اسمه؟ فقال : لا يُسمى . وقال البيهقيُّ : اسمهُ حبيبُ بنُ صُهْبانَ .

وفيما قاله نظرٌ؛ فإن حبيب بن صهبان هو: أبو مالك الكاهلي الأسدي، وأما الغفاري فاسمه: غزوان أب قاله ابن معين. وقد فرَّق بينهما ابن أبي حاتم، ووقع في بعض نُسخ البخاري، غير أنَّ البخاري متوقف غير جازم بأنَّ حبيب بن صُهبان يُكنى: أبا حاتم، ولا أنَّ أبا مالك الغفاري اسمه: غزوان أ.

ورُوِيَ حديثُ عمَّارِ على وجه آخر: فروى الأعْمشُ، عن سلمةَ بنِ كُهيَلٍ، عن عبد الرحمن بن أبْزَى، عن عمَّارِ، أنَّ النبيَّ ﷺقال له: «إنما كان يكفيك هكذا» ثم ضرب بيديه الأرض، ثم ضرب إحداهما على الأخرى، ثم مسح وجهه، والـذراعينِ إلى نصفِ الساعـدينِ، ولم يبلغ المرفقينِ، ضربةً واحدةً.

خرَّجه أبو داودُ<sup>(۱)</sup> .

وخرَّجه \_ أيضًا (٢) \_ من طريق سفيانَ الشوريِّ، عن سلمةَ بن كُهيْل، عن أبي مالك، عن عبد الرحمن بن أبزى، قالَ: كنتُ عند عمرَ، فقال عمَّارُ: قال النبيُّ عَلَيْهِ: «إنما كان يكفيك أن تقول هكذا» وضربَ بيديه إلى الأرضِ، ثم نفخهما، ثم مسح بهما وجهه ويديه إلى نصف الذراع.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲۲۳). (۲) «السنن» (۲۲۳).

وخرَّجه النسائيُّ (۱) من طريقِ سفيانَ، عن سلمةَ، عن أبي مالك \_ وعن عبدِ اللَّهِ بنِ عبدِ الرحمنِ بنِ أَبْزى، عن عبدِ الرحمنِ بنِ أَبْزى، قال: كنَّا عند عمر \_ فذكر الحديثَ، وفيه: ثم مسح وجهه وبعضَ ذراعيهِ.

وقد رواه عن سلمة بن كُهَيْلٍ: شعبةُ، وسفيانُ، والأعْمشُ، واختُلِفَ عنهم في إسنادِهِ.

وقد تقدَّمَ: أنَّ في رواية شعبة أن سلمة شكَّ: هل ذكر فيه الذراعين، أو الكفين خاصة، وهذا يدلُّ على أنَّ ذكْرَ الذراعينِ أو بعضهِ مَا لم يحفظه سلمة، إنَّما شكَّ فيه، لكنَّه حفظ الكفينِ وتيقنَهُما، كما حفظه غيره.

وعلى تقدير أن يكون ذكر بعض الذراعين محفوظًا فقد يحمل على الاحتياط لدخول الكوعين، أو يكون من باب المبالغة وإطالة التَّحجيل، كما فعلَه أبو هريرة في الوضوء، وقد صرَّح الشافعية باستحبابه في التيمم \_ أيضًا.

وقد رُويَ عن قتادة ، قال: حدَّثني محدِّث عن الشعبيِّ، عن عبد الرحمنِ بن أَبْزى، عن عمَّارِ بن ياسرٍ، أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «إلى المرفقين».

خرَّجه أبو داود<sup>(۲)</sup> .

وهذا الإسنادُ مجهولٌ لا يَشُت.

والصحيحُ: عن قتادةً، عن عزرةً، عن سعيدِ بنِ عبدِ الرحمنِ، عن أبيهِ، عن عمارٍ، أنَّ النبيَّ عَلَيْقَةً أمرَهُ بالتيممِ للوجه والكفينِ.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱/ ۱۲۸).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۲۲۸).



خرَّجه الترمذيُّ وصحَّحهُ (١).

وخرَّجه أبو داود<sup>(٢)</sup> ، ولفظُه: أنَّ النبيَّ ﷺ أمرَه في التيمم: ضربةً واحدةً للوجه والكفين.

وقد روي عن عمّار، أنّهم تيمّموا مع النبيّ عَيْكُ إلى المناكب والآباط: من رواية الزهريّ، عن عُبيد اللّه بن عبد اللّه بن عُبيد اللّه بن عباس، عن عمّار، قال: نزلت رخصة التطهر بالصّعيد الطّيب، فقام المسلمون مع النبي فضربوا بأيديهم الأرض، ثم رفعوا أيديهم ولم يَقبضوا من التراب شيئًا، فمسحوا بها وجوههم وأيديهم إلى المناكب، ومن بطُون أيديهم إلى الأباط.

خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ والنسائيُّ (٣) .

وقد اختُلِفُ في إسنادِه على الزهريِّ:

فقيل: عنه، كما ذكرنا.

وقيل: عنه، عن عُسيْدِ اللَّهِ بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ عُتْبَةَ، عن أبيهِ، عن عمَّارٍ، كـذا رواه عنه: مالكٌ وابنُ عُسيْنةَ، وصحَّح قـولهمـا أبو زُرعَةَ وأبو حـاتم الرَّازيَّان.

وقيل: عن الزِّهريِّ، عن عُبيدِ اللَّهِ بنِ عبدِ اللَّهِ، عن عمَّارٍ ـ مرسلاً. وهذا حديثٌ منكرٌ جدًا، لم يزلِ العلماءُ يُنكرونه، وقد أنكرهُ الزهريُّ راويه، وقال: هو لا يعتبر به الناسُ ـ: ذكره الإمامُ أحمدُ وأبو داود

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱٤٤). (۲) «السنن» (۲۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٤/ ٢٦٤)، وأبو داود (٣٢٠)، والنسائي (١/ ١٦٧).

وروي عن الزهريِّ، أنه امـتنع أن يُحـَـدِّث به، وقال: لم أسـمعْـه إلا من عُبَيْد اللَّه، وروي عنه، أنه قال: لا أدري ما هو؟!.

وروي عن مكحول، أنه كان يغضبُ إذا حدَّث الزهريُّ بهذا الحديثِ، وعن ابنِ عُييْنة، أنه امتَّنع أن يُحدِّث به، وقال: ليسَ العملُ عليه.

وسئل الإمامُ أحــمدُ عنه، فقالَ: ليسَ بشيءٍ \_ وقال \_ أيضًا \_: اختلفُوا في إسنادِهِ، وكانَ الزهريُّ يهابُه، وقال: ما أرى العملَ عليه.

وعلى تقديرِ صحَّتِهِ، ففي الجوابِ عنه وجهانِ:

أحدهما: أن النبي عَيْلِهُ لم يُعلِّم أصحابه التيمم على هذه الصِّفَة ، وإنَّما فعلوه عند نزول الآية ، لظنَّهم أن اليد المطلقة تشمل الكفين والذراعين والمنكبين والعضدين ، ففعلُوا ذلك احتياطًا كما تمعَّك عمَّارٌ بالأرض للجنابة ، وظنَّ أنَّ تيمُّم الجُنُب يعم البدن كلَّه كالغُسل ، ثم بيَّن النبي عَيْلِهُ التيمم بفعله ، ووقوله : «التيمم للوجه والكفين» فرجع الصحابة كلُّهم إلى بيانه عَلَه ، ومنهم عمَّارٌ راوي الحديث ، فإنه أفتى أن التيمم ضربة للوجه والكفين ، كما رواه حصين ، عن أبي مالك ، عنه ، كما سبق .

وهذا الجوابُ ذكره إسحاقُ بنُ راهويه وغيره من الأئمةِ.

والثاني: ما قـالهُ الشافعيُّ، وأنّه إن كان ذلكَ بأمْرِ رسولِ اللَّه ﷺ، فهو منسوخٌ، لأنَّ عمَّارًا أخْبر أن هذا أولُ تيمُّم كان حينَ نزلتْ آيةُ التيمم، فكلُّ تيمَّم كان للنبيِّ ﷺ بعدَهُ مخالفٌ له، فهو له ناسخٌ.

وكذا ذكر أبو بكر الأثرم وغيرُه من العلماء.

وقد حكى غير واحد من العلماء عن الزهريِّ، أنَّه كان يذهب إلى هذا



الحديث الذي رواه.

ورُوي عن عبد الوهَّابِ بنِ عطاءٍ، عن سعيد، عن قتادةَ، أنَّ الزُّهريَّ قال: التيمم إلى الآباط، قال سعيد: ولا يُعجبنا هذًا.

قلت: قـد سـبق عن الزهري أنه أنكر هذا القـول، وأخـبـر أن الناس لا يعتبرون به، فالظاهر أنه رجع عنه لما علم إجمـاع العلماء على مخالفتِه واللّه أعلم.

وذهبَ كثيرٌ من العلماءِ إلى أنه ينتهي المسحُ لليدين بالترابِ إلى المرفقينِ، هذا مرويٌ عن ابنِ عـمرَ وجـابرٍ - وَاللَّهُ - وروي - أيـضًا - عن سالم بنِ عـمدِ اللَّه، والشَّعْبيِّ، والحسنِ، والنخعيُّ، وقـتادة، وسفيانَ، وابن المباركِ، واللَّيْث، ومالك، والشافعيِّ، وأبي حنيفة وأصحابِه.

واستدلَّ بعضُهم: بالأحاديثِ المرفوعةِ المروية في ذلكَ، ولا يشبت منها شيءٌ، كما سبق الإشارةُ إلى ذلك.

واستدلُّوا ـ أيضًا ـ : بأنَّ اللَّهَ تعالى أمرَ بغسلِ اليدينِ في الوضوءِ إلى المرفقين، ثم ذكر في التيمم مسح الوجهِ واليدينِ، فينصرفُ إطلاقهما في التيمم إلى تقييدهما في الوضوء، لا سيَّما وذلك في آيةٍ واحدة، فهو أولى منْ حَمْلِ المُطْلَقِ على المُقيَّدِ في آيتينِ.

وأجابَ من خالفَهُم: بأن المطلق إنما يحملَ على المقيدِ في قضيةٍ واحدة، والوضوءُ والتيممُ طهارتانِ مختلفتان، فلا يصحُّ حمْلُ مَطلقِ أحدِهما على مقيدِ الآخرِ.

ويدلُّ على ذلك: أن أصحاب النبيِّ ﷺ عند نزول آية التيمم لم يَفهموا

حملَ المطلقِ على المقيدِ فيها، بل تيمَّمُوا إلى المناكبِ والآباطِ، وهم أعلمُ الناسِ بلُغةِ العربِ، ثم بيَّن النبيُّ عَلَيْهِ أن التيممَ للوجهِ والكفينِ، وهو \_ أيضًا \_ يُنافي حمْلَ المطلقِ على المقيدِ فيها.

وذهب آخرونَ: إلى أن التيمم كيسح فيه الكفان خاصةً.

وقد حكى ابنُ المنذرِ لأهلِ هذه المقالةِ قـولينِ: أحدهما: يمسحُ الكفين إلى الرسغينِ، وحكاه عن عليًّ، والثاني: يمسحُ الكفين مـطلقًا، قـال: هو قولُ عطاءٍ، ومكحولٍ، والشعبي، والأوزاعيِّ، وأحمدَ، وإسحاقَ.

قال: وبهذا نقولُ للثابتِ عن نبيِّ اللَّه ﷺ، أنَّه قال: «التيممُ ضربةُ للوجهِ والكفين».

قلتُ: هذا يُوهم أن من قالَ بمسح الوجهِ والكفين، أنه لا ينتهي مسحهُما إلى الكوعين، وهذا كما حكاهُ ابنُ عطيّة عن الشعبيّ، كما سبق عنه، وليس هذا قولُ الأئمةِ المشهورينَ.

وقد روى داودُ بنُ الحُصَيْنِ، عن عكرمة، عن ابنِ عباس، أنه سئل عن التيمم، فقال: إنَّ اللَّهَ قال في كتابِهِ حينَ ذكر الوضوء: ﴿ فَاعْسَلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ [المائدة: ٦]، وقال في التيمم: ﴿ فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ [المائدة: ٦]، وقال: ﴿ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهُما ﴾ [المائدة: ٢٨]، فكانت السنّةُ في القطع الكفين، إنما هو: الوجهُ والكفينِ - يعني: التيمم.

خرَّجه الترمذيُّ، وقال: حسنٌ صحيحٌ غريبٌ (١) .

وروى الحكمُ بنُ أبان، عن عكرمةَ هذا المعنى \_ أيضًا.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱٤٥).

وكذلك استدلَّ بهذا الدليلِ مكْحُولٌ وأحمدُ وغيرُهما من الأئمةِ، وقالُوا: إنَّ القطعَ يكونُ من الرُّسْغ، فكذلك التيممُ.

والرسغُ: هو مَفْصل الكفِّ، وله طرفانِ هما عظمانِ، فالذي يلِي الإبهامَ كوعٌ، والذي يلي الخِنْصرَ كُرسُوعٌ.

ومضمون هذا الاستدلال: أن اليد إذا أُطلقت انصرفت إلى الرُسنع، وإن قي مضمون هذا الاستدلال: أن اليد إذا أُطلقت الوضوء وجب غَسْلُ الذراعين إلى المرفقين، ولما أُطلقت في التيمم وجب إيصال التراب إلى الرسع، كما تُقطع يد السارق ويد المحارب منه.

وكذا قالَ الأوزاعيُّ: التيممُ ضربةٌ للوجهِ والكفينِ إلى الكُوعينِ.

وكذلك نص السحاق على أن التيمم يبلغ إلى الرسغ، وخطاً من قال: لا يُجزئ ذلك. وقال: الصحيح عن النبي على المعروف المشهور الذي يرويه الثقة عن الثقة بالأخبار الصحيحة: أن النبي على علم عمار بن ياسر التيمم للوجه والكفين، قال: وعلى ذلك كان علي بن أبي طالب، وعبد الله بن عباس، والشعبي ، وعطاء ، ومجاهد ، ومكحول وغيرهم، فلا يجوز لأحد أن يدعي على هؤلاء أنهم لم يعرفوا التيمم. قال: ولو قالوا: الذراعين أحب الينا اختياراً لكان أشبه .

وروى حرْبٌ بإسناده، عن زائدة، عن حُصينِ بنِ عبدِ الرحمنِ، عن أبي مالك، عن عـماًر، أنه غَـمس باطن كفَّيْه بالترابِ، ثم نفخ يـده، ثم مسح وجهه ويديه إلى المفصلِ.

وبإسنادِهِ: عن عبدِ العزيزِ بن أبي رَوَّادٍ، عن نافعٍ، عن ابنِ عمرَ، قالَ:

التيممُ ضَرُّبتَانِ: ضربةٌ للوجهِ، وضربةٌ للكفَّيْنِ.

قال: وثنا أحمدُ بنُ حنبلٍ: ثنا سليمانُ بنُ حيَّانَ: أبنا حجَّاج، عن عطاءٍ والحَكَمِ، عن إبراهيمَ، قال: التيممُ ضربتانِ للكفين والوجهِ.

قال: وثنا محمود بن خالد: ثنا الوليد بن مسلم، عن حامد وسعيد بن بشيرٍ، عن قتادة، عن سعيد بن المسيب، قال: التيمم ضربة واحدة للوجه والكفين.

قال الوليدُ: وأبنا الأوزاعيُّ، عن عطاءٍ، أنه كان يقولُ في الـتيممِ: مسحةٌ واحدةٌ للوجهِ، ثم ضربةٌ أخرى لكفَيَّه، وبه يأخذُ الأوزاعيُّ.

وروى حربٌ بإسناده عن إسماعيلَ بنَ أبي خالد، قال: سألتُ الشَّعبيَّ عن التيمم؟ فضربَ بيديه الأرضَ، ثم قرن إحداهما بالأخرى، ثم مسح وجهه وكفيه.

قال حرْبٌ: سمعتُ أبا عبدِ اللَّهِ أحمدَ بنِ حنْبَلٍ، يقولُ: والسيممُ ضربةٌ واحدةٌ للوجهِ والكفينِ، يبدأُ بوجههِ، ثم يمسحُ كفيَّه إحداهُما بالأخرى، قيل له: صحَّ حديثُ عمَّارٍ، عن النبيِّ ﷺ في ذلك، قال: نعَمْ، قد صح.

والقولُ بأنَّ الواجبَ في التيمم مسحُ الكفينِ فقط: روايةٌ عن مالك، وقولٌ قديم للشافعيِّ، قال في القديم - فيما حكاه البيهقيُّ في «كتابِ المعرفة» - : قد رُوي عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ في الوجه والكفينِ، ولو أعلمه ثابتًا لم أعدهُ، قال: فإنه ثبت عن عمَّار ، عن النبيِّ عَيَالِيَّةُ الوجه والكفين، ولم يثبت إلى المرفقينِ، فإنه ثبت عن عمَّار ، عن النبيِّ عَيَالِيَّةُ الوجه والكفين، ولم يثبت إلى المرفقينِ، فما يثبت عن النبيِّ عَيَالِيَّةُ أولى، وبهذا كان يُفتي سعيدُ بنُ سالم، انتهى.

ومن العلماءِ من قالَ: الواجبُ مسحُ اليدينِ إلى الكُوعَيْنِ، ويُستحبُ



مسحُ هما إلى المرفقينِ، ولعله مرادُ كثيرٍ من السَّلَفِ ـ أيضًا ـ فإن منهم من رُوي عنه: إلى المُوقينِ، وروي عنه: إلى المرفقينِ، كالشعبيِّ وغيرِه، فدلَّ على أن الكُلَّ عندَهُم جائز.

وهو \_ أيضًا \_ رواية عن مالك، وقولُ وكيع، وإسحاق، وطائفةٌ من أصحابنا، وحكوه روايةً عن أحمد، والمنصوصُ عنه يدلُّ على أن ذلك جائزٌ، لا أنه أفضلُ.

وسيأتي ذِكْرُ الضربةِ الواحدةِ، والضربتين فيما بعد \_ إن شاء اللَّه تعالى، فإن البخاريُّ أَفْرَدَ لذلك بابًا(١) .

## \* \* \*

وقد صحَّ عن النبيِّ عَلَيْكُ أَمْرُ الجنبِ إذا لم يجدِ الماءَ بأن يتيمَّمَ ويصلِّي، في حديث عمرانَ بنِ حُصينٍ المتقدمِ، وحديثِ عمَّارٍ، ورويَ ـ أيضًا ـ من حديثِ أبي ذرَّ وغيره.

وشُبهةُ المانعينَ: أنَّ اللَّهَ تعالى قال: ﴿ وَلا جُنبًا إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَىٰ تَغْتَسلُوا ﴾ [النساء: ٤٣]، وقال: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهْرُوا ﴾ [المائدة: ٦] - يعني به: الغُسلَ - ثم ذكر التيمم عند فقد الماء بعد ذكره الأحداث الناقضة للوضوء، فدلَّ على أنَّه إنَّما رخَّصَ في التيمم عند عدم الماء لمن وُجدتْ منه هذه الأحداث، وبقي الجُنبُ مأموراً بالغسلِ بكلِّ حالِ.

وهذا مردودٌ؛ لوجهينِ:

أحدهما: أنَّ آيةَ الوضوءِ افتتحتْ بذكـر الوضوءِ، ثم بغسلِ الجنابةِ، ثم أمرَ

<sup>(</sup>۱) «فتج الباري» (۲/ ۵۰ ـ ۲۲).

بعد ذلك بالتيمم عند عدم الماء، فعاد إلى الحدثين معًا، وإن قيل : إنه يعود الى أحدهما، فعود وألى غسل الجنابة أولى؛ لأنه أقربه ما، فأما عود الى أبعدهم وهو \_ وضوء الصلاة \_ فممتنع .

وأمَّا آية سورة النساء، فليس بها سوى ذكر الجنابة، وليس للوضوء فيها ذكر ، فكيف يعود التيمم إلى غير مذكور فيها، ولا يعود إلى المذكور؟

والثاني: أنَّ كلتا الآيتين: أمر اللَّهُ بالتيمم من جاء من الغائط، ولَمسَ النساءَ والثاني: أنَّ كلتا الآيتين: أمر اللَّهُ بالتيمم من جاء من الغائط، ولَمْسُ النِّساءِ إما أن يراد به الجماع خاصةً، كما قاله ابن عباس وغيره، أو أنه يدخل فيه الجماع وما دونه من الملامسة لشهوة كما يقولُه غيره، فأما أن يُخَصَّ به ما دون الجماع ففيه بعُدٌ.

ولمَّا أوردَ أبو موسى على ابنِ مسعودِ الآيةَ تحيَّر ولم يُدرِ ما يقول، وهذا يدلُّ على أنه رأى أن الآية يدخل فيها الجنب كما قاله أبو موسى.

وفي أمْرِ النبيِّ عَلَيْكُ الجنبَ العادِمَ للماءِ أن يتيمَّمَ ويصلِّي دليلٌ على أنه عَلَيْكُ فَهِمَ دخولَ الجنبِ في الآيةِ، وليس بعد هذا شيء.

وردُّ ابنِ مسعود تيمم الجنب؛ لأنه ذريعة إلى التَّيَمُّم عندَ البرد؛ لم يوافق عليه، لأنَّ النصوص لا تُردُّ بسدِّ الذرائع، وأيضًا، فيقالُ: إن كان البردُ يخشى معه التلف أو الضرر فإنه يجوز التيمم معه كما سبق.

وقد روى شُعْبةُ، أَنَّ مُخارِقًا حدثهم، عن طارق، أَنَّ رجلاً أجنبَ فلم يصلِّ، فأتى النبيَّ عَيَّكِيْةٍ فذكر ذلك له، فقالَ لهُ: «أصَبْتَ»، وأجنب رجل آخرُ فتيمم وصلَّى، فأتاه عَيَّكِيَّةٍ، فقال له نحوًا مما قال للآخرِ \_ يعني: «أصَبْتَ».



خرَّجه النسائيُّ وهو مرسل<sup>((۱)</sup> .

وقد يُحملُ هذا على أنَّ الأولَ سأله قبل نزول آيةِ التيممِ، والآخرَ سأله بعد نزولها.

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِيْنَاقَهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّواضِعِهِ وَنَسُوا حَظَّا مِّمَّا ذُكِرُوا بِهِ وَلا تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَائِنَةً مَّنْهُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مَنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسنِينَ ﴾ مَنْهُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مَنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسنِينَ ﴾ ليتسدبر ما ذمَّ اللَّهُ به أهلَ الكتاب من قسوة القلوب بعد إيتائهم الكتاب ومشاهدتهم الكيات كإحياء القتيل المضروب ببعض البقرة، ثم نهينا عن ومشاهدتهم في ذلك، فقيل لنا: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ التَسْبِيهِ بِهِم في ذلك، فقيل لنا: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱/ ۱۷۲).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲۷۳).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٢/ ٨٢ \_ ٨٤).

وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مَنْهُمْ فَاسقُونَ ﴾ [الحديد:١٦].

وبيَّنَ في موضع آخر سبب قسوة قلوبهم، فقال: سبحانه: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِيْنَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبِهُمْ قَاسِيَةً ﴾ [المائدة:١٣]، فأخبر أنَّ قسوة قلوبهم كان عقوبة لهُم على نقضهم مواثيق اللَّه وعهوده أنْ لا تفعلُوا ذلك.

ثمَّ قال تعالى: ﴿ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِّمَّا ذُكِّرُوا بِهِ ﴾ [المائدة:١٦]، فذكرَ أنَّ قسوةَ قلوبِهم أوجبتْ لهم خصلتينِ مذمومتينِ:

إحداهما: تحريف الكلم من بعد مواضعه.

والثانية: نسيانُهم حظا مَّا ذكِّرُوا به، والمرادُ تركُهُم وإهمالُهُم نصيبًا مَّا ذُكِّرُوا به من الحكمةِ والموعظةِ الحسنة، فنسوا ذلكَ وتركُوا العملَ به وأهملُوه.

وهذانِ الأمرانِ مـوجودانِ في الذين فـسدُوا من علمـائِنا لمشابهـتِهِم لأهلِ الكتاب:

أحدهما: تحريف الكلم، فإن من تفقه لغير العمل يقسو قلبه فلا يشتغل بالعمل، بل بتحريف الكلم، وصرف الفاظ الكتاب والسنة عن مواضعها، والتلطف في ذلك بأنواع الحيل اللطيفة، من حملها على مجازات اللغة المستبعدة ونحو ذلك، والطعن في الفاظ السنن حيث لم يمكنهم الطعن في الفاظ الكتاب، ويذمون من تمسك بالنصوص وأجراها على ما يُفهم منها ويسمونه جاهلاً أو حسوداً. وهذا يوجد في المتكلمين في أصول الديانات، وفي صوفية الفلاسفة والمتكلمين.

والثاني: نسيانُ حظ مما ذُكِّرُوا به من العلمِ النافعِ فلا تـتعظُ به قلوبُهم، بل



يذمُّون من تعلُّمَ ما يبُكيه ويرِّقُ به قلبُه ويسمونَهُ قاصا.

ونقلَ أهلُ الرأي في كتبِهِم عن بعضِ شيوخهِم أنَّ ثمراتِ العلومِ تدلُّ على شرفِهَا، فمن اشتغلَ بالتفسيرِ فغايتُه أن يقصَّ على الناسِ ويذكرَهم. ومن اشتغلَ برأيهم وعلمهِم فإنَّه يفتي ويقضي ويحكمُ ويدرِّسُ، وهؤلاءِ لهُم نصيبٌ من الذين: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ [الروم:٧].

والحاملُ لهم على هذا شدّةُ محبّتهم للدنيا وعلوها ولو أنهم زهدُوا في الدنيا ورغبُوا في الآخرة، ونصحُوا أنفسهُم وعبادَ الله لتمسكُوا بما أنزلَ الله على رسوله، وألزمُوا الناسَ بذلك، فكان الناسُ حينئذ أكثرهُم لا يخرجونَ عن التقوى. فكان يكفيهم ما في نصوصِ الكتابِ والسنة، ومن خرج منهُم عنها كانَ قليلاً، فكانَ الله يقيضُ من يفهم من معاني النصوصِ ما يردُّ به الحارجُ عنها إلى الرجوع إليها ويستغني بذلك عمّا ولدوه من الفروع الباطنة والحيلِ المحرّمة التي بسببها انفتحت أبواب الرياء وغيره من المحرّمات، واستُحلّتُ محارمُ الله بأدنى الحيل، كما فعلَ أهلُ الكتاب: ﴿ فَهَدَى الله والذينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِ بِإِذْبِهِ وَاللّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إلى صراطِ الذينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِ بِإِذْبِهِ وَاللّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إلى صراطِ مُستَقيمٍ ﴾ (١) [البقرة: ٢١٣].

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فضل علم السلف» (۸۰ ـ ۸۳).

قوله تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ﴾ كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ﴾

أما زِنى المثيبِ فأجمع المسلمونَ على أنَّ حَدَّه الرجمُ حتى يموتَ، وقد رجمَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْهُ ماعزًا والغامديّة، وكان في القرآن الذي نُسخَ لفظهُ: «والشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالاً من الله والله عزيز حكيم».

وقد استنبط ابن عباس الرَّجم من القرآن من قوله تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾ [المائدة:١٥]، قال: فمن كفر بالرَّجم، فقد كفر بالقرآن من حيث لا يحتسب، ثم تلا هذه الآية وقال: كان الرجم عما أخفوا، خرَّجه النسائيُّ، والحاكم، وقال: صحيح الإسناد(١).

ويُستنبط \_ أيضًا \_ من قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا ﴾ إلى قولهِ تعالى: ﴿وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ ﴾ [المائدة:٤٤ ـ ٤٩].

وقال الزهري: بلغنا أنها نزلت في اليهوديُّن ِ اللَّذيْنِ رجمهما النبيُّ ﷺ قَالَ: «إنِّي أحكمُ بما في التوراة» وأمر بهما فرُجما(٢).

وخرَّج مسلمٌ في «صحيحهِ» (٣) من حديث البراء بن عازب قصة رجم اليهوديينِ، وقال في حديثِهِ: فأنزلَ اللَّهُ: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لا يَحْزُنكَ الَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: النسائي في «الكبرى» (٦/ ٣٣٣)، والحاكم (٩/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٤٤٥٠).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» (٥/ ١٢٢).



يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ ﴾ [المائدة:٤١] ، وأنزل: ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة:٤٤] في الكفار كلِّها.

وخرَّجه الإمامُ أحمدُ (١) وعندَهُ: فأنزلَ اللَّهُ: ﴿لا يَعْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ ﴾ إلى قوله: ﴿إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ ﴾ [آلمائدة:١١]، يقولونَ: ائتوا محمدًا، فإن أفتاكُم بالرَّجم، فاحذَرُوا، إلى فإن أفتاكُم بالرَّجم، فاحذَرُوا، إلى قوله: ﴿وَمَن لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة:٤٤] قال: في اليهود.

ورُوي من حديث جابر قصة رجم اليهوديين، وفي حديثه قال: فأنزلَ اللَّهُ: ﴿ فَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم اللَّهُ: ﴿ فَإِن جَاءُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ ﴾ [المائدة:٤٢].

وكانَ اللَّهُ تعالىَ قد أمر أوَّلاً بحبسِ النِّساءِ الزَّواني إلى أن يتوفَّاهنَّ الموتُ أو يجعلَ اللَّهُ لهنَّ سبيلاً، ففي «صحيح مسلمٍ» (٢) عن عبادة، عن النبيِّ عَلَيْهُ، قال: «خُذوا عنِّي خُذوا عنِّي قد جعلَ اللَّهُ لهنَّ سبيلاً: البكرُ بالبكرِ جلدُ مائة وتغريبُ عام، والثيبُ بالثيب جلدُ مائة والرَّجْمُ».

وقد أخذ بظاهر هذا الحديث جماعةٌ من العلماء، وأوجبوا جلدَ الثيبِ مائة، ثم رجمه كما فعل عليٌّ بشُراحة الهَمْدَانيَّة، وقال: جلدتُها بكتابِ اللَّه، ورجمتُها بسنّة رسولِ اللَّه عَلَيْتُهُ (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٤/ ٢٨٦). (٢)

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨/ ٢٠٤).

<sup>(£) «</sup>جامع العلوم والحكم» (١/ ٣١٢\_ ٣١٦).

# قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾

كانت هـذه الآية يشتـد منها خوف الـسلف على نفوسِهِم فخافُوا أِن لا يكونُوا من المتَّقينَ الذين يُتقبلُ منهم.

وسُئلَ الإمامُ أحمدُ عن معنى «المتقينَ» فيها، فقالَ: يتقي الأشياءَ، فلا يقعُ فيما لا يحلُّ له(١).

## \* \* \*

وكان السلف يوصون بإتقان العمل وتحسينه دون مجرد الإكثار منه، فإن العمل القليل مع التحسين والإتقان أفضل من الكثير مع عدم الإتقان، قال بعض السلف: "إن الرجلين ليقومان في الصف وبين صلاتيهما كما بين السماء والأرض، كم بين من تصعد صلاته لها نور وبرهان كبرهان الشمس، وتقول: حفظك الله كما حفظتني، وبين من تُلف صلاته كما يُلف الثوب الخلق ويضرب بها وجه صاحبها، وتقول: ضيعك الله كما ضيعتني».

ولهذا قالَ ابنُ عباسٍ وغيرُهُ: «صلاةُ ركعتين في تفكرٍ خيرٌ من قيامٍ ليلةٍ والقلبُ ساه».

قال بعضُ السلف: «لا يقلُّ عملٌ مع تقوى؛ وكيف يقل ما يتقبلُ ؟ يشيرُ إلى قولِهِ تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]، ولهذا قال من قالَ من الصحابة: لو علمتُ بأنَّ اللَّهُ قبلَ مني ركعتين كانَ أحبَّ إليَّ من كذا وكذا، فمن اتَّقى اللَّهَ في العملِ قبلهُ منه، ومن لم يتَّقِهِ لم يقبلهُ منه.

والتقوى في العمل: أنْ يأتي به على وجهِ إكمالِ واجباتِهِ الظاهرةِ والباطنةِ،

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (١/٢٥٧).

وإن ارتقى إلى الإتيانِ بآدابِهِ وفضائلهِ كانَ أكملَ، في الملأ الأعْلَى، ومباهاة الملائكة، وقد يراد بالقبول: الثوابُ على العملِ، وإن لم يرضَ به والقبولُ هنا يُراد به: الرِّضا بالعملِ، والمدحُ لعاملِهِ، والشناءُ عليه، في الملأ الأعلى، ومباهاةُ الملائكة.

وقد يُرادُ بالقبول: الثوابُ على العملِ، وإن لم يرضَ به ولم يمدح عامله، فيجازى عليه بأنواع من الجزاء، فضلاً من الله وإحسانًا، وإن لم يرضَ عن عامله كما رُؤي بعضُ المفرطينَ في النومِ فسُئِلَ عن حالهِ فقالَ: غَفرَ لي وأعرض عني، وعن جماعة من العلماء لم يعملُوا بعلمِهِم.

ويطلقُ القبولُ على إسقاطِ الفرضِ بالعملِ، وإن لم يُثَبُ عليه بثوابِ غيرِ سقوطِ العقوبةِ والمطالبةِ بأداءِ الفرضِ به، والعارفون كلهم إنَّما يطلبون القبولَ بالوجهِ الأول، وهو الرِّضا، ويخافون من فواته أشدَّ الخوف، قالَ مالكُ بنُ دينار: «وددتُ أنَّ اللَّهَ إذا جمع الخلائقَ يقولُ لي: يا مالكُ، فأقولُ: لبيَّك، فيأذنُ لي أن أسجدَ بينَ يديهِ سجدةً فأعرفُ أنه قد رضيَ عنِي، ثم يقولُ: يا مالكُ، كنْ ترابًا اليومَ، فأكونُ ترابًا».

وكان بعضُهم يقولُ في سجوده:

مــــتى ألقــــاكَ وأنتَ عني راضِ وعــــذبتني بـكثــرة الإعـــراضِ وأعــــاضُ ولستُ عنه بالمعـــاضِ يا من بوصــالِهِ شــفى أمــراضي هل أنتَ عليَّ ساخطٌ أم راضِ

رضاه أكبرُ من الجنةِ ونعيمِهَا فليسَ للعارفينَ همٌّ سواهُ.

لعلك غيضبان وقلبِي غافلٌ سلامٌ على الدارينِ إن كنتَ راضيًا(١)

<sup>(</sup>١) شرح حديث شداد بن أوس (٤٥ \_ ٤٨).

قُوله تعالى: ﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾

قول اللَّه عز وجل: ﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢] يدل على أنّه إنما يباحُ قتلُ النفسِ بشيئين: أحدهما: بالنفسِ، والثاني: بالفسادِ في الأرضِ.

ويدخلُ في الفسادِ في الأرضِ: الحرابُ والرِّدَّةُ والزِّنَى، فإنَّ ذلكَ كلَّه فسادٌ في الأرضِ، وكذلكَ تكرُّر شربِ الخمرِ والإصرارِ عليه هو مظنةُ سفك الدِّماءِ المحرمة. وقد اجتمع الصحابة في عهد عمر على حدِّه ثمانين، وجعلُوا السكر مَظِنَّة الافتراءِ والقذف الموجب لجلد الثمانين.

ولمَّا قدمَ وفدُ عبد القيسِ على النبيِّ عَلَيْكُهُ، ونهاهُم عن الأشربة والانتباذِ في الظُّروفِ قَـال: "إنَّ أحدكم ليقومُ إلى ابنِ عمّه ـ يعني: إذا شـربَ ـ فيضربه بالسَّيْف»، وكان فيهم رجلٌ قـد أصابته جراحةٌ من ذلك، فكانَ يخبؤها حياءً من النبيِّ عَلَيْكَهُمُ .

فهذا كلُّه يرجعُ إلى إباحةِ الدَّمِ بالقتلِ إقامةً لمظانِ القتلِ مقامَ حقيقتِهِ، لكنْ هلْ نُسِخَ ذلكَ أم حكْمهُ باقٍ؟ هذا هو محلُ النزاع (٢) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولْئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ خرَّج البخاريُّ ومسلمٌ (٢٣): من حديثِ: مالكٍ، عن زيدِ بنِ أسلمَ، عن

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١/ ١٣٥) من حديث أبي سعيد الخدري وللله عليه

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٣٠، ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١١/ ١٤ \_ ١١٨ \_ ١٩٠)، (١٣٢/٤)، (٧/ ٣٩)، ومسلم (٣٣/٣ \_ ٣٤).



عطاء بن يسار، عن ابن عباس، عن النبي عليه الله النبي الله النار، فرأيت أكثر أريت النار، فرأيت أكثر أهلها النساء، بِكُفْرِهِنَ "، قيل: أيكفرن؟ قال: «يكفرن العشير، ويكفُرْن الإحسان، لو أحسنت إلى إحداهن الدهر، ثم رأت منك شيئًا، قالت من ما رأيت منك خيرًا قطاً ».

وقال البخاريُّ: كُفْرٌ دونَ كُفْرٍ .

والكفرُ، قد يطلق ويرادُ به الكفرُ الذي لا ينقلُ عن الملةِ، مثلُ كفرانِ العشيرِ ونحوِه.

وهذا عندَ إطلاقِ الكفر، فأمَّا إن وردَ الكفرُ مقيدًا بشيء، فلا إشكالَ في ذلكَ، كقولِهِ تعالى: ﴿ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ ﴾ [النحل:١١٢].

وإنَّما المرادُ هاهُنا: أنه قد يَرِدُ إطلاقُ الكفرِ، ثم يفسَّر بكفرٍ غير ناقلٍ عن الملة.

وهذا كما قالَ ابنُ عباس، في قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولْتِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤]، قال: ليسَ بالكفر الذي يذهبونَ إليه، إنه ليس بكفر ينقلُ عن الملة، ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولْتِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ ليس بكفر ينقلُ عن الملة، ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولْتِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤]، كفر دون كفر.

خرَّجه الحاكم (١) .

وقال: صحيحُ الإسنادِ.

وعنه في هذه الآيةِ، قال: هـو به كُفْرٌ، وليس كَـمَنْ كَفَرَ باللَّه ومـلائكتِهِ وكتبِهِ ورسلِهِ واليومِ الآخرِ.

 <sup>«</sup>المستدرك» (۲/۳۱۳).

وكذا قال عطاءٌ وغيرُه: كفرٌ دونَ كفر.

وقال النخعيُّ: الكفر كفرانِ: كفرٌ باللَّهِ، وكفرٌ بالمُنْعِم.

واستدلَّ البخاريُّ لذلكَ بحديث ابنِ عباسِ الذي خرَّجه هاهُنا، وهو قطعةُ من حديث طويلٍ، خرَّجه في «أبواب الكسوف»، فإنَّ النبيَّ عَيَالِيَّهُ أطلقَ على النِّساءِ الكفر، فسئلَ عنه، ففسَّره بكفر العشير.

وحديثُ أبي سعيدٍ في هذا المعنى يشبه حديثَ ابنِ عباسٍ.

وقد خرَّج هذا المعنى من حديث ابن عمرَ، وأبي هريرةَ ـ أيضًا.

وفي المعنى ـ أيضًا ـ : حديثُ ابنِ مسعود، عن النبيِّ ﷺ، قال: «سبابُ المسلم فسوقٌ، وقتالُهُ كفرٌ (١) .

وقد خرَّجه البخاريُّ في موضع آخرَ.

وكذلكَ قوله ﷺ: «لا ترجعُوا بعدي كُفَّارًا يضربُ بعضُكم رقابَ بعضٍ (<sup>(۲)</sup>. وقولُهُ: «من قالَ لأخيهِ: يا كافرُ، فقدْ باءَ بها أحدُهُمَا» (<sup>(۳)</sup>.

وللعلماء في هذه الأحاديث \_ وما أشبهها \_ مسالك متعددةٌ:

منهم: من حَملَها على من فعلَ ذلك مستحلاً لذلك.

وقد حملَ مالكٌ حديثَ: "من قال لأخيه: يا كافرُ" على الحَرُوريَّةِ، المعتقدينَ لكفر المسلمينَ بالذنوبِ \_ نقلَهُ عنه أشهبُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۱/ ۱۹)، (۸/ ۱۸)، (۹/ ۳۳)، ومسلم (۱/ ۵۷ \_ ۵۸).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخــاري (۱/۱)، (٥/ ٢٢٤)، (٣/٩)، (٣/٩)، ومسلم (٥٨/١) من حديث جرير بن عبد اللَّه البجلي ثطُّنَّك .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٣٢/٨)، ومسلم (٥٦/١) من حديث عبد اللّه بن عمر فطّي .
 وقد أخرجه: البخاري أيضًا فيما تقدم من حديث أبي هريرة فطي .



وكذلك حمل إسحاق بن راهويه حديث: «من أتى حائضًا ـ أو امرأةً ـ في دبر الله فقد كفر» (١) على المستحلِّ لذلك: نقله عنه حربٌ وإسحاقُ الكوسجُ.

ومنهم: من يحملُها على التغليظِ والكفر الذي لا ينقلُ عن الملةِ، كما تقدَّمَ عن ابنِ عباسِ وعطاءِ.

ونقلَ إسماعيلُ الشالنجيُّ عن أحمد، وذُكِرَ له قولُ ابنِ عباسِ المتقدمُ، وسأله: ما هذا الكفرُ؟ قال أحمدُ: هو كفرٌ لا ينقلُ عن الملةِ، مثلُ الإيمانِ بعضُه دونَ بعضٍ، فكذلك الكفرُ، حتى يجيءَ من ذلكَ أمرٌ لا يختلفُ فيه.

قـال محـمدُ بنُ نصـرٍ المروزيُّ: واخـتلفَ من قالَ من أهلِ الحـديثِ: إن مرتكبَ الكبائرِ مسلمٌ وليسَ بمؤمنٍ: هل يسـمَّى كافرًا كفرًا لا ينقلُ عن الملةِ ـ كما قال عطاءٌ: كفرٌ دون كفرٍ، وقالَ ابنُ عباسٍ وطاووسُ: كفرٌ لا ينقلُ عن الملة؟ على قولين لهم.

قالَ: وهما مذهبانِ في الجملةِ محكيانِ عن أحمدَ بنِ حنبلِ، في موافقيه من أهل الحديث.

قلتُ: قد أنكرَ أحمدُ \_ في روايةِ المرُّوذيِّ \_ ما رُوي عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرو أنَّ شاربَ الخمرِ يسمَّى كافرًا، ولم يُثْبِتْه عنه، مع أنَّه قد رُوي عنه من وجوه كثيرة، وبعضُها إسنادُهُ حسنٌ.

ورُوي عنه مرفوعًا.

وكذلك أنكر القاضي أبو يعلى جوازَ إطلاقِ كفرِ النعمةِ على أهلِ الكبائرِ، ونصبَ الخلافَ في ذلك مع الزيديةِ من الشيعةِ والإباضيةِ من الخوارجِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٣٩٠٤)، وأحمد (٢/ ٤٠٨).

ورواية أسماعيلَ الشالنجيِّ عن أحمد قد توافقُ ذلك، فمن هنا حكى محمد بنُ نصرِ عن أحمدَ في ذلك مذهبينِ.

والذي ذكرهُ القاضي أبو عبد الله بنُ حامد شيخُ القاضي أبي يعلى، عن أحمد : جوازُ إطلاقِ الكفرِ والشركِ على بعضِ الذنوبِ التي لا تخرجُ عن الملة، وقد حكاهُ عن أحمد.

وقد رُوي عن جرير بن عبد الله، أنه سئل: هل كنتُم تسمونَ شيئًا منَ الذنوب الكفر أو الشرك؟ قال: معاذَ الله، ولكنَّا نقولُ: مؤمنينَ مذنبينَ.

خرَّجه محمدُ بنُ نصرٍ وغيرهُ.

وكان عـمَّارٌ ينهى أن يقـال لأهلِ الشامِ الذين قـاتلوهم بصفِّين: كـفروا. وقال: قولُوا: فسقُوا، قولُوا: ظلموا.

وهذا قولُ ابنِ المباركِ، وغيرِه من الأئمةِ.

وقد ذكرَ بعضُ الناسِ أن الإيمانَ قسمانِ:

أحدُهما: إيمانٌ باللَّه، وهو الاقرارُ والتصديقُ به.

والثاني: إيمانٌ للَّه، فنقيضُ الإيمانِ الأولِ الكفرُ، ونقيضُ الإيمانِ الشاني: الفسقُ، وقد يسمَّى كفرًا، ولكن لا ينقلُ عن الملةِ.

وقد وردت نصوص ، اختلف العلماء في حملِها على الكفر الناقلِ عن الملةِ ، أو على غيرِهِ ، مثلُ الأحاديثِ الواردةِ في كفرِ تاركِ الصلاةِ .

وتردَّدَ إسحاقُ بنُ راهويهِ فيما وردَ في إتيانِ المرأةِ في دُبُرها، أنه كفرٌ: هلْ هو مُخرِجٌ عن الدِّينِ بالكليّةِ، أم لا؟



ومن العلماءِ: من يتوقَّى الكلامَ في هذه النصوصِ تــورعًا، ويُمرُّها كــما جاءتُ من غيرِ تفسيرٍ، مع اعتقادِهِم أنَّ المعاصي لا تخرجُ عن الملةِ.

وحكاه ابنُ حامد روايةً عن أحمدَ.

ذكرَ صالحُ بنُ أحمدَ وأبو الحارثِ: أنَّ أحمدَ سئلَ عن حديثِ أبي بكرٍ الصديقِ: كفرٌ باللَّهِ ادعاءٌ إلى نسبٍ لا يُعلَمُ.

قال أحدُهما: قالَ أحمدُ: قد رُوي هذا عن أبي بكرٍ، واللَّهُ أعلمُ، وقال الآخرُ: قال: ما أعلمُ ، قد كتبنَاها هكذاً.

قال أبو الحارث: قيل لأحمد: حديث أبي هريرة: «من أتى النِّساءَ في أعجازِهِنَّ فقد كفر» فقال: قد رُوي هذا، ولم يزِدْ على هذا الكلام.

وكذا قال الزهريُّ، لَمَّا سُئُلَ عن قولِ النبيِّ ﷺ: «ليس منَّا من لطمَ الخدودَ» (١) وما أشبهه من الحديث ِ فقالَ: من اللَّه العلمُ، وعلينا الرسولِ البلاغُ، وعلينا التسليمُ.

ونقلَ عبدوسُ بنُ مالك العطارُ، عن أحمد، أنه ذكر هذه الأحاديثَ التي وردَ فيها لفظُ الكفرِ، فقًال: نسلِّمُها، وإن لم نعرفْ تفسيرَها، ولا نتكلَّمُ فيه، ولا نفسرُها إلا بما جاءتْ.

ومنهم: من فرَّقَ بين إطلاقِ لفظِ الكفرِ، فجوَّزه في جميع أنواعِ الكفرِ، سواءٌ كان ناقلاً عن الملةِ أو لم يكنُ، وبين إطلاقِ اسم الكافرِ، فمنعَهُ، إلا

<sup>(</sup>۱) أخرجـه: البخاري (۲/۲۲ ـ ۱۰۳ ـ ۱۰۶)، (۲۲۳/۶)، ومـسلم (۱/۲۹ ـ ۷۰) من حديث عبد اللَّه بن مسعود ولطفتي .

في الكفرِ الناقلِ عن الملةِ، لأنَّ اسمَ الفاعلِ لا يُشتقُّ إلا من الفعلِ الكاملِ. ولذلكَ قالَ في اسمِ المؤمنِ: لا يقالُ إلا للكاملِ الإيمانِ، فلا يستحقُّه من كان مرتكبًا للكبائرِ حال ارتكابِهِ، وإن كان يقالُ: قد آمنَ، ومعه إيمانٌ. وهذا اختيارُ ابن قتيبةَ.

وقريب منه: قول من قال : إنَّ أهل الكتاب، يقال : إنهم أشركُوا، وفيهم شرْك ، كما قال تعالى: ﴿ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة:٣١]، ولا يدخلون في اسم المشركين عند الإطلاق، بل يفرَّقُ بينهم وبينَ المشركين، كما في قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ ﴾ [البينة:١]، فلا تدخلُ الكتابيّةُ في قولِهِ تعالى: ﴿ وَلا تَنكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ ﴾ [البقة:١].

وكذلك كرِه أكثرُ السلف، أن يقولَ الإنسانُ: أنا مؤمنٌ، حتى يقولَ: إن شاءَ اللَّهُ، وأباحُوا أن يقولَ: أمنتُ باللَّه.

وقد نصَّ على ذلك الإمامُ أحمدُ وغيرُهُ.

وهذا القول حسنٌ، لولا ما تأوَّله ابنُ عباسٍ وغيرُهُ في قولِهِ تعالى: ﴿وَمَن لَهُ مَا يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة:٤٤]، واللَّهُ أعلَمُ (١).

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالأَنفَ بِالْأَنفَ وَالأَنفَ وَاللَّانِ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ بِالْأَنفُ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولْئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولْئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ وأما النَّفُسُ بالنفس، فمعناه: أن المكلَّف إذا قتل نفسًا بغيرِ حقٍّ عمدًا، فإنه

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۲٦/۱ ـ ۱۳۱).

يُقْتَلُ بها، وقد دلَّ القرآنُ على ذلكَ بقوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ [المائدة:٥٤]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقصاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنشَىٰ بِالْأُنشَىٰ ﴾ [البقرة:١٧٨].

ويُستثنى من عُمومِ قولِهِ تعالى: ﴿ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ [المائدة:٤٥] صُورٌ:

منها: أن يقتلَ الوالدُ ولدَه، فالجمهورُ على أنّه لا يُقْتَلُ به، وصحَّ ذلك عن عُمرَ. وروي عن النبيِّ عَلَيْقُ من وجوه متعددة، وقد تُكُلِّمَ في أسانيدها (١)، وقال مالكُّ: إنْ تعمَّدَ قتله تعمداً لا يشكُّ فيه، مثل أن يذبَحه، فإنه يُقتلُ به، وإن حذفَهُ بسيف أو عصا، لم يقتلَ، وقال البتِّي: يقتلُ بقتلُ بجميع وجوه العمد للعموماتِ.

ومنها: أن يقتلَ الحرُّ عبدًا فالأكثرون على أنَّ له لا يُقتل به، وقد وردتْ في ذلك أحاديثُ في أسانسيدها مقالٌ. وقيل: يقتلُ بعبد غيره دون عبده، وهو قولُ أبي حنيفة وأصحابِه، وقيل: يقتلُ بعبده وعبد غيره، وهو رواية عن الثوري، وقولُ طائفة من أهلِ الحديث، لحديث سمرة عن النبيِّ عَيْلِيُّ: «من قتلَ عبدهُ، قتلناهُ، ومن جَدَّعَهُ جدَعْناهُ»(٢) وقد طعن فيه الإمامُ أحمدُ وغيرهُ.

وقد أجمعُوا على أنَّه لا قصاصَ بين العبيد والأحرارِ في الأطراف، وهذا يدلُّ على أنَّ هذا الحديثَ مطّرحٌ لا يُعمل به، وهذا مما يُستدلُّ به على أنَّ المرادَ بقولِهِ تعالى: ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ [المائدة:٥٥] الأحرار، لأنه ذكر بعده القصاص في الأطراف وهو يختصُ بالأحرار.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٣٩٩).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد (٥/ ١٠ ـ ١١ ـ ١٢ ـ ١٨ ـ ١٩)، وأبو داود (٤٥١٥ ـ ٢١٥٤ ـ ٤٥١٧)،
 والترمذي (١٤١٤)، والنسائي (٨/ ٢٠ ـ ٢١ ـ ٢٦).

ومنها: أن يَقتُلَ المسلمُ كافرًا، فإن كان حربيًّا لم يقتلْ به بغير خلاف، لأنَّ قتل الحربيِّ مباحٌ بلا ريب، وإن كان ذميًّا أو معاهدًا، فالجمهورُ على أنَّه لا يقتلُ به \_ أيضًا ، وفي "صحيح البخاريِّ" عن عليٍّ عن النبيِّ عَيْظِيَّةٌ قال: "لا يقتلُ مسلمٌ بكافر».

وقال أبو حنيفة وجماعة من فقهاء الكوفيين: يُقتلُ به، وقد روى ربيعة عن ابن البيلماني عن النبيِّ عَلَيْهُ أنه قتلَ رجلاً من أهلِ القبلة برجلٍ من أهلِ الذمَّة، وقال: «أنا أحقُ من وفَّي بذمَّته» (٢) وهذا مرسل ضعيف قد ضعفه الإمامُ أحمدُ، وأبو عبيد، وإبراهيمُ الحربيُّ، والجوزجانيُّ، وابنُ المنذرِ والدارقطنيُّ، وقال: ابن البيلمانيُّ: ضعيف لا تقومُ به حجة إذا وصلَ الحديث، فكيف بما يرسلُه؟ وقال الجوزجانيُّ: إنَّما أخذه ربيعةُ عن إبراهيمَ بن أبي يحيى عن ابنِ المنكدرِ عن ابن البيلمانيِّ، وابنِ أبي يحيى متروك الحديث.

وفي «مراسيلِ أبي داود» (٣) حديث آخرُ مرسلٌ أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قتلَ يومَ خيبر مسلمًا بكافرٍ قـتله غيلةً، وقال: «أنا أولى وأحقُّ من وقَي بذمَّته» وهذا مذهب مالك وأهل المدينة أن القتلَ غيلة لا تُشرط له المكافأة، فيُهُتلُ فيه المسلم بالكافر، وعلى هذا حملُوا حديث ابنِ البيلمانيِّ أيضًا على تقدير صحتَّه.

ومنها: أن يقتلَ الرجلُ امرأةً فيُـقتل بها بغيرِ خلاف، وفي كـتابِ عمرِو بنِ حزمٍ عن النبيِّ عَلَيْكُ قتل يهوديًا قتلَ حزمٍ عن النبيِّ عَلَيْكُ أَنَّ الرَّجُلَ يقتلُ بالمرأةِ (٤) . وصحَّ أنَّ عَلَيْكُ قتل يهوديًا قتلَ

<sup>(1)(1/47), (3/34), (4/41).</sup> 

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ٢٠ ـ ٢١)، وراجع: «السلسلة الضعيفة» (٢٠).

<sup>(</sup>٣) «المراسيل» (٢٥١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: النسائي (٨/ ٥٧ ـ ٥٨)، وابن حبان (٢٥٥٩)، والحاكم (١/ ٣٩٥).



جارية (١) ، وأكثرُ العلماءِ على أنَّه لا يُدفع إلى أولياءِ الرجلِ شيءٌ. وروي عن عليٍّ أنَّه يدفع إليهم نصف الدِّية، لأنَّ دية المرأة نصفُ ديةِ الرجل وهو قولُ طائفة من السلف وأحمد في رواية عنه (٢) .

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾

[قال البخاريُّ ]<sup>(٣)</sup> : وقال ابنُ عباسٍ : ﴿ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة:٤٨]، سبيلاً وسُنَّةً.

هذا، من رواية أبي إسحاق، عن التميمي، عن ابنِ عباسٍ، قال: ﴿ شَرْعَةً وَمَنْهَاجًا ﴾ [آلمائدة:٤٨] سبيلاً وسُنَّةً.

ومعنى قول ابن عباس: أنَّ المنهاجَ هو السُّنَّة، وهو الطريقُ الـواسعـةُ المسلوكةُ، المداوَمُ عليها.

والشِّرْعةُ، هي السبيلُ والطريقُ المُـوصلُ إليها، فهي كالمدخلِ إليها، كمشْرَعة الماء، وهي المكانُ الذي يُورَدُ الماءُ منه.

ويقالُ: شَرَع فلانٌ في كذا، إذا ابتدأ فيه، وأنْهَجَ البلى في الثوب، إذا اتسع فيه. وأنْهَجَ البلى في الثوب، إذا اتسع فيه. وبذلك فرَّق طائفةٌ من المفسرين وأهلِ اللَّغة بين الشِّرعة والمنهاج، منهم: الزجاجُ وغيرُهُ (٤).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۳/ ۱۰۹)، (٤/٤)، (٩/ ٥ \_ ۸)، ومسلم (٥/٤/١) من حديث أنس بن مالك مُواثِقه .

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٣١٧ \_ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري »(١٧/١).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (١/ ٩).

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدُّ مِنكُمْ عَن دينه فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةً عَلَى الْمُؤْمَنينَ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ وَلا يَخَافُونَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِمٍ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ لَوْمَةَ لائِمٍ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾

علامات المحبة الصادقة: التزامُ طاعة اللَّه تعالى، والجهادُ في سبيله، واستحلاءُ الملامة في ذلك، واتباعُ رسوله. قال اللَّهُ جل وعلا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دينهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ أَذَلَةٍ عَلَى الْمُؤْمَنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمَنِينَ اللَّهُ يَوْتَيه أَعْزَةً عَلَى الْمُؤْمَنِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِم ذَلِكَ فَصْلُ اللَّه يُؤْتِيه مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٤٥] وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحبِّبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣١].

فوصفَ اللَّهُ سبحانه المحبينَ له بخمسةِ أوصاف:

أحدها: الذّلة على المؤمنين، والمراد لين الجانب وخفض الجناح والرأفة والرحمة للمؤمنين، كما قال تعالى لرسوله: ﴿ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ اللَّهُ وَالرحمة للمؤمنينَ ﴾ [الشعراء:٢٥] ووصف أصحابه بمثل ذلك في قوله: ﴿ مُحَمّدٌ رَّسُولُ اللّٰهُ وَالّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَماءُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح:٢١] وهذا يرجع إلى أنّ المحبين للّه يحبون أحباءه ويعودون عليهم بالعطف والرأفة والرحمة، وقد سبق في الباب الأول بيان ذلك.

الثاني: العزةُ على الكافرينَ، والمرادُ الشِّدةُ والغلظةُ عليهم، كما قالَ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ [النوبة:٧٧] وهذا يرجع للى أنَّ المحبينَ له يبغضونَ أعداءَه، وذلك من لوازِمِ المحبةِ الصادقةِ، كما سبقَ أنَّ المحبينَ له يبغضونَ أعداءَه، وذلك من



تقريرُه أيضًا.

الثالث: الجهادُ في سبيلِ اللَّه، وهو مجاهدةُ أعدائه باليدِ واللسانِ، وذلك أيضًا من تمامِ معاداةِ أعداءِ اللَّه الذي تستلزمُه المحبةُ، وأيضًا فالجهادُ في سبيلِ اللَّه فيه دعاءُ الخلقِ إلى اللَّه وردُّهم إلى بابِه بالقهرِ لهم والغلبة، كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّه ﴾ [آل عمران:١١٠] الآية.

قال مجاهدٌ وغيرهُ: يعني كنتُم خير الناسِ للناسِ، فخير الناس للناسِ الناسِ الناسِ الناسِ الناسِ الناسِ الناسِ الناسِ النفع أعظمُ من الدعاءِ إلى التوحيدِ والطاعةِ والنهي عن الشركِ والمعصيةِ، وسئلَ الحسنُ البصريُّ عن رجلٍ له أمُّ فاجرةٌ فقال: «يقيدُها فما وصلَها بشيء أعظم من أن يكفَّها عن معاصي اللَّهِ تعالى».

قال إبراهيم بنُ أدهم: سمعتُ رجلينِ من الزُّهادِ يقولُ أحدُهما للآخرِ: «ورثُوا النظر «يا أخي، ما ورثَ أهلَ المحبةِ محبَّتُهُم؟» قال: فأجابه الآخرُ: «ورثُوا النظر بنورِ اللَّه والعطف على أهلِ معاصي اللَّه» قال: فقلتُ له: «كيف يعطف على قومٍ قد خالفوا أمر محبوبهم؟» فقال: «مقت أعمالهم وعطف عليهم ليزيلهم بالمواعظ عن فعالهم وأشفق على أبدانهم من النار، لا يكونُ المؤمنُ مؤمنًا حتى يَرضى للناسِ ما يرضاهُ لنفسه».

الرابع: أنهم لا يخافون لومة لائم، والمراد أنهم يجتهدون فيما يرضى به من الأعمال ولا يبالون بلومة من لامهم في شيء منه إذا كان فيه رضا ربهم، وهذا من علامات المحبة الصادقة، إنَّ المحبَّ يشتغل بما يرضى به حبيبه ومولاه، ويستوي عنده مَنْ حَمده في ذلك أو لامه، وفي هذا المعني يقول

بعضهم:

وقفَ الهوى بي حيثُ أنتِ فليسَ لي مستاخً رُّ عنه ولا مستقدمً أجددُ الملامسةَ في هواكِ لـذيذةً حبًّا لذك ركِ فـلْيـلُمْني الـلُّوَّمُ

الخامس: متابعةُ الرسولِ عَلَيْ وهو طاعتُه واتباعُه في أمره ونهيه. قال مباركُ بنُ فضالةَ عن الحسنِ: كان ناسٌ على عهد النبيِّ عَلَيْ يَقُولُونَ: «يا رسولَ اللّه، إنَّا نحبُّ ربَّنا حبًا شديدًا» فأحبَّ اللَّه أن يجعلَ لحبِّه عَلَمًا، فأنزلَ اللَّهُ تباركَ وتعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحبِّبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾ (١) [آل عمران:٣١].

وقد قرنَ اللَّهُ بين محبَّه ومحبة رسولِه في قولِه: ﴿ أَحَبُ إِلَيْكُم مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ [التربة:٢٤] وكذلك وردَ في السُّنَّة في أحاديث كثيرة جداً، سبق ذكرُ بعضِها والمرادُ أنَّ اللَّه تعالى لا توصلُ إليه إلا من طريق رسولِه عَلَيْ باتباعِه وطاعتِه.

كما قال الجنيدُ وغيرُه من العارفين: «الطرقُ إلى اللَّهِ مسدودةٌ إلا من اقتفى أثرَ الرسول ﷺ». وكلامُ أئمة العارفينَ في هذا الباب كثيرٌ حدًّا.

قال إبراهيمُ بنُ الجنيدِ: يقالُ: علامةُ المحبِّ على صدقِ الحبِّ ستُّ خصال:

أحدها: دوام ُالذكر بقلبِهِ بالسرورِ بمولاه.

والثانيةُ: إيثارُه محبةَ سيدهِ على محبةِ نفسِهِ ومحبةِ الخلائقِ، يبدأُ بمحبةِ مولاهُ قبل محبةِ نفسه ومحبةِ الخلائقِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن جرير الطبري في "تفسيره" من طرق ـ غير طريق فضالة ـ عن الحسن (٣/ ٢٣٢).



والثالثةُ: الأُنسُ به والاستثقالُ لكلِّ قاطع يقطعُ عنه، أو شاغلِ يشغلُهُ عنه. والرابعةُ: الشوقُ إلى لقائه والنظرُ إلى وجهه.

الخامسةُ: الرِّضا عنه في كلِّ شديدة وضرٍّ ينزلُ به.

والسادسةُ: اتباعُ رسولِهِ ﷺ.

ومحبةُ الرسولِ ﷺ على درجتينِ:

إحداهما فرض وهي المحبة التي تقتضي قبول ما جاء به الرسول وكالله من عير عند الله وتلقيه بالمحبة والرضا والتعظيم والتسليم وعدم طلب الهدى من غير طريقه بالكلية، ثم حسن الاتباع له فيما بلّغه عن ربّه من تصديقه في كلّ ما أخبر به، وطاعته فيما أمر به من الواجبات، والانتهاء عمّا نهى عنه من المحرّمات، ونصرة دينه والجهاد لمن خالفة بحسب القدرة، فهذا القدر لا بدّ منه ولايتم الإيمان بدونه.

والدرجة الثانية فضل أنه وهي المحبة التي تقتضي حسن التّأسي به وتحقيق الاقتداء بسنته في أخلاقه وآدابه ونوافله وتطوعاته وأكله وشربه ولباسه وحسن معاشرته لأزواجه وغير ذلك من آدابه الكاملة وأخلاقه الطاهرة، والاعتناء بمعرفة سيرته وأيامه، واهتزاز القلب عند ذكره، وكثرة الصلاة عليه لما سكن في القلب من محبّه وتعظيمه وتوقيره، ومحبة استماع كلامه، وإيثاره على كلام غيره من المخلوقين.

ومن أعظم ذلك الاقتداءُ به في زهدِهِ في الدُّنيا والاجتزاءِ باليسيرِ منها ورغبتِهِ في الآخرةِ.

قال سهل التستريُّ: من علاماتِ حبِّ اللَّهِ حبُّ القرآن، وعلامة ُحبِّ اللَّه

وحبِّ القرآنِ حبُّ النبيِّ عَلَيْهِ، وعلامةُ حبِّ النبيِّ عَلَيْهِ حبُّ السنَّةِ، وعلامةُ حبِّ السنةِ حبُّ الدنيا، وعلامةُ حبِّ الآخرةِ بغضُ الدنيا، وعلامةُ بغضِ الدنيا أن لا يأخذَ منها إلا زادًا يبلِّغُه إلى الآخرة (١) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدُّ مِنكُمْ عَن دينه فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ أَذِلَّةً عَلَى الْمُؤْمِنينَ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ أَذِلَّةً عَلَى الْمُؤْمِنينَ أَعزَّةً عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِمٍ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ لائم ذَلِكَ فَضْلُ اللَّه يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾

ففي هذه الآية إشارةٌ إلى أنَّ منْ أعرض عن حبِّنا، وتـولَّى عن قربِنا، لم نبالِ بهِ، واستـبدلْنَا به من هو أوْلَى بهذه المنحةِ منـه وأحقُّ، فمن أعْرَضَ عنِ اللَّه، فما له من اللَّه بدلٌ، وللَّه منه أبدالٌ.

كان ذو النونِ يردِّدُ هذه الأبياتِ بالليلِ كثيرًا:

اطلب وا لأنف سيكُم مثل ما وجدت أنا قد وجدت أنا قد وجدت لي سكناً ليس في هواه عَنَا إنْ بَعَد دُت قَد رَبُت مِنْهُ دَنَا

<sup>(</sup>١) «استنشاق نفحات الأنس» (٨١ \_ ٨٥).



من فاتَهُ اللَّهُ، فلو حصلت له الجنَّةُ بحذافيرِهَا، لكان مغبونًا، فكيفَ إذا لم يحصل له إلا نزرٌ يسير حقيرٌ من دارِ كلِّها لا تَعدِلُ جناحَ بعوضةِ:

مَنْ فَ اللَّهُ أَنْ يَرَاكَ يَومً اللَّهِ فَكُلُّ أُوقَ اللَّهِ فَصَالًا وَحَلَيْ اللَّهِ فَكُلُّ اللَّهِ فَكُلُّ اللَّهِ فَلْيِ إلى وجْ هِكَ اللَّهِ فَلَي اللهِ وجْ هِكَ اللَّهِ فَاللَّهُ اللَّهِ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

ثم ذكر أوصاف الذين يُحبُّهم ويحبُّونه، فقال: ﴿ أَذِلَة عَلَى الْمُوْمِنِينَ ﴾ [المائدة:٤٥] يعني: أنهم يعاملون المؤمنين بالذِّلَة واللِّين، وخَفْضِ الجناح، ﴿ أَعِزَة عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ يعني: أنهم يعاملون الكافرين بالعزَّة والشدَّة عليهم، والإغلاظ لهم، فلما أحبُّوا اللَّه، أحبُّوا أولياءَه الذين يُحبونَه، فعاملُوهُم بالشَّدة بالمحبِّة، والرَّافة، والرحمة، وأبغضُوا أعداءَه الذين يُعادونه، فعاملُوهُم بالشَّدة والغلظة، كما قال تعالى: ﴿ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَماء بَيْنَهُم ﴾ [الفتح:٢٩]، ﴿ فَجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَة لائِم ﴾ [المائدة:٤٥].

فإنَّ من تمام المحبة مجاهدة أعداء المحبوب \_ وأيضًا \_ فالجهادُ في سبيلِ اللَّهِ دعاءٌ للمعرضينَ عن اللَّهِ إلى الرجوع إليه بالسيّف والسنّان، بعد دعائهم إليه بالحجّة والبُرهان، فالمحبُّ للَّه يحبُّ اجتلابِ الخلق كلِّهم إلى بابه، فمن لم يُجبِ الدعوة إليه باللين والرِّفق، احتاج إلى الدعوة بالشدَّة والعنف: «عجب ربُّك من قوم يُقادون إلى الجنّة بالسَّلاسل»(۱).

﴿ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائم ﴾ [المائدة:٤٠] لا هَمَّ للمحبِّ غيرُ ما يُرضِي حبيبَهُ، رضِي من يُحبُّ، رضِي من رضِي من رضِي من رضي من يُحبُّ، في هوى من يُحبُّ، فليس بصادق في المحبَّة .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧٣/٤) من حديث أبي هريرة وَطِيْتُكَ.

وقفَ الهوى بي حيثُ أنتَ فليسَ لي مُستَاخَّرٌ عنه ولا مُستَقَدَّمُ أَجِدُ الملامِنةَ في هواكَ لذيذةً حِبِّنا لِذَكْرِكِ فلْيَلُمْنِي اللُّوَّمُ

قوله: ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾ [المائدة:٥٠] يعني: درجة الذين يُحبهم ويحبونَهُ بأوصافهم المذكورة ﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة:٥٠]: واسعُ العطاء، عليمٌ بمن يستحقُّ الفضل، فيمنَحُهُ، ومن لا يستحقُّ، فيمنعُهُ (١).

#### \* \* \*

وعن أبي صخرٍ عن محمد بن كعب القرظي أن عمر بن عبد العزيز أرسل يوما إليه، وعمر أمير المدينة يومئذ، فقال: يا أبا حمزة، إنه أسهر تني البارحة آية . قال محمد : وما هي أيها الأمير ؟ فقال : قول اللّه عز وجل : ﴿يَا أَيُهَا اللّه بِنَوْم يُحبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ ﴾ إلى قوله : اللّذين آمنُوا مَن يَرْتَد منكُم عَن دينه فَسَوْف يَأْتِي اللّه بِقَوْم يُحبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ ﴾ إلى قوله : ﴿لَوْمَةَ لائِم ﴾ [المائدة: ٤٥] قال محمد ": إنّما عنى اللّه عز وجل ": ﴿يا أَيّهَا الّذِينَ آمنُوا ﴾ [المائدة: ٤٥] الولاة من قريش : ﴿مَن يَرْتَد منكُمْ عَن دينه ﴾ [المائدة: ٤٥] عن الحق ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّه بِقَوْم يُحبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥] وهم أهل اليمن . قال عمر أن يا ليتني وإيّاك منهم قال : آمين (٢) .

# \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُواً وَلَعِبًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْقِلُونَ ﴾ هُزُواً وَلَعِبًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْقِلُونَ ﴾

[قال البخاريُّ ] (٢٣): وقول اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ اتَّخَذُوهَا

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ٣٦٥ ـ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) "استنشاق نسيم الأنس" (٦٤ م٦). (٣) "صحيح البخاري" (١٥٧/١).



هُزُواً وَلَعِبًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْقِلُونَ ﴾ [المائدة:٥٨]، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمُ النَّهُ عَنْ اللَّهِ ﴾ [الجمعة:٩].

يشيرُ إلى أنَّ الأذَانَ مذكورٌ في القرآنِ في هاتينِ الآيتينِ:

الأُولى منهما: تشتمل النداء إلى جميع الصلوات؛ فإنَّ الأفعالَ نكراتٌ، والنكرة في سياقِ الشَّرْطِ تعُمُّ كلَّ صلاة.

والثانية منهما: تخْتصُ بالنداءِ إلى صلاةِ الجمعة.

وقد رَوَى عبدُ العزيزِ بنُ عِمرانَ، عن إبراهيمَ بنِ أبي حبيبةَ، عن داودَ بنِ الحُصينِ، عن عكْرمةَ، عن ابن عباسٍ، قال: الأذان نزل على رسول اللَّه ﷺ مع فرضِ السَّلاةِ: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ الجمعة:٩].

هذا إسنادٌ ساقطٌ لا يصح.

وهذه الآيةُ مدنيةٌ، والصلاةُ فرضتْ بمكة، ولم يصحَّ أنَّ النبيَّ عَيَالِيَّ صلَّى بمكة جُمُعة، وقوله: ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُوا ﴾ [المائدة:٥٨] مدنية \_ أيضًا \_ ولم يُؤذنْ للصلاة بمكةَ.

والحديثُ الذي رُوي أنَّ جبريلَ لَمَّا أمَّ النبيَّ ﷺ أولَ ما فُرضتِ الصلاةُ أمرَه أن يُؤذَنُ الصلاةُ أمرَه أن يُؤذَنَ بالصلاةِ، قد جاء مفسرًا في روايةٍ أخرى، أنَّه يؤذَنُ الصلاة جامعة.

وقد سبقَ ذكرُهُ في أولِ كتابِ الصلاةِ.

وقد رُوي أنَّ النبيَّ ﷺ ليلةَ أُسْرِي خرجَ ملكٌ من وراء الحجابِ فأذَّن، فحدَّثه ربُّه عزَّ وجلَّ والنبيُّ ﷺ يسمعُ ذلكَ، ثم أخذَ المَلكُ بيدِ محمدٍ فقدَّمه

فأمَّ أهلَ السماءِ، منهم آدمُ ونوحٌ.

قال أبو جعفرٍ محمدُ بنُ علي: فيومئذٍ أكملَ اللَّهُ لمحمدٍ ﷺ الشَّرف على أهلِ السماءِ وأهلِ الأرضِ.

وقد خرَّجه البزارُ (۱) والهيشمُ بنُ كليبِ في «مسنديهما» بسياقِ مُطوَّل من طريقِ زيادِ بنِ المنذرِ أبي الجارود، عن محَمدِ بنِ علي بن الحسينِ، عن أبيه، عن جدِّه، عن علي.

وهو حديثٌ لا يصحٌ.

وزيادُ بنُ المنذرِ أبو الجارودِ الكوفيُّ، قال فيه الإمامُ أحمدُ: متروكُّ. وقال ابنُ معينٍ: كذَّابِ عدو الـلَّهِ، لا يساوي فِلْسًا، وقال ابنُ حبانَ: كان رافضيًا يضعُ الحُديثَ.

وروى طلحة بن زيد الرقي، عن يونسَ، عن الزُّهريِّ، عن سالمٍ، عن أبيه، أنَّ النبيُّ عَلَيْهِ للْأَذَانَ، فنزلَ بهِ، فعلَّمه جبريلَ.

خرَّجه الطبرانيُ<sup>(۲)</sup> .

وهو موضوعٌ بهذا الإسنادِ بغيرِ شكٍّ.

وطلحةُ هذا، كذَّاب مشهور.

ونبهنا على ذلكَ لئلاً يُغْتُّر بشيءٍ منه.

وإنَّما شُرع الأذانُ بعد هجرةِ النبيِّ ﷺ إلى المدينةِ، والأحاديثُ الصحيحةُ كلُّها تدلُّ على ذلكَ.

<sup>(</sup>۱) (۸ ۰ م \_ کشف).

والأذانُ له فوائدُ:

منها: أنه إعلامٌ بوَقْتِ الصلاةِ أو فعلها.

ومن هذا الوجهِ هو إخبارٌ بالوقتِ أو الفعلِ، ولهذا كان المؤذِّنُ مُؤْتمنًا.

ومنها: أنه إعلامٌ للغائبينَ عن المسجدِ، فلهذا شُرِع فيه رفع الصوتِ، وسُمِّي نداءً، فإنَّ النِّداء هو الصوتُ الرفيعُ.

ولهذا المعنى قالَ النبيُّ ﷺ لعبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ: «قم فألقهِ على بلالٍ، فإنه أندى صوتًا منك» (١) .

ومنها: أنه دعاءٌ إلى الصلاةِ، فإنه معنى قولِهِ: «حيَّ على الصلاةِ، حيَّ على الله الفلاح».

وقد قيل: إنَّ قولَهُ تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا ﴾ [نصلت: ٣٣] الآية: نزلتْ في المؤذنينَ، رُويَ عن طائفةٍ من الصحابةِ.

وقيلَ في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ [القلم: ٣٤]: إنها الصلوات الخمس حين يُنادى بها.

ومنها: أنه إعلانٌ بشرائع الإسلام من التوحيد والتكبير والتهليل والشهادة بالوحدانية والرسالة (٢) .

# \* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٤٣/٤)، وأبو داود (٥١٣)، والترمذي (١٨٩) من حديث عبد اللَّه بن زيد بن عبد ربِّه الأنصاريِّ فطفيه .

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۳/ ۳۹۰ ـ ۳۹۷).

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾

وقد ذكر اللَّهُ \_ في كتابِهِ \_ العلَّة المقتضية لتحريم المسكرات، وكان أوَّل ما حُرِّمت الخمر عند حضور وقت الصلاة لَّا صلَّى بعض المهاجرين، وقرأ في صلاته، فخلط في قراءته، فنزلَ قولُهُ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاة وَأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَّىٰ تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣]، فكانَ مُنَادي رسولِ اللَّهِ اللَّهِ ينادِي: لا يَقْرب الصلاة سكرانُ (١) .

ثم إِنَّ اللَّهَ حرَّمها على الإطلاق بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ وَ إِنَّمَا لَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن لَوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنتُم مُنتَهُونَ ﴾ [المائدة : ٩٠ - ٩١].

فذكر سبحانه علَّة تحريم الخمر والميسر وهو القمار وهو أنَّ الشيطان يُوقِع بهما العداوة والبغضاء، فإنَّ من سكر، اختلَّ عقله، فربما تسلَّط على أذى الناس في أنفسهم وأموالهم، وربما بلغ إلى القتل، وهي أمُّ الخبائث، فمنْ شربها قتلَ النفسَ وزنى، وربما كفرَ.

وقد رُوي هذا المعنى عن عثمانَ وغيره، ورُوي مرفوعًا أيضًا.

<sup>(</sup>۱) أخسرجه: أحسمد (۳/۱)، وأبو داود (۳۲۷۰)، والتسرمذي (۴۰٤۹)، والنسسائي (۸/ ۲۸٦ \_ ۲۸۷) من حديث عمر بن الخطاب رلحظتيه .

ومن قامَرَ، فربما قُهرَ وأُخذَ مالُه منه قسهرًا، فلم يبقَ له شيءٌ فيشتدُّ حقدُهُ على من أخذ مالَهُ. وكلُّ ما أدَّى إلى إيقاع العداوة والبغضاء كان حرامًا، وأخبر سبحانه أنَّ الشيطانَ يصدُّ بالخمرِ والميسرِ عن ذكرِ اللَّهِ وعن الصلاةِ، فَإِنَّ السَّكُرَانَ يَزُولُ عَـقَلُهُ، أو يَختَـلُّ، فلا يستطيعُ أن يذكـرَ اللَّهَ، ولا أن يُصلِّي، ولهـذا قال طائفةٌ من السـلف: إن شارب الخمـر تمرُّ عليه سـاعةٌ لا يعرفُ فيها ربُّه، واللَّهُ سبحانه إنما خلقَ الخلقَ ليعرفُوه، ويذكرُوه، ويعبدُوه، ويُطيعوه، فـما أدَّى إلى الامتناع من ذلك، وحالَ بين العبد وبين مـعرفة ربِّه وَذكرهِ ومناجاتِه، كان محرَّمًا، وهو السُّكْرُ، وهذا بخلاف النَّوم، فإنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ جَبَلَ العبادَ عليه، واضطرهُم إليه، ولا قوامَ لأبدانهم إلا به، إذ هو راحةٌ لهم من السعي والنَّصَبِ، فهـو من أعظم نعم اللَّهِ على عبادِه، فإذا نامَ المؤمنُ بقدرِ الحاجةِ، ثم استيقظَ إلى ذكرِ اللَّهِ ومناجاتِهِ ودعائِهِ، كان نومُه عونًا له على الصلاة والذكر، ولهذا قـالَ من قالَ من الصحابة: إني أحتسبُ نَوْمَتِي كما أحتسبُ قَوْمَتي.

وكذلك الميْسرُ: يصُدُّ عن ذكرِ اللَّهِ وعنِ الصلاةِ، فإنَّ صاحبَه يعْكُفُ بقلبِهِ عليه، ويشتغلُ به عن جميع مصالحِهِ ومهماتِهِ حتى لا يكادُ يذكرُها لاستغراقِهِ فيه، ولهذا قالَ عليٌّ لما مرَّ على قـومِ يلعبون بالشطرنج: ما هذهِ التماثيلُ التي أنتُم لها عاكفونَ؟ (١) فشبُّههم بالعاكفينَ على التماثيلِ. وجاءَ في الحديثِ: «إنَّ مُدْمنَ الخمر كعابد وثن "(٢) فإنه يتعلَّقُ قلبُه بها، فلا يكادُ يُمكِّنه أن يدعَها كما (١) أخرجـه: ابن أبي شيـبة (٥/٢٨٧)، والبيـهقى (١٠/٢١٢)، والآجـري في «تحريم النَّرد» (ص

۱۳۵)، وراجع: «المتنخب من علل الخلاَّل» (٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن ماجه (٣٣٧٥) من حديث أبي هريرة رُطُّك .

لا يدعُ عابدُ الوثنِ عبادَتَهُ.

وهذا كلُّه مضادٌ لما خلقَ اللَّهُ العبادَ لأجلهِ مِنْ تفريغِ قلوبهِم لمعرفته، ومحبَّته، وخشيته، وذكره ومناجاته، ودعائه، والابتهالِ إليه، فما حالَ بين العبدِ وبين ذلكَ، ولم يكن بالعبدِ إليه ضرورة ، بل كان ضرراً محضًا عليه، كان محرَّمًا.

وقد رُوي عن علي أنه قال لمن رآهم يلعبونَ بالشّطرنج: ما لهذا خُلقتم. ومن هنا يعلمُ أنَّ الميسرَ محررَّمٌ سواءٌ كان بعوضٍ أو بغيرِ عوضٍ، وأنَّ الشطرنج كالنَّرْدِ أو شرُّ منه، لأنَّها تشغلُ أصحابَها عن ذكرِ اللَّهِ، وعن الصلاة أكثر من النَّرْدِ.

والمقصودُ: أنَّ النبيَّ عَيَالِيَّهُ قال: «كلُّ مسكر حرامٌ»، وكلُّ ما أسكر عن الصلاةِ فهو حرام (١).

# \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ وَإِن تَسْأَلُوا عَنْهَا وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ وَإِن تَسْأَلُوا عَنْهَا وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ عن أبي هريرة وَ وَاللَّهُ عَلَيْهُ ، قال: سمعت رسولَ اللَّه عَلَيْهُ يقول : «ما نهينتُكُم عنه فاجْتنبُوه، وما أمرتُكُم به، فأتُوا منه ما استطعتُم، فإنَّما أهلك الَّذين من قبلِكُم كثْرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم».

رواه البخاريُّ ومسلمٌ.

هذا الحديثُ بهذا اللفظ: خرَّجه مسلمٌ وحْدَهُ (۲) من روايةِ الـزُّهريِّ، عن (۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۱۰ - ۵۱۰). (۲) «صحيح مسلم» (۱۰۲/٤)، (۹۱/۷).

سعيد بن المسيّب وأبي سلمة - كلاهُما - عن أبي هريرة ، وخرَّجاهُ من رواية أبي الزناد ، عن الأعسرج ، عن أبي هريرة ، عن النبي عَلَيْق ، قال : «دعوني ما تركتُكُم، إنَّما أهْلك منْ كان قبلكُم سؤالُهم واختلافُهم على أنبيائهم، فإذا نهيتُكُم عن شيء ، فاجتنبُوه ، وإذا أمرتُكُم بأمر فأتُوا منه ما استطعتُم » وخرَّجه مسلم من طريقين آخرين عن أبي هريرة بمعناه .

وخرَّجه الدارقطنيُّ (۱) من وجه آخرَ مختصرًا، وقال فيه: فنزل قولُهُ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءً إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ ﴾ [المائدة:١٠١].

وقد رُوي من غير وجه أنَّ هذه الآيةَ نزلتْ لَمَّا سألوا النبيَّ ﷺ عن الحجِّ، وقالُوا: أفي كلِّ عام؟

وفي «الصحيحين» (٢) عن أنس قالَ: خطبنا رسولُ اللَّه ﷺ، فقال رجلٌ: مَن أبي؟ فقالَ: «فلانَ»، فنزلتْ هذه الآيةُ: ﴿لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ ﴾ [المائدة:١٠١].

وفيهما (٣) \_ أيضًا \_ عن قتادةً، عن أنس قالَ: سألُوا رسولَ اللَّهِ ﷺ حتى

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲/ ۲۸۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦/ ٦٨)، (٨/ ١٢٨)، (٩/ ١١٨)، ومسلم (٧/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخارى (٨/ ٩٦)، (٩/ ٦٦)، ومسلم (٧/ ٩٤).

أَحْفُوهُ في المسألةِ، فغضبَ فَصَعَدَ المنبرَ، فقالَ: «لا تسألُوني اليومَ عن شيء إلا بينتُه» فقامَ رجلٌ \_ كان إذا لاحى الرجالَ دُعِيَ إلى غيرِ أبيه \_ فقالَ: يا رسولَ اللّهِ من أبي؟ قالَ: «أبوك حُذافة»، ثمَّ أنشأ عمرُ، فقال: رضينا باللّه ربَّا وبالإسلامِ دينًا وبمحمد رسولاً، نعوذُ باللّه من الفتن، وكانَ قتادةُ يذكرُ عندَ هذا الحديثِ هذه الآيةَ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ ﴾ [المائدة:١٠٠].

وفي «صحيحِ البخاريِّ»(١) عن ابنِ عباسٍ، قالَ: كمان قومٌ يسألُونَ رسولَ اللَّهِ عَلَيْهُ استهزاءً، فيقولُ الرجلُ: مَنْ أبي؟ ويقولُ الرجلُ تَضِلُّ ناقعه: أين ناقعَي؟ فأنزلَ اللَّهُ هذه الآيةَ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ ﴾ المالدة ١٠٠١].

وخرَّج ابنُ جريرِ الطبريُّ في «تفسيره» (٢) من حديث أبي هريرة، قال: خرج رسولُ اللَّه عَلَيْ وهو غضبانُ مُحمَارٌ وجهه، حتى جلسَ على المنبرِ، فقام إليه رجلٌ فقالَ: أين أنا؟ فقال: «في النار» فقام إليه آخرُ، فقالَ: من أبي؟ قال: «أبوك حُذافةٌ»، فقام عمرُ فقالَ: رضينا باللَّه ربَّا وبالإسلام دينًا، وبمحمد نبيًّا، وبالقرآن إمامًا، إنَّا يا رسولَ اللَّه حديثُ و عهد بجاهلية وشرك، واللَّه أعلمُ من آباؤنا، قال: فسكنَ غضبُه، ونزلتُ هذه الآيةُ: ﴿يَا أَيُّهَا الذِينَ آمنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ ﴾ [المائدة:١٠١].

وروى \_ أيضًا (٣) \_ من طريق العَوْفيِّ عن ابنِ عباسٍ في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّالُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١] قال: إنَّ رسولَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ الحَجُّ»، فقامَ رجل، فقالَ: عليكم الحجُّ»، فقامَ رجل، فقالَ: يا رسولَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ فَضِبَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ شديدًا، فقالَ: يا رسولَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ فضبًا شديدًا، فقالَ:

<sup>(1)(</sup>٢/٨٢). (٢)(٧/٣٥).

<sup>(</sup>٣) «التفسير» لابن جرير (٧/ ٥٤).

"والذي نفسي بيده، لو قلتُ: نعم، لوجَبَتْ ولو وجبتْ ما استطعتُم، وإذنْ لكفرتُم، فاتركُوني ما تركتُكُم، فإذا أمرتُكُم بشيء فافعلُوا، وإذا نهيتُكم عن شيء فانتهوا عنه فاتزل اللَّهُ: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ فأنزل اللَّهُ: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تَبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١]، نهاهُم أن يسألوا مثل الذي سألت النّصارى في المائدة، فأصبَحُوا بها كافرين، فنهى اللّه تعالى عن ذلك، وقال: لا تسألوا عن أشياء، إن نزلَ القرآنُ فيها بتغليظ ساءكُم، ولكن انتظرُوا، فإذا نزلَ القرآنُ فإنّكم لا تسألون عن شيء إلا وجدّتُم تبيانَهُ.

فدلَّت هذه الأحاديثُ على النهي عن السُّؤالِ عمَّا لا يُحتاجُ إليه مما يسوءُ السائلَ جوابُهُ مثلَ سؤالِ السائلِ، هل هو في النارِ أو في الجنة، وهل أبوه من ينتسبُ إليهِ أو غيرِه، وعلى النهي عن السؤالِ على وجهِ التعنتِ والعبثِ والاستهزاء، كما كانَ يفعلُه كثيرٌ من المنافقينَ وغيرُهم.

وقريبٌ من ذلكَ سؤالُ الآياتِ واقتراحُها على وجه التعنت، كما كانَ يسألُه المسركُون وأهلُ الكتابِ، وقد قالَ عكرمةُ وغيرُهُ: إنَّ الآيةَ نزلتْ في ذلك.

ويقربُ من ذلكَ السؤالُ عما أخفاه اللَّهُ عن عبادِهِ، ولم يُطلعُهُم عليهِ، كالسؤالِ عن وقتِ الساعةِ، وعن الروح.

ودلَّت ـ أيضًا ـ على نهي المسلمينَ عن السؤالِ عن كثيرٍ من الحلالِ والحرامِ عما يُخشى أن يكونَ السؤالُ سببًا لنزولِ التشديدِ فيهِ، كالسُّؤالِ عن الحجِّ: هل يجبُ كلَّ عام أم لا؟

وفي «الصحيح» (١) عن سعد، عن النبيِّ ﷺ أنه قالَ: «إنَّ أعظمَ المسلمينَ السلمينَ السلمينَ المسلمينَ المسلمي

في المسلمينَ جُرْمًا منْ سألَ عن شيءٍ لم يحرَّم، فحُرِّم من أجْلِ مسألتِهِ».

ولما سُئلَ النبيُّ وَلِيَّالِيَّةِ عَنِ اللِّعَانِ كَرَهُ المُسَائِلُ وَعَـابَهَا حَتَى ابتُلِي السَائلُ عَنْهُ قَبَلُ وَقَـوعِهِ بَذَلَكَ فَي أَهِلِهِ (١) وكان النبيُّ وَلَيَّالِيَّهُ ينهَي عن قيلَ وقـالَ، وكثرةِ السَوْالِ، وإضاعةِ المالِ (٢).

ولم يكن النبي عليه، يتألّفهم بذلك، فأمّا المهاجرون والأنصار المقيمون بالمدينة الذين القادمين عليه، يتألّفهم بذلك، فأمّا المهاجرون والأنصار المقيمون بالمدينة الذين رسَخ الإيمان في قلوبهم، فنُهوا عن المسألة، كما في «صحيح مسلم» (٣) عن النبّواس بن سمعان، قال: أقمت مع رسول اللّه عَلَيْة بالمدينة سنة ما يمنعني من الهجرة إلا المسألة، كان أحدنا إذا هاجر لم يسأل النبي عليه.

وفيه أيضًا (٤) عن أنس، قال: نُسهينا أن نسأل رسولَ اللَّه ﷺ عن شيء، فكان يُعجِبُنا أن يجيءَ الرجلُ منْ أهلِ البادية العاقلُ، فيسألُهُ ونحنُ نسْمعُ.

وفي «المسند» (٥) عن أبي أُمامة ، قال َ: كانَ اللَّهُ قد أنزل َ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ ﴾ [المائدة:١٠١] قال َ: فكُنَّا قد كرهنا كثيراً من مسألته ، واتَّقيْنَا ذلك حين أنزلَ اللَّهُ على نبيِّه عَيَّا ِ قال: فأتينا أعرابيا ، فرشوناه بُردًا ، ثمَّ قلنا له: سلِ النبيَّ عَيَّا فِي وذكر حديثًا .

وفي "مسند أبي يعْلَى الموصليِّ" عن البراءِ بن عازبٍ قال: إنْ كان لتأتِّي

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۷ / ۷۰ \_ ۷۲)، (۲۱۷/۸)، (۹/ ۱۰۵)، ومسلم (۲،۹/۶) من حديث عبد اللَّه بن عباس رطائه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١٥٣/٢ ـ ١٥٧) (٨/ ٤ ـ ١٢٤) (١٧/٩)، ومسلم (٥/ ١٣٠ ـ ١٣١) من حديث المغيرة بن شعبة ثولثي.

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم» (١/ ٣٢).

<sup>.(</sup>V \_ 7 /A)(**T**)

<sup>(0)(0/ 577).</sup> 



عليَّ السنةُ أريدُ أن أســـألَ رسولَ اللَّهِ ﷺ عن شيءٍ، فأتهــيبُ منه، وإن كنَّا لنتمنَّى الأعرابَ.

وفي «مسند البزار»(١) عن ابن عباس، قال: ما رأيت قومًا خيرًا من أصحاب محمَّد عَلَيْ مَا سألوه إلا عن اثنتي عشرة مسألةً، كلُّها في القرآن: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة:٢١٩]، ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة:٢١٧]، ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة:٢١٧]، ﴿ وَكُر الحَديثَ.

وقد كانَ أصحابُ النبيِّ عَلَيْهِ أحيانًا يسألونَهُ عن حكم حوادثَ قبلَ وقوعِهَا، لكن للعملِ بِهَا عند وقوعِها، كما قالُوا لهُ: إنَّا لاقُو العدوِّ غدًا، وليسَ معنا مُدًى، أفنذبحُ بالقصب؟ وسألُوه عن الأُمراءِ الذين أخبر عنهم بعدَه، وعن طاعتِهِم وقتالِهِم، وسألهُ حذيفةُ عن الفتن، وما يصنعُ فيها.

فهذا الحديثُ، وهو قولُهُ ﷺ: «ذَرُوني ما تركْتُكُم، فإنّما هلَكَ من كان قبلكُم بكثرة سُوالِهِم واختلافِهم على أنبيائِهم» يدلُّ على كراهة المسائلِ وذمّها، ولكن بعض الناسِ يزعمُ أنَّ ذلك كان مختصًا بزمنِ النبيِّ ﷺ لما يخشى حينئذ من تحريم ما لم يُحرَّم، أو إيجابِ ما يشقُّ القيامُ به، وهذا قد أُمِنَ بعد وفاتِه عَلَيْهِ.

ولكن ليسَ هذا وحده هو سببَ كراهة المسائلِ، بل له سببُ آخرُ، وهو الذي أشارَ إليه ابنُ عباسٍ في كلامه الذي ذكرنا بقوله: ولكن انتظرُوا، فإذا نزلَ القرآنُ، فإنَّكم لا تسألون عن شيء إلا وجدتم تبيانَهُ، ومعنى هذا: أنَّ جميعَ ما يحتاج واليه المسلمونَ في دينهم لا بدَّ أن يُبيّنه اللَّهُ في كتابِه العزيزِ، (١) لم نجده في «كشف الأستار» وعزاه الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/١٥٨ ـ ١٥٩) للطبراني في «المعجم الكبير» وهو فيه (١/١٥٤).

ويبلِّغُ ذلك رسولُهُ عنه، فلا حاجة بعد هذا لأحد في السؤال، فإنَّ اللَّه تعالى أعلم بمصالح عباده منهم، فما كان فيه هدايتُهم ونفعُهم فإنَّ اللَّه لا بدَّ أن يُبينَ لهم ابتداءً من غير سؤال، كما قال: ﴿ يُبينُ اللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ﴾ يُبينَ لهم ابتداءً من غير سؤال، كما قال: ﴿ يُبينُ اللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ﴾ [النساء:١٧٦]، وحينئذ، فلا حاجة إلى السُّؤالِ عن شيء، ولا سيما قبل وقوعه والحاجة إليه، وإنَّما الحاجة المهمة إلى فَهْم ما أخبر اللَّه به ورسولُه، ثمَّ اتباعً ذلك والعمل به، وقد كان النبيُّ عَلَيْ يُسألُ عن المسائل، فيُحيلُ على القرآن، ذلك والعمل به، وقد كان النبيُّ عَلَيْ يُسألُ عن المسائل، فيُحيلُ على القرآن، كما سألهُ عمرُ عن الكلالة فقال: «يكفيك آيةُ الصيف» (١).

وأشارَ رسولُ اللَّهِ ﷺ في هذا الحديثِ إلى أنَّ في الاشتخالِ بامتثالِ أمرِه، وإذا واجتنابِ نهيه شغلاً عن المسائلِ، فقال: «إذا نهيتُكُم عن شيءٍ فاجتنبوه، وإذا أمرتُكُم بأمر، فأتوا منه ما استطعتُم».

فالذي يتعينُ على المسلم الاعتناء به والاهتمام أن يبحث عمّا جاء عن اللّه ورسوله على معانيه، ثم يستغلُ ورسوله على معانيه، ثم يستغلُ بالتصديق بذلك إنْ كان من الأمور العلميّة، وإن كان من الأمور العمليّة، بذل وسعه في الاجتهاد في فعل ما يستطيعه من الأوامر، واجتناب ما ينهى عنه، وتكون همّته مصروفة بالكليّة إلى ذلك، لا إلى غيره.

وهكذا كانَ حالُ أصحابِ النبيِّ عَيَالِيَّةِ والتابعينَ لهم بإحسانٍ في طلبِ العلمِ النافع منَ الكتاب والسنة.

فأمَّا إنْ كانتْ همةُ السامِعِ مصروفةً عند سماعِ الأمرِ والنهي إلى فرضِ أمورٍ قد تقعُ، وقد لا تقعُ، فإن هذا مما يدخلُ في النَّهي ويثبِّطُ عنِ الجِدِّ في

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٥/ ٦٠).

متابعة الأمر. وقد سأل رجل ابن عمر عن استلام الحجر، فقال له: رأيت النبي عليه المنه ويقبِّله ، فقال له الرجل : أرأيت إن غُلِبْت عليه الرابي على النبي عليه النبي على النبي النب

خرَّجه الترمذيُّ<sup>(١)</sup> .

ومرادُ ابنِ عمر: أن لا يكونَ لكَ هم الله إلا في الاقتداء بالنبي على الله ولا حاجة إلى فرضِ العجزِ عن ذلكَ أو تعسر قبل وقوعه، فإنّه قد يفتر العزم عن الته عن الته على المتابعة، فإنّ التّه في الدّين، والسُّؤال عن العِلْم إنّها يُحمَدُ إذا كانَ للعملِ، لا للمراءِ والجدالِ.

وقد رُوي عن علي تطلقه ، أنه ذكر فتنا تكون في آخرِ الزمان، فقال له عمر : متى ذلك يا علي العال : إذا تُفُقه لغير الدين، وتَعُلِّم لغيرِ العملِ، والتُمِسَتِ الدنيا بعملِ الآخرة.

وعن ابنِ مسعود أنه قال: كيف بكُم إذا لبِستكم فتنةٌ يربُو فيها الصغيرُ، ويهْرَمُ فيها الكبيرُ، وتُتَّخَذُ سُنَةً، فإن غُيَّرَتْ يومًا قيل: هذا منكرٌ؟ قالُوا: ومتى ذلك؟ قالَ: إذا قلَّتْ أمناؤكُم، وكثرتْ أمراؤكم، وقلَّت فقهاؤكُم، وكثر قُرَّاؤكُم، وتُفُقَّه لغير الدين، والتُمسَتِ الدنيا بعملِ الآخرةِ.

خرَّجهما عبدُ الرزاقِ في كتابِهِ.

ولهذا المعنى كان كثيرٌ من الصحابة والتابعينَ يكرهونَ السؤالَ عن الحوادثِ قبلَ وقوعِها، ولا يُجيبونَ عن ذلكَ، قال عمرُو بنُ مُرَّةَ: خرجَ عمرُ على

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۸۲۱).

الناسِ، فقال: أُحرِّجُ عليكُم أن تسألونا عن ما لم يكنْ، فإنَّ لنا فيما كان شغلاً (١) .

وعن ابنِ عمر، قالَ: لا تسألوا عما لم يكن ، فإنّي سمعت عمر لعن السّائل عمّا لم يكن (٢٠) .

وكان زيدُ بنُ ثابت إذا سُـئلَ عن الشَّيْءِ يقولُ: كانَ هذا؟ فـإن قالُوا: لا، قالَ: دعُوه حتى يكونُ (٣) .

وقال مسروقٌ: سألتُ أُبيّ بنَ كعب عن شيء، فقالَ: أكان بَعدُ؟ فقلتُ: لا ، فقال: أجمّنا \_ يعني: أرحْنا \_ حتّى يكونَ فإذا كان اجتهدْنا لك رأينا(٤). وقال الشعبيُّ: سئلَ عمَّارٌ عن مسألة فقال: هل كان هذا بعدُ؟ قالُوا: لا ، قال: فدعُونا حتى يكونَ ، فإذا كان تَجَشَّمْنَاهُ لكم (٥) .

وعن الصَّلَتِ بنِ راشد، قال: سألت طاووسًا عن شيء، فانتهرني، وقال: أكان هذا؟ قلت نعم، قال: آللّه؟ قلت نالله. قال : إنَّ أصحابنا أخبر ونا عن معاذ بن جبل أنه قال: أيها النَّاس ، لا تعجلوا بالبلاء قبل نزوله فيذهب بكم هاهنا وهاهنا، فإنَّكم إنْ لم تعجلوا بالبلاء قبل نزوله لم ينفك المسلمون أن يكون فيهم مَنْ إذا سئل سُدّة، أو قال وُفِّق (٢).

وقد خـرَّجه أبو داود في كـتابِ: «المراسـيلِ» (٧) مرفـوعًا من طريقِ ابنِ

<sup>(</sup>١) أحرجه: ابن عبد البر في «العلم» (٢/ ١٤١ \_ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الدارمي في «السنن» (١٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الدارمي في «السنن» (١٢٢).

<sup>(</sup>٤) السابق (١٥٠)، وابن عبد البر (٢/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الدارمي (١٢٣).

<sup>(</sup>٦) السابق (١٥٣). (٧) «المراسيل» (٤٥٧).

عجلانَ عن طاووسٍ عن معاذٍ، قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تعجَلُوا بالبليَّةِ قَبِلُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ أَنْ لَمْ تَسْتَتُ بِكُمُ السُّبُلُ هَاهُنَا وَهَاهُنَا». ومعنى إرساله أن طاووسًا لم يسمع من معاذ.

وخرَّجه ـ أيضًا (١) ـ من رواية يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ بمعناه مرسلاً.

وروى الحجاجُ بنُ منهالِ حدثنا جريرُ بنُ حازمٍ سمعتُ الزبيرَ بنَ سعيد \_ رجلاً من بني هاشم \_ قال: سمعتُ أشياخَنا يحدِّثون: أنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْكُ قال: «لا يزالُ في أُمَّني من إذا سُئلَ سُدِّد وأُرْشِدَ حتى يتساءلوا عن ما لم ينزلْ تبيينُهُ، فإذا فعلوا ذلك، ذُهبَ بهم هاهنا وهاهنا».

وقد رُوي عن الصَّنابحيِّ عن معاوية عن النبيِّ عَلَيْكُ أنه نهى عن الأغْلُوطاتِ، خرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢) ، وفسَّرها الأوزاعيُّ، قال: هي شدادُ المسائِلِ. وقالَ عيسى بنُ يونسَ: هي ما لا يُحتاجُ إليه من كيفَ وكيفَ.

ويُروى من حديثِ ثوبانَ عن النبيِّ ﷺ قال: «سيكونُ أقوامٌ من أمتي يُعَلِّطُون فقهاءَهُم بِعُضَلِ المسائِلِ، أولئك شرارُ أُمَّتِي»(٣)

وقال الحسنُ: شرارُ عـبادِ اللَّهِ الذين يتبعونَ شرارَ المسائلِ يَغُمُّـون بها عبادَ اللَّه.

<sup>(</sup>۱) «المراسيل» (٥٨).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٢/ ٩٨).

وقال الأوزاعييُّ: إنَّ اللَّهَ إذا أراد أن يحرِمَ عبدَه بركةَ العلمِ، ألقى على لسانِه المغاليطَ، فلقد رأيتُهم أقلَّ الناس علمًا.

وقال ابن وُهب عن مالك: أدركت هذه البلدة، وإنَّهم ليكرهُون هذا الإكثار الذي فيه الناسُ اليوم، يريدُ المسائل.

وقال أيضًا: سمعت مالكًا وهو يعيب كثرة الكلام وكثرة الفتيا، ثم قال : يتكلَّمُ كأنه جمل مُغْتَلِم يقول : هو كذا، هو كذا يَهْدر في كلامه.

وقال: وسمعتُ مالكًا يكرهُ الجوابَ في كثرةِ المسائلِ، وقال: قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ﴾ [الإسراء: ١٥٥]، فلم يأتِهِ في ذلكَ جوابٌ.

وكان مالكٌ يكرهُ المجادلة عن السُّنِ أيضًا. قال الهيثمُ بنُ جميلٍ: قلتُ لللهُ: يا أبا عبد اللهِ، الرجلُ يكونُ عالمًا بالسُّن يُجادِلُ عنها؟ قال: لا، ولكن يخبر بالسُّنَّةِ، فإن قُبِلَ منه، وإلا سكتَ.

وقال إسحاقُ بنُ عيسى: كان مالكٌ يقولُ: المِراءُ والجِدالُ في العلمِ يذهبُ بنورِ العلمِ من قلبِ الرجلِ.

وقال ابنُ وهب: سمعتُ مالكًا يقولُ: المراءُ في العلمِ يُقسِي القلوبَ ويورِّث الضغنَ.

وكان أبو شريح الإسكندرانيُّ يومًا في مجلسه، فكثُرَت المسائلُ، فقال: قد دَرِنَتْ قلوبُكم منذُ اليـوم، فقومُـوا إلى أبي حُمَـيد خالد بن حـميـد اصَقُلوا قلوبكم، وتعلَّموا هذه الرغائبَ، فإنَّها تُجدِّدُ العبادةَ، وتُورثُ الزهادةَ، وتجرُّ الصداقةَ، وأقلُوا المسائلَ إلا ما نزلَ، فإنها تقسيِّ القلوبَ، وتورثُ العداوةَ.



وقال الميمونيُّ: سمعتُ أبا عبدِ اللَّهِ \_ يعني أحمدَ \_ يُسأل عن مسألةٍ، فقال: وقعَتْ هذه المسألةُ؟ بُليتم بها بعدُ؟

وقد انقسم الناس في هذا الباب أقسامًا:

فمن أتباع أهلِ الحديثِ منْ سدَّ بابَ المسائلِ حـتَّى قلَّ فقهُهُ وعلمُه بحدودِ ما أنزلَ اللَّهُ على رسوله، وصار حاملَ فقه غير فقيه.

ومن فقهاء أهلِ الرأي من توسّع في توليد المسائلِ قبلَ وقوعها، ما يقعُ في العادة منها وما لا يقعُ، واشت غلُوا بتكلُّف الجواب عن ذلك، وكشرة الخصومات فيه، والجدال عليه حتَّى يتولد منْ ذلك افتراق القلوب، ويستقرَّ فيها بسببه الأهواء والشحناء والعداوة والبغضاء، ويقترن ذلك كثيرًا بنيّة المغالبة، وطلب العلوِّ والمباهاة، وصرف وجوه الناس، وهذا ممَّا ذمَّه العلماء الربانيون، ودلَّت السُّنَّة على قبحه وتحريمه.

وأما فقهاء أهل الحديث العاملُون به، فإنَّ معظم همهم البحث عن معاني كتاب اللَّه عزَّ وجلَّ، وما يُفسِّره من السنن الصحيحة، وكلام الصحيحة والتابعين لهم بإحسان، وعن سنَّة رسول اللَّه عَلَيْه ومعرفة صحيحها وسقيمها، ثم التفقه فيها وتفهمها، والوقوف على معانيها، ثم معرفة كلام الصحابة والتابعين لهم بإحسان في أنواع العلوم من التفسير والحديث، ومسائل الحلال والحرام، وأصول السنة والزهد والرقائق، وغير ذلك، وهذا هو طريقة الإمام أحمد ومن وافقه من علماء الحديث الرَّبَانيين، وفي معرفة هذا شغل شاغل عن التشاغل عما أحدث من الرأي عماً لا يُنتفع به، ولا يقع، وإنما يُورث التجادل فيه كثرة الخصومات والجدال وكثرة القيل والقال. وكان

الإمامُ أحمدُ كثيرًا إذا سئل عن شيءٍ من المسائلِ المولداتِ التي لا تقع يقولُ: دعونا منْ هذه المسائل المحدثة.

وما أحسن ما قالَهُ يونسُ بنُ سليمانَ السَّقَطِيُّ: نظرتُ في الأمرِ، فإذا هو الحديثُ والرأيُ، فوجدتُ في الحديثِ ذكرَ الربِّ عزَّ وجلَّ، وربوبيتَه وإجلاله وعظمته، وذكرَ العرشِ وصفةَ الجنةِ والنارِ، وذكرَ النبيينَ والمرسلينَ، والحلالِ والحرامِ، والحثَّ على صلةِ الأرحامِ، وجماعَ الخيرِ فيه، ونظرتُ في الرأي، فإذا فيه المكرُ والغدرُ، والحيلُ، وقطيعةُ الأرحام، وجماعُ الشَّرِّ فيه.

وقال أحمدُ بن شبويه: من أرادَ علمَ القبرِ فعليه بالآثارِ، ومن أراد علم الخُبُزِ فعليه بالآثارِ، ومن أراد علم الخُبُزِ فعليه بالرأي.

ومن سلك طريقه لطلب العلم على ما ذكرناه، تمكّن من فهم جواب الحوادث الواقعة غالبًا، لأن أصولَها تُوجدُ في تلك الأصول المشار إليها، ولابدّ أن يكون سلوك هذا الطريق خلف أئمة أهله المجمع على هدايتهم ودرايتهم كالشافعي وأحمد وإسحاق وأبي عبيد ومن سلك مسلكهم، فإنّ من ادّعى سلوك هذا الطريق على غير طريقهم، وقع في مفاوز ومهالك، وأخذ بما لا يجوز الأخذ به، وترك ما يجب العمل به.

ومِلاكُ الأمرِ كلَّه أن يقصِدَ بذلكَ وجه اللَّه، والتقرُّبَ إليه، بمعرفة ما أنزلَهُ على رسوله، وسلوكِ طريقه، والعملِ بذلكَ، ودعاء الخلقِ إليه، ومَنْ كان كذلكَ، وفقَه اللَّهُ وسَدَّده، وألهمَهُ رشدَهُ، وعلَّمه ما لَم يكنْ يعلم، وكان من العلماءِ الممدوحينَ في قولِه تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ العلماءِ الممدوحينَ في العلم.



فقد خرَّج ابنُ أبي حاتمٍ في «تفسيره» من حديث أبي الدرداءِ أنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْهُ سُئلَ عن الرَّاسخينَ في العلم، فقالَ: «من برَّت يمينُه، وصدقَ لسانُه، واستقامَ قلبُه، ومَنْ عفَّ بطنُه وفرجُه، فذلكَ منَ الرَّاسخينَ في العلم».

قال نافعُ بنُ يزيدَ: يقالُ: الرَّاسخون في العلمِ: المتواضعونَ للَّهِ، المتذلِّلون للَّهِ مرضاتِهِ، لا يتعاطُون من فوقَهُم، ولا يحقرونَ من دونَهُم.

ويشهدُ لهذا قولُ النبيِّ عَيَلِيَّةِ: «أَتَاكُم أَهلُ اليمنِ، هُمْ أَبرُّ قلوبًا، وأرقُّ أَفَــُدةً، الإيمانُ عان، والفقهُ عان، والحكمةُ عانية»(١) .

وهذا إشارةٌ منه إلى أبي موسى الأشعريّ، ومن كان على طريقه من علماء أهلِ اليمنِ، ثمّ إلى أبي مسلم الخولانيّ، وأُويس القرنيّ، وطاووس، ووهب بنِ منبه، وغيرهم من علماء أهلِ اليمن، وكلُّ هؤلاء من العلماء الرّبانيينَ الخائفينَ للّه، وكلُّهم علماء باللّه يخشونه ويخافونه، وبعضهم أوسع علماً بأحكام اللّه وشرائع دينه من بعضٍ، ولم يكن تميّزهم عن الناسِ بكثرة قيل وقال، ولا بحث ولا جدال.

وكذلك معاذُ بنُ جبلٍ خطي العلماء برَنُوة، ولم يكن علمه بتوسعة المسائل يحشر يوم القيامة أمام العلماء برَنُوة، ولم يكن علمه بتوسعة المسائل وتكثيرها، بل قد سبق عنه كراهة الكلام فيما لم يقع، وإنما كان عالما بالله وعالمًا بأصول دينه.

وقد قيلَ للإمامِ أحمدَ: منْ نسألُ بعدك؟ قال: عبدُ الوهَّابِ الورَّاق، قيلَ له: إنه ليس له اتِّساعٌ في العلم، قال: إنه رجلٌ صالح، مثلُه يوفَّقُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٥/ ٢٢٠)، ومسلم (١/ ٥١ \_ ٥٢) من حديث أبي هريرة تُطْفُتُك.

لإصابة الحقِّ.

وسئل عن معروف الكرخيّ، فقال: كان معه أصلُ العلم: خشيةُ اللَّهِ، وهذا يرجعُ إلى قولِ بعضِ السلف: كفي بخشية اللَّه علمًا، وكفي بالاغترارِ باللَّه جهلاً. وهذا بابٌ واسعٌ يطولُ استقصاؤه (١) .

# \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسكُمْ لا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنبِّئُكُم بِمَا كَنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنبِّئُكُم بِمَا كَنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

وقد حكى القاضي أبو يعلى روايتين عن أحمد في وجوب إنكار المنكر على من يعلم أنَّه لا يقبل منه، وصحح القول بوجوبه، وهو قول أكثر العلماء.

وقد قبل لبعض السلف في هذا، فقال: يكون لك معذرة، وهذا كما أخبر الله عز وجل عن الذين أنكر وا على المعتدين في السبت أنهم قبالوا لمن قال لهم: ﴿لَمْ تَعِظُونَ قَوْمًا اللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذرَةً إِلَىٰ رَبّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾ [الاعراف:١٦٤]، وقد ورد ما يستدل به على سقوط الأمر والنهي عند عدم القبول والانتفاع به، ففي «سنن أبي داود» وابن ماجه والترمذي (٢) عن أبي ثعلبة الخُشني أنه قيل له: كيف تقول في هذه الآية: ﴿عَلَيْكُمْ عَن أَبِي ثُعلبة الخُشني أنه قيل له: كيف تقول في هذه الآية: ﴿عَلَيْكُمْ أَنفُسكُمْ ﴾ [المائدة:١٠٥] ، فقال: أما والله لقد سألت عنها رسول الله عَلَيْق،

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٢٩ \_ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٤٣٤١)، والترمذي (٣٠٥٨)، وابن ماجه (٤٠١٤).



فقالَ: «بل ائتمروا بالمعروف، وانتهوا عن المنكر حتَّى إذا رأيتَ شُحًا مُطاعًا، وهوى مُتَّبعًا، ودُنيا مُؤثَرَةً، وإعجابَ كُلِّ ذي رأي برأيه فعليكَ بنفْسِكَ، ودعْ عنكَ أمرَ العوامِّ».

وكذلك رُويَ عن طائفة من الصحابة في قوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ ﴾ [المائدة:١٠٥]، قالُوا: لَم يأتِ تأويلُها بعد ، إنَّما تأويلُها في آخر الزمان (٢).

وعن ابنِ مسعود، قال: إذا اختلفت القلوبُ والأهواءُ، وأُلبِستُم شيَعًا، وذاقَ بعضُكم بأسَ بعض، فيأمرُ الإنسانُ حينتُ في نفسَهُ، حينتُذ تأويل هذه الآية (٢).

وعن ابنِ عمر، قال: هذه الآيةُ لأقوامٍ يجيئونُ من بعدنا، إن قالُوا لم يُقبَلْ منهم. وقال جُبيرُ بنُ نفيرٍ عن جماعة من الصحابة، قالُوا: إذا رأيت شحًا مُطاعًا وهوًى متبعًا، وإعجاب كلِّ ذي رأي برأيه، فعليك بنفسك، لا يضرُّكَ من ضلَّ إذا اهتديت (٢).

وعن مَكْحُـولٍ، قـال: لم يأتِ تأويلها بعـدُ، إذا هابَ الواعظُ، وأنكرَ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲۶۳۲ \_ ۴۳٤۳).

<sup>(</sup>۲) راجع: «التفسير» للطبري (٧/ ٦٢ ـ ٦٤).

الموعوظُ فعليكَ حينئذِ بنفسِكَ لا يضرُّك من ضلَّ إذا اهتديتَ.

وعن الحسنِ: أنه كان إذا تلا هذه الآيةَ، قال: يا لها من ثقةٍ ما أوثقها! ومن سعة ما أوسَعها!.

وهذا كلُّه قد يُحملُ على أنَّ من عجزَ عن الأمرِ بالمعروف، أوخافَ الضَّررَ، سقطَ عنه، وكلامُ ابنِ عمر يدلُّ على أنَّ من عَلِمَ أنَّه لا يُقبَل منه، لم يجب عليه، كما حُكِي روايةً عن أحمد، وكذا قال الأوزاعيُّ: مُرْ مَنْ ترى أن يقبلَ منك (۱).

# \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمُوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَان ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَان مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَأَصَابَتْكُم مُصيبَةً الْمَوْت تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْد الصَّلاة فَيُقْسَمَان بِاللَّه إِنَ ارْتَبْتُمْ لا نَشْتَرِي به ثَمَنًا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَلا نَكْتُمُ فَيُقْسَمَان بِاللَّه إِنَّ ارْتَبْتُمْ لا نَشْتَرِي به ثَمَنًا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَلا نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللَّهَ إِنَّا إِذًا لَمِنَ الآثِمِينَ ﴿ إِنَّ الْمَنَ الْآثِمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا إِذًا لَمِنَ الآثِمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَاسْمَعُوا وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسَقِينَ ﴾ وَنَعُهُمُ اللَّهُ وَاسْمَعُوا وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسَقِينَ ﴾ وَانَّقُوا اللَّهُ وَاسْمَعُوا وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسَقِينَ ﴾ وَيُمَان بَعْدَ أَيْمَانِهِمْ وَاتَّقُوا اللَّهُ وَاسْمَعُوا وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسَقِينَ ﴾

وقد دلَّ القرآنُ على استحلافِ الشهودِ عندَ الارتيابِ بشهادتهِم في الوصيَّةِ في السهودِ عندَ الارتيابِ بشهادتهِم في الوصيَّة في السفرِ في قولِهِ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۲۶۲ \_ ۲۲۸).

الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِنكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ إِنِ ارْتَبْتُمْ لا نَشْتَرِي بِهِ ثَمَنًا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَلا نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللّهِ ﴾ [المائدة:٦٠]، وهذه الآية لم يُنسخ العمل بها عند جمهور السلف، وقد عمل بها أبو موسى، وابن مسعود، وأفتى بها عليّ، وابن عباس، وهو مذهب شريح والنخعيّ، وابن أبي ليليّ، وسفيانَ والأوزاعيّ وأحمد وأبي عبيد وغيرهم، والنخعيّ، وابن أبي ليليّ، وسفيانَ والأوزاعيّ وأحمد وأبي عبيد وغيرهم، قالُوا: تُقبل شهادة الكفّار في وصيَّة المسلمينَ في السّفر، ويستحلفانِ مع شهادتهما، وهل يمينهما من باب تكميل الشهادة، فلا يُحكمُ بشهادتهما بدون عين، أم من باب الاستظهار عند الريبة؟ وهذا محتملٌ، وأصحابنا جعلُوها شرطًا، وهو ظاهرُ ما رُويَ عن أبي موسى وغيرِه.

وقد ذهب طائفة من السلف إلى أنَّ اليمينَ مع الشاهد الواحد هو من باب الاستظهار، فإنْ رأى الحاكمُ الاكتفاءَ بالشَّاهد الواحد، لبُروز عدالته، وظُهور صدْقه اكتفى بشهادته بدون يمين الطالب.

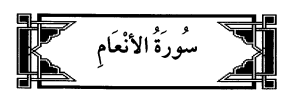
وقولُهُ تعالى: ﴿ فَإِنْ عُثِرَ عَلَىٰ أَنَّهُمَا اسْتَحَقَّا إِثْمًا فَآخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ إِثْمًا فَآخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ الأَوْلَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَقُّ مِن شَهَادَتِهِمَا ﴾ [آلمائدة:١٠٧]، يدلُّ على أنَّه إذا ظهر خلَلٌ في شهادة الكفَّارِ، حَلَفَ أولياء الميت على خيانته مِمَا وكذبهِما، واستَحقُّوا ما حلَفُوا عليه، وهذا قولُ مُجاهد وغيره من السلف.

ووَجْه ذلكَ: أَنَّ اليمينَ في جانبِ أقوى المتداعيينِ، وقد قَويَتْ هاهنا دَعْوى المتداعيينِ، وقد قَويَتْ هاهنا دَعْوى الورثةِ بظهورِ كذبِ الشُّهودِ الكفَّارِ، فتُردُّ اليمينُ على المُدَّعينَ، ويحلفونَ مع اللَّوْثِ ويستحقُّون ما ادَّعَوْهُ، كما يحلفُ الأولياءُ في القسامةِ مع اللَّوْث، ويستحقّون بذلك الدِّيةَ والدَّم \_ أيضًا \_ عندَ مالكِ وأحمدَ وغيرِهما.

وقضى ابن مسعود في رجلٍ مسلم حضره الموت فأوصى إلى رجلين مسلمين معه، وسلّمهما ما معه من المال، وأشهد على وصيّته كفّارا، ثم قدم الوصيّان، فدفعا بعض المال إلى الورثة، وكتما بعضه، ثمّ قدم الكفّار فشهد والوصيّان، فاستحلفه ما: ما دفع عليهم بما كتموه من المال، فدعا الوصيّين المسلمين، فاستحلفه ما: ما دفع إليهما أكثر ممّا دفعاه، ثم دعا الكفّار، فشهدوا وحلَفوا على شهادتهم، ثم أمر أولياء الميت أن يحلفوا أنَّ ما شهدت به اليهود والنصارى حقٌ فحلفوا، فقضى على الوصييّن بما حلفوا عليه، وكان ذلك في خلافة عثمان، وتأوّل ابن مسعود الآية على ذلك، فكأنّه قابل بين يمين الأوصياء والشّهود الكفار فأسقطهُمّا، وبقي مع الورثة شهادة الكفار، فحلفوا معها، واستحقّوا، لأن جانبهم ترجّع بشهادة الكفّار لهم، فجعل اليمين مع أقوى المتداعين، وقضى

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٥٠ \_ ٢٥٢).



قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾

[قال البخاريُّ ] (١) : «بابٌ لا يَدْرِي متَى يجِيءُ المطرُ إلا اللَّهُ»:

وقال أبو هريرةَ، عن النبيِّ عَلَيْكَةٍ: «خمسٌ لا يعْلَمُهُنَّ إلا اللَّهُ».

حديثُ أبي هريرةَ هذا، قد خرَّجه في كتابِ الإيمانِ (٢) في حديثِ سؤالِ جبريلَ النبيَّ عَلَيْهِ عن الإسلامِ والإيمانِ والإحسانِ، وأنّه تلا عند ذلك هذه الآيةَ: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْغَيْثَ ﴾ [لقمان:٣٤] الآية، وقد تقدم ذكرُه والكلامُ عليه.

حدَّثنا محمد بن يوسف : نا سفيان ، عن عبد اللَّه بن دينار ، عن ابن عمر ، قال : قال النبي على النبي على الغيب خمس ، لا يعلم أحد اللَّه ، لا يعلم أحد ما يكون في غد إلاَّ اللَّه ، ولا يعلم أحد ما يكون في الأرحام إلاَّ اللَّه ، ولا تعلم نفس ما تكسب عَدًا ، وما تَدْرِي نفس بأي الرض تموت ، وما يدري أحد متى يجيء المطر (٣) .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)(1/PI = \cdot \Upsilon).$ 

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٢/ ٤١)، (٦/ ٩٩)، (٩/ ١٤٢).

الخمس، التي هي مفاتح الغيب، التي قال فيها: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُو ﴾ [الانعام: ٩٥].

وهذه الخمسُ المذكورةُ في حديثِ ابنِ عمرَ، ليسَ فيها علمُ الساعةِ، بل فيها ذكرُ متى يجيءُ المطرُ بدلَ الساعة.

وهذا مما يدلُّ على أنَّ علمَ اللَّهِ الذي استأثر به دونَ خلْقهِ لم ينحصرْ في خمس، بلْ هو أكثرُ من ذلكَ، مثلُ علمه بعدد خلقه، كما قال: ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ ﴾ [الانعام: ٩٠].

ومثلُ استئاره بعلمهِ بذاتِهِ وصفاتِهِ وأسمائِهِ، كما قال: ﴿ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عَلْمًا ﴾ [طه:١١٠].

وفي حديث ابنِ مسعود \_ في ذكرِ أسمائه \_ : «أو استأثرت به في علم الغيْبِ عندك»(١) .

وإنَّما ذُكرَتُ هذه الخمسُ لحاجةِ الناسِ إلى معرفةِ اختصاصِ اللَّهِ بعلمِها، والعلم بمجموعِها مما اختصَّ اللَّهُ بعلمِهِ، وكذلكَ العلمُ القاطعُ بكلِّ فردٍ فردٍ من أفرادها.

وأمَّا الاطّلاعُ على شيءٍ يسيرٍ من أفرادِها بطريقٍ غيرِ قاطع، بل يحتملُ الخطأ والإصابة هو غيرُ منفيًّ، لأنه لا يدخلُ في العلمِ الذي اختصَّ اللَّهُ به، ونفاهُ عن غيرِه.

وتقدَّمَ \_ أيضًا \_ أنَّ النبيُّ عَلَيْكُم أُوتي علم كلِّ شيءٍ ، إلا هذه الخمس.



وهو داخلٌ في قولِ مِ تعالى: ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَدًا ﴿ آَنَ إِلاَّ مَنِ ارْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ ﴾ [الجن: ٢٦ ٢٠] الآية .

ولكنَّ علمَ الساعةِ مما اختصَّ اللَّهُ به، ولم يطلعُ عليه غيرَه، كما تقدَّمَ في حديثِ سؤالِ جبريلَ للنبيِّ ﷺ، وكذلك جملةُ العلم بما في غَدِ.

وقد قالت جارية بحضرته عَلَيْلِيُّه: وفينا نبيٌّ يعلمُ في ما غَدِ، فنهاها النبيُّ عِن قول ذلك.

وقد خرَّجه البخاريُّ في «النكاحِ»(١) .

وأما العلمُ بما في الأرحامِ، فينفردُ اللَّهُ تـعالى بعلمهِ، قــبلَ أن يأمرَ ملكَ الأرحامِ بتخليقِه وكتابتِهِ، ثم بعد ذلك قد يُطلعُ اللَّهُ عليه من يشاءُ من خلقهِ، كما أطلَعَ عليه ملكَ الأرحام.

فإن كان من الرسلِ فـإنَّه يطلعُ عليه علمًا يقينًا، وإن كـان من غيرِهم مِنَ الصدِّيقينَ والصالحينَ، فقد يطلعُه اللَّهُ تعالى عليه ظاهرًا.

كما روى الزهريُّ، عن عروة، عن عائشة، أنَّ أبا بكر لما حضرتُه الوفاةُ قال لها - في كلامٍ ذكرَهُ -: إنما هو أخواكِ وأختاكِ. قالتْ: فقلتُ هذا أخواي، فمن أختاي؟ قال: ذو بطنِ ابنةُ خارجةِ، فإني أَظنُّها جاريةً.

ورواه هشامٌ، عن أبيه، عن عائشة، أنها قالتُ له عند ذلك: إنما هي أسماءُ؟ فقالَ: وذاتُ بطنِ بنتُ خارجةَ، أظنُّها جاريةً.

ورواه هشامٌ، عن أبيه: قد أُلْقِيَ في رُوعِي أنَّـها جاريةٌ، فـاستـوصي بها خيرًا، فولدتْ أمَّ كُلثوم.

<sup>.(</sup>Yo/V)(1)

وأما علمُ النفس بما تـكسبُه غدًا، وبـأيِّ أرضِ تموتُ، ومتى يجيءُ المطرُ، فهذا على عمومه لا يعلَمُه إلا اللَّهُ.

وأمَّا الاطلاعُ على بعضِ أفرادهِ، فإنْ كانَ بإطلاعٍ مِنَ اللَّهِ لبعضِ رسلهِ، كان مخصوصًا من هذا العموم، كما أُطلِعَ النبيُّ ﷺ على كثيرٍ من الغيوبِ المستقبلة، وكان يخبرُ بها.

فبعضُها يتعلقُ بكسبِهِ، مثلُ إخبارِه أنه يَقْتلُ أميَّـةَ بنَ خلف، وأخبر سعدُ ابنُ معاذِ بذلك أميةَ بمكةً، وقال أميَّةُ: واللَّه، ما يكذبُ محمدٌ.

وأكثرُه لا يتعلقُ بكسبِهِ، مثلُ إخبارِهِ عن الصورِ المستقبلةِ في أُمَّتِهِ وغيرِهِم، وهو كثير جدا.

وقد أخبر بتبوك، أنه «تهبُّ الليلة ريحٌ شديدةٌ، فلا يقومَنَّ أحدٌ ، وكان كذلك (١١) .

والاطلاعُ على هبوبِ بعضِ الرياحِ نظيرُ الاطلاعِ على نزولِ بعضِ الأمطارِ في وقتِ معينِ.

وكذلك إخبارُهُ ﷺ ابنته فاطمةَ في مرضِهِ، أنه مقبوضٌ من مرضِهِ.

وقد رُوي عنه ﷺ، أنَّه قال: «ما بين قبرِي ومنبري روضةٌ من رياضِ الجنة».

خرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢) من حديثِ أبي سعيدِ الخدريِّ، والنسائيُ (٣) من حديثِ أبي سعيدٍ الخدريِّ، والنسائيُ من حديثِ أمِّ سلمةَ عن النبيِّ عَلَيْلَةٍ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۲/ ۱۰۶)، (۲۲/۳)، (۱۹/۶)، (۱۱۹/۶)، (۹/۲)، ومسلم (۱۲۳/۶)، (۱۲۳)، ومسلم (۱۲۳/۶)، (۲۱/۷) من حديث أبي حميد الساعدي ثلاث .

<sup>(1)(4/31).</sup> 

<sup>(</sup>٣) «السنن الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٨٢٣٤).

وهو دليلٌ على أنَّه علمَ موضعَ موتِه ودفنِهِ.

وقد رُوي عنه، أنه قال: «لم يقبض ْنبيٌّ إلا دُفنَ حيثُ يُقبضُ».

خرَّجه ابنُ ماجه (١) وغيرُهُ.

وأما إطلاع ُ غيرِ الأنبياءِ على بعضِ أفرادِ ذلك فهو \_ كما تقدَّمَ \_ لا يحتاج ُ إلى استثنائه؛ لأنه لا يكون علمًا يقينًا، بل ظنًا غالبًا، وبعضه وهم ، وبعضه حدس وتخمين ، وكل هذا ليس بعلم، فلا يحتاج ُ إلى استثنائه مما انفردَ اللّه سبحانه وتعالى بعلمه، كما تقدَّم، واللّه سبحانه وتعالى أعلم (٢).

# \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيَانَهُم بِظُلْمٍ أُولْئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ بظُلْمٍ أُولْئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾

خرَّج البخاريُّ ومسلمٌ (٣): من حديث: ابنِ مسعود، قالَ: لَّا نزلتْ: ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ المُلْمُلْم

معنى هذا: أنَّ الظلم يختلفُ:

فيه ظلمٌ ينقل عن الملةِ، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الشَّرِّكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان:١٣]، وقولِهِ تعالى: ﴿وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة:٢٥٤]، فإنَّ الظلمَ وضعُ الشيءِ في غيرِ موضعه، وأعظمُ ذلك أنَّ يوضعَ المخلوقُ في مقامِ الخالقِ، ويجعلَ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۶۲۸).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٦/ ٣٤٠ ـ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/ ١٥)، (١٧ / ١٧١)، (١/ ٧١ ـ ١٤٣)، (٩/ ١٧ ـ ٢٣)، ومسلم (١/ ٨٠).

شريكًا له في الربوبية وفي الإلهيّة، سُبْحانه وتعالى عمًّا يشركونَ.

وأكثرُ مَا يردُ في القرآنِ وعيدُ الظالمينَ، يرادُ به الكفارُ، كقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَ اللَّهُ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ ﴾ الآيات [إبراميم:٤٢]، وقوله: ﴿ وَتَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدٌ مِن سَبِيلٍ ﴾ الآيات [الشورى:٤٤] ومثلُ هذا كثير.

ويرادُ بالظلمِ ما لا ينقلُ عن الملةِ ، كقولهِ تعالى: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمَ مُقْتَصِدٌ وَمَنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ ﴾ [ناطر:٣٦]، وقولَهِ: ﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّه فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالْمُونَ ﴾ [البقرة:٢٢٩].

وحديثُ ابنِ مسعود هذا: صريحٌ في أنَّ المرادَ بقولهِ تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ [الانعام: ٨٦]، أنَّ الظلمَ هو الشركُ.

وجاء في بعضِ رواياته: زيادةٌ: قال: «إنَّما هو الشركُ».

وروى حمادُ بن سلمة ، عن علي بن زيد ، عن يوسف بن مهران ، عن ابن عباس ، أنَّ عـمر بن الخطاب كان إذا دخل بيته نشر المصحف فقرأ ، فدخل ذات يوم فقرأ ، فأتى على هذه الآية : ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْم ﴾ ذات يوم فقرأ ، فأتى على هذه الآية : ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْم ﴾ [الانعام: ١٨] ، إلى آخر الآية ، فانتعل وأخذ رداء ، ثم أتى أبي بن كعب ، فقال : يا أبا المنذر ، أتيت قبل على هذه الآية : ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْم ﴾ [الانعام: ١٨] ، وقد تَرى أنَّا نظلمُ ونفعلُ؟ فقال : يا أمير المؤمنين ، إنَّ هذا ليسَ بذلك ، يقول اللَّه تعالى : ﴿ إِنَّ الشِرْكَ لَظُلُمٌ عَظِيمٌ ﴾ [القمان: ١٦] إنَّما ذلك الشرك .

وخرَّجه محمدُ بنُ نصرِ المروزيُّ<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) «تعظيم قدر الصلاة» (٢/ ٥٢٥).



وخرَّجه \_ أيضًا \_ من طريقِ حمادِ بنِ زيدٍ، عن عليٍّ بنِ زيدٍ، عن سعيدِ ابنِ المسيّبِ، أنَّ عمرَ أتى على هذه الآيةِ \_ فذكره.

وحمادُ بنُ سلمةً، مقدَّمٌ على حمادِ بن زيدِ في عليِّ بنِ زيدٍ خاصةً.

وروى \_ أيضًا (١) \_ بإسناده، عن سفيان، عن ابن جريج، عن عطاء، قال: كفرٌ دونَ كفرٍ، وظلمٌ دونَ ظَلم، وفسقٌ دون فسقِ.

يعني: أن الفسق قد يكونُ ناقلاً عن الملة، كما قال في حق إبليس: ﴿ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِهِ ﴾ [الكهف: ٥٠]، وقال: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَاهُمُ النَّارُ كُلَّمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا أُعِيدُوا فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذَّبُونَ ﴾ أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا أُعِيدُوا فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذَّبُونَ ﴾ [السجدة: ٢٠].

وقد لا يكونُ الفسقُ ناقلاً عن الملة، كقوله تعالى: ﴿ وَلا يُضَارَ كَاتِبٌ وَلا شَهِيدٌ وَإِن تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ ﴾ [البقرة:٢٨٢]، وقوله في الندين يرمونَ المحصنات: ﴿ وَلا تَقْبُلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور:٤]، وقوله: ﴿ فَلا رَفَتُ وَلا فُسُوقَ وَلا جَدَالَ في الْحَجّ ﴾ [البقرة:١٩٧].

وفسَّرت الصحابةُ الفسوقَ في الحجِّ بالمعاصِي كلِّها، ومنهُم من خصَّها بما يُنهى عنه في الإحرام خاصةً.

وكذلك السرك، منه ما ينقل عن الملة، واستعمالُه في ذلك كثيرٌ في الكتابِ والسُّنَّةِ، ومنه ما لا ينقلُ، كما جاء في الحديثِ: «من حلفَ بغيرِ اللَّهِ فقد أشرْكَ » وفي الحديثِ: «الشركُ في هذه الأُمَّة أخفَى من دبيبِ النملِ » (٢)، المصدر السابق (٢٢/٢).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه: الترمذي (۱۰۳۵)، وأحمد (۲/۸٦ م ۱۲۰ م ۱۲۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٤٠٣/٤) من حديث أبي موسى الأشعري يُطْفُ.

وسمَّى الرِّياءَ شركًا.

وتأوَّلَ ابنُ عباسٍ على ذلكَ قولَه تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [يوسف:١٠٦]، قال: إنَّ أحدَهُم يشركُ حتَّى يشرك بكلبِه: لولا الكلبُ لسرقنا الليلة.

قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَخَدًا ﴾ [الكهف:١١٠].

وقد رُوي أنها نزلت في الرِّياء في العملِ.

وقيل للحسن: يشركُ باللَّه؟ قال: لا ، ولكن أشركَ بذلكَ العملِ عملاً يريدُ به اللَّهَ والناسَ، فذلك يُردُّ عليه (١١) .

# \* \* \*

قوله تعالى : ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَ تَشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُم مَنْ إِمْلاق يَخْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقُلُونَ ﴿ وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمَ إِلاَّ مِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِالْقَسْطِ لا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ بِالْقَسْطِ لا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ بِالْقَسْطِ لا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ بِالْقَسْطِ لا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ بَالْقَسْطِ لا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ فَا السَّبُلُ فَا قُرْبَىٰ وَبِعَهُدُ اللَّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ فَيْ السَّبُلُ وَالْمَالَ السَّبُلُ وَلَا تَتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السَّبُلُ

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۱۳۲/ ۱۳۶).

# فَتَفَرُّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾

قال ابنُ الجوزيِّ في «المقتبس»: سمعتُ الوزير (١) يقولُ: الآياتُ اللواتي في الأنعام: ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ﴾ [الانعام: ١٥١] محكماتٌ، وقد اتفقت عليها الشرائعُ، وإنما قالَ في الآية الأولى: ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ وفي الثانية: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الانعام:١٥٢]، وفي الشالثة: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾؛ لأنَّ كلَّ آيــة يليقُ بها ذلكَ، فـإنَّه قالَ في الأولى: ﴿أَلاَّ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ والعقلُ يشهدُ أنَّ الخالقَ لا شريكَ له، ويدعُو العقلُ إلى برِّ الوالدين، ونهى عن قتل الولد، وإتيان الفواحش؛ لأنَّ الإنســانَ يغارُ من الفاحشة على ابنتــه وأخته، فكذلكَ هو، ينبغي أنْ يجتنبَها، وكذلك قتلُ النفس، فلما لاقتْ هذه الأمورُ بالعقلِ، قالَ: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ ولما قــالَ في الآية الثــانيــة: ﴿ وَلا تَقْرَبُوا مالَ الْيَتِيمِ ﴾ والمعنى: اذكُـرْ لو هلكتَ فصــارَ ولدُك يتيــمًا، واذكُـرْ عند ورثتكَ، لو كنتَ الموروثَ لهُ، واذكُرْ كيفَ تحبُّ العدلَ لكَ في القول؟ فاعدِلْ في حقِّ غيرِكَ، وكما لا تؤثرُ أن يخانَ عهدُك فلا تخن، فلاقَ بهذه الأشياء التذكرُ فقالَ: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ وقالَ في الثالثة: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا ﴾ [الانعام:١٥٣]، فلاقَ بذلكَ اتقاءُ الزلل، فلذلك قال: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٢)[الانعام:١٥٣].

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلا يُطْلَمُونَ ﴾ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلا يُطْلَمُونَ ﴾

وقد دلَّ حديثُ أبي سعيدٍ وحديثُ أبي هريرةَ المذكورانِ<sup>(٣)</sup> على أنَّ مضاعفةَ حسناتِ المسلم بحسبِ حسنِ إسلامِهِ.

<sup>(</sup>۱) هو : يحيى بن محمد بن هبيرة. (۲) «طبقات الحنابلة» (۳/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٣) يعني: ما رواهما البخاري في كتاب الإيمان ـ باب حسن إسلام المرء (١٧/١).

وخرَّج ابنُ أبي حاتم، من رواية عطية العوفيِّ، عن ابنِ عمر، قال: نزلتْ: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالُهَا ﴾ [الانعام: ١٦]، في الأعراب. فقال له رجل: يا أبا عبد الرحمنِ، فما للمهاجرين؟ قال: ما هو أكثرُ، ثم تلا قولَه: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١) [النساء: ١٤].

ويشهدُ لهذا المعنى: ما ذكره اللَّهُ عَزَّ وجلَّ في حقِّ أزواجِ نبيِّه عَلَيْهُ، فقال: ﴿ وَمَن يَقْنُتُ ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِي مَن يَأْت مِنكُنَّ بِفَاحِشَة مُبيَّنَة ﴾ [الاحزاب:٣٠] إلى قوله: ﴿ وَمَن يَقْنُتُ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَالِحًا نُوْتَهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقًا كَرِيمًا ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِي لَسُنُنَ كَأَحَدُ مِّنَ النِسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَ ﴾ [الاحزاب:٣١].

فدلَّ على أنَّ من عظُمَتْ منزلَتُه عندَ اللَّهِ، فإن عملَه يضاعفُ له أحرهُ.

وقد تأولَ بعضُ السلفِ من بني هاشم دخولَ آلِ النبيِّ ﷺ في هذا المعنى، لدخولِ أزواجه، فكذلك من حَسُن إسلامُهُ بتحقيقِ إيمانِهِ وعملِهِ الصالح، فإنه يضاعفُ له أُجرُ عملِهِ بحسبِ حسنِ إسلامِه، وتحقيق إيمانِه وتقواه. واللَّه أعلمُ.

ويشهدُ لذلك: أنَّ اللَّهُ ضاعفَ لهذه الأمة، لكونها خيرَ أمة أخرجتْ للناسِ أجرَها مرتينِ، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ ﴾ [الحديد:٢٨].

وفي الحديث الصحيح: «إنَّ أهلَ التوراة عملُوا إلى نصف النهار على قيراط، وعملُ أهلُ الإنجيلِ إلى العصرِ على قيراط، وعملُ أهلُ الإنجيلِ إلى العصرِ على قيراط، وعملُ أملُ الإنجيلِ إلى العصرِ على قيراط، وعملُ أملُ أللهُ عنه العبد فحسن الله على الله عنه العبد الحدري والله عنه كل سيئة كان زلفها، وكان بعد ذلك القصاص الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، والسيئة بمثلها إلا أن يتجاوز الله عنها». ولفظ حديث أبي هريرة نحوه.

(۱) راجع: «تفسير الطبري» (۱۲/ ۲۷۷ ـ ۲۷۹).



غروبِ الشمسِ على قيراطينِ، فغضبتِ اليهودُ والنصارى، وقالوا: ما لنا أكثرُ عملاً وأقلُّ أجرًا؟ فقال اللَّهُ: هل ظلمتُكُمْ من أجورِكُم شيئًا؟ قالوا: لا، قال: فذلك فضلي أوتيه من أشاءُ»(١)

وأمَّا من أحسنَ عمله وأتقنَهُ وعملَهُ على الحضورِ والمراقبةِ، فلا ريبَ أنه يتضاعفُ بذلك أجرُه وثوابُهُ في هذا العملِ بخصوصِه على من عملِ ذلك العملَ بعينِه على وجهِ السهوِ والغفلةِ.

ولهذا؛ رُوي في حديث عـمَّار المرفوع: «إنَّ الرجل ينصرفُ من صلاتِه، وما كُتبَ له إلا نصفُها، إلا ثلثُها، إلا ربُعُها (٢) حتى بلغ العُشْر.

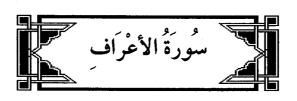
فليس ثوابُ من كتب له عشر عمله كثواب من كتب له نصفه، ولا ثواب من كتب له نصف عمله كثواب من كتب له عمله كله أعلم (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٦) من حديث ابن عمر، وجديث أبي موسى الأشعري رَاكُ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٧٩٦)، وأحمد (٣١٩/٤).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١٤٨/١) ـ ١٤٩).



قوله تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِد وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴿ آَ ۖ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللّهِ الَّتِي وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴿ آَ ۖ قُلْ هِي للّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةَ الدُّنْيَا أَخْرَجَ لِعَبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقَ قُلْ هِي للَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةَ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقَيَامَةِ كَذَلِكَ نَفُصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ خَالِصَةً يَوْمَ الْقَيَامَةِ كَذَلِكَ نَفُصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾

أما قوله تعالى: ﴿ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [آلاعراف: ٣١] فإنها نزلت بسبب طواف المشركين بالبيت عُراة، وقد صح هذا عن ابنِ عباس (١١)، وأجمع عليه المفسرون من السلف بعدة.

وقد ذكر الله هذه الآية عقب ذكره قصة آدم عليه السلام، وما جرى له ولزوجه مع الشيطان حتى أخرجَهُ ما من الجنة، ونزع عنهما لباسهما حتى بدَت عوارتُهما، فقال تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتننّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبَويْكُم مِنَ الْجَنَّة يَنزِعُ عَنهُما لِبَاسَهُما لِيُرِيهُما سَوْءَاتِهِما إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلَيَاءَ للَّذينَ لا يُؤْمنُونَ ﴾ [الاعراف:٢٧].

ثم قالَ: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاء أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّه مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الاعراف:٢٨].

والمرادُ بالفاحشةِ هنا: نزْعُ ثيابِهِم عند الطوافِ بالبيتِ، وطوافُهم عراةً كما

أخرجه: مسلم (٨/ ٢٤٣ \_ ٢٤٤).



كان عادة أهل الجاهلية.

ثم قالَ بعد ذلك : ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الاعراك: ٣١].

والمرادُ بذلكَ: أن يسترُوا عوراتِهِم عندَ المساجدِ، فدخلَ في ذلك الطوافُ والصلاةُ والاعتكافُ وغيرُ ذلك.

وقال طائفة من العلماء: إنَّ الآية تدلُّ على أخذ الزينة عند المساجد، وذلك قدرٌ زائدٌ على ستر العورة، وإنْ كان ستر العورة داخلاً فيه وهو سبب نزول الآيات، فإنَّ كشف العورة فاحشة من الفواحش، وسترَها من الزينة، ولكنه يشمل مع ذلك لبس ما يُتَجَمَّل به ويتزيَّن به عند مناجاة اللَّه وذكره ودعائه والطواف ببيته، ولهذا قال تعالى عقب ذلك: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينةَ اللَّه الَّتِي الْخَرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيْبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ نَيْ خَالِصَةً يَوْمَ الْقَيَامَة ﴾ [الاعراف: ٢٢].

وروى موسى بن عُـفْبة ، عن نافع ، عن ابن عـمر ، عن النبي عَيَالِيَه ، قال َ: «إذا صلى أحدُكُم فليلبس ثوبيه، فإنَّ اللَّه أُحقُّ من تُزيِّنَ له».

خرَّجه الطبرانيُّ وغيرُه (١) .

وقد روى جماعة هذا الحديث عن ابنِ عمر ، عن النبي عَيَالِيَّهِ أو عن عمر الشكِّ في عَلَيْكِ أو عن عمر بالشكِّ في ذلك.

خرَّجه البزَّارُ وغيرُه (٢) .

وخرَّجه أبو داود (٣) . كذلك بالشكِّ، ولم يذكر فيه: «فإنَّ اللَّهَ أحقُّ من

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٩٣٦٨)، والبيهقي في «السنن الكبري» (٢/ ٢٣٥ ـ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البزار (٥٩٠ ـ كشف الأستار)، والبيهقي (٢/ ٢٣٦).

<sup>.(</sup>٦٣٥) **(٣**)

وور تزين له».

وروي ذِكْرُ التنزين من قولِ ابنِ عمرَ، فسروي عن أيوبَ، عن نافع، قال: رآني ابنُ عمر أُصلي في ثوب واحد، قال: ألم أكْسلُكَ ثوبين؟ قلتُ: نعم، قال: فلو أرسلتُك في حاجة كنت تُذهب هكذا؟ قلتُ: لا، قال: فاللَّهُ أحقُ أَن تَزيَّن له.

أخرجه الحاكمُ وغيرُه (١) .

والمحفوظُ في هذا الحديثِ: روايةُ من رواه بالشكِّ في رفْعِهِ \_ قاله الدارقطنيُّ.

وممن أمر بالصلاة في ثوبين: عـمرُ، وابنُ مسعودٍ، وقال ابنُ مـسعودٍ: إذْ وسَّع اللَّه فهو أزكى.

واستدلَّ من قالَ: إنَّ المأمورَ به من الزينةِ أكثرُ من ستْرِ العورةِ التي يجبُ سترُها عن الأبصارِ، بأنَّ النبيَّ عَلَيْكُ نهى أنْ يصلِّي الرجلُ في ثوب واحد ليس على عاتقهِ منه شيء، وبأنَّ من صلَّى عاريًا خاليًا لا تصحُّ صلاتُهُ، وبأنَّ المرأة الحرَّة لا تصحُّ صلاتُه عند الحرَّة لا تصحُّ صلاتُه عند العونِ خمارٍ، مع أنه يباح لها وضعُ خمارِها عند محارمها، فدلَّ على أنَّ الواجبَ في الصلاةِ أمرٌ زائدٌ على سترِ العورةِ التي يجبُ سترُها عن النظرِ (٢).

# \* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: الحاكم (٢٥٣/١)، وعبـد الرزاق (١٣٩٠)، والطحاوي في "شـرح معـاني الآثار» (٣٧٧/١).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٢/ ١٢٧ \_ ١٢٩).

واعلم، أنَّ الصلاة في الشوب الحسن غير مكروه، إلا أن يُخْشى منه الالتهاء عن الصلاة أو حدوث الكبر، وقد كان لتميم الداري حُلَّة استراها بالف درهم، يقوم بها الليل، وقد كان النبي على أحيانًا يلبس حُللًا من حُلل اليمن، وبرودًا حسنة، ولم ينقل عنه أنه كان يتجنب الصلاة فيها، وإنما ترك هذه الخميصة لما وقع له من تلك النظرة إلى عَلَمها، وقد قال الله عز وجل فله أن يُترين له وخرج أبو داود في «مراسيله» (١) من حديث عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، قال: كان رسول الله على إذا قام إلى الصلاة \_ مما تعجبه الثياب النقية والريح الطيبة.

ولم يزلْ علماءُ السلفِ يلبسونَ الثيابَ الحسنةَ، ولا يعدونَ ذلك كِبْرًا.

وقد صحَّ عن النبيِّ ﷺ أنه سُئلَ عن الرجلِ يحبُّ أن يكونَ ثوبُه حسنًا ونعلُهُ حسنًا؟ فقال: «ليس ذلك من الكبرِ، إنَّ اللَّهَ جميلٌ يحب الجمالَ»(٢)

وقال جرير ُ بنُ حازم: رأيت على الحسن طَيْلَسَانًا كُرْدِيًّا حسنًا، وخَمِيصةً أصبهانيَّة جيدة، ذات أعلام خُضر وحُمر، أزرَّتها من إبْرِيسَم، وكان يرتدي ببردٍ له يمانٍ أسودٍ مُصلَّب، وبرد عدني وقباء من برد حَبِرَة، وعمامة سوداء.

وقال حرب: سألت إسحاقَ عن الصلاةِ في المنديلِ، وأريتُهُ مِنديلاً له أعلام خُضْر وخُطُوط؟ فقال: جَائزٌ<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «المراسيل» (٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١/ ٦٥) بنحوه من حديث عبد اللَّه بن مسعود يُخلُّك .

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٢/ ٢٠٥ \_ ٢٠٦).

وفي «صحيح مسلم» (١) عن ابنِ عباسٍ، قال: كانتِ المرأةُ تـطوفُ بالبيتِ وهي عُريانةٌ، وتقولُ:

اليومَ يَبْدُو بعضُهُ أو كلُّه فَمَا بَدَا منهُ فَلاَ أُحِلُّهُ

قال: فنزلت: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ (٢) [الأعراف: ٣١].

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لَهُم مِن جَهَنَّمَ مِهَادٌ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ ﴾

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ لَهُم مَن جَهَنَّمَ مِهَادٌ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ ﴾ [الاعراب: ١٤] قال محمد بن كعب والضحاك والسُّدِّيُّ وغيرُهم: المهادُ: الفراش، والغواش: اللحف.

وقال الحسنُ في قولهِ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا جَهَنَمَ لِلْكَافِرِينَ حَصِيرًا ﴾ [الإسراء:٨] قال: فراشًا ومهادًا.

وقال قتادةُ: محبسًا حُصروا فيها.

وروى مسكين عن حوشب عن الحسنِ أنه كان إذا ذُكِرَ أهلُ النارِ قال في وصفيهم: قد حذيت لهم نعالٌ من نارٍ وسرابيلُ من قطران، وطعامُهُم من نارٍ، وشرابُهُم من نارٍ وفرشٌ من نارٍ ولُحُفٌ من نارٍ ومساكن من نارٍ، في شرّ دارٍ وأسوأ عذابٍ في الأجسادِ أكلاً أكلاً، وصهْراً صهْراً، وحطْماً حطْماً.

وروى داودُ بنُ المحبرِ عن الحسنِ بنِ واصلٍ، وعبدِ الواحدِ بنِ زيدٍ عن

<sup>.(</sup>Y £T /A) (1)

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۲/ ۱۸۷).



الحسن، قال: إنَّ رجلاً من صدر هذه الأمة كان إذا دخل المقابر نادى: يا أهل القبور بعد الرفاهية والنعيم معالجة الأغلال في النار، وبعد القطن والكتان لباسُ القطران، ومقطعات للنيران، وبعد تلطف الخدم والحشم، ومعانقة الأزواج، مقارنة الشيطان في نار جهنَّم مقرنين في الأصفاد.

وروى ابن أبي الدنيا بإسناده عن وهب بن منبه، قال: أما أهل النار الذين هم أهلها فهم في النار لا يهدؤون ولا ينامون ولا يموتون، ويمشون على النار، ويجلسون على النار، ويشربون من صديد أهل النار، ويأكلون من زقوم النار، فرشهم ولحفهم نار، وقمصهم نار وقطران، وتغشى وجوههم النار، وجميع أهل النار في سلاسل بأيدي الخزنة أطرافها يجذبون مقبلين ومدبرين، فيسيل صديدهم إلى حفر في النار، فذلك شرابهم، قال: ثم بكى وهب حتى سقط مغشيًا عليه، وغلب بكر بن خنيس عند روايته هذا الحديث البكاء حتى قام فلم يقدر أن يتكلم، وبكى محمد بن جعفر بكاءًا شديدًا.

وبإسناده عن هداب، قال: أقبلت أمَّ يحيى بن زكريا على يحيى في ثوب تعالجه لَهُ ليلبسه، فقال لها: أفعل، فقالت: من أيِّ شيء؟ قال من شعر، قالت : يا بنيَّ إذًا يأكلُ لحمك، قال: يا أمَّه، إذا ذكرت مقطعات أهلِ النارِ لان عليَّ جلْدِي.

وكان عطاءٌ الخراسانيُّ ينادي أصحابه في السفر: يا فلان ويا فلان قيام هذا الليل وصيام هذا النهار أيسر من شراب الصديد ومقطعات الحديد الواحا ثم الليل على صلاته (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۲۸ ـ ۱۲۹).

قوله تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الْجَنَّةُ أَصْحَابَ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُوا نَعَمْ فَأَذَنَ مُؤَذِنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَّعْنَةُ رَبُّنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدتُهِم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُوا نَعَمْ فَأَذَنَ مُؤَذِنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَّعْنَةُ اللَّه عَلَى الظَّالِمِينَ ﴿ وَيَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِالاَّحْرَة كَافُرُونَ ﴿ وَفَى وَبَيْنَهُما حِجَابٌ وَعَلَى الأَعْرَافَ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلاً بِسِيمَاهُمْ وَنَادَوْا أَصْحَابَ الْجَنَّة أَن سَلامٌ عَلَيْكُمْ لَمْ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ بِسِيمَاهُمْ وَنَادَوْا أَصْحَابَ الْجَنَّة أَن سَلامٌ عَلَيْكُمْ لَمْ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ الْقَوْمِ الظَّالُمِينَ ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الأَعْرَافِ رِجَالاً يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيمَاهُم اللَّهُ مِرَحْمَة ادْخُلُوا الْجَنَّةَ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَلا أَنتُمْ قَالُوا مَا أَغْنَىٰ عَنكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبُرُونَ ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابُ الْجَنَّة أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مَعَ وَالْدَىٰ مَاللَّهُ مِ اللَّهُ مِرَحْمَة ادْخُلُوا الْجَنَّة لا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَلا أَنتُمْ تَعْوَلُوا مَا أَغْنَىٰ عَنكُمْ جَمْعُكُمْ وَلَا أَنْ اللَّهُ مَرْفُونَ الْمَاءَ أَوْ مَمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ وَمَا كُنتُمْ مَعْدُلُوا الْفَقُولُ اللَّهُ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافُولِينَ اللَّهُ عَلَى الْكَافُولِينَ اللَّهُ عَرَانَ النَّهُ مَا عَلَى الْكَافُولِينَ الْفَوْلُولُ إِنَّ اللَّهُ وَالُولُ الْفَافُ وَالْوَا إِنَّ اللَّهُ عَلَى الْكَافُولِينَ الْفَالُولُهُ عَلَى الْعُلُولُ الْمَاءُ وَلَا لِمُعْلَى الْكَافُولُ الْفَافُ وَالْمُولُولُ الْمَا عَلَى الْكَافُولِينَ الْمَاءُ وَلَولُولُ الْفَافُ وَالْمُولُولُ الْمَاءُ وَالْمُولُولُ الْفَافُولُ الْمُؤْلُولُهُ وَلَا مِنْ الْمُنَا عَلَى الْمُؤْلُولُولُ الْفَالُولُولُ الْفَافُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْعُلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُو

وقال سفيانُ بنُ عيينةَ عن عثمانَ الثقفيِّ عن سعيدِ بنِ جبيرٍ، عن ابنِ عباسٍ في هذهِ الآيةِ، قـال َ: ينادِى الرجلُ أخاه إنـي قد احـترقتُ فـأفضْ عليَّ من الماءِ، فيقال: أجبهُ، فيقول: إنَّ اللَّهَ حرَّمَهُمَا على الكافرين (١).

وقال سنيد في «تفسيره»: حدثنا حجاجُ عن أبي بكر بنِ عبد اللّه، قال: ينادُون أهلَ النارِ: يا أهلَ الجنة فلا يُجيبونَهُم ما شاءَ اللّه ثم يقالُ: أجيبوهم وقد قطع الرحم والرحمة ، فيقول أهل الجنة : يا أهل النارِ عليكم لعنة اللّه، يا أهل النارِ عليكم ولا سعديْكُم، ماذا أهل النارِ عليكُم ولا سعديْكُم، ماذا تقولون؟ فيقولون : ألم نكن في الدنيا آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وعشيرتُكم؟ فيقولون : بلى ، فيقولون : ﴿ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمّا رَزَقَكُمُ اللّهُ قَالُوا إِنَّ اللّهَ في الدنيا أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (٨/ ٢٠١).



حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ [الاعراف:٥٠].

قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴿ فَالَ قَائلٌ مِنْهُمْ إِنِي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴿ فَأَوْ لَكُ اللَّهِ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴿ وَالْحَالَ اللَّهِ عَلَىٰ الْمُصَدِّقِينَ ﴾ [الصافات:٥٠-٥١] الآيات.

وفي حديثِ مسكينِ أبي فاطمة عن اليمانِ بنِ يزيدَ، عن محمدِ بنِ حميرٍ، عن محمدِ بنِ علي، عن محمدِ بنِ علي، عن أبيه، عن جدّه عن النبيّ ﷺ في خروج أهلِ التوحيدِ من النارِ، قالَ: «ثم يقولُ اللَّهُ لأهلِ الجنة: اطلعوا إلى من بقي في النارِ، في طلعونَ إليهم فيقولون: ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴿ آَنَ ﴾ قَالُوا لَمْ نَكُ مِن الْمُصلِينَ ﴾ فيطلعونَ إليهم فيقولون: ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴿ آَنَ لَمُ عَهم اللهِ مَن منهم لو كنا لخرجْنَا معهم »، خرّجه الإسماعيلي وغيرهُ، وهو منكر كما سبق ذكرهُ.

قال الإمامُ أحمدُ: حدثنا عليُّ بنُ حفصٍ، حدثنا الثوريُّ، عن أبي خالد، عن الشعبيِّ، قال: يشرفُ قومٌ في الجنةِ على قومٍ في النارِ فيقولونَ: ما لكم في النارِ، وإنَّما كنا نعملُ بما كنتم تعلِّمون؟ فيقولونَ: إنا كُنَّا نعلِّمُكم ولا نعملُ به.

وقال سعيدُ بنُ بشيرٍ، عن قتادةً: إنَّ في الجنة كوى إلى النارِ فيطلعُ أهلُ الجنةِ من تلكَ الكُوى إلى النارِ، فيقولونَ: ما بالُ الاشقياءِ، وإنما دخلنا الجنة بفضلِ تأديبِكُم؟ فقالُوا: إنا كنَّا نأمرُكُم ولا نأتمرُ، وننهاكُم ولا ننتَهِي.

وقال معمرٌ عن قتادةً: قالَ كعبٌ: إنَّ بينَ أهلِ النارِ وأهلِ الجنةِ كُوى لا يشاءُ رجلٌ من أهلِ الجنةِ أن ينظرَ إلى عدوِّه من أهلِ النارِ إلا فَعَلَ.

وقال أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: حدثنا عبدُ اللَّه بن غياث عن الفزاريِّ، قالَ: لكلِّ مؤمنٍ في الجنةِ أربعةُ أبواب باب يدخلُ عليه زوَّارُهُ من الملائكةِ، وباب يدخلُ عليه أزواجُه من الحورِ العين، وباب مقفل فيما بينه وبينَ أهلِ النارِ يفتحُه أذا شاءَ أن ينظر إليهم لتعظم النَّعمةُ عليه، وباب فيما بينه وبين دارِ السلام يدخلُ فيه على ربِّه إذا شاء.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم بإسناده عن الضحاكِ في قولِه تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ﴿ عَلَى الأَرَائِكِ ﴾ من الدر والياقوت ﴿ يَنظُرُون ﴾ [المطففين:٣٠-٣٥]، يعني: على السرر ينظرون ، كان ابنُ عباس يقولُ: السرر بين الجنة والنار، فيفتحُ أهلُ الجنة الأبوابَ فينظرونَ على السرر إلى أهلِ النار كيفَ يعذبونَ ويضحكونَ منهم، ويكون ذلك مما يقر اللَّهُ به أعينَهُم أن ينظروا إلى عدوِّهم كيفَ ينتقمُ اللَّهُ منهُ.

وخرَّج البيهقيُّ وغيرُه من حديثِ عليِّ بنِ أبي سارةَ عن ثابت، عن أنسٍ عن النبيِّ عَلَيْ : «أن رجلاً من أهل الجنة يشرفُ يومَ القيامةِ على أهلِ النارِ، فيناديه رجلٌ من أهلِ النارِ: يا فلانُ هل تعرفُني؟ فيقولُ: لا، واللَّه لا أعرفُك من أنتَ؟ فيقولُ: أنا الذي مررت بي في دارِ الدنيا فاستسقيتني شربة ماء فأسقيتُك، قال: قد عرفتُ،



فَاشْفَعْ لي بها عند ربِّك، قال: فيسأل اللَّهَ عن وجلَّ -، فيقولُ: يا ربِّ شفَّعْني فيه، فيؤمرُ به فيخرجُ من النار»(١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ قَد افْتَرَيْنَا عَلَى اللَّه كَذَبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّتَكُم بَعْدَ إِذْ نَجَّانَا اللَّهُ مَنْهَا ﴾

قال شعيبٌ \_ عليه السلامُ \_: ﴿ قَدِ افْتَرَيْنَا عَلَى اللَّهِ كَذَبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلْتِكُم بَعْدَ إِذْ نَجَّانَا اللَّهُ مِنْهَا ﴾ [آلاعراف:٨٩].

وقال تعالى: ﴿ وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةً مِنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]. وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧]. والمرادُ: أنه ينجيهم من الشركِ، ويدخلُهم في الإيمانِ، وكثيرٌ منهم لم يكن داخلاً في الشرك قطُّ (٢).

# \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلاثِينَ لَيْلَةً وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾

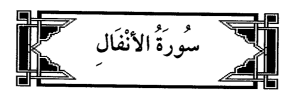
قَالَ لَيثٌ عَنْ مُجَاهِد في قُولِهِ تعالى: ﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلاثِينَ لَيْلَةً ﴾ [الاعراف:١٤٢] قال ذو القَعْدُة ﴿ وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرٍ ﴾ [الاعراف:١٤٢]. قال : عشْرُ ذي الحجّة (٣). (٤).

## \* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۲۱۸ ـ ۲۲۱).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱/ ۸٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (٩/ ٤٧). (٤) لطائف المعارف» (٣٤٩).



# قوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾

وسمع عُمرُ رجلاً يقولُ: اللَّهُمَّ إنك تحولُ بين المرءِ وقلبِهِ، فحُلُ بيني وبينَ معاصيك. فأعجبَ عُمرَ ودعا له بخيرٍ.

وروى ابنُ عباسِ وَعَلَيْهِ، في قسوله تعالى: ﴿ يَحُولُ بَيْنَ الْمُرْءِ وَقَلْبِهِ ﴾ [الانفال: ٢٤] قال: يحول بين المؤمن وبين المعصية التي تجرُّه إلى النارِ (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ صَلاتُهُمْ عِندَ الْبَيْتِ إِلاَّ مُكَاءً وَتَصْدِيَةً فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ وتَصْدِيَةً فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾

استماعُ الغناءِ بآلاتِ اللهوِ أو بدونها على وجهِ التقريب إلى الله تعالى، وتحريكُ القلوب إلى محبته، والأنسُ به والشَّوقُ إلى لقائه، وهذا هو الَّذي يدَّعيه كثيرٌ من أهلِ السلوكِ، ومَن يتشبَّهُ بهم، ممن ليسَ منهُم، وإنَّما يتسترُ بهم، ويتوصَّلُ بذلك إلى بُلوغ غرضِ نفسه، من نيلِ لذَّته. فهذا المتشبّه بهم مخادعٌ مُلبِّسٌ. وفسادُ حالِهِ أظهرُ من أنْ يخفى على أحد. وأمَّا الصادقونَ في دعواهُم ذلك وقليلٌ ما هم، فإنَّه ملبوسٌ عليهم؛ حيثُ تـقرَّبُوا إلى الله عزَّ دعواهُم ذلك وقليلٌ ما هم، فإنَّه ملبوسٌ عليهم؛ حيثُ تـقرَّبُوا إلى الله عزَّ

<sup>(</sup>١) «نور الاقتباس» (٣٥).



وجلَّ، بما لم يشرعُهُ اللَّهُ تعالى، واتخذُوا دينًا لم يأذن اللَّهُ فيه.

فلهُم نصيبٌ ممن قالَ اللَّهُ تعالى فيه: ﴿ وَمَا كَانَ صَلاَتُهُمْ عِندَ الْبَيْتِ إِلاَّ مُكَاءً وَتَصْدِيَةً ﴾ [الانفال:٣٥]، والمُكاءُ: الصَّفِيرُ، والتَّصْديةُ: التصفيق باليد. كذلك قالهُ غيرُ واحد من السلف (١) . وقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مِّنَ اللّهُ عَيْرُ واحد من السلف (١) . وقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مِّنَ اللّهُ عَيْرُ وَاحد من السلف (١) . وقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مِّنَ اللّهُ عَيْرُ وَاحد من السلف (٢١) .

فإنه إنما يتقرّبُ إلى اللّهِ عـزّ وجلّ، بما يُشرعُ التـقربُ به إليه على لسان رسوله على الله عنه، فالتقربُ به إليه مُضادَّةٌ للّه عزّ وجلّ في أمره، قال القاضي أبو الطيّبِ الطبريُّ رحمه اللّهُ في كـتابه في السماع: اعتقادُ هذه الطائفة، مـخالف لإجماع المسلمين، فإنه ليس فيهم من جعل السماع دينًا وطاعةً، ولا رأى إعلانه في المساجد والجوامع، وحيثُ كان من البقاع الشريفة، والمشاهد الكريمة.

وكان مذهبُ هذه الطائفةِ، مخالفًا لما اجتمعتْ عليه العُلماءُ، ونعوذُ باللَّهِ من سوءِ التوفيقِ. انتهى ما ذكره.

ولا ريب أن التقرب إلى الله تعالى بسماع الغناء المُلحَّن، لا سيَّما مع آلات اللهو، مما يُعْلمُ بالضرورةِ من دِينِ الإسلام، بلْ ومنْ سائرِ شرائع المسلمين؛ أنه ليسَ مما يُتقرَّبُ به إلى الله، ولا مما تُزكَّى به النفوسُ وتُطهَّرُ به. فإنَّ اللَّهَ تعالى شرعَ على الْسِنَةِ الرسلِ كلَّ ما تَزْكُو به النفوسُ، وتطهر به من أدناسها، وأوضارِها، ولم يشرعْ على لسانِ أحد من الرسلِ، في ملَّة من المللِ، شيئًا من ذلك. وإنما يأمر بتزكيةِ النفوسِ بذلك، من لا يتقيد بمتابعةِ المللِ، شيئًا من ذلك. وإنما يأمر بتزكيةِ النفوسِ بذلك، من لا يتقيد بمتابعة

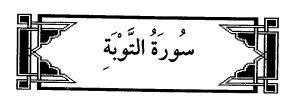
<sup>(</sup>١) راجع: «تفسير الطبري» (٩/ ٢٤٠ \_ ٢٤٢).



الرُّسُلِ: من أتباع الفلاسفة. كما يأمرون بعشق الصور، وذلك كلُّه ما تحيا به النفوس بالسُّوء، ولما لها فيه من الحظِّ، ويَقْوى به الهوى، وتموت به القلوب المتصلة بعلاَّم الغيوب، وتَبْعُدُ به عنه. فَغَلِط هؤلاء واشتبَه عليهم حظوظ النفوس وشهواتها بأقوات القلوب الطاهرة والأرواح الزكية المعلَّقة بالمحلِّ الأعلى، واشتبه الأمر في ذلك أيْضًا على طوائف من المسلمين مَّن ينتسب الى السلوك (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «نزهة السماع» (۲۸ ـ ۷۰).



قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللَّه شَاهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسِهِم بِالْكُفْرِ أُولْئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِهُمْ خَالِدُونَ ﴿ كَا لَا فَصَالُهُمْ وَفِي النَّارِهُمْ خَالِدُونَ ﴿ كَا لَا فَكُورُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِواَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى النَّهُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرواَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولَئِكَ أَن يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾ الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولَئِكَ أَن يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾

عمارةُ المساجدِ تكونُ بمعنيين: أحدُهما: عمارتُها الحسِيَّة ببنائها وإصلاحِها وترميمِها، وما أشْبُه ذلك.

والثاني: عمارتُها المعنويّة بالصلاة فيها، وذكْرِ اللّه وتلاوة كتابِهِ، ونشرِ العلم الذي أنزلَهُ على رسوله، ونحو ذلك.

وقد فُسِّرت الآيةُ بكلِّ واحدٍ من المعنيينِ، وفُسِّرت بهما جميعًا، والمعنى الثاني أخص بها.

وقد خرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ وابنُ ماجه (١) من حديث درَّاجٍ، عن أبي الهيشم، عن أبي سعيد، عن النبيِّ عَلَيْتُهِ، قال: «إذا رأيتم الرجلَ يعتادُ المسجدَ فاشهدُوا له بالإيمان»، ثم تلا: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾ الآخِرِ اللَّهِ التوبة:١٨١].

ولكن قال الإمامُ أحمدُ: هو منكرٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣/ ٦٨ ـ ٧٦)، والترمذي (٢٦١٧)، وابن ماجه (٨٠٢).

وقوله: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ ﴾ [التوبة:١٧] وقُرِئ: «مسْجِدَ اللَّه». اللَّه».

فقيل: إنَّ المرادَ به جـميعُ المساجدِ على كلا القراءتينِ، فـإنَّ المفردَ المضافَ يعمُّ، كقوله: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصَيَامِ ﴾ [البقرة:١٨٧].

وقيلَ: المرادُ بالمسجدِ المسجدُ الحرامُ خاصة، كما قال: ﴿ وَمَا كَانُوا أَوْلِيَاءَهُ إِنْ أَوْلِيَاءُهُ إِنْ أَوْلِيَاءُهُ إِنْ أَوْلِيَاءُهُ إِلاَّ الْمُتَّقُونَ ﴾ [الانفال:٣٤].

وقيلَ: إنه المرادُ بالمساجدِ على القراءةِ الأخرى، وأنه جَمَعَه لتعددِ بِقَاعِ المناسكِ هناك، وكلُّ واحدِ منها في معنى مسجد، رُوي ذلك عن عكرمة. واللَّهُ أعلمُ.

فَمَنْ قَالَ: إِنَّ المرادَ به المسجدُ الحرامُ خاصَّة، قال: لا يُمكَّن الكفارُ من دخولِ الحرمِ كلِّه، بدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ [التوبة:٢٨].

وجمهورُ أهلِ العلمِ على أنَّ الكفارَ يُمْنَعُونَ من سُكْنَى الحرم، ودخولِهِ بالكليّة، وعمارتِهِ بالطوافِ وغيرِه، كما أمرَ النبيُّ ﷺ منْ يُنادِي: «لا يحج بعد العام مشركُ (١).

ورَخُّصَ أبو حنيفة لهم في دخولِهِ دونَ الإقامةِ به.

ومنْ قال: المرادُ جميعُ المساجدِ، فاختلفُوا:

فمنهم: مَنْ قال: لا يُمكَّنُ الكفارُ من قُربان مسجدٍ من المساجدِ، ودخولِهِ بالكليّة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۱۰۳/۱)، (۱۸۸/۲)، (۱۲٤/٤)، (۲۱۲)، وغيرها من المواضع، ومسلم (۲۱۶/ ـ ۱۰۷).



ومنهم: من رَخُّص لهم في دخولِ مساجدِ الحِلِّ في الجملةِ.

ومنهم: من فرَّق بين أهلِ الكتابِ والمشركينَ، فرَخَّصَ فيه لأهلِ الكتابِ دونَ المشركينَ.

وقد أفردَ البخاريُّ بابًا لدخولِ المشركِ المسجدَ، ويأتي الكلامُ على هذه المسألة هناك مستوفى \_ إنْ شاء اللَّه تعالى.

واتفقُوا على مَنْعِ الكفارِ منْ إظْهَارِ دِينِهِم في مساجدِ المسلمين، لا نعلم في ذلك خلافًا.

وهذا مما يدلُّ على اتفاقِ الناسِ على أنَّ العمارةَ المعنويَّة مرادةٌ من الآيةِ. واختلفُوا في تمكينِهم من عمارةِ المساجدِ بالبُنْيانِ والترميمِ ونحوه على قولين:

أحدهما: المنع منْ ذلك؛ لدخولِه في العمارةِ المذكورةِ في الآيةِ، ذكرَ ذلك كمشيرٌ من المفسرينَ كالواحديِّ وأبي الفرج ابنِ الجوزيِّ، وكلام القاضي أبي يعلى في كتابِ «أحكام القرآنِ» يوافقُ ذلك وكذلك كيا الهراسي - من الشافعية -، وذكره البغويُّ منهم احتمالاً.

والثاني: يجوزُ ذلك، ولا يُمنعونَ منه، وصرَّح به طائفةٌ من فقهاءِ أصحابِنا والبغويُّ من الشافعية وغيرهم.

وهؤلاء؛ منهم مَنْ حملَ العمارةَ على العمارةِ المعنويةِ خاصة، ومنهم منْ قالَ: الآيةُ إنما أُريد بها المسجد الحرامُ، والكفارُ ممنوعونَ من دخولِ الحرمِ على كل وَجْهِ، بخلاف بقيةِ المساجدِ، وهذا جوابُ ابنِ عقيل من أصحابنا.

وقد رُوي عن عُهِمَرَ بن عبدِ العزيزِ، أنه استعملَ طائفةً من النصارى في

عِمارةِ مسجدِ النبيِّ ﷺ لما عمَّره في خلافةِ الوليدِ بنِ عبدِ المُلكِ.

ويتوجه قولٌ ثالثٌ، وهو: أنَّ الكافر إن بنى مسجدًا للمسلمينَ من مَالِهِ لم يحكَّن من ذلكَ. ولو لم يُبَاشِره بنفسه، وإنْ باشَرَ بناءه بنفسه باستئجارِ المسلمينَ له جازَ، فإن في قبولِ المسلمينَ منَّةَ الكفارِ ذُلاً للمسلمينَ، بخلافِ استئجارِ الكفار للعملِ للمسلمينَ، فإن فيه ذُلاً للكفارِ.

وقد اختلفَ الناسُ في هذا \_ أيضًا \_ على قولين:

أحدُهما: أنه لو وصَّى الكافرُ بمالِ للمسجدِ أو بمالِ يعمر به مسجدِ أو يُوقَدُ به، فإنه تُقْبَلُ وصيَّتُه ، وصرَّح به القاضي أبو يعلى في «تعليقه» في مسألة الوقيد، وكلامه يدلُّ على أنه محلُ وفاق، وليس كذلك.

والثاني: المنعُ من ذلك، وأنه لا تُقبلُ الوصيةُ بذلكَ، وصرَّح به الواحديُّ في «تفسيرِه» وذكره ابنُ مزين في كتاب «سيرِ الفقهاء» عن يحْيى بن يحيى، قال: سمعتُ مالكًا، وسنُسلَ عن نصرانيٍّ أوْصَى بمالٍ تُكْسى به الكعبةُ؟ فأنكر ذلكَ، وقال: الكعبةُ منزهةٌ عن ذلكَ.

وكذلك المساجدُ لا تجري عليها وصايًا أهل الكفرِ .

وكذلك قال محمدُ بنُ عبدِ اللّهِ الأنصاريِّ قاضي البصرةِ: لا يصحُّ وقفُ النصرانيِّ على المسلمينَ عُمومًا، بخلافِ المسلمِ المعينِ، والمساجدُ من الوَقْفِ على عموم المسلمين: ذكرَه حرْبٌ، عنه بإسناده.

وقال عبدُ اللَّهِ بنُ أحمدُ (١٠): سألتُ أبي عن المرأةِ الفقيرةِ تجيءُ إلى اليهوديِّ أو النصرانيِّ فتصدق منه؟ قال: أخْشى أنَّ ذلك ذلَّة.

<sup>(</sup>١) «مسائل عبد اللَّه» (ص ٤٤٨).



وقال مُهنَّا: قـلتُ لأحمدَ: يأخذُ المسلمُ من النصـرانيِّ من صدقتِهِ شـيئًا؟ قال: نعم، إذا كان مُحتاجًا.

فقد يكونُ عن أحمدَ روايتان في كراهةِ أخذِ المسلمِ المعينِ من صدقة الذِّميِّ، وقد يكونُ كرِهَ السؤالَ، ورَخَّصَ في الأخذِ منه بغيرِ سؤالِ، واللَّهُ أعلمُ.

وأمَّا وقْفُهم على عمومِ المسلمينَ كالمساجدِ، فيتوجهُ كراهتُه بكلِّ حالٍ، كما قالهُ الأنصاريُّ.

وقد ذكر أهل السير كالواقدي ومحمد بن سعد أنَّ رجلاً من أحبار اليهود، يقال له: مُخيْريق، خرج يوم أُحد يقاتل مع النبي يَّكِيُّ وقال: إنْ أصبت في وجهي هذا فمالي لمحمد يضعه حيث شاء، فقتل يومنذ، فقبض رسولُ اللَّه عَيْكِا أُموالَه، فقيل: إنَّه فرَّقها وتصدَّق به، وقيل: إنَّه حبسها ووقفها.

وروى ابن سعد (١) ذلك بأسانيد متعددة، وفيها ضعف . واللَّه أعلم (٢) .

## \* \* \*

قال الله تعالى: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سَقَايَةَ الْحَاجِ وَعَمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لا يَسْتَوُونَ عَندَ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لا يَسْتَوُونَ عَندَ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ اللَّهُ بِأَمْوالِهِمْ وَأَنفُسَهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ وفي «صحيح مسلم» (٣) عن النَّعمانِ بنِ بشيرٍ، قال: كنتُ عند مِنْبَرِ النبيً

<sup>. (</sup>٣٦/٦) **(٣**)

الحاج . وقال رجل : ما أبالي أن لا أعمل عملاً بعد الإسلام إلا أنْ أسقي الحاج . وقال آخر : ما أبالي أنْ لا أعمل عملاً بعد الإسلام ، إلا أنَّ أعْمُ السجد الحرام . وقال آخر : الجهاد في سبيل اللَّه أفضل ممّا قُلتم ، فزجرهُم عُمر ، وقال : لا ترفعُوا أصواتكم عند منبر رسول اللَّه عَيَي وهو يوم الجمعة - ، ولكن إذا صليت الجمعة دخلت فاستفتيت فيما اختلفت فيه ، فأنزل اللَّه عز وحل : ﴿ أَجَعَلتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِ وَعِمارةَ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخر ﴾ وجل : ﴿ أَجَعَلتُمْ سَقايَةَ الْحَاجِ وَعِمارةَ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ كَمَنْ آمَن بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخر ﴾ وحل : ﴿ أَجَعَلتُمْ سَقايَةَ الْحَاجِ وَعِمارةَ المحديثُ الذي فيه ذكر سبب نُزولِ هذه الآية التوبة : ١٩ إلى آلله تعالى من أعمال النَّوافلِ والتطوع ، يبيّن أنَّ المراد أفضل ما يتقرّب به إلى اللَّه تعالى من أعمال النَّوافلِ والتطوع ، وأنَّ الآية تدل على أنَّ أفضل من التطوع بعمارة المسجد الحرام وسقاية الحاج . وعلى مثلِ هذا بالجهاد أفضل من التطوع بعمارة المسجد الحرام وسقاية الحاج . وعلى مثلِ هذا يحمل حديث أبي هريرة رضي اللَّهُ عنه (١) . (٢) .

# \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَوَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَبْصُوا وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا تَرْضَوْنَهَا أَحَبٌ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ خرَّج البخاريُّ ومسلم (٣) :

من حديث : أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ ، قال: «والذي نفسِي بيدِه، لا يُؤمنُ

<sup>(</sup>۱) يعني: ما أخرجه البخاري (۱/ ۱۳)، (۱۲ /۱۶)، ومسلم (۱/ ۱۲) من حديث أبي هريرة بلفظ: «أفضل الأعمال إيمان بالله ورسوله، ثم جهاد في سبيل الله، ثم حج مبرور».

<sup>(</sup>۲) "لطائف المعارف" (٤٠٤ \_ ٤٠٥). (٣) أخرجه: البخاري دون مسلم (١/ ١٠).



أحدُكُم حتَّى أكُونَ أحبَّ إليه من والده وولده».

وخرَّج البخاريُّ ومسلمٌ \_ أيضًا (١) :

من حديث: أنس، قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لا يؤمنُ أحدُكُم حتَّى أكُونَ أحبَّ إليه من والده وولده والناس أجمعينَ».

محبةُ النبيِّ عَلَيْلَةٍ من أصولِ الإيمانِ، وهي مقارِنة لمحبةِ اللَّه عزَّ وجلَّ.

وقد قرنها اللَّهُ بها وتوعَّد من قدَّم عليهما محبة شيءٍ من الأمورِ المحبوبةِ طبعًا، من الأقارب والأموال والأوطان وغير ذلك.

فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ [التربة: ٢٤].

ولما قال عمرُ للنبيِّ عَلَيْهِ: أنتَ أحبُّ إليَّ من كلِّ شيئٍ إلا من نفْسِي. فقال: «لا يا عُمرُ حتَّى أكُونَ أحبَّ إليك من نفسك»، فقال عمرُ: واللَّهِ، أنتَ الآنَ أحبُّ إلي من نفسي. قال: «الآن يا عُمرُ»(٢) .

فيجبُ تقديم محبة الرسولِ عَلَيْكُ على النفوسِ والأولادِ والأقاربِ والأهلينَ والأموالِ والمساكنِ، وغيرِ ذلكَ مما يحبُّه الناسُ غايةَ المحبةِ.

وإنما تتمُّ المحبةُ بالطَّاعةِ، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبَبْكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].

وسئلَ بعضُهم عن المحبةِ، فقالَ: الموافقةُ في جميعِ الأحوالِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٠)، ومسلم (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١٦/٥)، (٨/ ٧٣ ـ ١٦١) من حديث عبد اللَّه بن هشام تُطُّتُك.

فعلامةُ تقديم محبة الرسولِ على محبة كلِّ مخلوق أنَّه إذا تعارض طاعةُ الرسولِ عَلَيْ في أوامره، وداع آخر يدعو إلى غيْرِها من هذه الأشياء المحبوبة، فإنْ قدَّم المرءُ طاعة الرسول، وامتثال أوامره على ذلك الداعي، كان دليلاً على صحَّة محبته للرسول، وتقديمها على كلِّ شيء، وإن قدَّم على طاعته وامتثال أوامره شيئًا من هذه الأشياء المحبوبة طبعًا، دلَّ ذلك على عدم إتيانه بالإيمان التامِّ الواجب عليه.

وكذلك القولُ في تعارضِ محبةِ اللَّهِ ومحبةِ داعِي الهوى والنفس، فإن محبة الرسولِ تبع لمحبةِ مرسلهِ عزَّ وجلَّ.

هذا كلُّه في امتثال الواجبات، وترك المحرَّمات، فإن تعارض داعي النفس، ومندوبات الشريعة، فإنْ بلغت المحبة وللى تقديم المندوبات على دواعي النفس، كان ذلك علامة كمال الإيمان، وبلوغه إلى درجة المقربين المحبوبين، المتقربين بالنوافل بعد الفرائض.

وإنْ لم تبلغ هذه المحبة هذه الدرجة، فهي درجة المقتصدين، أصحاب اليمين، الذين كملت محبتُهم الواجبة، ولم يزيدوا عليها(١).

## \* \* \*

وأما محبة الرسول، فتنشأ عن معرفته ومعرفة كماليه وأوصافه وعظم ما جاء به، وينشأ ذلك من معرفة مرسله وعظمته، كما سبق، فإنَّ محبة اللَّه لا تتمُّ إلا بطاعته، ولا سبيل إلى طاعته إلا بمتابعة رسوله، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُونَ اللَّهَ فَاتَبْعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران:٣١].

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ٤٣ \_ ٤٤).

ومحبةُ الرسولِ على درجتينِ ـ أيضًا:

إحداهُما: فرضٌ، وهي ما اقتضى طاعتَه في امتثالِ ما أمر به من الواجبات، والانتهاء عمّا نهى عنه من المحرَّمات، وتصديق فيما أخبر به من المخبرات، والرِّضا بذلك، وأن لا يجد في نفسه حرجًا مما جاء به، ويسلِّم له تسليمًا، وأن لا يتلقَّى الهدى من غير مشكاته، ولا يطلب شيئًا من الخير إلا ما جاء به.

الدرجة الثانية: فضلٌ مندوبٌ إليه، وهي ما ارتقى بعد ذلك إلى اتباع سنته وآدابه وأخسلاقه، والاقتداء به في هديه وسمته، وحسن معاشرته لأهله وإخوانه، وفي التخلق بأخسلاقه الظاهرة في الزهد في الدنيا، والرغبة في الآخرة، وفي جُوده وإيثاره وصفحه وحلمه واحتماله وتواضعه.

وفي أخلاقِهِ الباطنةِ، من كمالِ خشيتِهِ للَّه، ومحبتِه له، وشوقِهِ إلى لقائه، ورضاه بقضائِه، وتعلقِ قلبه به دائمًا، وصدقِ الالتجاءِ إليه، والتوكلِ والاعتمادِ عليه، وقطع تعلُّقِ القلبِ بالأسبابِ كلِّها، ودوامِ لَهَجِ القلبِ واللسانِ بذكرهِ، والأُنسِ به، والتنعم بالخَلْوةِ بمُناجاتِهِ ودعائِه، وتلاوةِ كتابِهِ بالتدبرِ والتفكرِ.

وفي الجملة، فكان خلقه ﷺ القرآنُ، يرضى لرضاه ويسخط لسخطه، فأكملُ الخلقِ من حقَّقَ متابعتَهُ وتصديقَه قولاً وعملاً وحالاً، وهم الصدِّيقونَ من أُمَّتِهِ، الذين رَأْسُهم أبو بكرِ خليفتُهُ من بعدِه (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (١/ ٤٨ \_ ٤٩).

قــال الله عــز وجل: ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُم مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسَقِينَ ﴾.

قال أبو عبد الله محمدُ بنُ خفيف الصوفيُّ: سألنا أبو العباس ابن سريج بشيراز فقال لنا: «محبة الله فرض أمْ غيرُ فرض؟ قلنا: فرض قال: ما الدلالة على فرضها؟ فما منا من أتى بشيء يُقبلُ فرجَعْنا إليه وسألناه: ما الدليلُ على فرض محبة الله عـزَّ وجلَّ؟ فقالَ: قـولُه تعالى: ﴿قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿أَحَبُ إِلَيْكُم مِنَ الله وَرَسُولِه وَجِهَاد فِي سَبِيله فَتَرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِي الله بأمْرِه ﴾ ومحبة ومحبة وال: فتوعدَّهم الله عزَّ وجلَّ على تفضيل محبتهم لغيره على محبّة ومحبة رسولِه، والوعيدُ لا يقعُ إلا فرض لازم وحتم واجب ».

وفي «الصحيحين» (١) عن أنس عن النبيِّ عَيَّكِيًّ قال: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدُكُم حتَّى أكُونَ أحبَّ إليه من والده وولده والناس أجمعين». وفي «الصحيحين» (٢) أيضًا أنَّ عمر بنِ الخطاب وَعَيَّكُ قال: يا رسول اللَّه، واللَّه لأنت أحبُّ إليَّ من كُلِّ شيء إلا من نفسي، فقال: «لا يا عمر، حتَّى أكُونَ أحبُّ إليَّ من نفسي. فقال: «الآن يا عمر، حتَّى أكُونَ أحبُّ إليُّ من نفسي. فقال: «الآن يا عُمَر».

ومعلومٌ أنَّ محبةَ الرسولِ إنما هي تابعـةٌ لمحبةِ اللَّه جلَّ وعلا، فإنَّ الرسولَ إنما يُحَبُّ موافقةً لمحبةِ اللَّه لَه ولأمرِ اللَّه بمحبتِه وطاعتِه واتباعه، فإذا كان لا

<sup>(</sup>١) تقدم ص (٤٤٢).

<sup>(</sup>٢) تقدم ص (٤٤٢).



يحصلُ الإيمانُ إلا بتقديم محبته على الأنفس والأولادِ والآباء والخلقِ كلِّهم، فما الظنُّ بمحبةِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ؟ وذكرَ ابنُ إسحاقَ عن المغيرةِ بنِ عثمانَ بنِ الأخنسِ عن أبي سلمة بنِ عبد الرحمنِ أنَّ النبيَّ ﷺ خطبَ لما قدمَ المدينة، فقالَ في خطبته: «أُحبُّوا منْ أُحَبُّ اللَّهَ وأحبُّوا اللَّهَ من كلِّ قلوبكُم»(١).

وقد جعل النبي عَيَا تقديم محبة الله ورسوله على محبة غيرهما من خصال الإيمان ومن علامات وجود حلاوة الإيمان في القلوب: ففي «الصحيحين» (٢) عن أنس وطف عن النبي عَلَيْ قال: «ثلاثٌ منْ كُنَّ فيه وجد بهنَّ حلاوة الإيمان: أن يكون اللَّهُ ورسولُهُ أحبَّ إليه ممَّا سواهُما، وأنْ يحبَّ المرْء لا يحبُّه إلا لله، وأنْ يكره أنْ يعود في الكفر بعد إذْ أنقذه الله منه، كما يكره أن يُلقى في النار».

وفي رواية النسائي (٣): «ثلاث من كُنَّ فيه وجد حلاوة الإيمان وطعْمه: أن يكونَ اللَّهُ ورسولُهُ أَحبَّ إليه ممَّا سواهُما، وأنْ يُحِبَّ في اللَّهِ ويُبْغِضَ في اللَّهِ، وأن تُوقَد نار ٌ فيقع فيها أحبَّ إليه من أنْ يُشرك باللَّه شيئًا».

وفي «مسند الإمامِ أحمدَ» (٤) عن أبي رزين العقيلي قال: قلت يا رسول الله ، ما الإيمان؟ قال: «أن تشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له، وأن محمدا عبده ورسوله ، وأن يكون الله ورسوله أحب اليك عما سواهما، وأن تُحرق في النّارِ أحب إليك من أن تُشرِك باللّه، وأنْ تحب غير ذي نسب لا تُحبُّه إلا للّه، فإذا كُنت كذلك فقد دخل حب الإيمان في قلبك كما دخل حب الماء للظّمآن في اليوم القائظ»، وروي من حديث المقداد بن الأسود عن النبي عليه قال: «من أحب الله ورسوله ورسوله

<sup>(</sup>١) أخرجه: البيهقي في «الدلائل» (٢/٥٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٠ \_ ١٢)، (٨/ ١٧)، (٩/ ٢٥)، ومسلم (١/ ٤٨).

صادقًا من قلبِهِ، ولقيَ المؤمنينَ فأحبَّهم، ومـن كان أمرُ الجاهليةِ عندَهُ كنارٍ أُجِّجَتْ فأُلْقيَ في الميانِ» (١) . فيها فقدْ طعِمَ طَعْمَ الإيمانِ» أو قال: «بلغ ذُرْوةَ الإيمانِ» (١)

وَمَن هذا المعنى أنَّ اللَّهَ تعالى قال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُوْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحَنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلَمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحَنُوهُنَّ اللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلَمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ ﴾ الآية [المتحنة: ١٠]، فأمر بامتحانِهنَّ ليعْلمَ إيمانَهنَّ، فكانَ النبيُّ عَيَيْكِ يَكُلُكُ عَلَم اللّهِ ورسولِه، لم يخرجْن رغبةً في غير يحلفهنَّ أنهنُّ ما خرجْن إلا حبًّا للّهِ ورسولِه، لم يخرجْن رغبةً في غير ذلك، فيكونُ ذلك علمًا بإيمانِهنَّ.

قال ابنُ عباسٍ في هذهِ الآيةِ: «كانتِ المرأةُ إذا أثْتِ النبيَّ ﷺ لِتُسْلِمَ حَلَّفها باللَّهِ ما خَرَجْتِي مَنْ بُغْضِ زوْجٍ إلا حبًّا للَّه ورسولهِ» وهو موجودٌ في بعض نسخ الترمذي(٢) كذلك.

وخرَّجه البزَّارُ في «مسندهِ» (٣)، وابنُ جريرٍ وابنُ أبي حاتمٍ، ولفظه: «حلَّفها باللَّه ما خرجْتِي الاحبَّا للَّه ورسوله».

وخرَّج إبراهيم بنُ الجنيدِ الختليُّ في كتابِ «المحبة» بإسناد ضعيفٍ عن أبي هريرة مرفوعًا قال: «الإيمانُ في قلبِ الرَّجُلِ أَنْ يُحِبَّ اللَّه عزَّ وجلَّ»، ومن مراسيل الزهريِّ أنَّ النبيَّ عَلَيْهِ قال: «رأسُ الإيمانِ المحبَّةُ للَّه عزَّ وجلَّ، وطابِعُ الإيمانِ البِرُّ والعَدْلُ، وتحقيقُ الإيمانِ بإكرامٍ ذي الدِّين وذي الشَّيْبَةِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/٢٥٧ \_ ٢٥٨).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۸ ۳۳۰).

<sup>(</sup>٣) «كشف الأستار» (٢٢٧٢).



ومحبةُ اللَّهِ سبحانه وتعالى على درجتينِ:

إحداهُما: فرضٌ لازِمٌ: وهي أنْ يحبَّ اللَّه سبحانَهُ محبةً توجبُ لَهُ، محبة ما فرضَهُ اللَّهُ عليه، وبغضَ ما حرَّمه عليه، ومحبةً لرسولِهِ المبلغ عنه أمرَهُ ونهيّهُ، وتقديمَ محبته على النفوسِ والأهلينَ أيضًا كما سبقَ، والرِّضا بما بلَّغهُ عن اللَّهِ من الدّينِ وتلقي ذلك بالرِّضا والتسليم، ومحبة الأنبياء والرسل والمتبعينَ لهم بإحسان جملةً وعمومًا للَّه عزَّ وجلَّ، وبغضَ الكفارِ الفجارِ جملةً وعمومًا للَّه عزَّ وجلَّ، وبغضَ الكفارِ الفجارِ ومن أخلَّ بشيء منه فقدْ نقصَ من إيمانه الواجب، ومن أخلَّ بشيء منه فقدْ نقصَ من إيمانه الواجب بحسب ذلك. قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَلا ورَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحكِمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لا يَجدُوا فِي أَنفُسِهِمْ وَجلًّ: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحكِمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مُن مَن محبته الواجبة حرَجًا مَمًا قَضَيْتَ ويُسلِمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [النساء:١٥] وكذلك ينقُصُ من محبته الواجبة بحسب ما أخلَّ به من ذلك، فإنَّ المحبة الواجبة تقتضي فعلَ الواجباتِ وتركَ المحرَّمات.

وخرَّج أبو نعيم (١) من حديث عـمرَ بنِ الخطابِ خُولَثُ قال: سمعتُ النبيَّ يقولُ: «إنَّ سالًا» \_ يعني مولَى أبي حذيفة \_ «شديدَ الحبِّ للَّه لو كان لا يخافُ اللَّه ما عصاهُ» يُشيرُ إلى أنَّ محبَّة اللَّه تمْنَعُهُ منْ أن يعصيهُ، وذكرَ أبو عبيدٍ في «غريبه» أنَّ عمرَ قال: «نعمَ العبدُ صهيبٍ لو لم يخفُ اللَّهَ لم يعْصِه».

قال الحسنُ بنُ آدمَ: «أحبَّ اللَّهَ يحبَّك اللَّهُ، واعلمْ أنك لن تحبَّ اللَّه حتى تحبَّ طاعتَهَ».

وقال عبدُ اللَّهِ بنُ حنيفِ: قـال رجلٌ لرابعةَ: إني أحبُّك في اللَّه، قالتْ:

<sup>(</sup>١) «حلية الأولياء» (١/ ١٧٧).

«فلا تَعْصِي الذي أحببْتَنِي له».

وسئلَ ذو النونِ: متى أحبُّ ربي؟ قال: «إذا كان ما يبغِضُهُ عندك أمرَّ من الصَّبر».

وقال بشر بن السري: « ليس من أعلامِ الحبِّ أن تحبَّ ما يبغضُّ».

وقال أبو يعقوب النهرجوري: «كلُّ من ادَّعى محبةَ اللَّهِ جلَّ جلالُهُ ولم يوافقِ اللَّهَ في أمرهِ، فدعواهُ باطلةٌ، وكلُّ محبًّ ليسَ يخافُ اللَّهَ فهو مغرورٌ».

وقال يحيى بن معاذ: «ليس بصادقٍ من ادَّعى محبةَ اللَّهِ ولم يحفظُ حدودَهُ».

وقال رويمٌّ: «المحبةُ الموافقةُ في جميع الأحوالِ» وأنشد:

ولو قُلتَ لي: مِتْ، مِتُ سمعًا وطاعةً وقلتُ لداعِي الحقِّ: أهلاً ومرحبًا وقد تقدَّم أنَّ العبدَ لا يجدُ حلاوةَ الإيمانِ حتَّى يحبَّ المرءَ لا يحبُّه إلا للَّه، وحتى يكره أن يرجع إلى الكفر، كما يكرَّهُ أن يُلقى في النَّارِ، ولهذا المعنى كان الحبُّ في اللَّه والبغضُ في اللَّه من أصولِ الإيمانِ.

وخرَّج الترمذي (١) من حديث معاذ بن أنس الجهنيِّ عن النبيِّ عَيَالِيَّ قال: «منْ أعْطى للَّه ومنَعَ للَّه، وأجبَّ للَّه، وأَبْغَضَ للَّه، فقد استكْمَلَ إيمانهُ»، وخرَّجه الإمامُ أحمد (٢) وزادَ فيه: «وأنكَعَ للَّه»، وفي لفظ له أيضًا (٣) أنَّ النبيَّ عَلَيْ سُئِلَ عن

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۵۲۱).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۳/ ۲۳۸ \_ ٠٤٤).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٥/٧٤٧).



أفضل الإيمانِ قال: «أنْ تحبّ للّه وتُبْغِضَ للّه وتعملَ لِسانَك في ذِكْرِ اللّه» وحرّج أبو داود (١) من حديث أبي أمامة عن النبي على قال: «منْ أحبّ للّه وأبغض للّه، وأعظى للّه، ومنعَ للّه، فقد استكْملَ الإيمان». ومن حديث أبي ذرّ عن النبي على قال: «أفضلُ الإيمان الحُبُّ في اللّه، والبُغضُ في اللّه» (٢)، وحرّج الإمامُ أحمد (٣) من حديث البراء بن عازب عن النبي على قال: «إنّ أوثق عُرى الإيمانِ أنْ تُحِبّ في اللّه وتبغضَ في اللّه وتبغضَ في اللّه»، ومن حديث عمرو بن الجموح عن النبي على قال: «لا يجدُ العبْدُ حقّ صريح الإيمانِ حتّى يُحبّ للّه ويبغضَ للّه، فإذا أحبّ للّه، وأبغضَ للّه فقد استحق الولاية من اللّه وإن أوليائي منْ عبادي وأحبًائي منْ خلقي يُذكرون بذكري وأذكر بذكرهم (٤).

وفي هذا المعنى أحاديثُ كثيرةٌ. وروى ليثٌ عن مجاهد عن ابن عباس قيال: «منْ أحبّ في اللّهِ وأبغضَ في اللّهِ ووالَى في اللّهِ وعادَى في اللّه فإنّما تنالُ ولايةُ اللّهِ بذلك، ولن يجد عبدٌ طعم الإيمان وإنْ كشُرَتْ صلاتُه وصومهُ حتى يكون كذلك، وقد صارت عامّةُ مؤاخاةِ النّاسِ على أمْرِ الدنيا وذلك لا يُجدي على أهلهِ شيئًا». خرّجه ابن جريرِ الطبريُّ، وخرَّج أيضًا بإسناده عن ابنِ مسعود، قال: «من أحبّ للّه وأبغضَ للّه وأعطى للّه ومنع بإسناده عن ابنِ مسعود، قال: «من أحبّ للّه وأبغضَ للّه وأعطى للّه ومنع للّه؛ فقد توسّط الإيمان»، وخرَّج الحاكمُ من حديث عائشة وظي عن النبي قال: «الشّرْكُ أخفى من دبيبِ النّملِ على الصّفا في الليْلةِ الظّلْمَاء، وأدناهُ أن

<sup>(</sup>۱) «السنن» (٥٥٦٤).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۵۷۵).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٤/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٣/ ٢٠٠٠).

<sup>(</sup>٥) «المستدرك» (٢/ ٢٩١).

تحِبَّ على شيء من الجُورِ وتُبْغِضَ على شيء من العدْل، وهلِ الدِّينُ إلا الحبُّ في اللَّهِ والبُغْضُ في اللَّه ﴾ [آل والبُغْضُ في اللَّه » قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، وقال: صحيحُ الإسنادِ وفيما قاله نظر.

ففي هذا الحديثِ أنَّ محبةً ما يبغضهُ اللَّه وبغضَ ما يحبُّه اللَّه من الشرْكِ الخفيِّ، وروينا من طريقِ الأصمعيِّ عن سفيانَ عن ليث عن مجاهد أنه قال في قوله تعالى: ﴿يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور:٥٥] قال: «لا يحبُّون غيرِي» (١) وحينئذ فلا يكملُ التوحيدُ الواجبُ إلا بمحبةِ ما يحبُّه اللَّهُ وبغضِ ما يبغضه اللَّهُ، وكذلك لا يتمُّ الإيمانُ الواجبُ إلا بذلك.

ومن هنا يُعلمُ أنَّ الإخلالَ ببعضِ الواجباتِ وارتكابِ بعضِ المحرَّماتِ ينقصُ به الإيمانُ الواجبُ بحسبِ ذلك، كما قال النبيُّ ﷺ: «لا يزنِي الزَّانِي حين يزنِي وهو مؤمنٌ» الحديث (٢). وروى الإمامُ أحمدُ مِنْ طريقِ الربيع بنِ أنس عن أبي العالية عن أبي بنِ كعب، قال: «منْ أصبَحَ وأكبرُ همّه غيرُ اللَّه فليسَ منَ اللَّهِ» وقد رُوي هذا مرفوعًا من حديثِ أنسِ بأسانيدَ ضعيفة (٣).

فهـذه الدرجـةُ من محـبةِ اللَّهِ فـرضٌ واجبٌ على كلِّ مسلمٍ وهـي درجةُ المقتصدينَ أصحاب اليمين.

الدرجة الثانية: درجةُ السابقينَ المقربين، وهي أن ترتقي المحبةُ إلى ما يحبُّهُ اللَّهُ من نوافلِ السطاعاتِ، وكراهةُ ما يكرهه من دقائقِ المكروهاتِ، وإلى اللَّهُ من نوافلِ السطاعاتِ، وكراهةُ ما يكرهه من دقائقِ المكروهاتِ، وإلى (١) أخرجه: ابن جرير في "تفسيره" (١٨/ ١٦٠) ولكن بلفظ: «لا يخافون غيري».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخــاري (٣/ ١٧٨)، (٧/ ١٣٥)، (٨/ ١٩٥)، ومسلم (١/ ٥٤ ــ ٥٥) من حديث أبي هريرة رنطشك .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٤٨/٣) عن أنس مـرفوعًا، والحاكم في «المستدرك» (٣٥٦/٤) من حديث ابن مسعود مرفوعًا.



الرِّضا بما يقدِّره ويقضِيه مما يؤلمُ النفوسَ من المصائبِ، وهذا فضلٌ مستحبُّ مندوبٌ إليه.

وفي "صحيح البخاري" (١) عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْهُ قال: "يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: منْ عَادَى لي وليًا فقدْ آذنتُهُ بالحرب، ما تقرّبَ إليَّ عبدي بشيء أحبَّ إليَّ عما افْترضتُ عليه، ولا يزالُ عبدي يتقرّبُ إليَّ بالنوافلِ حتى أحبَّهُ، فإذا أحببتُهُ كُنْتُ سمعهُ الذي يسمعُ به، وبصرَه الذي يبصرُ به، ويدَه التي يبطشُ بها، ورجْلَهُ التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينَهُ، ولئن استعاذني لأعيذنه، وما تردَّدْتُ عن شيء أنا فاعلهُ تردُّدي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكرهُ المؤت وأنا أكرهُ مُساءته وقد روي هذا المعنى عن النبي علي المؤمن يكره المؤت وأنا أكره مُساءته وابن عباس، وأبي أمامة وعائشة علي من حديث علي بن أبي طالب وطي وابن عباس، وأبي أمامة وعائشة علي بن أبي طالب وطي وابن عباس، وأبي أمامة

وذكر ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن سهيلٍ أخي حزمٍ قال: بلَغَنِي عن عامرِ بنِ عبدِ قيسٍ أنه كانَ يقول: «أحببتُ اللَّهَ عن وجلَّ حبًا سهلَ علي كلَّ مصيبة ورضَّاني بكلٍ قضية، فما أبالي مع حبِّي إيَّاهُ ما أصبحتُ عليه وما أمسيتُ». وقال إبراهيمُ بنُ الجُنيد: حدثنا محمدُ بنُ الحسنِ حدثني عبيدُ اللَّه بنُ محمد التميميِّ أنَّ رجلاً قال لعابد: أوصني، أوعظني، فقال: «أيُّ الأعمالِ أغلبُ على قلبك؟ فقال الرجلُ: واللَّه ما أجدُ شيئًا أنفع للمحبِّ عند حبيبه من المبالغة في محبَّه، وهلْ تَدْري ما ذلك؟ أن لا يعلمَ شيئًا فيه رضاهُ إلا أتاهُ، ولايعلمُ شيئًا فيه سخطهُ إلا اجتنبَهُ، فعند ذلك ينزلُ المحبونَ من اللَّه منازلَ المحبة، قال: فصرخَ العابدُ والسائلُ وسقطا».

<sup>·(171/</sup>A)(1)

وقد تبيَّنَ بما ذكرْنا أنَّ محبة اللَّهِ إذا صدقت ْ أوجبت ْ محبة طاعته وامتثالَها، وبغضه معصيته واجتنابها، وقد يقع المحبُّ أحيانًا في تفريط في بعض المأمورات وارتكاب لبعض المحظورات، ثمَّ يرجع على نفسه بالملامة، وينزع عن ذلك ويتداركه بالتوبة.

وفي "صحيح البخاريً" أنَّ رجلاً كان يُؤتى به إلى النبيِّ ﷺ قد شربَ الخمرَ، فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: الخمرَ، فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تَلْعَنْهُ؛ فإنَّه بحبُّ اللَّهَ ورسولَهُ».

وقد رُوي عن الشعبي في قوله عز وجل : ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ التَّوَّابِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] قال: «التَّائِبُ من الذنب كمن لا ذنب له، وإذا أحب اللَّه عبدًا لم يضر فذنبه هُ (٢) وعن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم قال: إن اللَّه تعالى ليحب العبد حتى يبلغ من حبّه إذا أحبَّهُ أن يقول له: «اذْهَبْ فاعْمَل ما شئت فقد غفرْتُ لك».

والمرادُ من هذا أنَّ اللَّه تعالى إذا أحبَّ عبدًا وقدَّر عليه بعض الذنوبِ فإنَّه يُقدِّر له الخلاص منها بما يمحوها من توبة أو عمل صالح أو مصائب مكفرة، كما في الحديث عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: «أَذْنَبَ عبدٌ ذَنبًا فقال: أيْ ربِّي عملتُ ذُنبًا فقال: أيْ ربِّي عملتُ ذُنبًا فقال: أيْ ربِّي عملتُ ذُنبًا فقال: أيْ والمرادُ ما دام على فاغْفِرْ لي» فذكر الحديث إلى أن قال: «فليعملُ ما شاء» (٣). والمرادُ ما دام على هذا، كلما عمل ذنبًا اعترف به وندم عليه واستغفر منه، فأمًا مع الإصرارِ على الذنوب، عليه فلا، وكذلك المحبةُ الصادقةُ الصحيحةُ تمنعُ من الإصرارِ على الذنوب،

<sup>.(\</sup>qv/\)(\)

<sup>(</sup>۲) أخرجه: وكيع في «الزهد» (۲۷۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٩/ ١٧٨)، ومسلم (٨/ ٩٩).



وعدمِ الاستحياءِ من علاَّمِ الغيوبِ. وما أحسنَ قولَ بعضِهِم:

تعصي الإله وأنت تزعم حُبّه هذا لَعمري في القياسِ شنيعُ لو كان حُبُّكَ صادقًا لأطعتَهُ إنَّ المحبَّ لمن يُحِبُّ مطيعُ (١)

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ إِن شَاءَ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ إِن شَاءَ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾

[قال البخاريُ ] (٢): «بابُ: دخول المشرك المسجدة»: حدثنا قُتيبة : ثنا الليث، عن سعيد بن أبي سعيد، أنَّه سمع أبا هريرة يقول: بعث رسول اللَّه الليث بخيْل قبل نَجْد، فجاءت برجُل من بني حنيفة ، يُقال له: ثُمامَة بن أُثال، فربطوه بسارية من سواري المسجد.

قد سبق هذا الحديث بأتم من هذا السياق في «باب: الأسير يُربط في المسجد» (٣)، وفيه: أنَّ ثمامة حين رُبط كان مشركًا، وأنه إنما أسلم بعد إطلاقه.

وفي هذا دليلٌ على جوازِ إدخالِ المشركِ إلى المسجدِ، لكن بإذنِ المسلمينَ. وقد أنزلَ النبيُّ عَلَيْهُ وفد ثقيف في المسجدِ، ليكونَ أرقَّ لقلوبِهم . خرَّجه أبو داود (٤٠) من رواية الحسن، عن عثمان بنِ أبي العاصِ.

<sup>(</sup>١) «استنشاق نسيم الأنس» (٣٣ ـ ٥٦).

<sup>.(\\\\\)</sup> 

<sup>.(178/1)(</sup>٣)

وروى وكيع ، عن سفيان ، عن يونس ، عن الحسن ، قال: إنَّ وفداً قدمُوا على النبيِّ عَيَالِيَّةِ منْ ثقيف ، فدخلُوا عليه المسجد، فقيل له: إنَّهم مُشْركون؟ قال: «الأرضُ لا ينجسها شيءٌ».

وخرَّجه أبو داودَ في «المراسيلِ»(۱) من رواية أشْعَث، عن الحسنِ، أنَّ وفْدَ ثقيفٍ قدِمُوا على رسولِ اللَّهِ ﷺ فضرَبَ لهم قُبَّةً في مُؤخَّرِ المسجدِ، لينظرُوا إلى صلاةِ المسلمينَ، إلى ركُوعِهِم، وسجودِهِم، فقيلَ: يا رسولَ اللَّه، أتنزِلُهُم المسجدَ وهم مُشرِكُون؟ قال: «إنَّ الأرضَ لا تنْجُسُ، إنَّما ينجُسُ ابنُ آدمَ».

وكذلك سائر وفود العرب ونصارى نجران، كلُّهم كانُوا يدخلونَ المسجدَ إلى النبيِّ عَلَيْلًا ويجلسونَ فيه عندَهُ.

ولما قدمَ مشركُو قريشٍ في فداءِ أُسارى بدرٍ كانوا يبيتون في المسجدِ. وقد روى ذلك الشافعيُّ بإسناد له.

وقد خرَّج البخاريُّ (٢) حديثَ جبيرِ بنِ مُطْعِمٍ ـ وكان ممن قدمَ في فداءِ الأُسارى ـ أنه سمعَ النبيَّ ﷺ يقرأُ في المغربِ بـ: «الطُّورِ»؛ قال: وكان ذلك أولَ ما وقرَ الإيمانُ في قلبي.

وخرَّج البخاريُّ فيما سبق في «كتاب: العلم» حديث دخول ضمام بن ثعلبة المسجد، وعقلِه بعيرَهُ فيه، وسؤالِهِ النبيَّ ﷺ عن الإسلام، ثم أسلم عقب ذلك.

<sup>(</sup>۱) «المراسيل» (۱۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٩٤)، (٤/ ٨٤)، (٦/ ١٧٥)، ومسلم (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (١/ ٢٤ \_ ٢٥).



وروى أبو داود في «المراسيلِ»<sup>(۱)</sup> بإسناده عن الزهريِّ، قال: أخبرني سعيدُ ابنُ المسيَّب، أنَّ أبا سفيانَ كان يدْخُلُ المسجَدَ بالمدينة وهو كافرٌ، غيرَ أنَّ ذلك لا يصلُحُ في المسجد الحرام، لما قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ [التوبة: ٢٨].

وقد اختلفَ أهلُ العلم في ذلكَ:

فَرَخَّصَ طَائِفَةٌ منهم في دخولِ الكافرِ المسجد، وهو قولُ أبي حنيفةً والشافعيِّ، وحُكيَ روايةً عن أحمد، رجَّحها طائفةٌ من أصحابِنا.

قال أصحابُ الشافعيِّ: وليسَ له أن يدخلَ المسجدَ إلا بإذنِ المسلمِ ووافقَهُم طائفةٌ من أصحابنا على ذلكَ.

وقال بعضُهم: لا يجوزُ للمسلمِ أن يأذنَ فيه إلا لمصلحة من سماعِ قرآنٍ، أو رجاء إسلامٍ، أو إصلاحِ شيءٍ ونحوِ ذلك، فأمَّا لمجردِ الأكلِ واللَّبْثِ والاستراحة فلا.

ومن أصحابِنا: من أطلقَ الجوازَ، ولم يقيدُهُ بإذنِ المسلمِ.

وهذا كلُّه في مساجد الحلِّ، فأمَّا المسجدُ الحرامُ فلا يجوزُ للمسلمينَ الإذنَ في دخولِهِ للكافرِ، بل لا يمكَّنُ الكافرُ من دخولِ الحرمِ بالكليّة عند الشافعيِّ وأحمد وأصحابهما.

واستدلُّوا بقولِ اللَّه تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا﴾ [التوبة:٢٨] وكانَ النبيُّ ﷺ أمرَ منادِيًا يُنادِي: «لا يحُجُّ بعْدَ العامِ مُشْرِكٌ»(٢).

<sup>(</sup>۱) «المراسيل» (۱۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١٠٣/١)، ومسلم (١٠٦/٤) من حديث أبي هريرة وَطُنْتُك.

وأجازَه أبو حنيفةَ وأصحابُهُ.

فأمًّا مسجدُ المدينةِ، فالمشهورُ عندنا وعند الشافعية أنَّ حُكْمَهُ حكم مساجد الحِلِّ.

ولأصحابِنا وَجْهٌ: أنه مُلْحَقٌ بالمسجدِ الحرامِ؛ لأنَّ المدينةَ حَرَمٌ، وحُكي عن ابنِ حامدٍ، وقاله القاضي أبو يعْلى في بعضِ كتبِهِ.

وهذا بعيدٌ؛ فإنَّ الأحاديث الدالةُ على الجوازِ إنما وردت في مسجدِ المدينةِ بخصوصِه، فكيفَ يمنع منه ويخصُّ الجوازُ بغيره؟

وقالت طائفة : لا يجوزُ تمكينُ الكافرِ من دخولِ المساجدِ بحال، وهذا هو المرويُّ عن الصحابةِ، منهم: عمرُ، وعليُّ، وأبو موسى الأشعريُّ، وعن عمر ابنِ عبدِ العزيزِ، وهو قولُ مالك، والمنصوصُ عن أحمدَ، قال: لا يدخلونَ المسجدَ ولا ينبغي لهم أن يدخلُوهُم.

واستدلُّوا بقول اللَّهِ تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَا أُوْلَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلاَّ خَائِفِينَ ﴾ [البقرة:١١٤].

وظاهرُهُ: يدلُّ على أنَّ الكفارَ لا يُمكنونَ من دخولِ المساجدِ، فإنْ دخلوا أخيفُوا وعُوقِبوا، فيكونونَ في حالِ دخولِهِم خائفينَ من عقوبةِ المسلمينَ لَهُم.

وقد رُوي عن عليٍّ، أنَّه كان على المنبرِ فبَصُرَ بمجوسي، فنزل وضربَه وأخرجه.

خرَّجه الأثْرَمُ.

وعلى هذا القول، فأحاديثُ الرُّخُصةِ قد تُحمَلُ على أنَّ ذلك قبلَ النهي عنه، أو أنَّ ذلك كانَ جائزًا حيث كان يحتاجُ إلى تألُّف قلوبهم،



وقد زالَ ذلكَ.

وفِرَّقَتْ طَائفةٌ بين أهلِ الذِّمـةِ وأهلِ الحربِ، فَقَالُوا: يَجَـوزُ إِدَّخَالُ أَهْلِ اللَّهِ وَقَادَةً. اللَّمَّةِ دُونَ أَهْلِ الحربِ، ورُوي عن جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ وقتادةً.

وروى عبدُ الرزاق<sup>(۱)</sup> ، عن ابنِ جُريج: أخبرني أبو الزبير، أنه سمع جابرَ بنَ عبدِ اللَّه يقولُ في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ النَّه يَعْدَ عَامِهِمْ هَذَ ﴾ [التربة: ٢٨] قال: إلا أن يكونَ عبدًا أو أحدًا من أهلِ الذَّمَّة.

وقد رُويَ مرفوعًا من رواية شريك: ثنا أشعثُ بن سوَّارٍ، عن الحسن، عن جابرٍ، عن النبيِّ ﷺ قالَ: «لا يدخلُ مسجدنا هذا مشركُ بعد عامِنا هذا، غير أهلِ الكتاب وخدمهم».

خرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢) .

وفي روايةٍ له: «غيرَ أهلِ العهدِ وخدمِهِم».

وأشعثُ بنُ سوَّار، ضعيفُ الحديثِ.

وقد خص بعض أصحابِنا حكاية الخلافِ المحكي عن أحمد في المسألة بأهل الذِّمَّة (٣) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۹۹۸۲).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۳/ ۲۳۹ \_ ۲۹۳).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٢/ ٥٦٠ \_ ٥٦٤).

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانَ لَيَا ثَكُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطَلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّه وَالَّذِينَ يَكْنزُونَ اللَّهُ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ يَكُنزُونَ اللَّهُ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ يَكُن لَونَ اللَّهُ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ يَكُن لَونَهُمَ اللَّهُ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ يَكُن لَونَهُمُ اللَّهُ فَبَشِرُهُم بِعَدَابٍ اللَّهِ فَبَشِرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ يَكُن لَونَهُم اللَّهُ فَا يُعْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُونَى بِهَا جَبَاهُهُم وَجُنُوبُهُم وَخُلُوبُهُم فَذُوقُوا مَا كُنتُم تَكُنزُونَ ﴾ وَظُهُورُهُم هَذَا مَا كَنتُم تَكُنزُونَ ﴾

وفي الحديث المشهور عن ثوبانَ أنَّه قال: لمَّا نزلتْ هذه الآيةُ: ﴿ وَالَّذِينَ يَكُنْزُونَ الذَّهَبَ وَالْفَضَةَ ﴾ [التوبة:٣٤] ، فقال النبيُّ ﷺ: «تبًا للذهب والفضة»، قالُوا: يا رسولَ اللَّه، فما نتخذُ؟ قال: «ليتخذْ أحدُكم قلبًا شاكرًا، ولسانا ذاكرًا، وزوجةً صالحةً تُعين أحدَكُم على إيمانه»(١).

قال بعضُهم: إنَّمَا سُمِّيَ الذهبُ ذهبًا، لأنه يذهبُ، وسمِّيت الفضةُ فضةً لأنها تنفضُّ، يعني تنفضُّ بسرعةٍ، فلا بقاءَ لهُـمَا، فمن كنزَهُما فقد أرادَ بقاءَ ما لا بقاءَ له، فإن نفعَهُما ما هو إلا بإنفاقهما في وجوهِ البِرِّ وسبلِ الخيرِ.

وقال الحسنُ: بئسَ الرفيقُ الدرهمُ والدينارُ؛ لا ينفعانكَ حتَّى يفارقانكَ، فما داما مكنوزينِ فما يضرانِ ولا ينفعانِ، وإنَّما نفعُهُما بإنفاقهِما في الطاعات، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلا يُنفقُونَهَا فِي سَبِيلِ الطاعات، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلا يُنفقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشَرْهُم بِعَذَابٍ أليم ﴾ [التربة: ٣٤]، والآيةُ ذمُّ ووعيدٌ لن يمنعُ حقوقَ مالهِ الواجبةِ من الزكاةِ وصلة الرَّحم وقرى الضيف والإنفاق في النوائب.

وفي "صحيح مسلم" (٢) عن أبي هريرة عن النبيِّ عَيْلِيَّةٍ قال: "ما من صاحِب

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٥/ ٧٨ ـ ٢٨٢)، والترمذي (٣٠٩٤)، وابن ماجه (١٩٥٦).

 $<sup>.(</sup>Y)_{V} \cdot (Y)(Y)$ 



ذهب ولا فضة لا يؤدِّى منها حقَّها إلا إذا كان يومُ القيمة صفعِّحت له صفائحُ من نارِ فأحمَّى عليها في نارِ جهنَّم، فيكوى بها جنبُه وجبينُهُ وظهرُه، كلما بردَتْ أعبدت له، في يومٍ كان مقدارُهُ خمسين ألف سنةٍ، حتى يقضى بين العبادِ، فيرى سبيلَهُ إمَّا إلى الجنةِ وإمَّا إلى الله النار».

وفي "صحيح البخاريّ" عن أبي هريرة عن النبيّ عَيَّالِيَّةِ قال: "من آتاهُ اللَّهُ مَالاً فلم يُؤدِّ زكاتَهُ مُثُلَ له يومَ القيامة شجاعًا أقرع له زبيبتان يُطوَّقه يومَ القيامة ثم يأخذُ بلهزمتيه، يعني شدقيه، ثم يقول: أنا مالُكَ ، أنا كنزك "ثم تلا: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ هُوَ خَيْرًا لَّهُم بَلْ هُوَ شَرِّ لَّهُمْ سَيُطُوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ القيامة وَلِلَّهِ ﴾ [آل عمران:١٨٠].

وفيه أيضًا (٢) عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْهِ قال: «يكون كنزُ أحدكم يومَ القيامة شجاعًا أقرع يفرُ منه يومَ القيامةِ، ويطلبُهُ، ويقول: أنا كنزُك، فلا يزالُ يطلبُهُ حتى يبسطَ يدَهُ فيُلقمها فاه».

وفي "صحيح مسلم" عن جابرعن النبي على الله قال: «ما من صاحب كنز لا يفعلُ فيه حقّهُ إلا جاء كنزهُ يوم القيامة شجاعًا أقرع يتبعه فاتحًا فاه، فإذا أتاه فر منه، فيناديه: خُذ كنزك الذي خبّاته فأنا عنه غني، فإذا رأى أن لا بدّ له منه سلك يده في فيه فيقضمها قضم الفحل والشجاع: الحيّة الذكر، والأقرع: الذي قد تمعّط شعر فروة رأسه لكثرة سمة.

فلهذا وردَ الشرعُ باكتنازِ ما يبقى نفعُهُ بعد الموتِ من الإيمانِ والأعمالِ

<sup>(1)(7/771), (5/83).</sup> 

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  "صحيح البخاري" (٦/ ٨٢)، (٩/ ٣٠).

<sup>. (</sup>VT/T)(T)

الصالحة والكلمات الطيبة، فإنَّ نفع ذلك يبقى وبه يحصلُ الغنى الأكبرُ، قال ابنُ مسعود: نعم كنزُ الصعلوكِ سورةُ آلِ عمرانَ يقومُ بها من آخرِ الليلِ، وآخرُ سورة البقرة من كنز تحت العرشِ أعطيتُه هذه الأُمَّةُ مع سورة الفاتحة، ولا حولَ ولا قوَّة إلا باللَّه كنزٌ من كنوز الجنة.

وفي بعضِ الآثارِ الإسرائيليةِ: كنزُ المؤمنِ ربَّه، يعني أنه لا يكنزُ سوى طاعتِهِ وخشيتِهِ ومحبتِه والتقربِ إليهِ، فمن كانَ كنزُهُ ربَّه وجدَهُ وقتَ حاجتِه إليه، كما في وصيةِ النبيِّ عَيَالِيَّ لابنِ عباسٍ: «احفظ اللَّه يحفظك، احفظ اللَّه تجدهُ أمامك، تعرَّف إلى اللَّه في الرَّخاء يعرفك في الشِّدة»(١).

أنت كنزي، أنت ذخري، أنت عزِّي، كيف أخشى الفقر واذا كنت أمني عند فقرِي، من كان اللَّهُ كنزَه فقد ظفر بالغنِي الأكبرِ، قال بعض العارفين: من استغنى باللَّه أمن من العدم ومن لَزِم الباب أثبت في الخدم ومن أكثر ذكر الموت أكثر من الندم تنقضي الدُّنيا والفتى فيها معنا ليس في الدنيا نعيم ولاعيش مهنا يا غنبًا بالدنانير فحب اللَّه أغنى (٢)

\* \* \*

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كَتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوات وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلا تَظْلَمُوا فيهِنَّ أَنفُسَكُم ﴾ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلا تَظْلَمُوا فيهِنَّ أَنفُسَكُم ﴾

قَالَ عَلَيُّ بِنُ أَبِي طَلَحَةً عَنَ ابْنِ عَبِياسٍ فِي هَذَهِ الآيةِ: ﴿ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٤/ ٢٦٩ \_ ٢٧٠ \_ ٢٨٦ \_ ٢٨٨).

<sup>(</sup>۲) «شرح حدیث شَدَّاد بن أوس» (۱۵ ـ ۲۱).

أَنفُسَكُمْ ﴾ [التوبة:٣٦] في كلِّهنَّ، ثم اختصَّ مِنْ ذلك أربعةَ أشهرٍ، فجعلهنَّ حرمًا، وعظَّمَ حُرماتهنَّ، وجعل الذَّنبَ فيهنَّ أعظمَ، والعملَ الصالحَ والأجرَ أعظمُ .

وقال قتادةُ في هذه الآية: اعلمُوا أنَّ الظلمَ في الأشهرِ الحُرُم أعظمُ خطيئةً ووزرًا فيما سوى ذلك، وإن كان الظُّلمُ في كلِّ حالٍ غيرَ طائلٍ، ولكنَّ اللَّهَ تعالى يُعظِّم من أمرِهِ، ما يشاءُ ربَّنا تعالى (١).

وقد رُوي في حديثين مرفوعين أنَّ السيئات تُضاعفُ في رمضانَ، ولكن إسنادهُما لا يصحُ (٢).

#### \* \* \*

خرَّجا في «الصحيحين» (٣) من حديث أبي بكرة أنَّ النبي عَلَيْ خطب في حجَّة الوداع، فقال في خطبته: «إنَّ الزَّمانَ قد اسْتَدارَ كهيئته يومَ خلقَ اللَّه السماوات والأرض، السَّنةُ اثنا عشر شهراً، منها أربعة حرمٌ: ثلاثةٌ متوالياتٌ: ذو القعْدة وذو الحجَّة، والمحرَّمُ، ورجَبُ مُضَرَ الذي بين جُمادى وشعبانَ وذكر الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجهما: ابن جرير في «التفسير» (١٢٦/١٠ ــ ١٢٧).

<sup>(</sup>۲) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۳٤۲).

<sup>(</sup>٣) أخـرَجه: الـبخـاري (١/ ٣٦ ـ ٣٧)، (٢/ ٢١٦)، (٤/ ١٣٠) (٥/ ٢٢٤) (٢/ ٢٢٩)، (١/ ١٠٩)، (٣/ ١٠٩)، (٩/ ٣٢ ـ ١٠٨)، ومسلم (٥/ ١٠٠ ـ ١٠٨ ـ ١٠٩).

الشَّمسَ والقمر يسبحان في الفلك، فينشأ منهما ظلمةُ اللَّيلِ وبياضُ النهارِ، فمن حينئذِ جعلَ السَّنة اثنى عشر شهرًا بحسب الهلال.

فالسنةُ في الشرع مُقدَّرةٌ بسيرِ القمرِ وطلوعِهِ، لا بسيرِ الشمسِ وانتقالها، كما يفعلُه أهلُ الكتاب.

وجعلَ اللَّهُ تعالى من هذه الأشهرِ أربعةَ أشهرٍ حُرُمًا، وقد فسسَّرَها النبيُّ عَلَيْهِ في هذا الحديث، وذو الحجَّةِ، وذو الحجَّةِ، والمُحرَّمُ، وواحدٌ فردٌ، وهو شهرُ رجبِ.

وهذا قد يستدلُّ به من يقولُ: إنها من سنتين، وقد رُوي من حديثِ ابنِ عمر مرفوعًا: «أولُهُن رجبٌ»، وفي إسناده موسى بن عُبيدة، وفيه ضعف شديدٌ من قبلِ حفظه، وقد حُكي عن أهلِ المدينة أنهم جعلوها من سنتين، وأنَّ أوَّلها ذو القعدة، ثم ذو الحجَّة، ثم المحرَّمُ، ثم رجبٌ، فيكونُ رجبٌ آخرَها.

وعن بعضِ المدنيينَ أنَّ أوَّلها رجبٌ، ثم ذو القعدة، ثم ذو الحجَّةِ ثم المُحرَّمُ، ثم وعن بعضِ أهلِ الكوفةِ أنها من سنة واحدة، أوَّلها المُحرَّمُ، ثم رجبٌ، ثم ذو القعدة، ثم ذو الحِجَّةِ. واختُلَفَ في أيِّ هذه الأشهرِ الحرم أفضلُ؛ فقيل: رجبٌ، قاله بعض الشافعية، وضعَّفه النوويُّ وغيرُه. وقيل: المُحرَّمُ، قاله الحسنُ، ورجَّحه النوويُّ. وقيل: ذو الحِجَّة، رُوي عن سعيد بن جبيرٍ وغيرِه، وهو أظهرُ، واللَّهُ أعلمُ.

وقوله ﷺ: «إنَّ الزَّمان استدَارَ كهيئتِه يوم خلقَ اللَّه السموات والأرضَ، السَّنةُ اثنا عشرَ شهرًا» مُرادُهُ بذلك إبطالُ ما كانتِ الجاهليةُ تفعلُه من النَّسيء، كما قال



تعالى: ﴿ إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَيُحَرَّمُونَهُ عَامًا لَيُهُ عَامًا لَيُوبَة:٣٧]. لَيُواطَنُوا عَدَّةَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ فَيُحلُّوا مَا حَرَّمَ اللَّهُ ﴾ [التوبة:٣٧].

وقد اختُلِفَ في تفسيرِ النَّسيء (١)، فقالت طائفةٌ: كانوا يُبدلُون بعض الأشهرِ الحُرُم بغيرِها من الأشهرِ، فيحرِّمُونها بدلها، ويُحلُّون ما أرادُوا تحليلَه من الأشهرِ الحُرُم إذا احْتاجُوا إلى ذلك، ولكن لا يزيدونَ في عددِ الأشهر الهلالية شيئًا. ثم من أهلِ هذه المقالة من قال: كانوا يُحلُّون المُحرَّم فيستحلون المقتالَ فيه؛ لطول مدَّة التَّحريم عليهم بتوالي ثلاثة أشهرٍ مُحرَّمة، ثم يحرِّمونَ صفَرًا مكانَهُ، فكأنَّهم يقترضونَه ثم يوفونَه، ومنهم من قال: كانوا يحلُّون المُحرَّم مع صفَرٍ من عامٍ ويُسمُّونَهما صفرين، ثم يحرِّمُونهما من عام قابل ويسمُّونهما محرَّمين قاله ابن زيد بن أسلم.

وقيل: بل كانوا ربَّما احْتاجُوا إلى صفرَ أيضًا فأحلُّوه وجعَلُوا مكانَه ربيعًا، ثم يدورُ كذلك التَّحريمُ والتَّحليلُ والتأخيرُ، إلى أن جاء الإسلامُ ووافَقَ حجَّة الوداع، صارَ رجوعُ التَّحريمِ إلى مُحرَّم الحقيقيّ، وهذا هو الذي رجَّحه أبو عُبيد، وعلى هذا فالتَّغييرُ إنَّما وقع في عيْنِ الأشهر الحُرُمِ خاصةً. وقالت طائفة أخرى: بل كانوا يزيدونَ في عدد شهورِ السنة، وظاهرُ الآية يُشعر بذلك، حيث قال اللَّه تعالى: ﴿إِنَّ عِدَةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا ﴾ بذلك، حيث قال اللَّه تعالى: ﴿إِنَّ عِدَةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا ﴾ التوبة:٣٦] فذكرَ هذا توطئةً لهَدُم النَّسيءِ وإبطاله.

ثم مِنْ هؤلاءِ من قال: كانوا يجعلُون السنة ثلاثةَ عشرَ شهرًا، قاله مجاهدٌ وأبو مالك، قال أبو مالك: كانوا يجعلون السنة ثلاثة عشرَ شهرًا، ويجعلونَ

<sup>(</sup>١) راجع أقوال أهل العلم في تفسير معنى «النسيء» في «تفسير الطبري» (١٠/ ١٣٠ ـ ١٣٢).

المُحرَّمَ صَفَرًا. وقال مجاهدٌ: كانوا يُسقطون المُحرَّمَ ، ثم يقولون: صَفَرينِ ، لصَفرَ وربيع الأوَّلِ وربيع الآخر ، ثم يقولونَ: شهرا ربيع ، ثم يقولون: لرمضان: شعبانُ ، ولشوال: رمضانُ ، ولذي القعْدة: شوالٌ ، ولذي الحجَّة : فو القعْدة ، على وجه ما ابتدأوا وللمحرَّم : ذو الحجَّة ، فيعدونَ ما ناسؤوا على مستقبله ، على وجه ما ابتدأوا .

وعنه، قال: كانت الجاهليةُ يحجُّـون في كلِّ شهرٍ من شهورِ السنةِ عامينِ، فوافَقَ حِجُّ رسـولِ اللَّهِ ﷺ في ذي الحِجَّـةِ، فقال: «هذا يومٌ اسْتدارَ الزَّمـانُ كهيئتِه يومَ خلقَ اللَّهُ السماواتِ والأرضَ».

ومن هؤلاء من قال : كانت الجاهلية يجعلون الشهور اثنى عشر شهراً وخسسة أيام، قاله إياس بن معاوية، وهذا العدد قريب من عدد السنة الرومية، ولهذا جاء في مراسيل عكرمة بن خالد أنَّ النبي عَلَيْكُ ، قال في خُطبته يوم النحر: «والشهر هكذا، وهكذا، وهكذا، وخنس إبهامه في الثالثة، وهكذا وهكذا، وهكذا، وهكذا، وهكذا، وهكذا، وهكذا،

ثم تارةً ينقُصُ وتارةً يتمُّ، ولعلَّ أهلَ النَّسِيء كـانُوا يُتِمُّونَ الشهـورَ كلَّها، ويزيدونَ عليْهَا، واللَّه أعلم.

وقد قيل: إنَّ ربيعة ومضر كانوا يُحرِّمون أربعة أشهر من السنة مع اختلافِهم في تعيين رجب منها، كما سنذكره أن شاء اللَّه تعالى. وكانت بنُو عوْف بنِ لُؤي يُحرِّمون من السنة ثمانية أشهر، وهذا مبالغة في الزيادة على ما حرَّمه اللَّه.

واختلفُوا في أيِّ عامٍ عاد الحجُّ إلى ذي الحجَّةِ على وجهِهِ، واستدارَ الزَّمانُ

فيه كهيئته، فقالت طائفةٌ: إنَّما عادَ على وجهه في حجَّةِ الوداع، وأما حجةً أبي بكر الصدِّيقِ وَطَّخْه، فكانت قد وقعت في ذي القعدة، هذا قولُ مجاهدٍ وعكرمة بن خالد وغيرهما، وقيل: إنَّه اجْتَمَعَ في ذلك العامِ حجُّ الأممِ كلِّها في وقت واحد، فلذلك سُمِّي يومَ الحجِّ الأكبرِ.

وقالت طائفة : بل وقعت حجّة الصّديّق في ذي الحجة ، قاله الإمام أحمد ، وأنكر قول مجاهد ، واستدلّ بأنّ النبيّ عَيَالَة أمر عليًا فنادى يوم النّحْر : «لا يحج بعد العام مشرك » وفي رواية : «واليوم يوم الحَج الأكبر » وقد قال اللّه تعالى : (وأذانٌ مّن الله ورسُوله إلى النّاس يوم الحج الأكبر أنّ الله بريءٌ مّن المُشْركين ورسُوله في النّاس يوم الحج الأكبر ، وهذا يدل على أنّ النّداء وقع ورسُوله في ذي الحجة .

وخرَّج الطبرانيُّ في «أوسطه»(١) من حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدِّه قال: كان العربُ يُحلُّون عامًا شهرًا، وعامًا شهرين، ولا يُصيبون الحجَّ إلا في كلِّ ستة وعشرين سنة مرة واحدة، وهو النَّسيءُ الذي ذكرةُ اللَّهُ في كتابه، فلما كان عام حجَّ أبو بكر الصديقُ بالناس، وافقَ في ذلك العام الحجَّ، فسمَّاه اللَّهُ يوم الحجِّ الأكبر.

ثم حج النبي عَلَيْهِ في العامِ المُقْبلِ، فاستقبلَ النَّاسُ الأهلَّة، فقال رسولُ اللَّه على الله وقيل: بل على الزمانَ قد استدارَ كهيئتِه يومَ خلقَ اللَّه السماوات والأرضَ» وقيل: بل استدارة الزَّمانِ كهيئتِه كانَ من عام الفتح.

وخرَّج البزارُ في «مسندهِ»(٢) من حديثُ سُمرةَ بن جُنْدَبٍ أنَّ رسولَ اللَّهِ

<sup>.(</sup>۲۹・۹)(1)

 <sup>(</sup>۲) عزاه الهيثمي في «المجمع» (٦/ ١٧) للبزار.

عَلَيْهِ قال: لهم يومَ الفتح: «إنَّ هذا العامَ الحجُّ الأكبرُ، قد اجتمعَ حجُّ المسلمينَ وحجُّ المشركينَ في ثلاثة أيام متتابعات، واجتمعَ حجُّ اليهودِ والنَّصارى في ستَّة أيام متتابعات، ولم يجتمعُ مُنْذُ خلقَ اللَّه السَّماواتِ والأرضَ، ولا يجتمعُ بعدَ العامِ حتَّى تقومَ السَّاعة».

وفي إسناده يوسف السَّمْتِيُّ، وهو ضعيفٌ جدًّا، واختلفُوا لم سُميتُ هذه الأشهرُ الأربعةُ حُرُمًا؟.

فقيل: لعظم حُرمتِها وحُرمة الذَّنْبِ فيها.

قال علي بنُ أبي طلحة ، عن ابن عباس: اختص الله أربعة أشهر جعله ن حرماً ، وعظم حرماتهن وجعل الذن فيهن أعظم ، وجعل العمل الصالح والأجر أعظم . قال كعب : اختار الله الزمان ، فأحبه إلى الله الأشهر الحرم وقد روي مرفوعاً ، ولا يصح وفعه .

وقد قيل في قوله تعالى: ﴿ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنفُسكُمْ ﴾ [التربة:٣٦] : إنَّ المراد في الأشهر الحُرم، وقيل: بل في جميع شُهور السنة. وقيل: إنَّه كان في حرُمًا لتحريم القتال فيها، وكان ذلك معروفًا في الجاهلية. وقيلَ: إنَّه كان في عهد إبراهيم ـ عليه السلامُ ـ، وقيلَ: إنَّ سبب تحريم هذه الأشهر الأربعة بينَ العرب لأجل التمكُّن من الحجِّ والعُمْرة، فحرِّمَ شهرُ ذي الحجَّة، لوقوع الحجِّ فيه، وحررِّم معه شهرُ ذي القعدة، للسَّيْرِ فيه إلى الحجِّ. وشهر المحرَّم، للرجوع فيه من الحجِّ، حتى يأمن الحاجُّ على نفسه من حين يخررُجُ من بيتِه إلى أن يرجع إليه. وحررً شهرُ رجب، للاعتمارِ فيه في وسط السَّة، فيعتمر فيه من كان قريبًا من مكة.

وقد شرع الله في أولِ الإسلامِ تحريمَ القتالِ في الشهرِ الحرام، قال تعالَى:



﴿ لَا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ ﴾ [المائدة: ٢] ، وقال تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قَتَالٍ فِيهِ قُلْ قَتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَامِ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللَّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ [البقرة: ٢١٧].

وخرَّجَ ابنُ أبي حاتم بإسناده عن جُنْدُبِ بنِ عبدِ اللَّهِ أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ بعث رهطًا وبعث عليهم عبد اللَّه بنَ جَحْشٍ، فلقوا ابنَ الحضْرمِيِّ فقتلُوه، ولم يدْرُوا أنَّ ذلك من رجب أو من جُمادى، فقال المشركونَ للمسلمينَ: قتلتُم في الشهرِ الحرام، فأنزلَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة:٢١٧] الآية.

وروى السُّدِّيُّ عن أبي مالك، وعن أبي صالح، عن ابنِ عباس، وعن مُرَّة، عن ابنِ مسعود في هذه الآية، فذكروا هذه القصة مبسوطة، وقالُوا فيها: فقال المشركونَ: يزعمُ محمدٌ يتبعُ طاعة اللَّهِ وهو أوَّلُ من استحلَّ الشهر الحرام، فقال المسلمونَ: إنَّما قتلناه في جُمادى.

وقيلَ: في أولِ رجب وآخِرِ ليلة من جُمادى، وغَمدَ المسلمونَ سيوفَهم حين دخل شهرُ رجب، وأنزلَ اللَّهُ تعالى تعييرًا لأهلِ مكَّةَ: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالَ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة:٢١٧] لا يحلُّ، وما صنعتم أنتم يا معشرَ المشركينَ أكبرُ من القتلِ في الشَّهرِ الحرامِ، حين كفرتم باللَّه، وصددتُم عن محمَّد وأصحابِه، وإخراج أهلِ المسجدِ الحرامِ حينَ أخْرَجُوا منه محمدًا عن محمَّد وأصحابِه، وإخراج أهلِ المسجدِ الحرامِ حينَ أخْرَجُوا منه محمدًا عَن مُحمدًا عندَ اللَّه.

وقد رُوي عن ابنِ عباسٍ هذا المعنى من رواية العوفي عنه، ومن رواية أبي سعد البقال، عن عكرمة ، عنه.

ومن رواية الكلبيِّ، عن أبي صالح، عنه.

وذكر ابنُ إسـحاقَ أنَّ ذلك كان في آخر يوم من رجب، وأنَّهم خـافوا إنْ أخَّرُوا القتالَ أن يسبقَهم المشركونَ فيدخلوا الحرَمَ فيأمَنُوا.

وأنَّهم لَمَّا قدِمُوا على النبيِّ عَلَيْكُ قال لهم: «ما أمرتُكُم بالقتال في الشهر الحرام، ولم يأخذ من غنيمتهم شيئًا» وقالت قريشٌ: قد استحلَّ محمدٌ وأصحابه الشهر الحرام، فقال مَنْ بمكَّة من المسلمينَ: إنَّما قتلُوهم في شعبانَ.

فلمًّا أكثرَ الناسُ في ذلك نزلَ قولُهُ تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] الآية.

ورُوي نحوُ هذا السياقِ عن عروةَ، والزُّهريِّ وغيرِهما. وقيلَ: إنَّها كانت أولَ غنيمة غنِمَها المسلمونَ، وقيل عبدُ اللَّهِ بنُ جحشٍ في ذلك، وقيل: إنَّها لأبي بكر الصِّدِيق وَظَيْك.

تعُدُّونَ قتلاً في الحرامِ عظيمةً وأعظمُ منه لو يَرى الرُّشدَ راشِدُ صدودُكُمُ عمَّا يقولُ محمدٌ وكُسفْرٌ به واللَّه راء وشساهدُ وإخْراجُكُم من مسجدِ اللَّهِ أهلَهُ لِسُلاَّ يُرَى للَّهِ في البيْتِ ساجِدُ

### في أبياتٍ أخرً.

وقد اختلف العلماء في حكم القتال في الأشهر الحُرُم، هل تحريمهُ باق أمْ نُسِخَ، فالجمهورُ على أنَّه نُسِخَ تحريمهُ، ونصَّ على نسخِهِ الإمامُ أحمدُ وغيرُهُ من الأئمةِ. وذهب طائفةٌ من السَّلَف، منهم عطاءٌ، إلى بقاء تحريمه، ورجَّحه بعضُ المتأخرين واستدلُّوا بآية المائدةِ. والمائدةُ من آخرِ ما نزلَ من القرآنِ، وقد



رُوِي: «أحِلُّوا حلاَلَها وحرِّمُوا حرامَهَا».

وقيل: ليس فيها منسوخٌ. وفي «المسند» (١) أنَّ عائشةَ وَلَيْكَا، قالتْ: «هي آخرُ سورة نزلتْ، فما وجدتُم فيها من حلال فاستُحلُّوه، وما وجدتُم فيها من حرامٍ فحرَّمُوه» وروى الإمامُ أحمدُ في «مسندّه» (٢): حدثنا إسحاقُ بنُ عيسى، حدثنا ليثُ بنُ سعد، عن أبي الزُّبير، عن جابر، قال: لم يكن رسولُ اللَّه عَدْنُو في الشَّهرِ الحرام إلا أنْ يُغْزَى ويَغزو فإذا حضرَهُ أقامَ حتَّى ينسلخَ.

وذكر بعضُهم أنَّ النبيَّ عَلَيْ حاصرَ الطائفَ في شواًل، فلمَّا دخلَ ذو القعدة لم يُقاتِلْ، بل صابرَهُم، ثم رجع . وكذلك في عمرة الحديبية لم يُقاتِلْ، حتى بلغه أنَّ عثمانَ قُتِلَ، فبايعَ على القتال، ثم لمَّا بلغه أنَّ ذلك لا حقيقة له كفَّ، واستدلَّ الجمهورُ بأنَّ الصحابة اشتغلُوا بعدَ النبيِّ عَلَيْ بفتح البلادِ، ومواصلة القتالِ والجهادِ، ولم يُنقل عن أحد منهم أنَّه توقَف عن القتالِ، وهو طالبٌ له في شيءٍ من الأشهرِ الحُرُم، وهذا يدُلُّ على اجتماعهم على نسخ ذلك، واللَّهُ أعلمُ.

ومن عجائب الأشهرِ الحُرُمِ ما رُوي عن عبدِ اللَّه بن عمرِو بن العاصِ: أنَّه ذكر عجائب الدنيا، فعد منها بأرض عاد عمود نُحاس، عليه شجرة من نحاس، فإذا كان في الأشهرِ الحُرُم قطر منها الماء، فملؤوا منه حياضهم، وسَقَوا مواشيهم وزروعَهم، فإذا ذهب الأشهرُ الحرمُ انقطَعَ الماء.

وقولُهُ ﷺ: «ورجبُ مُضَر» سُمِّي رجبٌ رجبًا، لأنه كان يُرجَّبُ، أي يُعظَّمُ، كذا قال الأصمعيُّ، والمفضَّلُ، والفرَّاءُ، وقيلَ: لأنَّ الملائكةَ تترجَّب

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/۸۸۱).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۳/ ۲۳۶ \_ ۲۵۰).

للتسبيح والتَّحميدِ فيه، وفي ذلك حديثٌ مرفوعٌ إلا أنه موضوع.

وأما إضافتُه إلى «مُضر»، فقيل: لأنَّ مُضرَ كانت تزيدُ في تعظيمه واحترامه، فنُسبَ إليهم لذلك. وقيل: بل كانت ربيعة تُحرِّم مُضرة مُضرة رَجبًا، فلذلك سمَّاه رجب مُضرَ، وحقَّق ذلك بقوله: «الذي بين جُمادى وشعبان».

وذكر بعضُهم أنَّ لشهر رجب أربعة عشر اسمًا: شهر اللَّه، ورجب، ورجب، ورجب، ورجب مُضر، ومُنفس، ومُطهِّر، ومُنفس، ومُطهِّر، ومُغلِّى، ومُقشقش، ومُبريء، وفرد، وذكر غيره أنَّ له سبعة عشر اسمًا، فراد «رجم» بالميم، ومُنصِل الألَّة، وهي الحربة، ومنزع الأسنَّة (۱).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلانَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول في قوله تعالى: ﴿ قُل لَن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا ﴾ [التوبة:٥٠] قال: إنَّما لمْ يقُل: ما كُتِبَ علَيْنا؛ لأنَّه أمرٌ يتَعلقُ بالمؤمنِ، ولا يصيبُ المؤمنُ شيءٌ إلا وهو له، إن كانَ خيرًا فهو له في العاجلِ، وإن كانَ شرًا فهو ثوابٌ في الآجل (٣).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (۲۱۷ \_ ۲۲۰).

<sup>(</sup>۲) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٣) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٥).



## قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لا تَنفرُوا فِي الْحَرِّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَّا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَّا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَقَالُوا لا تَنفِرُوا فِي الْحَرِّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرًّا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾ [التوبة:٨١].

وفي «الصحيحين» (١) عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْكُ قال: «اشتكت النارُ إلى ربِّها، فقالت : يا ربِّ أكلَ بعضي بعضًا، فنفسني، فأذن لها في نفسين، نفس في الشتاء ونفس في الصيف، فأشدُّ ما تجدون من الحرِّ سمومُها، وأشدُّ ما تجدون من البرد رمهريرها».

وفي «الصحيحين» (٢) أيضًا عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْكُ ، قال: «ناركم هذه التي يوقد بنو آدم جزء واحد من سبعين جزءًا من نار جهنّم»، قالوا: والله إن كانت لكافية ، قال: «إنها فُضِلت عليها، بتسعة وستين جزءًا، كلّهن مثل حرّها» وخرّجه الإمام أحمد وزاد فيه: «ضربت بالبحر مرتين، ولولا ذاك ما جعل اللّه فيها منفعة لأحد»، وقد سبق من حديث أنس نحوه .

وعن عطية العوفي عن أبي سعيد، عن النبي على الله قَالَ: «نارُكم هذه جزءٌ من سبعين جزءً من نار جهنّم لكلّ جزء منها مثل حرّها»، خرَّجه الترمذي (٣) .

وقال الإمامُ أحمدُ: حدثنا قتيبةُ، حدثنا عبدُ العزيزِ \_ هو الدراورديُّ \_ عن سهيلٍ، عن أبيه، عن أبي هريرةَ أنَّ النبيُّ ﷺ قالَ: «إنَّ هذه النارَ جزءٌ من مائة جزءٍ من جهنَّمُ».

وقال ابنُ مسعودٍ: «إنَّ ناركم هذه ضُرِّبَ بها البحرُ ففترتْ، ولولا ذلكَ ما

(٣) «الجامع» (٢٥٩٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٤٦/٤)، ومسلم (١٠٨/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤/ ١٤٧)، ومسلم (٨/ ١٤٩).

انتفعتم بها، وهي جزءٌ من سبعينَ جزءًا من نارِ جهنَّمَ» وخرَّجه البزاَرُ مرفوعًا والموقوفُ أصحُ .

وخرَّج الطبرانيُّ (۱) من طريق تمام بنِ نجيح عن الحسنِ ، عن أنسٍ ، عن النبيِّ قالَ: «لو أنَّ غربًا من جهنَّم، جعلَ في وسط الأرض لآذى نتنُ ريحه وشدةُ حرِّه ما بينَ المشرق والمغرب، ولو أنَّ شرارةً من شرارِ جهنَّم بالمشرق لوجد حرَّها من بالمغربِ وتمامُ بنُ نجيح تُكُلِّمَ فيه .

وخرَّج أيضًا من طريقِ عديٍّ بن عديٍّ الكندي عن عمرَ أنَّ جبريلَ قال للنبيِّ عَيْكِيْ : والذي بعثكَ بالحقِّ لو أنَّ قدرَ ثقب إبرة فُتحَ من جهنَّمَ لمات من في الأرضِ كلُّهم جميعًا من حرِّه. وقد سبقَ الكلامُ على إسنادهِ، ورُوي من وجه ضعيف عن الحسنِ مرسلاً نحوهُ أيضًا.

وخرَّج أبو يعلى الموصلي (٢) من حديث أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «لوكان في هذا المسجد مائة ألف أو يزيدون، وفيهم رجل من أهل النار فتنفس فأصابهم نفسه لأحرق من في المسجد أو يزيدون »، لكن قال الإمام أحمد: هو حديث منكر .

وقال كعبٌ لعـمرَ بنِ الخطابِ: لو فُتحَ من جهنَّم قـدرُ منخرِ ثورٍ بالمشرقِ ورجلٌ بالمغربِ لغلى دماغُهُ حتى يسيلَ من حرِّهِ.

وقال عبدُ الملكِ بن عميرٍ: لو أنَّ أهل النارِ كانُوا في نارِ الدنيا لقالُوا فيها.

وقال عبدُ اللَّهِ بن أحمد: أُخبرتُ عن سيَّارٍ عن ابنِ المعزى \_ وكان من خيارِ الناسِ \_ قال: بلغني أنَّ رجلاً لو خرجَ منها إلى نار الدنيا لنام



فيها ألفي سنة.

وقال معاوية بن صالح عن عبد الملك بن أبي بشير \_ يرفع الحديث : «ما من يوم إلا والنار تقول: اشتد حري، وبعد قعري، وعظم جمري، عَجِّل إلهي إلي بأهلي».

وقال ابنُ عيينةَ عن بشيرِ بنِ منصور، قلتُ لعطاء السلميِّ: لو أنَّ إنسانًا أوقدتُ له نارٌ فقيلَ لهُ: من دخلَ هذه النارَ نجا من النَّارِ، فقال: عطاءٌ: لو قيلَ لي ذلك لخشيتُ أن تخرجَ نفسي فرحًا قبل أن أقعَ فيها (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الضُّعَفَاءِ وَلا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلا عَلَى الَّذِينَ لا يَجدُونَ مَا يُنفقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

وقد ذكر اللَّهُ في كتابِهِ عن الأنبياءِ عليهمُ السَّلامُ \_ أنهم نصحُوا لأممهِم كما أخبرَ اللَّه بذلك عن نوحٍ، وعن صالح، وقال: ﴿ لَيْسَ عَلَى الضُّعْفَاءِ وَلا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلا عَلَى الْدِينَ لا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لِلَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٩١].

يعني: أنَّ منْ تخلَّفَ عن الجهاد لعذر، فلا حرجَ عليه بشرط أن يكونَ ناصِحًا للَّهِ ورسولِهِ في تخلُّفِهِ، فإنَّ المنافقينَ كانُوا يُظهرُون الأعذارَ كاذبين، ويتخلَّفونَ عن الجهادِ من غيرِ نصح للَّه ورسولهِ(٢).

#### \* \* \*

قوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِيقًا

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۷۱ \_ ۷۳).

# بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لَمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ وَلَيُحُلِفُنَ إِنَّهُمْ لَكَاذَبُونَ ﴾ وَلَيَحُلِفُنَّ إِنَّهُمْ لَكَاذَبُونَ ﴾

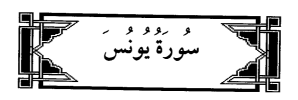
ومنْ أعظم خصال النفاق العمليِّ: أن يعملَ الإنسانُ عملًا، ويُظهرُ أنَّه قصدً به الخيرَ، وإنَّما عملهُ ليتـوصَّل به إلى غرضِ له سيِّءِ فـيتمَّ له ذلك، ويتوصَّلُ بهذه الخديعة إلى غرضه، ويفرحُ بمكره وخداعه وحَـمْد النَّاس له على مـا أظهرَهُ، وتوصَّل به إلى غـرضه السيِّء الذي أبطنه، وهذا قـد حكاهُ اللَّهُ في القـرآن عن المنافقينَ واليـهود، فحكى عن المنافـقينَ أنَّهُم: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لَّمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ من قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ الْحُسْنَىٰ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذَبُونَ ﴾ [التوبة:١٠٧]، وأنزلَ في اليهود: ﴿ لا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا وَّيُحَبُّونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَفَازَةً مِّنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [آل عمران:١٨٨]، وهذه الآيةُ نزلتْ في اليهود، سألهم النبيُّ عَلَيْكُ عن شيء فكتمُوه، وأخبرُوه بغيرِه، فخرجُوا وقد أرَوْه أنهم قد أخبرُوه بما سألَهُم عنه، واستحمدوا بذلكَ، وفرحُوا بما أُوتوا من كتمانهم وما سُئلُوا عنه. قال ذلك ابنُ عباس، وحديثُه مخرَّجٌ في «الصحيحين»(١). وفيهما (٢) ـ أيضًا ـ : عن أبي سعيد أنها نزلت في رجال من المنافقينَ كَانُوا إذا خرجَ النبيُّ عَلَيْكَةً إلى الغزوِ تخلُّفوا عنه وفرِحُوا بمقعدِهم خلافَهُ، فإذا قدمَ رسولُ اللَّه ﷺ من الغزو اعتذرُوا إليه، وحلفُوا، وأحبُّوا أن يُحمدُوا بما لم يفعلُوا<sup>(٣)</sup>.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦/ ٥١)، ومسلم (٨/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦/ ٥٠ \_ ٥١)، ومسلم (٨/ ١٢١ \_ ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٥٠).



قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السَّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ يُعْلَمُونَ ﴾

قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحُوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَضْلاً مِّن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ السّنِينَ وَالْحِسَابِ ﴾ [الإسراء:١١]. وقال اللَّهُ تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السّنينَ وَالْحِسَابِ ﴾ [يونس:٥].

فأخبر سبحانه وتعالى أنَّه علق معرفة السنين والحساب على تقدير القمر منازلَ. وقيلَ: بل على جعلِ الشمس ضياءً والقمر نوراً، لأنَّ حساب السنة والشهر يُعرفُ بالقمر، واليوم والاسبوع يُعرفُ بالشمس، وبهما يتم الحسابُ. وقوله تعالى: ﴿ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السنينَ ﴾ لمَّا كان الشهر الهلالي لا يحتاج إلى عد لتوفيته بما بين الهلالين، لم يقلُ: لتعلموا عدد الشهور؛ فإنَّ الشهر لا يحتاج الى عَدّه إلا إذا غُمَّ آخرهُ، فيكمَّلُ عددُه بالاتفاق، إلا في شهر شعبانَ إذا غُمَّ آخرهُ بالنسبة إلى صوم رمضانَ خاصة، فإنَّ فيه اختلافًا مشهوراً، وأما السَّنةُ فلا بُدَّ من عددها، إذْ ليس لها حدُّ ظاهرٌ في السَّماء فيُحتاج الى عددها بالشهور، ولا سيَّما مع تطاولِ السنينِ وتعدُّدِها.

وجعل اللَّه السُّنة اثني عشر شهـرًا، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ ﴾ [التوبة:٣٦] ، وذلكَ بعدد البُروج التي تكمُلُ بدور الشمس فيها السنةُ الشمـسيَّةُ، فإذا دارَ القمـرُ فيها كلِّهــا كمُلَتْ دورتُهُ السنويةُ، وإنما جعلَ اللَّهُ الاعتبارَ بدورِ القيمرِ، لأنَّ ظهورَهُ في السماء لا بِحتاجُ إلى حسابٍ ولا كتابٍ، بل هو أمرٌ ظاهرٌ يُشاهدُ بالبصرِ، بخلافِ سير الشمس؛ فإنه تحتاجُ معرفته إلى حساب وكتاب ، فلم يُحوِجْنا إلى ذلكَ، كما قالَ النبيُّ عَلَيْكَةٍ: «إنَّا أُمَّةٌ أُمِّيَّةٌ، لا نكتب ولا نحسب ، الشهر ُ هكذا وهكذا وهكذا» وأشارَ بأصابعه العشْر، وخنَسَ إبهامَهُ في الثالثة، «صُومُوا لرؤيته وأفطرُوا لرؤيته، فإنْ غُمَّ عليكم فأكملُوا العدَّة ١١٥ وإنما علَّق اللَّهُ تعالى على الشمس أحكام اليوم من الصَّلاةِ والصِّيام، حيثُ كان ذلك أيضًا مشاهدًا بالبصرِ لا يحتاجُ إلى حساب ولا كتاب، فالصلاةُ تتعلَّقُ بطلوع الفجر، وطلوع الشمسِ، وزوالها وغروبِها، ومصيرِ ظلِّ الشيء مثله. وغروبِ الشفقِ، والصيامُ يتوقَّتُ بمدَّة النهارِ من طلوع الفجرِ إلى غروبِ الشمس.

وقوله تعالى: ﴿وَالْحِسَابَ﴾، يعني بالحسابِ: حسابَ ما يحتاجُ إليه النَّاسُ من مصالح دينهم ودنياهم، كصيامهم، وفطرهم، وحجهم، وزكاتهم، ونذورهم، وكنفَّاراتهم، وعدد نسائهم، ومُدد إيلائهم، ومُدد إجاراتهم، وحُلولِ آجالِ دُيونهم، وغير ذلك مَّا يتوقَّتُ بالشهور والسنينَ.

وقد قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَهلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ ﴾ [البقرة:١٨٩]، فأخبر أنَّ الأهلَّةَ مواقيتُ للناسِ عَمُومًا، وخصَّ الحُجَّ من بينِ ما

<sup>(</sup>١) أخرجه بهذا اللفظ مسلم (٣/ ١٢٢)، وأخرجه البخاري مختصرًا (٣/ ٣٥).



يُوقَّتُ به، للاهتمامِ به، وجعلَ اللَّهُ سبحانه وتعالى في كلِّ يومٍ وليلةٍ لعبادهِ المؤمنينَ وظائفَ مُوظَّفةً عليهم من وظائفِ طاعتِه، فمنها ما هو مفترضٌ كالصلواتِ الخمسِ. ومنها ما يُنْدَبون إليهِ من غير افتراضٍ، كنوافلِ الصلاةِ والذكر وغير ذلك.

وجعلَ في شهورِ الأهلَّةِ وظائفَ مُوَظَّفَةً أيضًا على عبادهِ كالصّيامِ، والزَّكاةِ، والحجِّ، ومنه فرْضٌ مفروضٌ عليهم، كصيام رمضان، وحجَّةِ الإسلام، ومنه ما هوَ مندوبٌ، كصيامِ شعبانَ، وشوالٍ، والأشهرِ الحُرُمِ.

وجعلَ اللّهُ سبحانه لبعضِ الشهورِ فضلاً على بعضٍ، كما قال تعالى: ﴿ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنفُسكُمْ ﴾ [التوبة:٣٦]. وقال اللّهُ تعالى: ﴿ الْحَجُ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ ﴾ [البقرة:١٩٧]، وقال اللّهُ تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الّذي أُنزلَ فِيهِ الْقُرْآنُ ﴾ [البقرة:١٨٥].

كما جعلَ بعضَ الأيامِ والليالي أفضلَ من بعض، وجعلَ ليلةَ القدْرِ خيرًا من ألف شهرٍ، وأقسمَ بالعشرِ، وهو عشرُ ذي الحجَّةِ على الصحيح، كما سنذكرُهُ في موضعه إن شاء اللَّهُ تعالى. وما من هذه المواسم الفاضلةُ موسمٌ الا وللَّه تعالى فيه وظيفةٌ من وظائف طاعاته، يتقرَّبُ بها إليه، وللَّه فيه لطيفةٌ من لطائف نفحاته، يُصيبُ بها من يعودُ بفضله ورحمته عليه، فالسعيدُ من اغتنمَ مواسمَ الشهورِ والأيامِ والسَّاعات، وتقرَّبَ فيها إلى مولاهُ بما فيها من وظائف الطَّاعات، فيسعدُ بها وظائف الطَّاعات، فعسى أن تصيبَهُ نفْحةٌ من تلكَ النَّفحات، فيسعدُ بها سعادةً يأمن بعدها من النَّارِ وما فيه من اللَّهُ حاتِ.

وقد خرَّج ابنُ أبي الدنيا والطَّبرانيُّ وغيـرُهما، من حـديثِ أبي هريرةَ

مرفوعًا: «اطلبُوا الخير َ دَهْرَكُم كُلَّهُ، وتعرَّضُوا لنَفَحات رحمة ربّكُم، فإنَّ للَّه نفحات من رحمته يصيب به من يشاء من عباده، وسلُوا اللَّه أنْ يَستُرَ عوراتكُم ويُؤمَّنَ وعاتكُم (١) . وفي رواية للطبراني من حديث محمد بن مسلمة مرفوعًا: «إنَّ للَّه في أيام اللَّه رنفحات فتعرَّضُوا لها، فلعلَّ أحدَكُم أن تصيبَه نفحة فلا يَشْقى بعدها أبداً (قفي «مسند الإمام أحمد) (٢) عن عقبة بن عامر، عن النبي على الله الله الله وروى ابن أبي الدنيا بإسناده، عن مجاهد، قال: ما من يوم إلا يُختم عليه وروى ابن أبي الدنيا بإسناده، عن مجاهد، قال: ما من يوم إلا يقول أبن آدم، قد دخلت عليك اليوم ولن أرجع إليك بعد اليوم، فانظر ماذا تعمل في ؟ فإذا انقضى طواه ، ثم يُختم عليه فلا يفك حتى يكون الله هو الذي يفض فلك الخاتم يوم القيامة، ويقولُ اليوم حين ينقضي: الحمدُ للَّه الذي أراحني من الدنيا وأهلها، ولا ليلة تدخلُ على الناس إلا قالت كذلك .

وبإسناده عن مالك بن دينار، قال: كان عيسى ـ عليه السلام ـ، يقول: إنَّ هذا الليلَ والنَّهارَ خِزانتان، فانظرُوا ما تضعونَ فيهما، وكان يقول: اعملُوا اللَّيلَ لما خُلِقَ له، وعن الحسن، قال: ليس يومٌ اللَّيلَ لما خُلِقَ له، واعْملُوا النهَّارَ لما خُلِقَ له. وعن الحسن، قال: ليس يومٌ يأتي من أيامِ الدنيا إلا يتكلَّم، يقول: يا أيها الناس، إنِّي يومٌ جديدٌ، وإني على ما يعمل في شهيدٌ، وإني لو قد غربت الشمس، لم أرجع إليكم إلى يوم القيامة. وعنه أنه كانَ يقولُ: يا ابنَ آدم، اليومُ ضيفُك، والضيفُ مُرتحلٌ، يحمدُك أو يذمُّك، وكذلك ليلتُك. وبإسناده عن بكرٍ المزنيِّ، أنه قالَ: ما من يحمدُك أو يذمُّك، وكذلك ليلتُك. وبإسناده عن بكرٍ المزنيِّ، أنه قالَ: ما من

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن أبي الدنيا في «الفرج بعد الشدة» (ص ٢٣)، ورواه البيه قي في «شعب الإيمان» (١) أخرجه: ابن أبي الدنيا في «الفرج بعد الشدة» (ص ٢٣)،

<sup>(</sup>۲) قطعة من حديث رواه الإمام أحمد في «المسند» (١٤٦/٤).

يومٍ أخرجه اللَّهُ إلى أهلِ الدنيا إلا يُنادِي: ابنَ آدم ، اغتنمني ، لعلَّه لا يوم الك بعدي ، ولا ليلة إلا تنادي: ابن آدم ، اغتنمني ، لعلَّه لا ليلة لك بعدي ، وعن عُمر بن ذَرِّ أنه كان يقول : اعملوا لأنفسكم رحمكم اللَّه في هذا الليلِ وسواده ، فإنَّ المغبون من غُبن خير اللَّيلِ والنَّهار ، والمحروم من حُرم خيرهما . إنَّما جُعلا سبيلاً للمؤمنين إلى طاعة ربِّهم ، ووبالاً على الآخرين للغَفْلة عن أنفسهم ، فأحيوا للَّه أنفسكم بذكره ، فإنَّما تحيا القلوب بذكر اللَّه عز وجل . عن أبي موسى وَطَيْك ، قال : قال رسول اللَّه عَيَّا الله ينكر ربَّه والذي عن أبي موسى وَطَيْك ، قال : قال رسول اللَّه عَيَّا الله ينكر أبه والذي

عن أبي موسى رَخْظَتُ ، قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «مثلُ الذي يذكُرُ ربَّهُ والذي لا يذكُرُ ربَّه، مثلُ الحيِّ والميِّت» (١) .

كم من قائم لله في هذا الليل قد اغْتَبَطَ بقيامه في ظُلمة حُفْرته، وكم من نائم في هذا الليل قد ندم على طُول نومه، عندما يرى من كرامة الله عز ً وجل للعابدين غداً. فاغتنموا ممر السَّاعات والليالي والأيام، رحمكم اللَّهُ.

وعن داود الطائيِّ أنَّه قالَ: إنَّما اللَّيلُ والنَّهارُ مراحلُ، ينزلُها الناسُ مرْحلةً مرْحلةً مرْحلةً ، حتى ينتهي بهم ذلك إلى آخر سفرهم، فإن استطعت أن تُقدِّم في كلِّ مرْحلة زادًا لما بين يديْها فافْعلُ، فإنَّ انقطاعَ السَّفرِ عن قريبٍ ما هو، والأمرُ أعجلُ من ذلك. فتزوَّدْ لسفرِكَ واقضِ ما أنت قاضٍ من أمرِكَ فكأنَّك بالأمرِ قد بغتَك.

قال ابنُ أبي الدنيا: وأنشدنا محمودُ بن الحسين:

مضى أمسك الماضي شهيدًا مُعدَّلاً وأعقبَ له يومٌ عليك جديد في ومناضي الأمس ليس يعود في ومناضي الأمس ليس يعود

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٠٧)، ومسلم (٢/ ١٨٨).

فإنْ كُنت بالأمسِ اقْترفْتَ إساءةً فَثُنَّ بإحْسانِ وأنت حميدُ فلا تُرْجِ فعلَ الخيرِ يومًا إلى غدِ لعلَّ غداً يأتي وأنتَ فقيد

وفي "تفسير عبد بن حُميد" وغيره من التفاسير المسندة عن الحسن في قول اللّه عن وجل : ﴿ وَهُو الّذِي جَعَلَ اللّه لَ وَالنّهَارَ خِلْفَةً لّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَكّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورا ﴾ [الفرقان: ٢٦]، قال: من عجز بالليل كان له في أوّل النهار مُسْتَعْتب ، ومن عجز عن النّهار، كان له في الليل مستعتب . وعن قتادة قال: إنّ المؤمن قد ينسى بالليل ويذكّر بالنهار، وينسى النهار ويذكر بالليل، قال: وجاء رجل الى سلمان الفارسي، قال: إني لا أستطيع قيام الليل، قال له: فلا تعجز بالنّهار. قال قتادة : فأدوا إلى اللّه من أعمالِكُم خيراً في هذا الليل والنّهار، فإنّهار، فإنّها مطيّتان تُقْحمان الناس إلى آجالهم، يقرّبان كلّ بعيد، ويُبليان كُلّ جديد، ويجيئان بكل موعود، إلى يوم القيامة (١) .

#### \* \* \*

وأمَّا الصبرُ، فإنه ضياءٌ، والضياءُ: هو النورُ الذي يحصلُ فيه نوعُ حرارة وإشراق كضياء الشمس بخلاف القمرِ، فإنّه نورٌ محضٌ، فيه إشراقٌ بغيرِ احراق، قال اللّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ هُو اللّذي جَعَلَ الشّمْسَ ضياءً وَالْقَمَرَ نُورًا ﴾ [يوسنه] ومن هنا وصف اللّهُ شريعة موسى بأنها ضياءٌ، كما قال: ﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِياءً وَذَكْرًا لَلْمُتَقِينَ ﴾ [الانبياء: ٤٤]، وإن كان قد ذكر أنّ في التوراة نورًا، كما قال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٤]، لكن التوراة نورًا، كما قال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٤]، لكن التوراة على شريعتهم الضياءُ لما فيه من الآصار والأغلال والأثقال.

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (۳۸\_ ۲۲).



ووصفَ شريعةَ محمَّد عَلَيْ بأنها نور لل فيها من الحنيفيَّةِ السمحة، قال تعالى: ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهُ نُورٌ وَكِتَابٌ مَبِينٌ ﴾ [المائدة:١٥]، وقال: ﴿ اللّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَ الأُمِّيَ اللَّمَ يَجَدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصرَهُمْ وَالأَعْلالَ التِي كَانَت عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنصَرُوهُ وَاتَبَعُوا النُّورَ الذي أُنزِلَ مَعَهُ أُولَئكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴾ [الاعراف:١٥٧].

ولما كان الصبرُ شاقًا على النفوسِ، يحتاجُ إلى مجاهدةِ النفسِ، وحبسِها، وكفِّها عمَّا تهواهُ، كان ضِياءً، فإنَّ معنى الصَّبرِ في اللغةِ: الحبسُ، ومنه: قَتْلُ الصبر؛ وهو أن يُحبَسَ الرَّجلُ حتى يقتلُ (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأَنُوا بِهَا وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ آيَاتَنَا غَافلُونَ ﴿ ﴾ أُولْئِكَ مَا وَاطْمَأَنُوا بِهَا كَانُوا يَكْسبُونَ ﴿ ﴾ إِنَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا مَا وَاللّهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسبُونَ ﴿ ﴾ إِنَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَات يَهديهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ فِي الصَّالِحَات يَهديهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ قَيهَا سَبْحَانَكَ اللّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ جَنَّاتُ اللّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَبْحَانَكَ اللّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ فيها سَلامٌ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾

وانقسم بنو آدم في الدنيا إلى قسمين:

أحدهما: من أنكر أن يكون للعباد بعد الدَّنيا دارٌ للثواب والعقاب، وهؤلاء هم الذين قال اللَّهُ فيهم: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأْنُوا

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٥٨٠ ـ ٥٨١).

بِهَا وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ آيَاتِنَا غَافِلُونَ ﴿ وَ أُولَتِكَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [يونس:٧]، وهؤلاء همُّهمُ التمتُّع بالدنيا، واغتنامُ لذَّاتها قبلَ الموت، كما قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوَى لَهُمْ ﴾ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوَى لَهُمْ ﴾ [محمد:١٢]. ومن هؤلاء من كان يأمر بالزُّهد في الدنيا، لأنَّه يرى أنَّ الاستكثار منها يُوجِبُ الهمَّ والغمَّ، ويقولُ: كلَّما كثُر التعلُّقُ بها تألَمتِ النَّفُسُ بمفارقتِها عند المُوتِ، فكان هذا غاية زُهدهم في الدنيا.

والقسم الثاني: من يُقِرُّ بدار بعد الموتِ للثَّوابِ والعقابِ، وهم المنتسبونَ إلى شرائعِ المرسلينَ، وهم منقسمونَ إلى ثلاثةِ أقسامٍ: ظالمٌ لنفسهِ، ومقتصدٌ، وسابقٌ بالخيرات بإذن اللَّه.

فالظالم لنفسه: هم الأكثرون منهم، وأكثرهم وقف مع زهرة الدنيا وزينتها، فأخذها من غير وجهها، واستعملها في غير وجهها، وصارت الدنيا أكبر همة، لها يغضب ، وبها يرضى، ولها يُوالي، وعليها يُعادي، وهؤلاء هم أهل اللَّهو واللَّعب والزِّينة والتَّفاخر والتَّكاثر، وكلُّهم لم يعرف المقصود من الدنيا ولا أنها منزل سفر يتزوَّدُ منها لما بعدها من دار الإقامة، وإن كان أحدهم يؤمن بذلك إيمانًا مجملاً فهو لا يعرفه مفصلاً، ولا ذاق ما ذاقه أهل المعرفة باللَّه في الدَّيا عمَّا هو أنموذج ما ادّخر لهم في الآخرة.

والمقتصدُ منهم: أخذَ الدنيا منْ وجوهِهَا المباحةِ، وأدَّى واجباتِهَا، وأمسكَ لنفسه الزَّائدَ على الواجبِ يتوسَّعُ به في التمتُّع بشهواتِ الدنيا، وهؤلاءِ قد اختُلفَ في دخولِهِم في اسم الزهادة في الدنيا كما سبق ذكرُهُ، ولا عقابَ عليهم في ذلكَ، إلا أنه ينقصُ من درجاتِهِم من الآخرةِ بقدرِ توسُّعهم في الدنيا.



قال ابنُ عـمرَ: لا يصيبُ عبـدٌ من الدنيا شيئًا إلا نقصَ من درجاته عندَ اللّه، وإن كان عليه كريمًا. خرَّجه ابنُ أبي الدنيا بإسناد جيدٍ، وروي مرفوعًا من حديث عائشة بإسناد فيه نظر(١).

وروى الإمامُ أحمدُ في كتابِ «الزهدِ» بإسنادِهِ: أنَّ رجلاً دخل على معاوية فكساهُ، فخرجَ فمرَّ على أبي مسعود الأنصاريِّ ورجلٍ آخرَ من الصَّحابةِ، فقالَ أحدُهُما له: خذها منْ حسناتك، وقال الآخرُ: من طيباتك.

وبإسناده عن عـمـرَ قـال: لولا أن تنقص حـسناتِي لخـالطـتكم في لين عَيْشِكُم، ولكنِّي سـمعتُ اللَّهَ عَيَّرَ قومًا فقال: ﴿أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ اللَّهُ عَيَّرَ اللَّهُ عَيَّرَ عَومًا فقال: ﴿أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالَاعُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَالِهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلْ

وقال الفُضيلُ بن عياض: إن شئت استقلَّ من الدُّنيا، وإن شئت استكثرْ منها، فإنَّما تأخُذُ من كيسكَ.

ويشهد لهذا أنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ حرَّم على عباده أشياء من فضول شهوات الدنيا وزينتها وبهجتها، حيثُ لم يكونُوا محتاجينَ إليه، وادَّخره لهم عندَهُ في الآخرة، وقد وقعت الإشارة إلى هذا بقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَوْلا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَّجَعَلْنَا لَمَن يَكُفُرُ بِالرَّحْمَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِن فضَّةٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ وإن كُلُّ ذَلِكَ لَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةُ عِندَ رَبّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الزخرف:٣٣-٣٥].

وصح عن النبي عليه أنَّه قال: «من لَبِسَ الحريرَ في الدُّنيا لم يلبسه في الأَخرةِ» (٢). و«من شرِبَ الخمرَ في الدنيا لم يشربُها في الآخرةِ» (٢)، وقال: «لا تلبسوا

<sup>(</sup>١) وقال المنذري في «الترغيب والترهيب» (١٦٣/٤): «الموقوف أصح».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٧/ ١٩٣)، ومسلم (٦/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٧/ ١٣٥)، ومسلم (٦/ ١٠١).

الحريرَ ولا الدِّيباجَ، ولا تشربوا في آنية الذهب والفضَّةِ، ولا تأكلُوا في صِحافِها، فإنَّها لهم في الدنيا، ولكم في الآخرة»(١) .

وقال وهبُّ: إنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ قال لموسى ـ عليه السلامُ ـ: إنِّي لأذودُ أوليائِي عن نعيمِ الدُّنيا ورخائِها كما يذودُ الرَّاعِي الشفيقُ إبِلَه عن مباركِ العُرَّةِ، وما ذلكَ لهوانِهِم عليَّ، ولكن ليستكملُوا نصيبَهُم من كرامتِي ساللًا موفرًا لم تكْلَمْهُ الدنيا.

ويشهد لهذا ما خرَّجه الترمذيُّ عن قتادة بنِ النَّعمانِ، عنِ النَبيِّ ﷺ قال: «إنَّ اللَّهَ إِذا أحبَّ عبدًا حماهُ الدَّنيا، كما يَظَلُّ أحدُكُم يحمى سقيمَه الماءَ».

وخرَّجه الحاكم، ولفظهُ: «إنَّ اللَّه ليحمي عبدَهُ المدُّنيا وهو يحبُّه، كما تحمُونَ مريضكم الطَّعامَ والشرابَ، تخافونَ عليه»(٢).

وفي «صحيح مسلم» عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرٍ و عنِ النبيِّ ﷺ، قال: «الدنيا سجنُ المؤمن وجنَّةُ الكافر»(٣).

وأمَّا السَّابِقُ بِالخِيرِاتِ بِإِذِنِ اللَّهِ: فهم الذين فهِمُوا المرادَ من الدنيا، وعملُوا بمقتضى ذلك، فعلمُوا أَنَّ اللَّهَ إِنَّمَا أَسكَنَ عبادَهُ في هذه الدَّارِ، ليبلُوهم أَيُّهم أحسنُ عملًا، كما قال: ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَبْلُوكُمْ أَكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [هود:٧]، وقال: ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧/ ٩٩، ١٤٦، ١٩٤)، ومسلم (١٣٦/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٢٠٣٦).

وكذا أحمد في «الزهد» (١٧)، والحاكم (٢٠٧/، ٣٠٩).

<sup>(</sup>٣) ليس هو في "صحيح مـسلم" من حديث ابن عمرو، وإنما أخرجـه مسلم (٨/ ٢١٠) من حديث أبي هريرة، وأما حديث ابن عمرو، فقد أخرجه أحمد (١٩٧/٢)، والحاكم (٣١٥/٤) بنحوه.

### وَالْجَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [اللك: ٢].

قال بعضُ السلف: أيهم أزهدُ في الدنيا، وأرغبُ في الآخرة، وجعل ما في الدنيا من البهجة والنُّضرة محنةً لينظر من يقفُ منهم معه، ويرْكَنُ إليه، ومن ليسَ كذلك ، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةً لَهَا لَنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ وَمن ليسَ كذلك ، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةً لَهَا لَنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ وَمَن ليسَ كذلك ، كما قال تعالى: ﴿وإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا وَمْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الكهف:٧]، ثم بين انقطاعَهُ ونفادَهُ، فقال: ﴿وإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف:٨]، فلما فه موا أنَّ هذا هو المقصودُ من الدنسيا، جعلُوا همَّهم التزوَّد منها للآخرة التي هي دار القرار، واكتفُوا من الدنيا بما يكتفي به المسافرُ في سفره، كما كان النبي عَيَيِي قول: «ما لي وللدنيا، إنَّما مثلي ومثلُ الدُّنيا كَرَاكب قالَ في ظُلِّ شجرة، ثم راح وتركَها»(١) .

ووصَّى ﷺ جماعةً من الصحابة أن يكونَ بلاغُ أحدهم من الدنيا كزادِ الراكب، منهم: سلمانُ، وأبو عُبيدة بنُ الجراح، وأبو ذر، وعائشةُ، ووصَّى ابنَ عمر أن يكون في الدنيا كأنه غريب أو عابر سبيل، وأن يعد نفسهُ من أهلِ القبورِ (٢). (٣).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾

قوله ﷺ بعد هذا: «وأسألُك لذَّة النظرِ إلى وجهكَ والشوقَ إلى لقائكَ من غيرِ ضراءَ مضرة ولا فتنة مضلة».

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۲۳۷۷)، وابن ماجه (٤١٠٩)، وأحـمد (١/ ٣٩١)، والبـزار (١٥٣٣ \_ كشف)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٢)، من حديث ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٢/ ٢٤، ٤١) وابن ماجه (٤١١٤).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٨٨ \_ ١٩٣).

فهذا يشتملُ على أعْلَى نعيمِ المؤمنِ في الدنيا والآخرةِ، وأطيبِ عيشٍ لهم في الدارين.

فأمَّا لذَّة النظرِ إلى وجه اللّه عزَّ وجلّ: فإنّه أعلى نعيم أهلِ الجنة، وأعظم لذَّة لهم، كما في «صحيح مسلم» عن صهيب، عن النبيّ عَلَيْ قال: «إذا دخلَ أهلُ الجنة الجنة الدى المُنادي: يا أهلَ الجنة إنَّ لكم عند اللّه موعداً يُريد أن يُنجرنَه من فيقولونَ: ما هو؟ ألم يبيّض وجوهنا ألمْ يشقلْ موازيننا ألم يُدخلنا الجنة ألم يُجرنا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب فينظرون إليه، فوالله ما أعطاهُم شيئًا هو أحب اليهم من النظر إليه، وهو الزيادةُ» ، ثم تلا رسولُ اللّه عَلَيْهِ هذه الآية: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ (١) [يونس ٢٦].

وفي رواية لابن ماجه وغيره، في هذا الحديث: «فواللَّهِ ما أعطاهُم شيئًا هو أحبُّ إليهِم ولا أقرَّ لأعينهِم من النظرِ إليهِ» (٢) .

وخرَّج عثمانُ الدارميُّ، من حديث ابنِ عمرَ، مرفوعًا: «إنَّ أهلَ الجنة إذا بلغَ بهم النَّعيمُ كلَّ مبلغٍ فظنُّوا أنَّه لا نعيمَ أفضلَ منه، تجلَّى الربُّ تباركَ وتعالى عليهم، فينظرونَ إلى وجهِ الرحمن، فنسُوا كلَّ نعيم عاينُوه حين نظرُوا إلى وجهِ الرحمن» (٣).

وخرَّجه الدارقطنيُّ بنقصان منه وزيادة، وفيه: «فيقولُ: يا أهل الجنة هلّلوني وكبّرونِي وسبّحُوني في دار الدنيا، فيتجاوبون وكبّرونِي وتسبّحُوني في دار الدنيا، فيتجاوبون بتهليلِ الرحمن، فيقولُ اللّهُ تبارك وتعالى لداود عليه السلامُ: يا داود مجدّني فيقومُ داود فيمجدّ ربّه عزَّ وجلّ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١/١١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن ماجه (١٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: عبد بن حميد (٨٥١)، وهو جزء من حديث طويل.



وفي "سنن ابنِ ماجه" عن جابرٍ ، مرفوعًا: "بينا أهلُ الجنة في نعيمهم إذْ سطَعَ لهم نورٌ ، فإذا الربُّ جلَّ جلالُه قدْ أشرف عليهم ، فقال : السلامُ عليكُم يا أهلَ الجنة ، وهو قولُهُ تعالى: ﴿ سَلامٌ قَوْلاً مِن رَّبٍ رَّحِيمٍ ﴾ [يس: ٥٥] فلا يلتفتونَ إلى شيءٍ ممَّا هُم فيه من النعيم ما دامُوا ينظرونَ إليه "(١) .

وخرَّج البيهقيُّ من حديث جابرٍ، مرفوعًا: «إنَّ أهلَ الجنة يزورونَ ربَّهم تعالى على نجائبَ من ياقوت أحمرَ أزمَّتها منْ زُمُرِّد أخضرَ، فيأمرُ اللَّهُ بكثبان من مسك أذفرَ أبيضَ فتُشيرُ عليها ربحًا يقال لها: المثيرةُ، حتى تنتهي بهم إلى جنة عدن وهي قصبة الجنة، فتقولُ الملائكةُ: ربَّنا جاء القومُ، فيقولُ: مرحبًا بالصادقينَ مرحبًا بالطَّائعينَ، قال: فيكشفُ لهم الحجابُ، فنيظرونَ إليه ويتمتَّعونَ بنورهِ حتَّى لا يُبصرُ بعضُهم بعضًا ثم يقولُ: ارجعُوا إلى القصورِ بالتحف، فيرجعونَ وقد أبصرَ بعضُهم بعضًا، فذلك قولُهُ تعالى: ﴿ نُزُلاً مَنْ غَفُورٍ رَّحِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٢]»(٢).

وفي «مسند البزار» من حديث حذيفة مرفوعًا في حديث يوم المزيد: «أنَّ اللَّه يَعلَى قضى أنْ اللَّه يَعلَى قضى أنْ لا يحترقوا لاحترقُوا، وممَّا غشيهُم من نوره، فيرجعون إلى منازِلهم وقد خفوا على أزواجهم ما غشيهُم من نوره، فإذا صاروا إلى منازِلهم تراد النورُ وأمكن وتراد وأمكن، حتى يرجعوا إلى صُورهم التي كانُوا عليها» (٣).

ويُروى من حديث أنس، مرفوعًا: «إنَّ اللَّهَ يقولُ لأهلِ الجنةِ إذا استزارهم وتَجلَّى لهُم: سلامٌ عليكُم با عبادي، انظرُوا إليَّ فقدْ رضيتُ عنكُم، فيقولونَ: سبحانك

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن ماجه (١٨٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البيهقي في «البعث والنشور» (٤٤٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البزار (٣٥١٨ ـ كشف) وهو جزء من حديث طويل.

سبحانك، فتتصدَّع له مدائن الجنة وقصورها ويتجاوب فصول شجرها، وأنهارها وجميع ما فيها، حين نظرُوا إلى وجه وجميع ما فيها، حين نظرُوا إلى وجه اللَّه تعالى»(١).

ويُروى من حـديث عليٍّ، مرفوعًا: «إنَّ اللَّهَ يتـجلَّـى لأهلِ الجنةِ عن وجهِـهِ، فكأنَّهُم لم يروا نعمةً قبلَ ذلك، وهو قولُه: ﴿ وَلَدَيْنَا مَزيدٌ ﴾ [ق: ٣٥]».

ويروى من حديث أبي جعفرٍ مُرسلاً: "إنَّ أهلَ الجنة إذا زارُوا ربَهم تعالى وكشف لهم عن وجهم، قالُوا: ربَّنا أنت السلامُ ومنك السلامُ وبك حق الجلال والإكرام، فيقولُ تعالى: مرحبًا بعبادي الذين حفظوا وصيتي وراعُوا عهدي وخافُوني بالغيب، وكانُوا مني على كلِّ حال مُشفقين. فقالُوا: وعزَّتك، وعظمتك وجلالك ما قدرناك حقَّ قدرناك حقَّ قدرزاك وما أدَّينا إليك كلَّ حقَّك، فأذن لنا بالسجود لك، فيقول لهم عزَّ وجلانك ما وجلّ: إنِي قد وضعت عنكم مؤنة العبادة، وأرحت لكم أبدانكم ، فطالما أنصبتُم لي الأبدان، وأعنيتم الوجوه، فالآن أفضيتُم إلى روحي ورحمتي وكرامتي، فسلُوني ما شئتُم وتمنوا علي أُعطكم أمانيكم، فإني لم أجز كم اليوم بقدر أعمالكم، ولكن بقدر رحمتي وكرامتي، فما يزالون في الأماني والعطايا والمواهب، حتى إنَّ المقصر منهم في أُمنيَّته ليتمنَّى مثل جميع الدنيا منذ خلقها الله ألى أنْ أفناها، فيقولُ لهم الرب تبارك وتعالى: لقد قصرتم في أمانيكم ورضيتُم بدونِ ما يحق لكم، فقد أوجبت لكم ما سألتُم وتمنيتُم، وألحقت بكم ذريتكم وزدتكم ما قصرت عنه أمانيكم» (٢).

قال عبدُ الرحمنِ بنُ أبي ليلى: إذا تجلَّى لهم ربُّهم لا يكونُ ما أعطوا عند ذلك بشيء.

<sup>(</sup>١) أخرجه بنحوه: البزار (٣٥١٩ \_ كشف).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن أبي الدنيا في «صفة الجنة» (٥٣).



قال الحسنُ: إذا تجلَّى لأهلِ الجنةِ نسوا كلَّ نعيمِ الجنَّةِ.

وكان يقولُ: لو علمَ العابدونَ أنَّهم لا يرونَ ربُّهم في الآخرةِ لماتُوا.

وقال: إنَّ أحباءَ اللَّهِ هم الذينَ ورثُوا طيبَ الحياةِ وذاقُوا نعيمَها بما وصلُوا اليه من مُناجاةِ حبيبهِم، وبما وجدُوا من حلاوةِ حبِّه في قلوبهِم، لا سيما إذا خطر على بالهِم ذكرُ مشافهتِه، وكشفُ ستورِ الحُجُبِ عنه في المقامِ الأمينِ والسرورِ، وأراهُم جلالَهُ وأسمعَهُم لذَّةَ كلامِهِ ورد جواب ما ناجوه به أيامَ حياتِهم:

أملِي أن أراك يومًا من الدهرِ فأشكُو لك السهوى والغليلا وأناجيك من قرب وأبدي هذا الجَوى وهذا النُّحُولا

قال وهبٌ: لو خُيِّرتُ بين الرؤيةِ والجنةِ لاخترتُ الرؤيةَ .

رؤي بِشرٌ في المنامِ، فسئلَ عن حالِهِ وحالِ إخوانِهِ، فقال: تركتُ فلانًا وفلانًا ما بين يدي اللَّه يأكلانِ ويشربانِ ويتنعَّمانِ، قيلَ له: فأنتَ. قال: علِمَ قَلَّةَ رغبتي في الطعام وأباحني النظرَ إليه.

يا حبيبَ القلوبِ ما لي سواكَ ارحمِ اليومَ مذنبًا قد أتاكَا أنتَ سُؤْلِي ومنيتِي وسُرورِي طالَ شوقِي متى يكونُ لقاكَا ليس سُؤْلِي من الجنانِ نعيمٌ غييرَ أنّي أريدُهَا لأراكَا

قال ذو النون: ما طابت الدنيا إلا بذكره، ولا طابت الآخرةُ إلا بعفوه، ولا طابت الآخرةُ إلا بعفوه، ولا طابت الجنةُ إلا برؤيتِه، ولو أنَّ اللَّه احتجبَ عن أهلِ الجنةِ لاستغاث أهلُ الجنةِ من الجنةِ كما يستغيثُ أهلُ النارِ من النارِ.

كان بعضُ الصالحينَ، يقولُ: ليت ربِّي جعلَ ثوابي من عمَلِي نظرةً إليه ثم يقولُ: كُنْ تُرابًا.

كان على بنُ الموفَّق، يقولُ: اللَّهُمَّ إنْ كُنتَ تعلمُ أنِّي أعبدُك حوفًا من ناركَ فعــذِّبْني بها، وإنْ كنتَ تعلمُ أنِّي أعــبدُكَ حُبًّا لجنَّتكَ فاحرمْــنيها، وإنْ كنتَ تعلمُ أنَّما عبدتُك حبًّا منِّي لكَ وشوقًا إلى وجهكِ الكريمِ فأبحنيهِ واصنع بي

سمع بعضُهم قائلاً يقول :

أو ما حسبت أنْ ترى من رأكا كبُرت همة عبد طمعتْ في أنْ تراكًا ثم شهق شهقةً فمات.

لما غلبَ الشوقُ على قلوب المُحبِّينَ استروحُوا إلى مثل هذه الكلمات، وما تُخفي صدُورُهم أكبرُ.

تجاسرتُ فكاشفْتُكَ لَّا غلبَ الصبرُ فإنْ عنفني الناسُ ففي وجهِكَ لي عذرُ أبصارُ المُحبين قد غضَّت من الدنيا والآخرة، فلم تفتح إلا عند مشاهدة محبوبِهِم يومَ المزيد.

أروحُ وقد خسمت على فؤادي بحسبًك أنْ يحلَّ به سواكسا فلو أنِّي استطعتُ غضضتُ طَرْفي فلم أنظرْ به حستَّى أراكسا أحبُّكَ لا ببعضي بل بكُلِّي وإنْ لم يُبق حبُّكَ لي حراكا وفي الأحبابِ مخصوصٌ بوجد وآخرُ يدَّعِي معي اشتراكا إذا اشتبكت دموعي في خدودي تبيّن من بكّى ممّن تبكك وينطقُ بالهوى من قد تشاكا

فأمَّا من بكي فيذوب وجُداً

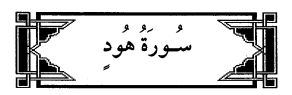


## كان سُمنونُ المُحبُّ يُنشدُ:

وكان فـؤادي خـاليًا قــبل حُـبِّكُمُ وكــان بذكــر الخلق يــلهُـــو ويمرحُ

فلمَّا دعَا قلبي هواكَ أجابَهُ فلستُ أراهُ عن فنائكَ يبررحُ رُميت ببعد عنكَ إنْ كنتُ كاذبًا وإن كنتُ في الدنيا بغيرِك أفرحُ وإنْ كان شيءٌ بالبلاد بأسرها إذا غبت عن عيني لعيني يملح فإنْ شئتَ واصِلْني وإنْ شئت لا تصِل فلستُ أرى قلبي لغيرِكَ يصلُحُ (١)

<sup>(</sup>١) «شرح حديث: لبيك اللهم لبيك» (ص ٨٣ \_ ٩٤).



قوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُ أَلا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتَ الصَّدُورِ ﴾

وخرَّج البخاريُّ في «تفسيرِه» (١) عن ابنِ عباسٍ: في قولِه تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ يَثُنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُ ﴾ [هرد:ه]: إنها نزلتْ في قـومٍ كانُوا يجامعونَ نساءَهم، ويتخلون، فيستحيونَ من اللَّه، فنزلتِ الآيةُ.

وكان الصِّدِّيقُ يقولُ: استحيُـوا من اللَّهِ، فإني أذهبُ إلى الغائط فأظلُّ متقنعًا بثوبي حياءً من ربِّي عزَّ وجلَّ.

وكان أبو موسى إذا اغتسلَ في بيتٍ مظلمٍ، لا يقيمُ صُلْبَه، حياءً من اللَّهِ عزَّ وجلَّ.

قال بعضُ السلف: خَفِ اللَّهَ على قدرِ قدرتِهِ عليكَ، واسْتَحِ منه على قدر قُربه منك.

وقد يتولدُ الحياءُ من اللَّهِ من مطالعةِ النَّعَمِ، فيستحيي العبدُ من اللَّهِ أنْ يستعينَ بنعمتِهِ على معاصِيه، فهذا كلُّه من أعْلى خصال الإيمان (٢).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) البخاري (٦/ ٩١).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٩٥ ـ ٩٦).



# قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ أيَّام وكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾

وقولُهُ ﷺ لأبي هريرةَ لَمَّا سأله: ممَّ خُلِقَ الْحَلْقُ؟ فقال لهُ: «من الماءِ»(١)، يدُلُّ على أنَّ الماءَ أصلُ جميع المخلوقاتِ ومادَّتُها، وجميعُ المخلوقاتِ خُلِقَتْ منه.

وفي «المسند» من وجه آخـر عن أبي هريرة رضي اللَّهُ عنه، قالَ: قلْتُ: يا رسـولَ اللَّه، إذا رأيتُك طابَتْ نفسِي وقـرَّتْ عـينِي، فأنبــئني عن كلِّ شيءٍ، فقال: «كُلُّ شيء خُلقَ من ماء»(٢)

وقد حكى ابنُ جريرٍ وغيـرُه، عن ابنِ مسعودٍ رَطِيْقُه، وطائفةٍ من السَّلفِ: أنَّ أولَ المخلوقات الماءُ.

وروى الجُوزَجانيُّ بإسنادهِ عن عبد اللَّهِ بنِ عمرِو أنَّه سئلَ عن بدءِ الخَلْقِ، فقال: من تراب، وماءٍ، وطين، ومن نارٍ، وظلمةٍ. فقيل له: فما بدءُ الخَلْقِ الذي ذكرْت؟ قال: مِن ماءٍ يَنْبُوعٍ.

وقد أخبر اللَّهُ تعالى في كتابِه أنَّ الماءَ كان موجودًا قبلَ خلْقِ السماواتِ والأرضِ، فقالَ تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ﴾ [مود:٧].

وفي «صحيح البخاريً» عن عمران بن حصين، عن النبيِّ عَيَالِيَّ قالَ: «كانَ اللَّهُ ولم يكن شيءٌ قبلَهُ \_ وفي رواية \_ [ «معه»] \_، وكان عرشُهُ على الماء، وكتبَ في اللهُ ولم يكن شيء ثم خلق السماوات والأرض »(٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٥٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٢٩٥، ٣٢٣، ٣٢٤، ٤٩٣)، وهو جزء من حديث.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٤/ ١٢٨ ـ ١٢٩).

وفي «صحيح مسلم» عن عبد الله بن عمرو، عن النبي عَلَيْهُ قالَ: «إنَّ اللَّه قَدْرَ مَقادِيرَ الخَلائِقِ قَبْلَ أَن يخلقَ السَماواتِ والأرضَ بخمسينَ ألفَ سنةٍ، وكان عرشهُ على الماء» (١)

وروى ابن مُرير، وغيرُه عن ابنِ عباس: إنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ كان عرشهُ على الماء ولم يخلق شيئًا غيرَ ما خلق قبلَ الماء، فلمَّ أراد أنْ يخلُق الحُلْق أخرج من الماء دُخانًا فارتفع فوق الماء، فسما عليه فسمِّي سماءً، ثمَّ أيبس الماء فجعله أرضًا واحدة، ثم فتقها فجعلها سبْع أرضين، ثم اسْتُوى إلى السَّماء وهي دُخان، وكان ذلك الدُّخانُ من نفس الماء حين تنفَّس، ثم جعلها سماء واحدة، ثم فتقها فجعلها سبْع سماوات.

وعن وهْب: إنَّ العرشَ كان قبل أن تُخلقَ السماواتُ والأرضُ على الماءِ، فلمَّا أراد اللَّهُ أنَّ يخلُقَ السماواتِ والأرضَ قبضَ من صفاءِ الماء قبضةً، ثم فتح القبضة فارتفعَتْ دُخانًا، ثم قضاهُنَّ سبْعَ سمواتٍ في يومينِ، ثم أخذَ طينةً من الماءِ فوضعها في مكانِ البيت، ثم دحا الأرضَ منها.

وقال بعضُهم: خلقَ اللَّهُ الأرضَ أولاً، ثم خلقَ السماءَ، ثم دحا الأرضَ بعدَ أن خلقَ السماءَ. وقيل: خلقَ اللَّهُ تعالى زمردةً خضراء كغلظ السماواتِ والأرضِ، ثم نظرَ إليها نظرَ العظمةِ، فانماعَتْ، يعني ذابتْ فصارتْ ماءً، فمن ثمَّ يُرى الماءُ دائمًا يتحرَّك من تلكَ الهيبةِ.

ثم إنَّ اللَّهَ تعالى رفع من البحرِ بخارًا، وهو الدُّخانِ الذي ذكرهُ في قولهِ: ﴿ ثُمَّ اسْتُوكَىٰ إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾ [نصلت:١١]، فخلقَ السماءَ من الدُّخان،

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٨/٥١).



وخلق الأرض من الماء، والجسبال من موج الماء، وقال وهب: أوَّلُ ما خلق الله تعالى مكانًا مظلمًا، ثم خلق جـوهرة فأضاءت ذلك المكان، ثم نظر إلى الجوهرة نظرة الهيبة فصارت ماءً، فارتفع بخارها وزبّدها، فخلق من البخار السماوات، ومن الزبّد الأرضين.

وروى عبدُ اللَّهِ بنُ عـمرو، عن النبيِّ ﷺ أنه قال: «إنَّ اللَّهَ عـزَّ وجلَّ خلقَ خلقَ خلقَ من ظُلْمَة، ثم القى عليهِم من نورِه، فمن أصابَه يومئذ من ذلكَ النُّورِ اهْتَدَى، ومن أخطأهُ ضلَّ »(١).

وقال عمرُ بنُ الخطابِ وَلَقْ لَكُعبِ الأحبارِ: مَا أُوَّلُ شيءِ ابتداً تعالى من خلقهِ؟ قبال كعبٌ: كتب اللّه كتبابًا لم يكتبه قلم ولا دواة، أي مداد؛ كتابه الزّبرجد واللؤلؤ والياقوت : إنني أنا اللّه لا إله إلا أن وحدي لا شريك لي، وأنّ محمداً عبدي ورسولي، سبقت رحمتي غضبي، قال كعبّ: فإذا كان يومُ القيامة أخرج ذلك الكتاب، فيخرج من النارِ مثلي عدد أهلِ الجنّة فيدخلهُمُ الجنة.

وقال سلمانُ وعبدُ اللَّهِ بن عمرِو: إنَّ للَّه تعالى مائةَ رحمةٍ كما بين السماء والأرضِ، فأنزلَ منها رحمةً واحدةً إلى أهلِ الدنيا، فبها يتراحمُ الجنُّ والإنسُ، وطيرُ السماء، وحيتانُ الماء، وما بين الهواء، ودوابُّ الأرضِ، وهوامُّها، وادَّخر عنده تسعًا وتسعينَ رحمةً، فإذا كان يومُ القيامةِ أنزلَ تلكَ الرحمة إلى ما عنده فيرحمُ عبادَهُ، والآثارُ في هذا البابِ كثيرةٌ، وهذا كلُّه يُبيِّنُ أنَّ السماواتِ والأرضَ خُلِقت من الماء، والخلافُ في أنَّ الماءَ هلْ هو أوَّلُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ١٧٦، ١٩٧).

المخلوقات أم لا مشهورٌ، وحديثُ أبي هريرة يدُلُّ على أنَّ الماءَ مادَّةُ جميعِ الحيوانات، قال اللَّهُ المخلوقات، وقد دلَّ القرآنُ على أنَّ الماءَ مادةُ جميعِ الحيوانات، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلُّ دَابَةً مِن مَّاءٍ ﴾ [النور:٥٤] وقولُ مَنْ قال: إنَّ المرادَ بالماءِ النَّطْفةُ التي يُخلَقُ منها الحيواناتُ بعيدٌ لوجهين:

أحدهما: أنَّ النُّطفَةَ لا تُسمَّى ماءً مطلقًا بل مقيَّدًا، لقوله تعالى: ﴿ خُلِقَ مِن مَّاءٍ دَافِقٍ ﴿ يَخُرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ﴾ [الطارق:٦-٧]، وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَخْلُقَكُم مِّن مَّاءٍ مَهِينٍ ﴾ [الرسلات:٢٠].

والثاني: أنَّ من الحيواناتِ ما يتولَّدُ من غيرِ نُطْفَة، كدودِ الخلِّ، والفاكهة ونحوِ ذلك، فليس كلُّ حيوان مخلوقًا من نُطفة، والقرآنُ دلَّ على خَلْقِ جميعِ ما يدبُّ وما فيه حياةٌ من ماء، فعُلِمَ بذلك أن أصلَ جميعِها الماءُ المطلقُ.

ولا ينافي هذا قوله تعالى: ﴿وَالْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَار السَّمُومِ ﴾ [الحجر:٢٧]، وقول النبي عَلَيْهِ: ﴿خُلِقَتِ الملائكةُ مِن نُورٍ ﴾ ، فإنَّ حديثَ أبي هريرة وَ وَالنَّارِ اللهُ ، كما أنَّ أصلَ التُرابِ الذي خُلِقَ منه أدم اللهُ ، فإنَّ أصلَ النُّور والنَّارِ الماء ، كما أنَّ أصلَ التُرابِ الذي خُلِقَ منه أدم الماء ، فإنَّ آدم خُلِقَ من طين ، والطينُ تراب مختلط بهاء ، والتراب خُلِق من الماء كما تقدَّم عن ابنِ عباس ، وغيره ، وزعم مُقاتِل : أنَّ والله خُلِقَ من النُّور ، وهو مردود بحديث أبي هريرة هذا وغيره ، ولا يُستنكرُ خُلْقُ النَّارِ من الماء ، فإنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ جمع بقدرته بين الماء والنَّارِ في الشَّجرِ خُلْقُ النَّارِ من الماء ، فإنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ جمع بقدرته بين الماء والنَّارِ في الشَّجرِ المُنتر ، مسلم (٢٢٦/٨).



الأخضَرِ، وجعلَ ذلك من أدلةِ القُدرةِ على البَعْثِ، وذكر الطبائعيونَ: أنَّ الماءَ بانحدارهِ يصيرُ بُخارًا، والسبخارُ ينقلبُ هواءً، والهواءُ ينقلبُ نارًا، واللَّه أعلم (١) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِمِ مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾

قال تعالى: ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ [مود:٨]، والمرادُ: وقت مجيءِ العذاب، وقد يكونُ ليلاً ويكونُ نهارًا، وقد يستمرُ وقد لا يستمرُ، ويقالُ: يومُ الجَمَلِ، ويوم صِفِين، وكل منهما كان عدةَ أيامٍ (٢).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ﴿ اللهُمْ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

وخرَّج مسلمٌ من حديث أبي هريرة وَ وَاقَيْ ، سمعت النبي وَ القيامة عليه رجل استُشْهِدَ، فأتي به، فعرَّفه نعمه فه الله قال: فما عملت فيها؟ قال: قاتلت فيها؟ قال: قاتلت فيها؟ حتى استُشْهدت ، قال: كذبت ، ولكنَّك قاتلت ، لأن يُقال: جريءٌ، فقد قيل، ثم أُمر به، فسُحب على وجهه ، حتى أُلقي في النَّار، ورجل تعلَّم العلم وعلَّمه ، وقرأ القُرآن ، فأتي به ، فعرَّفه نعمه فعرفها ، قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلَّم العلم وعلَّمة ، وقرأت فيك القرآن ، قال: كذبت ، ولكنَّك تعلَّمت العلم ،

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (۸۸ ـ ۲۲). (۲) «فتح الباري» (۱/ ۲۰).

ليُقالَ: عالمٌ، وقرأتَ القرآنَ ليُقالَ: قارئٌ، فقدْ قيلَ، ثمَّ أُمِرَ به، فسُحِبَ على وجههِ حتى أُلقيَ في النَّارِ، ورجلٌ وسَّع اللَّهُ عليه، وأعطاهُ من أصناف المالِ كلَّه ، فأتي به، فعرَّفه نعرَفه، فعرفَها، قالَ: فما عملتَ فيها؟ قال: ما تركتُ من سبيلِ تحبُّ أن يُنفقَ فيها إلا أنفقتُ فيها لك، قالَ: هذه قيل، ثمَّ أُمِرَ به، فسُحب على وجهه حتَّى أُلقيَ في النَّار»(١).

وفي الحديث: أنَّ معاوية لما بَلَغَهُ هذا الحديثُ، بكَى حتَّى غُـشي عليه، فلمَّا أفاقَ، قال: صدقَ اللَّهُ ورسولُهُ، قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿من كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفَ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ﴿ وَ الْكِنَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ في الآخرة إلاَّ النَّارُ ﴾ (٢) [هود:١٥-١٦].

وقد ورد الوعيدُ على تعلُّم العلم لغيرِ وجه اللَّه، كما خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ وابنُ ماجه، من حديثِ أبي هريرةَ فَطْنِي ، عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «منْ تعلَّمَ عِلْمًا ممَّا يُبْتَغَى به وجْهُ اللَّه، لا يتعلَّمُه إلا ليُصيبَ به عرَضًا من الدنيا، لم يَجِدْ عَرْفَ أَلِحَنَّهُ يومَ القيامة » يعني: ريحَها (٣) .

وخرَّج الترمذيُّ من حديث كعب بن مالك، عن النبيِّ عَيَالِيُّه، قالَ: «منْ طلَبَ العلمَ ليُمارِي به السُّفهاء، أو يُجارِي به العُلماء، أو يَصرِف به وجُوه الناسِ إليه، أدخلَهُ اللَّهُ النارَ»(٤).

وخرَّجه ابنُ ماجه بمعناهُ من حديثِ ابنِ عمرَ، وحذيفةَ، وجابرٍ، عنِ النبيِّ (١) أخرجه: مسلم (٢/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٢٣٨٢)، وابن حبان (٤٠٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٣٨)، وأبو داود (٣٦٦٤)، وابن ماجه (٢٥٢)، وابن حبان (٧٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الترمذي (٢٦٥٤).



عَلَيْكُ ، ولفظُ حديث جابر: «لا تعلَّموا العِلمَ لتُباهُوا به العُلَماءَ، ولا لِتُمارُوا به السُّفهاءَ، ولا تخيَّروا به المجالسَ، فمنْ فعلَ ذلك، فالنَّارَ النَّارَ»(١) .

وقال ابنُ مسعود: لا تعلَّموا العلمَ لثلاث: لتمارُوا به السفهاءَ، أو لتُجادِلوا به الفُقهاءَ، أو لتصرفُوا به وجُوهَ الناس إليكم، وابتغُوا بقولِكُم وفعلكُم ما عندَ اللَّه، فإنَّه يبقى ويذهب ما سواهُ.

وقد وردَ الوعيدُ على العملِ لغيرِ اللَّهِ عمومًا، كما خرَّج الإمامُ أحمدُ من حديثِ أُبيّ بنِ كعب، عنِ النبيِّ عَلَيْهُ، قال: «بَشِّرْ هذه الأمَّة بالسَّناءِ والرِّفْعَةِ والدِّينِ والتمكينِ في الأرض، فمن عمل منهم عمل الآخرة لللنُّنيا، لم يكن له في الآخرة من نصيب»(٢). (٣).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَهُمْ فِيهَا لا يَسْمَعُونَ ﴾ [الانبياء:١٠٠] ، وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾ [مرد:٢٠٦].

قال الربيعُ بنُ أنس: الزفيرُ في الحلقِ، والشهيقُ في الصدرِ، وقال معمرٌ عن قـتادةَ: صـوتُ الكافرِ في النارِ مـثل صوتِ الحـمارِ، أوَّلهُ زفيرٌ وآخرهُ شهيقٌ، وقال تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا ﴾ [ناطر:٣٧].

<sup>(</sup>١) حديث ابن عمر: رواه ابن ماجه (٢٥٣).

وحديث حذيفة: أخرجه ابن ماجه (٢٥٩).

وحديث جابر: أخرجه ابن ماجه (٢٥٤)، وابن حبان (٧٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٢ \_ ٤٥).

وفي حديثِ حارثةَ: «وكأنِّي أنظرُ إلى أهلِ النَّارِ، يتعاوونَ فيها».

وروى معاويةُ بنُ صالح عن سليم بنِ عامرِ عن أبي أمامةَ عنِ النبيِّ عَلَيْهُ، قال: «رأيتُ رُوْيا» فذكرَ حديثًا طويلاً وفيه قال: «ثم انطلقْنَا فإذا نحن نرى دُخانًا ونسمعُ عواءًا، قلتُ: ما هذا؟ قال: هذه جهنَّمُ»(١) خرَّجه الطبرانيُّ وغيرهُ.

وروى الأعمشُ عن يزيدَ الرقاشيّ، عن أنس، عن النبيّ ﷺ، قال: «يُلقى البُكاءُ على أهلِ النارِ فيبكونَ حتى يصيرَ في وجوهِهِم كهيئة الأخدود، ولو أرسلتْ فيه السفنُ لجرتْ» (٢) خرَّجه ابنُ ماجه، وروي عن الأعْمش عن عمرو بنِ مرَّة ويزيدَ الرقاشيّ، عن أنس موقوفًا من قوله، ورواه سعيدُ بنُ سلمةَ عن يزيدَ الرقاشيّ، قال: بلغنا هذا الكلامُ ولم يسندهُ ولم يرفعه.

وروى سلامُ بنُ مسكين عن قتادة عن أبي بردة بنِ أبي مُوسى عن أبيه، قال: إنَّ أهلَ النَّارِ ليبكونَ الدموعَ في النَّارِ حتَّى لو أجريتُ السفنُ في دموعِهِم لجرتُ، ثم إنهم ليبكونَ بالدم بعد الدموع ولمثلِ ما هُم فيه فليُبْكَ.

وقال صالحُ المرِّيُّ: بلغنِي أنهم يصرخونَ في النَّارِ حـتى تنقطعَ أصواتُهم فلا يبقى منهم إلا كهيئة الأنين من المدنف.

وقال ابنُ أبي إسحاقَ عن محمدِ بنِ كعب: زفرُوا في جهنَّم فزفرتِ النارُ، وشهقوا فشهقتِ النارُ بما استحلُّوا من محارِمِ اللَّهِ؛ قال: والزفيرُ من النفسِ والشهيقُ من البكاء.

وقال عليُّ بنُ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ في قولِهِ تعالى: ﴿ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٨/ ٢٦٦٧). (٢) أخرجه: ابن ماجه (٤٣٢٤).



وَشَهِيقٌ ﴾ قال: صوتٌ شديدٌ وصوتٌ ضعيفٌ.

وروى مالك عن زيد بن أسلم في قدوله عزَّ وجلَّ : ﴿ سُواءٌ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مُحِيصٍ ﴾ [إبراهيم:٢١]: قال زيدٌ: صبرُوا مائة عامٍ ثم بكوا مائة عامٍ ثم بكوا مائة عامٍ ثم قالُوا: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مُحِيصٍ ﴾ [إبراهيم:٢١] .

وروى الوليدُ بنُ مسلمٍ عن أبي سلمة الدوسي - واسمه ثابتُ بنُ شريحٍ - عن سالمٍ بنِ عبدِ اللَّهِ عن النبيِّ عَلَيْ أنه كان يدعُو: «اللَّهُمَّ ارزْقني عينينِ هطالتينِ يشفيانِ القلبَ بذروفِ الدموعِ من خشيتِكَ قبلَ أن يكونَ الدمعُ دمًا والأضراسُ جمرًا» (١) . سالمُ بنُ عبدِ اللَّهِ هو المحاربيُّ وحديثُه مرسل، وظنَّ بعضهُم أنه سالمُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ عمرَ، وزادَ بعضُهم في الإسنادِ: عن أبيهِ، ولا يصحُّ ذلكَ كلُّه.

وروى الوليد بن مسلم أيضًا عن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر، عن إسماعيل بن عبيد الله، قال: إن داود عليه السلام -، قال : رب ارزقني عينين هطالتين يبكيان بذروف الدموع ويشفياني من خشيتك قبل أن يعود الدمع دمًا والأضراس جمرًا، قال: وكان داود عليه السلام - يعاتب في كثرة البكاء، فيقول: دعوني أبكي قبل يوم البكاء، قبل تحريق العظام واشتعال اللّحى، وقبل أن يأمر بي ملائكة غلاظًا شدادًا لا يعصون اللّه ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون.

وروى يونسُ بنُ ميسرةَ عن أبي إدريس الخولانيِّ، قيالَ: إنَّ داودَ \_ عليه

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن المبارك في «الزهد» (ص ١٦٥)، وأحمد في «الزهد» (ص ١٠)، وأبو نعيم في «الخلية» (١٩٦/٢).

السلامُ \_ ، قال: أبكي نفسي قبل يوم البكاء ، أبكي نفسي قبل أن لا ينفع البكاء ، أبكي نفسي قبل أن لا ينفع البكاء ، ثم دعا بجمر فوضع يده عليه حتى إذا حرَّه رفعها ، وقال: أوه لعذاب اللَّه ، أوه أوه قبل أن لا ينفع أوه .

وروى ثابتُ البنانيُّ عن صفوانَ بنِ محرزِ قالَ: كان لداودَ \_ عليه السلامُ \_ يومٌ يتأوَّهُ فيه يقول: أوَّه أوَّه من عذابِ اللَّهِ \_ عزَّ وجلَّ \_ قبل أن لا ينفع أوَّه، قال: فذكرَها صفوانُ ذاتِ يومٍ في مجلسٍ فبكى حتى غلبَهُ البكاءُ، فقامَ.

وقال عبد ُ اللّهِ بنُ رياحِ الأنصاريُّ، سمعت كعبًا، يقولُ: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهُ مَنِيبٌ ﴾ [مرد: ٧٠] قال: كان إذا ذكر النار قال: أوَّاه من النَّارِ أوَّاه من النَّارِ أوَّاه من النَّارِ . وعن أبي الجوزاءِ وعبيدِ بنِ عميرٍ نحوُ ذلك.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناد له عن رياح القيسيِّ: أنه مرَّ بصبيِّ يبكي فوقفَ عليه يسأله: ما يبكيك ياً بني، وجعل الصبيُّ لا يحسنُ يجيبُهُ ولا يردُّ عليه شيئًا ، فبكى رياحٌ ثم قال: ليس لأهلِ النارِ راحةً ولا معول إلا البكاء، وجعل يبكى.

وبإسناد له آخر: أنَّ رياحًا القيسيَّ زار قومًا، فبكى صبيٌّ لهم من الليل، فبكى رياحٌ لبكائه حتى أصبح، فسئل بعد ذلك عن بكائه، فقال: ذكر ببكاءِ الصبي بكاء أهلِ النارِ في النارِ ليس لهم نصيرٌ، ثم بكى (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۵۹ ـ ۱۶۱).



# قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾ الْحَسنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾

فإقامة الصلوات المفروضات على وجهها يوجب مباعدة الذنوب، ويوجب أمباعدة الذنوب، ويوجب أيضًا - إنقاءها وتطهيرها، فإنَّ مثل الصلوات الخمس كمثل نهر جار، يغتسلُ فيه كلَّ يوم خمس مرات، وقد تقدَّم الحديثُ في ذلك، ويوجب أيضًا - تبريد الحريق الَّذي تكسبه الذنوب وإطفاءه.

وخرَّج الطبرانيُّ من حديث ابن مسعود \_ مرفوعًا: «تحترقون تحترقون حتى إذا صليتُمُ الفجر عسلتَها، ثم تحترقون حتى إذا صليتُم الظهر عسلتَها، ثم تحترقون تحترقون حتى إذا صليتُم العصر عسلتُها، ثم تحترقون تحترقون فإذا صليتُم المغرب عسلتُها، ثم تحترقون تحترقون تحترقون، فإذا صليتُمُ العشاء عسلتُها» (١) .

وقد رُوي موقوفًا، وهو أشبُه.

وخرَّج \_ أيضًا \_ من حديثِ أنسٍ \_ مرفوعًا: «إن للَّهِ ملكًا ينادي عند كلِّ صلاةٍ: يا بني آدمَ، قومُوا إلى نيرانِكُم التي أوقدتمُوها على أنفسِكُم فأطفتُوها» (٢) .

وخرَّج الإسماعيليُّ من حديث عمرَ بنِ الخطابِ \_ مرفوعًا: «يُحْرَقونَ، فإذا صلَّوا الصبحَ غَسلتِ الصلاةُ ما كان قبلها» حتى ذكرَ الصلواتِ الخمسِ.

ولما كانت الصلاةُ صلةً بين العبد وربّه، وكان المصلّي يناجِي ربّه، وربُّه يقربّه منه، لم يصلح للدخولِ في الصلاةِ إلا من كان طاهرًا في ظاهرِه وباطنِه، ولذلك شرع للمصلّي أن يتطهر بالماء، فيكفر ذنوبَه بالوضوء، ثم

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٢٢٢٤)، و«الصغير» (١/٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٩٤٥٢).

يمشي إلى المساجدِ فيكفر ذنوبَه بالمشي، فإنْ بقي من ذنوبِهِ شيءٌ كفرتُه الصلاةُ.

قال سلمانُ الفارسيُّ: الوضوءُ يكفِّر الجراحاتِ الصغارِ، والمشيُ إلى المسجدِ يكفِّر أكثرَ من ذلك، والصلاةُ تكفِّر أكثرَ من ذلك.

خرَّجه محمدُ بنُ نصرُ المروزيُّ<sup>(١)</sup> وغيرهُ.

فإذا قام المصلِّي بين يدي ربِّه في الصلاة وشرع في مناجاته له، شُرِع أولَ ما يناجي ربَّه أن يسأل ربَّه أن يباعد بينه وبين ما يوجب له البعد من ربه، وهو الذنوب، وأن يطهره منها، ليصلح حينئذ للتقريب والمناجاة، فيستكمل فوائد الصلاة وثمراتها من المعرفة والأنس والمحبة والخشية، فتصير صلاته ناهية له عن الفحشاء والمنكر، وهي الصلاة النافعة (٢).

#### \* \* \*

وقوله وَ السَّنَة الحسنة تمْحُها» لما كانَ العبدُ مأموراً بالتقوى في السرِّ والعلانية مع أنَّه لا بدَّ أن يقع منه أحيانًا تفريطٌ في التقوى، إما بتركِ بعض المأمورات، أو بارتكاب بعض المحظورات، فأمرهُ أن يفعلَ ما يمحُو به هذه السيئة وهو أن يتبعها بالحسنة، قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَفَي النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِللدَّاكِرِينَ ﴾ [مود:١١٤].

وفي «الصحيحينِ» عن ابنِ مسعود: أنَّ رجلاً أصابَ من امرأة قُبلةً، ثم أتَى النبيَّ عَيَّالِيَّةٍ عتَّى نزلت هذه الآيةُ، فدعاهُ

<sup>(</sup>١) في «تعظيم قدر الصلاة» (٩٩).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٤/ ٣٤٣ \_ ٣٤٥).



فقرأها عليه، فقالَ رجلٌ: هذا له خاصةً؟ قال: «بل للناسِ عامَّة»(١).

وقد وصفَ اللَّهُ المت قين في كتابِهِ بمثلِ ما وصَّى به النبيُّ عَيَّاتُ في هذه الوصية في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَة مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أَعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ تَهَ اللَّهِ اللَّذِينَ يَنفقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسنِينَ ﴿ يَهَ وَالْذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسنِينَ ﴿ وَالذَّينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لَذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذِّنُوبِ إِلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَمُمْ يَعْفِرَةٌ مِّن رَبِهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَمُمْ يَعْفِرَةٌ مِّن رَبِهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٣].

فوصف المتقين بمعاملة الخلق بالإحسان إليهم بالإنفاق، وكظم الغيظ، والعفو عنهم، فجمع بين وصفهم ببذل النَّدى واحتمال الأذى، وهذا هو غاية حسن الخلق الذي وصَّى به النبي عَلَيْ للعاذ، ثم وصفهم بأنهم: ﴿إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفُرُوا لِذُنُوبِهِم ﴾ [آل عمران:١٣٥] ولم يصروا عليها. فدلَّ على أن المتقين قد يقع منهم أحيانًا كبائر وهي الفواحش وصغائر وهي ظلم النفس، لكنَّهم لا يصرون عليها، بل يذكرون اللَّه عقب وقوعها، ويستغفرونه ويتوبون إليه منها، والتوبة: هي ترك الإصرار.

ومعنى قوله: ﴿ ذَكُرُوا اللَّهَ ﴾ [آل عمران:١٣٥] أي: ذكرُوا عظمتَهُ وشدَّةَ بطشه وانتقامهِ، وما توعَّد به على المعصية من العقاب، فيوجبُ ذلك لهم الرجوعَ في الحالِ والاستغفار وترك الإصرار، وقالَ اللَّهُ عَزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مَبْصِرُونَ ﴾ [الاعراف:٢٠١].

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٠)، ومسلم (١/ ١٠١).

وفي «الصحيحين» عن النبيِّ عَيَالِيَّ قالَ: «أَذْنبَ عبدُ ذَنبًا، فقالَ: ربِّ إنّى عملتُ ذَنبًا فاغفر ْ لي، فقالَ اللَّهُ: علمَ عبدي أنَّ له ربًّا يغفر الذنبَ، ويأخذُ بالذنب، قد غفرتُ لعبدي، ثم أذنبَ ذَنبًا آخرَ \_ إلى أن قال في الرابعة \_ : فليعمل ْ ما شاء» (١٠) .

يعني: ما دامَ على هذه الحال كلَّما أذنبَ ذنبًا استغفر منه.

وفي الترمذيِّ من حديث أبي بكر الصدِّيقِ وَلَيْكَ، عن النبيِّ عَيَلَا قَال: «ما أصرَّ من استغفرَ ولو عادَ في اليوم سبعينَ مرَّةً (٢٠).

وخرَّج الحاكمُ من حديث عُقبةَ بن عامرِ أنَّ رجلاً أتى النبيَّ عَلَيْهِ فقال: يا رسولَ اللَّه، أحدُنا يذنبُ، قال: «يُكتبُ عليه»، قال: ثم يستغفرُ منه، قال: «يغفرُ له، ويتَابُ عليه»، قال: «يكتبُ عليه» قال: ثم يستغفرُ منه ويتوبُ، قال: «يغفرُ له، ويتاب عليه، ولا يَمَلُّ اللَّهُ حتَّى تملُّوا»(٣).

وخرَّج الطبرانيُّ بإسناد ضعيف عن عائشة وَ وَاللهُ ، قالتْ: جاء حبيبُ بنُ الحارثِ إلى النبيِّ عَلَيْهُ فقال: يا رسولَ اللَّه ، إنِّي رجل مِقْرافٌ للذنوب، قال: «فتبْ إلى اللَّه عزَّ وجلَّ ، قال: أتوبُ ، ثم أعود، قال: «فكلما أذنبتَ ، فتُبْ»، قال: يا رسولَ اللَّه إذًا تكثرُ ذنوبي، قال: «فعفو اللَّه أكثرُ من ذنوبكَ يا حبيبَ بنَ الحارث» (٤) .

وخرَّجه بِمعناه من حِديثِ أنسٍ مرفوعًا بإسنادٍ ضعيفٍ (٥) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۹/ ۱۷۸)، ومسلم (۸/ ۹۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٣٥٥٩)، وأبو داود (١٥١٤) عن أبي بكر رَفْقُه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الحاكم (١/ ٥٩)، والطبراني في «الأوسط» (٨٦٨٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٤٨٥٤)، (٥٢٥٧).

<sup>(</sup>٥) وكذا أخرجه: البزار (٣٢٤٩ ـ كشف)، وابن عدي (٢/ ٢٣) من طريق أبي بدر بشار بن الحكم، عن ثابت، عن أنس.



وبإسنادِهِ عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرِو، قال: من ذكرَ خطيئةً عمِلَها، فوَجِلَ قلبُه منها، واستغفرَ اللَّهَ، لم يحبسُها شيءٌ حتى يمحَاها.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناد عن عليًّ، قالَ: خيارُكم كلُّ مُفتَّنٍ توَّاب، قيلَ: فإن عادَ؟ قال: يستغفرُ اللَّهَ ويتوبُ، قيل: فإن عادَ؟ قال: يستغفرُ اللَّهَ ويتوبُ، قيل: ختى متى؟ قال: حتى يكونَ الشيطانُ هو المحسورُ.

وخرَّج ابنُ ماجه من حديثِ ابنِ مسعودٍ مرفوعًا: «التائبُ من الذَّنْبِ كمَنْ لا ذَنبَ لهُ» (١) .

وقيلَ للحسنِ: ألا يستحيي أحدُنا من ربِّهِ يستغفرُ من ذنوبِهِ ثم يعودُ، ثم يستخفرُ، ثم يعودُ؟ فقال: ودَّ الشيطانُ لو ظَفِرَ منكُم بهذهِ، فلا تملُّوا من الاستغفار.

وروي عنه أنه قال: ما أرى هذا إلا من أخلاقِ المؤمنينَ، يعني: أنَّ المؤمن كلَّما أذنبَ تابَ، وقد رُويَ «المؤمنُ مُفَتَّنُ توَّاب»(٢).

وروي من حديث جابر بإسناد ضعيف، مرفوعًا: «المؤمنُ واه راقعٌ، فسعيدٌ من هلكَ على رقعه» (٣) .

وقال عمر بن عبد العزيز في خطبته: من أحسن منكم، فليَحْمَد اللَّه، ومن أساء، فليستغفر اللَّه، فإنَّه لا بد لأقوام من أن يعملُوا أعمالاً وظَّفها اللَّه في رقابِهم، وكتبَها عليهم، وفي رواية أخرى عنه أنَّه قال: أيها الناس من ألمَّ بذنب، فليستغفر اللَّه وليتب ، فإن عاد، فليستغفر اللَّه وليتب ، فإن عاد،

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن ماجه (٤٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: عبد اللَّه بن أحمد في «زوائد المسند» (١/ ٨٠)، وأبو يعلى (٤٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في «الصغير» (١٧٢)، والبزار (٣٢٣٦ ـ كشف).

فليستغفرِ اللَّه وليتب ، فإنَّما هي خطايا مطوَّقةٌ في أعناقِ الرجالِ، وإن الهلاكَ كُلَّ الهلاكِ في الإصرارِ عليها.

ومعنى هذا: أن العبد لا بُدَّ أن يفعل ما قُدِّر عليه من الذنوب كما قال النبيُّ عَلَيْهِ: «كُتِبَ على ابنِ آدمَ حظُّهُ من الزِّنى، فهُو مُدْركُ ذلك لا محالة»(١) ولكنَّ النبيُّ عَلَيْهِ: «كُتِبَ على ابنِ آدمَ حظُّهُ من الزِّنى، فهُو مُدْركُ ذلك لا محالة»(١) ولكنَّ اللّه جعل للعبد مخرجًا مما وقع فيه من الذنوب، بالتوبة والاستغفار، فإنْ فعل، فقد تخلَّص من شرِّ الذنوب، وإن أصرَّ على الذنوب، هلك.

وفي «المسند» من حديث عبد الله بن عمرو، عن النبي عليه قال: «ارحَمُوا تُرْحموا واغفروا يُغْفَر لكم، ويل لأقماع القول، ويل للمُصرين الذي يُصرون على ما فعلوا وهُم يعلمون» (٢).

وفُسِّر أقماعُ القولِ: بمن كانتْ أذناهُ كالقُمعِ لما يسمعُ من الحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ، فإذا دخلَ شيءٌ من ذلكَ في أذنه خرج من الأخرى ولم ينتفع بشيءً مما سمع.

وقولُهُ عَيَالَةٍ: «أَنْبِعِ السَيِّئَةَ الحَسنةَ تَمْحُها» قد يُرادُ بالحَسنة التوبةُ من تلكَ السيئة، وقد وردَ ذلك صريحًا في حديث مرسلٍ، خرَّجه ابنُ أبي الدنيا من «مراسيلِ محمد بنِ جُبير» أنَّ النبيَّ عَيَالَةً لما بعث معاذًا إلى اليمن قالَ: «يا معاذُ، اتَّقِ اللَّهَ محمد بنِ جُبير» أنَّ النبيَّ عَيَالَةً لما بعث معاذًا إلى اليمن قالَ: «يا معاذُ، اتَّقِ اللَّهَ ما استطعت، واعمل بقوَّتك للَّه عزَّ وجلً ما أطقت، واذكر اللَّه عزَّ وجلَّ عند كل شجرة وحجر، وإنْ أحدثت ذنبًا، فأحدث عندهُ توبةً، إنْ سرًّا فسرٌّ وإن علانيةً فعلانية» وخرَّجة أبو نعيم بمعناهُ من وجه آخر ضعيف عن معاذ (٣).

أخرجه: البخاري (٨/ ٦٧)، ومسلم (٨/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ١٦٥)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٤٠ \_ ٢٤١).



وقال قتادةُ: قال سلمانُ: إذا أسأتَ سيئةً في سريرة، فأحسنْ حسنةً في سريرة، وإذا أسأت سيئةً في علانية، لكي تكون هذه بهذه، وهذا يحتملُ أنه أراد بالحسنة التوبة أو أعمَّ منها.

وقد أخبر اللّه تعالى في كتابه أن من تاب من ذبه، فإنه يغفر له ذنبه أو يتاب عليه في مواضع كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللّه للّذينَ يعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمّ تَلُوبُ اللّه عَلَيْهِمْ ﴾ [النساء:٧٧] ، وقوله: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبُّكَ للّذينَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمّ تَابُوا مِنْ بَعْد ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا إِنَّ رَبُّكَ مَنْ بَعْد هَا لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النحل:١٩١] ، وقوله: ﴿ إِلاّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُولُكِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [الفرقان:٧٠]، وقوله: ﴿ وَإِنِّي لَغَفّارٌ لّمَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُولُكِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [الفرقان:٧٠]، وقوله: ﴿ وَالّذِينَ إِذَا فَعُلُوا فَاحِشَةً أَوْ لَكُكَ عَلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [مرم:٢٠]، وقوله: ﴿ وَالّذِينَ إِذَا فَعُلُوا فَاحِشَةً أَوْ لَكُكَ عَلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [مرم:٢٠]، وقوله: ﴿ وَالّذِينَ إِذَا فَعُلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكُرُوا اللّهَ فَاسْتَغْفُرُوا لذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفَرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَن تَابَ وَالْمَونَ شَيْعًا وَيْعُمَ أَجُرُ الْعَامِلِينَ ﴾ [آل عمران:٣٥) الأَنْوبَ مَن ربّهِمْ وَجَنّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ [آل عمران:٣٥) الآنيتينِ .

قال عبدُ الرزاقِ: أخبرنا جعفرُ بنُ سليمانَ، عن ثابت، عن أنس، قال: بلغني أن إبليسَ حينَ نزلتُ هذه الآيةُ: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ لَا يَعُني أَن إِبليسَ حينَ نزلتُ هذه الآية [آل عمران:١٣٥]، بكى.

ويُروى عن ابنِ مسعود، قالَ: هذه الآيةُ خيرٌ لأهلِ الذنوبِ من الدنيا وما فيها. وقال ابنُ سيرينَ: أعطانا اللَّهُ عزَّ وجلَّ عهذه الآية مكانَ ما جعلَ لبني إسرائيل في كفاراتِ ذنوبهِم.

وقال أبو جعفر الرازيُّ، عن الربيع بنِ أنس، عن أبي العالية قال النبيُّ رجلٌ : يا رسولَ اللَّه، لو كانت كفاراتنا ككفارات بني إسرائيل، فقال النبيُّ : «اللَّهُمَّ لا نبغيها ـ ثلاثًا ـ ما أعطاكم اللَّهُ خيرٌ مما أعطى بني إسرائيل، كانت بنو إسرائيل إذا أصاب أحدُهُم الخطيئة، وجدها مكتوبة على بابه وكفارتها، فإن كفرها كانت له خزيًا في الآخرة، فما أعطاكم اللَّهُ خيرٌ مما أعطى بني إسرائيل قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجد اللَّهُ غَفُورًا رَّحيمًا ﴾ (١) [النساء:١١٠].

وقال ابنُ عباسٍ في قولِهِ تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨] قال: هو سعةُ الإسلام، وما جعلَ اللَّهُ لأمَّةِ محمدٍ من التوبةِ والكفَّارة.

وظاهرُ هذه المنصوصِ يدلُّ على أنَّ من تابَ إلى اللَّه توبةً نصوحًا، واجتمعت شروط التوبة في حقّه، فإنه يُقطع بقبولِ اللَّه توبته، كما يُقطع بقبولِ اللهِ الكافرِ إذا أسلم إسلامًا صحيحًا، وهذا قولُ الجمهورِ، وكلامُ ابن عبدِ البرِّ يدلُّ على أنّه إجماعٌ.

ومن الناسِ من قال: لا يقطعُ بقبولِ التوبةِ ، بل يُرجَى ، وصاحبُها تحت المشيئةِ ، وإن تابَ ، واستدلُّوا بقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَلَمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٨٤] فجعلَ الذنوبَ كلَّها تحتَ مشيئته ، وربَما استدلَّ بمثلِ قولهِ تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيَّاتِكُمْ ﴾ [النحريم: ٨] ، وبقولهِ: ﴿فَأَمًا مَن تَابَ وآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ

<sup>(</sup>١) ذكره ابن كثير في «التفسير» (١/ ٢١٩)، وأبو جعفر الرازي ضعيف، والحديث مرسل.



الْمُفْلِحِينَ ﴾ [القصص: ٦٧] ، وقوله: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١] وقوله: ﴿ وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحًا وَآخَرَ سَيّئًا عَسَى اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِم ﴾ [التوبة: ٢٠٢].

والظاهرُ: أن هذا في حقِّ التائب، لأنَّ الاعترافَ يقتضي الندم، وفي حديث عائشة عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «إنَّ العبدَ إذا اعترفَ بذنبِه، ثم تاب، تاب اللَّه عليه»(١) والصحيحُ قولُ الأكثرينَ.

وهذه الآياتُ لا تدلُّ على عدمِ القطع، فإنَّ الكريمَ إذا أطمعَ، لم يقطعُ من رجائهِ المُطْمَع، ومنْ هنا قال ابنُ عباسٍ: إنَّ «عسى» من اللَّهِ واجبة، نقله عنه على أَبنُ أبي طلحة.

وقد ورد جزاء الإيمان والعمل الصالح بلفظ: «عسى» أيضًا، ولم يدل ً ذلك على أنه غير مقطوع به، كما في قوله: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولَئِكَ أَن يكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾ [التوبة:١٨].

وأما قولُهُ: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء:٤٨] ، فإنَّ التائبَ ممن شاء أن يغفرَ له، كما أخبرَ بذلك في مواضع كثيرةِ من كتابِهِ.

وقد يُراد بالحسنة في قول النبيِّ عَيَّالِيَّةِ: «أتبع السَّيِّئة الحسنة» ما هو أعمُّ من التوبة، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ﴾ [هود:١١٤].

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۳/۲۱۹)، (۶/ ٤٠)، (٥/ ۱۱۰)، ومسلم (۸/ ۱۱۲)، وهو جزء من حديث الإفك الطويل.

وقد رُوي من حديث معاذ أنَّ الرجلَ الذي نزلتُ بسببِ هذه الآيةُ أَمَرَهُ النبيُّ ﷺ أَن يتوضأ ويُصلِّي (١) .

وخرَّج الإمامُ أحمدُ، وأبو داودَ والترمذيُّ، والنسائيُّ، وابنُ ماجه من حديث أبي بكر الصديقِ وَلَيْكُ ، عن النبيِّ عَيَلِيَّ قال: «ما من رجل يذنب ذنبًا ثم يقومُ فيتطهَّرُ ثم يُصلِّي ثم يستغفرُ اللَّهَ إلا غفرَ اللَّهُ له» ثم قرأ هذه الآيةَ: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لذُنُوبِهِمْ ﴾ (٢) [آل عمران ١٣٥٠].

وفي «الصحيحين» عن عثمان أنه توضأ، ثم قال: رأيتُ رسولَ اللَّه عَلَيْهِ تَوضَاً نحو وضوئي هذا ثم صلَّى ركعتينِ لا توضاً نحو وضوئي هذا ثم صلَّى ركعتينِ لا يُحدِّثُ فيهما نفسَهُ، غُفرَ له ما تقدَّمَ من ذنبه»(٣).

وفي «مسند الإمامِ أحمدً» عن أبي الدرداءِ قال: سمعتُ رسولَ اللَّه ﷺ يَقْطِلُهُ عَلَيْكُ اللَّه عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَنْ الوضوءَ، ثم قامَ فصلَّى ركعتينِ أو أربعًا، يُحسنُ فيهِما الركوعَ والخشوعَ، ثم استغفرَ اللَّهَ عزَّ وجلَّ غُفِرَ له (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٥/ ٢٤٤)، والترمذي (٣١١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (١/ ٢، ١٠)، وأبو داود (١٥٢١)، والتــرمذي (٤٠٦)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٦٦١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/ ٥١)، ومسلم (١/ ١٤١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٦/ ٤٥٠)، والطبراني في «الدعاء» (١٨٤٨).



قال \_: حدَّك»<sup>(١)</sup> .

وخرَّجه مسلمٌ (٢) بمعناه من حديثِ أبي أمامةً.

وخرَّجه ابنُ جريرِ الطبريُّ من وجه آخــر عن أبي أُمامةَ، وفي حديثهِ قال: «فِإنَّكُ منْ خطيئتك كــما ولدنْك أمُّك، فلا تعُدْ»، وأنزل اللَّهُ: ﴿وَأَقِمِ الصَّلاَةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ اللَّيْل ﴾ (٣) الآية [مود:١١٤].

وفي «الصحيحين» عن أبي هريرة عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ قال: «أرأيتُم لو أنَّ نهرًا ببابِ أحدِكم يغْتسلُ فيه كلَّ يومٍ خمسَ مرَّات هل يبقى من درنه شيءٌ؟» قالُوا: لا يبقى من درنه شيءٌ، قالَ: «فذلكَ مثلُ الصَّلوات الخمس يحوُ اللَّه بهنَّ الخطايا».

وفي «صحيح مسلم» عن عثمان، عن النبي عَيَّالِيَّةِ قالَ: «من توضَّا فأحسنَ الوضوء، خرجتُ خطاياه من جسده حتى تخرج من تحت أظفاره» (٤).

وفيه عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْكَةٍ قال: «ألا أدلُّكم على ما يمحُو اللَّهُ به الخطايا، ويرفعُ به الدَّرجات؟» قالُوا: بلى يا رسولَ اللَّه، قالَ: «إسباغُ الوضوء على المكاره، وكثرة ألخُطا إلى المساجد، وانتظارُ الصلاةِ بعد الصَّلاةِ، فذلكُم الرباط، فذلكُم الرباط»(٥).

وفي «الصحيحين» عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «منْ صامَ رمضانَ إيمانًا واحتسابًا، غُفِرَ له ما تقدَّم مِنْ ذنبه، ومن قامَ رمضان إيمانًا واحتسابًا، غُفِرَ له ما تقدَّم مِنْ ذنبه، ومن قامَ ليلةَ القدرِ إيمانًا واحتسابًا، غُفرَ له ما تقدَّم من ذنبه» (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ٢٠٦)، ومسلم (٨/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (١٤٩/١). (٥) أخرجه: مسلم (١٥١/١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: البخاري (٣/ ٣٣)، ومسلم (٢/ ١٧٧).

وفيهما عن أبي هريرة عن النبي على النبي على الله عن البيت، فلم يرْفُث، ولم يَفْتُ من خرج من ذنويه كيوم ولدته أمُّه (١) .

وفي «صحيح مسلم» عن عمرو بنِ العاصِ عن النبيِّ عَيَالِيَّ قال: «إنَّ الإسلامَ يَعَالِيُ قال: «إنَّ الإسلامَ يهدِمُ ما كانَ قبله، وإنَ الهجرةَ تهدِمُ ما كان قبلها، وإنَّ الحجَّ يهدِمُ ما كان قبله،

وفيه من حديث أبي قستادة، عن النبي على قال في صوم عاشوراء: «أحتسب على الله أن يُكفِّر السنة التي قبله »، وقال في صوم يسوم عرفة: «أحتسب على الله أن يُكفِّر السنة التي قبله والتي بعده »(٣).

وخرَّج الإمامُ أحمدُ من حديثِ عقبةَ بنِ عامرٍ، عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «مثلُ الذي يعملُ السيئات، ثم يعملُ الحسنات، كمثلِ رجلٍ كانتْ عليه درعٌ ضيقةٌ قد خنَقته، ثم عملَ حسنةً أخرى، فانفكتْ أخرى حتى يخرج إلى الأرض» (٤٠).

ومما يكفر الخطايا ذكرُ الله عزَّ وجلَّ، وقد ذكرنا فيما تقدَّم أنَّ النبيَّ عَلَيْكُمْ سُئِلَ عـن قـولِ: «لا إلـه إلا السلَّهُ» أمِنَ الحسناتِ هي؟ قال: «هي أحسنُ الحسنات»(٥).

وفي «الصحيحينِ» عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ قال: «من قال: سبحانَ اللَّه وبحمده في يومِهِ مائة مرة، حُطَّتْ خطاياه وإن كانتْ مثل زبدِ البحرِ»(٦).

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ١٤)، ومسلم (١٠٧/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٧٨/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٣/ ١٦٦ \_ ١٦٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٤/ ١٤٥)، والطبراني (١٧/ ٢٨٤ ـ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد (١٦٩/٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: البخاري (٨/ ١٠٧)، ومسلم (٨/ ٦٩).



وفيهما عنه، عن النبيِّ عَيَّالِيَّةِ قال: «منْ قال: لا إله إلا اللَّهُ وحدَه لا شريك له، له الملكُ وله الحمدُ، يحيي ويميتُ، وهو على كلِّ شيء قديرٌ، في يوم مائة مرَّة، كانتْ له عدْلَ عشر رقاب، وكتبتْ له مائة حسنة، ومُحيتْ عنه مائة سيئة، وكانتْ له حرزًا من الشيطان يومَه ذلك حتى يُمسي، ولم يأت أحدٌ بأفضل مما جاء به إلا أحدٌ عمل أفضل من ذلك» (١).

وفي «المسند» وكتابِ ابن ماجه عن أمِّ هاني عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «لا إله إلا اللهُ لا تتركُ ذنبًا ولا يسبقها عمل (٢) .

وخرَّج الترمذيُّ عن أنس، عن النبيِّ عَيَّالِيَّةِ أنه مرَّ بشجرة يابسة الورق، فضربَها بعصاهُ، فتناثرَ الورقُ، فقال: «إنَّ الحمد للَّه وسبحان اللَّه، ولا إله إلا اللَّهُ، واللَّهُ أكبرُ ، لتساقط من ذنوبِ العبدِ كما يتساقطُ ورقُ هذه الشجرة »(٣) .

وخرَّجه الإمامُ أحمدُ بإسناد صحيح عن أنسٍ أنَّ رسولَ اللَّه عَلَيْ قال: «إنَّ سبحان اللَّه، والحمدُ للَّه، ولا إله إلا اللَّهُ، واللَّهُ أكبرُ، تَنفُضُ الخطايا كما تنفُضُ الشجرةُ ورقها» (٤) .

والأحاديثُ في هذا كثيرةٌ جدًّا يطول الكتابُ بذكرهاً.

وسئل الحسنُ عن رجلٍ لا يتحاشَى من معصية إلا أن لسانَهُ لا يفتر من ذكرِ اللَّه، فقال: إنَّ ذلك لعَوْنٌ حسنٌ.

وسئل الإمامُ أحمدُ عن رجلِ اكتسبَ مالاً من شبهة: صلاتُهُ وتسبيحُه

أخرجه: البخاري (٤/ ١٥٣)، ومسلم (٨/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحخمد (٦/ ٤٢٥)، وابن ماجه (٣٧٩٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الترمذي (٣٥٣٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٣/ ١٥٢).

يحُطُّ عنه شيئًا من ذلك؟ فقَــال: إنْ صلَّى وسبَّح يريدُ به ذلك، فأرجو، قال اللَّه تعالى: ﴿ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحًا وَآخَرَ سَيْئًا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ﴾ النوبة:٢٠٠].

وقال مالكُ بنُ دينارِ: البكاءُ على الخطيئة يحطُّ الخطايا كما تحطُّ الريحُ الورقَ اليابسَ.

وقال عطاءٌ: من جلس مجلسًا من مجالسِ الذِّكْرِ كفَّر به عـشرة مجالسَ من مجالسِ الباطلِ.

وقال شويس العدوي وكان من قدماء التابعين :: إنْ صاحب اليمين أمير وقال: أمين على صاحب الشمال، فإذا عَمِلَ ابن آدمَ سيئةً، فأراد أمير وقال: أمين على صاحب الشمال، فإذا عَمِلَ ابن آدمَ سيئةً، فأراد صاحب الشمال أن يكتبها، قال له صاحب اليمين: لا تعب ل لعلّه يعمل حسنة، ألقى واحدة بواحدة، وكتب له تسع حسنات، فيقول الشيّطان: يا ويلَه، من يدرك تضعيف ابن آدم.

وخرَّج الطبرانيُّ عن النبيِّ عَلَيْهِ قال الملكُ للشيطانِ: أعطني صحيفتك، فيعطيه إيَّاها، فما وجد قال: «إذا نام ابنُ آدم، قال الملكُ للشيطانِ: أعطني صحيفة الشيطان، وكتبهنَّ حسنات، في صحيفته من حسنة، محى بها عشر سيئات من صحيفة الشيطان، وكتبهنَّ حسنات، فإذا أراد أن ينام أحدُكم، فليكبر ثلاثًا وثلاثين تكبيرة، ويحمدُ اللَّهَ أربعًا وثلاثينَ تحميدةً، ويسبح اللَّهُ ثلاثًا وثلاثين تسبيحةً، فتلك مائة» وهذا غريبٌ ومنكر (١).

وروى وكيع: حدَّثنا الأعمشُ، عن أبي إسحاقَ، عن أبي الأحوصِ، قال: قال عبدُ اللَّهِ، يعني ابنَ مسعودٍ: وددتُ أني صُولحت على أن أعملَ كُلَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٣/٢٩٦).



يومٍ تسعَ خطيئاتٍ وحسنةً.

وهذا إشارةٌ منه إلى أن الحسنة يُمحى بها التسعُ خطيئاتِ، ويفضُلُ له ضعفٌ واحدٌ من ثواب الحسنة، فيكتفي به، واللَّهُ أعلمُ (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَكُلاً نَّقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ فَوُلهُ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فَوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾

إن في سماع أخبار الأخيار مقويًّا للعزائم ومُعينًا على اتبًاع تلك الآثار، وقال بعضُ العارفينَ: الحكاياتُ جندٌ من جنود اللَّه، تقوى بها قلوبُ المريد، ثم تلا قول اللَّه عزَّ وجلَّ لرسوله ﷺ: ﴿ وَكُلاَّ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ فُؤَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) [هرد:١٢٠].

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٢٥ \_ ٤٤١).

<sup>(</sup>٢) «سيرة عبد الملك بن عمر بن عبد العزيز» (ص٢٧ ـ ٢٨).

# سُورَةُ يُوسُفَ

## قوله تعالى: ﴿ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾

قوله ﷺ: «أنت وليي في الدنيا والآخرة، توفني مسلمًا وألحقني بالصالحين» (١) دعاء يوسف عليه السلامُ حين قال : ﴿ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَنتَ وَلِيّي فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ تَوَفّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف:١٠١]، واللَّهُ عـزَّ وجلَّ ولي الوليائه في الدنيا والآخرة، يتولَّى حفظ هم وكلاءتهم وهدايتهم وحراستَهم في دينهم ودنياهُم ما دامُوا أحياءً، فإذا حضرَهُمُ الموت توفَّاهم على الإسلام وألحقهم بعد الموت بالصالحين.

وهذا أجلُّ النعمِ وأمَّها على الإطلاقِ، وقد قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ عند وفاتِهِ: «مع الذين أنعم اللَّهُ عليهم من النبينَ والصديقينَ والشهداء والصالحينَ»(٢)

وقولُ يوسفَ عليه السلامُ : ﴿ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بَالصَّالِحِينَ ﴾ [يرسف:١٠١] قيل: إنَّه دعا لنفسهِ بالموتِ، وهو قولُ جماعةٍ من السلف، منهم الإمامُ أحمدُ، فيُستدلُّ به على جوازِ الدعاءِ بالموتِ من غيرٍ ضرِّ نزلَ به.

وقيل: إنَّه إنَّما دعا لنفسه بالموت على الإسلام عند نزول الموت، وليس فيه دعاءٌ بتعجيلِ الموت كما أُخبر عن المؤمنين أنهم قالُوا في دُعائِهِم: ﴿ رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفّرْ عَنَا سَيَّاتنا وَتَوَفّنا مَعَ الأَبْرَار ﴾ [آل عمران:١٩٣].

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (١٩١/٥)، والحاكم (٥١٦/١) من حديث زيد بن ثابت نُطُّتُك .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦/ ١٢ ـ ٥٨)، ومسلم (٧/ ١٣٧) من حديث عائشة ولطُّها.



ويؤيِّدُ التفسيرَ الأولَ: أنَّه عقَّبه بالدعاءِ بالشوقِ إلى لقاءِ اللَّهِ، وهو يتضمَّن الدعاء بالموت.

واستدلَّ مَنْ جوَّز الدعاءَ بالموت وتمنيه: بقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِندَ اللَّه خَالِصَةً مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنُّوا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ٩٤]، ثم ذمَّهم على عدم تمنيه بسبب سيئاتهم، وعلى حرصهم على طول الحياة في الدُّنيا، وكذلك قولُهُ تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنَ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاءُ للله مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنُّوا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ وَلا يَتَمَنُّونَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْديهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينِ ﴾ [الجمعة: ٢-٧].

وفي «المسندِ»(١) عن النبيِّ عَلَيْكَةٍ: «لا يتمنينَّ أحدٌ الموتَ إلا من وَثِقَ بعمله».

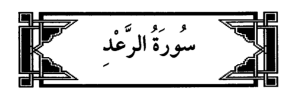
فمن كان له عمل صالح فإنه يتمنَّى القدوم عليه، وكذلك من غلب عليه الشوقُ إلى لقاء اللَّه عزَّ وجلَّ.

وأمَّا من تمنَّى الموت خوف فتنتِهِ في الدِّينِ، فإنَّه يجوزُ بغيرِ خلافٍ، وقد بسطْنَا الكلامَ على هذهِ المسائلِ في غيرِ هذا الموضع<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/ ۲۰۰۰).

<sup>(</sup>۲) «شرح حديث لبيَّك اللَّهمَّ لبيك» (ص ٥٠ ـ ٥٣).



# قوله تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ﴾

قولُ اللَّه تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ﴾ الآية [الرعد:١١] . قال ابنُ عباسٍ وَلِينَا : همُ الملائكةُ يحفظونه بأمرِ اللَّهِ فإذا جاء القدرُ خلَّوا عنه (١) .

وقال عليٌّ رضي اللَّهُ عنه: إنَّ مع كلِّ رجلٍ ملكينِ يحفظانِهِ مما لم يقدَّرْ، فإذا جاءَ القدرُ خليًّا بينه وبينه، وإن الأجلَ جُنَّةً حصينة (٢) .

وقال مجاهدٌ: ما من عبد إلا له ملكٌ يحفظُه في نومِهِ ويقظتِهِ من الجنِّ والإنسِ والهوامِّ، فما منْ شيَّعٍ يأتيه إلا قالَ: وراءَك، إلا شيئًا قد أذِنَ اللَّهُ فيه فيصيبُهُ (١)

ومن حفظ الله للعبد: أن يحفظه في صحة بدنه وقوته وعقله وماله، قال بعض السلف: العالم لايحزن. وقال بعضهم: من حفظ القرآن متّع بعقله، وتأوّل ذلك بعضهم على قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ﴾ [التين:٥-١].

وكان أبو الطيّبِ الطبريُّ قد جاوزَ المائةَ سنة وهو ممتعٌ بعقلهِ وقوتهِ، فوثبَ يومًا من سفينةٍ كان فيها إلى الأرضِ وثبةً شديدةً، فعوتبَ على ذلكَ، فقال:

<sup>(</sup>۱) أخرجهما: ابن جرير في «تفسيره» (١٣/ ١١٥ \_ ١١٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١١٩/١٣),



هذه جوارحٌ حفظنَاها في الصغرِ، فحفظَها اللَّهُ علينا في الكِبَرِ.

وعكسُ هذا أن الجنيدَ رأى شيخًا يسألُ الناسَ فقالَ: إنَّ هذا ضيع اللَّهَ في صغرِهِ، فضيعه اللَّهُ في كبرهِ.

وقد يحفظُ اللَّهُ العبدَ بصلاحِهِ في ولده وولد ولده، كما قيلَ في قولهِ تعالى: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾ [الكهف: ٨٢]: إنَّهما حفظاً بصلاح أبيهما.

وقال محمدُ بنُ المنكدرِ: إنَّ اللَّهَ ليحفظ بالرجلِ الصالحِ ولدَه وولدَ ولدهِ وقد وقال معمد أن المنكدرِ: إنَّ اللَّه وقريتَهُ التي هو فيها، والدويراتِ التي حولها فما يزالونَ في حفظِ اللَّهِ وستره.

وقال ابنُ المسيبِ لابنهِ: يا بني، إني لأزيدُ في صلاتِي من أجلِكَ، رجاءَ أن أحفظَ فيكَ، وتلا هذه الآية: ﴿وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾ [الكهف: ٨٦].

وقال عمرُ بن عبدِ العزيزِ رحمهُ اللَّهُ: ما منْ مؤمن يموتُ إلا حفظَهُ اللَّهُ تعالى في عقبِهِ وعقبِ عقبِهِ.

وقال يحيى بن إسماعيل بن سلمة بن كُهيْل: كان لي أخت أسن مني، فاختلطت وذهب عقلُها وتوحشت، وكانت في غرفة في أقصى سطوحنا فمكثت بذلك بضع عشرة سنة ، فبينما أنا نائم ذات ليلة إذا باب يدق نصف الليل، فقلت: من هذا؟ قالت: كجه، فقلت: أختي؟ قالت: أختك، فقتحت الباب فدخلت ولا عهد لها بالبيت أكثر من عشر سنين. فقالت: أتبت الليلة في منامي فقيل لي: إن اللّه حفظ أباك إسماعيل لسلمة جدك، وحفظك لأبيك إسماعيل، فإن شئت دعوت اللّه فذهب ما بك، وإن شئت صبرت ولك الجنة ، فإن أبا بكر وعمر قد شفعا لك إلى اللّه عز وجل بحب صبرت ولك الجنة ، فإن أبا بكر وعمر قد شفعا لك إلى اللّه عز وجل بحب

أبيك وجدِّكِ إياهُما، فقلتُ: فإذا كان لابدَّ من اختيارِ أحدهما فالصبرُ على ما أنا فيه والجنةُ، وإن اللَّه عزَّ وجلَّ لواسعٌ بخلقِه لا يتعاظَمُهُ شيءٌ، إن شاءَ أن يجمعَهُما لي فعلَ. قالت : فقيل: فإنَّ اللَّه قد جمعَهُما لكِ ورضي عن أبيك وجدّكِ بحبهما أبا بكرٍ وعمر وَ وَاللَّهُ عَلَى ما كانَ بها.

ومتى كان العبد مشتغلاً بطاعة الله فإن الله تعالى يحفظه في تلك الحال كما في «مسند الإمام أحمد» (١) عن حميد بن هلال عن رجل قال: أتيت ألنبي عليه فإذا هو يريني بيتًا، فقال: «إن امرأة كانت فيه فخرجت في سرية من المسلمين وتركت ثنتي عشرة عنزاً وصيصيتها كانت تسبح بها، قال: ففقدت عنزاً من غنمها وصيصيتها، فقالت: يا رب إنّك قد ضمنت لمن خرج في سبيلك أن تحفظ عليه، وإني قد فقدت عنزاً من غنمي وصيصيتي، وإني أنشدك عنزي وصيصيتي» قال: فجعل رسول الله عليه يذكر شدة مناشدتها ربّها تبارك وتعالى. قال رسول الله عليه المسبحت عنزها وميلها وصيصيتها ومشلها وهاتيك، فأتها» قال: فقلت أن بل أصدقك.

وكان شيبان الراعي يرعى غنمًا، فإذا جاءت الجمعة خطَّ عليها خطًا وذهب إلى الجمعة ثم يرجع وهي كما تركها.

وكان بعضُ السلف بيده الميزانُ يزنُ بها دراهِم فسمعَ الأذانَ فنهضَ ونفضَهَا على الأرضِ وذهبَ إلى الصلاةِ، فلما عادَ جمعها فلم يذهب منها شيءٌ.

ومن أنواع حفظ اللَّه لمن حفظَهُ في دنياهُ: أن يحفظَهُ من شرِّ كلِّ من يريدُه

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٥/ ٦٧).



بأدًى من الجنِّ والإنسِ، كما قالَ تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴾ [الطلاق:٢] قالتُ عائشةُ وَلِيُّكُ: يكفيه غمَّ الدنيا وهمَّها.

وقال الربيعُ بنُ خثيمٍ: يجعلُ له مخرجًا من كلِّ ما ضاقَ على الناسِ (١) . وكتبتْ عائشةُ وَلَيْكَ إلى معاويةَ: إن اتقيتَ اللَّه كفاكَ الناسَ، وإن اتقيتَ اللَّه كفاكَ الناسَ، وإن اتقيتَ الناسَ لم يغنوا عنكَ من اللَّهِ شيئًا.

وكتبَ بعضُ الخلفاءِ إلى الحكمِ بنِ عمرو المغفاريِّ كتابًا يأمرُهُ فيه بأمر يخالفُ كتابَ اللَّهِ، فكتبَ إليه الحكمُ: إني نظرتُ في كتابِ اللَّهِ فوجدتُهُ قبلَ كتابِ اللَّهِ منينَ، وإن السَّماواتِ والأرضَ لو كانتا رتقًا على امرئٍ فاتَّقى اللَّهَ عزَّ وجلَّ، جعلَ لهُ منهما مخْرجًا. والسلامُ.

وأنشدَ بعضُهُم:

بتــقــوى الإلهِ نجــا من نجَــا وفــازَ وصــارَ إلى مــا رجَـا ومن يـتقِّ الـلَّهِ يـجـــعـلُ له كـمـا قــالَ من أمـره مـخـرجَـا كتبَ بعضُ السلف إلى أخـيه: أما بعـد، فإنه من اتَّقى اللَّهَ حفظَ نفـسهُ، ومن ضيعَ تقواه فقدْ ضَيَّع نفسهُ، واللَّهُ الغنيُّ عنه.

ومن عجيب حفظ اللَّه تعالى لمن حفظهُ: أن يجعلَ الحيواناتِ المؤذية بالطبع حافظةً له من الأذى وساعيةً في مصالحه، كما جرى لسفينة مولى النبيِّ عَلَيْكُ حيثُ كسر به المركب وُخرج إلى جزيرة فرأى السبع، فقال: يا أبا الحارث أنا سفينة مولى النبيِّ عَلَيْكُ ، فجعل يمشي حوله ويدله على الطريق حتى أوقفه عليها، ثم جعل يُهمهم كأنَّه يودّعه وانصرف عنه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (۱۳۸/۲۸).

وكان أبو إبراهيم السايحُ قد مرضَ في بريَّة بقربِ ديرٍ، فقالَ: لو كنتُ عندَ بابِ الديرِ لنزلَ الرهبانُ فعالَجُوني، فجاء السبعُ فاحتمله على ظهرهِ حتى وضعة على بابِ الديرِ فرآه الرهبانُ فأسلمُوا وكانُوا أربعمائةً.

وكان إبراهيمُ بنُ أدهمَ، نائمًا في بستانٍ وعنده حيَّةٌ في فمِهَا طاقةُ نرجسٍ، فما زالتْ تذبُّ عنه حتى استيقظَ.

فمن حفظ اللَّهَ حفظهُ من الحيواناتِ المؤذيةِ بالطبع، وجعلَ تلكَ الحيواناتِ حافظةً له.

ومن ضيع َ اللَّه صَيَّعَهُ اللَّهُ بين خلْقِهِ، حتى يدخلَ عليه الضررُ ممنْ كانَ يرجو أن ينفعَهُ، ويصير أخصُ أهله به وأرفقهُم به يؤذيه.

كما قال بعضُهم: إني لأعصِي الله فأعرف ذلك في خلقِ خادِمي وحماري، يعني: أن خادمه يسوء خلقه عليه ولا يطيعه، وحماره يستعصي عليه فلا يواتيه لركوبه. فالخير كلُه مجموع في طاعة الله والإقبال عليه، والشر كلُه مجموع في معصية الله والإعراض عنه.

قال بعض العارفينَ: من فارق سُدَّةَ سيدِهِ لم يجد لقدميه قرارًا أبدًا.

واللَّهِ ما جئتُكم زائرًا إلا وجدتُ الأرضَ تطوى لي ولا ثنيتُ العزمَ عن بابِكُمُ إلا تعسشرتُ بأذيالي (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «نور الاقتباس في مشكاة وصية النبي لابن عباس» (۲۸ ـ ٣٣).

قوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا وَمَمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتَغَاءَ حلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدٌ مَّثْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذَهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَثْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ ﴾ مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ ﴾

ولما كانت هذه الشريعة خاتمة الشرائع وعليها تقوم الساعة، ولم يكن بعدها شريعة ولا رسالة أخرى، تبيّن ما تبدل منها وتجدد ما درس من آثارها، كما كانت الشرائع المتقدمة تجدد بعضها آشار بعض، وتبين بعضها ما تبدل من بعض، تكفل الله بحفظ هذه الشريعة ولم يجمع أهلها على ضلالة، وجعل منهم طائفة قائمة بالحق لا تزال ظاهرة على من خالفها حتى تقوم الساعة، وأقام لها من يحملها ويذب عنها بالسيف واللسان والحجة والبيان، فلهذا أقام الله تعالى لهذه الأمّة من خلفاء الرسل وحملة الحجة في كل زمان من يعتني بحفظ ألفاظ الشريعة وضبطها وصيانتها عن الزيادة والنقصان ومن يعتني بحفظ معانيها، ومدلولات ألفاظها وصيانتها عن الزيادة والبهتان.

والأولون أهل الرواية، وهؤلاء أهل الدراية والرعاية، وقد ضرب النبي والأولون أهل الرواية، وهؤلاء أهل الدراية والرعاية، وقد ضرب النبي مثل الطائفتين. كما ثبت في «الصحيحين» (١) عن أبي موسى، قال : قال رسول الله علي الله عن الهدى والعلم، كمثل غيث أصاب الأرض فكانت منها طائفة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكانت منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها ناساً فشربوا ورعوا وسقوا وزرعوا، وأصابت طائفة منها أخرى، إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تُنبِت كلا، فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه الله عنه عني به ونفع به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا، ولم يقبل هدى الله

أخرجه: البخارى (١/ ٣٠)، ومسلم (٧/ ٦٣).

الذي أرسلت به».

فَمثَّلَ النبيُّ عَلَيْكِ العلمَ والإيمانَ الذي جاء به بالغيث الذي يصيبُ الأرضَ، وهذا المثلُ كقوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتُ أُودْيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا ﴾ [الرعد:١٧].

فمثّل تعالى ما أنزلَهُ من العلم والإيمان إلى القلوب بالماء الذي أنزلَهُ من السماء إلى الأرض، وهو سبحانه وتعالى يمثلُ العلم والإيمان تارةً بالماء كما في هذه الآية، وكما في المثل الثاني المذكور في أول سورة البقرة، وتارةً يمثله بالنور كما في المثل المذكور في سورة النور، والمثلُ الأولُ المذكورُ في سورة البقرة وكذلك في هذه الآية التي في سورة الرعد، وذكر مثلاً ثانيًا يتعلقُ بالنار وهو قولُهُ: ﴿ وَمِمّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النّارِ ابْتِغَاءَ حليّةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدٌ مَثْلُهُ ﴾ بالنار وهو قولُهُ: ﴿ وَمِمّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النّارِ ابْتِغاء حليّةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدٌ مَثْلُهُ ﴾ والنور مادة حياة الأبدان، ولا يعيشُ حيوانٌ إلا حيثُ هما موجودان، كما أنَّ العلم والإيمان مادة حياة القلوب وهما للقلوب كالماء والنور، فإذا فقدهُما القلبُ فقد مات.

وقولُهُ تعالى: ﴿ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ [الرعد: ١٧] شبّه القلوبَ الحاملةَ للعلمِ والإيمانِ بالأوديةِ الحاملةِ للسيلِ، فقلبٌ كبيرٌ يسعُ علمًا عظيمًا، كو د كبيرٍ يسع ماءً كثيرًا، وقلبٌ صغيرٍ يسعُ علمًا قليلاً، كواد صغيرٍ يسعُ ماءً قليلاً، فحملتِ القلوبِ من هذا العلمِ بقدرِها، كما سالتِ الأوديةُ من الماءِ بقدرِها.

فهذا تقسيمٌ للقلـوبِ بحسبِ ما يحملُهُ من العلمِ والإيمانِ إلى متسعٍ وضيق.

والذي ذكره النبيُّ عَيَالِيَّةٍ في حديثِ أبي مـوسى تقسيمٌ لها بحـسبِ ما يرِدُ



عليها من العلم والإيمانِ إلى قابلٍ لإنباتٍ الكلأ والعشبِ، وغيرِ قابلٍ لذلكَ وجعلها ثلاثة أقسام:

القسم الأول: قسمٌ قَبِلَ الماءَ، فأنبتَ الكلا والعشبَ الكثيرَ، وهؤلاءِ همُ الذين لهم قوةُ الحفظِ، والفهم والفقهِ في الدِّينِ، والبصرِ بالتأويلِ، واستنباطِ أنواع المعارفِ والعلوم من النصوص.

وهؤلاء مثل: الخلفاء الأربعة، وأبي بن كعب، وأبي الدرداء، وابن مسعود، ومعاذ ابن جبل، وابن عباس. ثم كالحسن، وسعيد بن المسيب، وعطاء، ومعاهد. ثم كمالك، والمليث، والشوري، والأوزاعي، وابن المبارك، والشافعي، وأحمد، وإسحاق، وأبي عبيد، وأبي ثور، ومحمد بن نصر المروزي، وأمثالهم من أهل العلم بالله وأحكامه، وأوامره، ونواهيه. وكذلك مثل: أويس، ومالك بن دينار، وإبراهيم بن أدهم، والفضيل ابن عياض، وأبي سليمان، وذي النُّون، ومعروف، والجنيد بن محمد، وسهل ابن عبد الله والحرر بن أسد. وأمثالهم من أهل العلم بالله وأسمائه وصفاته وأيامه وأفعاله.

القسم الثاني: وقسمٌ حفظ الماء، وأمسكه حتى ورد الناسُ فأخذُوه فانتفعُوا به وهؤلاءِ هم الذين لهم قوة الحفظ، والمضبط، والإتقان، دون الاستنباط، والاستخراج، وهؤلاءِ كسعيد بن أبي عسروبة، والأعمش، ومحمد بن جعفر غندر، وعبد الرزاق، وعمرو الناقد، ومحمد بن بشار بندار، ونحوهم.

القسم الثالث: وقسمٌ ثالثٌ وهم شرُّ الخلقِ، ليس لهم قوةُ الحفظ، ولا قوةُ الفهمِ، لا درايةٌ، ولا روايةٌ، وهؤلاءِ الذين لم يتقبلُوا هُدى اللَّهِ ولم يرفعُوا

به رأسًا.

والمقصودُ هاهنا أن اللَّه تعالى حفظ هذه الشريعة بما جعل لها من الحملة، أهلِ الدراية، وأهلِ الرواية، فكان الطالبُ للعلم والإيمانِ يتلقَّى ذلكَ ممن يعلِّمُ يدركه من شيوخ العلم والإيمان، فيتعلَّمُ الضابطُ القرآنَ والحديث، ممن يعلِّمُ ذلكَ، ويتعلَّمُ الفقة في الدِّينِ من شرائع الإسلامِ الظاهرة، وحقائقِ الإيمانِ الباطنة، ممن يعلِّمُ ذلكَ.

وكان الأغلبُ على القرونِ الثلاثةِ المفضلةِ جمعُ ذلكَ كلّه، فإنَّ الصحابةَ تلقَّوا عن النبيِّ عَلَيْكِ جميعَ ذلكَ، وتلقاهُ عنهم التابعونَ، وتلقَّى عن التابعينَ تابعوهُم، فكانَ الدِّينُ حينئذِ مجتمعًا، ولم يكنْ قد ظهرَ الفرقُ بين مسمَّى الفقهاء، وأهلِ الحديثِ ولا بينَ علماءِ الأصولِ والفروع، ولا بينَ الصوفيِّ والفقيرِ والزاهد، وإنما انتشرتُ هذه الفروقُ بعد القرون الثلاثة.

وإنّما كان السلف يسمُّون أهل العلم والدِّينِ: القُراء، ويقولونَ: يقرأ الرجلُ إذا تنسَّك، وكان العالمُ منهُم يتكلمُ في جنسِ المسائلِ المأخوذةِ من المحابِ والسنةِ، سواءٌ كانت من المسائلِ الخبريَّةِ العلميةِ، كمسائلِ التوحيد، والأسماءِ والصفاتِ، والقدرِ، والعرشِ، والكرسيِّ، والملائكةِ، والجنِّ، وقصصِ الأنبياءِ، ومسائلِ الأسماءِ، والأحكام، والوعدِ والوعيدِ، وأحوالِ البرزخ، وصفةِ البعثِ والمعادِ، والجنَّة، والنَّارِ، ونحوِ ذلكَ.

أو من أعمالِ الجوارحِ، كالطهارةِ، والصلاةِ، والصيامِ، والزكاةِ، والحجِّ، والجهادِ، وأحكامِ المعاوضاتِ، والمناكحاتِ، والحدودِ، والأقضيةِ، والشهادةِ، ونحو ذلك.



أو من المسائلِ العلميةِ، سواءٌ كانتُ من أعمالِ القلوبِ، كالمحبةِ، والخوفِ، والرجاءِ، والتوكلِّ، والزهدِ، والتوبةِ، والشكرِ، والصبرِ، ونحوِ ذلك، وإنْ كان يكون لبعضهِم في نوعٍ من هذه الأنواع من مزيدِ العلم، والمعرفة، والحالِ ما ليسَ له في غيره مثلُه.

كما كانَ يُقالُ في أئمةِ التابعينَ الأربعةِ: سعيدُ بنُ المسيبِ: إمامُ أهل المدينةِ. وعطاءُ بنُ أبي رباح: إمامُ أهلِ مكةً. وإبراهيمُ النخعيُّ: إمامُ أهلِ الكوفةِ. والحسنُ البصريُّ: إمامُ أهلِ البصرةِ.

كان يقالُ أعملهُم بالحلالِ والحرامِ: سعيدُ بنُ المسيبِ، وأعلمُهُم بالمناسك: عطاءٌ، وأعلمُهم بالصلاةِ: إبراهيمُ، وأجمعُهُم: الحسنُ.

وكان أهلُ الدراية والفهم من العلماء إذا اجتمع عند الواحد منهم من الفاظ الكتاب والسنة، ومعانيها، وكلام الصحابة والتابعين ما يسره الله له، جعل ذلك أصولاً، وقواعد يبني عليها، ويستنبط منها، فإن الله تعالى أنزل الكتاب بالحق والميزان، والكتاب فيه كلمات كبيرة، هي قواعد كلية وقضايا عامّة، تشمل أنواعًا عديدة، وجزئيات كثيرة، ولا يهتدي كل أحد إلى دخولها تحت تلك الكلمات، بل ذلك من الفهم الذي يؤتيه الله من يشاء في كتابه.

وأمَّا الميزانُ فهوَ الاعتبارُ الصحيحُ، وهو من العدلِ والقسطِ، الذي أمر اللَّهُ بالقيامِ بهِ كَالجُمعِ بين المتماثلينِ لاشتراكهما في الأوصافِ، الموجبةِ للجمع والتفريقِ بين المختلفينِ لاختلافِهِما في الأوصافِ الموجبةِ للفرقِ، وكثيرًا ما يخفى وجهُ الاجتماع والافتراقِ ويدقُ فهمهُ.

وأمًّا أهلُ الرواية إذا اجتمع عندهم من ألفاظ الرسول، وكلام الصحابة والتابعين، وغيرهم في التفسير، والفقه، وأنواع العلوم، لم يتصرفُوا في ذلك بل نقلُوه كما سمعُوه، وأدوه كما حفظُوه وربما كان لكثير منهم من التصرف والتميز في صحة الحديث وضعفه من جهة إسناده، وروايته ما ليس لغيرهم (١).

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعندَهُ أُمُّ الْكتَابِ ﴾

وفُسِّر «أُمُّ الكتاب» باللَّوحِ المحفوظِ، وبالذِّكر، في قولِهِ تعالى: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكتَابِ ﴾ [الرعد:٣٩].

وعن ابنِ عباسِ رَخِيْكِ، أنه سألَ كعبًا، عن «أمِّ الكتابِ» فقال: علِمَ اللَّه ما هو خالقٌ، وما خلُقُه عامِلون، فقالِ لعلمه: كُنْ كتابًا، فكان كتابًا.

ولا ريبَ أنَّ علمَ اللَّهِ تعالى قديمٌ أزليٌ لم يزلْ عالمًا بما يُحدثُهُ من مخلوقات، ثم إنَّه تعالى كتب ذلك في كتاب عنده قبل خلْقِ السماوات والأرض، كما قال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كَتَابٍ مِن قَبْل أَن نَبْرُأَهَا إِنَّ ذَلكَ عَلَى اللَّه يَسيرٌ ﴾ [الحديد:٢٢].

وفي «صحيح البخاريّ» (٢) عن عمْرانَ بنِ حُصينٍ ، عن النبيّ عَيَالِيّة قال: «كانَ اللّهُ ولا شيءَ قبله، وكان عرشهُ على الماءِ، وكتبَ في الذّكرِ كلَّ شيءٍ، ثم خلقَ السماوات والأرضَ».

<sup>(</sup>۱) «مقدمة تشتمل على أن جميع الرسل كان دينهم واحد» (۲۰ ـ ٣٨).

<sup>(</sup>Y)(3\\\Y)\ (0\\\Y\\\_P\Y\)\ (P\\Y0\)\.

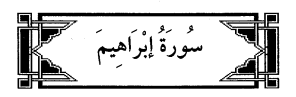


وفي «صحيح مسلم» (١) عن عبد الله بن عمرو بن العاص، عن النبي علي الله قال: «إنَّ اللَّه كتبَ مقاديرَ الخلائقِ قبلَ أن يخلقَ السماواتِ والأرضَ بخمسينَ ألفَ سنة، وكان عرشهُ على الماء» (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (٨/ ٥١) دون لفظ «وكان عرشه على الماء».

<sup>(</sup>٢) «لطائف المعارف» (١٥٩).



# قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانَ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ وَمِن وَرَائِه عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴾ وَمَا هُو بِمَيِّتٍ وَمِن وَرَائِه عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴾

وقال إبراهيمُ في قولهِ: ﴿ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ ﴾ [إبراهيم:١٧] حتى من تحتِ كل شعرةٍ في جسدُهِ.

وقالِ الضحاكُ: حتى من إبهامِ رجليهِ، والمعنى: أنه يأتيهِ مثلُ شدةِ الموتِ وألمه من كلِّ جزءٍ من أجزاءِ بدنِه حتى شعرِهِ وظفرهِ، وهو مع هذا لا تخرجُ نفسُهُ فيستريحُ.

قال ابن جريج: تعلق نفسه عند حنجرته فلا تخرج من فيه فيستريح ، ولا ترجع إلى مكانها من جوفه ، وتأوّل جماعة من المفسرين على ذلك قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لا يَمُوتُ فيها وَلا يَحْيَى ﴾ [الاعلى: ١٣].

قال الأوزاعيُّ عن بلالِ بنِ سعد: تنادي النارُ يومَ القيامةِ: يا نارُ أحرِقي، يا نارُ الصِّقي، يا نارُ انضجي، كُلِيَّ ولا تَقْتُلي<sup>(۱)</sup>.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۵۳).



قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلَمَةً طَيْبَةً كَشَجَرَةً طَيْبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴿ يَكُ لَهُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ ويَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾

وقد ضربَ اللَّه ورسولُهُ مثلَ الإيمانِ والإسلامِ بالنخلةِ:

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلَمَةً طَيْبَةً كَشَجَرَةً طَيْبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴿ إِنَّ تُوتِي اللَّهُ مَثَلاً حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ [إبراهيم: ٢٤ - ٢٥].

فالكلمةُ الطيبةُ، هي: كلمةُ التوحيدِ، وهي أساسُ الإسلامِ، وهي جاريةٌ على لسانِ المؤمنِ.

وثبوتُ أصلِها، هو: ثبوتُ التصديقِ بها في قلبِ المؤمنِ.

وارتفاعُ فرعِهَا في السماءِ، هو: عُلوُّ هذه الكلمةِ وبُسُوقُها، وأنها تخرقُ الحجبَ، ولا تتناهَى دون العرش.

وإتيانُها أُكُلها كلَّ حينٍ، هو: مما يرفعُ بسببها للمؤمنِ كلَّ حينٍ من القولِ الطيبِ والعملِ الصالح، فهو ثمرتُها.

وجعَلَ النبيُّ ﷺ مثلَ المؤمنِ \_ أو المسلمِ \_ كمثلِ النخلةِ (١) .

وقال طاوسٌ: مثلُ الإيمانِ كشـجرة، أصلها الشهادةُ، وساقُـها كذا وكذا، وورقُها كذا وكذا، وورقُها كذا وكذا، وثمرُها الورعُ، ولا خيرَ في شجرةٍ لا ثمرَ لها. ولا خيرَ في إنسان لا ورعَ فيه.

<sup>(</sup>۱) وهو مـروي من حديث عبـد اللَّه بن عــمر رَفِيُّ : أخـرجـه البخـاري (۲۸/۱). (۲۸/۳)، (۱۰۳/۳)، (۱۰۳/۷). (۷/۲۸)، ومسلم (۱/۲۳/۷).

ومعلومٌ أنَّ ما دخلَ في مسمَّي الشجرة والنخلة من فروعها وأغصانها، ولكن وورقها وثمرها، إذا ذهب شيءٌ منه لم يذهب عن الشجرة اسمُها، ولكن يقالُ: هي شجرةٌ ناقصةٌ، وغيرُها أكملُ منها، فإن قُطعَ أصلُها وسقطت لم تبق شجرةً، وإنما تصيرُ حطبًا.

فكذلك الإيمانُ والإسلامُ، إذا زالَ منه بعضُ ما يدخلُ في مسماهُ ـ مع بقاءِ أركانِ بنيانِهِ ـ لا يزولُ به اسمُ الإسلامِ والإيمانِ بالكلية، وإن كان قد سلُبَ الاسمُ عنه؛ لنقصِه، بخلافِ ما انهدمتْ أركانُهُ وبنيانُهُ، فإنَّه يزولُ مسماهُ بالكليةِ، واللَّهُ أعلم (١).

#### \* \* \*

ضربَ العلماءُ مثلَ الإيمانِ بمثلِ شـجرة لهـا أصلٌ وفروعٌ وشُعبٌ، فاسمُ الشجرة يشـملُ ذلكَ كلَّه، ولو زالَ شيءٌ من شُعبَها وفروعِها، لم يزُلُ عنها اسمُ الشجرة، وإنما يُقال: هي شجرةٌ ناقصةٌ أو غيرُها أتمُّ منها.

وقد ضربَ اللَّهُ مثلَ الإيمان بذلكَ في قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلَمَةً طَيّبَةً كَشَجَرَةً طَيّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءَ ﴿ ثَنَ تُوْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْن رَبِّهَا ﴾ [إبراهيم:٢٤]. والمرادُ بالكلمة كلمةُ التَّوحيد، وبأصلها: التَّوحيدُ، الثَّابتُ في القلوب، وأُكلُها: هو الأعمالُ الصالحةُ الناشئةُ منه.

وضربَ النبيُّ عَلَيْهِ مثلَ المؤمنِ والمسلمِ بالنَّخلةِ ولو زالَ شيءٌ من فروعِ النخلةِ أو من ثمرِها، لم يزلُ بذلكَ عنها اسمُ النخلةِ بالكليةِ، وإن كانتُ ناقصةَ الفروع أو الثَّمر (٢).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۲۲ ـ ۲۰). (۲) «جامع العلوم والحكم» (۱۳۳۱).

قَالَ الله عز وجل: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللَّهُ مَا يَشَاءً ﴾ وَيُضِلُّ اللَّهُ مَا يَشَاءً ﴾

خرَّجَا في «الصحيحينِ» (١) من حديثِ البراءِ بنِ عازبِ وَطْنِيْهُ، عن النَّبِيِّ عَلَيْلَةٍ قالَ: «﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] نزلتْ في عذابِ القبرِ».

زاد مسلمٌ: «يقالُ له: من ربُّك؟ فيقولُ: ربِّي اللَّهُ، ونَبيِّي محمدٌ، فذلكَ قولُهُ سبحانه وتعالى: «﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ ﴾ [إبراهيم:٢٧]».

وفي رواية للبخاريِّ، قالَ: «إذا أُقْعد العبدُ المؤمنُ في قبرِه أُتيَ، ثم شهدَ أن لا إله إلا اللَّهُ وأنَّ محَمدًا رسولُ اللَّه، فذلك قولُهُ: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ ﴾».

وخرَّج الطبرانيُّ من حديث البراء بن عازب عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «يقالُ للكافرِ: من ربُّك؟ فيقولُ: لا أَدْرِي، فهو تلك الساعة أصمُّ أعْمى أبكمُ، فيُضْرَب بِمرزبة لو ضُرِبَ بها جبلٌ صار ترابًا، فيسمعُها كلُّ شيء إلا الثقلين» قال: وقدرأ رسولُ اللَّهِ عَلَيْتِ في يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ ﴾ [إبراهيم:٢٧]» الآية.

وخرَّج أبو داود (٣)، من حديث المنهال بن عـمرو، عن زاذان، عن البراء ابن عازب عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «إنه ليسمع خفق نعالِهِم إذا ولَّوا مدبرين حين يقال له: من ربُّك؟ وما دينُك؟ ومن نبيُّك؟».

وفي رواية له (٣): «قال: ويأتيه ملكان فيجلسانه فيقولان له: من ربُّك؟ فيقولُ: ربي اللَّهُ، فيقولان له: ما هذا الرجلُ الذي

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ١٢٢)، (٦/ ١٠٠)، ومسلم واللفظ له (٨/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) «المعجم الصغير» (١٧٨/١).

<sup>(</sup>٣) «السنن» (٤٧٥٣).

بُعث فيكُم؟ فيقولُ: هو رسولُ اللّهِ عَلَيْكُم، فيقولانِ له: وما يُدريكَ، فيقولُ: قرأتُ كتابَ اللّه فآمنتُ به وصدَّقتُ».

وفي رواية له (۱): «فذلك قولُهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُولِ الثَّابِتِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]» الآية، قال: «فينادي مناد من السماء: أن صدق عبدي فافرشُوه من الجنة، وافتحُوا له بابًا إلى الجنة وألبسُوه من الجنة، قال: في أتيه من رَوْحِهَا وطيبها، قال: ويفسحُ له في قبره مدَّ بصره والله وذكر الكافر، قال: «وتعادُ روحُه إلى جسده ويأتيه ملكانِ فيجلسانه فيقولانِ له: من ربُّك؟ فيقولُ: هاه هاه لا أدري، فيقولانِ له: ما دينك؟ فيقولُ: هاه هاه لا أدري، فيقولانِ له: ما دينك؟ فيقولُ: هاه هاه لا أدري، فياتو من النار، وافتحُوا له بابًا إلى النارِ »، قال: «فيأتيه من حريها وسمومها» قال: «ويضيَّقُ عليه قبرُهُ حتَّى تختلفَ أضلاعُه».

وفي رواية له (٢): «ثم يقيضُ له أعمى أبكم معه مرزبة من حديد لو ضُرِبَ بها جبلٌ لصارَ ترابًا» قال: «فيضربُهُ ضربةً يسمعُها ما بين المشرق والمغرب إلا الثقلين، فيصيرُ ترابًا» قال: «ثم تُعادُ فيه الرُّوح».

وخرَّجه النسائيُّ وابنُ ماجه مختصرًا، وخرَّجه الإمامُ أحمدُ بسياقٍ مطوَّلٍ والحاكمُ (٢)، وقال: على شرط الشيخين.

وفي رواية للإمام أحمدَ: ﴿ ثم يقيضُ له أعمى أبكمُ أصمُ في يدهِ مرزبةٌ لو ضُرِبَ بها جبلٌ كان ترابًا فيضربُه ضربةً فيصير ترابًا، ثم يعيدُه اللَّهُ عزَّ وجلَّ كما كان، فيضربُه ضربةً أخرى فيصيحُ صيحةً يسمعها كلُّ شيء إلا الثقلين ».

<sup>(</sup>۱) «السنن» (٤٧٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجـه: أحمد (۲/۷۸ ـ ۲۸۷ ـ ۲۹۰ ـ ۲۹۷)، والنسائي (۲/۷۸)، وابن مــاجه (۱۵٤۸)، والحاكم (۲/۷۳ ـ ۲۰).



قال البراءُ بنُ عازب: «ثم يُفتح له بابٌ إلى النارِ ويمهد له من فرشِ النارِ»، كذا خرَّجه من روايةٍ يونسَ بنِ خبابِ عن المنهالِ بنِ عمرِو.

وخرَّجه ابنُ منده من هذا الوجه أيضًا وزادَ في حديثِه: «لو اجتمع عليه الثقلانِ على أن يقلبوها لم يستطيعوا، فيضربُه بها ضربةً يصيرُ ترابًا، وتعادُ فيه الروحُ فيضربُهُ بين عينيه ضربةً فيسمعُها من على الأرض ليس الثقلين \_ فينادي مناد: أن افرشُوا له لوحين من نار، وافتحُوا له بابًا إلى النار».

وخرَّجه أيضًا من طريق عيسى بنِ المسيب، عن عدي بنِ ثابت، عن البراءِ ابنِ عازب، عن النبيِّ عَيَّالِيْهُ وقال فيه في حقِّ المؤمنِ: «فيأتيه منكرٌ ونكيرٌ يثيرانِ الأرضَ بأنيابهما ويفحصان الأرض بأنيابهما ويفحصان الأرض بأشعارهما فيجلسانه».

وذكر في الكافرِ مثلَ ذلك: وزاد فيه: «أصواتُهُما كالرَّعدِ القاصف، وأبصارُهُما كالبرقِ الخاطفِ»، وقال: «فيضربانهِ بمرزبة من حديد، لو اجتمع عليه من بين الخافقينِ لم تُقلُّ».

وخرَّجا في «الصحيحين» (١) من حديث قتادة، عن أنس، أنَّ رسولَ اللَّه وَعَلَيْ قالَ: «إنَّ العبدَ إذا وُضِعَ في قبره وتولَّى أصحابُهُ، إنه ليسمعُ قرْعَ نعالِهِم إذا انصرفُوا أتاهُ الملكان فيقعدانه فيقولان: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجلِ محمَّد عَلَيْ ؟ فأما المؤمنُ فيقولُ: أشهدُ أنّه عبدُ اللَّه ورسولُهُ عَلَيْ ، فيقالُ له: انظر إلى مقعدكُ من النار، قد أبدلكَ اللَّهُ به مقعدًا من الجنة»، قال: «فيراهُما جميعًا».

قال قتادةُ: وذُكر لنا أنه يُفسَّحُ له في قبره مدَّ بصره \_ ثم رجع إلى حديث أنس \_ قالَ: «وأما المنافقُ والكافرُ فيقالُ له: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجل؟ فيقولُ: لا

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ١١٣ ـ ١٢٣)، ومسلم (٨/ ١٦١ ـ ١٦٢).

أدري؛ كنتُ أقولُ ما يقولُ الناسُ، فيقالُ: لا دريتَ، ولا تليتَ، ويُضربُ بمطارقَ من حديد ضربةً فيصيحُ صيحةً يسمعُها من يليه غيرَ الثقلين».

وخرَّجه أبو داود (۱) بزيادات أخر منها: «إنَّ المؤمنَ يُقال له: ما كنتَ تعبدُ؟ فإن اللَّه هداه، قال: كنتُ أعبدُ اللَّه، فيقالُ له: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجلِ؟ فيقولُ: هو عبدُ اللَّه ورسولُهُ، قال: فما يُسأل عن شيء غيرِها» ، وزاد فيه أيضًا: «فيقولُ دعُوني حتى اللَّه ورسولُهُ، قال: فما يُسأل عن شيء غيرِها» ، وذكر في الكافرِ: «أنه يسألُ عماً كانَ يعبدُ ثم أذهبَ فأبشر أهلِي، فيقالُ له: اسكُن»، وذكر في الكافرِ: «أنه يسألُ عماً كانَ يعبدُ ثم عن هذا الرجل».

وخرَّجا في «الصحيحينِ» (٢) من حديث أسماء بنت أبي بكر أنَّ النبيَّ عَيْقِهُ قال في خطبته يـوم كسفت الشمس: «ولقد أوحي إليَّ أنكم تفتنون في قبوركُم مثل أو قريبًا من فتنة المسيح الدجال يُؤتى أحدُّكُم، فيقال له: ما علمُك بهذا الرجل؟ فأمًّا المؤمنُ أو الموقنُ فيقولُ: محمدٌ رسولُ اللَّه جاءنا بالبيَّناتِ والهدَى، فأجبْنا وآمنًا واتبعنا، فيقالُ له: نَمْ صالحًا، فقدْ علمنا إنْ كنت لموقِنًا، وأمَّا المنافقُ أو المرتابُ فيقولُ: لا أَدْرِي سمعتُ الناسَ يقولونَ شيئًا فقلتُهُ».

وخرَّجه الإمامُ أحمدُ (٣)، ولفظهُ: «قد رأيتُكُم تفتنونَ في قبورِكُم ويُسألُ الرجلُ: ما كنتَ تقولُ؟ وما كنتَ تعبدُ؟ فإن قال: لا أَدْرِي، سمعتُ الناسَ يقولونَ شيئًا فقلتُهُ ويصنعون شيئًا فصنعتُه، قيل له: أجلْ على شكًّ عِشتَ، وعليه مِتَ، هذا مقعدُكَ من النارِ، وإنْ قال: أشهدُ أنَّ لا إله إلا اللَّهُ وأنَّ محمَّدًا رسولُ اللَّهِ، قيلَ له: على اليقينِ عشتَ وعليه متَ، هذا مقعدُك من الجنَّة».

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱ ۵۷۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ٣١ ـ ٥٧)، (٢/ ٤٦ ـ ٨٩)، (٩/ ١١٦)، ومسلم (٣/ ٣٢).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٦/ ٤٥٣).

وخرَّج الترمذيُّ وابنُ حبانَ في "صحيحه" (۱) من حديثِ أبي هريرةَ عنِ النبيِّ عَلَيْهُ قالَ: "إذا قُبرَ الميتُ» ـ أو قال: أحدُكم ـ أتاه ملكانِ أسودانِ أزرقان، يُقالُ النبيِّ عَلَيْهُ المُنكرُ، والآخرُ: النَّكيرُ، فيقولان: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجلِ؟ فيقولُ ما كان يقولُ: هو عبدُ اللَّه ورسولُهُ، أشهدُ أن لا إله إلا اللَّهُ وأنَّ محمَّدًا عبدهُ ورسولُهُ، فيقولانِ: قد كُنَّا نعلمُ أنك تقولُ هذا، ثم يُفسحُ له في قبره سبعونَ ذراعًا في سبعينَ ذراعًا، ثم ينوَّرُ له فيه، ثم يقالُ له: نمْ، فيقولُ: أرجعُ إلى أهلي فأخبرُهم، فيقولانِ: نمْ كنومة العروسِ الذي لا يوقظُه إلا أحبُّ أهله إليه، حتى يبعثَهُ اللَّهُ من مضجعه ذلك، وإنْ كان منافقًا، قال: سمعتُ الناسَ يقولونَ قولاً فقلتُ مثلهُ؛ لا أدري، فيقولانِ: قد كُنَّا نعلمُ أنَّك تقولُ ذلك، في قال أللارضِ: التئمي عليه، فتلتئمُ عليه حتى تختلفَ أضلاعُه، فلا يزالُ فيها معذبًا حتى يبعثهُ اللَّهُ من مضجعه».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ وابنُ ماجه (٢) من حديث أبي هريرة أيضًا عن النبي وخرَّج الإمامُ أحمدُ وابنُ ماجه (٢) من حديث أبي هريرة أيضًا له: فيم على قالَ: «يُجْلَسُ الرجلُ الصالحُ في قبره غيرُ فزع ولا مشغوف، ثم يُقال له: فيه كنتَ؟ فيقولُ: محمَّدٌ رسولُ اللَّه عَنْ الإسلام، فيقالُ له: ما هذا الرجلُ؟ فيقولُ: محمَّدٌ رسولُ اللَّه عَلَيْ جاءنا بالبيّنات من عند اللَّه فصدَّقناه، فيقالُ له: هل رأيت اللَّه؟ فيقولُ: ما ينبغي لأحد أن يرى اللَّه، فيفرجُ له فرجةٌ قبلَ النار، فينظرُ إليها يحطمُ بعضُها بعضًا، فيقالُ له: انظرْ إلى ما وقاكَ اللَّه، ثم يفرجُ له فرجةٌ قبلَ الجنة فينظرُ إلى زهرتها وما فيها، فيقالُ له: هذا مقعدُك، ويقالُ له: على اليقين كنتَ، وعلى اليقين متَّ، وعليه تبعثُ إن شاءَ اللَّهُ تعالى، ويُجلسُ الرجلُ السُّوءُ في قبره فزعًا مشغوقًا في قال له: فيم كنتَ؟ فيقولُ: لا أدري، فيقالُ له: ما هذا الرجلُ؟ فيقولُ: سمعتُ الناسَ يقولونَ قولاً فقلتُهُ، فيفرجُ له

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٠٧١)، وابن حبان في "صحيحه" (٣١١٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد (۲/ ۳۲۶ ـ ۳۲۰)، وابن ماجه (۲۲۸).

فُرْجةً قِبَل الجنة فينظرُ إلى زهرتها وما فيها، فيُقال له: انظرْ إلى ما صرفَ اللَّهُ عنكَ، ثم يفرجُ له فرجة قَبَلَ النارِ فينظرُ إليها يحطِمُ بعضُها بعضًا، فيقالُ له: هذا مقعدُك، على الشكِّ كنتَ، وعليه متَّ، وعليه تبعثُ إن شاءَ اللَّهُ تعالى».

وخرَّج الطبرانيُّ (۱) من حديث أبي هريرة وَطَيِّك ، قال: شهدنا مع رسول اللَّه عَلَيْ جنازة ، فلمَّا فرغ من دفنها وانصرف الناسُ ، قال نبيُّ اللَّه عَلَيْ : "إنَّه الآنَ يسمعُ خفق نعالهم ، أتاه منكرٌ ونكيرٌ أعينهُما مثلَ قدور النحاس ، وأنيابهُما مثلُ صياصي البقر ، وأصواتُهُما مثلُ الرعد ، فيجلسانه فيسألانه : ما كان يعبدُ ؟ ومن كان نبيه ؟ فإنْ كان عبد للقر ، قال: كنت أعبدُ اللَّه ، والنبيُّ محمدٌ عَلَيْ جاءنا بالبينات والهدكى فآمناً واتبعنا، فذلك قولُ اللَّه عزَّ وجلَّ : ﴿ يُثبّتُ اللَّه الَّذِينَ آمنُوا بِالقَوْل الثَّابِت ﴾ [براهيم ٢٧٠] الآية فيقالُ له : على اليقين حييت وعليه مت، وعليه تبعثُ ثم يُفتحُ له بابٌ إلى الجنة ، ويوسعُ له في حفرته ، وإن كان من أهلِ الشكِّ قال: لا أدري ، سمعتُ الناسَ يقولونَ شيئًا فقلتُه ، فيقالُ له : على الشكِّ حييت ، وعليه مت، وعليه تبعث ، ثم يفتحُ له بابٌ إلى النَّر ويسلَّطُ عليه عقاربُ وتنانين لو نفخَ أحدُهُم في الدنيا ما أنبتتْ شيئًا، تنهشهُ ، وتؤمرُ الأرضُ فتُضَمَّ حتى تختلفَ أضلاعهُ ».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٢) من حديث جابرٍ عنِ النبيِّ عَلَيْ قالَ: «إنَّ هذه الأمة تبتلى في قبورها، فإذا دخلَ المؤمنُ قبرَهُ وتولَّى عنه أصحابُهُ جاءَهُ ملكُ شديدُ الانتهارِ فيقولُ له: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجل؟ فيقولُ المؤمنُ: إنَّه عبدُ اللَّه ورسولُهُ، فيقولُ له الملكُ: انظرْ إلى مقعدك الذي كان لك في النار، قد أنجاكَ اللَّهُ منه، وأبدلكَ بمقعدكَ الذي ترى من النارِ الذي ترى من الجنة، فيراهما كليهما فيقولُ المؤمنُ: دعوني أبشرُ أهلي؟

<sup>(</sup>١) «المعجم الأوسط »(٤٦٢٩).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۳/ ۲۶۳).



فيقال له: اسكنْ. وأما المنافقُ فيقعدُ إذا تولَّى عنه أصحابهُ وأهلُهُ، فيقالُ له: ما كنتَ تقولُ في هذا الرجلِ؟ قالَ: لا أدْري، أقولُ ما يقولُ الناسُ، فيقالُ: لا دريتَ، هذا مقعدُك الذي كان لك في الجنة، أبدلَكَ اللَّه به مقعدَك من النار».

قال جابرٌ: سمعتُ رسولَ اللَّه ﷺ يقولُ: «يُبعثُ كلُّ عبدٍ على ما ماتَ عليه، المؤمنُ على إيمانه، والمنافقُ على نفاقه (١) .

وأخرج ابنُ ماجه (٢) من حديث جابرٍ عن النبيِّ ﷺ، قالَ: «إذا دخلَ الميتُ القبرَ مثلتُ الشمسُ عندَ غروبها فيجلسُ بمسحُ عينيه: ويقولُ: دعونِي أصلِّي».

وخرّج الإمامُ أحمدُ (٣) أيضًا من حديث عائشة عن النبي عليه قال: «وأما فتنة القبر، فبي تُفْتنوْنَ وعنّي تُسْألونَ، فإذا كان الرجل الصالح أجلس في قبره غير فزع ولا مشغوف، ثم يقال له: فيم كنت؟ فيقول: في الإسلام، فيقال أن ما هذا الرجل الذي كان فيكم؟ فيقول أن محمد رسول الله، جاءنا بالبينات والهدى من عند الله فصدقناه، فيفرج له فرجة قبل النار، فينظر إليه يحطم بعضها بعضًا، فيقال له: انظر إلى ما وقاك الله منه ثم يفرج له فرجة قبل الجنة، فينظر إلى زهرتها وما فيها، فيقال أنه هذا مقعد ك منها، ويقال له: على اليقين كنت، وعليه مت، وعليه تبعث إن شاء الله تعالى، وإن كان الرجل السوء أجلس في قبره فزعًا مشغوقًا، فيقال له: فيم كنت؟ فيقول أن لا أدري، فيقال له: ما هذا الرجل الذي كان فيكم؟ فيقول أن سمعت الناس يقولون قولا فقلت كما قالوا، فيفرج له فرجة إلى الجنة فينظر إلى زهرتها وما فيها، فيقال له: انظر إلى ما صرف الله فيفرج له فرجة إلى الجنة فينظر ولينظر إليها يحطم بعضها بعضًا، ويقال له: هذا

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٨/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) «السنن» (٢٧٢).

<sup>(</sup>۳) «المسند» (٦/ ۱۳۹ \_ ١٤٠).

مقعدُك منها، على الشكِّ كنتَ، وعليه متَّ، وعليه تبعثُ إن شاء اللَّه تعالى ثم يعذَّب».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (١) أيضًا من حديث أبي سعيد الخدريِّ، قالَ: شهدنا مع رسول اللَّه ﷺ جنازةً، فقـال رسولُ اللَّه ﷺ: «يا أيها الـناسُ إنَّ هذه الأُمَّة تبتلَى في قبورِها، فإذا الإنسانُ دفنَ فت فرَّقَ عنه أصحابُهُ جاءَهُ ملكٌ في يده مطراقٌ فأقعدَهُ، قال: ما تقولُ في هذا الرجل؟ فـإن كانَ مؤمنًا، قالَ: أشهدُ أن لا إلهَ إلا اللَّهُ وأنَّ محمداً عبدُهُ ورسولُهُ، فيقولُ له: صدقتَ، ثم يفتح له بابًا إلى النار، فيقولُ: هذا كان منزلُك لو كفرتَ بربِّك، فأمَّا إذا آمنتَ بربِّك فهذا منزلُك، فيُفتحُ له بابٌ إلى الجنة، فيريدُ أن ينهضَ إليه، فيقولُ له: اسكنْ، ويُفسح له في قبره، وإنْ كان كافرًا أو منافقًا فيقولُ له: ما تقولُ في هذا الرجل؟ فيقولُ: لا أدري، سمعتُ الناسَ يقولونَ شيئًا، فيقولُ: لا دريتَ ولا تِليتَ ولا اهتديتَ، ثم يفتحُ له بابٌ إلى الجنة، فيقولُ له: هذا منزلُك لو آمنتَ بربِّك، فأمَّا إذا كفرتَ به فإنَّ اللَّهَ عـزَّ وجلَّ أبدلَكَ به هذا ، ويفتح له بابٌ إلى النار ، ثم يقمعه قمعةً بالمطراق، يسمعُها خلقُ اللَّه عزَّ وجلَّ كلُّهم غيرَ الثقلين»، فقالَ بعض القوم: يا رسولَ اللَّه، ما أحدُّ يقومُ عـليه ملك في يده مطراقٌ إلا هيلَ عند ذلك. فقالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ النَّابِتِ ﴾ [إبراهيم:٢٧].

وخرَّج أبو بكرٍ في كتاب «السنة» من حديث عمر بن الخطاب، عن النبي وخرَّج أبّه قال: «كيف أنت يا عمر أذا كنت من الأرض في أربعة أذرع في ذراعين، فرأيت منكرً ونكيرٌ؟ قال: «فتّانا القبر فرأيت منكرٌ ونكيرٌ؟ قال: «فتّانا القبر يبحثان الأرض بأنيابهما، ويطآن في أشعارهما، أصواتُهما كالرعد القاصف، ومعهما مرزبةٌ لو اجتمع عليها أهلُ منى لم يطيقُوا رفعها وهي أيسرُ عليهما من عصاي هذه» قال: قلت : يا رسول اللّه ، وأنا على حالي

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۳/۳ \_ ٤).



هذه؟ قال: «نعم» فقلتُ: إذًا أكفيكَهما.

وفي رواية أيضًا: «فامْتحناكَ فإن التويتَ ضرباكَ ضربةً صـرتَ رمادًا»، وفي إسناده ضعفٌ.

وخرَّجه الإسماعيلي من وجه آخر فيه ضعف أيضاً عن عمر عن النبي على بنحوه وزاد فيه: «يأتيانِ الرجل في صورة قبيحة، يطآنِ على شعورهما، ويحفرانِ الأرضَ بأنيابِهما» وزاد فيه: «يقولانِ له: من ربُّك؟ فإن كان مسلمًا يقول : ربِّي اللَّه، وإن كان فاجرًا فيقول : لا أدْري، فيضربانِه ضربة لو كان جبلاً صار تُرابًا، فيصيح صيحة ما يبقى شيء إلا سمعها إلا الثقلين الجن والإنس، فذلك قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَيَلْعَنُهُمُ اللاَّعِنُونَ ﴾ [البقرة:١٥٩]، وقد روي حديث عمر هذا من وجوه أُخر مرسلة.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ وابنُ حبانَ في «صحيحه» (١) من حديث عبد اللَّه بن عمرو بنِ العاصِ، أنَّ رسولَ اللَّه ﷺ ذكرَ فتَّانَيْ القبرِ، فقالَ عمرُ: أَتُرَدُّ إلينا عقولُنا يا رسولَ اللَّهِ ﷺ: «نعم، كهيئتكُم اليومَ»، فقال عمرُ: بفيْه الحجر.

وخرَّج أبو داود (٢) عن عثمان بنِ عفان فَطْقَتْ ، قالَ: كان النبيُّ عَلَيْكُ إذا فرغَ من دفنِ الميت وقف عليه ، وقالَ: «استغفِرُوا لأخيكم، واسألُوا له التثبيت، فإنه الآن يُسألُ».

(۲) «السنن» (۲۲۲۱).

البراءِ بنِ عـازب، عن النبيِّ عَيَّالِيَّهُ أنه ذكر ســؤالَ المؤمن في قبـرِهِ، وأنَّ المَلكَ ينتهرهُ، قال: «وهي آخرُ فتنة تعـرضُ على المؤمنِ فـذلك، قولُهُ تعـالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَحمدُ.

وكذا رواه جريرٌ، عن الأعمشِ، عن المنهالِ، وفي حديثه: «إنَّ المؤمنَ يقولُ ذلكَ ثلاثَ مراتٍ، ثم ينتهرانِهِ انتهارةً شديدةً، وهي آخرُ فتنة تعرضُ على المؤمن».

ورواه أبو عوانة، عن الأعمش، وفي حديثه: «ويأتيه ملكان شديدا الانتهار» وذلك في حقِّ الكافرِ والمؤمن<sup>(١)</sup>.

وقد روي عن مجاهد: أنَّ الموتى كانُوا يفتنون في قبورِهِم سبعًا، فكانُوا يستحبُّون أنْ يُطعمَ عنهم تَلك الأيامُ.

وعن عبيدِ بنِ عميرٍ، قال: المؤمنُ يفتن سبعًا، والمنافقُ أربعينَ صباحًا.

وقال الإمامُ أحمدُ: أخبرنا يزيدُ بنُ هارونَ، عن المسعوديّ، عن العلاءِ بن الشخيرِ، حدثنا بعضُ حفدة أبي موسى الأشعريّ، أنا أبا موسى الأشعريّ أوصاهم، قال: إذا حفرتُم فأعمقُ وا قعرَهُ، أما أني واللّه لأقولُ لكُم ذلك وأني لأعلم إن كنتُ من أهلِ طاعة اللّه ليفسحن لي في قبري ولينورُ لي فيه، ثم ليفتحن لي بابُ مساكني في الجنة، فما أنا بمساكني من داري هذه بأعلم من مساكني منها، وليأتيني من روحِها وريحتها وريحانها، ولئن كنتُ من أهلِ المنزلة الأخرى ليضيقُ علي قبري، وليهدمن من علي الأرض، فليفتحن الله إلى باب مساكني من النار، فما أنا بمساكني من داري هذه بأعلم من الله ألي باب مساكني من النار، فما أنا بمساكني من داري هذه بأعلم من مساكني منها، ثم ليأتيني من شرها، وشرورها، ودخانها.

<sup>(</sup>١) تقدم قريبًا.



وروى المسعوديُّ، عن عبد اللَّه بن المخارق، عن أبيه قالَ: قال عبدُ اللَّه \_ يعني ابنَ مسعود \_: إنَّ المسلمَ إذا ماتَ أُجلسَ في قبره، فيقالُ له: من ربُّك؟ ما دينُك؟ من نبيُّك؟ قال: فيشبِّته اللَّهُ تعالى، فيقُولُ: ربي اللَّهُ، وديني الإسلامُ، ونبيِّي محمد عَلَيْ في وسعَ له في قبره ويفرجُ له فيه، ثم قرأ عبدُ اللَّه: ﴿ يُغَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمنُوا بالْقَوْلُ الثَّابِ ﴾ الآية، [براهيم: ٢٧].

وقال ابنُ أبي الدنيا: حدثنا أحمدُ بنُ بحيرٍ، حدثنا بعضُ أصحابِنا، قال: مات أخ لي فرأيتُه في النَّومِ، فقلتُ له: ما حالُك حينَ وضعْتَ في قبرِك؟ قال: أتانِي آتٍ بشهابٍ من نارٍ فلولا أنَّ داعٍ دعا لي لرأيتُ أنه سيضْرِبُني به (۱).

#### \* \* \*

قال الله عز وجل: ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَعُذِ مُّقَرَّنِينَ فِي الْمُجْرِمِينَ يَوْمُعُذِ مُّقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴿ وَهَا مُ النَّارُ اللَّهِ اللَّامُ اللَّارُ اللَّهُ اللَّارُ اللَّهُ اللَّارُ اللَّهُ الللللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

قال علي بن أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ، في قولِهِ: ﴿ قَطِرَانٍ ﴾ قال: هو النحاسُ المذابُ.

وروى حصينُ عن عكرمة، في قولِهِ: ﴿ سَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانٍ ﴾ [إبراهبم:٠٠] قال: من صفر يُحمى عليها.

قال معمرٌ عن قتادة في قولِهِ: ﴿ سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَانٍ ﴾ [إبراهيم:١٥٠ قال: من النحاس.

قال معمرٌ ، وقال الحسنُ: قطرانُ الإبلِ(٢).

<sup>(</sup>۱) «أهوال القبور» (ص ۱۳ ـ ۲۶).

<sup>(</sup>٢) راجع هذه الأقوال في «تفسير الطبري» (٢٥٦/١٣).

وفي "صحيح مسلم" (١) عن أبي مالك الأشعريّ، عن النبيِّ عَلَيْهُ، قالَ: «النائحةُ إذا لم تتب قبلَ موتها تُقَلَمُ يومَ القيامةِ وعليها سربالٌ من قطران ودرعٌ من جرب» وخرَّجه ابن ماجه ولفظهُ: «النائحةُ إذا ماتت ولم تتب قطع اللَّهُ لها ثيابًا من قطران ودرعًا لهب النار».

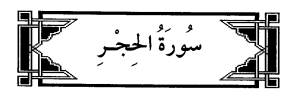
وخرَّج ابنُ ماجه (٢) أيضًا من حديث ابنِ عباس، عنِ النبيِّ ﷺ: «النائحةُ إذا لم تتب ْ قبلُ أن تموتَ فإنها تبعثُ يومَ القيامةِ وعليها سرابيلُ من قطرانٍ يعلي عليها بدروع من لهبِ النارِ» (٣) .

\* \* \*

<sup>.(</sup>٤0/٣)(1)

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۱۵۸۲).

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (١٢٧ ـ ١٢٨).



## قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾

بلغني إنكار بعض الناس على إنكاري على بعض من ينتسب الى مذهب الإمام أحمد وغيره من مذاهب الأئمة المشهورين في هذا الزمان، الخروج عن مذاهبهم، في مسائل، وزعم أنَّ ذلك لا ينكر على مَنْ فعلَه ، وأنَّ من فعلَه قد يكون مُجتهدًا مُتبعًا للحق الذي ظهر له، أو مقلدًا لمجتهد آخر، فلا يُنكر عليه.

فأقولُ وباللَّهِ التوفيقِ، وهو المستعانُ وعليه التكلانُ، ولا حولَ ولا قوةَ إلا باللَّه:

لا ريبَ أنَّ اللَّه تعالى حفظ لهذه الأُمَّة دينَها حفظًا لم يحفظ مثلَه دينًا غير دينِه دينِ هذه الأمة، وذلك أنَّ هذه الأمَّة ليسَ بعدَها نبيُّ يجدِّدُ ما دثر من دينِه كما كانَ دينُ مَنْ قبلَنا من الأنبياء، كلَّما دثر دينُ نبيٍّ جدَّده نبيُّ آخر يأتِي بعدَه.

فتكفَّلَ اللَّهُ سبحانه بحفظ هذا الـدينِ، وأقامَ له في كلِّ عصرٍ حملةً ينفونَ عنه تحريفَ الغالينَ، وانتحالَ المبطلينَ، وتأويلَ الجاهلينَ.

وقال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر:٩]، فتكفَّل اللَّهُ سبحانه بحفظ كتابِه، فلم يتمكَّنْ أحدٌ من الزيادة في ألفاظه ولا مِنْ

النقص منها.

وقد كانَ النبيُّ عَلَيْكَ يُقرئُ أُمَّته القرآنَ في زمانِهِ على أحرف متعددة، تيسيرًا على الأمَّةِ لحفظهِ، وتعلُّمهِ، حيث كان فيهم العجوزُ والشيخُ الكبيرُ، والغلامُ والجاريةُ، والرجلُ الذي لم يقرأ كتابًا قطُّ.

فطلب لهم الرخصة في حفظهِم له أنْ يُقرئَهُم على سبعةِ أحرف، كما وردَ ذلك في حديثِ أبيّ بنِ كعبِ<sup>(١)</sup> وغيرِه.

ثم لما انتشرت كلمة الإسلام في الأقطار، وتفرَّق المسلمون في البُلدان المتباعدة صار كلُّ فريق منهُم يقرأ القرآن على الحرف الذي وصل إليه، فاختلفُوا حينئذ في حروف القرآن، فكانُوا إذا اجتمعُوا في الموسم أو غيرِه اختلفُوا في القرآن اختلافًا كثيرًا.

فأجمع أصحابُ النبيِّ عَلَيْكُ في عَهدِ عُثمانَ على جمعِ الأمَّة على حرف واحد، خشية أنْ تختلف هذه الأُمَّةُ في كتابِها كما اختلفت الأُممُ قبلَهُم في كتُبِهم، ورأوا أنَّ المصلحة تقتضي ذلك.

وحرقوا ما عدا هذا الحرف الواحد من المصاحف وكان هذا من محاسن أمير المؤمنين عثمان فطين التي حمده عليها علي وحذيفة وأعيان الصحابة.

وإذا كان عمرُ قد أنكرَ على هشامِ بنِ حكيمِ بنِ حزامٍ على عهدِ النبيِّ عَلَيْهِ في آيةٍ أشدَّ الإنكارِ(٢) وأُبيُّ بنُ كعب حصلَ له بسببِ اختلافِ القرآنِ ما أخبرَ به عن نفسهِ من الشكِّ، وبعضُ مَنْ كان يكتبُ الوحي للنبيِّ عَلَيْهِ عمن لم

أخرجه: مسلم (٢/٢٠٢\_ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٣/ ١٦٠)، (٦/ ٢٢٧ ـ ٢٣٩)، ومسلم (٢/ ٢٠٢).



يرسخ الإيمانُ في قلبِهِ ارتدَّ بسببِ ذلك حتى مات مُرتدا.

هذا كلُّه في عهد النبيِّ ﷺ فكيفَ الظنُّ بالأُمَّةِ بعده أنْ لو بقيَ الاختلافُ في الفاظ القرآن بينَهُم.

فلهذا ترك جمهور علماء الأمة القراءة بماعدا هذا الحرف الذي جمع عثمان عليه المسلمين، ونهوا عن ذلك. ورخص فيه نفر منهم، وحُكي رواية عن أحمد ومالك مع اختلاف عنهما على ذلك به في الصلاة وغيرها أم خارج الصلاة فقط.

وبكلِّ حال: فلا تختلفُ الأمَّةُ أنَّه لو قرأَ أحدٌ بقراءة ابنِ مسعود، ونحوها مما يخالفُ هذًا المصحفُ المجتمعُ عليه، وادَّعى أنَّ ذلكَ الحرفَ الذي قرأ به هو حرفُ زيد بنِ ثابت الذي جمع عليه عثمانُ الأُمَّةَ، أو أنَّه أولى بالقراءة من حرف زيد: لكانَ ظَالمًا مُتعديًا مُستحقا للعقوبةِ. وهذا لا يختلفُ فيه اثنانِ من المسلمين.

إنَّما محلُّ الخلاف: إذا قرأ بحرف ابنِ مسعودٍ ونحوهِ مع اعترافِهِ أنَّه حرفُ ابنِ مسعودٍ ونحوهِ مع اعترافِهِ أنَّه حرفُ ابنِ مسعودِ المخالفُ لمصحفِ عثمانَ خَطَّفُهُ.

وأما سنَّةُ النبيِّ عَلَيْكِيَّ: فإنّها كانتْ في الأمَّةِ تُحفظ في الصدورِ كما يُحفظ القرآنُ، وكان مِن العلماءِ من يكتُ بها كالمصحفِ، ومنهُم من ينهى عن كتابتها.

ولا ريبَ أنَّ الناسَ يتفاوتونَ في الحفظِ والضبطِ تفاوتًا كثيرًا.

ثمَّ حدثَ بعد عصرِ الصحابةِ قومٌ من أهلِ البدعِ والضلالِ، أدخلوا في الدِّينِ ما ليسَ منه وتعمَّدوا الكذبَ على النبيِّ ﷺ.

فأقامَ اللّهُ تعالى لحفظِ السنّةِ أقوامًا ميَّزوا ما دخلَ فيها من الكذبِ والوهم والغلطِ، وضبطُوا ذلكَ غايةَ الضبطِ وحفظوه أشدَّ الحفظِ.

ثم صنَّف العلماءُ التصانيفَ في ذلكَ، وانتشرت الكتبُ المؤلفةُ في الحديثِ وعلومِه، وصارَ اعتمادُ الناسِ في الحديثِ الصحيحِ على كتابَي الإمامينِ أبي عبدِ اللَّهِ البخاريِّ، وأبي الحسينِ مُسلمِ بنِ الحجَّاجِ القُشيريِّ - رضي اللَّهُ عنهما.

واعتمادُهم بعد كتابيهما على بقيّة الكُتب الستة خصوصًا «سُنن أبي داود»، و «جامعُ أبي عيسى» و «كتابُ النسائيِّ "ثم كتابُ ابن ماجه.

وقد صُنِّفَ في الصحيح مصنفاتٌ أُخر بعد صحيحي الشيخينِ، لكن لا تبلغ كتابي الشيخين.

ولهذا أنكر العلماء على من استدرك عليهما الكتاب الذي سمّاه: «المُستدرك».

وبالغَ بعضُ الحفَّاظِ فزعمَ أنَّه ليسَ فيه حديثٌ واحدٌ على شرطِهما.

وخالفَهُ غيرُه، وقال: يصفو منه حديثٌ كثير صحيحٌ. والتحقيقُ: أنَّه يصفو منه صحيحٌ عيسى ونحوِه، وأما على شرطِ أبي عيسى ونحوِه، وأما على شرطهما فلا.

فقل حديث تركاه إلا وله علة خفية، لكن لعزّة من يعرف العلل كمعرف العلل كمعرف من وكونه لا يتهيأ الواحد منهم إلا في الأعصار المتباعدة، صار الأمر في ذلك إلى الاعتماد على كتابيهما، والوثوق بهما والرجوع إليهما، ثم بعدَهُما إلى بقيّة الكتب المشار إليها.



ولم يُقبَلْ من أحد بعد ذلك الصحيحُ والضعيفُ إلى عمَّن اشتُهـرَ حذقه ومعرفتُه بهذا الفنِّ واطلاعُه عليه، وهم قليلٌ.

وأمَّا سائرُ الناسِ، فإنَّهم يعوِّلون على هذهِ الكُتبِ المشارِ إليها، ويكتفونَ بالعزوِ إليها (١٠) .

#### \* \* \*

قَالَ الله عز وجل: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ الله عز وجل: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجُرْءٌ مَّقْسُومٌ ﴾ ﴿ لَكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُزْءٌ مَّقْسُومٌ ﴾

وخرَّج الإمامُ أحمـدُ والترمذيُّ (٢) من حـديث ابنِ عمـرَ، عنِ النبيِّ ﷺ، قال: «إنَّ لجهنَّم سبعةَ أبواب، باب منها لمنْ سل سَيفَهُ علَى أُمَّتِي».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٣) من حديثِ عـتبةَ بنِ عبـد السُّلميِّ عنِ النبيِّ ﷺ، قالَ: «إنَّ للجنةِ ثمانيةُ أبوابٍ ولجهنَّم سبعةُ أبوابٍ وبعضُها أفضلُ من بعضِ».

وفي حديث أبي رزينِ العقيليِّ عنِ النبيِّ ﷺ، قالَ: «لَعَمرُ إلهِكَ؛ إنَّ للنارِ سبعةُ أبواب، ما منهنَّ بابان إلا ويسيرُ الراكبُ بينهما سبعينَ عامًا».

خرَّجه عبدُ اللَّهِ بنُ الإمامِ أحمدَ، وابنُ أبي عاصم، والطبرانيُّ، والحاكمُ (٤)، وغيرُهم.

وخرَّج البيهقيُّ من حديثِ أبي سعيـدٍ وأبي هريرةَ عنِ النبيِّ عِيَّالَةٍ، في

<sup>(</sup>۱) «الرد على من اتبع غير المذاهب الأربعة» (۱۸ ـ ٢٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد (۲/ ۹٤)، والترمذي (۳۱۲۳).

<sup>(</sup>۳) «المسند» (٤/ ١٨٥ \_ ١٨٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجـه: عبد اللَّه بن أحمـد في «زاوئده على المسند» (١٣/٤ \_ ١٤)، والطبراني في «الكبـير» (١١/ ٢١١)، والحاكم (٤/ ٥٦٠).

حديثِ المرورِ على الصراطِ، وقالَ فيه: «فناجِ مسَّلمٍ، ومخدوشِ مرسلٍ، ومطروحٍ فيها، ﴿ هَا سَبْعَةُ أَبْوَابٍ لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ ﴾ [الحجر:٤٤]».

وروى أبو إسحاق عن هبيرة ابن مريم عن علي قال: أبواب جهنم سبعة " بعضُها فوق بعض، وقال بإصبعه: وعقد خمسين وأضجع يدد، ثم يمتلئ الأول والثاني والثالث حتى عقدها كلها، خرّجه ابن أبي حاتم، وغيره (١)، ورواه بعضهم عن أبي إسحاق عن عاصم بن ضمرة عن علي بعناد.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم من طريق حطانَ الرَّقاشيِّ، قالَ: سمعتُ عليًّا يقولُ: هـلْ تدرونَ كيفَ أبوابُ جهنم؟ قلنا: هي مثلُ أبوابِنا هـذه، قال: لا، هي هكذا، بعضُها فوقَ بعضٍ وفي رواية له أيضًا: بعضُها أسفلَ من بعضٍ وخرَّجه البيهقيُّ (۲) ولفظُه: أبوابُ جهم هكذا، ووضع يده اليُمنى على ظهرِ يده البيهي السرى.

وعن ابن جريج في قوله: ﴿ لَهَا سَبْعَةُ أَبُوابٍ ﴾ [الحجر:٤٤] قال: أوَّلُها جهنمُ، ثمَّ لظى، ثمَّ الحطمةُ، ثم السعيرُ، ثم سقرُ، ثم الجحيمُ، وفيها أبو جهل، ثم الهاويةُ، خرَّجه ابن أبي الدنيا وغيره (٣).

وقال جويبر" عن الضحاك: سمَّى اللَّهُ أبوابَ جهنم لكلِّ باب منهم جزءً مقسوم، باب لليهود وباب للنصارى وباب للمجوس وباب للصابئين وباب للمنافقين وباب للذين أشركُوا وهم كفار العرب، وباب لأهل التوحيد، وأهل التوحيد يُرجَى لَهُم ولا يُرجى للآخرين. خراجه الخلال.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧/ ٤٩)، وابن جرير في «التفسير» (١٤/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) وهو عند ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧/ ٤٩)، وابن جرير في «التفسير» (١٤/ ٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (١٤/ ٣٥ ـ ٣٦).



وقال آدمُ بنُ أبي إياس: حدثنا حمادُ بنُ سلمةَ عن عطاء بنِ السائبِ عن أبي ميسرة في قوله: ﴿ ادْخُلُوا أَبْوابِ جَهَنَّمَ ﴾ [الزمر: ٧٦] قال: لجهنم سبعةُ أبوابِ بعضُها أسفلَ من بعضِ.

وقال عطاءُ الخراسانيُّ: إنَّ لجهـنَّمَ سبعـةَ أبوابِ أشدُّها غمَّا وكـربًا وحرًّا وأنتنها ريحًا، للزناةِ الذين ركبوه بعد العلم، خرَّجه أبو نعيم.

وعن كعبٍ قالَ: لجهنمَ سبعةُ أبوابٍ بابٌ منها للحروريةِ.

وهذا كلُّه من حديثِ ابنِ عمرَ المتقدمِ يدلُّ على أنَّ كلَّ بابٍ من الأبوابِ السبعةِ لعملٍ من الأعمالِ السيئةِ، كما أنَّ أبوابَ الجنةِ الشمانيةِ كلُّ بابٍ منها لعملِ من الأعمالِ الصالحةِ.

وعن وهب بنِ منبه: بينَ كلِّ بابينِ مسيـرةَ سبعينَ سنةً، كلُّ باب أشدُّ حرًّا منْ الذي فوقَهُ.

وخرَّج الثعلبيُّ في «تفسيره» بإسناد مجهول إلى منصور بن عبد الحميد بن أبي رباح، عن أنس، عن بلال أنَّ أعرابيّة صلَّتْ خلفَ النبيِّ عَيَّكِيٍّ فقرأ النبيُّ عَلَيها، عَدْهُ الآيةَ: ﴿ لَكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ ﴾ [الحجر:٤٤] فخرت مغشيًا عليها، فلما أفاقت قالت : يا رسولَ اللَّهِ كلُّ عضو من أعضائي يعذّبُ على كلِّ باب منها، فقالَ رسولُ اللَّه عَيِّهِ: ﴿ لَكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ ﴾ [الحجر:٤٤] يعذب على كلِّ باب على قدر أعمالهم فقالت : مالي إلا سبعة أعبد أشهدك أن كلَّ عبد منهم لكلِ باب من أبواب جهنم، حُرُّ لوجه اللَّه عزَّ وجلَّ، فجاء جبريلُ فقالَ: بشرها أنَّ اللَّه قد حررَّمها على أبواب جهنم، وهذا حديثٌ لا يصحُ مرفوعًا، ومنصور بن عبد الحميد، قالَ فيه ابن حبان : لا تجلُّ الرواية عنه.

والصحيحُ ما رَوى مَخْلدُ بنُ الحسنِ عنِ هشامِ بنِ حسانَ، قالَ: خرجْنا حُجَّاجًا فنزلنا منزلاً في بعضِ الطريقِ، فقرأ رجلٌ كانَ معنا هذه الآيةَ: ﴿لَهَا سَبْعَةُ أَبْوَابٍ ﴾ [الحرن٤] فسمعتُهُ امرأةٌ، فقالتْ: أعدْ رحمكَ اللَّهُ، فأعادَها، فقالتْ: خلَّفْتُ في البيت سبعةَ أعبد أشهدكُم أنَّهم أحرارٌ لكلِّ بابٍ واحدٌ منهم، خرَّجه ابنُ أبي الدنيا.

وخرَّج البيهقيُّ أَن من حديث الخليلِ بنِ مرة أنَّ النبي عَيْلِيُ كَانَ لا ينامُ حتى يقرأ: ﴿ تبارك ﴾ ، و﴿ حم السجدة ﴾ وقال: «الحواميمُ سبعٌ وأبوابُ جهنَّمَ سبعٌ: جهنَّمُ والحطمةُ ولظَى والسعيرُ وسقرُ والهاويةُ والجحيمُ » ، وقال: «تجيءُ كلُّ حم منها يومَ القيامة » أحسبُهُ قال: «تقفُ على باب من هذه الأبواب، فتقولُ: اللَّهُمَّ لا تدخلُ هذا الباب كل من يؤمن بي ويقرؤني » ، وقال: هذا منقطعٌ ، والخليلُ بنُ مرَّةَ فيه نظرٌ .

وروى ابنُ أبي الدنيا من طريقِ عبد العزيز بن أبي رواد، قال: كان بالبادية رجلٌ قد اتخذ مسجدًا، فجعلَ في قبلته سبعة أحجار، فكان إذا قضى صلاته ، قال: يا أحجار، أشهد كُم أن لا إله إلا الله ، قال: فمرض الرجل فعرج بروحه، قال: فرأيت في منامي أنّه أمر بي إلى النّار، فرأيت حجرًا من تلك الأحجار أعرفه بعينه قد عظم، فسد عنّي بابًا من أبواب جهنم، قال: حتى سدّ عنّي بقية الأحجار أبواب جهنم السبعة (٢).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَوَرَبِكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ آَنَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ وحكى البخاريُّ، عن عدة من أهلِ العلمِ، أنهم قالُوا ـ في قولِهِ تعالى:



﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ آَكِ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الحجر: ٩٣]: عن قول: لا إله إلا اللَّهُ.

ففسُّروا العملَ بقولِ كلمةِ التوحيدِ.

وممْن رُوي عنه هذا التفسيرُ: ابنُ عمرَ ومجاهدٌ.

ورواه ليثُ بنُ أبي سليم، عن بشيرِ بنِ نهيك، عن أنسٍ ـ موقوفًا ـ ورُوي عنه ـ مرفوعًا ـ أيضًا. خرَّجه الترمذيُّ (١) وغرَّبَهُ.

وقال الدارقطنيُّ: «ليثٌ» غيرُ قويٌّ، ورفعُه غيرُ صحيح.

وقد خالفَ في ذلك طوائفُ من العلماءِ، من أصحابِنا وغيرِهم، كأبي عبدِ اللَّه بن بطة، وحملُوا العمل في هذه الآياتِ على أعمالِ الجوارح، واستدلُّوا بذلك على دخولِ الأعمالِ في الإيمانِ (٢).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ ﴾

عملُ المؤمنِ لا ينقضِي حتى يأتيَه أجلُهُ. قال الحسنُ: إنَّ اللَّهَ لم يجعلْ لعصلِ المؤمنِ أجلاً دونَ الموتِ، ثم قرأ: ﴿وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ ﴾ لعصلِ المؤمنِ أجلاً دونَ الموتِ، ثم قرأ: ﴿وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر:٩٩].

هذه الشهورُ والأعوامُ والليالي والأيامُ كلُّها مقاديرُ للآجالِ، ومواقيتُ للأعمالِ، ثم تنقضِي سريعًا، وتمضِي جميعًا، والـذي أوجدَها وابتدَعها وخصَّها بالفضائلِ وأودَعَها باقٍ لا يزولُ، ودائمٌ لا يحولُ، هو في جميع

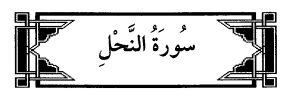
<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۱۲٦).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱/۱۱۲ \_ ۱۱۳).

الأوقات إله واحد "، ولأعمال عباده رقيب مشاهد"، فسبحان مَنْ قلّب عباده في اختلاف الأوقات بين وظائف الخدم، ليسبغ عليهم فيها فواضل النّعم، ويعاملَهُم بنهاية الجود والكرم، للّا انقضت الأشهر الثلاثة الكرام التي أولها الشهر الحرام، وآخرها شهر الصيّام، أقبلت بعدها الأشهر الثلاثة، أشهر الحج إلى البيت الحرام، فكما أنّ مَنْ صام رمضان وقامه غُفر له ما تقدّم من ذنبه، فمن حج البيت ولم يرفُث ولم يفسون رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه، فما يمضي من عمر المؤمن ساعة من الساعات إلا ولله فيها عليه وظيفة من وظائف الطاعات، فالمؤمن يتقلّب بين هذه الوظائف، ويتقرّب بها إلى مولاه وهو راج خائف "١١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (ص ٣٩٨).



# قوله تعالى: ﴿ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾

وأمَّا قولُ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [النحل:١٦].

وقولُ عمرَ: تعلَّموا من النجومِ ما تعرفونَ به القبلةَ والطريقَ.

ورُوي عنه، أنَّه قال: تعلَّموا من النجومِ ما تهتدونَ به في بَرِّكم وبَحْرِكُم، ثم أمسكُوا.

فمرادُه واللَّهُ أعلمُ : أنَّه يُتَعلَّم من النجومِ الشرقيةِ والغربيةِ والمتوسطةِ ما يُهْتدى به إلى جهةِ القبلة بعد غروبِ الشمسِ، وفي حالةِ غيبوبةِ القمرِ، في سُتدلُّ بذلك على الشرق والغرب، كما يُستدلُّ بالشمسِ والقمرِ عليهما، ولم يُرِدْ واللَّهُ أعلمُ - تَعلُّمَ ما زادَ على ذلك . ولهذا أمرَ بالإمساك؛ لما يؤدي التوغلُ في ذلك إلى ما وقع فيه المتأخرون من إساءةِ الظنِّ بالسلفِ الصالحِ .

وقد اخْتُلِفَ في تعلَّم منازلِ القمرِ وأسماءِ النجوم المهتدَى بها، فَرخَّص فيه النخعيُّ ومجاهدٌ وأحمدُ، وكرِه قتادةُ وابنُ عيينةَ تعلُّمَ منازلِ القمرِ.

وقال طاوس: رُبَّ ناظرٍ في النجومِ، ومتعلِّمٍ حروفَ «أبي جاد» ليس له عند اللَّهَ خَلاَقٌ. ورُوي ذلك عنه، عن ابنِ عباسِ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۲۹۲ ـ ۲۹۷).

# قال تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِّعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ﴾

وقال: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ ﴾ [الجائية:١٣]، فاللَّهُ تعالى هو المُبتدئ بالخير، فمنه بدأ ونشأ. والخيرُ به. يعني: أنَّ دوامَهُ واستمرارَهُ وثبوتَهُ باللَّه، ولو شاءَ اللَّهُ لنزَعَهُ وسلبهُ صاحبَه، وقد قالَ تعالى لنبيّه: ﴿ وَلَئِن شَئْنَا لَنَذْهَبَنَ بِاللَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ثُمَّ لا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيلاً ﴿ آَلَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْنَا وَكِيلاً ﴿ آَلُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْنَا وَكِيلاً ﴿ آَلُ وَاللهُ وَكُلاً اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْنَا وَكِيلاً ﴿ آَلُ وَالمَ هذه النعمة عليكَ من اللّه كما أنَّ ابتداءَها منه (١) .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفْسِدُونَ ﴾

روى الأعمشُ عن عبد اللَّه بنِ مرة ، عن مسروق ، عنِ ابنِ مسعود ، في قوله تعالى: ﴿ زِدْنَاهُمْ عَدَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ ﴾ [النحل: ٨٨] ، قال: عقاربُ لها أنيابٌ كالنخلِ الطوالِ ، وخرَّجه الحاكم (٢) وقال: صحيحٌ على شرط الشيخين.

وفي رواية عنه، قالَ: زيدُوا عقاربَ من نار كالبغالِ الدهمِ أنيابُها كالنخلِ، خرَّجه آدمُ بنُ أبي إياسٍ في «تفسيرِه» عن السعوديِّ عن الأعمشِ عن أبي وائلٍ عن ابنِ مسعودٍ، وقولِ من قالَ عن عبدِ اللَّهِ بنِ مرةَ عن مسروقٍ أصحُّ.

وخرَّجَ ابنُ أبي حاتمٍ من روايةِ سفيانَ عن رجلٍ عن مرةَ عن عبدِ اللَّهِ في قولِهِ: ﴿عَذَابًا ضِعْفًا فِي النَّارِ﴾ [ص:٦٦]، قالَ: حياتٌ وأفاعِي. وروى السديُّ

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث لبيك اللهم لبيك» (ص ٢٩ ـ ٣٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۱۶/ ۱۲۰)، والحاكم (۲/ ۳۳۰ ـ ۳۵۱).



عن مرةَ عن عبدِ اللَّهِ في هذه الآيةِ، قالَ: أفاعِي في النارِ.

وروى ابنُ وهب عن يحيى بنِ عبدِ اللَّهِ عن أبي عبدِ الرحمنِ الحبلى، عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرٍو، قالَ: إنَّ لجهنتَمَ لسواحلُ فيها حياتٌ وعقاربُ أعناقُها كأعناق البخت (١).

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا وغيرُهُ من طريقِ مجاهد عن يزيد بنِ شجرة ، قال : إنَّ لجهنَّم جبابًا في سواحل كسواحل البحرِ ، فيه هوامٌّ وحيَّاتٌ كالبخاتي وعقاربُ كالبغالِ الذلِّ ، فإذا سأل أهلُ النارِ التخفيف قيل لهُم: اخرجُوا إلى السواحلِ فتأخذُهُم تلك الهوامُّ بشفاهم وجنوبهم وما شاء اللَّهُ من ذلك فتكشُطُها ، فيرجعونَ فيبادرونَ إلى معظم النيرانِ ، ويسلطُ عليهم الجربُ حتى إنَّ أحدَهُم ليحكُ علده حتى يبدُوا العظم ، فيقالُ: يا فلانُ هل يؤذيك هذا؟ فيقولُ: نعم ، فيقالُ له: ذلك ما كنت تؤذي المؤمنينَ .

وروى عبيدُ اللَّهِ بنُ موسى عن عثمانَ بنِ الأسودِ عن مجاهد، قال: في جهنَّمَ عقاربُ كأمثالِ الدلم لها أنيابٌ كالرماحِ إذا ضربت إحداهُنَّ الكافرَ على رأسِهِ ضربةً تساقطَ لحمُهُ على قدميه.

وروى حمادُ بنُ سلِمةَ عن الجريريِّ عن أبي عثمانَ، قالَ: على الصراطَ حياتٌ يلسعْنَ أهلَ النارِ فيقولونَ: حس حسّ، فذلكَ قولُهُ: ﴿لا يَسْمَعُونَ حَسيسها ﴾ [الانباء:١٠٢].

وكان إبراهيمُ العجليُّ ـ رحمَـهُ اللَّه ـ يقعُ البعـوضُ على كتـفيـهِ وظهرِهِ فيتأذَّى به، فيقولُ لنفسه:

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (١٦١/١٤).

وأنت تأذَّى من حسيسِ بعوضة فللنارِ أشقَى ساكنينَ وأوجع أَوْ

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ تَبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾

إِنَّ اللَّه تعالى أنزلَ على نبيّه الكتاب، وبيّنَ فيه للأُمّة ما يحتاج إليه من حلال وحرام، كما قال تعالى: ﴿ وَنَزِّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبْيَانًا لَكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]، قالَ مجاهدٌ وغيره: لكلِّ شيء أُمرُوا به ونُهوا عنه، وقال تعالى في آخرِ سورة النساء التي بيّنَ فيها كثيرًا من أحكام الأموال والأبضاع: ﴿ يُبَينُ في آخرِ سورة النساء التي بيّنَ فيها كثيرًا من أحكام الأموال والأبضاع: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلا لللهُ لَكُمْ أَن تَضلُوا وَاللّهُ بكل شيء عليم ﴾ [انساء: ١٧٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلا تَأْكُلُوا مِمّا ذُكرَ اسْمُ اللّه عَلَيْه وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلاً مَا اضْطُرِرْتُمْ إِلَيْه ﴾ تأكلُوا مِمّا ذُكرَ اسْمُ اللّه عَلَيْه وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إلاً مَا اضْطُرِرْتُمْ إليه هم مَا وَالانمام: ١١٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلُ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَى يُبَينَ لَهُم مَا يَتَقُونَ ﴾ [التوبة: ١١٥]، ووكل بيانَ ما أُشكلَ من التنزيلِ إلى الرسولِ عَلَيْهُ، كما قَلْنَ تعالى: ﴿ وَأَنزَنْنَا إلَيْكَ الذّي لِ لِنَاسٍ مَا نُزِلَ إلَيْهِمْ ﴾ [التحل: ١٤٤]، وما قَبضَ قالَ تعالى: ﴿ وَأَنزَنْنَا إلَيْكَ الذّيْنَ لِلنّاسٍ مَا نُزِلَ إلَيْهِمْ ﴾ [التحل: ١٤٤]، وما قَبضَ عَلَى عَمْتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دينًا ﴾ يسيرة: ﴿ الْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دَينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دَينًا ﴾ يسيرة: ﴿ الْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دَينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دَينًا ﴾ الله الله الله الله الله المناه والمُناه والمُناهُ والمُناهُ الله المُناهِ الله المُناهُ الله الله الله المُناهِ الله الله الله المُناهِ الله الله الله المناه والمُناهُ الله المُناهِ الله المناه عَلَيْكُمْ وَاقْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَاقْمَاهُ مَا الله الله المُناهُ المناه المناه أَنْ الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه ا

وقالَ ﷺ: «تركتُكُم على بيضاءَ نقيّة، ليلُها كنهارِها، لا يزيغُ عنها إلا هالك "(٢). وقالَ ﷺ وقالَ أبو ذَرِّ: تُوفيَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وما طائرٌ يحرِّكُ جناحيهِ في السَّماءِ إلا

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (ص ۱۱۰ ـ ۱۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (١٢٦/٤).



وقد ذكَّرنا منه علْمًا<sup>(١)</sup> .

ولما شكَّ الناسُ في موته عَلَيْهِ، قال عمَّه العباسُ وَلَيْهُ: واللَّهِ ما ماتَ رسولُ اللَّه عَلَيْهِ حتى ترك السبيلَ نهجًا واضحًا، وأحلَّ الحلالَ وحرَّم الحرامَ، ونكحَ وطلَّقَ، وحاربَ وسَالَمَ، وما كانَ راعِي غنم يتبعُ بها رءوسَ الجبالِ يخْبِطُ عليها العضاه بمخْبطه، ويَمْدُرُ حوضَها بيده بأنصبَ ولا أدأبَ من رسولِ اللَّه عَلَيْهِ كَان فيكُم (٢).

وفي الجملة فما ترك الله ورسوله حلالاً إلا مُبينًا ولا حرامًا إلا مُبينًا، لكن بعضه كان أظهر بيانًا من بعض، فما ظهر بيانه واشتهر، وعُلم من الدين بالضرورة من ذلك لم يبق فيه شك ، ولا يُعذر أحد بجهله في بلد يظهر فيها الإسلام، وما كان بيانه دون ذلك، فمنه ما اشتهر بين حملة الشريعة خاصة ، فأجمع العلماء على حله أو حرمته، وقد يخفى على بعض من ليس منهم، ومنه ما لم يشتهر بين حملة الشريعة أيضًا، فاختلفُوا في تحليله وتحريه (٣).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانَ وَإِيتَاءِ ذِي الْفَحْشَاءِ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾

وروى هشامُ بنُ عمَّارِ في كتابِ «المبعثِ» بإسنادِهِ عن أبي سلاَّم الحبشيِّ، قال: حُدِّثْتُ أَنَّ النبيَّ ﷺ كان يقولُ: «فُضِّلتُ على مَنْ قَبْلي بستًّ ولا فخرَ»،

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٥/ ١٥٣ \_ ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن سعد في «الطبقات» (٢/ ٢٦٦ \_ ٢٦٧) بإسناد مرسل.

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٨٢ \_ ١٨٣).

فذكرَ منها، قال: «وأُعطيتُ جوامِعَ الكَلِمِ، وكانَ أهلُ الكِتابِ يجعلونها جزءًا باللَّيلِ إلى الصَّباحِ، فجمعَهَا لي ربِّي في آيةٍ واحدةٍ: ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ والأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الحديد:١]».

فجوامِعُ الكلِمِ التي خُصَّ بها النبيُّ ﷺ نوعانِ:

أحدُهُما: ما هو في القرآن، كقوله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُرْتُ بِهِ، ولا شرًّا إلا الله المرت به، ولا شرًّا إلا نهت عنه.

والثاني: ما هو في كلامِهِ عَيَلِيَّةٍ، وهو منتشرٌ موجودٌ في السُّن المأثورةِ عنه عَيْلِيَّةٍ (١)

## \* \* \*

فقولُهُ عَلَيْهِ: "إنَّ اللَّهَ كتبَ الإحسانَ على كُلِّ شيء "(1)، وفي رواية لأبي إسحاق الفزاريِّ في كتاب: "السير" عن خالد، عن أبي قلابة، عن النبيِّ الفزاريِّ في كتاب: "السير" عن خالد، عن أبي قلابة، عن النبي هكذا على اللَّهَ كتب الإحسانَ على كلِّ شيء أو قال: "على كُلِّ خلق»، وظاهرُهُ يقتضي أنه خرَّجها مرسلة، وبالشكِّ في "كلِّ شيء" أو "كلِّ خلق»، وظاهرُهُ يقتضي أنه كتب على كلِّ مخلوق الإحسان، فيكون كلُّ شيءٍ أو كلُّ مخلوق هو المكتوب عليه، والمكتوب هو المكتوب عليه، والمكتوب هو الإحسان.

وقيلَ: إنَّ المعنى: إنَّ اللَّهَ كتبَ الإحسانَ إلى كلِّ شيءٍ، أو في كلِّ شيءٍ، (١) شيءٍ، الإحسانَ الله على المراه المراع المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراع

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٦/ ٧٢) من حديث شداد بن أوس رطك وتمامه: «فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبح، وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته».

أو كـتبَ الإحسانَ في الولاية على كُلِّ شيءٍ، فيكونُ المكتوبُ عليه غيـرَ مذكور، وإنَّما المذكورُ المحسنُ إليه.

ولفظُ: «الكتابة» يقتضي الوجوبَ عند أكثر الفقهاء والأصوليين خلافًا لبعضهم، وإنّما يعرفُ استعمالُ لفظة الكتابة في القرآنِ فيما هو واجبٌ حتمٌ، إمّا شرعًا، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الصّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتًا ﴾ إمّا شرعًا، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الصّيَامُ ﴾ [البقرة:١٨٣]، ﴿كُتبَ عَلَيْكُمُ الْقتَالُ ﴾ [البقرة:٢١٠]، ﴿كُتبَ عَلَيْكُمُ الْقتَالُ ﴾ [البقرة:٢١٠]، أو فيما هو واقعٌ قدرًا لا محالة ، كقوله : ﴿كَتَبَ اللّهُ لأَغْلِبَنَ أَنَا ورُسُلِي ﴾ [الجادلة:٢١]، أو فيما هو واقعٌ قدرًا لا محالة ، كقوله : ﴿كَتَبَ اللّهُ لأَغْلِبَنَ أَنَا يَرْتُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾ [الإنبياء:١٠٥]، وقوله : ﴿أُولُئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ ﴾ يَرِثُها عبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾ [الإنبياء:١٠٥]، وقوله : ﴿أُولُئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ ﴾ الجادلة:٢٢]. وقال النبيُ يَعِيْكُمُ في قيامٍ شهر رمضانَ : ﴿إَنِّي خشيتُ أَنْ يُكْتَبَ علي اللّهُ وقال : «أُمرتُ بالسّواك حتَّى خشيتُ أن يُكتبَ علي "٢١)، وقال : «كُتُب على ابن آدمَ حظُه من الزّني، وهو مدركُ ذلك لا محالة »(") .

وحينئذ فهذا الحديثُ نصُّ في وجوبِ الإحسانِ، وقد أمرَ اللَّهُ تعالى به، فقالَ: ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ فقالَ: ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ لَا اللَّهَ يَحِبُ الْمُحْسنينَ ﴾ [النقرة:٩٠].

وهذا الأمرُ بالإحسانِ تارةً يكونُ للوجوب، كالإحسانِ إلى الوالدينِ والأرحامِ بمقدارِ ما يحصلُ به البرُّ والصِّلةُ، والإحسانُ إلى الضيفِ بقدرِ ما يحصلُ به قراهُ على ما سبقَ ذكرهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٨٦) من حديث عائشة ولحظيها.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد (۳/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨/ ٦٢ ـ ١٥٦)، ومسلم (٥/ ٥٧) من حديث أبي هريرة لُخلُّك .

وتارةً يكونُ للندبِ كصدقةِ التطوعِ ونحوِها.

وهذا الحديثُ يدلُّ على وجوبِ الإحسانِ في كلِّ شيءٍ من الأعمالِ، لكن إحسانُ كُلِّ شيءٍ بحسبِهِ، فالإحسانُ في الإتيانِ بالواجباتِ الظاهرةِ والباطنة: الإتيانُ بها على وجه كمالِ واجباتِها، فهذا القدر من الإحسانِ فيها واجبٌ، وأمَّا الإحسانُ فيها بإكمالِ مستحبَّاتِها فليسَ بواجبِ.

والإحسانُ في ترك المحرَّمات: الانتهاءُ عنها، وترك ظاهرِها وباطنها، كما قال تعالى: ﴿ وَذَرُوا ظَاهِرَ الإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ﴾ [الانعام: ١٢٠]، فهذا القدرُ من الإحسانِ فيها واجبٌ.

وأمَّا الإحسانُ في الصبرِ على المقدوراتِ، فأن يأتي بالصبرِ عليها على وجهِهِ من غيرِ سخَطٍ ولا جزَعٍ.

والإحسانُ الواجبُ في معاملةِ الخلقِ ومعاشرتِهِم: القيامُ بما أوجبَ اللَّهُ من حقوقِ ذلك كلِّه، والإحسانُ الواجبُ في ولايةِ الخلقِ وسياستِهِم: القيامُ بواجباتِ الولايةِ كُلِّها، والقدرُ الزائدُ على الواجبِ في ذلك كلَّه إحسانٌ ليس بواجب.

والإحسانُ في قـتلِ ما يجوزُ قتلُهُ من النّاسِ والدوابِّ: إزهـاقُ نفسهِ على أسرعِ الوجـوهِ وأسهلِهـا وأوحاها من غيرِ زيادة في التعـذيب، فإنّه إيلامٌ لا حاجـة اليه. وهذا النوعُ هو الذي ذكـرهُ النبيُّ عَلَيْكُ في هذا الحـديث، ولعلّه ذكرهُ على سبيلِ المثالِ، أو لحاجـته إلى بيانِه في تلك الحال، فقال: «إذا قتلتُم فأحسنُوا القتلة، وإذا ذبحتُم فأحسنُوا الذّبحة» والقتلةُ والذّبحة بالكسرِ، أي: الهيئة، والمعنى: أحسنُوا هيئة الذبح، وهيئة القتل. وهذا يدلُّ على وجوبِ الإسراعِ والمعنى: أحسنُوا هيئة الذبح، وهيئة القتل. وهذا يدلُّ على وجوبِ الإسراع



في إزهاق النفوس التي يُباحُ إزهاقُها على أسهلِ الوجوهِ. وقد حكى ابنُ حزم الإجماعَ على وجوب الإحسان في الذبيحة ، وأسهلُ وجوه قتلِ آدمي ضربُهُ بالسيف على العنق، قالَ اللَّهُ تعالى في حقِّ الكفَّارِ: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالسيفِ على العنق، قالَ اللَّهُ تعالى في حقِّ الكفَّارِ: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاصْرِبُوا فَضَرْبُ الرِقَابِ ﴾ [محمد:٤]، وقال: ﴿ سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ اللَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاصْرِبُوا فَوقَ الأَعْنَاقِ ﴾ [الانفال:١٦]، وقد قيلَ: إنَّه عينَ الموضعَ الذي يكونُ الضربُ فيه أسهلَ على المقتولِ وهو فوق العظامِ دونَ الدماغ، ووصَّى دريدُ ابنُ الصِّمة قاتلَهُ أن يَقتُلَهُ كذلكَ.

وكان النبيُّ ﷺ إذا بعثَ سريةً تغزو في سبيلِ اللَّهِ قالَ لهُم: « لا تُمثَّلُوا ولا تَعَلُوا ولا تَعَلُوا ولا تَعَلُوا ولا تَعَلُوا ولا تَعَلُوا ولا تَعَلُوا وليدًا»(١) .

وخرَّج أبو داودَ، وابنُ ماجه (٢) من حديثِ ابنِ مسعودٍ ، عن النبيِّ ﷺ قَالَ: «أَعَفُّ الناس قتلةً أهلُ الإيمان».

وخرَّج أحمدُ وأبو داودُ (٣) من حديث عمرانَ بنِ حصينٍ سمُرةَ بنِ جُندبٍ أَنَّ النبيَّ ﷺ كان ينهى عن المُثْلة.

وخرَّجه البخاريُّ<sup>(٤)</sup> من حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ يزيدَ عنِ النبيِّ ﷺ أنَّه نهى عن المُثلة.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٥) من حديثِ يعلى بنِ مُرَّةَ عنِ النبيِّ ﷺ : «قال اللَّهُ تعالى: لا تمثّلوا بعبادي».

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٥/ ١٣٩ ـ ١٤٠) من حديث بريدة بن الحصيب تطُّيُّك .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٢٦٦٦)، وابن ماجه (٢٦٨١ ـ ٢٦٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٤/ ٤٣٩ \_ ٤٤٠ \_ ٤٤٥)، (٥/ ١٢)، وأبو داود (٢٦٦٧).

<sup>(</sup>٤) "صحيح البخاري" (٣/ ١٧٧)، (٧/ ١٢٢). (٥) "المسند" (٤/ ١٧٣).

وخرَّج \_ أيضًا (١) \_ من حديث رجل من الصحابة عن النبيِّ ﷺ قال: «من مثَّل بذي رُوحٍ، ثم لم يَتُبْ مثَّلَ اللَّهُ به يومَ القيامةِ»(٢) .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِنَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

وقال بعضُهم في قولِهِ تعالى: ﴿ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧] قال: الرِّضا والقناعة»(٣) .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾

ومما يُستحبُّ الإتيانُ به قسبلَ القراءةِ في الصلاةِ: التعوذُ، عند جمهورِ العلماء.

واستدلُّوا بقولِهِ تعالى: ﴿ فَإِذَا قُرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ [النحل: ٩٨]، والمعنى: إذا أردت القراءة، هكذا فسَّرَ الآية الجمهور، وحُكي عن بعضِ المتقدمين، منهم: أبو هريرة وابن سيرين وعطاءٌ: التعوذُ بعد القراءة.

والمرويُّ عن ابنِ سيرينَ: قـبل قراءة أمِّ القرآنِ وبعدَها، فلعله كان يستعيذ لقراءةِ السورةِ، كما يقرأ البسملةَ لها ـ أيضًا.

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/۲۰ \_ ۱۱۵).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٩٠ ـ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح حديث عمار بن ياسر: «اللهم بعلمك الغيب» (ص ٣٨).



وقد جاءت الأحاديثُ بأنَّ النبيَّ عَلَيْكُ كان يتعوذُ قبل القراءة في الصلاةِ:

فروى عمرُو بنُ مُرَّة، عن عاصمِ العنزيِّ، عن ابنِ جبيرِ بنِ مطعمٍ، عن أبيه، أنَّه رأى النبيَّ عَيَّالِيَّةٍ يصلِّي صلاةً، قال: «اللَّهُ أكبر كبيرًا، اللَّهُ أكبر كبيرًا، اللَّهُ أكبر كبيرًا، اللَّهُ من الشيطانِ أكبر كبيرًا، والحمدُ للَّه كثيرًا، سبحانَ اللَّه بكرةً وأصيلًا» ثلاثًا. «أعوذُ باللَّه من الشيطانِ الرجيم، من نفْخه ونفْثه وهمزْهِ» قال: نفتُه: الشعرُ، ونفخه: الكِبْرُ، وهمزُهُ: الموتة.

خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ وابنُ ماجه وابنُ حبانَ في «صحيحه» والحاكمُ وصححه (١).

وابنُ جبيرٍ هو: نافعٌ، وقع مسمّى في روايةٍ كذلك. وعاصمٌ العنزيُّ، قالِ أحمد: لا يُعْرف، وقال غيرهُ: روى عنه غيرُ واحدٍ. ذكره ابنُ حبانَ في «ثقاته».

وروى عطاءُ بنُ السائب، عن أبي عبدِ الرحمنِ السلميِّ، عن ابنِ مسعود، عن النبيِّ عَيَّالِيَّةٍ، أنه كان إذا دخل في الصلاةِ، يقول: «اللَّهُمَّ إنِّي أعوذُ بك من الشيطان وهمزه ونفْخه ونفْثه».

خرَّجه ابنُ ماجه والحاكم (٢) وهذا لفظُهُ.

وقال: صحيحُ الإسنادِ، فقد استشهدَ البخاريُّ بعطاءِ بن السائب.

وروى علي بن علي الرفاعي ، عن أبي المتوكّل، عن أبي سعيد الخدري ، قال: كان رسولُ اللّهِ عَلَيْ إذا قامَ إلى الصلاةِ بالليلِ كبَّر، ثم يقولُ: «أعوذُ

<sup>(</sup>۱) أخـرجه: أحــمد (۶/ ۸۵)، وأبو داود (۷٦٤)، وابــن ماجــه (۸۰۷)، وابن حبــان (۱۷۸۰)، والحاكم (۱/ ۲۳۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن ماجه (٨٠٨)، والحاكم (٢/٧/١).

باللَّه السميع من الشيطان الرجيم، من همزه ونفخه ونفَّته».

خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ والترمذيُّ(١) .

وقال: كان يحيى بنُ سعيد يتكلمُ في عليِّ بنِ عليٍّ، وقال أحمدُ: لا يصحُ هذا الحديثُ.

كذا قالَ، وإنَّما تكلمَ فيه يحيى بنُ سعيدٍ من جهـةِ أنه رماه بالقدرِ، وقد وثقه وكيعٌ ويحيى بن مَعين وأبو زرعة.

وقال أحمدُ: لا بأس به، إلا أنه رفع أحاديث.

وقال أبو حاتم: ليس به بأسٌ، ولا يُحتجُّ بحديثه.

وإنّما تكلم أحمدُ في هذا الحديث؛ لأنه رُوي عن علي بن علي ، عن الحسن مرسلاً من وبذلك أعلّه أبو داود ، وخرّج في «مراسيله» (٢) من طريق عمران بن مسلم ، عن الحسن ، أنّ رسول اللّه عليه كان إذا قام من الليل يريد أن يتهجد ، يقول من قبل أن يكبّر: «لا إله إلا اللّه ، لا إله إلا اللّه ، واللّه أكبر كبيراً ، الله أكبر كبيراً ، عوذ باللّه من الشيطان الرجيم ، من همزه ونفخه ونفنه » ثم يقول: «اللّه أكبر .

وفي البابِ أحاديثُ أخرُ مرفوعةٌ، فيها ضعفٌ.

واعتمادُ الإمامِ أحمدَ على المرويِّ عن الصحابةِ في ذلك؛ فإنه روى التعوذَ قبل القراءة في الصلاةِ عن عمر بنِ الخطابِ وابنِ مسعودٍ وابنِ عمر وأبي هريرة، وهو قولُ جمهورِ العلماءِ كما تقدم.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣/ ٥٠)، وأبو داود (٧٧٥)، والترمذي (٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) «المراسيل».



والجمهورُ على أنَّه غيرُ واجب، وحُكيَ وجوبُهُ عن عطاءٍ والثوريِّ وبعضِ الظاهريةِ، وهو قولُ ابنِ بطةَ من أصحابِنا.

والجمهورُ على أنه يسره في الصلاةِ الجهريَّةِ، وهو قولُ ابنِ عـمرَ وابنِ مسعودِ والأكثرينَ.

ورُوي عن أبي هريرةَ الجهرُ به.

وللشافعيِّ قولانٍ. وعن ابنِ أبي ليلى: الإسرارُ والجهرُ سواءٌ.

واختلفُوا: هل يختصُّ التعوذُ بالركعةِ الأولَى، أمْ يستحبُّ في كلِّ ركعةٍ؟ على قولينِ:

أحدُهما: يستحبُّ في كلِّ ركعةٍ، وهو قولُ ابنِ سيرينَ، والحسنِ والشافعيِّ وأحمدَ ـ في رواية.

والثاني: أنه يختصُّ بالركعةِ الأولى، وهو قبولُ عطاءٍ والحسنِ والنخعيِّ والثوريِّ وأبي حنيفةَ وأحمدَ ـ في رواية عنه.

وقال هشامُ بنُ حسانِ: كانَ الحسنُ يتعوذُ في كل ركعةٍ، وكان ابنُ سيرينَ يتعوذُ في كلِّ ركعتين.

وذهبَ مالكُ وأصحابُهُ إلى أنَّه لا يتُعوَّذُ في الصلاةِ المكتوبة، بل يفتتحُ بعدَ التكبيرِ بقراءةِ الفاتحة من غيرِ استعادة ولا بسملة، واستدلُّوا بظاهرِ حديث أنسٍ: كان النبيُّ عَلَيْهِ يفتتحُ الصلاةَ بُـ: ﴿ الْعَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ، وهو الحديثُ الذي خرَّجه البخاريُّ في أوَّلِ هذا البابِ.

ويجاب عنه؛ بـأنه إنَّما أراد أنَّه يفتـتح قراءةَ الصـلاةِ بالتكبيـرِ والقراءةِ بـ ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ إمَّا أن يرادُ به

افتتاحها بقراءة الفاتحة كما يقولُ الشافعيُّ، أو افتتاح قراءة الصلاة الجهرية بكلمة ﴿ الْحَمْدُ ﴾ من غير بسملة كما يقولُهُ الآخرون.

ودلُّ عليه: حديثُ أنسِ الذي خرَّجه مسلمٌ (١) صريحًا.

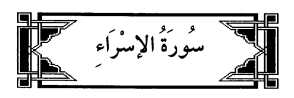
وعلى التقديرين، فلا ينفي ذلك أنْ يكون قبل القراءة ذكراً، أو دعاءً، أو استفتاحًا، أو تعوذًا، أو بسملةً، فإنه لا يخرج بذلك عن أن يكون افتتح المهر بالقراءة بكلمة (الْحَمْدُ).

ولا يمكنُ حملُ الحديثِ على أنَّه كانَ أولَ ما يفتتحُ به الصلاةَ قراءةُ كلمة ﴿ الْحَمْدُ ﴾ ، فإنه لو كانَ كذلك لكانَ لا يفتتحُ الصلاةَ بالتكبيرِ، وهذا باطلٌ غيرُ مرادِ قطعًا. واللَّهُ أعلم (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۲/۲۱).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (٤/ ٣٨٤ \_ ٣٨٧).



قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذَي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبُصِيرُ ﴾ حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبُصِيرُ ﴾

فرَّقَ بعضُهم بين الإسراء والمعراج، فجعلَ المعراجَ إلى السماواتِ كما ذكرَه اللَّهُ في سورةِ النَّجمِ، وجعلَ الإسراءَ إلى بيتِ المقدسِ خاصةً، كما ذكرَهُ اللَّهُ في سورة ﴿ سُبْحَانَ ﴾ وزعم أنهما كانا في ليلتينِ مختلفتينِ، وأنَّ الصلواتِ فُرضتْ ليلةَ المعراج لا ليلةَ الإسراءِ.

وهذا هو الذي ذكرة محمد بن سعد في «طبقاته»(١) عن الواقدي بأسانيد له متعددة، وذكر أن المعراج إلى السماء كان ليلة السبت لسبع عشرة خلت من شهر رمضان قبل الهجرة بثمانية عشر شهرا من المسجد الحرام، وتلك الليلة فرضت الصلوات الخمس، ونزل جبريل فصلى برسول الله عشرة من الصلوات في مواقيتها، وأن الإسراء إلى بيت المقدس كان ليلة سبع عشرة من شهر ربيع الأول قبل الهجرة بسنة، من شعب أبي طالب.

وما بوَّبَ عليه البخاريُّ: أن الصلوات فرضت في الإسراء يدلُّ على أنَّ الإسراء عنده والمعراج واحد. واللَّهُ أعلم (٢).

\* \* \*

<sup>.(127/1/1)(1)</sup> 

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۲/ ۱۰۵ ـ ۱۰٦).

# قوله تعالى: ﴿ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلا تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْط فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَّحْسُوراً ﴾

القصدُ في الفقرِ والغنى عزيزٌ، وهو حالُ الرسولِ عَلَيْ كَانَ مقتصدًا في حالِ فقرِهِ وغناهُ، والقصدُ هو التوسطُ، فإنْ كان فقيراً لم يُقتر خوفًا من نفاد الرزق، ولم يسرف فيحملُ ما لا طاقة له به، كما أدَّبَ اللَّهُ تعالى نبيَّه بذلكَ في قولِه تعالى: ﴿ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلا تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَّحْسُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٩].

وإنْ كان غنيًّا لم يحملْهُ على السرف والطغيان، بلْ يكونُ مقتصدًا أيضًا، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٧].

وإنْ كان المؤمنُ في حالِ غناهُ يزيدُ على نفقتهِ في حالِ فقره، كما قالَ بعضُ السلف: إنَّ المؤمنَ يأخذُ عن اللَّه أدبًا حسنًا إذا وسع اللَّهُ عليه وسع على نفسه وإذا ضيَّقَ عليه ضيَّقَ على نفسه، ثم تلا قولَهُ تعالى: ﴿لِينفِقْ دُو سَعَةَ مِن سَعَتَهِ وَمَن قُدرَ عَلَيْه رِزْقُهُ فَلْينفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللَّه ﴾ [الطلاق:٧]، لكن يكون في حال غناهُ مقتصدًا غير مسرف، كما يفعلُهُ أكثرُ أهلِ الغنى الذين يخرجُهُم الغنى إلى الطغيان، كما قالَ تعالى: ﴿كَلاَ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَىٰ ﴿ اَنُ أَهُ اسْتَغْنَى ﴾ إلى الطغيان، كما قالَ تعالى: ﴿كَلاَ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَىٰ ﴿ اَهُ اَن رَّاهُ اسْتَغْنَى ﴾ [العلن:٢،٧].

كان علي في عاتَب على اقتصاده في لباسه في خلافته فيقول: هو أبعد عن الكِبْرِ وَأَجدرُ أَن يقتدي بي المسلمُ.

وعوتبَ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ في خلافتِ على تضييقِهِ على نفسِهِ فقالَ: إنَّ



أفضلَ القصدِ عند الجدة، وأفضلَ العفوِ عندَ المقدرةِ. يعني أفضلَ ما اقتصدَ الإنسانُ في عيشهِ وهو واجدٌ قادرٌ، وهذه حالُ النبيِّ ﷺ وخلفائهِ الراشدينَ، لم تغيرُهُم سعةُ الدنيا والملكُ ولم يتنعمُوا في الدنيا.

وقد رُويَ عن سليمانَ عليه السلامُ، أنَّه كان يأكلُ خبزَ الشعيرِ ويلبسُ الصوفَ.

وسئلَ الحسنُ رَطِيْتُك ، عن رجل آتاهُ اللَّهُ مالاً ، فهو يحجُّ منه ويتصدقُ ، أله أن يتنعمَ فيه منه؟ قال: لا ، لو كانت له الدُّنيا ما كان له إلا الكفافُ.

ويقدِّمُ فضلَ ذلك ليومِ فقرِهِ وفاقتِهِ، إنَّما كان أصحابُ رسولِ اللَّهِ عَلَيْهُ ومنْ أَخَذَ عنهم من التابعينَ، ما آتاهم اللَّهُ من رزق أخذُوا منه الكفاف، وقدموا فضلَ ذلك ليومِ فقرِهم وفاقتِهم. وقال ابنُ عمرً لبعضِ ولده: لا تكن من الذين يجعلون ما أنعم اللَّه عليهم في بطونِهم وعلى ظهورهم.

إشارةً إلى أنَّ المالَ لا ينفقُ كلُّه في شهواتِ النفوسِ، وإنْ كانتْ مباحةً، بل يجعلُ صاحبُهُ منه نصيبًا لدارِهِ الباقيةَ، فإنه لا يبقى له منه غيرُ ذلكَ.

وفي الجملة فالاقتصاد في كلِّ الأمورِ حسن حتى في العبادة، ولهذا نهي عن التشديد في العبادة على النفس، وأمر بالاقتصاد فيها، وقال عَلَيْكِيُّ : «عليكم هديًا قاصدًا، فإنَّ اللَّه لا يملُّ حتَّى تملُّوا»(١) .

وفي «مسند البزَّارِ» (٢) عن حذيفة عن النبيِّ ﷺ قال: «ما أحسنَ القصدَ في الغنى، وما أحسنَ القصدَ في الغنى، وما أحسنَ القصدَ في العبادة» (٣).

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>۱) أخرجـه: ابن ماجه (٤٢٤١)، وأبــو يعلى في «مسنده» (١٧٩٦ ـ ١٧٩٧) من حــديث جابر بن عبد اللَّه نطُّتُك. . (٢) «كشف الأستار» (٢٠٠٤).

<sup>(</sup>٣) شرح حديث عمار بن ياسر «اللهم بعلمك الغيب» (ص ٣٠ \_ ٣١).

# قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾

قال إسحاق بن راهويه: لا يجوز التفكّر في الخالق، ويجوز للعباد أن يتفكّروا في المخلوقين بما سمعُ وا فيهم، ولا يزيدون على ذلك، لأنّهم إن فعلُوا، تاهُوا، قال: وقد قال اللّه: ﴿ وَإِن مِن شَيْء إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْده ﴾ فعلُوا، تاهُوا، قال: وقد قال اللّه: ﴿ وَإِن مِن شَيْء إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْده ﴾ [الإسراء:٤٤]، فلا يجوز أن يقال: كيف تُسبِّح القصاع، والأخونة، والخبز المخبوز، والثيّاب المنسوجة وكل هذا قد صح العلم فيه أنّهم يسبحون، فذلك إلى اللّه أن يجعل تسبيحهم كيف شاء وكما يشاء، وليس للناس أن يخوضُ وا في ذلك إلا بما علمُوا، ولا يتكلّموا في هذا وشبهه إلا بما أخبر الله، ولا يزيدُوا على ذلك، فاتقوا اللّه، ولا تخوضُوا في هذه الأشياء المتشابهة، فإنّه يُرديكُم الخوض فيه عن سننِ الحقّ. نقل ذلك كلّه حرب عن المتحاق رحمهما اللّه (١).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ [الإسراء:٥٥] قال أهل التفسير: يقولون: ساترًا، والصواب: حمله على ظاهره، وأن يكون الحجاب مستورًا عن العيون فلا يرى، وذلك أبلغ (٢).

## \* \* \*

<sup>(1) «</sup>جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٧٣). (٢) هو : يحيى بن محمد بن هبيرة. (٣) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٥).



قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسِ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كَتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولْئِكَ يَقْرَءُونَ كَتَابَهُمْ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴿ آَنِ ﴾ وَمَن كَتَابَهُمْ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴿ آَنِ ﴾ وَمَن كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَىٰ فَهُو فِي الآخرة أَعْمَىٰ وَأَضَلُ سَبِيلاً ﴾

خرَّج الترمذيُّ (۱) من حديث السدي ، عن أبيه ، عن أبي هريرة ، عن النبي في قوله تعالى: ﴿يَوْمَ نَدْعُو كُلُّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ [الإسراء:١٧] ، قال: ﴿يدعى أحدُهُم فيعطَى كتابَه بيمينه ، ويمدُّله في جسمه ستون ذراعًا ، ويبيض وجهه ، ويجعل على رأسه تاج من نور يتلألا ، فينطلق إلى أصحابه فيرونه من بعيد ، فيقولون اللَّهُمَّ آتنا بهذا وبارك لنا في هذا ، حتى يأتيهم فيقول لهم: أبشروا ، لكل رجل منكم مثل هذا ، قال وأما الكافر فيسود وجهه يُمَد له في جسمه ستون ذراعًا في صورة آدم ، ويلبس تاجًا من نار فيراه أصحابه ، فيقولون : نعوذ باللَّه من شرِّ هذا ، اللَّهُمَّ لا تأتنا بهذا ، فيأتيهم فيقولون : حسن اللَّهُمَّ أخره عنّا ، فيقول : أبعدكم اللَّه ، فإنَّ لكلِّ رجلٍ منكم مثل هذا » وقال : حسن غريب ".

وروى عطاء بن يسارٍ عن كعب قال: يُؤتى بالرئيس في الشرِّ فيقال له: أجب ربَّك، فينطلق به إلى ربِّه، فيحتجب عنه ويؤمر به إلى النارِ، فيرى منزلَه ومنزل أصحابِه، فيقال: هذه منزلة فلان، هذه منزلة فلان، فيرى ما أعدَّ اللَّه لهم فيها من الهوان، ويرى منزلته أشرَّ من منازلِهم، قال : فيسود وجهه وتزرق عيناه ويوضع على رأسه قلنسوة من نارٍ، فيخرج فلا يراه أهل ملإ إلا تعود والله منه، فيأتي أصحابه الذين كانوا يجتمعون به على الشرِّ ويعينونَه عليه، فما يزال يخبرهم بما أعد الله لهم في النارِ حتى يعلو

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۱۳٦).

وجوهَهُم من السوادِ مثل ما علا وجهَـهُ، فيعرفُهُم النـاسُ بسوادِ وجوهِهِم، فيقولونَ: هؤلاءِ أهلُ النارِ. خرَّجه أبو نُعيمٍ وغيرُه.

وهذا إنَّما هو قبل دخولِهِم إلى النارِ، فإذا دخلوا النارَ عظُمَ خلقُهُم على ما تقدَّمَ في الأحاديث السابقة.

وأما سنهم فعلى سنِّ أهلِ الجنة لا يزادونَ عليه، وروى دراجٌ عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد، عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «من ماتَ وهوَ من أهلِ الجنة من صغير وكبير يردونَ بني ثلاثينَ في الجنة لا يزيدونَ عليها أبدًا، وكذلك أهلُ النارِ» خرَّجه الترمذيُّ ("بني ثلاث وثلاثينَ».

وخرَّج الطبرانيُّ<sup>(۲)</sup> من طريق سليم بن عامرٍ عن المقدام بن معدي كرب، عن النبيِّ عَيَّالِيَّة قال: «ما من أحد يموت سقطًا أو هر مًا، وإنَّما الناسُ بينَ ذلك إلا بُعث ابن ثلاثينَ سنةً، فإن كانَ من أهلِ الجنة كانَ على مسحة آدمَ وصورة يوسفَ وقلب أيوب، ومن كانَ من أهلِ النارِ عظمُوا وفخمُوا كالجبالِ». ورواه غير الطبراني، وقال: «أبناء ثلاث وثلاثينَ سنةً» (٣).

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ أَقِمِ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾

دلَّ القرآنُ في غيرِ موضعٍ على مـواقيتِ الصلواتِ الخمسِ، وجاءتِ السنةُ مفسرةً لذلكَ ومبيّنة له:

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۵۶۲).

<sup>(</sup>٢) «المعجم الكبير» (٢٠/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) «التخويف النار» (ص ١٣٧ \_ ١٣٨).



فمن ذلك: قولُ اللَّهِ تعالى: ﴿ أَقِمِ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْر ﴾ [الإسراء:٧٨].

وقد ذكرَ غيرُ واحد من الأئمةِ كمالكِ والشافعيِّ: أنَّ هذه الآيةَ تدلُّ على الصلواتِ الخمسِ، ورُوي معناه عن طائفة من السلف:

فقال ابن عمر : دُلُوكُ الشمس : مَيْلُها \_ يُشيرُ إلى صلاةِ الظهر حينئذ.

وعن ابنِ عباسٍ، قال: دُلوكُ الشمس: إذا جاءَ الليلُ. وغسق الليلِ: اجتماعُ الليلِ وظلمتِهِ.

وقال قـتادةُ: دُلُوكُ الشـمسِ: إذا زالتِ الشمسُ عـن بطنِ السماءِ لصلاةِ الظهرِ، وغسقُ الليلِ: بدءُ الليلِ صلاةُ المغربِ.

وقد قيلَ: إنَّ اللَّه تعالى ذكر ثلاثة أوقات؛ لأن أصلَ الأوقات ثلاثة، ولهذا تكونُ في حالة جواز الجمع بين الصلاتين ثلاثة فقط، فدلوك الشمس: وقت لصلاة الظهر والعصر في الجملة، وغسق الليل: وقت لصلاة المغرب والعشاء في الجملة، ثم ذكر وقت الفجر بقوله: ﴿ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٨].

وقد ثبتَ في «الصحيحينِ»<sup>(۱)</sup> عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَالِيُّ، قالَ: «يجتمعُ ملائكةُ الليلِ وملائكةُ النهارِ في صلاةِ الفجرِ» ثم يقولُ أبو هريرةَ: اقرءوا إن شئتُم: ﴿ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٨].

وكذلكَ قولُهُ تعالى: ﴿وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ اللَّيْلِ﴾ [هود:١١٤]، فقولُهُ: ﴿طَرَفَيِ النَّهَارِ﴾ [هود:١١٤] يدخلُ فيه صلاةُ الفجرِ وصلاةُ العصرِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٦)، (٦/ ١٠٨)، ومسلم (١/ ١٢١ ـ ١٢٢).

وقد قيلَ: إنَّه يدخلُ فيه صلاةُ الظهرِ والعصرِ، لأنَّهما في الطَرَفِ الأخيرِ، وزُلُفُ الليلِ يدخلُ فيه المغربُ والعشاءُ.

وكذا قبالَ قتادةُ: إنَّ زُلُفَ الليلِ يدخلُ فيه المغربُ والعشاءُ، وإنَّ طرفي النهارِ يدخلُ فيه الفجرُ والعصرُ (١) .

ورُويَ عن الحسنِ، أنه قــال في قولِه: ﴿طَرَفَيِ النَّهَارِ﴾ [مود:١١٤]، قال: صلاةُ الفَـجرِ، والطرفُ الآخرِ الظهرُ والعـصرُ ﴿وَزُلَفًا مِّنَ اللَّيْلِ﴾ [مود:١١٤] المغربُ والعشاءُ(١).

وكذلك قولُهُ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهِا وَمِنْ آنَاءِ اللَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ ﴾ [طه:١٣٠].

وفي الحديث الصحيح عن جرير البجلي حديث الرُّؤية (٢): «فإنْ استطعتُم أن لاتُغْلَبُوا على صلاة قبلَ طلوع الشمسِ وقبلِ غروبِها فافعلُوا» ، ثم قرأ: ﴿ وَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ﴾ [طه: ١٣٠].

وقد أدرج أكثرُ الرواة القراءة في الحديث، وبيَّن بعضُهم: أنَّ جريرًا هو الذي قرأ ذلك، فبيَّن أنَّ صلاة الصبح وصلاة العصر يدخلُ في التسبيح قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، وأمَّا التسبيحُ من آناء الليلِ فيدخلُ فيه صلاة المغرب وصلاة العشاء. وقولُهُ: ﴿ وأَطْرَافَ النَّهَارِ ﴾ [طه: ١٣٠] يدخل فيه صلاة الفجر وصلاة العصر، وربما دخلتْ فيه صلاة الظهر، لأنها في أول طرف النهار الآخر.

وقال تعالى: ﴿ فَاصْبُرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ

<sup>(</sup>١) أخرجهما: ابن جرير في "تفسيره" (١٢٨/١٢ ـ ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٥ ـ ١٥٠)، (٦/ ١٧٣)، (٩/ ١٥٦)، ومسلم (٢/ ١١٣ ـ ١١٤).



الْغُرُوبِ ﴿ ٣٩ ﴾ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ ﴾ [ق:٣٩].

وقد قال ابنُ عباسٍ وأبو صالح: إنَّ التسبيحَ قبل طلوع الشمسِ وقبل الغروبِ: الصبحُ وصلاةُ العصرِ.

وقولُهُ: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحُهُ ﴾ [ق:١٠]، قال مجاهد: الليلَ كلَّه (١).

وهذا يدخلُ فيه صلاةُ المغربِ والعشاءِ، ويدخلُ فيه التهجدُ المتنفلُ به ـ أيضًا.

وقال خُصَيْفٌ: المرادُ بتسبيحِهِ من الليلِ: صلاةُ الفجرِ المكتوبةُ، وفيه بُعْد. وأمَّا ﴿ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ ﴾ [ق:٠٠]، فقالَ أكثرُ الصحابة، منهم: عُمر، وعليٌّ، والحسنُ بنُ عليٌّ، وأبو هريرةَ، وأبو أُمامة وغيرُهُم: إنَّهما ركعتانِ بعد المغرب، وهو روايةٌ عن ابنِ عباسٍ، ورويَ عنه مرفوعًا، خرَّجهُ الترمذيُ (٢) بإسناد فيه ضعفٌ.

فاشتلمتِ الآيةُ على الصلواتِ الخمسِ مع ذكرِ بعضِ التطوعِ.

وقال تعالى: ﴿ وَاصْبُرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ ﴿ وَمَنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَإِدْبَارَ النَّجُومِ ﴾ [الطور: ٤٨ - ٤٥].

فقولُهُ: ﴿ حِينَ تَقُومُ ﴾ [الطور: ٤٨] قد فُسِّر بإرادةِ القيامِ إلى الصلاةِ، وهو قولُ زيدِ بنِ أَسْلَم والضحاكِ، وفُسر بالقيامِ من النومِ، وهو قولُ أبي الجود (٣)، وفُسِّر بالقيام من المجالسِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۲٦/ ۱۸۰).

<sup>(</sup>٢) «الجامع» (٣٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) راجع: «التفسير» لابن جرير (٢٧/ ٣٨).

وقولُهُ: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ ﴾ [الطور:٤٨] قال مجاهد: من الليلِ كلُّه، يدخلُ في ذلكَ صلاةُ المغربِ والعشاءِ وصلاةُ الليلِ المتطوعِ بها.

وفسَّره خُصيفٌ بصلاةِ الفجرِ، وفيه نظرٌ.

﴿ وَإِدْبَارَ النُّجُومِ﴾ [الطور:٤٩]: ركعتــا الفجرِ كذا قالَهُ عــليٌّ وابنُ عباسٍ في رواية ِ(١)، ورويَ عن ابنِ عباسٍ مرفوعًا.

خرَّجه الترمذي<sup>(٢)</sup> وفيه ضعف.

وقال تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ آلَوَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ [الروم:١٧].

قال الإمامُ أحمدُ: نا ابنُ مهدي: نا سفيان، عن عاصم، عن أبي رزين، قال: جاء نافعُ بنُ الأزرقِ إلى ابنِ عباس، فقال: الصلواتُ الخمسُ في القرآنِ؟ فقال: نعم، فقرأ: ﴿فَسُبْحَانَ اللّه حِينَ تُمْسُونَ ﴾ [الروم:١٧] قال: صلاةُ المغربِ ﴿وَعَشِيًّا ﴾ [الروم:١٨] صلاةُ الفجرِ ﴿وَعَشِيًّا ﴾ [الروم:١٨] صلاةُ العصرِ ﴿وَعَشِيًّا ﴾ [الروم:١٨] صلاةُ الطهرِ، وقرأ: ﴿وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ الْعِشَاءِ الْعَشَاءِ تَلَكُمْ ﴾ [الروم:١٨] صلاةُ الظهرِ، وقرأ: ﴿وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ الْعِشَاءِ ثَلاثُ عَوْرَاتٍ لِّكُمْ ﴾ [النور:٨٥].

ورواه آدمُ بنُ أبي إياسٍ في «تفسيرِهِ» عن حمَّادِ بنِ سلمةَ، عن عاصمٍ، قال: جاء نافع له ولم يذكر أبا رزين.

وروى آدمُ - أيضًا -: نا شريك، عن ليث بنِ أبي سليم، عن الحكم بنِ عُتُيبة ، عن أبي البَخْتري، عن ابنِ عباس، قال: جمعت هذه الآيةُ الصلواتِ كلَّها - فذكره بمعناه، ولم يذكر فيه: صلاة العشاء.

 <sup>«</sup>التفسير» لابن جرير (۲۷/ ۳۹).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۳۲۷۵).



رُوي عن الحسن وقتادة في قوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ اللّهِ حِينَ تُمْسُونَ ﴾ [الروم:١٧]، قال: صلاة المغرب والعشاء، ﴿ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ [الروم:١٧]: صلاة الغداة، ﴿ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَعَشِيًّا ﴾ [الروم:١٨]، قال: العصر، ﴿ وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ [الروم:١٨]، قال: العصر، ﴿ وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ [الروم:١٨] قال: الظهر.

خرَّجه البيهقيُّ<sup>(۱)</sup> وغيرهُ<sup>(۲)</sup> .

#### \* \* \*

[قال البخاريُّ] (٣): حدثنا عبدُ اللَّه بنُ يوسفَ: أبنا مالكٌ، عن أبي الزِّناد، عن الأعْرج، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَّا اللَّه، قالَ: «يتعاقبُون فيكُم الزِّناد، عن الأعْرج، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَّا اللَّيلِ وملائكةٌ بالنَّهار، ويجْتمعُون في صلاة الفجرِ وصلاة العصر، ثمَّ يعْرُجُ الذين كانُوا فيكُمْ، فيسألهم ـ وهو أعلمُ بهم ـ : كيف تركتُم عبادِي؟ فيقولونَ: تركناهم وهم يصلُّون، وأتيناهُم وهم يُصلُّون».

قولُهُ: «يتعاقبون فيكم ملائكة " جمع فيه الفعلَ مع إسناده إلى ظاهر، وهو مخرج "على اللَّغة المعروفة بلغة «أكلوني البراغيث "، وقد عرَّفها بعض متأخري النحاة بهذا الحديث، فقال: «هي لغة: يتعاقبونَ فيكُم ملائكة ».

والتعاقبُ: التناوبُ والتداولُ، والمعنى: أنَّ كل ملائكةٍ تأتِي تعقبُ الأخرى.

وقد دلَّ الحديثُ على أنَّ ملائكةَ الليل غيرُ ملائكة النَّهار .

وقد خرَّجا في «الـصحيحينِ»(٤) من حـديثِ الزُّهْرِي، عن سـعيــدٍ وأبي

<sup>(</sup>١) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبرى» (١/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۳/ ۱۵ ۱۹).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (١٤٥/١ \_ ١٤٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (١٦٦١)، (١٨٨٦)، ومسلم (١٢٢/١).

سَلَمَـةَ، عن أبي هريـرة، عنِ النبيِّ ﷺ، قالَ: «تجتمعُ ملائكةُ الليلِ، وملائكةُ النّهارِ في صلاةِ الفجرِ». ثم يقولُ أبو هريرةَ: اقـرءُوا إنْ شئتُم: ﴿إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء:٧٨].

ففي هذه الرواية: ذكرُ اجتماعهم في صلاة الفجرِ، واستشهدَ أبو هريرةَ بقولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾[الإسراء:٧٨].

وقــد رُوي في حديثٍ من روايةٍ أبي الدرداءِ \_ مــرفوعـًـا \_: «أنَّه بشهــدُهُ اللَّهُ وملائكتُهُ».

وفي روايةٍ: «ملائكةُ الليلِ وملائكةُ النَّهارِ».

خرَّجه الطبرانيُّ وابنُ منده وغيرُهُما.

فقد يكون تخصيصُ صلاةِ الفجرِ لهذا، وصلاةُ العصرِ يجتمعُ ـ أيضًا ـ فيها ملائكةُ اللَّيلِ والنَّهارِ، كما دلَّ عليهِ حديثُ الأعْرجِ، عن أبي هريرةَ.

وقد رُويَ نحوُه من حديثِ حُميدٍ الطويلِ، عن بكْرٍ المزنيِّ، عن النبيِّ ﷺ مرسلاً.

وهؤلاءِ الملائكةُ، يحتملُ أنَّهم المعقباتُ، وهم الحَـفَظَةُ، ويحتملُ أنَّهم كتبةُ الأعمالِ.

وروى أبو عُبيدة، عن أبيه عبد اللّه بنِ مسعود، في قولِه: ﴿إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء:٧٨]، قال: يعني صلاة الصّبح، يتداركُ فيه الحرسانِ ملائكةُ الليلِ وملائكةُ النَّهارِ(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «المعجم الكبير» (٩/ ٢٦٥).



وقال إبراهيمُ، عن الأسودِ بنِ يزيدَ: يلتقِي الحارسانِ من ملائكةِ اللَّيلِ وملائكةِ اللَّيلِ وملائكةِ النَّهارِ عندَ صلاةِ الصبح، فيسلِّم بعضُهم على بعضٍ، ويحيى بعضُهُم بعضًا، فتصعدُ ملائكةُ الليلِ وتبسطُ ملائكةُ النهارِ.

قال ابنُ المباركِ: وُكِّل بابنِ آدمَ خمسةُ أملاك: ملكا الليلِ، وملكا النهارِ، يجيئانِ ويذهبانِ، والخامسُ لا يفارقُهُ ليلاً ولا نهارًا.

وممن قالَ: إنَّ ملائكةَ الليلِ وملائكةَ النهارِ تجتمعُ في صلاةِ الفحرِ، وممن قالَ: إنَّ ملائكةَ الليلِ وملائكةَ النهارِ تجتمعُ في صلاةِ الفحرِ، وفسر بذلك قولَ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء:٨٧]: مجاهدٌ ومسروقٌ وغيرُهُما(١).

قال ابنُ عبد البَرِّ: والأظهرُ أنَّ ذلكَ في الجماعاتِ، قالَ: وقد يحتملُ الجماعات وغيرَها.

قلتُ: يشهدُ للأول قولُ النبيِّ عَيَالِيَّةِ: «إذا أمَّن الإمامُ فأمِّنوا، فمَنْ وافقَ تأمينُهُ تأمينَ الملائكة غُفرَ له ما تقدَّم من ذنبه»(٢).

ونَهِى النبيُّ ﷺ مَنْ أكلَ الثومَ أن يشهدَ المسجد (٣) ، وتعليلُه: أنَّ الملائكةَ تتأذَّى مما يتأذَّى منه بنو آدمَ.

وقد بوَّبَ البخاريُّ على اختصاصِهِ بالجماعاتِ في «أبوابِ صلاةِ الجماعةِ»، كما سيأتي في موضعِهِ ـ إن شاءَ اللَّه تعالى.

ويشهــدُ للثاني: أنَّ المصلِّي ينهى عن أن يبـصقَ في صلاتِهِ عن يمينهِ؛ لأنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» من قول مجاهد (١٥/ ١٤٠ ـ ١٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١٩٨/١)، (٨/ ١٠٦)، ومسلم (١٧/٢) من حديث أبي هريرة ولحظه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/ ٢١٦)، ومسلم (٢/ ٨٠) من حديث جابر رُطُّتُك .

عن يمينِهِ ملكًا، ولا يفرقُ في هذا بين مصلي جماعةٍ وفُرَادي(١).

#### \* \* \*

قوله تعالى : ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلاَّ خَسَارًا ﴾

وقولُه ﷺ: «والقرآن حجة لك أو عليك» (٢)، قال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَنُنزِلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلاَّ خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ١٨]، قال بعضُ السلف: ما جالسَ أحدُ القرآنَ، فقام عنه سالًا؛ بل إمَّا أن يربحَ أو أن يخسرَ، ثمَّ تلا هذه الآية (٣).

#### \* \* \*

قَالَ الله عز وجل: ﴿ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلَلْ فَلَن تَجِدَ لَهُمْ أُولْيَاءَ مِن دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِمْ عُمْيًا وَبُكْمًا وَصُمَّا مَّأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا ﴾ عُمْيًا وَبُكْمًا وَصُمَّا مَّأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا ﴾

قال ابن عباس: كلما طفئت أوقدت، وقال ابن عباس: خبت سكنت (٤)، وقال ابن عباس: خبت سكنت والجمر يعمل، وقال ابن قتيبة: خبت النار إذا سكن لهبها، فاللهب يسكن والجمر يعمل، وقال غيره من المفسرين: تأكلهم.

فإذا صارُوا فحمًا ولم تجدِ النارُ شيئًا تأكلُهُ أعيد خلقُهم خلقًا جديدًا فتعودُ لأكِلهِم.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۳۰/۳۰ \_ ۱٤۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١/ ١٤٠) من حديث أبي مالك الأشعري.

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٥٨٢). ﴿ (٤) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (١٦٨/١٥).

وقولهُ: ﴿ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا ﴾ [الإسراء: ٩٧] أي: نارًا، تتسعرُ وتتلهبُ.

وقد رُويَ عن عمرو بن عبسة أن في جهنَّم بئرٌ يقال له: الفلقُ، منه تسعرُ جهنَّمُ إذا سعرتْ، وسنذكرُهُ فيما بعدُ إن شاء الله تعالى، والمعنى أنَّه يكشفُ ذلك البئرُ فيخرج منه نارٌ تلهب جهنَّم وتوقدُها، وقالَ اللّه تعالى: ﴿فَأَنذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّى ﴾ [الليل:١٤] قال مجاهدٌ وغيرهُ: توهجُ.

قرأ عمرُ بنُ عبد العزيزِ ليلةً في صلاته سورةَ: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى ﴾ [الليل: ١] فلما بلغ قولَهُ: ﴿ فَأَنذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّى ﴾ [الليل: ١٤] بكى فلم يستطع أن يجاوزَها مرتين أو ثلاثًا، ثم قرأ سورةً أخرى غيرَها (١).

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ وَلا تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلا تُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾

وفي «الصحيحينِ» (٢) عن عائشة في قولِهِ تعالى: ﴿ وَلا تَجْهَرْ بصَلاتِكَ وَلا تُجْهَرْ بصَلاتِكَ وَلا تُخَافِتْ بِهَا ﴾ [الإسراء:١١٠] ، أنها نزلتْ في الدَّعَاءِ.

وكذا رُوي عن ابنِ عباسٍ وأبي هريرةَ، وعن سعيد بنِ جبيرٍ وعطاءٍ وعكرمةَ وعروةَ ومجاهدٍ وإبراهيمَ وغيرِهم.

وقال الإمامُ أحمدُ: ينبغي أن يسرَّ دعاءَه؛ لهذه الآيةِ. قال: وكان يكره أن يرفعُوا أصواتَهم بالدعاءِ.

وقال الحسنُ: رفعُ الصوت بالدعاء بدعةٌ.

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٧٨ ـ ٧٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۱/۹/۱)، ومسلم (۲/۳٤).

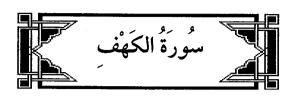
وقال سعيدُ بنُ المسيبِ: أحدث الناسُ الصوت عندَ الدعاءِ.

وكرهَه مجاهدٌ وغيرهُ.

وروى وكيع ، عن الربيع ، عن الحسن \_ والسربيع ، عن يزيد بنِ أبان ، عن أنس \_: أنهما كرِها أن يُسمع الرجل ُ جليسة شيئًا من دعائه (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) "فتح الباري" (٥/ ٢٣٨ ـ ٢٣٩).



قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقِّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لا رَيْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهم بُنْيَانًا رَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ ربّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ [قال البخاري ] (١): ﴿بابُ: هل تُنْبَشُ قُبُورُ مُشركي الجاهليّة، ويُتخذُ مكانُها مساجد لقول النبي ﷺ: ﴿لعن الله اليهودَ، اتّخذوا قبورَ أنبيائهم مساجد ساجد وما يكرَهُ من الصلاة في القبُورِ »: ورأى عمر أنسَ بنَ مالك يُصلِّي عند قبرٍ ، فقال: القبر القبر ولم يأمره بالإعادة.

مقصودُ البخاريِّ بهذا البابِ: كراهةُ الصلاةِ بين القبورِ وإليها، واستدلَّ لذلكَ بأن اتَّخاذَ القبورِ مساجدَ ليسَ هو من شريعةِ الإسلامِ، بل من عملِ النهيُّ على ذلكَ.

وقد دلَّ القرآنُ على مثلِ ما دلَّ عليه هذا الحديث، وهو قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ في قصة أصحابِ الكهف: ﴿قَالَ الَّذِينَ عَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ الكهف: ١٦] ، فجعل اتخاذَ القبورِ على المساجدِ من فعلِ أهلِ الغلبة على الأمورِ، وذلك يشعرُ بأنَّ مستندَهُ القهرُ والغلبةُ واتباعُ الهوى، وأنَّه ليس من فعلِ أهلِ العلمِ والفضلِ المتبعينَ لما أنزلَ اللَّهُ على رسلِهِ من الهُدَى.

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» (١/٦١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١١١ ـ ١٢٨)، (١٣/٦)، ومسلم (٢/ ٦٧) من حديث عائشة ولطفيا.

وإذا كرهت الصلاة إلى القبور وبينها، فإن كانت القبور محترمة اجْتُنبَت الصلاة فيها، وإن كانت غير محترمة كقبور مشركي الجاهلية ونحوهم ممّن لا عهد له ولا ذمّة مع المسلمين، فإنه يجوز نبشها ونقل ما يوجد فيها من عظامهم، والصلاة في موضعها، فإنها لم تبق مقبرة ولا بقي فيها قبور، وقد نصّ الإمام أحمد على ذلك في رواية المروذي .

وأمَّا ما ذكرَهُ عن عُمرَ وَلِيْنِيهِ، فمن رواية سفيانَ، عن حميد، عن أنسٍ، قالَ: رآني عمرُ وأنا أصلِّي إلى قبرِ، فجعلُ يشيرُ إليَّ: القبرَ القبرَ.

ورواه إسماعيلُ بنُ جعفرٍ، عن حميد، عن أنس، حدَّثه أنه قامَ يصلِّي إلى قبرٍ لا يشعرُ به، فناداه عمرُ: القبرَ القبرَ، قالَ: فظننتُ أنَّه يقولُ: القمرُ، فرفعتُ رأسي، فقال رجلٌ: إنَّه يقول: القبرُ، فتنحيتُ.

وروي عن أنسٍ، عن عمرَ من وجوهِ أُخر.

وروى همامٌ: ثنا قتادةُ، أنَّ أنسًا مرَّ على مقبرة وهم يبنونَ مسجدًا، فقالَ أنسٌ: كان يكرهُ أن يبنى مسجدٌ في وسطِ القبورِ.

وقال أشعثُ: عن ابنِ سيرينَ: كانُوا يكرهونَ الصلاةَ بين ظهرانيِّ القبورِ. خرَّج ذلكَ كلَّه أبو بكرٍ الأثرمُ.

وقال: سمعتُ أبا عبدِ اللَّهِ \_ يعني: أحمد َ \_ يُسألُ عن الصلاةِ في المقبرة؟ فكرَه الصلاة في المقبرة. فقيل له: المسجد يكون بين القبور، أيصلَّى فيه فكره ذلك، قيل له: إنه مسجد وبينه وبين القبور حاجز الأعكره أن يصلَّى فيه الفرض ، ورخص أن يصلَّى فيه على الجنائز، وذكر حديث أبي مَرْثَد الغنوي ، عن النبي عَلَيْه ، قال: «لا تصلُّوا إلى القبور»، وقال: إسناد جيد.



وحديثُ أبي مَرثد هذا: خرَّجه مسلم (١٦)، ولفظهُ: أنَّ النبيَّ عَلَيْلَةٍ، قالَ: «لا تجلسُوا على القبور، ولا تصلُّوا إليها».

ورُويَ عن عمرِو بن يحيى المازنيِّ، عن أبيه، عن أبي سعيد، عن النبيِّ عَيُلِيَّةٍ، قالَ: «جعلتُ لي الأرضُ مسجدًا وطهورًا، إلا المقبرةُ والحمامُ».

خرَّجه الإمامُ أحـمدُ وأبو داودَ وابنُ ماجهَ والترمذيُّ، وابـنُ حبانَ والحاكمُ وصححةُ (٢).

وقد اختلفَ في إرسالهِ ووصلهِ بذكرِ «أبي سعيد» فيه، ورجَّحَ كثيرٌ من الحفاظِ إرسالَهُ: عن عمرِو بنِ يحيى، عن أبيه، ومنهم: الترمذيُّ والدارقطنيُّ.

وفي البابِ أحاديثُ أُخرُ، قد استوفيناها في «كتابِ شرحِ الترمذيِّ».

وأمَّا ما ذكره البخاريُّ: أنَّ عمرَ لم يأمر أنسًا بالإعادة.

فقد اختلفَ في الصلاةِ في المقبرةِ: هل تجبُّ إعادتُها، أم لا؟

وأكتر العلماء على أنه لا تجب الإعادة بذلك، وهو قول مالك، والشافعيّ، وأحمد في رواية عنه.

والمشهورُ عن أحمدَ الذي عليه عامةُ أصحابِهِ: أنَّ عليه الإعادةَ؛ لارتكابِ النهيِّ في الصلاة فيها.

وهو قولُ أهــلِ الظاهرِ \_ أو بعضِ هِم \_ وجعلُوا النهيَ هاهنا لمعنى يــختصُّ (١) "صحيح مسلم» (٦٢/٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجـه: أحمـد (۹۲/۳)، وأبو داود (٤٩٢)، وابن ماجـه (٧٤٥)، والترمـذي (٣١٧)، وابن حبان (١٦٩٩)، والحاكم (٢٥١/١).

بالصلاة من جهة مكانها، فهو كالنهي عن الصلاة المختص بها لزمانها كالصلاة في أوقات النهي، وكالصيام المنهي عنه لأجل زمنه المختص به كصيام العيدين.

حتى إن من أصحابنا من قال: متى قُلنا: النهيُّ عن الصلاةِ في المقبرةِ والأعطانِ ونحوها للتحريم، فلا ينبغي أن يكون في بطلانِ الصلاةِ فيها خلافٌ عن أحمد، وإنما الخلافُ عنه في عدمِ البطلانِ مبنيُّ على القولِ بأنه مكروهٌ كراهة تنزيه.

وأكثرُ العلماءِ على أن الكراهةَ في ذلكَ كـراهةُ تنزيهٍ، ومنهُم من رخَّص فيه.

قال ابنُ المنذرِ: اختلفُوا في الصلاةِ في المقبرةِ، فرُوِينا عن عليِّ وابنِ عباسٍ وعبدِ اللَّه بنِ عمرو وعطاء والنخعي أنهم كرهُوا الصلاة فيها، واختلف عن مالك فيه، فحكى ابنُ القاسمِ عنه أنه قال: لا بأس به، وحكى أبو مصعب عنه أنه قال: لا أحبُّ ذلك.

قال ابنُ المنذرِ: ونحنُ نكرهُ من ذلكَ ما كرههُ أهلُ العلم استدلالاً بالثابت عن النبيِّ عَلَيْهِ، أنّه قال: «اجعلُوا في بيوتِكُم من صلاتِكُم، ولاتتخذُوها قبوراً»(١)، ففي هذا دليلٌ على أنَّ المقبرةَ ليستَ بموضع للصلاةِ.

قلتُ: قد استدلَّ البخاريُّ بذلكَ \_ أيضًا \_ وعقدَ له بابًا مفردًا، وسيأتي في موضعه \_ إن شاء اللَّه تعالى.



وسطَ البقيع، والإمامُ يومئذِ أبو هريرةً، وحضرَ ذلك ابنُ عمرَ.

قلتُ: صلاةُ الجنازةِ مستثناةٌ من النهيِّ عندَ الإمامِ أحمدَ وغيرِهِ، وقد سبقَ قولُ أحمدَ في ذلكَ. وقالَ ـ أيضًا ـ : لا يصلَّى في مسجدٍ بين المقابرِ إلا الجنائزُ؛ لأنَّ الجنائزَ هذه سنتُها.

يشيرُ إلى فعلِ الصحابةِ وللسمامِ

قال ابنُ المنذرِ: ورُوِّينا أنَّ وَاثِلةَ بن الأسْقَعِ كان يصلِّي في المقبرةِ، غيرَ أنه لا يستترُ بقبرِ.

قلتُ: لأنه هو روى عن أبي مرثد حديثَ النهيِّ عن الـصلاةِ إلى القبورِ، فكانَ يخصُّ النهي بحالةِ استقبالِ القبرِ خاصةً.

قال ابنُ المنذرِ: وصلَّى الحسنُ البصريُّ في المقابر.

قلتُ: لعلَّه صلَّى على جنازةٍ، فبإنه روى عنه أنه أمرَ بهدمِ المساجدِ المبنيةِ في المقابرِ.

قال: وكره عمرُ بنُ الخطابِ وأنسُ بنُ مالكِ الصلاةَ إلى المقابرِ. انتهى ما ذكره.

واختلفَ القائلونَ بالكراهةِ في علة ِالنهي:

فقال الشافعيُّ: علةُ ذلكَ النجاسـةُ، فإن ترابَ المقابرِ يختلطُ بصديدِ الموتى ولحومهِم، فإن كانتْ طاهرةً صحت الصلاةُ فيها مع الكراهة.

وقسم أصحابه المقبرة إلى ثلاثة أقسام: ما تكرَّر نبشُها، فلا تصحُّ الصلاةُ فيها مع فيها، لاختلاطِ ترابها بالصَّديد. وجديدة لم تُنْبش، فتصحُّ الصلاةُ فيها مع

الكراهة؛ لأنها مدفن للنجاسة.

وما شُكَّ في نبشِها، ففي صحة الصلاةِ فيها قولانِ.

واختلفَ أصحابُنا في علة النهي عن الصلاة، فمنهم من قالَ: هو مظنةُ النجاسة، ومنهُم من قالَ: هو تعبُّد لا يُعْقلُ.

وقالُوا مع هذا: لا فرقَ بين أن تكونَ قديمةً أو حديثةً، نُبِشَتْ أو لم تُنْبشُ، إذا تناولها اسمُ مقبرةِ.

قالُوا: فإن كان في بقعةٍ قبرٌ أو قبرانِ فلا بأسَ بالصلاةِ فيه، ما لم يصلِّ إلى القبر.

وأنكر آخرون التعليل بالنجاسة، بناءً على طهارة تراب المقابر بالاستحالة، وعللوا: بأن الصلاة في المقبرة وإلى القبور، إنّما نَهَى عنه سدا لذريعة الشّرُك، فإن أصل الشرك وعبادة الأوثان كانت من تعظيم القبور، وقد ذكر البخاري في «صحيحه» في «تفسير سورة نوح» عن ابن عباس، معنى ذلك.

وفي «صحيح مسلم» (١) عن جندب، سمع النبي على قبل أن يموت بخمس يقول: «إن من كان قبلكُم كانُوا يتخذونَ قبورَ أنبيائِهِم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذُوا القبورَ مساجد، فإنّى أنهاكم عن ذلك».

وهذا يعمُّ كلَّ القبورِ.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ وابنُ حبانَ في "صحيحِهِ" (٢)من حديثِ ابنِ مسعودٍ،

 <sup>(</sup>۱) (۲/ ۱۷ ـ ۸۲).
 (۲) أخرجه: أحمد (٥٠٥ ـ ٣٥٥)، وابن حبان (٦٨٤٧).



عن النبيِّ عَلَيْكَةً، قِالَ: «إنَّ من شرارِ الناسِ من تدركُهُم الساعةُ وهم أحياءٌ، ومن يتخذُ القبورَ مساجدَ».

وخرَّج الإمام أحمدُ وأبو داودَ والنسائيُّ (۱) من حديثِ أبي صالحٍ ، عن ابنِ عباسٍ ، عن النبيِّ عَلَيْهِ : «لعنَ اللَّهُ زائراتِ القبورِ ، والمتخذينَ عليها المساجدَ والسُّرُج».

وقال الترمذيُّ: حسنٌ \_ وفي بعضِ النُّسخِ : صحيحٌ. وخرَّجهُ ابنُ حبانَ في «صحيحه» والحاكمُ وصحَّحهُ (٢) .

واختلفَ في أبي صالح هذا، منْ هو؟

فقيلَ: إنه السمانُ \_ قاله الطبرانيُّ، وفيه بعدٌ، وقيلَ: إنه ميزانٌ البصريُّ، وهو ثقةٌ؛ قاله ابنُ حبانَ. وقيلَ: إنه باذان مولى أمِّ هانئ؛ قاله الإمامُ أحمدُ والجمهورُ.

وقد اختلفَ في أمره.

فوثقه العجليُّ. وقالَ ابن معين: ليس به بأسٌ، وقال أبو حاتمٍ: يُكْتَبُ حديثُهُ ولا يحتجُّ به. وقال النسائيُّ: ليس بثقةٍ، وضعفه الإمامُ أحمدُ وقالَ: لم يصحَّ عندي حديثُهُ هذا.

وقال مسلمٌ في «كتابِ التفصيلِ»: هذا الحديثُ ليسَ بثابت، وأبو صالح باذام قد اتقى الناسُ حديثَهُ، ولا يثبتُ له سماعٌ من ابنِ عباس.

<sup>(</sup>۱) أخـرجه: أحـمد (۱/ ۲۲۹ ـ ۲۸۷ ـ ۳۲۴ ـ ۳۳۷)، وأبو داود (۳۲۳۳)، والنسـائي (٤/ ٩٤ ـ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن حبان (٣١٧٩)، والحاكم (١/ ٣٧٤).

وروي عن زيدِ بنِ ثابت، أنَّه نهى أن يُبْنَى عند قبرِ أبيه مسجدٌ. خرَّجه حربٌ الكرْمانيُّ.

وقال أبو بكرٍ الأثرمُ في كتابِ «الناسخِ والمنسوخِ»: إنما كرهتِ الصلاةُ في المقبرةِ للتشبهِ بأهلِ الكتابِ؛ لأنهم يتخذونَ قبورَ أنبيائهِم وصالحِيهم مساجدَ.

ووجدنا في كتابٍ مصنف على مـذهبِ سفيان الثوريِّ: وإذا صلَّى الرجلُ وبين يديه ميتُ تنحَّى عنه. إنما كره الصلاة الى القبـورِ من أجلِ الميتِ، فإنْ صلَّى إليها فلا بأسَ.

وفيه \_ أيضًا \_ : قال سفيانُ: ويكرهُ أن يصلِّي الرجلُ إلى القبورِ أو ما بينَ القبورِ . ثم قالَ: ومن صلَّى إلى القبورِ فلا إعادةَ عليهِ.

وفيه: قال: ولا تعجبني الصلاةُ على الجنازةِ في المقبرةِ.

وهذا قولُ الشافعيِّ وإسحاقَ ورواية عن أحمدَ؛ لعمومِ النهيِّ عن الصلاةِ في المقبرة.

واستدل من رخص في صلاة الجنازة في المقبرة: بأن الصلاة على القبر جائزة بالسنة الصحيحة، فعلم أن الصلاة على الميت في القبور غير منهي عنها.

[قال البخاريُّ](۱): ثنا محمد بنُ المثنى: ثنا يحيى، عن هشام: أخبرني أبي، عن عائشة، أن أمَّ حبيبةَ وأم سلمة ذكرتا كنيسة رأينها بالحبشة فيها تصاويرُ، فذكرتا ذلك للنبيِّ عَيَّكِيًّ، فقال: «إنَّ أولئك إذا كان فيهم الرَّجلُ الصالحُ فمات بنو على قبْرِهِ مسجداً، وصورُوا فيه تلك الصُّور، وأولئكِ شرارُ الخلقِ عندَ اللَّهِ

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري" (١/٦١٦ \_ ١١٧).



يوم القيامة».

هذا الحديثُ يدلُّ على تحريمِ بناءِ المساجدِ على قبورِ الصالحينَ، وتصويرِ صورِهم فيها كما يفعلُهُ النصارَى، ولا ريبَ أنَّ كلَّ واحدٍ منهما محرمٌ على انفرادِه: فتصويرُ صورِ الآدميينَ محرمٌ، وبناءُ القبورِ على المساجدِ بانفرادِهِ محرمٌ، كما دلتْ عليه نصوصٌ أُخرُ يأتِي ذكرُ بعضِها.

وقد خرَّج البخاريُّ في «تفسيرِ سورةِ نوحٍ» من «كتابِه» (۱) هذا من حديث ابنِ جريرٍ، فقالَ: عطاءٌ، عن ابنِ عباسٍ: صارتِ الأوثانُ التي كانتُ في قوم نوحٍ في العربِ تُعبد، أما «ودُّ»: كانت لكلب بدومة الجندل، وأما «سُواعٌ»: كانت لهذيل، وأما «يغُوثُ»: فكانت لمراد، ثم لبني غُطيف بالجرف عند سبإ، وأما «يعُوقُ»: فكانت لهمدان، وأمّا «نسرٌ»: فكانت لحمْير لآل ذي الكلاع: أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكُوا أوحى الشيطانُ إلى قوم فوم من الشيطانُ الله قوم فوم التي كانوا يجلسون أنصابًا، وسمُّوها بأسمائهم، ففعلُوا، فلم تُعبد، حتى إذا هلكَ أولئك ونُسخَ العلمُ عُبدتُ.

وقد ذكرَ الإسماعيليُّ: أن عطاءً هذا هـو الخراسانيُّ، الخراسانيُّ لم يسمعُ من ابنِ عباسٍ. واللَّه أعلمُ.

فإن اجتمع بناء المسجد على القبور ونحوها من آثار الصالحين مع تصوير صورهم، فلا شك في تحريمه، سواء كانت صوراً مجسدة كالأصنام أو على حائط ونحوه، كما يفعله النصارى في كنائسهم، والتصاوير التي في الكنيسة التي ذكرتها أم عبيبة وأم سلمة أنهما رأتاها بالحبشة كانت على الحيطان

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» (۱۹۹/٦).

ونحوِها، ولم يكن لها ظلٌّ، وكانت أمُّ سلمةَ وأمُّ حبيبة قد هاجرتا إلى الحبشة.

فتصويرُ الصورِ على مثل صورِ الأنبياءِ والصالحينَ، للتبركِ بها والاستشفاعِ بها محررَّمٌ في دينِ الإسلامِ، وهو من جنسِ عبادةِ الأوثانِ، وهو الذي أخبر النبيُّ عَيَالِيَّهُ أَن أهلَه شرارُ الخلقِ عندَ اللَّهِ يومَ القيامةِ.

وتصوير الصور للتآنس برؤيتها أو للتنزه بذلك والتَّلهي محرَّم، وهو منَ الكبائر وفاعلُه من أشدِّ الناس عذابًا يومَ القيامة، فإنه ظالمٌ ممثِّلٌ بأفعال اللَّه الكبائر وفاعلُه من أشدِّ الناس عذابًا يومَ القيامة، فإنه ظالمٌ ممثِّلهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّميعُ التي لا يقدرُ على فعلها غيرُه، واللَّهُ تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّميعُ البَّصِيرُ ﴾ [الشورى:١١] لا في ذاتِه ولا في صفاتِه ولا في أفعالِه سبحانه وتعالى (١).

### \* \* \*

قوله عز وجل: ﴿ وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْءَ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَدًا ﴿ آَبُكَ إِذَا نَسِيتَ غَدًا ﴿ آَبُكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَىٰ أَن يَهْدِينِ رَبِّي لأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا ﴾ وَقُلْ عَسَىٰ أَن يَهْدِينِ رَبِّي لأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا ﴾

وسببُ نزولِهَا: أنّ قـومًا سألُوا النبيّ ﷺ عن قصة، قال: غـدًا أخبرُكم، ولمْ يقلُ إنْ شاء اللَّهُ. فاحتبس الوحيُ عنه مدةً، ثم نزّلتْ هذه الآيةُ.

وفي الحديث الصحيح (٢): أنَّ سليمان - عليه السلام - قال: «لأطوفنَّ الليلة على مائة امرأة» الحديث.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۳۹۷ \_ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٧/٤)، ومسلم (٥/ ٨٧).



وفي الحديث: أنَّ بني إسرائيلَ، لو لمْ يقولُوا: «إنْ شاء اللَّه» ما اهتدُوا أبدًا يعني إلى البقرةِ التي أُمروا بذبحِها.

وفي الحديث الذي في «المسند» و«السنن» (١): أنَّ يأجوج ومأجوج يحفرون كلَّ يوم السدَّ حتى يكادُوا يروا منه شُعاع الشمس، ثم ينصرفون ويقولون غدًا نفتحه فإذا رجعُوا من الغد وجدُوه كما كان أولاً حتى يأذن اللَّهُ في فتحه، فيقولون: غدًا نفتحه أنْ شاء اللَّه، فيرجعون فيجدونَه كما تركوه فيفتحونه.

قال إبراهيم بن أدهم : قال بعضهم : ما سأل السائلون مسألة هي أنجح من أن يقول العبد : ما شاء اللَّه قال : يعني بذلك : التفويض إلى اللَّه .

وكان مالكُ بنُ أنسٍ كشيرًا يقولُ: ما شاءَ اللَّهُ ما شاءَ اللَّهُ. فعاتبه رجلٌ على ذلكَ. فرأى في منامِهِ قائلاً يقولُ: أنت المُعاتبُ لمالك على قولِهِ ما شاء اللَّه، لو شاءَ مالكٌ أنْ يثقبَ الخردلَ بقولِه ما شاءَ اللَّهُ فعلَ.

قال حمادُ بنُ زيد: جعلَ رجلٌ لرجلٍ جُعلاً على أنْ يعبرَ نهرًا، فعبرَ حتى إذا قربَ من الشطِّ، قال: عبرتُ واللَّه، فقال له الرجلُ: قلْ إن شاء اللَّهُ. فقال: شاءَ اللَّهُ أو لم يشأ، قال: فأخذَتُهُ الأرضُ.

فلا ينبغي لأحد أن يُخبر بفعلٍ يفعله في المستقبلِ إلا أنْ يُلحقَهُ بمشيئة اللَّه، فإنَّه ما شاء اللَّهُ كَان وما لم يشأ لم يكنْ. والعبدُ لا يشاء إلا أنْ يشاء اللَّهُ له. فإذا نسي هذه المشيئة ثم تذكّرها فقالها عند ذكرها ولو بعد مدة، فقد امتشل ما أُمِر به، وزال عنه الإثم، وإنْ كان لا يرفعُ ذلك عنه الكفارة، ولا

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحــمد (۲/ ۵۱۰ ـ ۵۱۱)، والترمذي (۳۱۵۳)، وابن مــاجه (٤٠٨٠) من حديث أبي هريرة رُطِيني.

الحِنثَ في يمينهِ، ولهـذا في كلامِ أبي الدرداءِ: اللَّهُمُّ اغفُـرُ لي وتجاوزُ عنِّي. فلم يسألُ إلا رفع الإثم دونَ رفع الكفارةِ.

رُوي عن سعيد بنِ جبيرٍ، في قولِهِ تعالى: ﴿ وَاذْكُو رَبُّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ [الكهف:٢٤] ، قال: يقولُ: إذا حلفتَ فنسبتَ الاستثناءَ فاستثن إذا ذكرت، ولو بعد خمسة أشهرٍ أو ستة أشهرٍ ؛ فإنَّه يجزئك ما لم تحنث . خرَّجه آدمُ بن أبي إياسٍ في «تفسيره».

وعلى هذا حَملَ قولَ ابنِ عباسٍ وأصحابِهِ طائفةٌ من العلماءِ، منهُم: أبو مسعودِ الأصبهانيُّ الحافظُ وابنُ جرير الطبريُّ.

وكذا يُقال في هذا الحديثِ من تقدُّم الاستثناء؛ فإنَّ تقديمَه أبعدُ من تأخيرِهِ عن اليمينِ، فإنَّ اليمينَ لم تُوجد بالكليّة وفي تأخيرِه وجدتْ.

وقد قالَ مالكٌ في الاستثناء في اليمين: إنْ ذكر المشيئة يريدُ بها الاستثناء نفعَهُ ذلك في منع الحنث، وإنْ كانَ إنَّما أراد امتثالَ قولِه تعالى: ﴿وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْء إِنِي فَاعِلْ ذَلِكَ غَدًا ﴿ وَلا تَقُولُنَ عَشَاءَ اللَّه ﴾ [الكهف: ٢٣ ـ ٢٤] ثم حنثَ، فإنِّي أن يَشَاءَ اللَّه ﴾ [الكهف: ٢٣ ـ ٢٤] ثم حنثَ، فإنِّي أرى الكفارة نقلَهُ ابنُ المنذرِ وغيرُه وكذلك حكاهُ أبو عُبيد عن بعضِ العلماء.

وترددَ بعضُ العلماء في وجوبِ الكفارةِ في هذا القسم؛ لترددِّ نظرِهِ بين اللفظِ والمعْنَى. فلفظُهُ معلَّقٌ بالمشيئةِ، ومعناهُ الجزمُ بالفعلِ غيـر معلقٍ، وإنَّما ذكرَ الاستثناء تحقيقًا وتأكيدًا للفعلِ.

وفي الجملة: فينبغي حملُ حديثِ زيدِ بنِ ثابتُ (١) هذا على هذا المعنى، وأنْ تُقدَّم المشيئةُ على كلِّ قولٍ يقولُه وحلفٍ يحلفُهُ ونذرٍ ينذرُهُ، ليخرجَ بذلكَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٥/ ١٩١)، والحاكم (١/ ٥١٦).



من عُهدة استقلال العبد بفعله، وليحقق العبد أنَّه لا يكون مما يعزم عليه العبد ويقولُه من حلف ونذر وغيرهما إلا ما شاء اللَّه وأرادَه ، ولهذا قال بعده : «ما شئت كان وما لم تشأ لم يكن ، ولا حول ولا قوة إلا بك، إنَّك على كلِّ شيء قدير "(١).

فتبرًّأ من حولِهِ وقـوتهِ ومشيئتِه بدون مشيئـةِ اللَّهِ وحولِهِ وقوتِهِ، وأقرَّ لربّه بقدرتِهِ على كلِّ شيءِ وأنَّ العبدَ عاجزٌ عن كلِّ شيء إلا ما أقدرَهَ عليه ربُّه.

ففي هذا الكلام: إفرادُ الربِّ تعالى بالحولِ والقوةِ والقُدرةِ والمشيئةِ، وأنَّ العبدَ غيرُ قادرٍ من ذلكَ كلِّه إلا على ما يقدره مولاهُ، وهذا نهايةُ تُوحيدِ الربوبية.

وللشافعيِّ من أبياتٍ شعر:

ما شئت كان وإن لم أشأ وما شئت أن لم تشأ لم يكن

وقد حملَ طائفةٌ منهُم الإمامُ أحمدُ كلامَ ابنِ عباسٍ في تأويلِ الآيةِ على وجه آخرَ، وهو: أنَّ الرجلَ إذا قال: لا أفعلُ كذا وكذا، ثم أرادَ فعلَهُ فإنَّه يستَشني، ويقولُ: إن شاءَ اللَّهُ، ثم يفعلُهُ ويتخلَّصُ بذلكَ من الكذبِ إذا لم يكن على عين.

وكان يحيى بنُ سعيد القطانُ، إذا قالَ: لا أفعلُ كذا. لا يفعلُه أبدًا، فإذا قيلَ له: لم تحلفُ عقولُ: هذا أشدُّ يعني الكذبَ \_ لو كنتُ حلفتُ كان أهونُ، كُنتُ أكفِّرُ يمينى وأفعلُهُ.

وسئل الإمامُ أحمدُ عـمَّن يقولُ: لا آكلُ ثم يأكلُ، قـال: هو كذبٌ، لا ينبغي أنْ يفعلَ ذلك.

<sup>(</sup>١) جزء من حديث زيد بن ثابت المتقدم تخريجه.

ونقل الوليد بن مسلم \_ في «كتاب الأيمان والنذور» عن الأوزاعي ، في رجل كُلِّم في شيء فيقول: نعم ، إن شاء الله ، ومن نيته أن لا يفعل . قال: هذا الكذب والخُلف . قال: إنَّما يجوزُ المُستثنى في اليمين ، قيل له : فإنَّه قال : نعم إنْ شاء الله ومن نيته أنْ يفعل ، ثم بدا له أن لا يفعل . قال: له ثنياه .

وهذا يدلُّ على أنَّ الاستثناءَ بالمشيئةِ في غيرِ اليمينِ إنَّما ينفعُ لمن لم يكن مصممًا على مخالفةِ ما قالَهُ من أول كلامه(١) .

## \* \* \*

قَالَ الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادَقُهَا وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاء كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوَجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ يَشْوِي الْوَجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾

قال الزجاجُ: السرادقُ: كلُّ ما أحاطَ بشيء نحو الشقة في المضرب والحائطِ المشتملِ على الشيء، وقال ابنُ قتيبةً: السرادقاتُ: الحرةُ التي تكونُ حولَ الفسطاطِ، قيلَ: هو الدهليزُ، معربٌ، وأصلُهُ بالفارسيةِ: سرادارُ، وقالَ ابنُ عباسٍ: هو سرادقُ من نارٍ.

وروى ابنُ لهيعةَ عن درَّاجٍ عن أبي الهيثمَ عن أبي سعيدِ الخدريِّ عن النبيِّ قالَ: «سرادقُ أهلِ النارِ أربعةُ جدرٍ، كثفُ كلِّ جدارٍ مسيرةً أربعين سنةً» خرَّجه الترمذيُّ (٢).

وإحاطةُ السرادقِ بهم قريبٌ من المعنى المذكورِ في غلقِ الأبوابِ، وهو شبهُ

<sup>(</sup>١) شرح حديث: «لبيك اللهم لبيك» (٣٦ ـ ٤٤).

<sup>(</sup>٢) في «الجامع» (٢٥٨٤).



قول من قالَ: إنه حائطٌ لا بابَ لهُ.

ولما كانَ إحاطةُ السرادِق بهم موجبٌ لهمهم وغمهم وكربهم وعطشهم لشدة وهج النارِ عليهم، قال اللَّه تعالى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءٍ كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئِسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف:٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَلَهُمْ مُقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴿ لَكَهُ كُلُما أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمَّ أُعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [الحجن ٢١-٢١].

قال أبو معشر: كنا في جنازة مع أبي جعفر القاري فبكى أبو جعفر، ثم قالَ: حدَّثني زيدُ بنُ أسلمَ، أنَّ أهلَ النارِ لا يتنفسونَ، فذلك الذي أبكاني. خرَّجه الجوزجانيُّ.

وخرج ابن أبي حاتم من طريق إبراهيم بن الحكم بن أبان عن أبيه عن عكرمة ، قال: على كل باب من أبواب النار سبعون ألف سرادق من نار ، في كل سرادق منها سبعون ألف قبة من نار ، في كل قبة منها سبعون ألف تنور منها سبعون ألف كوة من نار ، في كل كوة منها من نار ، في كل كوة منها من نار . على كل صخرة سبعون ألف صخرة منها سبعون ألف حجر من نار ، على كل صخرة سبعون ألف عقرب من نار ، لكل عقرب منها نار ، على كل حجر منها سبعون ألف عقرب من نار ، لكل عقرب منها سبعون ألف فقارة من نار ، في كل سبعون ألف فقارة من نار ، في كل فقارة منها سبعون ألف فقارة من نار ، وقدون تلك فقارة منها سبعون ألف موقد من نار يوقدون تلك النار ، وذكر تمام الحديث ، وسيأتي فيما بعد إن شاء اللَّه تعالى ؛ وفيه : "إنهم يهوون من باب إلى باب خمسمائة سنة " وهو غريب ومنكر" ، وإبراهيم بن الحكم بن أبان صعيف تركه الأثمة .

وأبوابُ جهنَّم قبلَ دخولِ أهلِها إليها يومَ القيامةِ مغلقةٌ كما دلَّ عليه ظاهرُ قولِهِ تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًا حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتْ أَبْوَابُهَا ﴾ قولِهِ تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًا حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتْ أَبْوَابُهَا ﴾ [الزمر: ٧١].

وفي حديث أبي هارونَ العبدي وهو ضعيفٌ جداً عن أبي سعيد الخدريِّ عن النبيِّ عَلَيُّ النارُ، فإذا فيها غضبُ النبيِّ عَلَيُّ النارُ، فإذا فيها غضبُ اللَّهِ وزجره ونقمتِه، لو طرحَ فيها الحجارةُ والحديدُ لأكلتْها، ثم أغلقتْ دونِي».

وقد رُويَ أن أبوابَها تفتحُ كلَّ يومٍ نصفُ النهارِ، وسنذكرُهُ فيما بعدُ \_ إن شاء اللَّه تعالى.

وروى الإمامُ أحمدُ عن إسحاقَ الأزرقيِّ عن شريكِ عن الركينِ عن أبيه، قال: رأى خبابُ بنُ الأرتِّ رجلاً يصلِّي نصفَ النهارِ فنهاه، وقال: إنها ساعةٌ تفتحُ فيها أبوابُ جهنَّمَ فلا تصلِّ فيها.

وقد وردَ ما يستدلُّ به على أنها مفتحةٌ، ففي «الصحيحينِ» (١) عن أبي هريرةَ، عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «إذا جاءَ رمضانُ فتحتُ أبوابُ الجنةِ وغلِّقَتُ أبوابُ النار وصفدت الشياطينُ ومردةُ الجنِّ».

وخرَّج الترمذيُ (٢) من حديث أبي هريرة عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ قالَ: «إذا كان أولُ ليلة من شهر رمضان صفدت الشياطينُ ومردةُ الجنِّ وأغلقت أبوابُ النارِ، فلم يفتح منها بابٌ، وفتحت أبوابُ الجنة فلم يغلق منها بابٌ».

ولكنْ قد قيلَ: إن إغلاقَ أبوابِ النارِ إنَّما هو عن الصائمينَ خاصةً،

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ٣٣)، (٤/ ١٤٩)، ومسلم (٣/ ١٢١).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۲۸۲).



وكذلك فتحُ أبوابِ الجنةِ هو لهم خاصةً.

وفي حديث القاسم العربي عن الضحاك عن ابن عباس عن النبي على في فضل رمضان، قال فيه: «فيفتح فيها» أي في أول ليلة منه: «أبواب الجنة للصائمين من أمة محمد على في أول الله أنه وهذا منقطع أبواب الجنان، ويا مالك، أغلق أبواب الجحيم عن الصائمين من أمّة محمد على الشائمين من أمّة محمد على الضحاك لم يسمع من ابن عباس (١٠).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّهُ لا قُوَّةَ إِلاَّ بِاللَّهِ إِن تَرَنِ أَنَا أَقَلَّ مِنكَ مَالاً وَوَلَدًا ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقولُ: في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّه ﴾ [الكهف:٣٩]، قال: ما قالَ: ما شاءَ اللَّه كانَ ولا يكونُ، بلْ أطلقَ اللَّفظَ؛ ليعمَّ الماضي والمستقبلَ والراهنَ.

وسمعته يقول: وتدبرتُ قولَه تعالى: ﴿ لا قُوَّةَ إِلاَّ بِاللَّهِ ﴾ [الكهف:٣٩]، فرأيتُ لها ثلاثةَ أوجه.

أحدُها: أن قائلَها يتبرأُ من حولِهِ وقوتِه، ويسلِّمُ الأمرَ إلى مالكه.

والثاني: أنه يعلمُ أنْ لا قوةَ للمخلوقينَ إلا باللَّه، فلا يخافُ منهم؛ إذ قُواهُم لا تكونُ إلا باللَّه، وذلك يوجبُ الخوفَ من اللَّه وحدَهُ.

والثالثُ: أنَّه ردَّ على الفلاسفة والطبائعيين الذين يدَّعونَ القُوى في الأشياء

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (٦٤ ـ ٦٧).

<sup>(</sup>٢) هو : يحيى بن محمد بن هبيرة.

بطبيعتها، فإنَّ هذه الكلمةَ بيَّنت أنَّ القَويَّ لا يكُونُ إلا باللَّه (١١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ الْكَتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفَقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَا لِهَذَا الْكَتَابِ لا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبَيرةً إِلاَّ أَحْصَاهَا ﴾ وقولُهُ عَلَيْهُ: ﴿ أَتَبِعِ السَّيِئَةَ الْحَسنةَ تَمْحُها ﴾ ظاهره أنَّ السَيْئاتِ تُمحَى بالحسنات، وقد تقدَّم ذكر الآثارِ التي فيها أنَّ السيئة تمحى من صُحف الملائكة بالحسنة إذا عُملت بعدها، قال عطيّة العوفي : بلغني أنَّه من بكى على خطيئته مُحيت عنه، وكتبت له حسنة ، وعن عبد الله بن عمرو، قال : من ذكر خطيئة عملها، فوجل قلبه منها، فاستغفر الله عز وجل لم يحبسها شيء حتى عملها، فوجل قلبه منها، فاستغفر الله عز وجل لم يحبسها شيء حتى عموها عنه الرَّحمن . وقال بِشْرُ بنُ الحارث : بلغني عن الفضيل بن عياض، قال : بكاء النهار يمحو ذنوب العلانية : وبكاء الليل يمحو ذنوب السرّ، وقد ذكرنا قول النبي عَيُو ذنوب العلانية : وبكاء الله به الخطايا ويرفع به الدرجات ،

وقال طائفة : لا تُمحَى الذنوب من صحائف الأعمال بتوبة ولا غيرِها، بل لابُد من أن يُوقف عليها صاحبُها ويقرأها يوم القيامة، واستدلُّوا بقوله تعالى: ﴿ وَوَضِعَ الْكَتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفَقِينَ مِمَّا فِيه وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَا لَهَذَا الْكَتَابِ لا يُغَادرُ صَغيرةً وَلا كَبيرةً إِلاَّ أَحْصَاهَا ﴾ [الكهن ٤٩]، وفي الاستدلال بهذه الآية نظر ، يُغادرُ صَغيرةً وَلا كَبيرة إلاَّ أَحْصَاهَا ﴾ [الكهن ٤٩]، وفي الاستدلال بهذه الآية نظر ، لأنَّه إنَّما ذكر فيها حال المجرمين، وهم أهل الجرائم، والذنوب العظيمة، فلا يدخل فيهم المؤمنون التائبون من ذنوبهم، أو المغمورة ذنوبهم بحسناتهم. وأظهر من هذا، الاستدلال بقوله تعالى: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَةً خَيْرًا يَرَهُ ﴿ ﴾

الحديث.

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲٦٥).



ومَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةً شَرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة:٧-٨]، وقد ذكر بعضُ المفسرينَ أنَّ هذا القولَ هو الصحيحُ عند المحققينَ، وقد رُوي هذا القولُ عن الحسنِ البصريِّ، وبلالِ بنِ سعد الدمشقيِّ، قال: الحسنُ في العبد يذنبُ، ثم يتوبُ، ويستغفرُ: يُغفر له، ولكن لا يُمحاه من كتابِهِ دونَ أن يقفه عليه، ثم يسأله عنه، ثم بكى الحسنُ بكاءً شديدًا، وقال: لو لم نبكِ إلا للحياءِ من ذلك المقام، لكان ينبغي لنا أن نبكي.

وقال بلال بن سعد: إنَّ اللَّهَ يغفرَ الذنوبَ، ولكن لا يمحُوها من الصحيفة حتى يُوقفه عليها يومَ القيامة وإن تابَ.

وقال أبو هريرة: يُدني اللَّهُ العبدَ يومَ القيامة، فيضعُ عليه كنفَهُ، فيستُرهُ من الخلائق كُلِّها، ويدفعُ إليه كتابكُ في ذلكَ الستر، فيقولُ: اقرأ يا ابنَ آدم كتابك، فيقرأ، فيمرُّ بالحسنة، فيبيضُّ لها وجهه، ويُسرُّ بها قلبه، فيقولُ اللَّهُ: أتعرفُ يا عبدي؟ فيقولُ: إنِّي قبلتُها منكَ، فيسحدُ، فيقولُ: انِي قبلتُها منكَ، فيسحدُ، فيقولُ: انِي رأسكَ وعد في كتابك، فيمرُّ بالسيَّة، فيسودُ لها وجهه، ويُوْجَلُ منها الفعْ، وترتعد منها فرائصه، ويأخذُه من الحياء من ربه ما لا يعلمه غيره، فيقول: أتعرف يا عبدي؟ فيقول: نعم يا ربّ، فيقولُ: إنِّي قد غفرتُها لك، فيقول: أتعرف يا عبدي؟ فيقول: نعم يا ربّ، فيقولُ: إنِّي قد غفرتُها لك، فيسجدُ، فلا يرى منه الخلائقُ إلا السُّجودَ حتى ينادي بعضهم بعضًا: طُوبي فيسجدُ، فلا يرى منه الخلائقُ إلا السُّجودَ حتى ينادي بعضهم بعضًا: طُوبي منه المذا العبد الذي لم يَعصِ اللَّه قطُّ، ولا يدرونَ ما قد لقي فيما بينه وبينَ ربه ما قد وقفَهُ عليه(۱).

وقال أبو عثمانَ النَّهْديُّ عن سلمانَ: يُعطَى الرجلُ صحيفتَهُ يومَ القيامة، فيسرأ أعلاها، فإذا سيئاتُهُ، فإذا كادَ يسوءُ ظنُّه، نظرَ في أسفلها، فإذا

<sup>(</sup>١) روى البخاري نحو ذلك عن ابن عباس مرفوعًا (٨/٣٥٣).

حسناتُهُ، ثم نظرَ إلى أعلاها فإذا هي قلد بُدِّلتُ حسنات، ورُوي عن أبي عثمانَ، عن ابنِ مسعود، وعن أبي عثمانَ من قولِهِ وهو أصعُّ.

وروى ابنُ أبي حاتم بإسناده عن بعض أصحاب معاذ بن جبل، قال: يدخلُ أهلُ الجنة الجنة على أربعة أصناف: المتقين، ثم الشاكرين، ثم الخائفين، ثم أصحابُ اليمين؟ قال: لأنّهم عملُوا الحسنات والسيئات، فأعطُوا كتبهم بأيمانهم، فقرءُوا سيئاتهم حرفًا حرفًا، قالُوا: يا ربّنا هذه سيئاتُنا فأين حسناتُنا؟ فعند ذلك محا اللّهُ السيئات، وجعلَها حسنات، فعند ذلك قالُوا: ﴿هَاوُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيَهُ ﴾ [الحاقة:١٩] فهم أكثرُ أهلِ الجنة.

وأهلُ هذا القولِ قد يحملونَ أحاديثَ محـوِ السيئاتِ بالحسناتِ على محوِ عقوبتها دون محوِ كتابتها من الصحف، واللَّه أعلمُ (۱).

### \* \* \*

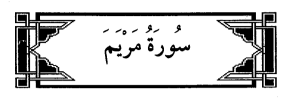
قوله تعالى: ﴿ فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول في قوله تعالى: ﴿ فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴾ [الكهف:٩٧] قال: «التاء» من حروف الشدّة، تقول في الشيء القريب الأمر: ما اسطعتُه، وفي الشّديد: ما استطعته، فالمعنى: ما أطاقوا ظهوره لضعفهم، وما قدروا على نقبِه وشدّته (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٧٠٠ ـ ٤٧٣).

<sup>(</sup>٢) هو : يحيى بن محمد بن هبيرة. (٣) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٥).



# قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُصِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ قُضِيَ الأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾

ولا يزالُ أهلُ جهنَّم في رجاء الفرج إلى أنْ يُذبحَ الموتُ، فحينئذٍ يقعُ منهم الإياسُ وتعظم عليهم الحسرة والحزنُ.

وفي «الصحيحين» (١) عن أبي سعيد عن النبي عَيَلِيْهِ قالَ: «يجاءُ بالموت يومَ القيامة كأنه كبش أملحُ، فيوقفُ بين الجنة والنار، فيقالُ: يا أهلَ الجنة هل تعرفونَ هذا؟ فيشرئبونَ، وينظرونَ، ويقولونَ: نعم، هذا الموتُ، ويقال: يا أهل النار، هل تعرفون هذا فيشرئبونَ وينظرونَ، فيقولون: نعم، هذا الموتُ، قال: فيؤمرُ به فيذبحُ، ثم يقالُ: يا أهل الجنة خلودٌ فلا موتٌ».

ثم قرأ رسولُ اللَّهِ ﷺ : ﴿ وَأَنذُرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [مرم: ٣٩] وخرَّجه الترمذيُّ (٢) بمعناه، وزادَ: «فلولا أنَّ اللَّهَ قضى لأهل الجنة بالحياة والبقاء لماتُوا لأهل الجنة بالحياة والبقاء لماتُوا ترحًا».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ وابنُ ماجه (٣) معناه من حديثِ أبي هريرةَ

<sup>(</sup>١) البخاري (٦/ ١١٧ \_ ١١٨)، ومسلم (٨/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) الترمذي (٣١٥٦).

<sup>(</sup>٣) أحمد (٢/٣٦٨ ـ ٣٦٩)، والترمذي (٢٥٥٧)، وابن ماجه (٤٣٢٧).

عن النبيِّ عَيَالِيَّ وقال فيه: «إنَّ أهلَ الجنة يطلعون خائفينَ وجلينَ أن يخرجُوا من مكانِهِم مكانِهِم الذي هُم فيه، وإنَّ أهلَ النارِ يطلعُونَ مستبشرينَ فرحينَ أن يخرجُوا من مكانِهِم الذي هم فيه» وفي رواية الترمذيِّ : «مستبشرينَ يرجونَ الشفاعةَ».

وخرَّجاه في «الصحيحينِ» (١) من حديث ابن عمر عن النبيِّ عَيَالَة بعناه، وفي حديثه «فيزداد أهل الجنة فرحًا إلى فرحهم، ويزداد أهل النار حزنًا إلى حزبهم» وخرَّجه الترمذيُ (٢) من حديث أبي سعيد عن النبيِّ عَيَالِة مختصرًا، وفيه : «فلو أنَّ أحدًا مات فرحًا لمات أهلُ الخنة، ولو أنَّ أحدًا مات حزنًا لمات أهلُ النار».

وخرَّج ابنُ أبي حاتم بإسناده عن ابنِ مسعود من قوله نحو هذا المعنى غير مرفوع وزاد: «أنه ينادَى أهلُ الجنة وأهلُ النارِ: هو الخلودُ أبدَ الآبدينَ»، قال: فيفرحُ أهلُ الجنة فرحة لو كان أحدٌ ميتًا من فرحه لماتُوا، ويشهقُ أهلُ النارِ شهقةً لو كان أحدٌ ميتًا من شهقه لماتُوا، فذلك قولُه: ﴿وأَنذُرْهُمْ يَوْمَ النَارِ شهقةً لو كان أحدٌ ميتًا من شهقه لماتُوا، فذلك قولُه: ﴿وأَنذُرْهُمْ يَوْمَ النَّرِفَةَ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ ﴾ [غافر:١٨]، وقولُه تعالى: ﴿وأَنذُرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرةَ إِذْ قُضِيَ الأَمْرُ ﴾ [مريم:٣٩].

ورَوى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن هشام بن حسانَ، قالَ: مرَّ عمرُ بنُ الخطابِ بكثيبٍ من رملٍ فبكى، فقيلَ له: ما يبكيكَ يا أمير المؤمنينَ؟ قال: ذكرتُ أهلَ النارِ فلو كانُوا مخلدينَ في النارِ بعدد هذا الرملِ كانَ لهم أمدٌ عدون إليه أعناقَهُم ولكنَّه الخلودُ أبدًا؛ وقد رُوي عن ابنِ مسعودٍ هذا المعنى أيضًا مرفوعًا، وموقوقًا، وسنذكره فيما بعدُ \_ إن شاءَ اللَّهُ تعالى.

<sup>(</sup>١) البخاري (١٨/ ١٤١)، ومسلم (٨/ ١٥٣).

<sup>(</sup>۲) الترمذي (۲۰۵۸).

وأمَّا عصاةُ الموحدينَ: فإنه ربما ينفعهم الدعاءُ في النارِ، خرَّج الإمامُ أحمدُ من حديثِ أبي ظلال عن أنسِ بنِ مالك عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: "إنَّ عبدًا في جهنَّم لينادِي ألفَ سنة: يا حنانُ يا منانُ، فيقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ لجبريلَ عليه السلامُ: اذهب فأتني بعبدي هذا ، فيذهب جبريلُ فيجد أهلَ النارِ منكبينَ يبكونَ، فيرجع على اللَّه عزَّ وجلَّ فيخبره، فيقولُ: أتني به فإنَّه في مكان كذا وكذا، فيجيء به ويوقفه على ربّه، فيقولُ له: يا عبدي كيفَ وجدتَ مكانك؟ فيقولُ: يا ربِّ شرُّ مكان وشرُّ مقيل، فيقولُ: ردُّوا عبدي، فيقولُ: دعُوا عبدي، فيقولُ: دعُوا عبدي، فيقولُ: دعُوا عبدي،

أبو ظلال اسمُهُ هلالٌ؛ ضعفوه.

خرَّج الترمذيُّ (۱) من طريق رشدين بن سعد، حدث ني ابنُ أنعم - هو الإفريقيُّ -، عن أبي عثمان أنه حدثه عن أبي هريرة ، عن النبيِّ عَلَيْ قال : "إنَّ رجلينِ ممن دخلَ النار اشتد صياحُهما، فقال الربُّ عزَّ وجلَّ: أخرجُوهما، فلما خرَجا، قال لهما: لأيِّ شيء اشتد صياحُهما، قالا: فعلنا ذلك لترحَمنا، قال: رحمتي لكُما أن تنطلقا فتلقيا أنفسكُما حيث كنتُما من النار، قال: فينطلقان فيلقي أحدُهُما نفسه، فيقول له الربُّ عزَّ وجلَّ: ما منعك أن تلقي نفسك كما ألقي صاحبُك؟ قال: إني لأرجُو أن لا تعيدني فيها بعدَما أخرجتني، فيقول له الربُّ عزَّ وجلَّ: لك رجاؤك، فيدخلاً جميعًا الجنة برحمة اللَّه عزَّ وجلَّ»، قال الترمذيُّ: إسنادُ هذا الحديثُ ضعيفٌ.

وفي «صحيح مسلم» (٢) عن أنس عن النبيِّ عَلَيْكَةً قالَ: «يخرجُ من النارِ أربعةٌ في في اللهِ عن النارِ أربعةٌ في على اللهِ عن وجلَّ، فيلتفتُ أحدُهُم فيقولُ: أي ربِّ إذْ أخرجتني منها فلا تعدني فيها، قال: فينجيه منْهَا».

<sup>(</sup>١) الترمذي (٢٥٩٩).

<sup>(1)</sup> مسلم (1/۱۲۳).

وخرَّجه ابنُ حبانَ في «صحيحه» (١) وعندَهُ: «فيلتفتُ فيقولُ: يا ربِّ ما كانَ هذا رجائي فيك، فيقولُ: يا ربِّ ما كانَ هذا رجائي فيك، فيقولُ: ما كان رجاؤك؟ قال: كانَ رجائِي إذ أخرجتني منها أن لا تعيدني فيها، فيرحمهُ اللَّهُ فيدخلهُ الجنةَ».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٢) من رواية علي بن زيد بن جدعان عن ابن المسيب عن أبي سعيد وأبي هريرة عن النبي عليه قال: «إن آخر رجلين يخرجان من النار فيقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ لأحدهما: يا ابن آدم ماذا أعددت لهذا اليوم؟ هل عملت خيراً قط؟ هل رجوتني؟ فيقولُ: لا ، أي ربّ فيؤمرُ به إلى النار، فهو أشدُّ أهلِ النار حسرة، ويقولُ للآخر: ماذا أعددت لهذا اليوم؟ هل عملت خيراً قط أو رجوتني؟ فيقولُ: لا، أي ربّ الله أني كنت أرجوك، قال: فيرفعُ له شجرةً »، وذكر الحديث في دخوله الجنة وما يُعطَى فيها.

وخرَّج هناد بنُ السريِّ من طريقِ أبي هارونَ العبديِّ وفيه ضعف شديدٌ عن أبي سعيد الخدريِّ عن النبيِّ عَيَّالِيَّ : «أن رجالاً يدخلُهُم اللَّهُ النارَ فيحرقُهُم بها حتى يكونُوا فحمًا أسودَ، وهم أعلَى أهلِ النارِ، فيجأرونَ إلى اللَّه عزَّ وجلَّ يدعونَهُ، فيقولونَ: ربنا أخرجْنَا منها، فاجعلنا في أصلِ هذا الجدارِ، فإذا جعلَهُم في أصلِ الجدارِ رأوا أنه لا يعني عنهم شيئًا، قالُوا: ربَّنا اجعلنا من وراءِ هذا السورِ، لا نسألُك شيئًا بعدَهُ، فيرفع لهم شجرةً حتى تذهب عنهم سخنةُ النارِ - أو: شحنة النارِ» وذكر الحديث (٣)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) ابن حبان (۲/ ح ۲۳۲).

<sup>(</sup>٢) أحمد (٧٤/٣).

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (١٦٦ \_ ١٦٩).



قوله تعالى: ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا ﴿ وَإِن مَنكُمْ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَل

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ﴿ ثُلَّ ثُنَجِي اللّذِينَ اتَّقَوْا وَّنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جَثيًّا ﴾ [مري: ٧١ - ٧٧].

رُوى إسماعيلُ بنُ أبي خالد عن قيسِ بنِ أبي حازمٍ قالَ: بكَى عبدُ اللَّهِ بنُ رواحةَ فبكتِ امرأتُهُ، فقالَ لَها: ما يبكيك؟ قالت: رأيتُك تبكي فبكيتُ، قال: إني ذكرتُ هذه الآيةَ: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مرم:٧١] وقد علمتُ أنِّي داخلُها، فلا أدري أناج منها أنا أم لا؟

وروى ابنُ المباركِ عن عبادِ المقبريِّ، عن بكرِ المزنيِّ، قالَ: لما نزلتْ هذه الآيةُ ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مربم: ٧١] ذهب ابنُ رواحة إلى بيتهِ فبكى، وجاءت المرأةُ فبكتْ، ثم جاء أهلُ البيتِ فبعلُوا يبكونَ كلُّهم، فلما انقطعتْ عبرتُهُ قالَ: يا أهلاه ما يبكيكُم؟ قالُوا: لا ندري، ولكنًا رأيناكَ تبكي فبكينًا، قالَ: آيةٌ نزلتْ على رسولِ اللَّهِ عَلَيْهُ، ينبئني فيها ربِّي أني واردٌ النارَ ولم ينبئني أني صادرٌ عنها.

وقال موسى بنُ عقبةَ في «مغازيه»: رعمُوا أنَّ ابنَ رواحةَ بكى حينَ أرادَ الخروجَ إلى موتهِ، فبكى أهله حينَ رأوه يبكي، فقالَ: واللَّهِ ما بكيتُ جزعًا من الموت ولا صبابةً لكم، ولكنِّي بكيتُ جزعًا من قولِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مبه:٧١] فأيقنتُ أني واردُها ، فلا أدري أنجُو منها أم لا؟

وقال حفصُ بنُ حميد عن شمرِ بنِ عطيّةَ: كان عمرُ بنُ الخطابِ رَطَّتُ إذا قرأ هذه الآيةَ يبْكِي، ويقُولُ: ربِّ أنا ممن تُنجي أم من تذرُ فيها جثيًّا.

ورَوى أبو إسحاقَ عن أبي ميسرةَ: أنه كان إذا أوى إلى فراشه، قالَ: يا ليتَ أمي لم تلدني، فقالت له امرأتُهُ: يا أبا ميسرةَ إنَّ اللَّهَ قد أَحسنَ إليكَ هداكَ للإسلام، قالَ: أجل، إنَّ اللَّهَ يبيِّنُ لنا أنَّا واردُو النار ولم يبيِّنْ أنَّا صادرونَ منها.

وروينا من طريقِ سفيانَ بنِ حسينِ عن الحسنِ، قال: كان أصحابُ رسولِ اللّهِ ﷺ إذا التقوا يقولُ الرجلُ منهم لصاحبِه: هل أتاكَ أنَّكَ واردٌ النارَ؟ فيقولُ: نعم، فيقولُ: هل أتاكَ أنَّك خارجٌ منها؟ فيقولُ: لا، فيقولُ: ففيم الضحكُ إذًا؟

وقالَ ابنُ عيينةَ عن رجلٍ عن الحسنِ، قالَ رجلٌ لأخيه: يا أخي هل أتاكَ أنَّكَ واردٌ النارَ؟ قال: لا ، قالَ: ففيم الضحكُ إذًا؟ قالَ: ففيم الضحكُ إذًا؟ قالَ: فما رئي ضاحكًا حتى ماتَ.

وقال الإمامُ أحمدُ: حدثنا هاشمُ بنُ القاسمِ، حدثنا المباركُ بنُ فضالةَ، عن الحسنِ في قولِهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [سم: ۲۱] قال: قالَ رجلٌ لأخيه: فقد جاءكَ عن اللَّه أنَّك واردٌ جهنم؟ قال: نعم، قالَ: فأيقنت بالورود؟ قال: نعم، قال: فأيقنت وصدَّقت بذلك؟ قال: نعم، وكيف لا المورود؟ قال: نعم، قال: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُها كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتما مَقْضيًا ﴾ أصدِّقُ وقد قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَاللَّهِ ما أدري أأصدرُ عنها أم [مرم: ۲۷] قال: ففيم التثاقل؟، وفيم الضحكُ؟، وفيم اللعبُ؟

قال أحمدُ: وحدثنا خلفُ بنُ الوليدِ، حدثنا المباركُ، قال: سمعتُ الحسنَ يقولُ: لا \_ واللَّهِ \_ إنْ أصبحَ فيها مؤمنٌ إلا حزينًا، وكيف لا يحزنُ المؤمنُ،



وقد جاءَهُ عن اللَّهِ أنه واردٌ جهنمَ ولم يأتِه أنه صادرٌ عنها.

قال أحمدُ: وأنبأنا حسينُ بنُ محمد، حدثنا ابنُ عياش، عن عبدِ اللَّهِ بنِ دينار أنَّ لقمانَ، قال لابنه: يا بنيَّ كيف يأمنُ النارَ من هُو واردُها؟

وقد اختلفَ الصحابةُ ومن بعدهم في تفسيرِ الورودِ، فقالتُ طائفةٌ: الورودُ هو المرورُ على الصراطِ، وهذا قولُ ابنِ مسعود، وجابرٍ، والحسنِ، وقتادة، وعبدِ الرحمنِ بنِ زيدِ بنِ أسلم، والكلبيِّ، وغيرِهم.

وروى إسرائيلُ عن السديِّ: قالَ : سألتُ مرةَ الهمداني عن قولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مرم: ٧١] فحدَّ ثني عن ابنِ مسعود أنه حدثهم، قال: قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «يردُ الناسُ النارَ ثم يصدرونَ عنها بأعمالِهم، فأولُهم كلمح البرق، ثم كالربح، ثم كحضرِ الفرس، ثم كالراكب في رحله ثم كَسيْرِ الرجلِ ثم كمشيه » خرَّجه الترمذيُّ، وقال: حديثٌ حسنٌ ، وخرَّج الإمامُ أحمدُ أولَهُ ، وخرَّجه الحاكمُ وقال: صحيحٌ ، ورواه شعبةُ عن السديِّ عن مرَّةَ عن عبدِ اللَّه موقوقًا ولم يرفعهُ شعبةُ ، مع أنه قرأ بأنَّ السديَّ حدثه به مرفوعًا ، قالَ الدارقطنيُّ: يحتملُ أن يكونَ مرفوعًا .

قلتُ: ورواه أسباطٌ عن السديِّ عن مرَّةَ الهمدانيِّ عن عبدِ اللَّهِ موقوفًا أيضًا، فقالَ: «يردُ الناسُ الصراطَ جميعًا، وورودُهُم: قيامُهُم حولَ النارِ، ثم يصدرونَ عن الصراط بأعمالهم، فمنهُم من يمرُّ كالبرقِ» فذكرَ الحديثَ بطوله، وفي آخرِه: «حتى إن آخرهُم مرًّا: رجلٌ نورهُ على إبهامي قدميه، يتكفأ به الصراطُ دحضٌ مزلةٌ، عليه حسك كحسك القتاد، حافتًاه ملائكةٌ معهم كلاليبُ من نارٍ يختطفونَ بها الناسَ» وذكر بقية الحديث، خرَّجه ابنُ أبي حاتم.

ورواه الحكمُ بنُ ظهيرِ عن السديِّ عن مراً عن عبدِ اللَّهِ فرفعَ آخرِ الحديث، ولفظُ حديثه: قَالَ عبدُ اللَّه: الورودُ ليسَ بالدخولِ فيها ولكنَّه حضورُها والوقوفُ عليها، مثلُ الدابةِ تردُ الماءَ ولا تدخلُهُ، ثم قالَ عبدُ اللَّه: قال رسولُ اللَّه عليها: "يضعُ اللَّهُ الصراطَ على جهنَّم فيجوزُ العبادُ عليه» وذكر قال رسولُ اللَّه عليها: "ولو قيلَ لأهلِ النار: إنَّكم ماكشونَ في النارِ عددَ كلِّ حصاة في الدنيا سنةً لرجُوا، وقالُوا: إنَّا لابُدَّ مخرجونَ، ولو قيلَ لأهلِ الجنة: إنَّكم ماكثونَ في الجنةِ عددَ كلِّ حصاة في الدنيا سنةً حزنُوا، وقالُوا: إنَّا لابُدَّ مخرجونَ، ولو قيلَ لأهلِ الجنةِ ولكنَّ ماكثونَ في الجنةِ عددَ كلِّ حصاة في الدنيا سنةً حزنُوا، وقالُوا: إنَّا لابُدَّ مخرجونَ، ولو قيلَ لأهلِ الجنةِ اللَّهُ جعلَ لهما الأبدَ ولم يجعلُ لهما الأمدَ»، و"الحكمُ بنُ ظهيرٍ" ضعيفٌ.

ولعل هذا الكلام في آخرِ الحديث موقوف على ابن مسعود، فإنه رُوي عنه موقوقًا من وجه آخر بإسناد جيد، قال أبو الحسن بنُ البراءِ العبديِّ في كتاب «الروضة» له: حدثنا أحمدُ بنُ خالد \_ هو: الخلالُ \_، حدثنا عثمانُ بنُ عمر، حدثنا إسرائيلُ، عن أبي إسحاق عن عمرو بن ميمون، عن عبد اللَّه قالَ: لو أنَّ أهلَ جهنم وعدوا يومًا من أبد أو عدد أيام الدنيا لفرحوا بذلك اليوم، لأنَّ كلَّ ما هُو آتِ قريبٌ.

وقد رُويَ أولُ الحديثِ من طريقِ أبي إسحاقَ موقوقًا أيضًا، لكنْ بمخالفةً في الإسنادِ، فروى عمرُو بنُ طلحةَ القتادُ عن إسرائيلَ عن أبي إسحاقَ عن أبي الأحوصِ عن عبد اللَّهِ ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مبنا٧] قال: الصراطُ على جهنَّم مثلُ حدِّ السيف، فتم الطائفةُ الأولى كالبرق، والثانيةُ كالريح، والثالثةُ كأجودِ الإبلِ والبهائم، ثم يمرُّونَ والملائكةُ يقولونَ: ربِّ سلِّم سلِّم. خرَّجه الحاكمُ وقالَ: صحيحٌ على شرط الشيخين، وكذا خرَّجه آدمُ بنُ أبي إياسٍ في «تفسيره» عن إسرائيلَ.



وخرَّج مسلمٌ في «صحيحه»(۱) من حديث روح بن عبادة، أنبأنا ابن جريج، أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبد اللَّه يُسألُ عن الورود، فقالَ: نحن يوم القيامة على كذا وكذا، انظرْ أي ذلك فوق الناس، قالَ: فتُدْعى الأمم بأوثانها وما كانت تعبد: الأول فالأول، ثم يأتينا ربنًا بعد ذلك، فيقولُ: من تنتظرون؟ فنقولُ: ننتظرُ ربنا، فيقولُ: أنا ربكم، فيقولون: حتى ننظر إليك، فيتجلّى لهم ويضحك، فينطلق بهم فيتبعونَه، ويعطى كل إنسان منهم مؤمن أو منافق نورة، ثم يتبعونه وعلى جسر جهنم كلاليب وحسك تأخذ من شاء الله، ثم يطفأ نور المنافقين ثم ينجو المؤمنون، فينجو أول زمرة وجوههم كالقمر» وذكر بقية الحديث، كذا أخرجه مسلمٌ عن عبد الله بن سعيد \_ وهو الأشج و إسحاق بن منصور، وكلاهما عن روح به.

وخرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢) عن روح به وزادَ فيه بعدَ قوله: «فيتجلَّى لهم يضحك» قال: سمعتُ النبيَّ عَلَيْكُ قَالَ: «فينطلقُ بهم فيتبعونَهُ» وساق الحديث فجعله من هذا الموضع مرفوعًا، وما قبلَهُ موقوفًا.

وقد روى محمدُ بنُ شرحبيلَ الصنعانيُّ عن ابنِ جريجٍ هذا الحديث، فرفع أولَه أيضًا وهو ذكرُ التجلِّي والضحكِ، ورواه عبدُ الرزاقِ عن رباح بنِ زيد عن ابنِ جريجٍ عن زيادِ بنِ سعد عن أبي الزبير، عن جابرٍ عن النبي عليهُ عن ابنِ جريجٍ عن زيادِ بنِ سعد عن أبي الزبير، عن جابرٍ عن النبي عليهُ فذكر التجلِّي، وروى عنه الحديث كلَّه أيضًا بهذا الإسناد؛ هذا يدلُّ على أنَّ فذكر التجلِّي، وروى عند ابنِ جريجٍ عن أبي الزبيرٍ مرفوعًا، وإنْ كانَ عنده كلُّه مرفوعًا عن زيادِ بنِ سعدٍ عن أبي الزبير، وكذلك رواه أبو قرة عن مالكٍ كلَّه مرفوعًا عن زيادِ بنِ سعدٍ عن أبي الزبير، وكذلك رواه أبو قرة عن مالكٍ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/۱۲۲).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۳/ ۲۸۳).

عن زياد بن سعد عن أبي الزبير، عن جابر، عن النبي و النبي و الله عن أبي يوم القيامة جُمعت الأمم فذكره كلَّه مرفوعًا، وكذلك رواه ابن لهيعة عن أبي الزبير، قال: سمعت رسول اللَّه و الزبير، قال: سمعت رسول الله و الله و الزبير، قال: سمعت رسول الله و الله

وأمَّــا ما وردَ فــي روايةِ روحٍ عن ابنِ جريــجٍ عن كِذا وكـــذا، فـــإن أصلَهُ تصحيفٌ من الراوي للفظة «كوم»، فكتب عليه كذا وكذا لإشكال فهمه عليه، ثم كتبَ: انظر، أي: ذلكَ يأمرُ الناظرُ فيه بالتروي والفكرِ في صحة لفظه، فأدخلَ ذلكَ كلَّه في الروايةِ قديمًا، ولم يقع ذلكَ في نسخ «صحيح مسلم» كما يظنُّه بعضُهم، فإن الحديثَ في «مسندِ الإمامِ أحمدً»، و«كتابِ السنةِ» لابنه عبـدِ اللَّهِ كذلكَ، وخـرَّجه الطبـرانيُّ في «كتـابِ السنةِ» من طريقِ أبي عاصم عن ابنِ جريج، أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابرًا يُسألُ عن الورود فقالَ: «نحنُ يومَ القيامةِ على كوم فوقَ الناسِ، فتدعى الأمم بأوثانها» وذكرَ الحديثَ إلى قولِهِ: «فيتجلَّى لهم يضحك» قالَ: فسمعتُ رسولَ اللَّه ﷺ يقولُ: «حتى يبدو كذا وكذا، فينطلق بهم فيتبعونَه » وذكر الحديث بتمامه، وفي سياقه أيضًا: «وتغشى المنافقينَ ظلمةٌ»، فظهرَ بهذه الرواية أن الشكُّ والتصحيفَ إنما جاء من جهَـةِ روحِ بنِ عبـادةِ، ولعله وقع في كتــابِهِ كذلكَ فــحدَّث به كــما في كتابِهِ، واللَّهُ أعلمُ، لكنْ قد رواهُ محمدُ بنُ يحيى المازنيُّ عن ابنِ جريجٍ، كما رواهُ عنه روحٌ.

خرَّجه من طريقِهِ الخلالُ.



ومما يستدلُّ به على أنَّ الورودَ ليسَ هو الدخولُ: ما خرَّجه مسلم (۱۳ من حديث أبي الزبير عن جابر، قال: أخبر تني أمُّ بشر (۲۳ أنها سمعت النبيَّ عَلَيْكُ عند حفصة : «لا يدخلُ النارَ ـ إن شاءَ اللَّهُ ـ من أصحاب الشجرة أحدٌ من الذينَ بايعوا تحتَها» قالت : بلى يا رسولَ اللَّه، فانتهرها، فقالت حفصة : ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلاً وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ۷۷]. فقال النبيُّ عَلَيْكَ : «قد قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ : ﴿ تُم نَنجِي اللَّهِ مَن اللَّهُ عزَّ وجلَّ : ﴿ تُم نَنجِي اللَّهِ مَن اللَّهُ عزَّ وجلَّ : ﴿ وَإِن اللَّهِ مَن اللَّهُ عَزَّ وجلَّ : ﴿ وَإِن اللَّهِ مَا اللَّهُ عَزَّ وجلَّ : ﴿ وَإِن اللَّهِ مَا اللَّهُ عَزَّ وجلَّ : ﴿ وَالدِينَ التَّقُواْ وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِنيًا ﴾ [مريم: ۷۷].

ورواه الأعمشُ عن أبي سفيانَ ، عن جابرٍ ، عن أمِّ بشرٍ بنحوه (٣) ، وفي بعضِ رواياتِ الأعمشِ فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «يرِدُونَها، ثم يصدرونَ عنها بالأعمال».

وقالت طائفة : الورود هو الدخول ، وهذا هو المعروف عن ابن عباس ، وروي عنه من غير وجه ، وكان يستدل لله لذلك بقول الله تعالى في فرعون : ﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ فَأُوْرَدُهُمُ النَّارَ ﴾ [مود: ٨٨] . وبقوله : ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾ [مريم: ٧٧] . وكذلك قوله تعالى : ﴿ لَوْ كَانَ هَوُلاءِ آلِهَةً مَّا وَرَدُوهَا ﴾ [الانبياء: ٩٩] ، وقد سبق عن عبد الله بن رواحة نحو هذا إلا أن الرواية عنه منقطعة .

وروى مسلمٌ الأعورُ عن مجاهدٍ: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مريم:٧١] قال: داخلُها.

وسئل كعبٌ عن الورودِ المذكورِ في الآيةِ، فقالَ: تمسكُ النارُ عن الناسِ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۷/ ۱۲۹).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «أم بشر» وهو خطأ، والتصحيح «أم مبشر» كما في «مسلم».

<sup>(</sup>٣) أحمد (٦/ ٣٦٢).

كأنها متن إهالة، حتى تسوى عليها أقدام الخلق كلِّهم برِّهم وفاجرِهم، ثم يقولُ لها الربُّ عـزَّ وجلَّ: خذي أصحابَك ودعي أصحابِي، فـتخسفُ بكلِّ وليِّ لها، وينجي اللَّهُ المؤمنينَ نديةً ثيابُهم.

قال كِعبُّ: ألم ترَ إلى القدرِ الكثيرةِ الودك إذا بردتُ استوت بيضاء كالشحم، فإذا أوقدتِ النارُ تحتها انخسف الودكُ في القدرِ من هاهنا وهاهنا، وفي روايةِ عنه قال: فهي أعرفُ بهم من الوالدِ بولدهِ.

وقال ثور بن يزيد عن خالد بن معدان : إذا دخل أهل الجنة الجنة ، قالُوا : ألم يعدنا ربنًا أنا نرد النار ؟ قال : بلى ، ولكن مررتُم عليها وهي خامدة ، وفي رواية عنه ، قال : إذا جاز المؤمنون الصراط نادى بعضهم بعضًا : ألم يعدنا ربنًا أنا نمر على جسر جهنّم ؟ فيقولون : بلى ، ولكن مررتُم عليها وهي خامدة .

وقال مسكين : سمعت أشعث الحداني يقول : بلغني أن أهل الإيمان إذا مروًا بصراط جهنم ، قال : تقول لهم جهنم : جوزوا عني قد بردتُم وهجي ، ذروني وأهلي . ولكن هذا والذي قبله قد يدلان على أن الورود هو المرور على الصراط كالقول الأول .

وروى كشيرُ بنُ زياد البرساني عن أبي سُمية، قال: اختلفنا في الورود، فقالَ بعضُنا: لا يدخلُها مؤمنٌ، وقال بعضُهم: يدخلُونها جميعًا ثم ينجي اللَّهُ الذين اتَّقوا، فلقيتُ جابرَ بنَ عبد اللَّه، فقلتُ: إنا اختلفْنَا في الورود، فقالَ: يردونها جميعًا ، وقال سليمُ بنُ مرةً: يدخلونها، وقالَ: سمعتُ رسولَ اللَّه عَيْنِهُ يقولُ: «لا يبقى برُّ ولا فاجرٌ إلا دخلَها، فتكونُ على المؤمنينَ بردًا وسلامًا كما كانتُ على إبراهيم، حتَّى إنَّ للنارِ ضجيجًا من بردهم ﴿ ثُمَّ نُنجِي الَّذِينَ وسلامًا كما كانتُ على إبراهيم، حتَّى إنَّ للنارِ ضجيجًا من بردهم ﴿ ثُمَّ نُنجِي الَّذِينَ



اتَّقَوْا وَّنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جَثِيًّا ﴾ [مريم:٧٧] . خرَّجه الإمامُ أحمدُ (١)، و «أبو سميةَ » لا ندري من هُو .

وفي «الصحيحين (٢) عن أبي هريرة وطيخه ، عن النبي عليه قال: «لا يموت لأحد من المسلمين ثلاثة من الولد فتمسه النار إلا تحلّة القسم»، وقد فسر عبد الرزاق وغير م تحلّة القسم بالورود لقوله: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١] وظاهر هذا يقتضي أن الورود هو مس النار. وفي رواية (٣): «فيلج النار إلا تحلّة القسم» فجعله مستثنى مِنْ ولُوجِها.

وروى عبدُ الملكِ بنُ عـميرٍ، عن عبدِ الرحمنِ بنِ بشـيرِ الأنصاريِّ، قال: قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْلَةٍ: «من مات له ثلاثةُ أولادٍ لم يبلُغُوا الحنث لم يردِ النـارَ إلا عابرَ سبيل».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٤) من حديث ابن لهيعة ، ورشدين بن سعد ، كلاهُ ما عن زاذان بن نائل ، عن سهل بن معاذ بن أنس ، عن أبيه ، عن النبي عَلَيْه ، قال : «من حرس من وراء المسلمين في سبيل اللَّهَ متطوِّعًا لا يأخذُهُ سلطانٌ لم يرد إلا تحلّه القسم ، فإنَّ اللَّه تعالى يقول : ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُها ﴾ [مرج:٧١] إسنادُهُ ضعيفٌ .

وخرَّج الطبرانيُّ (٥) من حديثِ الواقديِّ، حدثنا شعيبُ بنُ طلحةَ بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ عبد الرحمنِ بنِ أبي بكرٍ، حدثنا أبي، عن أبيه، عن جدِّه، عن أبي بكرٍ الصديقٍ، عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ قالَ: «إنَّما حرُّ جهنمَ على أمَّتي كحرِ الحمامِ»، الواقديُّ متروكُ.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۸/۱۲۷)، ومسلم (۸/۳۹).

<sup>(</sup>٤) أحمد (٣/ ٤٣٧ \_ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٥) الطبراني في «الأوسط» (٦/ ح٣٠٢).

<sup>(</sup>۱) أحمد (۳/ ۳۲۹). (۳) البخاري (۲/ ۹۳).

وروى منصورُ بنُ عـمار، عن بشيرِ بنِ طلحـة، عن خالدِ بنِ دُريْك، عن يعْلَى بنِ مُنْية، عن النبيِّ عَلَيْهُ: «تقولُ جَهنمُ للمؤمن: جـزيا مؤمنُ؛ فقد أطفأ نورُك لهبي» غريبٌ وفيه نكارةٌ.

وقد فسر بعضُهم الورودَ بالحُمَّى في الدنيا، روى مجاهد وعشمان بنُ الأسودِ وفيه حديثٌ مرفوع: «الحُمَّى حظ المؤمن من النار» وإسنادُهُ ضعيفٌ.

وقالت طائفة : الورود : ليس عامًا وإنما هو خاص المحضرين حول جهنم المذكورين في قوله تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرنَاهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضَرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جَثِيًّا ﴾ إلى قوله : ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مرم: ٢٨ - ٢١] : كأنَّه يقالُ لهؤلاء الموصوفين : وإن منكم إلا واردُها، رُوي هذا التأويلُ عن زيد بنِ أسلم، وهو بعيد "جداً.

وقد أخبر النبيُّ ﷺ : أنَّ العبد إذا وقف بين يدي ربِّه للحسابِ فإنه تستقبلُه النارُ تلقاء وجهه، وأخبر أنَّ الصدقة تقي صاحبَها من النار.

ففي «الصحيحين (۱) عن عدي بن حاتم، عن النبيِّ ﷺ، قالَ: «ما منكُم من أحد إلا سيكلمهُ ربَّه ليسَ بينه وبينه تُرْجمانُ، فينظرُ أيمنَ منهُ فلا يَرى إلا ما قدَّم، وينظرُ أشامً منهُ فلا يَرى إلا ما قدَّم، وينظرُ بين يديهِ فلا يَرى إلا النارَ تلقاءَ وجهه، فاتَقوا النارَ ولو بشقِّ تمرة».

وفي «صحيح مسلم» (٢) عنه عن النبيِّ ﷺ قالَ: «من استطاعَ منكم أن يستترَ من النار ولو بشقِّ تمرة فليفعلُ».

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸/ ۱۳۹)، (۹/ ۱۶۲)، (۹/ ۱۸۱)، ومسلم (۳/ ۸۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۳/ ۸۲).



وفي "صحيح البخاري" (١) عنه، عن النبي على قال: «ليقفن أحدُكم بين يدي الله عز وجل ليس بينه وبينه حجاب ولا ترجمان يترجم له، ثم ليقولن له: ألم أوتك مالاً؟ فليقولن: بلى، ثم ليقولن ألم أرسل إليك رسولاً؟ فليقولن بلى، فينظر عن يمينه فلا يرى إلا النار، ثم ينظر عن شماله فلا يرى إلا النار، فليتقين أحدكم النار ولو بشق تمرة، فإن لم يجد فبكلمة طيبة».

وفي حديث عبد الرحمن بن سمرة عن النبي عَلَيْهِ أنه خرج يومًا فقال: «رأيت الليلة عجبًا» فذكر حديثًا طويلاً، وفيه: «رأيت رجلاً من أمّتي يتقي وهج النار وشررها بيديه من وجهه، فجاءته صدقته فصارت سترًا على رأسه وظلاً على وجهه» (٢).

### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمَ الرَّحْمَنُ وُدَّاً ﴾

ومن اشتغلَ بتربية منزلت عند اللَّه تعالى بما ذكرنا من العلم الباطن وصل الى اللَّه فاشتغلَ به عمَّا سواه، وكان له في ذلك شُغُلٌ عن طلب المنزلة عند الخلق، ومع هذا فإنَّ اللَّه يُعطيه المنزلة في قُلوب الخلق والشرف عندهم، وإن كان لا يريدُ ذلك ولا يقفُ معه؛ بل يهرَبُ منه أشدَّ الهرب ويفرُّ أشدَّ الفرار خشية أن يقطعه الخلقُ عن الحقِّ - جلَّ جلالهُ.

قال اللَّه تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا ﴾ [مريم:٩٦].

(۲) «التخويف من النار» (۱۹۵ ـ ۲۰۶).

<sup>(</sup>١) البخاري (٢/ ١٣٥)، (٤/ ٢٤٠).

أي: في قلوب عباده.

وفي حديث: «إنَّ اللَّه إذا أحبَّ عبدًا نادَى: يا جبْريلُ، إني أحبُّ فُلانًا فيُحبُّه جبريلُ، ثم يحبه أهل السماء، ثم يوضَعُ له القبُولُ في الأرض».

والحديثُ معروفٌ، وهو مُخرَّجٌ في «الصحيح»(١).

وبكلِّ حالٍ، فطلبُ شرفِ الآخرةِ يحصلُ معه شرفُ الدنيا وإن لم يرده صاحبه ولم يطلبهُ، وطلبُ شرفِ الدنيا لا يجامع شرف الآخرةِ ولا يجتمعُ معه، والسعيدُ من آثرَ الباقي على الفاني، كما في حديثِ أبي موسى وطيَّك عن النبي عَلَيْ أنه قالَ: «من أحبَّ دنياه أضرَّ بآخِرَتِه، ومن أحبَّ آخرتَهُ أضرَّ بدنياه، فآثرُوا ما يبْقَى على ما يفْنَى».

خرَّجه الإمامُ أحمدُ<sup>(٢)</sup> وغيرُه.

وما أحسن ما قال الشيخ أبو الفتح البُسْتِيُّ:

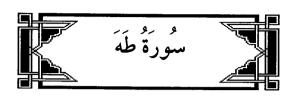
أَمْرَانِ مُفْتَرقَانِ لَسْتَ ترَاهُما يتشوقَانِ لَخُلْطَةِ وتلاقِي طلبُ المعَادِ مع الرِّيَاسةِ والعُلَى فَدَعِ الذي يفْنَى لما هو باقِي (٣)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البخاري (٩/ ١٧٣ ـ ١٧٤)، ومسلم (٨/ ٤٠ ـ ٤١) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أحمد (٤١٢/٤)، وكذلك رواه الحاكم في «المستدرك» (٣٠٨/٤)، والبيهقي (٣/ ٣٧).

<sup>(</sup>٣) «شرح حديث ما ذئبان جائعان» (٥٥ \_ ٥٦).



# قوله تعالى: ﴿ وَأَقِم الصَّلاةَ لِذِكْرِي ﴾

[ قال البخاريُّ - رحمه اللَّه - (1) :

ثنا أبو نعيم وموسى بنُ إسماعيلَ، قالا: ثنا همَّامٌ، عن قتادةَ، عن أنسِ ابنِ مالك، عن النبيِّ عَيَّكِيٍّ قالَ: «من نسي صلاةً فليُصلِّ إذا ذكرَ، لا كفَّارة لها إلا ذلك، ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي ﴾ [طه:١٤]».

قال موسى: قال همَّامٌ: سمعتُه يقولُ بعْدُ: « ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذَكْرِي ﴾ [طه: ١٤]».

وقال حبَّانُ: ثنا همَّامٌ: ثنا قتادةُ: ثنا أنسٌ، عن النبيِّ عَلَيْكُم لِهُ عَلَيْكُم لَهُ عَلَيْكُم ل

هذا الحديثُ قد رواه جماعةٌ عن همَّام، وجماعةٌ عن قتادة.

وقد خرَّجه مسلمٌ من طريقِ همَّامٍ وأبي عـوانة وسعيـد والمثنى، كلِّهم عن قتـادةَ، عن أنسٍ، وليسَ في رواية أحـد منهم: التصـريحُ بقولِ قتـادةَ: «ثنا أنس»، كما ذكر البخاريُّ أنَّ حبَّانًا رواه عن همَّامٍ.

وإنَّما احتاج إلى ذلك، لما عُرِفَ من تدليس قتادة.

ولفظُ رواية سعيد، عن قتادة التي خرَّجها مسلمٌ: «من نسي صلاةً أو نام عنها فكفَّارتُها أن يُصلِّيها إذا ذكرَها».

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١٥٤ \_ ١٥٥)، ومسلم (٢/ ١٤٢).

ولفظُ حديثِ المثنى، عن قـتادة، عنده: «إذا رقد أحدُكُم عن الصلاةِ أو نامَ عنها، فكفَّارتُها: أن يُصلِّها إذا ذكرَها».

وقد دلَّ الحديثُ على وجوبِ القضاءِ على النائمِ إذا استيقظَ، والناسي إذا ذكر، وقد حكى الإجماعَ على ذلك غيرُ واحد.

وذكر ابن عبد البرّ : أنَّ محمد بن رستم روى عن محمد بن الحسن : أنَّ النائم إذا فاته في نوْمه أكثر من خمس صلوات لا قضاء عليه ، إلحاقًا للنوم الطويلِ إذا زاد على يوم وليلة بالإغماء، والمُغْمَى عليه لا قضاء عليه عنده، ويكونُ الأمر عنده بالقضاء في النوم المعتاد، وهو ما تفوت فيه صلاة أو صلاتان أو دون خمس أو أكثر.

وأخذَ الجمهورُ بعموم الحديث.

وقولُهُ: «فليصلِّ إذا ذَكرَ»: استدلَّ به من يقولُ بوجوبِ قضاءِ الصلواتِ على الفور، وهو قولُ أبي حنيفة ومالك.

وأحمدُ يوجبه بكلِّ حال، قلَّت الصلواتُ أو كثُرَتْ.

واستدلوا \_ أيضًا \_ : بقوله : «لا كفَّارةَ لها إذا ذلك».

وذهب الشافعيُّ إلى أنَّ القضاء على التراخي، كقضاء صيام رمضان، وليس الصومُ كالصلاةِ عندَهم، فإنَّ الصيامَ لا يجوزُ تأخيرُهُ حتَّى يدخل نظيرُه من العامِ القابل والصلاةُ عندَهُم بخلافِ ذلك.

واستدلُّوا ـ أيضًا ـ : بتأخيرِ النبيِّ ﷺ الصلاةَ حتَّى خرج من الوادي.

وفيه نظرٌ؛ فإنَّ ذاك تأخيرٌ يسيـرٌ لمصلحةٍ تتعلَّقُ بالصلاةِ، وهو التباعُدُ عن موضع يُكْرَه الصلاةُ فيه.



وقد رُوي عن سمُرة بن جُنْدُب، فيـمَنْ عليه صلواتٌ فائتةٌ: أنَّه يُصلِّي مع كلِّ صلاة صلاةً.

وقد رُوي عنه \_ مرفوعًا. خرَّجه البزارُ بإسنادِ ضعيفِ<sup>(١)</sup>.

و لأصحابِ الشافعيِّ فيما إذا كان الفواتُ بغيرِ عُذْرٍ في وُجوبِ القيضاءِ على الفور وجهان.

وحمَل الخطابيُّ قولَه: «لا كفَّارةَ لها إلا ذلك» على وجهْين:

أحدُهُما: أنَّ المعنى أنَّه لا يجوزُ له تركُها إلى بدلٍ، ولا يُكفِّرها غيرُ قضائها.

والثاني: أنَّ المعنى أنَّه لا يلْزَمُهُ في نسيانها كفَّارةٌ ولا غرامةٌ. قال: إنَّما عليه أن يُصلِّى ما فاتَهُ.

وقد رُوي عن أبي هريرة \_ مرفوعًا: «من نسي صلاةً فوقتُها إذا ذكرَها».

خَرَّجه الطبرانيُّ والدارقطنيُّ والبيهقيُّ (٢) من روايةٍ حفْصِ بنِ أبي العطَّافِ.

واختلف عليه في إسناده إلى أبي هريرةً.

وحفْصٌ هذا، قال البخاريُّ وأبو حاتم: منكرُ الحديث. وقال يحيى بن يَحْيى: كذَّاب.

فلا يُلتفتُ إلى ما تفرَّد به.

وأمَّا تلاوتُهُ قولُهُ تعالى: ﴿ وَأَقِم الصَّلاةَ لِذِكْرِي ﴾ [طه:١٤].

<sup>(</sup>١) «كشف الأستار» (٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) الطبراني في «الأوسط» (٨٨٤٠)، والدارقطني (١/٤٢٣)، والبيهقي (٢/٢١٩).

وقد رواه قتاْدةً \_ مـرّةً \_ ، فقال: «للذكرى» [طه:١٤] ومرَّةً، قال: ﴿لِذِكْرِي﴾ [طه:١٤]، كما هو القراءة المتواترةُ.

وكان الزهريُّ ـ أيضًا ـ يقرؤها: «للذكرى» [طه:١٤].

وهذه القراءةُ أظهرُ في الدِّلالة على الفور؟ لأنَّ المعنى: أدِّ الصلاةَ حينَ الدِّكْرَى، والمعنى: أنَّه يصلِّي الصلاةَ إذا ذكرها.

وبذلك فسَّرها أبو العالية والشعبيُّ والنخعيُّ.

وقال مجاهد: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي ﴾ [طه:١١]: أي تذكُرُني. قـال: فإذا صلَّى عبدٌ ذكرَ ربَّه.

ومعنى قوله: أنَّ قولَهُ: ﴿وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾ [طه:١١]: أي: لأجلِ ذكْرِي ها.

والصلاةُ إنَّما فُرِضَتْ ليُذكر اللَّهُ بها، كما في حديثِ عائشةَ المرفوعِ: «إنَّما جُعل الطوافُ بالبيتِ وبيْنَ الصَّفا والمرُّوة ورمي الجمار لإقامة ذكر اللَّه».

خرَّجه الترمذيُّ وأبو داود<sup>(١)</sup> .

فأوجب اللَّهُ على خَلْقِهِ كلَّ يـوم وليلة أنْ يذكُرُوه خـمس مرار بالصلاة المكتوبة، فمن ترك شيئًا من ذكر اللَّه الواجب عليه سهْوًا فلْيعد إليه إذا ذكره، كما قال تعالى: ﴿وَاذْكُر رَبُّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ [الكهف:٢١]، فقـد أمره إذا نسي ربَّه أنْ يذكُره بعد ذلك، فمن نسي الصلاة فقد نسي ذكر ربِّه، فإذا ذكر أنَّه نسي فلْيعد إلى ذِكْر ربِّه بعد نسيانه (٢).

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۹۰۲)، وأبو داود (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٣/ ٣٥٠ \_ ٣٥٣).

# قوله تعالى: ﴿إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ [طه: ١٥]. قال: المعنى: أنِّي قد أظهرتُها حينَ أعلمت بكونها، لكنْ قاربتُ أنْ أخفيها بتكذيب المشرك بها، وغفلة المؤمنِ عنها، فالمشرك لا يُصدِّقُ كونَها، والمؤمنُ يهملُ الاستعدادَ لَها (٢).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ ﴿ ﴿ فَالَ هِيَ عَصَايَ أَتُوكَا عُلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَى ﴾ أَتُوكَا عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَى ﴾

وذكر صاحب سيرة الوزير (١) قال: سمعته يقول في قوله تعالى: ﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ ﴿ اللهِ عَلَى ﴾ [طه: ١٨،١٧]. قال: في حمل العصا عظة؛ لاأنها من شيء قد كان ناميًا فقطع، فكلما رآها حاملها تذكّر الموت.

قال: ومن هذا قيل لابن سيرين ـ رحمه اللّه ـ: رجل رأى في المنام أنه يضرب بطبل؟ فقال: هذه موعظة؛ لأن الطبل من خشب قد كان ناميًا فقطع، ومن أغشية كانت جلود حيوان قد ذبح. وهذا أثر الموعظة (٣).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ هُمْ أُولاءِ عَلَىٰ أَثَرِي وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴾ وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول: قرأ عندي قارئ،

<sup>(</sup>۲) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲٥٦ \_ ۲٦٦).

<sup>(</sup>۱) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٣) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧٢).

قال: ﴿ هُمْ أُولاءِ عَلَىٰ أَثَرِي ﴾ [طه: ١٨] فأفكرت في معنى اشتقاقها، فنظرت فإذا وضعها للتنبيه، والله لا يجوز أن يخاطب بهذا، ولَم أر أحداً خاطب الله عز وجل بحرف التنبيه إلا الكفار، كما قال الله عز وجل ﴿ قَالُوا رَبَّنَا هَؤُلاءِ شُرَكَاؤُنَا الَّذِينَ كُنَّا نَدْعُو مِن دُونِكَ ﴾ [النحل: ٨٦]، ﴿ رَبَّنَا هَؤُلاءِ أَضَلُّونَا ﴾ [الاعراف: ٣٨] وما رأيت أحداً من الأنبياء خاطب ربّه بحرف التنبيه، والله أعلم.

فأما قوله: ﴿ وَقِيلِهِ يَا رَبِ إِنَّ هَوُلاءِ قَوْمٌ لاَّ يُوْمِنُونَ ﴾ [الزخرف:٨٨] فإنه قد تقدَّم الخطاب بقوله: يا رب، فبقيت «ها» للتمكين، ولما خاطب اللَّه عز وجل المنافقين، قال: ﴿ هَا أَنتُمْ هَوُلاءِ جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ [النساء:١٠] وكرَّم المؤمنين بإسقاط «ها» فقال: ﴿ هَا أَنتُمْ أُوْلاءِ تُحِبُّونَهُمْ ﴾ [آل عمران:١١] وكان التنبيه للمؤمنين أخف (١).

### \* \* \*

روى حمَّادُ بنُ سلمة ، عن محمد بنِ عمرو بنِ علقمة ، عن أبي سلمة عن أبي هريرة وَلِيْكُم عن النبيِّ عَلِيه قال : «والَّذي نفسي بيده؛ إنه ليَسْمَعُ خفْقَ نعالِكُم حين تولون عنه، فإنْ كان مؤمنًا، كانت الصلاة عند رأسه، والزكاة عن يمينه، والصوم عن شماله، وفعل الخيرات والمعروف والإحسان إلى الناس من قبل رجْليه، فيؤتى من قبل رأسه، فتقول الزكاة : ليس من قبل مدخلٌ، ثم يؤتى عن يمينه فتقول الزكاة : ليس من قبل وجُليه مدخلٌ، ثم يُؤتى عن شماله، فيقول الصومُ : ليس منْ قبلي مدخلٌ؛ ثم يُؤتى قبل رجْليه، فيقولُ فعل الخيرات والمعروف والإحسان إلى الناس : ليس من قبلي مدخلٌ؛

فيقالُ له: اجلسْ، فيجلسُ، وقد مُثَلَت الشَّمسُ للغروب، فيقولُ له: ما تقولُ في هذا الرجلِ الذي كان بعثَ فيكم؟» \_ يعني النبيَّ عَلَيْ و "فيقولُ: أشهد أنّه رسولُ اللَّه، جاءنا بالبيِّنات من عند ربِّنا فصدَّفناه، واتبعناه، فيقالُ له: صدقتَ، وعلى هذا حييتَ، وعلى هذا متّ، وعلى هذا متّ، وعليه تُبعثُ إن شاء اللَّهُ، فيفسحُ له في قبرهِ مدَّ بصره، فذلكَ قولُهُ سبحانه: فيُبَّتَ اللَّهُ الَّذينَ آمَنُوا بِالْقُولِ الثَّابِتِ الآية: [إبراهيم: ٧٧]. يقالُ: افتحُوا له بابًا إلى النار، فيقالُ: هذا منزلُكَ لو عصيتَ اللَّه، فيزدادُ غبطةً وسرورًا، ويعادُ الجنة، فيفتح له، فيقالُ: هذا منزلُكَ وما أعدَّ اللَّهُ لك، فيزدادُ غبطةً وسرورًا، فيفادُ الجسدُ إلى ما بديء منه، وتجعلُ روحُه نسمَ طيرٍ معلقٍ في شجرِ الجنة.

وأمًّا الكافرُ فيُؤتى في قبرِه من قبلِ رأسه، فلا يُوجدُ شيءٌ، فيُؤتى من قبلِ رجليه فلا يُوجد شيءٌ، فيجلسُ خائفًا مرعوبًا، فيقالُ له: ما تقولُ في هذا الرجلِ الذي كان فيكم؟ وما تشهدُ به؟ فلا يهتدي لاسمه، فيقالُ: محمدٌ رسولُ اللَّه ﷺ ، فيقولُ: سمعتُ الناسَ يقولونَ شيئًا، فيقلتُ كما قالُواً، فيقالُ له: صدقت، على هذا حييت، وعليه مت، وعليه تبعثُ إن شاء اللَّهُ تعالى، فيُضيَّق عليه قبرُهُ حتى تختلف أضلاعُه، فذلك قولهُ تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذَكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه: ١٢٤] فيقال: افتحُوا له بابًا إلى الجنة، فيفت له بابٌ إلى الجنة، فيفالُ له عنه فيزدادُ حسرةً وثُبورًا، ثم يقالُ: افتحُوا له بابًا إلى النار، فيفتحُ له بابٌ إليها، فيقالُ له: هذا منزلُك، وما أعدًّ اللَّه لك، فيزدادُ حسرةً وثُبورًا».

قال أبو عمر الضريرُ: قلتُ لحمَّادِ بنِ سلمةَ: كمان هذا من أهلِ القبلة؟ قال: نعم، قال أبو عمر: كأنَّه كان يشهدُ بهذه الشهادة على غيْرِ يقينِ يرجعُ

إلى قلبه، كأن يسمع الناس يقولون شيئًا، فيقولُه. خرَّجه الطبرانيُّ (١).

وخرَّجه الخلالُ في كتابِ «السنة»، وزادَ فيه بعد قولِه: «وقد مُثَّلَتِ الشمسُ له قد دنتْ للغروبِ، فيقال له: هذا الرجلُ الذي كانَ فيكُم ما تَقُولُ فيه؟ فيقولُ: دعونِي حتَّى أصلِّي، فيقولونَ: إنك ستفعلُ، أخبرْنا عمَّا نسألك عنه»، وذكر الحديثَ.

وخرَّجه ابنُ حبان في «صحيحِهِ» (۲)، من طريقِ معــتمرٍ، عن محــمَّدِ بنِ عمرٍو ـ به.

ورواه جماعةٌ عن محمدِ بنِ عمرٍو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرةً ـ موقوقًا.

وقد رُوي من حديثِ أبي حازمٍ، عن أبي هريرةَ، نحوه أيـضًا مع الاختلافِ في رفعهِ ووقفِهِ.

وخرَّجه ابنُ منده، من طريقِ محمدِ بنِ جُحادةً، عن طلحةً بن مُصرِّف، عن أبي حازم، عن أبي هريرة قال: «إذا وُضِعَ المؤمنُ في قبره، أتاه شيطاًن من قبلِ رأسه، فيحولُ بينه وبينه سجوده، ثم يأتيه من قبل يديه، فيحول بينه وبينه صدقتُه، ثم يأتيه من قبل بطنه، فيحولُ بينه وبينه صومه، ثم يأتيه من قبل رجْليه، فيحولُ بينه وبينه قيامه عليها في الصلاة، ثم يُفتحُ له باب من أبواب الجنة في قول: ربي بلّغني منزلتي، فيقولُ: إن لك إخوة وأخوات لم يلحقُوا، فنم قرير العين لا تفزع بعدها».

وخرَّجه ـ أيضًا ـ من طريقِ محـمدِ بن الصلْتِ، عن ابنِ عيينةَ، عن طلحة

<sup>(</sup>۱) الطبراني في «الأوسط» (٣/ ٢٦٣٠)، وكذلك رواه الحاكم في «المستدرك» (١/ ٣٧٩ ـ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) ابن حبان (٧/ ٣١١٣).



ابنِ مُصرِّف، عن أبي حازم، عن أبي هريرة ـ يرفعهُ قال: «يؤتَى الرَّجلُ من قبلِ رأسهِ في قبره، فإذا أُتي دفعه تلاوةُ القرآنِ، فإذا أُتي من قبلِ يديه دفعتهُ الصدقةُ، فإذا أُتي من قبلِ رجليه دفعه مشيه إلى المساجد»، فذكره نحوه، كذا في هذه الرواية السابقة، إنَّ الذي يأتيه في قبره شيطانٌ.

وفي حديث الأعمش، عن المنهال، عن زاذان، قال: قلت للبراء: أملك هو أم شيطان ؟ قال: فغضب غضباً شديدًا، ثم قال: نحن كنّا أشد هيبةً لرسول اللّه ﷺ أن نسأله أملك هو أم شيطان ، إنما نحد تُكم ما سمعناً.

وخرّج الإمامُ أحمد (۱۱) من حديث محمد بن المنكدر، قال: كانت أسماءُ تحدّثُ عن النبي على قال: الإنان أله الإنسان في قبره فإن كان مؤمنا أحف به عملهُ: الصلاة والصيام، قال: فيأتيه الملك من نحو الصلاة فيرده ومن نحو الصيام فيرده، فيناديه اجلس، فيجلس، فيقول: ما تقول في هذا الرجل؟ يعني النبي عليه؟ «قال: من قال: محمد على قال: أشهد أنه رسول الله على قال: يقول له: وما يدريك، أدركته وقال: يقول: إنّه رسول الله على قال: يقول: على ذلك عشت، وعليه مت، وعليه تبعث. قال: إنْ كان فاجراً أو كافراً قال: جاءه الملك ليس بينه وبينه شيء يرده، فأجلسه قال: يقول: اجلس، ما تقول في هذا الرجل؟ قال: أي رجل؟ قال: محمد يقول: والله ما أدري، سمعت الناس يقولون شيئا فقلتُه، قال: فيقول له الملك على ذلك عشت، وعليه مت، وعليه تبعث.

قال: يسلَّط عليه دابَّةٌ في قبرِه، معها سوطٌ ثمرتُهُ جمرةٌ مثل غربِ البعيرِ، تضربُهُ ما شاء اللَّه، صمَّاءٌ لا تسمعُ صوتَهُ فترحمُه».

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٦/ ٢٥٣ \_ ٣٥٣).



قلتُ: قولُه: «ويسلَّطُ عليه دابَّةُ..» إلى آخره، وقد رُوي من وجه آخرَ عن ابن المنكدر، أنه بلغه ذلكَ، فلعلَّه مُدْرَجٌ في الحديث.

وفي حديث زاذانَ، عن البراءِ بن عازب، عن النبيِّ عَلَيْكُ ، وقد سبق ذكر ُ بعضه ، قال في المؤمن: «ويأتيه رجل ٌحسن ُ الوجه، حسن ُ الثياب، طيب ُ الريح، فيقول ُ: أَبْشر ْ بالذي يسر ُكَ، هذا يومك الذي كنت تُوعد . فيقول ُ له: من أنت؟ فوجه ك الوجه ُ الذي يجيء ُ بالخير، فيقول ُ: أنا عملُك الصالح ، فيقول ُ: ربِّ أقم الساعة حتى أرجع إلى أهلي ومالي ».

وقال في حقِّ الكافرِ: «ويأتيه رجلٌ قبيحُ الوجه، قبيحُ الثياب، منتنُ الربحِ، فيقولُ: أَبْشِر بالذي يسوءُك، هذا يومُك الذي كنتَ توعدُ، فيقولُ: ومِن أنتَ؟ فوجُهُك الوجهُ الذي يجيءُ بالشر، فيقولُ: ربِّ لا تقمِ الساعةَ» خرَّجه الإمامُ أحمدُ وغيرُه (١).

وروى ابن أبي الدنيا، بإسناده عن أبي بكر بن عياش، عن المقسري ، عن أبيه، عن عائشة وطيعها، قالت : إذا خرج سرير المؤمن، نادى: أنشدكم الله لل أسرعتم بي، فإذا أُدخل قبره حفّه عمله، فتجيء الصلاة فتكون عن يمينه، ويجيء الصوم فيكون عن يساره، ويجيء عمله بالمعروف فيكون عند رجليه، فتقول الصلاة: ليس لكم قبلي مدخل ، كان يُصلّي، فيأتون من قبل يساره، في قبول الصوم : إنه كان يصوم ويعطش ، فلا يجدون موضعًا، فيأتون من من وجليه من وجليه ، فتخاصم عنه أعماله فلا يجدون مسلكًا.



الصالحةُ، وجاء ملكُ العذابِ، فيقولُ له بعضُ أعمالِهِ: إليك عنه، فلو لم يكن إلا أنا لما وصلت إليه.

وعنه أيضًا، قال: إذا وُضع العبدُ الصالحُ في قبرهِ، أُتِي بفراشٍ من الجنةِ، وقيلَ له: نَمْ هنيئًا لك قُبرَة العينِ، فرضي اللَّه عنك، قالَ: ويُفْسَحُ له في قبرهِ مدَّ بصره، ويفتحُ له بابٌ إلى الجنة، فينظرُ إلى حسنها، ويجدُ ريحَها، وتحتوشُه أعمالُهُ الصالحةُ: الصيامُ، والصلاةُ، والبرُّ؛ فتقولُ له: نحنُ أنصبناكَ وأظمأناك وأسهرْناك فنحنُ لك اليومُ بحيث تحبُّ، نحنُ نؤنسكَ حتى تصيرَ إلى منزلِكَ من الجنة.

وبإسناده عن كعب، قال: إذا وضع العبد الصالح في قبره، احتوشته أعماله الصالحة الصلحة والصيام والحج والجهاد والصدقة قال: وتجيء ملائكة العذاب من قبل رجليه، فتقول الصلاة: إليكم عنه فلا سبيل لكم، فقد أطال القيام لله عز وجل عليهما ، قال: فيأتُونَه من قبل رأسه، فيقول الصيام: لا سبيل لكم عليه، فقد أطال ظمأه لله تعالى في الدنيا؛ قال: فيأتونه من قبل جسده، فيقول ألحج والجهاد: إليكم عنه، فقد أنصب نفسه فيأتونه من قبل جسده، فيقول الحج والجهاد: إليكم عنه، فقد أنصب نفسه وأتعب بدنه، وحج وجاهد لله عز وجل لا سبيل لكم عليه، قبال فيأتونه من قبل يديه، فتقول الصدقة : كُفّوا عن صاحبي، فكم من صدقة خرجَت من هاتين اليدين حتى وقعت في يد الله عز وجل ابتغاء وجهه، فلا سبيل لكم عليه؛ قال: فيقال له: هنينًا طبت حيًا وطبت ميتًا. قال: ويأتيه ملائكة الرحمة، فتفرشه فراشًا من الجنة، ودثارًا من الجنة، ويفسح له في قبره مد البصر، ويؤتى بقنديل من الجنة، فيستضيء بنوره إلى يوم يبعثه الله قبره مد البصر، ويؤتى بقنديل من الجنة، فيستضيء بنوره إلى يوم يبعثه الله من قبره.

وبإسناده عن يزيد الرَّقاشيِّ، قال: بلغني أنَّ الميتَ إذا وُضعَ في قبره احتشوته أعمالُهُ، ثم أنطقها اللَّهُ تعالى، فقالتْ: أيها العبدُ المفردُ في حفرته، انقطع عنك الأخلاءُ والأهلونَ، فلا أنيسَ لك اليومَ غيرَنا، قال: ثمَّ يبْكي ويقولُ: طوبى لمن كان أنيسُه صالحًا، والويلُ لمن كان أنيسُه وبالاً.

وبإسناده عن يزيد الرقاشي - أيضًا - أنه كان يقول في كلامه: أيها المنفرد في حفرته ، المُخَلَّى في القبر بوحدته ، المستأنس في بطن الأرض بأعماله ، ليت شعري بأي أعمالك استبشرت ، وبأي إخوانك اغتبطت ، قال: ثم يبُكي حتى يبل عمامته ، ويقول: استبشر والله بأعماله الصالحة ، واغتبط والله بإخوانه المتعاونين على طاعة الله .

وبإسناده عن الوليد بنِ عسمرو بنِ ساجٍ، قال: بلغني أن أولَ شيءٍ يجدُه الميتُ حولَهُ عندَ رجليه، فيقولُ: أنا عملُكَ.

وقد ورد في شفاعة القرآن لقارئه ودفعه عند عذاب القبر خصوصاً: سورة تبارك (١) .

وخرَّج النسائيُّ في «عمل اليومِ والليلة» (٢) بإسنادِهِ عن ابنِ مسعود وَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ بَهَا مَنْ عَذَابِ قَالَ: مَنْ قَوْأَ: «تبارك اللَّهُ بيده الملكُ» كلَّ ليلة منعه اللَّهُ بها من عذابِ القبر، وكنَّا في عهد رسول اللَّه عَلَيْهُ نسميِّها المانعة .

وخرَّجه خلفُ بنُ هشامٍ في كتابِ «فضائل القرآنِ» عن ابنِ مسعود، ولفظُهُ أنه ذكرَ «تباركَ»، فقال: هي المانعةُ، تمنعُ من عذابِ القبرِ، توفِّيَ رَجلٌ فأُتِي

<sup>(</sup>١)راجع: الترمذي (٢٨٩٠).

<sup>(</sup>٢) النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٧١٦).



من قبل رجليه، فتقولُ رجلاه: لا سبيلَ لكُم على ما قبَلي، إنه كان يقرأ علي سورة تبارك، ويُؤتَى من قبلِ بطنه، فيقولُ بطنه: لا سبيلَ لكُم على ما قبلي، إنَّه كانَ أوعَى فيه سورةَ الملك، ويُؤتى من قبلِ رأسِهِ فيقولُ رأسُهُ: لا سبيلَ لكم على ما قبلي إنه كان يقرأ سورةَ الملك.

قال زِرِّ: فنظرتُ أنا ومسروقٌ في المصحفِ فلم نجِـد سورةً ثلاثينَ آيةً إلا تباركَ.

وروى عبد بن حميد في «مسنده» عن إبراهيم بن الحكم بن أبان، عن أبيه، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: اقرأ تبارك اللذي بيده الملك، احفظها، وعلمها أهلك، وولدك، وصبيان بيتك، وجيرانك، فإنها المنجية والمجادلة، تجادل أو تخاصم عن صاحبها عند الله لقارئها، وتطلب أن ينجيه من عذاب النار إذا كانت، في جوفه، وينجي الله بها صاحبها من عذاب النار.

 البراءِ، يرفعُه: «من قرأً: ألم السجدة، وتبارك، قبلَ النوم، نجَا من عذابِ القبرِ، ووُقِيَ فَتَانا القبر».

وسنذكرُ حديثَ عبادةَ في نزولِ القرآنِ مع الميتِ في قبرِهِ فيما بعدُ ـ إن شاء اللَّه تعالى.

وروى هشام بن عمار، حدّثنا عبد الله بن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر، عن أبيه، عن عطاء بن يسار، قال: إذا وُضِع الميت في لحده، فأول شيء يأتيه عمله، فيضرب فخذه الشمال، فيقول: أنا عملك، فيقول: أين أهلي، وولدي، وعشيرتي، وما خولني الله تعالى؟ فيقول: تركت أهلك، وولدك، وعشيرتك، وما خولك الله وراء ظهرك، فلم يدخل قبرك معك غيري، فيقول: يا ليْتني آثرتُك على أهلي، وولدي وعشيرتي، وما خولني الله تعالى إذ لم يدخل معي غيرك.

قال أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: حدثنا يحيى بنُ سليمٍ، عن ابنِ أبي نجيحٍ، عن مجاهدٍ، في قولِه تعالى: ﴿ فَلاَنفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ [الروم: ١٤] قال: في القبرِ.

قال أحمد: فحدثت به يحيى بن معين، فقال: طوبى لمن كان له عمل " صالح، يكون وطأه في القبرِ.

ويشهدُ لهذا كلّه ما في «الصحيحينِ»<sup>(۱)</sup> عن أنسِ بنِ مالك، عن النبيِّ ﷺ قَالَـُهُ قَالَتُهُ عَلَيْهُ النبيِّ عَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ وَعَمْلُهُ، فيرجِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمْلُهُ، فيرجِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ، ويبقَى عَمْلُهُ».

<sup>(</sup>١) البخاري (٨/ ١٣٤)، ومسلم (٨/ ٢١١).



وخرَّجه البزَّارُ والطبرانيُّ والحاكمُ (۱) بسياق مطول ، من حديثِ أنس \_ أيضًا \_ عن النبيِّ عَيَّكِيُّ قال : «ما من عبد إلا له ثلاثة أخلاء، وأما خليلٌ فيقول له: ما أنفقت فلك، وما أمسكت فليس لك، فذلك ماله، وأما خليلٌ فيقول: أنا معك، فإذا أتبت باب الملك رجعت وتركتُك، فذلك أهله وحشمه، وأمّا خليلٌ فيقول: أنا معك حيث دخلت، وحيث خرجت، فذلك عمله، فيقول: إن كنت لأهون الثلاثة عليّ.

وخرَّج البزَّارُ والحاكمُ أيضًا (٢) من حديثِ النعمانِ بن بشيرٍ عن النبيِّ ﷺ معناه وقد اختلفَ في رفعه ووقفه.

وقد رُوي هذا من حديث عائشة وطيع عن النبي عَلَيْكَ بسياق مبسوط، وأنَّ عبدَ الله بنَ كرزٍ قالَ في هذا المعنى شعرًا، وأنشده للنبيِّ عَلَيْكَةً ولكن إسنادُهُ ضعيفٌ جدا.

وخرَّج البزَّارُ هــذا المعنى ـ أيضًا ـ من حــديثِ أبي هريرةَ ، وسمُرةَ بن جندب، عن النبيِّ ﷺ.

وخرَّجه الطبرانيُّ من حديثِ سمُرةَ عن النبيِّ عِيَّالِيَّهُ أيضًا.

وروك إبراهيم بن بشارٍ، عن إبراهيم بنِ أَدْهَمَ، أنه كان ينشد شيعرًا:

ما أحد الله أكرم من مُفْرد في قبره أعمالُه تُوْنِسُه من مُفْرد في قبره أعمالُه تُوْنِسُه منعم ألج سم وفي رَوْضَة وينها الله فهي مجلِسُه

<sup>(</sup>١) الحاكم (١/ ٧٤)، والطبراني في «الأوسط» (٣/ ٢٥١٨).

وقال الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٢٥٢): رواه البزار والطبراني في «الأوسط».

 <sup>(</sup>۲) الحاكم (۱/ ۷۶ ـ ۷۰)، وقال الهيثمي في «المجمع» (۱۰ / ۲۰۲): رواه الطبراني في «الكبير» و«الأوسط»، والبزار.

وأمَّا العارفون باللَّه، المحبُّونَ له، المنقطعونَ إليه في الدنيا، والمستأنسونَ به دونَ خلقه: فإنَّ اللَّهَ بكرمه وفضله لا يخذُلُهم في قبورهم، بل يتولاَّهم، ويؤنسُ وحشتَهُم ف: ﴿إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذَينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُم مُحْسنُونَ ﴾ [النحل:١٢٨].

وقد جاء في بعضِ ألف اظ حديث يومِ المزيدِ: أنهم يقولونَ لربِّهم في ذلك اليومِ: أنت الذي أنست منا الوحشة في القبورِ.

وكتب محمد بن يوسف الأصبهاني العابد إلى أخيه: إنّي محذّرك متحوّلك من دار مُهلتك إلى دار إقامتك وجزاء أعمالك، فتصير في قرار باطن الأرض بعد ظاهرها، فيأتيك منكر ونكير ، فيقعدانك وينتهرانك، فإن يكن اللّه معك فلا بأس عليك، ولا وحشة ولا فاقة، وإن يكن غير ذلك فأعاذني اللّه وإيّاك من سوء مصرع، وضيق مضجع.

ورُئِيَ ابنُ أبي عــاصمٍ في المنامِ فسُــئِل عن حالِه فــقالَ: يؤنسني ربِّــي عزَّ وجلَّ.

وأمًّا من كانَ في الدنيا مشغولٌ عن اللَّهِ \_ عزَّ وجلَّ \_ وكان يخافُ غيرَهُ، فإنه يُعذبُ في قبرِهِ بذلكَ.

قالَ أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: حدثنا إبراهيمُ بنُ الفضلِ، عن أبي المليحِ الرقي، قالَ: إذا دخلَ ابنُ آدمَ قبرَهُ لم يبقَ شيءٌ كان يخافُه في الدنيا من دونِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ - إلا تمثَّل له يفزِّعه في قبرِهِ، لأنه في الدنيا كان يخافُه دون اللَّه تعالى.

وروى عبد ُ الرحمنِ بنُ زيدِ بنِ أسلمَ، عن أبيه، عن ابنِ عـمرَ وَاللَّهُ عن النبيِّ وَاللَّهُ وحشةً في قبورِهم، ولا يومَ نشورِهم، النبيِّ وَاللَّهُ وحشةً في قبورِهم، ولا يومَ نشورِهم،



وكأنِّي بأهلِ لا إله إلا اللَّهُ ينفضونَ الترابَ عن رءوسهم، يقولون: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهِ بَا الْحَرَنَ ﴾ (١) [فاطر:٣٤] » (٢) .

### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾

قـولُهُ: «وكان رزقُهُ كفَافًا فصبرَ على ذلك» (٣) هذا خيرُ الرزقِ كـما سبقَ في حديثِ «خيرُ الرزق ما يكفي» (٤) .

وفي «الصحيح<sup>(٥)</sup> أنَّ النبيَّ عَيَلِيَّة كان يقول: «اللهمَّ اجعلْ رزقَ آلِ محمد قُوتًا».

وقد فسَّر طائفةٌ من المفسرينَ قولَهُ تعالى: ﴿ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه:١٣١] بهذا، وقالُوا: المرادُ: رزقُ يوم بيوم.

في «صحيح مسلم» (٦) عن عبد اللَّه بن عمرو عن النبيِّ ﷺ قالَ: «قد أفلحَ من هُديَ إلى الإسلام، وكان عيشُه كفافًا وقنَّعهُ اللَّهُ به».

وخرَّج الترمذيُّ والنسائيُّ (١٧) من حديث فيضالةَ بنِ عبيدٍ عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: (طُوبي لمنْ هُديَ للإسلام وكانَ عيشهُ كفافًا وقنعَ).

<sup>(1)</sup> رواه الطبراني في «الأوسط» (٩٤٧٨).

<sup>(</sup>٢) «أهوال القبور» (٣٩ ـ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٢٥٢/٥، ٢٥٥)، الترمذي (٢٣٤٧)، ابن ماجه (٤١١٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمــد (١/ ١٧٢، ١٨٠، ١٨٧) عن سعد بن مالك، ورواه ابن حبان في «صــحيحه» (٨٠٩)، وأبو يعلى (٧٣١).

<sup>(</sup>٥) مسلم (٣/ ١٠٢ \_ ١٠٣) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٦) مسلم (٣/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٧) أحمد في «المسند» (٦/ ١٩)، والترمذي (٢٣٤٩)، والنسائي في «الكبرى» «تحفة الأشراف» (١١٠٣٣/٨).

وفي «المسند» و«سننِ ابنِ ماجه»(١) عن أنسٍ مرفوعًا: «ما منْ غني ولا فقيرٍ إلا ودَّ يومَ القيامة أنَّه أُوتيَ قُوتًا».

وفي الترمذي (٢) عن أبي أمامة \_ مرفوعًا: «عرض علي ربي أن يجعل لي بطحاء مكة ذهبًا، فقلتُ: لا يا ربِّ، ولكن أجوع يومًا وأشبع يومًا، فإذا جعت تضرعت إليك ودعوتُك، وإذا شبعْت حمدتُك وشكرتُك».

وفي «سنن ابن ماجه» (٣) أنَّ النبيَّ عَيَّكِيْ بعثَ إلى رجلٍ يستمنحُهُ ناقةً فردَّهُ ثم بعث إلى آخرَ فبعثَ إليه بناقة، فقالَ النبيُّ عَيَكِيْدٍ: «اللهمَّ أكثرُ مالَ فلانٍ م يعث إلى آخرَ فبعثَ إليه بناقة، فقالَ النبيُّ عَيَكِيْدٍ: «اللهمَّ أكثرُ مالَ فلانٍ للمانعِ الأولِ م واجعلُ رزقَ فلانِ يومًا بيومٍ للذي بعثَ بالناقة».

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا من حديثِ أبي هريرةَ \_ مرفوعًا: «اللَّهُمَّ منْ أحبَّني فارزقْهُ العفافَ والكفافَ، ومن أبغَضَني فأكثر مالَهُ وولدَهُ».

وفي الترمذيِّ وابنِ ماجه (٤) عن النبيِّ ﷺ قال: «من أصبح منكُم آمنًا في سرْبهِ معافَى في بدنه عندَهُ قُوتُ يومه؛ فكأنَّما حيزتُ له الدنيا».

وخرَّجه الطبرانيُّ (٥) وزادَ في أوَّله: «ابنَ آدمَ، جمعتُ عندَك ما يكفيكَ وأنتَ تطلبُ ما يطغيكَ، لا بقليلٍ تقنعُ ولا من كثيرٍ تشبعُ » وزادَ في آخرِه: «فعلَى الدُّنيا العفاءُ».

وقال عمرُ: كونُوا أوعيةَ الكتابِ، ينابيعَ للعلمِ، وسلُوا اللَّهَ رزقَ يومٍ

<sup>(</sup>١) أحمد (٣/ ١١٧)، (٣/ ١٦٧)، وابن ماجه (٤١٤).

<sup>(</sup>۲) أحمد (٥/ ٢٥٤)، الترمذي (٢٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) ابن ماجه (٤١٣٤).

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٢٣٤٦)، وابن ماجه (٤١٤١).

<sup>(</sup>٥) الطبراني في «الأوسط» (٨٨٧٥).



بيومٍ، وعدُّوا أنفسكُم في الموتى، ولا يضرُّكم أن لا يكثرَ لكُم.

والكفافُ من الرزقِ: هو ما ليسَ فيه فضلٌ ـ بأن يكتَفي به صاحبُهُ من غيرِ فضلٍ.

وجاء من حديثِ ابنِ عباسٍ \_ مرفوعًا: «إِنَّما يكْفِي أحدُكُم ما قنعتْ به نفسهُ» خرَّجه ابنُ أبي الدنيا.

والمرادُ أنَّ من اكتفى من الدنيا باليسيرِ وقنعتْ به نفسهُ فقدْ كفاهُ ذلكَ واستغْنَى به وإنْ كان يسيرًا.

قال أبو حازم: إنْ كان يغنيكَ ما يكفيكَ فإنَّ أَدْنَى ما في الدنيا يكفيكَ ـ وإنْ كان لا يغنيكَ ما يكفيكَ فليسَ في الدنيا شيءٌ يكفيكَ.

قال بكرٌ المزنيُّ: يكفيكَ من الدُّنيا ما قنعْتَ به ولو كفُّ تمرِّ وشربةُ ماءٍ.

وقال الإمامُ أحمدُ: قليلُ الدنيا يكفِي وكثيرُ ما يكفِي يُغنِي، إنَّ من اكتفى من الدنيا كفاهُ منها القليلُ، ومن لم يكتفِ لم يكفِ الكثيرُ، كما قالَ بعضُهُم، شعر:

حقيقٌ بالتواضع منْ يمـوتُ ويكفِي المرءَ من دنيًاه قوتٌ وقال آخرُ:

يكفِي الفـتى خلق وقـوتُ ما أكـشرَ القـوتَ لمن يموتُ

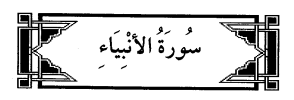
وقد مدح في هذا الحديث من صبر على كفاف عيشه وقنع به، فأما الراضي بذلك: فهو أعْلَى منزلة من الصابر القانع.

وقد قيلَ: إنَّ الفقيرَ الراضي أفضلُ من الفقيرِ الصابرِ والغنيِّ الشاكرِ بالاتفاق. وفي الحديثِ أنه \_ عليه السلامُ \_ كان يقولُ في دعائِهِ: «رضِّني بما قسمتَ لي».

وفي حديث آخر : «إذا أراد بعبده خيرًا رضًّاه بما قسم له، وبارك له فيه»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث إن أغبط أوليائي عندي» (ق ۹/ أ\_ق ۱/ب).



### [قال البخاريُّ ]<sup>(۱)</sup> :

## قوله تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فَتْنَةً ﴾

حدثنا مُسدَّدٌ، ثنا يحيى، عن الأعمش، حدثني شقيقٌ، حدثني حذيفةُ، قال: كنَّا جُلُوسًا عند عُمرَ، فقال: أيُّكُم يحفظُ قولَ رسولِ اللَّه عَلَيْهٍ في الفَّنْة؟ قلتُ: أنا كما قاله. قال: إنَّك عليه \_ أو عليها \_ لجريءٌ. قُلْتُ: «فتنةُ الرَّجلُ في أهله وماله وولده وجاره، تُكفِّرُها الصلاةُ والصومُ والصَّدقةُ والأمْرُ والنَّهيُ»، قال: ليس هذا أُريدُ، ولكن الفتنة التي تمُوجُ كما يمُوجُ البحرُ، قال: ليس عليك منها بأسٌ يا أمير المؤمنين، إنَّ بينك وبينها بابًا مُغْلقًا، قال: يُكْسَرُ أمْ يُفْتحُ؟ قال: يُكُسرُ. قال: إذن لا يُغْلقُ أبدًا.

قُلنا: أكان عُمرُ يعلَمُ الباب؟ قال: نعمْ، كما أنَّ دونَ غد الليلةَ، إنِّي حدَّثتُهُ حديثًا ليس بالأغاليطِ، فَهِبْنَا أن نسأل حذيفةَ، فأمرْنا مسرُوقًا فسألَهُ، فقال: البابُ عمرُ.

أصلُ الفتنة : الابتلاءُ والامتحانُ والاختبارُ ، ويكون تارةً بما يسوء ، وتارةً بما يسرُّ ، كما قال تعالى : ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً ﴾ [الانبياء:٣٥]، وقال : ﴿ وَبَلَوْنَاهُم بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّنَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الاعراف:١٦٨].

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١٤٠).

وغلبَ في العُرفِ استعمالُ الفتنةِ في الوقوعِ فيما يسوءُ.

والفتنةُ نوعانِ: أحدُهما: خاصة، تختص بالرجلِ في نفسِهِ، والثاني: عامَّة، تعمُّ الناسَ.

فالفتنة الخاصة: ابتلاءُ الرجلِ في خاصة نفسه بأهله وماله وولده وجاره، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فَتْنَةٌ ﴾ [التغابن:١٥]، فإنَّ ذلك غالبًا يُلهي عن طلب الآخرة، والاستعداد لها، ويشغل عن ذلك.

ولمّا كان النبيُّ عَلَيْكَ يخطبُ على المنبرِ، ورأى الحسنَ والحسينَ يمشيانِ ويعثُرانِ وهما صغيرانِ، نزلَ فحملَهُمَا، ثمّ قال: «صدق اللّه ورسولُهُ: ﴿إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾ [التغابن:١٥]، إني رأيتُ هذين الغُلامينِ يمشيانِ ويعشرانِ فلم أصبر »(١).

وقد ذمَّ اللَّهُ تعالى منْ ألهاهُ مالُهُ وولدُهُ عن ذكرِه، فقال: ﴿لا تُلْهِكُمْ أَمُوالُكُمْ وَلا أَولادُكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولْئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [المنافقون: ٩].

فظهر بهذا: أنَّ الإنسانَ يُبتلَى بماله وولده وأهله وبجاره المجاور له، ويُفتتن بذلك، فتارةً يُلهيه الاشتغالُ به عمَّا يَنفعه فَي آخرته، وتارةً تحملُهُ محبتُه على أنْ يفعلَ لأجله بعضَ ما لا يحبُّه اللَّه، وتارةً يقصِّر في حقّه الواجب عليه، وتارةً يظلمه ويأتي إليه ما يكرهُه اللَّهُ من قول أو فعل، فيسألُ عنه ويطالب به.

فإذا حصل للإنسانِ شيءٌ من هذه الفتن الخاصة، ثم صلَّى أو صامَ أو تصدَّقَ أو أمرَ بمعروفٍ أو نهى عن منكرٍ كان ذلك كفَّارةٌ له، وإذا كان الإنسانُ

<sup>(</sup>۱) أحمد (۳۵۶/۵)، وأبو داود (۱۱۰۹)، والترمذي (۳۷۷۶)، وابن ماجه (۳۲۰۰)، وابن خزيمة (۱۸۰۱) (۱٤٥٦)، وابن حبان (۲۰۳۹).



تسوؤه سيئتُه، ويعمل لأجلها عملاً صالحًا، كان ذلك دليلاً على إيمانه.

وفي «مسند بقي بن مَخْلد» عن رجل سأل النبي عَلَيْهِ: ما الإيمانُ يا رسولَ الله؟ قال: «أن تؤمنَ بالله ورسوله»، فأعادَها ثلاثًا، فقال له في الثالثة: «أتحبُّ أن أخبرك ما صريح الإيمان؟» فقال : ذلك الذي أردت ، فقال : «إن صريح الإيمان إذا أسأت أو ظلمت أحداً، عبْدك أو أمتك ، أو واحداً من الناس، صُمْت أو تصدقت وإذا أحسنت استبشرت».

وأمًّا الفتن العامةُ: فهي التي تموجُ موج البحر، وتضطرب، ويتبعُ بعضُها بعضًا كأمواج البحر، فكانَ أوَّلُها فتنة قتلِ عثمانَ وَلَيْك وما نشأ منها من افتراق قلوب المسلمين، وتشعب أهوائهم وتكفير بعضهم بعضًا، وسفك بعضهم دماء بعض، وكان الباب المغلق الذي بين الناس وبين الفتن عُمرُ حوَلَيْك ـ وكان قتلُ عُمرَ كسرًا لذلك الباب، فلذلك لم يُعْلَق ذلك الباب بعده أبدًا.

وكان حذيفة أكثر الناس سؤالاً للنبي عَيَّالِيَّة عن الفتن، وأكثر الناس علماً بها، فكان عندَه عن النبي علم بالفتن العامة والخاصة، وهو حدَّث عُمر تفاصيل الفتن العامة، وبالباب الذي بين الناس وبينها، وأنه هو عمر، ولهذا قال: إنِّي حدثته حديثًا ليس بالأغاليط، والأغاليط: جمع أغلُوطة، وهي التي يغالط بها، واحدها: «أُغلُوطة» و«مَغلَطَة »، والمعنى: أنه حدَّث حديثًا حقًا، ليس فيه مرْية، ولا إيْهام.

وهذا مما يُستدلُّ به على أنَّ رواية مثلِ حذيفة يحصلُ بها لِمَنْ سمعَها العلمُ اليقينيُّ الذي لا شكَّ فيه، فإنَّ حذيفة ذكر أن عُمر علِم ذلك وتيقنه كما تيقن

أنَّ دونَ غدِ الليلةَ لما حدَّثه به من الحديثِ الذي لا يحتملُ غيرَ الحقِّ والصدقِ. وقد كانتِ الصحابةُ تعرفُ في زمانِ عُمَرَ أنَّ بقاءَ عُمَرَ أمانٌ للناسِ من الفتنِ.

وَفِي "مسند الإمامِ أحمدً" أنَّ خالدَ بنَ الوليدِ لَّا عـزَلَه عُمَـرُ، قالَ لهُ رجلٌ: اصبرْ أَيهـا الأميرُ، فإنَّ الفتنَ قد ظهرتْ، فَقال خالدٌ: وابنُ الخطَّابِ حيُّ، إنَّما يكون بعدَهُ وَلِيْكِ.

وقد رُويَ من حديث عشمانَ بن مَظْعون، أنَّ النبيَّ عَيَالِيَّ سمَّى عمر: غلق الفتنة وقال: «لا يزال بينكم وبينَ الفتنة بابٌ شديدُ الغلقِ ما عاشَ هذا بين أظهركم». خرَّجه النزار (٢).

ورُوي نحوه من حديثِ أبي ذر<sup>(٣)</sup> .

ورَوَى كعبٌ، أنه قال لعمرَ: أجدُكَ مِصْراعَ الفتنةِ، فإذا فُتح لم يغلق أبدًا (٤) .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَخْشُوْنَ رَبَّهُم بِالْغَيْبِ وَهُم مِّنَ السَّاعَةِ مُشْفُقُونَ ﴾

فأمَّا خشية اللَّهِ في الغيب والشهادة فالمعنيُّ بهما: أن العبد يخشى اللَّه سرًّا وعلانية وظاهرًا وباطنًا، فإنَّ أكثر الناس يرى أنه يخشَى اللَّهَ في العلانية وفي

<sup>(</sup>۱) أحمد (٤/ ٩٠). «كشف الأستار».

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (١٩٤٥).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٣/ ٣٤ \_ ٣٧).



الشهادة، ولَـكن الشأنَ في خشية اللَّه في الغيب إذا غابَ عن أعين الناس، وقد مدح اللَّهُ من يخافُهُ بالغيب قالَ تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم بِالْغَيْبِ وَهُم مَن السَّاعَة مُشْفَقُونَ ﴾ [الانبياء:٩٤]، وقال: ﴿ مَّنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ﴾ وقال: ﴿ وقال: ﴿ إِنَّ اللّهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ ﴾ [المائدة:٩٤] وقال: ﴿ إِنَّ اللّهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ ﴾ [المائدة:٩٤] وقال: ﴿ إِنَّ اللّهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ ﴾ [المائدة:٩٤] وقال: ﴿ إِنَّ اللّهِ مَن يَخْشُونْ رَبَّهُم بِالْغَيْبِ لَهُم مَعْفِرةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ [الملك:٢١].

وقد فُسِّر الغيبُ في هذه الآيات بالدنيا لأن أهلها في غيب عمَّا وعِدُوا به في الآخرة، وأما في هذا الحديثِ فلا يتأتَّى ذلكَ، كما ترى لمقَّابلته بالشهادة، كان بعضُ السلف يقول لإخوانه: زهدنا اللَّهُ وإيَّاكُم في الحرامِ زهادة من قدر عليه في الخلوة فعلم أنَّ اللَّهَ يراهُ فتركهُ.

ومن هذا قول بعضهم: ليسَ الخائفُ من بَكَى وعصر عينيه، إنَّما الخائفُ من تركَ ما اشتَهى من الحرامِ إذا قدرَ عليه، ومن هنا عَظُمَ ثوابُ من أطاعَ اللَّهَ، سرَّا بينه وبينه، ومن تركَ المحرمات التي يقدرُ عليها سرَّا.

فأمَّا الأولُ فمثلُ قوله تعالى: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ ﴾ [السجدة: ١٧، ١٦] قال بعض السلف: أخفوا للَّه العمل فأخفى لهم الأجر.

وفي حديث السبعة الذين يظلهم اللَّهُ في ظلِّه يومَ لا ظلَّ إلا ظلَّه، «رجلٌ ذكر اللَّهَ خاليًا ففاضت عيناه، ورجل تصدَّق بصدقة ، حتى لا تعلم شمالُهُ ما تنفق عينه» (١).

وفي الحديث : «إذا صلَّى العبدُ في العلانية ِ فأحسنَ وصلَّى في السرِّ فأحسنَ، قال

<sup>(</sup>١) البخاري (٢/ ١٣٨)، مسلم (٢/ ٩٣).

اللَّهُ: هذا عبدي حقا».

وفي حديث آخر: «من أحسن صلاته حيث يراه الناس وأساءها حيث لا يراه أحد في حديث العبد بها ربه» (١) .

وأما الثاني: فمثلُ قولِه عَلَيْكُمْ في السبعةِ الذينَ يظلُّهم اللَّهُ في ظلَّه يوم لا ظلَّ إلا ظلَّه «ورجلٌ دعَتُهُ امرأةٌ ذاتُ حسن وجمال فقال: إنِّي أخافُ اللَّهَ ربَّ العالمين». ومثلُ الحديثِ الذي جاء فيمن أدَّى دَينًا خفيًا أنه يخيَّرُ في أي الحورِ العينِ شاء، والموجب لخشيةِ اللَّه في السر والعلانيةِ أمورٌ.

منها: قوةُ الإيمانِ بوعدِهِ ووعيدِهِ على المعاصِي.

ومنها: النظرُ في شدَّة بطشه وانتقامه وقوته وقهره، وذلك يوجبُ للعبد تركَ التعرضِ لمخالفتِه، كما قال الحسنُ: ابنَ آدم، هل لكَ طاقةً بمحاربة اللَّه، فإنَّ من عصاهُ فقدْ حاربهُ.

وقال بعضُهم: عجِبْتُ من ضعيفٍ يعصِي قويًّا.

ومنها: قوةُ المراقبةِ له، والعلمُ بأنّه شاهدٌ ورقيبٌ على قلوبِ عباده وأعمالهِم وأنّه مع عباده حيثُ كانُوا، كما دلّ القرآنُ على ذلكَ في مواضع كقوله تعالى: ﴿ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ [الجادلة:٧]، وقولُهُ تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأَنْ وَمَا تَتُلُو مِنهُ مِن قُرْآنٍ ﴾ الآية [يونس:٦١] وقولُهُ: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلاثَة إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ ﴾ الآية [الجادلة:٧]، وقولُهُ تعالى: ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ النّاسِ وَلا يَسْتَخْفُونَ مِنَ النّاسِ وَلا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُو مَعَهُمْ ﴾ الآية [النساء:١٠٨]، وكما في الحديث الذي خرّجه من اللّه وَهُو مَعَهُمْ ﴾ الآية: [النساء:١٠٨]، وكما في الحديث الذي خرّجه

<sup>(</sup>١) أخرجه: عبد الرزاق في «المصنف» (٣٧٣٨)، وأبو يعْلَى في «مسنده» (١١٧).



الطبرانيُّ: «أفضلُ الإيمانِ: أن يعلمَ العبدُ أنَّ اللَّه معه حيثُ كمان (١) فيوجبُ ذلكَ الحياءَ منه في السرِّ والعلانيةِ، قال بعضُهُم: خفِ اللَّهَ على قدرِ قدرتِهِ عليك، واسْتَح منه على قدر قربه منك.

وقال بعضُهم لمن استوصاًهُ: اتَّقِ اللَّهَ أَن يكونَ أهونَ الناظرينَ إليكَ، وفي هَذَا المعنى يقولُ بعضُهم:

يا مدمنَ الذنبِ أما تستَحِي واللَّهُ في الخلوةِ ثانيكا غسرتك من ربِّكَ إمهالُهُ وستررُهُ طولَ مساويكا

وفي حديث أبي ذرِّ وَاللَّهُ عن النبيِّ عَلَيْهُ : «ثلاثةٌ يحبُّهم اللَّهُ: رجلٌ أتى قومًا فسألهم باللَّه ولم يسألهُم لقرابة كانت بينه وبينَهُم، فتخلف رجلٌ فأعطاه سراً، لا يعلم بعطيته إلا اللَّهُ والذي أعطاه، وقومٌ سارُوا ليلَهُم حتى إذا كانَ النومُ أحبَّ إليهم عما يعدل به، فوضَعُوا رءوسهم فقام رجلٌ يتملقني ويتلُو كتابي، ورجلٌ كانَ في سرية فنخلفُوا العدو، فهُزمُوا، فأقبلَ بصدره حتى يقتلَ أو يفتح له»(٢).

فهؤلاء الشلاثة قد اجتمع لهم معاملة الله سرًّا بينه وبينه ، حيث غَفَل الناس عنهم ، فهو تعالى يحب من يعامله سرًّا بينه وبينه ، حيث لا يعامله حين أحد الحد ولهذا فُضِّل قيام وسط الليل على ما سواه من أوقات الليل والمحبون يحبون ذلك أيضًا علمًا منهم باطلاعه عليهم ومشاهدته لهم ، فهم يكتفون بذلك لأنهم عرفوه فاكتفوا به من بين خلقه ، وعاملوه فيما بينه وبينهم

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٨٧٩٦) عن عبادة بن الصامت بلفظ: «إن أفضل الإيمان: أن تعلم أن الله معك حيثما كنت».

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الترمذي (۲۰٦۸)، والنسائي (٥/ ٨٤)، وأحمد (١٥٣/٥)، والجاكم (٢/ ٤١٦)، وابن حبان (٣٣٤٩)، (٣٣٥٠).

معاملةَ الشاهـدِ غيرَ الغائبِ، وهذا مقامُ الإحسـانِ، قال بعضُ العارفين: من عرفَ اللَّهَ اكتفى به من خلقه.

وكان بعضُ المخلصينَ يقولُ: لا أعتدُّ بما ظهرَ من عملي.

اطلع على بعضِ أحوال بعضهم، ف دعى لنفسه بالموت وقال: إنما كانت تطيب الحياة أإذا كانت المعاملة بيني وبين الله سرًّا، وقيل لبعضهم: ألا تستوحش وحدك؟ قال: وكيف أستوحش وهو يقول: أنا جليس من ذكرني. آنستني خلواتي بك عن كل أنيسي وتفردت فعاينتك في الغيب جليسي (١)

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ لا يَحْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَتَتَلَقَاهُمُ الْمَلائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ الْمَلائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾

كُمْ بَيْنَ الذين: ﴿ لا يَحْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَتَتَلَقّاهُمُ الْمَلائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [الانبياء:١٠٣] ، وبين اللذينَ: ﴿ يُدَعُونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنّمَ دَعًا ﴾ [الطور:٢١]، قال: علي تُخطّف: تتلقّاهُم الملائكةُ على أبواب الجنة: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ﴾ [الزمر:٧٧]. ويلْقَى كُلُّ غِلمان صاحبَهم يُطيُفون به فعل الولْدان بالحميم جاء من الغيبة، ويقولون: أبشر فقد أعد الله لك من الكرامة كذا وكذا، وينطلقُ غُلامٌ من غلمانه إلى أزواجه من الحور العين، فيقولُ: هذا فلان \_ باسمه في الدنيا \_، فيقلنَ: أنتَ رأيتَه؟ فيقولُ: نعم، في ستخفّهُنَ الفرحُ حتى يخرُجْنَ إلى أُسْكُفّة الباب (٢).

### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث اللهم بعلمك الغيب» (۲۵ ـ ۲۸).

<sup>(</sup>٢) «لطائف المعارف» (١٣٤ \_ ١٣٥).



## قوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ مِنَ الْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكْتُمُونَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ [الانبياء:١١٠] المعنى: أنه إذا اشتدت الأصوات وتغالبت فإنها حالة لا يسمع فيها الإنسان. واللَّه عز وجل يسمع كلام كل شخص بعينه، ولا يشغله سَمْعٌ عن سَمْع (٢).

### \* \* \*

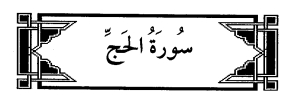
## قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ احْكُم بِالْحَقِّ وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصفُونَ ﴾ الرَّحْمَنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصفُونَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (۱) يقول في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ احْكُم بِالْحَقِّ ﴾ [الانبياء: ١١٢]: المراد منه: كن أنت أيها القائل على الحق؛ ليمكنك أن تقول: احكم بالحق، لأن المبطل لا يمكنه أن يقول: احكم بالحق (۲).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» (٣/٢٦٦).



قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثُ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِن مُّضْغَة مُخلَقَة وَعُمَّ مِن عَلَقَة ثُمَّ مِن مُضْغَة مُخلَقَة وَعُمْ مِن عَلَقَة ثُمَّ مِن مُضَعَّ فَي وَغَيْرِ مُخلَقَة لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَل مُسمَى ﴾ وقولُه: «ثمَّ يكونُ علقةً مثلَ ذلك» (١) يعني: أربعين يومًا، والعلقةُ: قطعةٌ من

«ثم يكون مضعة مثلَ ذلك» يعني: أربعين يومًا، والمضغةُ: قطعةٌ من لحمٍ.

«ثم يكون مضعة مثلَ ذلك» فينفخُ فيه الرُّوحَ، ويؤمرُ بأربع كلماتٍ: بكتبِ رزقِهِ وعملِهِ
وأجله وشقيٌّ أو سعيدٌ».

فهذا الحديثُ يدلُّ على أنه يتقلبُ في مائة وعشرينَ يومًا، في ثلاثة أطوار، في كلِّ أربعينَ منها يكونُ في طَوْر، فيكونُ في الأربعينَ الأولى نطفةً، ثم في الأربعينَ الثانية علقةً، ثم في الأربعينَ الثالثة مضغةً، ثم بعد المائة وعشرينَ يومًا ينفخُ المَلكُ فيه الرُّوحَ ويكتبُ لهُ هذه الأربعَ الكلماتِ.

وقد ذكرَ اللَّهُ في القرآن في مواضع كثيرة تقلُّبَ الْجنينِ في هذه الأطوارِ، كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةَ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةً ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةً لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٣٥/٤)، (١٨/١٥) (٩/١٥٦)، ومسلم (٨/٤٤) من حديث عبد =



أَجَلٍ مُسمَّى ﴾ [الحج:٥].

وذكر َ هذه الأطوارَ الثلاثة : النُّطفة والعلقة والمضعة في مواضع متعددة من القرآن، وفي موضع آخر ذكر زيادة عليها، فقال في سورة المؤمنين ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلالَة مِن طين ﴿ رَبّاكَ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكَينَ ﴿ رَبّ ثُمَّ خَلَقْنَا النُطْفَةَ عَلَقَا الْعَظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ النُطْفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَة مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَة عظامًا فَكَسَوْنَا الْعَظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالقينَ ﴾ [المؤمنون: ١٢-١٤].

فهذه سبع تارات ذكر ها الله في هذه الآية لخلق ابن آدم قبل نفخ الروح فيه. وكان ابن عباس يقول: خُلق ابن آدم من سبع، ثم يتلو هذه الآية ، وسئل عن العزل، فقرأ هذه الآية ثم قال: فهل يخلق أحد حتى تجري فيه هذه الصفة ؟ وفي رواية عنه قال: فهل تموت نفس حتى تمر على هذا الخلق؟ (١)

ورُوي عن رفاعة بن رافع قال : جلس إلى عمر علي والزبير وسعد في نفر من أصحاب رسول الله علي فت فت فت فت في الله علي فت الله علي فقل أصحاب رسول الله علي فت فت فقل الموءودة الصلا فقال علي فقل علي فقل علي فقل موءودة حتى تمر على التارات السبع : تكون سلالة من طين، ثم تكون نطفة، ثم تكون علقة، ثم تكون علما ، ثم تكون فقال عمر : صدقت ؛ أطال الله بقاءك .

رواه الدارقطنيُّ في «المؤتلف والمختلف» (٢) (٣) .

\* \* \*

<sup>=</sup> اللَّه بن مسعود رَطِيْنُك .

<sup>(</sup>١) أخرجه: عبد الرزاق في «المصنف» (٧/ ١٤١ ـ ١٤٥).

[قال البخاريُّ ] (١) : «بابُ: مُخَلَّقةِ وغيرِ مُخَلَّقةِ»:

حدثنا مسدد: ثنا حماد، عن عبيد اللّه بنِ أبي بكرٍ، عن أنس بنِ مالك، عن النس بنِ مالك، عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «إنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ وكَّلَ بالرَّحمِ ملكًا، يقولُ: يا ربِّ نُطفةٌ، يا ربً علقةٌ، يا ربِّ مُضْغةٌ، فإذا أراد أن يقضي اللَّهُ خلْقهُ قال: أذْكَرٌ أم أُنْشى؟ أشقيٌ أم سعيدٌ؟ فما الأجلُ؟ فيكتبُ في بطن أمّه».

اختلف السَّلفُ في تأويلِ قولِ اللَّه عـزَّ وجلَّ: ﴿ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ مُخَلَّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَّقَةً ﴾ [الحج:٥].

فقال مجاهد: هي المضغة التي تسقطُها المرأة ، منها ما هو مُخَلَّقٌ فيه تصويرٌ وتخطيطٌ ، ومنها ما ليس بمخلَّق ولا تصوير فيه ، أرى اللَّهُ تعالى ذلك عبادَه ليسبَّنَ لهم أصل ما خُلِقُوا منه ، والذي يُقِرُّه في الأرحام هو الذي يتمُّ خلْقُهُ ويُولَدُ .

وقالت طائفةً: المخلقةُ: هي التي يتمُّ خلْقُها، وغيرُ مخلقةٍ: هي التي تَسقُطُ قبلَ أن تكونَ مضغةً.

روى الشَّعْبِيُّ، عن علْقَمَةَ، عن ابنِ مسعود، قال: النطفةُ إذا استقرتْ في الرَّحمِ حَمَلَها ملَكُ بكفه، وقال: أي ربِّ، مخلقةٌ أم غيرُ مُخلقة؟ فإنْ قيلَ: غير مخلقة: لم تكُنْ نسمةً، وقذفَتْها الأرحامُ، وإن قيلَ: مخلقةٌ، قالَ: أي ربِّ، أذكرٌ أم أنثى؟ أشقيُّ أم سعيدٌ؟ ما الأجلُ؟ ما الأثرُ؟ وبأيِّ أرضٍ تموتُ؟ قال: في قالُ للنطفة: من ربُّك؟ فت قولُ: اللَّهُ، فيقالُ: من رازقُك؟ فتقولُ: اللَّهَ، فيقالُ: من رازقُك؟ فتقولُ: اللَّهَ، فيقولُ اللَّهَ عَزَ وجلَّ: اذهبْ إلى الكتابِ، فإنَّكَ ستجدُ فيه قصةَ هذه اللَّهَ، فيقولُ اللَّهَ عَزَ وجلَّ: اذهبْ إلى الكتابِ، فإنَّكَ ستجدُ فيه قصةَ هذه

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٨٧).

النطفة، قال: فتُخلقُ، فتعيشُ في أجلها، وتأكلُ رزقَها، وتطأُ في أثرَها، حتى إذا جاء أجلُها ماتتْ، فدُفنتْ في ذلكَ، ثم تلا الشعبيُّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ ﴾ إلى قوله: ﴿مُخلَقَة وَغَيْرِ مُخلَقَة ﴾ [الحج: ٥] ، فإذا بلغتْ مضغةً نُكِسَتْ في الخَلْقِ الرابع، فكانتْ نسمةً، فإنْ كانتْ غيرَ مخلقة قذفَتُها الأرحامُ دمًا، وإن كانتْ مخلقةً نُكسَتْ نسمةً.

خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ وغيرُه، وآخرُهُ هو من قولِ الشعبيِّ.

وقد يستأنسُ بهذا من يقولُ: إنَّ الحاملَ لا تحيضُ ولا ترى دمَ الحيضِ في حالِ حَمْلِها، وأنَّها لا ترَى إلا دمَ النِّفاسِ خاصةً، وفي ذلكَ نظرٌ.

وقد قيلَ: إنَّ هذا هو مرادُ البخاريِّ بتبويبهِ هذا.

وقد رُويَ عن الحسنِ في قولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ [الإنسان: ٢] ، أنَّ النطفة مُشجتُ \_ أي: خُلِطَتُ بدمِ الحيضِ \_ ، فإذا حَمَلَتِ المرأةُ ارتفعَ حيضُها.

وحديثُ أنس الذي خرَّجه البخاريُّ يدلُّ على أنَّه لا يُخلقُ إلا بعدا أن يكونَ مضغةً، وليسَ فيه ذِكْرُ مدة ذلكَ، وذكرُ المدة في حديث ابن مسعود وقد خرَّجه البخاريُّ في مواضع أُخرَ وقال: حدثنا رسولُ اللَّه وَ اللَّه وَاللَّه المسادقُ المصدوقُ من إنَّ خلقَ أحدكُم يُجْمَع في بطن أمّه أربعينَ يوماً نطفة، الصادقُ المصدوقُ من إنَّ خلقَ أحدكُم يُجْمَع في بطن أمّه أربعينَ يوماً نطفة، شم يكون علقةً مثلَ ذلك، ثم يبعثُ إليه الملكُ، فيؤمَرُ بأربع كلمات: بكتُ رزقه، وأجَله، وعمَله، وشقيُّ أو سعيدٌ؟، ثم يُنفخُ فيه الرُّوح» وذكر الحديث.

وقد رُويَ هذا المعنى عن ابن مسعودٍ موقوفًا عليه، وعن ابنِ عباسٍ،

وغيرهما من الصحابة.

وقد أخذَ كثيرٌ من العلماء بظاهر حديث ابنِ مسعود، وقالُوا: أقلُّ ما يتبيَّنُ في الأربعينَ في خلْقُ الولدِ أحدٌ وثمانونَ يومًا؛ لأنه لا يكونُ مضغةً إلا في الأربعينَ الثالثة، ولا يتخلَّقُ قبلَ أن يكونَ مضغةً.

قال الإمامُ أحمدُ: ثـنا هُشَيْمٌ: أنْبَأ داودُ، عن الشـعبي، قـال: إذا نُكِسَ السَّقْطُ الخلْقَ الرابعَ وكان مخلقًا عُتقَت به الأَمَةُ، وانقضت به العدَّة.

قال أحمدُ: إذا تبيَّنَ الخلْقُ فهو نفاسٌ، وتُعْتَقُ به إذا تبيَّن.

قال: ولا يُصلَّى على السَّقْطِ إلا بعد أربعة أشهرٍ. قيلَ له: فإنْ كان أقلَّ من أربعة؟ قالَ: لا ، هو في الأربعة بتبيَّنُ خلقُه. وقال: العلقةُ: هي دمٌّ لا يتبيَّنُ فيها الخلقُ.

وقال أصحابُنا وأصحابُ الشافعيِّ \_ بناءً على أن الخلق لا يكونُ إلا في المضغة \_: أقل ما يُتبيَّنُ فيه خلْقُ الولدِ أحدٌ وثمانونَ يومًا، في أولِ الأربعين الثالثة التي يكونُ فيها مضغةٌ، فإن أُسقطت مضغةً مخلقةً انقضت بها العدة وعُتِقَت بها أمُّ الولد، ولو كان التخليقُ خفيًّا لا يَشهدُ به إلا من يعرفُهُ من النساء فكذلك.

فإنْ كانتْ مضغةً لا تَخْليقَ فيها: ففي انقضاءِ العدةِ وعتقِ الأمَّةِ به روايتانِ عن أحمدَ.

وهل يعتبرُ للمضغة المخلقة أن يكونَ وضعُها بعدَ تمامِ أربعةِ أشهر؟ فيه قولانِ، أشهرُهُما: لا يُعتبرُ ذلكَ، وهو قولُ جمهورِ العلماء، وهو المشهورُ عن أحمدَ، حتى قالَ: إذا تبيَّنَ خلقُهُ: ليسَ فيه اختلافٌ، أنها تُعْتقُ بذلكَ.



وروي عنه ما يدلُّ على اعتبارِ مُضِيِّ الأربعةِ أشهر، وعنه روايةٌ أُخْرى في العلقة إذا تبيَّنَ أنها ولدٌ: أنَّ الأَمَةَ تُعْتَقُ بها، ومن أصحابنا من طرَّد ذلك في انقضاءِ العدَّة بها ـ أيضًا ـ وهذه الروايةُ قول النَّخعي، وحُكي قولاً للشافعي. وهذا يدلُّ على أنَّه يمكنُ التخليقُ في العلقة، وقد رُويَ ما يدلُّ عليه، والأطباءُ تعترفُ بذلك.

فأمَّا الصلاةُ على السَّقْطِ: فالمشهورُ عن أحمدَ أنه لا يُصلَّى عليهِ حتى يُنفخَ فيه الرُّوحُ، ليكون ميْتًا بمفارقةِ الروحِ لهُ، وذلك بعد مُضِيِّ أربعةِ أشهرٍ، وهو قولُ أبنِ المسيبِ، وأحدُ أقوالِ الشافعيِّ، وإسحاقَ.

وإذا ألْقَتْ ما يتبيَّن فيه خلْقُ الإنسانِ فهي نُفساءُ، ويلزمُها الغُسْلُ، فإنْ لم يتبيَّنْ فيه خلقُ الإنسانِ وكانَ مضغةً فلا نفاسَ لها، ولا غُسلَ عليها في المشهورِ عن أحمد، وعنه روايةٌ: أنها نفساءُ \_. نقلها عنه الحسنُ بنُ ثوابٍ، ولم يشترطْ شيئًا، لأن المضغة مظنَّةُ تبيُّنِ التَّخَلُّقِ والتصويرِ غالبًا.

وإنْ أَلقَتْ علقةً: فلا نفاسَ لها فيه، ولأصحابِنا وجه ضعيفٌ: أنها نفساءُ، بناءً على القول بانقضاء العدَّة به.

ومذهبُ الشافعيةِ والحنفيّةِ: أنَّ الاعتبارَ في النفاسِ بما تنقضي به العدَّةُ، وتصيـرُ به الأَمَةُ أمّ وَلد، فـحَيثُ وُجـد ذلكَ فالنفاسُ موجـودٌ، وإلا فلا، والاعتبارُ عندهُم في ذلكَ كلَّه بما يتَبيَّنُ فيه خلقُ الإنسان.

وقال إسحاقُ: إذا استتمَّ الخلقُ فهو نفاسٌ ـ : نقلَهُ عنه حرْبُ (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ٤٨٤ ـ ٤٨٨).

قوله تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ يُصَبُّ مِن فَوْق رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ ﴿ ثَلَكُ يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ ﴿ ثَلَكُ كُلَّمَا أَرَادُوا أَنِ وَالْجُلُودُ مَنْ كَدِيدٍ ﴿ ثَلَكُ كُلَّمَا أَرَادُوا أَنِ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمِّ أُعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمٍّ أُعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾

قال تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِن نَّارٍ ﴾ [الحج:١٩] وكان إبراهيمُ التيميُّ إذا تلاً هذه الآيةَ يقولُ: سبحانَ من خلَقَ من النار ثيابًا.

وروينا من طريق يحيى بن معين، حدثنا أبو عبيدة الحداد، حدثنا عبدُ اللَّهِ ابنُ بحيرٍ، عن عباسٍ الجريريِّ - أحسبُهُ عن ابنِ عباسٍ - قالَ: يُقطعُ للكافرِ ثيابٌ من نارٍ، حتى ذكر القباء والقميص والكمة.

وخرَّج أبو داود وغيرُه (١) من حديث المستورد عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «من أكل برجلٍ مسلمٍ أكلةً في الدنيا أطعمهُ اللَّهُ مثلها في جهنَّم، ومن كسَى أو اكتسى برجلٍ مسلم ثوبًا كساهُ اللَّهُ مثلَهُ في جهنَّم».

وفي «مسند الإمام أحمد» (٢) عن هبيب بن مُغْفِل (٣)، عن النبي عَلَيْ قالَ: «من وطيءَ إزارَهُ خيل الماء وطنّه في النار» وهو يبينُ معنى ما في «صحيح البخاريّ» (٤) عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْ أنه قالَ: «ما تحت الكعبين من الإزار ففي النار»، أن المراد: ما تحت الكعب من البدن والثوب معًا، وأنه يسحب ثوبه في النار كما يسحبه في الدنيا خيلاء، وسيأتي حديث: «أهونُ أهلِ النار عذابًا: مَن في قدميه نعلانِ من نار يغلي فيهما دماغه هُ فيما بعد ـ إن شاءَ اللّهُ تعالى.

<sup>(</sup>١) أحمد (٢٢٩/٤)، وأبو داود (٤٨٨١)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) أحمد (٣/ ٤٣٧)، (٤/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «حبيب بن المغفل» والصحيح: «ما أثْبَتَنْنَاهُ».

<sup>(</sup>٤) البخاري (٧/ ١٨٣). (٥) أحمد (١٣/٣)، وهو عند مسلم (١/ ١٣٥).



وفي كتابِ أبي داود والنسائي والترمذي (١) عن بريدة: أنَّ النبي عَلَيْهُ رأى على رجلِ خاتمًا من حديدِ فقال: «ما لي أرى عليك حلية أهل النار».

وروى حمادُ بنُ سلمةَ عن عليٌ بنِ زيدِ عن أنسِ عن النبيِّ عَلَيْ «أنَّ أول من يُكسى حلةً من النار: إبليسُ، يضعُها على حاجبِه ويسحبُها من خلفه دريتُه وهو يقولُ: يا ثبورهُ، وهم ينادونَ: يا ثبورهُم، حتى يقفُوا على النار، فيقولُ: يا ثبورهُ ويقولونَ: يا ثبورهُم، فيقالَ: ﴿لا تَدْعُوا الْيَوْمَ ثُبُوراً وَاحِداً وَادْعُوا ثُبُوراً كَثِيراً ﴾ [الفرقان: ١٤]». خرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢).

وفي حديث عدي ً الكندي عن عمر : «أنَّ جبريلَ قالَ للنبي عَيَيْ الله والذي بعثك بالحقِّ، لو أنَّ ثوبًا من ثيابِ النارِ عُلِّق بين السماء والأرضِ لماتَ من في الأرضِ جميعًا من حرِّه. وخرَّجه الطبرانيُّ، وسبقَ ذكرُ إسنادِه.

وفي «موعظة الأوزاعيِّ» للمنصورِ قالَ: بلغني أنَّ جبريل قالَ للنبيِّ عَيَّالِيًّ عَلَيْلًا عَلَيْ اللهُ عَلَيْلًا عَ فذكر بنحوه (٣) .

### \* \* \*

ومن أنواع عذابِهم: الصَّهْرُ، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتْ لَهُمْ ثَيَابٌ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ ﴿ يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ ثَيَابٌ مِن فَارٍ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ ﴿ يَصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ وَلَهُم مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴾ [الحج: ٢١] قال مجاهدٌ: ﴿ يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ ﴾ [الحج: ٢٠]: يذابُ به إذابةً. وقال عطاءُ الخراسانيُّ: يـذابُ به ما في

<sup>(</sup>١) أحمد (٥/ ٣٥٩)، وأبو داود (٤٢٢٣)، والترمذي (١٧٨٥)، والنسائي (٨/ ١٧٢)

<sup>(</sup>٢) أحمد (٣/ ١٥٢، ١٥٣، ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (١٦٣ \_ ١٦٤).

بطونهم كما يذابُ الشحمُ.

وخرَّج الترمذيُّ (۱) من حديث أبي هريرة عن النبيِّ عَيَّلِيَّةٍ قالَ: «إن الحميمَ ليصبُّ على رءوسهم، فينفذ الحميمُ حتى يخلصَ إلى جوفه، فيسلتُ ما في جوفه حتى يمرقَ من قدميه وهو الصهرُ، ثم يعودُ كما كانَ » وقال: حسن عريب صحيح .

وقال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ خُذُوهُ فَاعْتِلُوهُ إِلَىٰ سَوَاءِ الْجَحِيمِ ﴿ آَلِكُ ثُمَّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَمِيمِ ﴿ آَلَكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾ [الدخان:٧١-٤١]. قال كثيرٌ من السلف: نزلتُ هذه الآيةُ في أبي جهلٍ.

قال الأوزاعيُّ: يؤخذ أبو جهل يوم القيامة فيخرق في رأسه خرق، ثم يؤتى بسجل من الحميم فيصب في ذلك الخرق، ثم يقال له: ذق إنك أنت العزيز الكريم.

قال مجاهدٌ في قوله: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُما شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلا تَنتَصِران ﴾ [الرحمن: ٣٥] قال: النحاس: الصُّفْر، يذاب فيصب على رءوسهم يعذبون به، وقال عطاء الخراسانيُّ في قوله تعالى: ﴿ وَنُحَاسٌ ﴾ قال: الصُّفْر، يذاب فيصب على رءوسهم فيعذبون به (٢).

### \* \* \*

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلَهُم مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴿ لَكَ كُلَّمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ عَمَ أُعيدُوا فَيها ﴾ [الحج: ٢١-٢٢].

قال جويبر عن الضحاك: ﴿مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴾ [الحج:٢١]: أي: مطارقُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٢/ ٣٧٤)، والترمذي (٢٥٨٢).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (١٤٥ \_ ١٤٦).



وروى ابنُ لهيعة عن دراج عن أبي الهيشم عن أبي سعيد عن النبي عليه الأرضِ قالية عن النبي عليه الأرضِ قالى: «لو أنَّ مقمعًا من حديد وضع في الأرضِ فاجتمع له الثقلانِ لما أقلوه من الأرضِ خرَّجه الإمامُ أحمدُ، وخرَّج أيضًا بهذا الإسنادِ عن النبي عليه الله فرب عقامع من حديد لتفتت ثمَّ عاد».

قال الإمامُ أحمدُ في كتابِ «الزهد»: حدثنا سيارٌ، حدثنا جعفر، سمعت مالك بن دينارٍ، قال: إذا أحس أهل النارِ في النارِ بضربِ المقامع انغمسُوا في حياضِ الحميمِ في ذهبون سفالاً ، كما يغرق الرجل في الماءِ في الدنيا، ويذهب سفالاً سفالاً.

قال سعيدٌ عن قتادةً: قالَ عمرُ بنُ الخطابِ: ذكّروهم النارَ؛ لعلّهم يفرقُونَ، فإنَّ حرَّها شديدٌ، وقعرُها بعيدٌ، وشرابُها الصديدُ، ومقامعُها الحديدُ.

وذكر ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن صالح المريِّ أنه قرأ على بعضِ العباد: ﴿ إِذِ الْأَعْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ آلَ فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ ﴿ إِذِ الْأَعْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ آلَ فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر: ٧١].

قالَ: فشهقَ الرجلُ شهقةً، فإذا هو قد ْ يبسَ مغشيًا عليهِ، قالَ: فخرجْنًا من عنده وتركْنَاهُ.

وقرأ رجلٌ على يـزيدَ الضبيِّ: ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذَ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴾ [إبراهيم:٤٩]، فجعلَ يزيدُ يبكي حـتى غشيَ عليه. خرَّجهُ عـبدُ اللَّهِ ابنُ الإمامِ أحمدَ.

وقد سبقَ عن مالكِ بنِ دينارٍ: أنه قامَ ليلةً في وسطِ الدارِ إلى الصباحِ،

فقالَ: ما زالَ أهلُ النارِ يعرضُونَ عليَّ في سلاسلهم وأغلالِهِم حتى الصباح<sup>(١)</sup>.

### \* \* \*

# قوله تعالى:﴿ لَن يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلا دَمَاؤُهَا وَلَكَن يَنَالُهُ التَّقْوَىٰ منكُمْ ﴾

وقال تعالى: ﴿ لَن يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلا دَمَاؤُهَا وَلَكَن يَنَالُهُ التَّقْوَىٰ مَنكُم ﴾ [الحج: ٣٧]

والمعنى: أنه تعالى يحبُّ من عباده أنْ يتَقُوه ويطيعُوه، كما أنَّه يكره منهم أن يعْصُوه، ولهذا يفرحُ بتوبة التائبينَ إليه أشدَّ من فرحِ منْ ضلَّتْ راحلتُهُ التي عليْها طعامُهُ وشرابُهُ بفلاة من الأرضِ، وطلبَها حتَّى أعيا وأيسَ منها، واستسلَمَ للموت، وأيسَ من الحياة، ثم غلبتْ عينُه فنامَ فاستيقظ وهي قائمة عنده، وهذا أعْلَى ما يتصورهُ المخلوقُ من الفرح، هذا كله مع غناه عن طاعات عباده وتوباتهم إليه، وإنَّه إنَّما يعودُ نفعُها إليهم دونَه، ولكنْ هذا من كمال جوده وإحسانه إلى عباده، ومحبته لنفعهم ودفع الضَّررَ عنهُم، فهو يُحبُّ من عباده أن يعرفُوه ويحبُّوه ويخافُوه ويتقوه ويطيعُوه ويتقربوا إليه، ويُحبُّ أن يعلمُ وا أنَّه لا يغفرُ الذنوبَ غيرُه، وأنَّه قادرٌ على مغفرة ذنوب عباده، كما في رواية عبد الرحمنِ بنِ غنْم عن أبي ذرِّ لهذا الحديث: "من علمَ منكم أنِّي ذو قُدرة على المغفرة، ثم استغفرني، غفرتُ له ولا أبالي».

وفي «الصحيح» عن النبيِّ عِيَالِيَّةٍ: «إنَّ عبدًا أذنبَ ذنبًا، فقالَ: يا ربِّ، إنِّي عملتُ

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۰۲ \_ ۱۰۳).



ذنبًا، فاغفر لي، فقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: علمَ عبدِي أنَّ له ربًّا يغفرُ الذنب ويأخذُ بالذنبِ، قد غفرتُ لعبدي (١) .

وفي حديث علي بن أبي طالب، عن النبي عَلَيْ الله لل ركب دابّته حمد الله ثلاثًا، وكبَّر ثلاثًا، وقال: «سبحانك إنِّي ظلمت نفسي، فاغفر ْلِي، فإنّه لا يغفر الذنوب إلا أنت » ثم ضحك، وقال: «إنَّ ربَّك ليعجب من عبده إذا قال: ربِّ اغفر لي ذنوبي، يعلم أنه لا يغفر الذُّنوب غيري». خرَّجه الإمام أحمد والترمذي وصححه (٢).

وفي «الصحيح»(٣) عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ قالَ: «واللَّه؛ للَّهُ أرحمُ بعبادِهِ من الوالدةِ بولدها».

كان بعضُ أصحابِ ذي النونِ يطوفُ وينادي: آه، أين قلبي؟، مَنْ وجَدَ قلبي؟ في خصربه الله عض السكك، فوجد صبيًّا يبكي وأمُّه تضربه، ثم أخرجتُه من الدارِ، وأغلقت البابَ دونه، فجعل الصبيُّ يتلفَّتُ يمينًا وشمالاً لا يدري أين يذهبُ ولا أين يقصدُ، فرجع إلى بابِ الدارِ، فَجعَلَ يبْكي ويقولُ: يا أمَّاه من يفتحُ لي البابَ إذا أغلقتِ عني بابك؟ ومن يُدنيني من نفسه إذا يا أمَّاه من يفتح لي الباب إذا أغلقتِ عني بابك؟ ومن يُدنيني من نفسه إذا طردتيني؟ ومن ذا الذي يُدنيني بعد أن غضبتِ علي ً؟ فرحمته أمَّه، فقامت فنظرت من خلَلِ الباب، فوجدت ولدَها تجري الدموعُ على خديه متمعكًا في التراب، ففتحت الباب، وأخذته حتى وضعته في حَجْرِها، وجعلت تُقبّله،

<sup>(</sup>١) البخاري (٩/ ١٧٨).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۱/ ۹۷)، ۱۱۵، ۱۲۸)، والسترمذي (۳٤٤٦)، وأبو داود (۲۲۰۲)، وابن حسبان (۲۹۹۸)، والبزار (۷۷۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨/ ٩)، ومسلم (٨/ ٩٧) من حديث عمربن الخطاب رَطُّتُك.

وتقولُ: يَا قُرَّةَ عَيْنِي، وَيَا عَزِيزَ نَفْسِي، أَنْتَ الذِي حَمَلَتَنِي عَلَى نَفْسِكَ، وأَنْتَ الذِي تَعْرَّضَتَ لما حَلَّ بك، لو كُنْتَ أَطْعَـتَنِي لَمْ تَلْـقَ مَنِّي مَكُرُوهًا، فتواجدَ الفتى، ثم قام: فصاحَ، وقال: قد وجدتُ قلبِي، قد وجدتُ قلبي.

وتفكّروا في قوله: ﴿ وَالّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللّه فَاسْتَغْفَرُوا لِلْاَنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفَرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللّه ﴾ [آل عمران:١٣٥] ، فإنَّ فيه إشارةً إلى أن المذنبين ليس لهُم من يلجئون إليه ويعولون عليه في مغفرة ذنوبهم غيره ، وكذلك قولُهُ في حقِّ الشلاثة الذين خُلِفُوا: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَخَبَتْ وَصَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُوا أَن لاَّ مَلْجَاً مِنَ اللّه إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ ليَتُوبُوا إِنَ رَخَبَتْ وَصَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُوا أَن لاَّ مَلْجَاً مِنَ اللّه إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ اللَّهُولُوا إِنَّ اللّهَ هُوَ التَّوْابُ الرَّحِيمُ ﴾ [التوبة:١١٨]، فرتَّبَ توبته عليهم على ظنَّهم أَنْ لا ملجاً من اللّه إلا إليه، فإنَّ العبد إذا خاف من مخلوق، هربَ منه، وفرَّ إلى غيره، وأمَّا من خاف من اللّه، فما لهُ منْ ملجأ يلجأ إليه، ولا مهرَب يهرَبُ إليه إلا هو، فيهربُ منه إليه، كما كان النبي عَيَافِي يقولُ في دعائه: «لا ملجأ، ولا منجا منه إلا إليك» (١) ، وكان يقولُ: «أعوذُ برضاك من سَخَطك، وبعفوكِ من عقوبتك، منك إلا إليك» (١) ، وكان يقولُ: «أعوذُ برضاك من سَخَطك، وبعفوكِ من عقوبتك، وبك منك» (٢) .

قال الفضيلُ بنُ عياض \_ رحمه اللَّهُ \_: ما مِنْ ليلة اختلطَ ظلامُها، وأرْخى الليلُ سِرْبالَ ستْرها، إلا نادَى الجليلُ \_ جلَّ جلالُهُ \_: منْ أعظمُ منِّي جودًا، والخلائقُ لي عاصونَ، وأنا لهُم مراقبٌ؟، أكلؤهُم في مضاجِعِهم، كأنهم لم يعصوني، وأتولَّي حفظَهم، كأنهم لم يُذنبوا فيما بيني وبينَهُم، أجودُ بالفضلِ على العاصِي، وأتفضَّلُ على المسيء، من ذا الذي دعاني فلم ألبَّه؟ أم منْ ذا

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ٧١)، (٨/ ٨٤)، ومسلم (٨/ ٧٧) من حديث البراء بن عازب تلثي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٢/ ٤٩) من حديث عائشة رَعِيْهَا.



الذي سألني فلم أعطه؟، أم من ذا الذي أناخ ببابي فنحيَّتُه؟ أنا الفضلُ، ومني الفضلُ، ومني الفضلُ، أنا الجوادُ، ومني الجودُ، أنا الكريمُ، ومني الكرمُ، ومن كرمي أن أغفر للعاصين بعد المعاصي، ومن كرمي أن أعطي العبد ما سألني، وأعطيه ما لم يسألني، ومن كرمي أن أعطي التَّائب كأنَّه لم يعصني، فأين عني يهرب الخلائقُ؟ وأين عن بابي يتنحَّى العاصونَ؟. خرَّجه أبو نعيم.

#### ولبعضهم في المعنى:

أسأت ولم أحسن وجئتك تائبًا وأنَّى لِعَبْدِ عن مواليه مهرب أو أُمِّل عُنفرانًا فإنْ خاب ظَنُّه فما أحدٌ منه على الأرض أخيب (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۱۸ ـ ۲۲).

فهرس الموضوعات والفوائد 

## فهرس الموضوعات والفوائد

| الصفحة | الموضـــوع                                                                |
|--------|---------------------------------------------------------------------------|
| 0      | • المقدمة                                                                 |
| 70     | • مقدمة في فضائل القرآن الكريم                                            |
| 1      | • تفسير سورة الفاتحة •                                                    |
| ٦٧     | • فضل التأمين                                                             |
| ٦٨     | • استماع اللَّه عزَّ و جلَّ لقراءة المصلي                                 |
| 79     | • ﴿إِياكَ نَعْبُدُ وَإِياكَ نَسْتَعَيْنَ﴾ تجمع سر الكتب المنزلة من السماء |
| V.     | • أمر المأموم بالإنـصات وترك القراءة                                      |
| ٧٠     | • قــوله ﷺ: «إذا سألت فـاسأل اللّه»                                       |
| ٧١     | • النهي عن سؤال المخلوقين                                                 |
| ٧٢     | • ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                   |
| V*     | • المولى سبحانه وتعالى يحب أن يُسأل                                       |
| V*     | • الاستعانة باللَّه عزَّ وجلَّ دون غيره من الخلق                          |
|        | • شرح حديث: مثل الإسلام                                                   |
| V£     | • تفسير الصراط المستقيم                                                   |
| VV     | • الإسلام العام                                                           |
| VV     | • أصناف من أنعم الله عليهم                                                |
| V9     | • تفسير النبي عليه للإسلام                                                |
| ٨٠     | • السبيل القاصد والسبيل الجائر                                            |
| ۸۱     | • النهي عن تعمدي حدود اللَّه وعن قربانها                                  |
|        | • تشبيه النبي عَرِيْكُ المحرمات بحمى اللَّه عزَّ وجلَّ في حديث: «الحلال   |
| Λ &    | بيِّن والحـــرام بيِّن»                                                   |
| ( A0 ) | • أنواع الأمور المشتبهات                                                  |



| ٨٦             | • المحرمات والواجبات: أمانات                           |
|----------------|--------------------------------------------------------|
| ۸٧             | • حاجة العبد إلى المجاهدة وعلو الهمة                   |
| ۸۸             | • تشبيه اللَّه عالم السوء بالكلب                       |
| ۸۹             | • البدع أحب إلى إبليس من المعاصي                       |
| ٩٠             | • دعوة النبي عَرَاكِ الحلق بالقرآن إلى الصراط المستقيم |
| ۹٠ .           | • رؤيا بعض السلف للصراط في المنام                      |
| 91             | • وصف الصراط                                           |
|                | <ul> <li>تفسيرسورة البقرة</li> </ul>                   |
| 94             | • قوله تعالى: ﴿أو كصيب من السماء﴾                      |
| 94             | • ما يقال عند رؤية المطر                               |
| 94             | • ذِكْرُ طرق حديث «اللهم صيبًا نافعًا»«                |
| 97             | • تفسير الصيب، وقيل: السيب                             |
| ٩٧             | • قوله تعالى: ﴿فإن لم تفعلوا﴾                          |
| 9∨             | • اختىلاف المفسىرين في هذه الحجارة التي هي وقود النار  |
| 4.4            | • الشمس والقمر ثوران يكوران في الناريوم القيامة        |
| 99             | • اقـتران الكفـار بالشيـاطين في النار                  |
| ١              | • من أنواع عـــذاب أهل النار                           |
| ~ ' <b>\•\</b> | • تفسير ابن مسعود للحجارة                              |
| 1.7            | • حديث منكر عن ابن عُــمرو في عذاب أهل النار           |
| 1.4            | • تفسيـر قوله تعالى: ﴿ولهم فيـها أزواج مطهرة﴾          |
| 1.4            | • معنى قوله: ﴿مطهـرة﴾                                  |
| 1 + 8          | • تفسيسر ﴿بلى من كسب سيئـة﴾                            |



| 1.8                | • معنى إحاطة الخطيئة بالعبد                                  |
|--------------------|--------------------------------------------------------------|
| 1.0                | • من كلام بعض السلف في إحاطة الذنوب بالعبد                   |
| 1.0                | • النهي عن تمني الموت                                        |
| 1.0                | • جواز تمني الموت شوقًا للقاء اللَّه                         |
| · . <b>\</b> • • • | • ضرر الذنوب على السعبد في الدنيسا والآخرة                   |
| 1.4                | • تفسير قـوله تعالى: ﴿الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته﴾ |
| 1.4                | • فعل الواجبات وترك المحسرمات سبب لدخول الجنة                |
| ۱۰۸                | • تحليل الحلال وتحريم الحرام من صفات المؤمنين                |
| ۱۰۸                | • تحريف الكافريس للحلال والحرام                              |
| ۱۰۸                | • النهي عن تعـدي حدود اللَّه في التـحريم والتـحليل           |
| 1-9                | • تفسير قوله تعالى: ﴿واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى ﴾          |
| 1-9                | • اختلاف السلف في تعريف مقام إبراهيم                         |
| 111 -              | • موافقة عمر للَّه عزَّ وجلَّ في اتخاذ مقام إبراهيم مصلى     |
| 117                | • ذكر طرق حديث عمر: وافقت ربي في ثلاث                        |
| ١١٤                | • ذكر أشياء أخرى وافق عمـرُ فيهـا ربَّه عزَّ وجلَّ           |
| 110                | • الصلة من الإيمان                                           |
| 117                | • الأنصار لهم في النبي عَلَيْكُ نسب                          |
| 117                | • مدة صلاة النبي عَلَيْكُم بالمدينة إلى بيت المقدس           |
| 114                | • تحويل القبلة للمسجد الحرام قبل غزوة بدر                    |
| 114                | • تحويـل القبلة للكعـبة كـان يوم الاثنين                     |
| 114                | • ذكر الاختلاف في الشهر الذي شهد تحويل القبلة                |
| ١٢١                | • صلَّى جبريل بالنبي ﷺ أول ما فرضت الصلاة عند باب البيت      |



| 171 | • أول صلاة صلاها النبي إلى الكعبة: العـصر                      |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 174 | • التحويل للقبلة لم يبلغ أهل القباء إلا في صلاة الصبح أو الظهر |
| 184 | • تحــويل القــبلة كــان أثناء صــلاتهم                        |
| ۱۲٤ | • القول في تصريف القبلة في إحدى صلاتي العشيّ                   |
| ١٧٤ | • انصراف النبيِّ عَلَيْكُ بوجهه إلى القبلة في الركوع           |
| 140 | • إذا تحول المصلّي في صلاته انتـقل ما تحـول إليه               |
| 140 | • حكم الخطاب لا يتعلق بالمكلف قبل بلـوغه إياه                  |
| ۱۲٦ | • قبـول خبر الواحـد الثقـة في أمور الديانات                    |
| ١٢٦ | • خبر الواحد يفيد العلم إذا احتفت به القرائن                   |
| ١٣٦ | • حكم من مات على القبلة في قبلتهم الأولى                       |
| ۱۲۸ | • الإيمان تصديق مع انقياد                                      |
| ۱۲۸ | • أربع تجب لأهل ذكر اللَّه                                     |
| ١٢٨ | • مفهوم ذكر اللَّه لعباده في قوله: ﴿اذكرونِي أذكركم﴾           |
| 149 | • مفهوم صلاة اللَّه على العبد                                  |
| 149 | • تعلق الشكر بالمقلب واللسان والمعمل بالجوارح                  |
| 14. | • مفهوم النعم شكرها                                            |
| ۱۳۰ | • مفهوم الشكر باللسان وبالجوارح                                |
| 141 | • الرضا فيضل مندوب والصبر حتم واجب على كيل مؤمن                |
| 141 | • الفرق بين الرضا والصبر                                       |
| 144 | • صاحب العقل يميز بين الحق والباطل وبين الصدق والكذب           |
| 188 | • أمور الإيمان: خصالـه وشعبه                                   |
| 188 | • مفهوم الإيمان والعمل عند اقتران ذكرهما                       |



| 188   | • مفهوم البر                                                     |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| 188 - | • أنواع البر ستة                                                 |
| 140   | • مفهوم الصبر الجميل                                             |
| 140   | • شكر العبد لنعمة الصيام بإظهار ذكره للرحمن                      |
| 147   | • كل نعمة من اللَّه على العبد تحتاج إلى شكر                      |
| 147   | • حكم من صام رمضان محدثا نفسه بعدم المعصية                       |
| 144   | • قسرب اللَّه ممن دعهاه                                          |
| 144   | • اطلاع اللَّه على عباده وإحاطته بهم                             |
| ١٤٠   | • مفهوم معية اللَّه                                              |
| ١٤٠   | • عرش اللَّه في السماء واستواءه عليه                             |
| ١٤٠   | • اللَّه أقرب لعباده من حبل الوريد                               |
| ١٤١   | • معية اللَّه لعباده عامة، وقربه من أهل الطاعة خاصة              |
| ١٤١   | • مفهوم المعية العامة والمعية الخاصة                             |
| ١٤١   | <ul> <li>نزول اللّه ـ جل وعـ لا ـ إلـى السـماء الدنيا</li> </ul> |
| 1 £ Y | • طلب ليلة القدر والابتعاد عن مباشرة النساء                      |
| 184   | • حدود اللَّه هي المحرمات                                        |
| 1 24  | • من حام حول الحمى أوشك أن يدخله                                 |
| 1 £ £ | • تمام التقــوى                                                  |
| 160   | • سد الذرائع درءاً عن الحرام                                     |
| ١٤٦   | • نفقة الحج والعمرة سبيل اللَّه                                  |
| 1 2 7 | • تورع بعض الصحابة عن سكني الحرم                                 |
| 1 2 7 | • تعظيم مكة المكرمة                                              |
|       |                                                                  |



| 181   | <ul> <li>التقوى خير الزاد</li> </ul>                          |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| ١٤٨   | • مفهوم التوكل                                                |
| 1 £ 9 | • المغـفـرة وقـاية شــر الذنوب                                |
| 10.   | • اقتران الاستغفار والتوبة                                    |
| 101   | • الإصرار على الذنب يمنع الإجابة                              |
| 104   | • أفضل الاستغفار                                              |
| 104   | • فضل العمل في أيام التشريق                                   |
| 104   | • الأيام المعدودات هي عشر ذي الحجة                            |
| 101   | • الأيام المعلومات: أيام الذبح                                |
| - 101 | • الدعاء لايرد في الأيام المعلومات والمعدودات                 |
| 100   | • قبضاء التفث يوم النحر                                       |
| 100   | • ذكـــر اللَّه على الذبائح                                   |
| . 107 | • التكبير على النعم شكر للَّه ـ جل وعلا                       |
| ١٥٦   | <ul> <li>خروج الصحابة وتكبيرهم في السوق أيام العشر</li> </ul> |
| 107   | • صيغة التكبير                                                |
| 107   | • التكبير عند رؤية الأضاحي                                    |
| ١٥٨   | • استحباب العمل الصالح في الأيام العشر                        |
| 101   | • أيام منى هي الأيام المعدودات                                |
| 109   | • أفضل أيام التشريق أولها                                     |
| 109   | • يوم القــر أول أيام التــشــريق                             |
| 109   | • التـقـوى شـرط لذهاب التـفث                                  |
| 109   | • الأيام المعدودات أيام أكل وشرب وذكر                         |
|       |                                                               |



| 109                        | • مشــروعيــة تكبير اللَّـه دبر الصلوات لآخر أيام التـشريق                                                                                                                    |
|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 170                        | • كىل أيام منى ذبح                                                                                                                                                            |
| 17.                        | • رضا اللَّه على عبده في حمده له على الأكلة والشربة                                                                                                                           |
| 171                        | • الدعاء المستحب في أيام التشريق: ﴿ربنا آتنا في الدنيا حسنة ﴾                                                                                                                 |
| . 171                      | • تفسير حسنة الدنيا وحسنة الآخرة                                                                                                                                              |
| 171                        | • الدعاء في الأيام المعدودات لا يرد                                                                                                                                           |
| ١٦٢                        | • ذكر اللَّه عند انقضاء الصلوات                                                                                                                                               |
| ١٦٢                        | • الأعمال يفرغ منها كلها إلا الذكر                                                                                                                                            |
| ١٦٢                        | • المؤمن يعيش على الذكر ويموت ويبعث عليه                                                                                                                                      |
| ١٦٢                        | • الذكر يطيب الدنيـا والآخرة                                                                                                                                                  |
| ۱۳۳                        | • بذكـــر اللَّه ترتاح القـلوب                                                                                                                                                |
| 174                        | • الشكر لا ينتهي أبداً                                                                                                                                                        |
| 174                        | <ul> <li>الأكل والشرب في أيام العيد إعانة على ذكر اللّه</li> </ul>                                                                                                            |
|                            |                                                                                                                                                                               |
| ١٦٤                        | • الاستعانــة بنعم اللَّه على معاصية كفـر بالنعمة                                                                                                                             |
| 178                        | <ul> <li>الاستعانة بنعم الله على معاصية كفر بالنعمة</li> <li>إباحة ذبح البهائم المطيعة تقوية للأبدان</li> </ul>                                                               |
|                            |                                                                                                                                                                               |
| 178                        | • إباحة ذبح البهائم المطيعة تقوية للأبدان                                                                                                                                     |
| \7 £                       | • إباحة ذبح البهائم المطيعة تقوية للأبدان                                                                                                                                     |
| \7 £<br>\7 £<br>\70        | إباحة ذبح البهائم المطبعة تقوية للأبدان     لا كان من كانت البهائم خيراً منه     النهي عن صيام أيام التشريق                                                                   |
| \7 £<br>\7 £<br>\70<br>\70 | إباحة ذبح البهائم المطبعة تقوية للأبدان     لا كان من كانت البهائم خيراً منه     النهي عن صيام أيام التشريق     علة النهي عن صيام التشريق                                     |
| \7                         | إباحة ذبح البهائم المطبعة تقوية للأبدان.     لا كان من كانت البهائم خيراً منه.     النهي عن صيام أيام التشريق.     علة النهي عن صيام التشريق.     أيام الدنيا كلها كأيام الحج |



| 17/   | • تطهر الحائض كتطهر الجنب                             |
|-------|-------------------------------------------------------|
| ١٦٩   | • مـتى يباح وطء الحـائض بالتيـمم                      |
| 171   | • تفسير «التوابين» و «المتطهرين»                      |
| 171   | • اعتـزال النساء هو اجتناب مـجامعـتهن                 |
|       | • للقلوب كسب كما للجوارح كسب                          |
| 177   | • معرفة القلب أصل الإيمان                             |
| 177   | • مكونات المعرفة                                      |
| 174   | • الإيمان معرفة وقول وعمل                             |
| 174   | • أمر النبي ﷺ للصحابة ما يطيقونه من الأعمال           |
| 174   | • أمسر النبي ﷺ للعمل بنضمان المغفرة                   |
| ۱۷۳   | • النبي ﷺ أعلم وأتقى أمته للَّه                       |
| 174   | • مفهوم علم الرسول عَلَيْكُمْ باللَّه                 |
| ۱۷٤   | • العلم التام يستلزم الخشية للَّه                     |
| :     | • الإنكار على من نسب التقصير للرسول ﷺ في العمل بضمانه |
| 140   | المنفرة                                               |
| ۱۷٦   | • الاقتداء بهديه ﷺ يستلزم عدم الزيادة عليه            |
| 177   | • المرأة مؤتمنة على الإخبار بما في رحمها              |
| 177   | • المرأة مصدقة فيما ادعت ممكنًا                       |
| 1 🗸 9 | • من قصد بالرجعة المضارة فقد أثم                      |
| 149   | • من راجع امرأته ثم طلقها بِدون مسيس تستأنف العدة     |
| ۱۸۰   | • لا يَمْنع أم الولد من إرضاعه ليحزنها                |
| ۱۸۰   | • جواز منع الأم من إرضاعها لاستمتاع الزوج بها         |



| ١٨٠ | • المطلقة إذا طلبت إرضاع ولدها بأجرة المثل لزم الأب       |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ١٨١ | • تحريم الكلام في الصلاة                                  |
| ١٨١ | • أين تم تحريم الكلام في الصلاة؟                          |
| ١٨٣ | • الأمر بالإنصات إلى القرأن الكريم                        |
| ١٨٤ | • إباحـة الكلام في الصـلاة أول الأمر                      |
| ١٨٤ | • الصلاة تبطل بكلام الآدميين عمداً                        |
| 100 | • صلاة الخوف رجالاً وركبانًا                              |
| 100 | • كيفية صلاة الخوف                                        |
| ١٨٧ | • إذا وقع الخوف صلى على كل وجهة                           |
| 144 | • جواز صلاة الخوف على ظهور الدواب                         |
| 119 | • المطلوب يصلي على دابته                                  |
| ١٨٩ | • حكم وكيفية صلاة الطالب                                  |
| ١٨٩ | • حكم وجوب استفتاح صلاة الخوف إلى القبلة                  |
| ١٩٠ | • عدم صحة صلاة الخوف متى تعذرت المتابعة                   |
| 191 | • اللَّه يدفع بالرجل الصالح عن أهله وولده وذريته ومن حوله |
| 191 | • أحب العباد إلى اللَّه ـ جل وعلا                         |
| 191 | • اطمئنان القلب بالازدياد من الإيمان                      |
| 197 | • علو درجة اليقين عن درجة علم اليقين                      |
| 194 | • فضل صدقة السر                                           |
| 194 | • صدقة السر تطفيء غضب الرب                                |
| 194 | • علانية فريضة الزكاة أفضل من سرها                        |
| 198 | • لا يعطى الذمّى من صدقة المال شيئًا                      |



| 190                                     | • تحريم تجارة الخمر في المسجد                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 194                                     | • آيات الربا من آخـر ما نزل من القـرآن                                                                                                                                                                                                                              |
| 197                                     | • تحريم بيع الخـمر والميــــة والخنزير والأصنام                                                                                                                                                                                                                     |
| 197                                     | • الربا الذي حرمه اللَّه يشمل جميع أكل ما حرم من المال                                                                                                                                                                                                              |
| 197                                     | • ذكر بعض الأصناف الداخلة في الربا                                                                                                                                                                                                                                  |
| 191                                     | • الربا ثلاثـة وسـبـعــون بابًا                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۹۸                                     | • قبض الرسول ﷺ قبل أن يفسر آيات الربا                                                                                                                                                                                                                               |
| 194                                     | • الأمر بتـرك الربا والريبة والمشــتبــهات                                                                                                                                                                                                                          |
| 191                                     | • أبواب الربا تحوي جميع المعاوضات المحرمة                                                                                                                                                                                                                           |
| 199                                     | • العـزائم المصمّم عليها                                                                                                                                                                                                                                            |
| 199                                     | • عدم المؤاخذة بما لا طاقة للمؤمن به                                                                                                                                                                                                                                |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                         | • تفسير سورة آل عمران •                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲                                       | • تضيير سورة آل عمران • • الشهادتين من خصال الإسلام                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۰۰                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                         | • الشهادتين من خصال الإسلام                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲٠٠                                     | الشهادتين من خصال الإسلام     نفي الإيمان ينتقي به رسوخ الإيمان في القلب                                                                                                                                                                                            |
| 7                                       | الشهادتين من خصال الإسلام     نفي الإيمان ينتقي به رسوخ الإيمان في القلب     تفاضل التصديق القائم بالقلوب                                                                                                                                                           |
| 7                                       | الشهادتين من خصال الإسلام      نفي الإيمان ينتقي به رسوخ الإيمان في القلب      تفاضل التصديق القائم بالقلوب      المحبة الصحيحة تقتضي المتابعة                                                                                                                      |
| Y · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الشهادتين من خصال الإسلام     نفي الإيمان ينتقي به رسوخ الإيمان في القلب     تفاضل التصديق القائم بالقلوب     المحبة الصحيحة تقتضي المتابعة     آثار وجود حالاوة الإيمان                                                                                            |
| 7<br>7<br>7.1                           | الشهادتين من خصال الإسلام     نفي الإيمان ينتقي به رسوخ الإيمان في القلب     تفاضل التصديق القائم بالقلوب     المحبة الصحيحة تقتضي المتابعة     آثار وجود حلاوة الإيمان                                                                                             |
| 7<br>7<br>7.1<br>7.7                    | الشهادتين من خصال الإسلام     نفي الإيمان ينتقي به رسوخ الإيمان في القلب     تفاضل التصديق القائم بالقلوب     المحبة الصحيحة تقتضي المتابعة     آثار وجود حلاوة الإيمان     المعاصي ناشئة من تقديم هوى النفس على محبة الله     البدع ناشئة من تقديم الهوى على الشرع |



|       | • الجهاد في سبيل الله دعاء الخلق بالسيف واللسان بعد استخدام الحجة |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| ۲٠٧   | والبـــرهان                                                       |
| ۲٠٧   | • الجهاد تعلو به كلمة الإيمان وتتسع به رقعة الإسلام               |
| *•٧   | • تعسريف المجاهد في سبيل اللَّه                                   |
| ۲.٧   | • صفات أهل الجنة والمتقين                                         |
| ۲٠٧   | • كيفية معاملة المتقين للخلق وللَّه في قيامهم بحقه                |
| ۲۰۸   | • شروط التوبة النصوح                                              |
| ۲۰۸   | • تفسير «العقبة»                                                  |
| ۲۰۸   | • المؤمن يخاف النفاق                                              |
| . *1• | • مفهوم المنافق العليم                                            |
| ۲۱۰   | • تعوذ الصحابة _ والشم _ من النفاق                                |
| ۲۱۰   | • خوف عــمر والصحابة النفاق على أنفسهم                            |
| . 41. | • الفرق بين المرجئة وأهل الإيمان                                  |
| 711   | • النفاق قسمان: أصغر وأكبر                                        |
| 711   | • لا يأمن النفاق إلا منافق                                        |
| ۲۱۳   | • حكم المصر على المعاصي والنفاق بغير توبة                         |
| 714   | • حبوط الأعمال الصالحة ببعض الذنوب                                |
| 418   | • بعض السيئات تحبط بعض الحسنات ثم تعود بالتوبة منها               |
| 710   | • أصر اللَّه للمؤمنين بعدم إبطال الأعمال                          |
| 710   | • الشـر والخيـر ينسخ بعـضهـا بعضًـا                               |
| 710   | • ملاك الأعمال خواتيمها                                           |
| . ۲۱٦ | • قــذف المحـصنة يهــدم عــمل مائـة سنة                           |



| 717   | • الأعــمال داخلة في الإيمان                                     |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| Y 1 V | • بعض الأعمال يسمى كفراً وبعضها يسمَّى إيمانًا، وأمثلة عليهما.   |
| Y 1 A | • تفــــــــر التــــلاحي                                        |
| 719   | • إبهام ليلة القدر سبب لشدة الاجتهاد وكثرته                      |
| 719   | • الذنوب قد تكون سببًا لخفاء معرفة ما يحتاج إليه في الدين        |
| 719   | • كلما أحدث الناس ذنوبًا أوجب ذلك خفاء بعض أمور دينهم.           |
| 719   | • سباب المسلم فسوق                                               |
| **•   | • السباب فسوق وليس بمخرج عن الإسلام                              |
|       | • حاجة العبد إلى الاستعانة باللَّه والتوكل في تحصيل العزم والعمل |
| 44.   | بمقتضى العزم                                                     |
| 771   | • أنواع العــزم                                                  |
| 777   | • أعظم نعم اللَّه على المؤمنين إظهار محمد ﷺ وبعثه وإرساله        |
| 774   | • إتمام مصالح الدنيا والآخرة بنعمة إرساله ﷺ                      |
| 774   | • كيفية مقابلة النعم وقت تجدد شكرها                              |
| 770   | • أرواح الأنبياء في أعلى عليين إلى الرفيق الأعلى                 |
| 770   | • أرواح الشــهـداء فــي الجنة                                    |
| 779   | • إعجاب النبي ﷺ بالرؤيا الحـسنة                                  |
| 74.   | • جنة المأوى ترعمى فيها أرواح الشهداء                            |
| 741   | • عموم الشهداء على بارقٍ نهر في الجنة                            |
| 741   | • خواص الشهداء في القناديل تحت العرش                             |
| 747   | • يطلق لفظ الشهيد على من حقق الإيمان                             |
| 744   | • أطفـال المؤمـنين في الجنة                                      |
| `     | / <b>\</b>                                                       |

| 744    | • الجنة والنار مخلوقـتان                                                                          |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 748    | • أرواح ولدان المسلمين في أجواف عصافير الجنة                                                      |
| 748    | • ســقط المـرأة يكون في نــهــر من أنهــــار الجنة                                                |
| 740    | • ذراري المؤمنين يكفلهم إبراهيم _ عليه السلام                                                     |
| 747    | • كل مــولود يولـد على الفـطرة                                                                    |
| 747    | • يشهد لأطفال المؤمنين عمومًا أنهم في الجنة ولا يشهد لآحادهم                                      |
| ۲۳۸    | • حكم أطفال المشركين                                                                              |
| ۲۳۸    | • خلق اللَّه لـلجنة أهلهـا وللـنار أهلهـا                                                         |
| 749    | • إطلاع النبيّ على العلم للشهادة بالجنة لأطفال المؤمنين                                           |
| 7 2 .  | • الجنة والنار لا يـفنيـان                                                                        |
| 7 2 1  | • من طعن أو عاب في المذاهب فهـو مبتدع خارج من الجـماعة                                            |
|        | • تفسير قوله: ﴿كُلُّ شَيَّءَ هَالُكُ إِلَّا وَجَهَّهُ وَرَبُّطُهُ بِعَـدُمْ فَنَاءَ النَّارِ أَوْ |
| 7 £ 1  | الجـنـة                                                                                           |
| 7 5 4  | • أرواح المؤمنين عند الـلَّه في الجنــة                                                           |
| 7 54   | • النسم طير تعلق بالشجر حتى تدخل كل نفس جسدها يوم القيامة                                         |
| 7 2 7  | • أرواح الكفار محبوسة في سجين                                                                     |
| 7 \$ 7 | • تفــــــر «عليين» و «ســجين»                                                                    |
| 7 8 7  | • الجنة فوق السماء السابعة والنار تحت الأرض السابعة                                               |
| 7 2 7  | • أرواح المؤمنين تذهب في الجنة حيث شاءت                                                           |
| 7 2 7  | • أرواح آل فرعون في أجواف طير سود تروح وتغدو على جهنم                                             |
| 7 £ A  | • تخــرج روح المؤمن أطيب مـن المسك                                                                |
| 7 2 9  | • السيدة خديجة مع مريم وآسية في بيت من قبصب                                                       |
|        | · •                                                                                               |



| 70.   | • أمثلة لبعض الذنوب والحقوق التي تمنع دخول المؤمن الجنة                 |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| 704   | • السلام على أهل القبور لا يدل على استقرار أرواحهم بأفنية القبور.       |
| Y00   | • دليل من ذكر أن أرواح المؤمنين تستقر في الأرض                          |
| 707   | • دليل من ذكر أن الروح بعـد السؤال في القبـر ترفع إلى عليين             |
| Y 0 V | • «برهوت» أبغض بقعة في الأرض فيها أرواح الكفار                          |
| Y 0 A | • لبئر برهـوت تصل في جهنـم في قعـرها                                    |
| 709   | • الأرض الموروثة للعباد الصالحين هي مجتمع أرواح المؤمنين                |
| 777   | • أمثلة تدل على أن الأرواح تنتقل من مكان إلى مكان                       |
| 774   | • الأرواح مــوقــوفــة عند الــلَّه تنتظر مــوعــدها                    |
| 774   | • أرواح بني آدم عند أبيهم آدم ـ عليه السلام                             |
| 774   | • ذكر خبر يقتضي أن أرواح الكفار في السماء، والرد على ذلك                |
| 475   | • حديث أبي هريرة يزيل الإشكال السابق                                    |
| 770   | • خلق اللَّه الأرواح جملة قبل الأجسساد في برزخ                          |
| 777   | • الرسول ﷺ رأى الأرواح ليلة الإسراء تحت السماء الدنيا                   |
|       | • استخراج اللَّه ذرية آدم من صلبه قبل خلق أجسامهم واستنطقهم             |
| 777   | واستشهدهم                                                               |
| 777   | • هل تموت الأرواح بموت الأجـــاد؟                                       |
| 779   | • حياة الأنبياء أكمل من حياة الشهداء                                    |
| 779   | • اختلاف صعقة الأنبياء عن سائر الأحياء                                  |
| 779   | • أوجه الفرق بين حياة الشهداء وغيرهم من المؤمنين في الجنة               |
| 771   | • أين تكون الأرواح إذا فارقت الأجساد؟                                   |
| 771   | • من حقق التوكل على اللَّه لا يكله اللَّه إلى غيره وتولاه اللَّه بنفسه. |
|       |                                                                         |



| **1          | <ul><li>◆ حقيقة التوكل</li></ul>                                    |
|--------------|---------------------------------------------------------------------|
| <b>TVT</b>   | • الثقة برحمة اللَّه من تمام تحقيق التوكل                           |
| <b>Y Y Y</b> | • من أظهر التعيير إظهار وإشاعة السوء في قالب النصح                  |
| ۲٧٣          | • ذم اللَّه تعالى من أظهر فعلاً وقولاً حسنًا للتوصل إلى غرض فاسد.   |
| 774          | • بعض من خـصـال المنافقـين واليهـود                                 |
|              | • من اتصف بصفات المنافقين فهو داخل في الآية متوعد بالعذاب           |
| 774          | الأليــم                                                            |
| 777          | • بعض أمثلة لإظهار السوء في صورة النصح لغرض فاسد                    |
|              | • طلب المدح من الخلق ومحبته والعقوبة على تركه لا يجوز لغير اللَّه   |
| 700          | سبحانه                                                              |
| 477          | • صاحب الولاية منتصب لتنفيذ أمر اللَّه وأمر العباد بطاعته تعالى     |
| 477          | • المحبون لـلَّه غايتهم من الخلق حبـهم وطاعتهم للحق سبـحانه         |
| ***          | • بعض أمثلة إنكار النبي ﷺ على من لم يتأدب بالحوار معه               |
| ***          | <ul> <li>صبر الرسل وأتباعهم على الأذى في الدعوة إلى الله</li> </ul> |
| 444          | • المحبون للَّه يجاهدون في سبيله ولا يخافون فيه لائمة               |
|              | <ul> <li>تفسيرسورةالنساء</li> </ul>                                 |
| 444          | • إنكار الإمام أحمد على من كره كثرة الأزواج والعيال                 |
| 449          | • حال الصابرين على العيال المحافظين على الورع عزيز                  |
| 44.          | <ul> <li>تقوى اللّه خير ما ترك الأباء لذريتهم</li> </ul>            |
| 7.1          | • حكم اجتماع الذكور والإناث في الفروض                               |
| 7.1          | • ما بقى بعد بنات الصلب فلأولى عصب                                  |
| 7.1          | • للذكر مثل حظ الأنثيين                                             |



| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | • حكم ميراث البنتين                              |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ۲۸۳                                   | • استفادة حكم ميراث البنتين من ميراث الأختين     |
| 478                                   | • حكم انفراد الـذكـور من الولد                   |
| 475                                   | • حكم ميراث الأبوين                              |
| 478                                   | • الابن أقرب العصبات                             |
| 710                                   | • ذكر المسألتين العمريتين                        |
| 7.47                                  | • صاحب الفرض حقه ذلك الجزء المفروض المقدر فقط    |
| ۲۸٦                                   | • الحكم إن كان مع الأم والإخوة لأب               |
| 444                                   | • حجب الإخوة بالأب لا يحجب الأم                  |
| 444                                   | • ميراث الجد والجدة                              |
| 444                                   | • الجد عصبة والجدة ذات فرض                       |
| 411                                   | • حكم اجتماع أم وجد مع أحد الزوجين               |
| 444                                   | • للأم الثلث مع الجد مطلقًا                      |
| 797                                   | • وجود الولد لا يسقط تعصيب الأخوات من الأبويين   |
| 794                                   | • قضاء الرسول ﷺ في الأخ للأب وللأم أولى بالكلالة |
| 474                                   | • مــعنى الكـلالة                                |
| 79.                                   | • حكم ميراث الإخوة للأبوين أو للأب               |
| 794                                   | • حكم من لم يذكر باسمه من العصبات في القرآن      |
| 798                                   | • فــروض الزوجين والإخــوة للأم                  |
| . 790                                 | • توريث ذوي الأرحـام                             |
| 790                                   | • الإضرار في الوصية من الكبائر                   |
| 797                                   | • بعض صــور الإضـرار في الوصــيــة               |

| 797 | • لا ينف ذ فوق الشلث من الوصية                           |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 797 | • حكم من قصد المضارة في الوصية                           |
| 797 | • قبول اللَّه توبة العبد ما لم يغرغر                     |
| 197 | • المراد بالجــهالة.                                     |
| 797 | • طاعة اللَّه علم ومعصيته جهل                            |
| 791 | • حكم من يؤثرون السحر على التقوى                         |
| 791 | • المؤمن التقي يعوضه اللَّه سبحانه                       |
| 797 | • كفى بخشية اللَّه علمًا                                 |
| 799 | • مفهوم «التوبة من قريب»                                 |
| 799 | • من تاب قبل أن يغرغر فقد تاب من قريب                    |
| 799 | • أفضل أوقات التوبة حال الصحة                            |
| ٣٠١ | • مساواة من تاب عند الموت ومن مات دون توبة               |
| ٣٠١ | • التوبة مبسوطة ما لم ينزل ملك الموت                     |
| ٣٠٣ | • لا يقطع أمل الإنسان في الدنيا ما دام يؤمل الحياة       |
| ٣٠٣ | • الاستعداد للموت بالتوبة والعمل الصالح                  |
| 4.5 | • تحـــذيــر من السكرة والحــــســرة                     |
| 4.0 | • الدنيا خمر الشيطان                                     |
| 4.0 | • أمنية الموتى ساعةٌ يستدركون ما فاتهم من توبة وعمل صالح |
| 4.4 | • أقسام الناس في التوبة                                  |
| *** | • الأعمال بالخواتيم                                      |
| 4.4 | • قبول اللَّه الـتوبة من عبادة قبل الموت ولو بضحوة       |
| 414 | • أشرف أقسام التوبة وأرفعها                              |
|     |                                                          |

| 414  | • عــادة النبي ﷺ في الاعـتكاف في رمـضان      |
|------|----------------------------------------------|
| 414  | • المبادرة بالأعمال الصالحة قبل الانشغال     |
| ٣١٤  | • لا ينبغي للمؤمن إلا أن يصبح ويمسي على توبة |
| ٣١٥  | • المرض نذير الموت                           |
| 417  | • من مات عقب عمل صالح يرجى له الجنة          |
| 417  | • ختم الأعمال بالاستغفار وكلمة التوحيد       |
| ۳۱۷  | • توبة الشاب أحسن وأفضل من الشيخ             |
| 7719 | • رحمة اللَّه بالشيوخ                        |
| ۳۲٠  | • رحمة اللَّه ـ جل وعلا ـ بعباده في الطاعات  |
| 441  | • حكم المتيمم في الحضر                       |
| ٣٢٢  | • رخصة اللَّه ـ جل وعـلا ـ في التيـمم        |
| ٣٢٣  | • تفرقة اللَّه بين الظلم والعدوان            |
| 444  | • تعسريف الظلم المطلق                        |
| ۳۲۳  | • تحـــريم اللَّه لـلظـلم                    |
| 47 8 | • الظلم ظلمات يوم القيامة                    |
| 47 8 | • إمــــلاء اللَّـه للظالم                   |
| 47 8 | • وجــوب التــحـلل من المظـالم               |
| 440  | <ul> <li>الظلم المحرم</li> </ul>             |
| 440  | • ظلم العباد شر مكتسب                        |
| 440  | • تعجيل العقوبة للظالم وإن أمهل              |
| 444  | • المصر على الكبائر لا يغفر له               |
| 441  | • السيئات تشمل الكبائر والصغائر              |

| ***         | • الكبائر لا تكفر إلا بالتوبة                            |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| 444         | • التوبة فرض على العباد                                  |
| 444         | • التــوبة الندم                                         |
| 444         | • خصال التقوى التي يغفر لأهلها                           |
| 477         | • أسر اللَّه بالتوبة عقيب الصغائر والكبائر               |
| 444         | • تكفير الصغائر بامتثال الفرائض واجتناب الكبائر          |
| 44.         | • وصف اللَّه المحسنين باجـتناب الكبائر                   |
| <b>**</b> : | • تفسير معنى «اللمم»                                     |
| 441         | • تعــريف مـعنى «المحــسن»                               |
| 441         | • الصغائر تصير كبائر بالمداومة عليها                     |
| 441         | • وصف اللَّه للمؤمنين بقيامهم بما أوجب عليهم             |
| 444         | • أصول خصال التقوى بفعل الـواجبات والانتهاء عـن المحرمات |
| 444         | • تفسير الحسد                                            |
| 444         | • تفضيل اللَّه للرجال على النساء                         |
| 444         | • للنساء نصيب وللرجال نصيب                               |
| 444         | • ذكر حق اللَّه على عبده                                 |
| 444         | • ذكر حقوق العباد على العبد                              |
| 44.5        | • أنواع العباد المأمور لهم بالإحسان                      |
| 44.5        | • تفسير «الجار» وأنواعه                                  |
| 440         | • حد الجار                                               |
| 447         | • تفسير «الصاحب بالجنب»                                  |
| 447         | • خيـر الجيـران                                          |
|             | / <b>/</b>                                               |



| ***        | • وجـوب التطهـر للجنب إن قـام للصـلاة                    |
|------------|----------------------------------------------------------|
| ***        | • غسل الجنب كتطهر الحائض                                 |
| ***        | • نهي الجنب عن قربان الصلاة حتى يغتسل                    |
| ۳۳۸        | • دخول الرسول عَلَيْكُ للمسجد وهو جنب                    |
| 444        | • رخصة التيمم                                            |
| 444        | • مـغـفرة الـلَّه كل شيء إلا الشـوك                      |
| 48.        | • الموحد لا يُلقى ولا يَلقى مثل الكفار                   |
| 46.        | • كمال توحيد العبد يوجب مغفرة ما سلف من الذنب            |
| 481        | • تبديل جلود الكفار في النار في الساعة الواحدة           |
| 454        | • النار تأكل الكفار كل يوم سبعين مرة                     |
| 454        | • طاعة أولي الأمر واجبة                                  |
| 454        | • تفضيل المجاهدين على القاعدين من غير عذر                |
| 455        | • رخصة قصر الصلاة                                        |
| 780        | • المراد بقصر الصلاة                                     |
| 450        | • صلاة السفر ركعتان تمام غير قيصر                        |
| 457        | • لم تقصر الصلاة إلا مرة واحدة                           |
| 457        | • القـصـــر المذكــور في الآيــة مطلق                    |
| 457        | • انفراد صلاة السفر بقصر العدد، وصلاة الخوف بقصر الأركان |
| 450        | <ul> <li>نزول آية قصر الصلاة في صلاة الخوف</li> </ul>    |
| 45%        | • صحة كل روايات صلاة الخوف عند البخاري عدا حديث مجاهد    |
| <b>4.8</b> | • نزول آية القـصــر بين الظهــر والعصــر                 |
| 484        | • آية القصر المراد بها صلاة الخوف                        |

| 40.         | • صلى أبو مُوسى صلاة رسول اللَّه ﷺ في الخـوف                 |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
| 401         | • كيفية صلاة رسول اللَّه ﷺ لصلاة الخوف                       |
| 401         | • اختلاف صفة صلاة الخوف في حديث عن ابن عمر                   |
| 408         | • الرد على من أنكر صلاة الخوف بعد موت الرسول عِلَيْقِ        |
| 408         | • تعليم ابن عمر وغيره صلاة الخموف للناسِ                     |
| 400         | <ul> <li>شرعت صلاة الخوف بعد غزوة الأحزاب سنة ٧هـ</li> </ul> |
| 400         | • أول صــــلاة خــــوف أين كــــانت؟                         |
| 401         | • تفسير قوله تعـالى: ﴿كتابًا مـوقوتًا﴾                       |
| <b>70</b> 0 | • لا خير في كشير من النجوى                                   |
| 401         | • من التناجي بالمعروف الإصلاح بين الناس والصدقـة             |
| 409         | • من يعمل سوءًا يجز به                                       |
| 409         | • المؤمن يجازى بسوءه في الدنيا                               |
| 41.         | • التقوى حق للَّه على العباد                                 |
| ٣٦٠         | • أصل التـقـوى                                               |
| ٣٦٠         | • إضافة التقوى إلى اللَّه بمعنى: تجنب سخطه                   |
| 411         | • التقوى الكاملة تشمل فعل الواجبات وترك المحرمات             |
| 411         | • المتقـون يوم القيامـة في كنف الرحمن                        |
| 477         | • مـعنی تـقـوی الـلّه                                        |
| 777         | • تمام التقوى                                                |
| 414         | • المتقي أشد محاسبة لنفسه من الشريك الشحيح                   |
| 414         | • غلبة استعمال التقوى على اجتناب المحرمات                    |
| 478         | • تعريف مجمل للتقوى                                          |
|             | / \                                                          |

| 770          | • تواصي السلف الصالح بالتقوى                                   |
|--------------|----------------------------------------------------------------|
| 777          | • التقوى خير زاد الأولى والأخرى                                |
| 411          | • لا يقبل اللَّه إلا التقوى ولا يثيب إلا عليها                 |
| <b>٣7</b> ٧  | • سؤال السول عَلَيْكُ التقوى من اللّه                          |
| <b>77</b> A  | • المنافــقــون في الدرك الأســفــل من النار                   |
| <b>77</b> A  | • تعـــريـف «الدرك»                                            |
| <b>77</b> A  | • الجنة والنار درجــات                                         |
| ۸۲۳          | • درجات الجنة تذهب علوًا، ودرجات النار تذهب سفولاً             |
| <b>77</b> A  | • الجهنم سبعة نيران                                            |
| ۸۶۳          | • أسماء أبواب جهنم السبعة                                      |
| 414          | • أسماء أهل النار السبعة                                       |
| 419          | • المنافـقـون أشد عـذابًا                                      |
| 414          | • تفــــــر «الدرك الأسـفل»                                    |
| 414          | • تفسير الظلة من جهنم                                          |
| 414          | • تفسير «العقبة»                                               |
| ٣٧١          | • قعر جهنم سبعين خريفًا                                        |
| <b>*</b> **  | <ul> <li>تفسير ﴿غيَّا﴾، و﴿أثامًا﴾</li> </ul>                   |
| 47 8         | • الجمحيم سقر وفيها شجرة الزقوم                                |
| <b>4</b> 7 £ | • تحريف عمق جهم في التوراة                                     |
| <b>~</b> V0  | <ul> <li>لا يحب اللَّه دعوة أحد على أحد إلا المظلوم</li> </ul> |
| <b>40</b> 0  | • دعوة المظلوم على الظالم دون اعتداء                           |
| ٣٧٦          | • إلحاق الفرائض بأهلها                                         |

| ~~~ )       | • أقرب الرجسال أقرب العصبات                                    |
|-------------|----------------------------------------------------------------|
| ***         | • البنت عصبة من لا عصبة له                                     |
| ***         | • الأخت مع البنت عصبة                                          |
| ***         | • قبضاء رسول اللَّه في الابنة والأخت                           |
| ***         | • تفـــــــــر الكلالة                                         |
| <b>*</b> YA | • الأختان فصاعداً يستحق لهن الثلثان                            |
| ***         | • الولد مانع للأخت المنصف بالفرض                               |
| 444         | • ما أبقت الفرائيض فلأولى رجل ذكر                              |
| ۳۸۰         | • المراد بأهل الفـــرائض                                       |
|             | <ul> <li>تضسيرسورة المائدة</li> </ul>                          |
| 441         | • مفهوم ومعنى «البر»                                           |
| ***         | • أقسام البر                                                   |
| 474         | • الفرق بين البــر والتـقـوى                                   |
| 474         | • تعسريف ثان للبسر                                             |
| 474         | • اكتمال الدين وإتمام النعمة من اللَّه                         |
| 474         | • تعريف ومعنى «العيد»                                          |
| 47.5        | • اجتماع عيدين في يوم واحد                                     |
|             | • أوجه إكمال الدين في يوم عرفة في قوله تعالى: ﴿اليوم أكملت لكم |
| 47.5        | دينكم﴾                                                         |
| 471         | • كيفية إتمام النعمة                                           |
| 470         | • تفسير السنة ل: «تمام النعمة»                                 |
| ٣٨٥         | • زيادة الإيمان ونقــصــانه                                    |

| ٣٨٦ )       | • زيادة اللَّه في الدين بصدق الصحابة                 |
|-------------|------------------------------------------------------|
| ٦٨٧         | • مفهوم نقصان دين النساء                             |
| 47          | • الدين هـو كــمــال الإســـلام                      |
| 444         | • أجـــزاء الدين ثـلائة                              |
| ٣٨٨         | • مفهوم الإيمان عند المرجئة                          |
| <b>۳</b> ۸۸ | • تفـــاوت الإيمان في الـقلـوب                       |
| 44.         | • الأعيساد تتخسذ بالشرع والاتّباع                    |
| 44.         | • يوم عرفة يوم عيد                                   |
| 491         | • الأعيساد مواسم الفرح والسرور                       |
| 491         | • للأمة عيدان في السنة وعيد في الأسبوع               |
| 497         | • كيفية شكر العيد لأهل الأمصار                       |
| 497         | • حكمة تشريع خطبة العيد                              |
| 494         | • التبكير للجمعة كالهَدْي                            |
| 494         | • تزاور أهل الجنة لربهم في يوم العيدين               |
| 494         | • يوم العيدين للمؤمنين في الجنة في الآخرة            |
| 498         | • تعلق الأعياد باكتمال أركان الإسلام                 |
| 498         | • خواص المؤمنين كل يـوم هو لهم عـيـد                 |
| 490         | • آية التيمم من بركات بيت آل أبي بكر الصدِّيق        |
| 447         | • زمـان ومـكان نزول آية الـتــيـــمم                 |
| <b>44</b>   | • اجتماع رخصة الصعيد مع حادثة الإفك في غزوة المريسيع |
| 447         | • ذكْــر إشكال في نــزول آية تيــمم الصــعــيــد     |
| ٤٠٠         | • ذكر ما يبيح التيمم                                 |



| ٤٠١   | • لا فـرق بين السفـر الطويل والقـصيـر                                             |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٣   | • معنى التيمم لغة واصطلاحًا                                                       |
| 8+4   | • كيفية التيمم                                                                    |
| ٤٠٤   | • فروض التيمم                                                                     |
| ٤٠٥   | • حكم من تعمد ترك شيء من فرائض التيمم                                             |
| ٤٠٧   | • توضيح المراد بحديث عمار في الصعيد                                               |
| ٤١٠   | • تسمم الصحابة مع النبي عَلَيْكُ إلى المناكب والآباط                              |
| ٤١٢ - | • انتهاء المسح لليدين بالتراب إلى المرفقين                                        |
| ٤١٢   | • قاعدة «حـمل مطلق على المقيد»                                                    |
| ٤١٣ - | • ذكْر إشكال مسح المصحابة بالتراب إلى المناكب والآباط                             |
| ٤١٣   | • التيمم ضربة واحده للوجه والكفين                                                 |
| ٤١٣   | • السنة في القطع: الكفَّان                                                        |
| ٤١٤   | • إطلاق لـفظ اليـــد ينصــرف إلى الـرسغ                                           |
| ٤١٤   | • ذكر من قال: التيمم ضربتان                                                       |
| ٤١٥   | • الواجب في مسسح اليدين بالتراب                                                   |
| ٤١٦   | • رخصة التيمم تشمل الجنب فاقد الماء                                               |
| ٤١٧   | • دخـول الجنب في آية التــيــمم                                                   |
| ٤١٨   | • إنكار النبي ﷺ على من ترك التيمم في الجنابة في خبر عمار                          |
| ٤١٨   | • ذم اللَّه أهل الكتاب بقسوة القلوب بعد مشاهدتهم الآيات                           |
| ٤١٨   | <ul> <li>قسوة قلوب أهل الكتاب عقوبة من اللّه على نقضهم مواثيقه وعهوده.</li> </ul> |
| ٤١٩ ً | • ذكر الخصال التي أوجبتها قسوة القلوب                                             |
| ٤٢٠   | • ثمرات العلوم تدل على شرفها                                                      |



| ٤٢٠ )   | <ul> <li>تقييض اللَّه من يفهم معاني النصوص ليرد بها الخارج عنها</li> </ul> |
|---------|----------------------------------------------------------------------------|
| 173     | • حد الشيب الزاني                                                          |
| 173     | • من كفر بالرجم كفر بالقرآن                                                |
| 277     | • الأمر بحبس النساء الزانيات في أول الأمر حتى الموت                        |
| 277     | • سبيل اللَّه في هؤلاءَ النسوة                                             |
| 277     | • جلد على لشراحة الهمدانية بكتاب اللَّه ورجمها بسنة رسول اللَّه ﷺ.         |
| ٤٢٣     | • يتقبل اللَّه من المتقين                                                  |
| ٤٢٣     | • تواصي السلف بإتقان العــمل ولو قل                                        |
| ٤٢٣     | • لا يقلُّ عملٌ مع تقوى                                                    |
| ٤٢٣     | • مفهوم التقوى في العمل                                                    |
| ٤٢٤     | • مفهوم قبول العمل                                                         |
| ٤٢٥     | • ما يُقتل فيه النفس شيئان                                                 |
| 240     | • ما يشمله الفساد في الأرض                                                 |
| 277     | • مفهوم الكفر المطلق والمقيد                                               |
| ٤٣٦     | • حكم كفر من لم يحكم بشرع الله                                             |
| · £ 7 V | • أنواع الكفــر                                                            |
| ٤٢٨     | • أقوال العلماء في تفسير ألفاظ الكفر في أحاديث الرسول ﷺ                    |
| 279     | • أقسام الإيمان ونقيضها                                                    |
| ٤٣٠     | • الفرق بين لفظ الكفر واسم الكفر                                           |
| ٤٣١     | • معنى قوله تعالى: ﴿النفس بالنفس ﴾                                         |
| ٤٣٢     | • استثناء بعض صور من قـتل النفس                                            |
| ٤٣٣     | • حكم قتل المسلم بالكافر                                                   |
| \       | / \                                                                        |

| ( ۲۳۳ | • الرجل يـقــتل بـالمرأة                                           |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| £ 3 £ | • دية المرأة نصف دية الرجل                                         |
| ٤٣٤   | • تفسير قوله تعالى: ﴿شرعة ومنهاجًا﴾                                |
| ٤٣٤   | • الفـرق بين الشـرعة والمنهـاج                                     |
| ٤٣٥   | • علامات المحبة الصادقة                                            |
| ٤٣٥   | • صفات المحبين للَّه خمسة                                          |
| ٤٣٧   | • مقارنة اللَّه بين محبته ومحبة رسوله ﷺ                            |
| ٤٣٧   | • علامات المحبّ على صدق الحب سنة                                   |
| ٤٣٨   | • محبة الرسول ﷺ على درجـــتين                                      |
| ٤٣٨   | • علامة حب النبي عَلِي عَلِي حب القرآن                             |
| ٤٣٩   | • علامة حب النبي ﷺ حب السنة                                        |
| 249   | • من أعرض عن اللَّه فما له من بدل                                  |
| ٤٤٠   | • ذكر صفات من يحبهم اللَّه ويحبونه                                 |
| ٤٤٠   | • من تمام المحبة مجاهدة أعداء المحبوب                              |
| ٤٤١   | • فصضل اللَّه يؤتيه من يشاء                                        |
| £ £ Y | • تعظيم الصلاة والأذان من تعظيم الشعائر للَّه                      |
| £ £ Y | • إكمال اللَّه الشرف للنبي ﷺ ليلة الإسراء والمعراج                 |
|       | • الأذان شـرع بعد هجـرة النبيُّ ﷺ والرد على من قــال: شـرع في ليلة |
| £ £ Y | الإسىراء                                                           |
| ٤٤٤   | • فــوائد الأذان                                                   |
| ٤٤٥   | • العلة المقتضية لتحريم المسكرات                                   |
| ٤٤٥   | • تحريم الخمر على درجات                                            |



| ( ٤٤٥ | • علة تحريم الخمـر والميسـر                               |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| ٤٤٧   | • تحريم الميسر بعوض أو بغير عوض كان                       |
| ٤٤٧   | • مقصود قــول النبي : «كل مسكــر حرام»                    |
| ٤٤٧   | • عدم الاستفسار عن ما قد يسوء المؤمن جوابه                |
| ٤٤٨   | • أمثلة النهي عن السؤال عما يسوء المؤمن جوابه             |
| ٤٥١   | • رخصة الرسول ﷺ في السؤال للأعراب والوفود                 |
| ٤٥١   | • ترقب الصحابة لمجيء البادي العاقل ليسأل الرسول ﷺ         |
| 804   | • سؤالات الصحابة اثنتا عشرة مسألة كلها في القرآن          |
| 207   | • سؤال الصحابة للرسول عِنْ عما قد يقع للعمل به عند وقوعه  |
| 207   | • كـراهة الســؤال وذمــه مــخــتص بزمن الرســول ﷺ         |
| ٤٥٣   | • علم اللَّه تعالى بما فيه صالح عباده                     |
| ٤٥٣   | • اجتهاد المؤمن في طلب العلم النافع من الكتاب والسنة      |
| ٤٥٤   | • ذكر بعض الفتن في آخر الزمان                             |
| ٤٥٤   | • كراهة بعض الـصحابة الإجـابة عن أسئلة حـوادث قبل وقوعـها |
| . 203 | • شرار عباد اللَّه من يتبعون شرار المسائل                 |
| ٤٥٧   | • كراهية الإمام مالك الإجابة في كثرة السؤال               |
| ٤٥٧   | • كراهيـة الإمـام مـالك المجـادلة عن السنن                |
| ٤٥٧   | • تعلم الرغائب يجدد العبادة                               |
| ٤٥٧   | • تقليل السؤال إلا فيما أنزل                              |
| ٤٥٨   | • أنواع المناس في تمناولهم لملعلم والسمؤال                |
| १०९   | • ملاك هذا العلم قصد وجه اللَّه وخشيته                    |
| ٤٦٠   | • معنى: الراسخون في العلم                                 |

| १५० | . • معاذ بن جبل أعلم الناس بالحرام والحلال            |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ٤٦١ | • أصل العلم خشية اللَّه                               |
| ٤٦١ | • وجـوب إنكار المنكر على من يعلـم عدم قـبـوله منه     |
| 173 | • تفسيـر قوله: ﴿عليكم أنفسكم﴾                         |
| ۲۲۶ | • سقوط الأمر بالمعروف عـمن خاف الضرر أو عجز عنه       |
| ٤٦٣ | • استحلاف الشهود عند الريب في شهادتهم                 |
| 171 | • قبـول شهـادة الكفار في وصية المسلمين في السـفر      |
| ٤٦٤ | • حلف أولياء الميت على شهادة الكفار عند ظهور خلل فيها |
| 171 | • اليمين في جانب أقوى المتداعيين                      |
|     | • تضسير سورة الأنعام •                                |
| ٤٦٦ | • مسفاتح الغيب خسمس                                   |
| ٤٦٧ | • علم اللَّه المستأثر به لا ينحصر في تلك الخمس        |
| ٤٦٧ | • فائدة ذكر هذه الغيبيات الخمس                        |
| 4٦3 | • عـدم اطلاع النبي عَلِي على شيء من هذه الغيبيات      |
| 4٦3 | • علم الساعة مما اختص به اللَّه نُفسه                 |
| १२९ | • أمثلة لبعض معارف الرسول ﷺ في الأمور الغيبية         |
| ٤٦٩ | • علم النبي ﷺ موضع قبضه ودفنه                         |
| ٤٧٠ | • إطلاع غير الأنبياء عليها لا يكون علمًا يقينيًّا     |
| ٤٧٠ | • تفسير قوله: ﴿ولم يلبسوا إيمانهم بظلم﴾               |
| ٤٧٠ | • أنواع الظلم واخت لافه                               |
| ٤٧٢ | • تفسيسر: ﴿ولا فسسوق ولا جدال في الحج﴾                |
| ٤٧٣ | • ما جاء في الرياء في العمل                           |



| ٤٧٤     | • قـول ابن هبيـرة في آيات سـورة الأنعام المحكمـات                      |
|---------|------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٤     | • مضاعفة حسنات المسلم تكون بحسب حسن إسلامه                             |
| ٤٧٥     | • مضاعفة الـلَّه للأمة أجرها لكونـها خيـر أمة                          |
| ٤٧٦     | • مضاعفة أجر من أحسن عمله على الحضور والمراقبة                         |
|         | <ul> <li>تفسيرسورة الأعراف</li> </ul>                                  |
| ٤٧٧     | • تفسيـر قـوله: ﴿يا بنــي آدم خــٰـذوا زينتكم﴾                         |
| ٤٧٧     | <ul> <li>تفسير قـوله: ﴿وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجـدنا عليها﴾</li> </ul> |
| ٤٧٨     | • كـشف العـورة مـن الفـواحش                                            |
| · £ V 9 | <ul> <li>اللّه ـ جل وعلا ـ أحق من تُزيّن له</li> </ul>                 |
| ٤٧٩     | • الأسر بالصلة في ثوبين                                                |
| £ V 9   | • الواجب في الصلاة أمر زائدٌ على ستر العورة                            |
| ٤٨٠     | • معنى «الكِبْر»                                                       |
| ٤٨٠     | • حكم الصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                          |
| ٤٨١     | • تفسير «مهاد» و «غواش» و «حصيراً»                                     |
| ٤٨١     | • صفات أهل النار                                                       |
| ٤٨٣     | • تحريم نعم أهل الجنة على أهل النار                                    |
| ٤٨٤     | • نفسير قوله: ﴿في سواء الجحيم﴾                                         |
| ٤٨٤     | • خــروج أهل التــوحــيــد مـن النار                                   |
| ٤٨٥     | • فـائدة وجــود كــوى في الجنة إلى النار                               |
| ٤٨٥     | • لكل مـــؤمن في الجنة أربعــة أبواب                                   |
| ٤٨٥     | • ذكر من يدخل على أهل الجنة منها من الزُّوار                           |
| ٤٨٦     | • تفسير قوله: ﴿يخرجهم من الظلمات إلى النور﴾                            |



| ٤٨٦ | • تفسير الليالي التي وعدت لموسى ـ عليه السلام              |
|-----|------------------------------------------------------------|
|     | • تفسيرسورة الأنفال •                                      |
| ٤٨٧ | • تفسيـر: ﴿واعلموا أنَّ الـلَّه يحول بين المرء وقلبـه﴾     |
| ٤٨٧ | • ذكر شُبهة من يتقرب إلى اللَّه باستماع الغناء بآلات اللهو |
| ٤٨٨ | • التقرب إلى اللَّه يكون بما شرعه على لسان رسوله ﷺ         |
| ٤٨٨ | • تشريع اللَّه على ألسنة رسله كل ما تزكو النفس به          |
|     | • تضسير سورة التوبة •                                      |
| ٤٩٠ | • «عمارة المساجد» على معنيين                               |
| ٤٩١ | • منع الكفار من سكني الحرم                                 |
| 897 | • منع الكفار من إظهار دينهم في مساجد المسلمين              |
| ٤٩٣ | • حكم استئجار الكفار للعمل للمسلمين                        |
| ٤٩٣ | • حكم وقف النصاري على المسلمين                             |
| ٤٩٤ | • حكم أخذ المسلم المعين من صدقة النصراني                   |
| 190 | • أفضل ما يتقرب به إلى اللَّه من أعمال التطوع              |
| 190 | • تطوع الجهاد أفضل من التطوع بعمارة المسجد الحرام          |
| १९५ | • محبة النبي عَلَيْكُ من أصول الإيمان                      |
| ٤٩٦ | • تقديم محبة النبيِّ عَلَيْةً على ما سواه                  |
| ٤٩٦ | • تمام المحسبة يكون بالطاعة                                |
| ٤٩٦ | • معنى «المحبة»                                            |
| ٤٩٧ | • محبة الرسول ﷺ تبع لمحبة مرسله ـ جل وعلا                  |
| £9V | • من كـمال الإيمـان تقديم المندوبات على دواعي النفس        |
| £9V | • مفهوم محبة درجة المقتصدين                                |
| 1   | / <b>\</b>                                                 |

| £9V   | • محبة الرسول ﷺ تنشأ عن معرفته ومعرفة كماله وأوصافه   |
|-------|-------------------------------------------------------|
| £ 9 A | • درجات محبة الرسول عَلَيْقُ                          |
| £9A   | • كــان ﷺ خلقـه القـرآن                               |
| 899   | • محبة اللَّه ـ جل وعـلا ـ فـرض                       |
| 899   | • محبة الرسول ﷺ تابعه لمحبة اللَّه وموافقة لها        |
| ٥٠٠   | • حب اللَّه وحب الرسول ﷺ من علامات وجود حلاوة الإيمان |
| 0 + 1 | • امتحان الرسول ﷺ للمؤمنات المهاجرات إيمانهن          |
| 0.4   | • درجات محبة الله ـ جل وعلا                           |
| 0.4   | • محبة اللَّه تمنع المرء المعصية                      |
| ٥٠٣   | • من أصــول الإيمان الحب والبـغـض في اللَّه           |
| ٥٠٤   | • ذكر أفضل الإيمان                                    |
| ٥٠٤   | • مـعنى توسط المرء الإيمان                            |
| ٥٠٤   | • معنى الشرك الخفيّ                                   |
| 0 + 0 | • محبة المقتصدين واجبة على أصحاب اليمين               |
| ٥٠٥   | • محبة السابقين المقربين                              |
| ٦٠٥   | • فــوائد حب المرء لــــلّه ــ جل وعــــلا            |
| ٥٠٧   | • محبة اللَّه توجب طاعتـه وامتثال أوامره              |
| ٥٠٧   | • حب اللَّه _ جـل وعــلا _ للتــوابين                 |
| ٥٠٧   | • منزلة العبـد المحب للَّه عند اللَّه ـ عـز وجل       |
| ٥٠٧   | • المحبة الصادقة تمنع الإصرار على الذنوب              |
| ٥٠٨   | • حكم دخول المشرك للمسجد                              |
| ٥٠٩   | • الأرض لا ينجسها شيء                                 |

| ٥٠٩               | • حكم مبيت المشركين بالمسجد                                                                                       |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥١٠               | • لا يمكّن الكافـر من دخـول الحـرم                                                                                |
| ٥١٢               | • حكم أهل الذمة وأهل الحرب في دخول المساجـد                                                                       |
| ٥١٣               | • ذكر الحقوق الواجبة في المال                                                                                     |
| ٥١٣               | • عقوبة من لا يؤدي زكاة ماله                                                                                      |
| 010               | • سورة آل عمران كنز الصعلوك                                                                                       |
| 010               | • كنـز المؤمـن ربه                                                                                                |
| 710               | • الظلم في الأشهـر الحرم أعظم خطيـئة                                                                              |
| 710               | • السنة اثنا عشر شهراً بحسب الهلال                                                                                |
| ٥١٧               | • أي الأشهر الحرم أفضل؟                                                                                           |
| ٥١٧               | • استدارة الزمان على هيئته أبطل نسيء الجاهلية                                                                     |
| ٥١٨               | • تفسير معنى النسيء                                                                                               |
| 019               | • الشهـر يكون هلاليًا                                                                                             |
| 019               | <ul> <li>في أي عام عاد الحج إلى ذي الحجة</li> </ul>                                                               |
|                   | 1                                                                                                                 |
| ٥٢٠               | • معنى قوله: ﴿يوم الحج الأكبر﴾                                                                                    |
| ٥٢٠               |                                                                                                                   |
|                   | معنى قوله: ﴿يوم الحج الأكبر﴾     متى كانت استدارة الزمان على عهد النبي ﷺ؟     سبب تسمية الأشهر الحرم              |
| ٥٢٠               | معنى قوله: ( يوم الحج الأكبر )                                                                                    |
| 07.               | معنى قوله: ﴿يوم الحج الأكبر﴾     متى كانت استدارة الزمان على عهد النبي ﷺ؟     سبب تسمية الأشهر الحرم              |
| 071               | معنى قوله: ( يوم الحج الأكبر )                                                                                    |
| 07·<br>071<br>071 | معنى قوله: (هيوم الحج الأكبر)     متى كانت استدارة الزمان على عهد النبي على الله الله الله الله الله الله الله ال |



| 040   | • ذكر بعض أسماء لشهـر رجب                          |
|-------|----------------------------------------------------|
| 040   | • لا يصـــيب المــؤمن شيء إلا وهــو له             |
| ۲۲٥   | • شكوى النار إلى اللَّه ـ جل وعــــلا              |
| 770   | • نار الدنيا جـزء واحد من أجـزاء نار جهنم          |
| ٥٢٨   | • ذكـــر نداء الـنار كـل يوم                       |
| ۸۲٥   | • نصح الأنبياء ـ عليهم السلام ـ لأمهم              |
| ٥٢٨   | • من تخلف عن الجهاد لعذر فلا حرج عليه              |
| . 079 | • أعظم خصال النفاق العملي                          |
| 979   | • سبب نزول قوله: ﴿ولا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا﴾ |
|       | <ul> <li>تفسیر سورة یونس</li> </ul>                |
| ٥٣٠   | • معرفة السنين والحساب بمنازل القمر                |
| ٥٣٠   | • يتم حساب السنة بتقدير الشمس والقمر               |
| ٥٣٠   | • الشهر العربي لا يحتاج إلى العد إلا إن غُم آخره   |
| ٥٣٠   | • لا بد من عدد السنة بالشهور                       |
| ٥٣١   | • علة الاعتبار بدوران القمر                        |
| ١٣٥   | • تعليق أحكام اليـوم على الشـمس                    |
| ٥٣١   | • تفسير قوله تعالى: ﴿والحسابِ﴾                     |
| ٥٣١   | • الأهلة مواقيت للناس عمومًا                       |
| ٥٣٢   | • جعل الـلَّه وظائف مـوظـفـة في الأيام والشــهـور  |
| ٥٣٢   | • تفضيل اللَّه بعض الأشهر على بعض                  |
| ٥٣٢   | • تفضيل الـلَّه بعض الأيام والليـالي على بعض       |

| ٥٣٣   | • الدعاء بالخير الدهر كله                                                                                                                            |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣٣   | • التعرض لنفحات رحمة اللَّه في أيامه                                                                                                                 |
| ٥٣٣   | • يختم على عمل كل يوم                                                                                                                                |
| ٥٣٣   | • ذكر نداء أيام الدنيا كل يوم                                                                                                                        |
| ٥٣٣   | • الليل والنهار خزانتان للأعمال                                                                                                                      |
| ٥٣٤   | • مثل الذاكر والغافل مثل الحيّ والميت                                                                                                                |
| ٥٣٤   | • منزلة وشـرف القـائم ليـلاً                                                                                                                         |
| ٥٣٤   | • الليل والنهار مـراحل ينزلهـا الناس                                                                                                                 |
| ٥٣٥   | • معنى: ﴿جعل الليــل والنهار خلفة﴾                                                                                                                   |
| ٥٣٥   | • الصبر ضياء                                                                                                                                         |
| ٥٣٥   | • الفارق بين النور والضياء                                                                                                                           |
| ٥٣٦   | • بنو آدم قسمان                                                                                                                                      |
| ٥٣٧   | • معنى «الظالم لنفسه» و «المقتصد»                                                                                                                    |
| ٥٣٨   | • ينقص من درجات العبد عند اللَّه بقدر ما يصيب من الدنيا                                                                                              |
| ٥٣٨   | • ادخار اللَّه لعباده في الآخرة من فضول شهوات الدنيا                                                                                                 |
| 049   | • الدنيـا سـجن المؤمـن وجنة الكافـر                                                                                                                  |
| 049   | • معني «السابق بالخيرات بإذن الله»                                                                                                                   |
| ٥٤٠   | • كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل                                                                                                                |
| 08.   | <ul> <li>لذة النظر إلى وجه الله أعظم نعيم أهل الجنة</li> </ul>                                                                                       |
|       |                                                                                                                                                      |
| 0 8 1 | • تجلّي اللَّه لأهل الجنة ينسيهم كل النعيم                                                                                                           |
| 011   | <ul> <li>تجلّي اللَّه لأهل الجنة ينسيهم كل النعيم</li> <li>تمجيد داود ـ عليه السلام ـ لربه يوم القيامة</li> <li>تسليم اللَّه على أهل جنته</li> </ul> |



| /     |                                                                   |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| 0 2 7 | • تزاور أهل الجنة لربسهم على نجائب                                |
| 0 8 4 | • وضع اللَّه مـؤنة العبـادة عن أهل الجنة                          |
| 0 8 4 | • تقصير أهل الجنة في أمانيهم لسعة فضل اللَّه                      |
| ٥٤٣   | • إلحاق اللَّه ذرية المؤمنين بهم في الجنة                         |
| 0 £ £ | • طيب الدنيـا بذكـر اللَّه والآخـرة بعفـوه                        |
| 0 £ £ | • لولا احتجاب اللَّه عن أهل الجنة لاستغاثوا كأهل النار            |
|       | <ul><li>تفسیر سورة هود ●</li></ul>                                |
| ٥٤٧   | <ul> <li>وجوب استحياء العبد من الله</li> </ul>                    |
| ٥٤٧   | • ذكر أمثلة للأنبياء والصالحين استحوا فيها اللَّه                 |
| ٥٤٧   | • الحياء من اللَّه من أعلى خصال الإيمان                           |
| ٥٤٨   | • الماء أصل جميع المخلوقات ومادتها                                |
| ٥٤٨   | • وجـود الماء قـبل كل المخلوقـات                                  |
| ٥٥٠   | • خلق اللَّه الأرض من الماء والجبال من موج الماء                  |
| ٥٥٠   | • خلق اللَّه الرحمة مائة جزء                                      |
| ٥٥٠   | • ادخار اللَّه عنده تسعة وتسعين رحمة                              |
| 001   | • المراد بالمادة التي يخلق منها الحيوانات                         |
| 001   | • الماء أصل خلـق النار والنور والتــراب                           |
| 007   | • تفسير قوله: ﴿أَلَا يُومُ يَأْتِيهُمُ لِيسَ مُصَـرُوفًا عَنْهُم﴾ |
| 007   | • أول الناس قيضاء يوم القيامة                                     |
| ۲٥٥   | • الوعيد لمن تعلم العلم لغير اللَّه                               |
| ٥٥٣   | • الوعيد على العمل لغير اللَّه                                    |
| ٥٥٤   | • صوت الكافر في النــار مثل صــوت الحمــار                        |

| 000   | • إلقاء البكاء على أهل النار وجريان الدموع دمًا               |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 000   | • انقطاع أصوات أهل النار من كشرة صراخهم                       |
| ٥٦    | • تفسـير الزَّفـير والشـهيق                                   |
| 700   | • دعـوة الرسول عَلِيْكِم ربه بأن يرزقـه عـينين هطالتين        |
| 0 0 V | • ليس لأهل النار راحة ولا معول إلا البكاء                     |
| 0 0 A | • إقامة الصلوات على وجهها يوجب مباعدة الذنوب                  |
| ٥٥٨   | • وجوب طهارة الباطن والظاهر لمن يناجي ربه مصليًا              |
|       | • الوضوء يكفر الجراحات الصغار والمشي للمساجـد والصلاة أكثر من |
| ००९   | ذلــك                                                         |
| 009   | • الأمر للمؤمن بمحو السيئة بالحسنة بأن يتبعها بها             |
| ٥٦٠   | • قد يقع من المتـقين كبائر وفـواحش لكن لا يصرون عليـها        |
| ٥٦٠   | • ذكر المؤمن للَّه حال معصيـته يوجب الاستغفار وترك الإصرار    |
| 170   | • ما أصـر من اسـتغـفر                                         |
| ٥٦٢   | • خير المؤمنين كــل مفــتَّن تواب                             |
| ٥٦٢   | • لا يمل العبد من الاستغفار                                   |
| ٤٦٢   | • سعيـد من هلك على رقعـه                                      |
| 770   | • من أحسن فليحـمد ومن أساء فليستـغفر                          |
| ۳۲٥   | • مخرج العبد من الذنوب التوبة والاستغفار                      |
| ٥٦٣   | • معنى «أقماع القول»                                          |
| ٥٦٣   | • أتبع السيئة الحسنة تمحها                                    |
| ٥٦٣   | • السر بالسر والعلن بالعلن                                    |
| 370   | • من تاب من ذنبه يغفـر له أو يتاب عليه                        |



| ०७६          | • بكاء إبليس من استغفار المؤمن                        |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| ०२६          | • آية الاستغفار للأمة مكان كفارات الذنوب لبني إسرائيل |
| ٥٦٥          | • عطاء اللَّه لهذه الأمـة خير مما أعـطى بني إسرائيل   |
| 070          | • تفسير قوله: ﴿وما جعل عليكم في الدين من حرج﴾         |
| ٥٦٥          | • من تاب توبة نصـوحًا بشـروطها قـطع بقبـول توبتـه     |
| ٥٦٥          | • الذنوب كلها تحت مشيئة اللَّه                        |
| ٥٦٦          | • اعتراف العبد بالذنب يقتضي الندم                     |
| ٥٦٦          | • «عـسى» من اللَّه تكون واجبة                         |
| ٥٦٦          | • قد يقصد بالحسنة ما هو أعم من التوبة                 |
| ٥٦٧          | • من أحسن وضوءه وصلى واستغفر غفر له                   |
| ٥٦٨          | • الوضوء من أسباب مغفرة الذنوب                        |
| ٥٦٨          | • ذكر أسباب أخرى تغفر الذنوب                          |
| ٥٧٠          | • ذكر اللَّه خير عون للعاصي                           |
| ٥٧١          | • البكاء على الخطيئة يحطها كحط الرياح الورق اليابس    |
| <b>0 V 1</b> | • مجلس الذكر يكفر عشراً من مجالس الباطل               |
| ٥٧٢          | • الحسنة يمحى بها تسع خطيئات                          |
| ٥٧٢          | • الحكايات جند من أجناد الله                          |
|              | • تفسيرسورةيوسف •                                     |
| ٥٧٣          | • اللَّه ـ جل وعلا ـ ولمي أوليـائه في الدنيا والآخرة  |
| ٥٧٣          | • ذكـر دعـاء النبـي عَلِيْكُم عند وفـاته عَلَيْكُمْ   |
| ٥٧٣          | • ذكر جواز الدعاء بالموت من غير ضر نزل                |
| ٥٧٤          | • لا يجـوز تمني الموت خـوف الفـتـنة في الدين          |



|                | ● نفسیرسورهالرغد ●                                     |
|----------------|--------------------------------------------------------|
| ٥٧٥            | • الملائكة هم المعقبات                                 |
| ٥٧٥            | • لكل عبد ملكان يحفظانه مما لم يقدّر                   |
| 040            | • حفظ اللَّه للعبد يشمل صحة بدنه وقوته وعقله وماله     |
| ۲۷٥            | • الجــزاء من جنس العــمل                              |
| PV7            | • حفظ اللَّه للمؤمن بعد موته في عقبه وعقب عقبه         |
| ٥٧٧            | • اشتغال العبد بطاعة اللَّه يستوجب حفظه                |
| <b>0 V V</b>   | • ذكر أمثلة لحفظ اللَّه لأهل طاعته                     |
| ٥٧٧            | ● أنواع حـفظ اللَّه لمن حـفظه                          |
| ٥٧٨            | • بعض مثال لعجيب حفظ اللَّه لمن حفظه                   |
| ٥٧٩            | • من ضيع تقوى اللَّه ضيعه بين الخلائق                  |
| ०४९            | • ظهور معصية الـلَّه في خلق الخادم والدابة             |
| ०४९            | • الخير كله مجموع في طاعة اللَّه والإقبال عليه         |
| ٥٧٩            | • جماع الشركله في معصية اللَّه                         |
| ٥٨٠            | • الشرائع المتقدمة تجدد بعضها آثار بعض                 |
| ٥٨٠            | • الشريعة الخاتمة بينت ما تبدّل وجددّت ما درس منها     |
| ٥٨٠            | • تكفل اللَّه بحفظ الشريعة                             |
| ٥٨٠            | • الأولون أهل الروايـة والتـاليــون أهل دراية ورعــاية |
| ٥٨٠            | • مسئل العلم والإيمان كالماء والنور                    |
| • <b>• \</b> \ | • الماء والنور مادة حياة الأبدان                       |
| ٥٨٢            | • أقسام القلوب بحسب ما تحمله من العلم والإيمان ثلاثة   |
| ٥٨٣            | • كيفية حفظ اللَّه لهذه الشريعة الخاتمة                |



| ٥٨٣ | <ul> <li>جماع حفظة وحملة هذه الشريعة في القرون الثلاثة الأولى</li> </ul> |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| ٥٨٤ | • الميزان من العدل والقسط هو الاعتبار الصحيح                             |
| ٥٨٥ | • تفــــيـر ﴿أَم الكتــاب﴾                                               |
| ۲۸٥ | • كتابة اللَّه مقادير الخلائق قبل خلق السماوات والأرض بخمسين عامًا.      |
|     | <ul> <li>تفسیر سورة إبراهیم</li> </ul>                                   |
| ٥٨٧ | • الموت يأتي الإنسان من كل مكان في جسمه                                  |
| ۰۸۸ | • مثل الإيمان والإسلام بـالنخلة                                          |
| ٥٨٨ | • الكلمة الطيبة هي كلمة التوحيد                                          |
| ۰۸۸ | • لا خير في إنسان لا ورع فيـه                                            |
| 019 | • الإسلام والإيمان لا يزولان بالكلية                                     |
| 019 | • مثل المؤمن والمسلم بالمنخلة                                            |
| 09. | • تثبيت اللَّه للمؤمنين بالقول الثابت في عـذاب القبر                     |
| 09. | • أدلة حديثية على ثبوت عذاب القبر ونعيمه                                 |
| 09. | • سماع الميت صوت نعال مشيعيه حال انصرافهم                                |
| 944 | • وصف منـكر ونكيــر                                                      |
| 097 | • ابتــلاء الأمة في قبــورها                                             |
| ۹۳  | • يبعث كل عبد على ما مات عليه                                            |
| 091 | • منكر ونكيـر فتَّانا القبـر                                             |
| 091 | • استغفار المؤمنين لأخيهم الميت حال سؤاله وسؤالهم التثبيت له             |
| 099 | • عذاب القبر آخـر فتنة تعـرض على المؤمن                                  |
| 099 | • افتىتان المؤمن في قبره سبعًا والمنافق أربعين صباحًا                    |
| 7   | • تفسير القطران                                                          |
|     |                                                                          |



| 7.1   | • عقاب النائحة إن لم تتب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | <ul> <li>تفسيرسورة:الحجر</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7.7   | • تجديد الأنبياء شرائع بعضهم بعضًا عدا شريعة نبينا عَيْكُ اللهُ ال |
| ٠٢    | • تكفل اللَّه ـ جل وعلا ـ بحـ فظ كتابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.4   | • قراءات القرآن من باب التيسير على الأمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7.4   | • اجتماع الأمة على قراءة واحدة في عهد عثمان خوف الاختلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7 - 8 | • ارتداد من لم يرسخ الإيمان في قلبه بسبب القراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7 - 8 | • حكم القراءة بحرف مخالف لمصحف عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7.0   | • إقـامة اللَّه أقـوامًا لحـفظ السنة الشريفـة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 7.0   | • منزلة «الصحيحين»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 700   | • أقوال العلماء في مستدرك الحاكم على الصحيحين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٦٠٦   | • للجنة ثمانية أبواب ولجهنم سبعة، مفضّلة على بعضها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7.7   | • المسافة بين كل باب من أبواب جهنم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٦٠٧   | • أبواب جهنم سبعة فوق بعضها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦٠٧   | • أسماء أبواب جهنم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸۰۶   | • لكل باب من جهنم جزء مقسوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸۰۶   | • أشــد أبواب جــهنم لــلزناة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 7 • 9 | • تفسير قول: ﴿عـما كانوا يعـلمون﴾: لا إله إلا اللَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦١٠   | • ذكر القول في العمل أنه بالجوارح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦١٠   | • لا ينقضي عمل المؤمن حتى يأتيـه أجله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٦١٠   | • الشمهور والأعموام والليالي والأيام مقادير للآجمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 711   | • علة اختلاف الأوقات بين الوظائف وإسباغ النعم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |



| 711  | • ما من ساعة إلا وللَّه على العبد فيها وظيفة            |
|------|---------------------------------------------------------|
|      | • تفسير سورة النحل                                      |
| 717  | • ذكر ما يتعلمه المرء من النجوم                         |
| 717  | • حكم تعلم منازل القمر وأسماء النجوم                    |
| 714  | • ابتـداء الخيـر ومنشــؤه من اللَّه                     |
| 718  | • دوام النعمة فضل من الـلَّه مثل ابتدائها               |
| 714  | • تفسير قوله: ﴿زدناهم عذابًا فوق العذاب﴾                |
| 714  | • تفسيـر قـوله: ﴿عــذَابًا ضعـفًـا في النار﴾            |
| 711  | • لجهنم سواحل فيها حيات وعقارب                          |
| 711  | • لا يسمع أهل الجنة حسيس أهل النار                      |
| 718  | • «الحسيس» قول أهل النار على الصراط من لَسْع الحيات     |
| 710  | • تنزيل اللَّه للكتاب على محمد عَرَاكِ وتبيين كُلُّ شيء |
| 710  | • قبض النبي عَانِظِهُ بعد اكتمال الدين                  |
| 717  | • ترك النبي عَلِيْكُ حلالاً وحرامًا كليـهما مُبينًا     |
| 717  | • تفضيل النبي عَلِيْكُم على من قبله بست                 |
| 717  | • أنواع جـوامع الكلم التي أعطيـهـا النبي عَلَيْكِمْ     |
| 7.17 | • كـتب اللَّه على كل مخلوق الإحسان                      |
| 71/  | • اقــتضــاء لفظ «الكتابة» للوجــوب                     |
| 719  | • أنواع الإحسان المؤمر به                               |
| 719  | • إحسان كل شيء يكون بحسبه                               |
| 719  | • ذكر بعض أمثلة لـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
| 77.  | • أهل الإيمان أعف الناس قـــتلة                         |

| • نهي الـرســول عَيْنَاكُم عن المـثلة                                     |
|---------------------------------------------------------------------------|
| • تفسير قوله تعالى: ﴿فلنحيينه حياة طيبة﴾                                  |
| • استحباب التعوذ قبل القراءة في الصلاة                                    |
| • التعوذ قبل الـفاتحة وبعـدها                                             |
| • ذكر استعاذة النبي عليظه في الصلاة                                       |
| • حكم الاستعاذة في كل ركعة                                                |
| <ul> <li>تفسير سورة الإسراء</li> </ul>                                    |
| • ذكر قول من فـرق بين الإسراء والمعراج                                    |
| • متى كانت رحلة الإسراء والمعراج؟                                         |
| • فرضت الصلوات في الإسراء                                                 |
| • القصد في الفقر والغنى أمر عزيـز وهو حال الرسول عَلَيْكُمْ               |
| • أخـذ المؤمن عن اللَّه أدبًا حسنًا في النفقـة                            |
| • ذكر أمثلة للصحابة والأنبياء والتابعين في اقتصاد نفقتهم                  |
| • المال لا ينفق كله في شــهوات الـنفس ولو كانت مـباحــة                   |
| • ندب الاقتصاد حتى في العبادات                                            |
| • كل الخلائق تسبح بحمد اللَّه                                             |
| • لا يجوز الخوض في كيـفية تسبيح الجمادات وغـير العاقلات                   |
| <ul> <li>تفسیر قوله: ﴿حجابًا مستوراً﴾</li> </ul>                          |
| • دعوة كل أناس بإمامهم يوم القيامة                                        |
| • سواد وجوه أهل النار قبل دخولها                                          |
| • تعاظم خلق أهل النار بعد دخولها                                          |
| • عـمـر أهل النار يكون على عـمـر أهل الجنة، بـنحـو ثلاثين أو ثلاث وثلاثين |
|                                                                           |



| 741          | • صفة خلق أهل الجنة بالأنبياء _ عليهم السلام          |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| ٦٣٢          | • تفسير قـوله: ﴿لدلوك الشمس﴾ و﴿غـسق الليل﴾            |
| 744          | • أصل أوقات الصلوات ثلاثة                             |
| 744          | • شـهود الملائكة قـرآن الفجـر                         |
| 744          | • تفسير قوله: ﴿طرفي النهار﴾                           |
| 744          | • معنى «زلف الليل»                                    |
| 744          | • معنى التسبيح آناء الليل                             |
| 740          | • تفسير: ﴿إدبار النجوم﴾                               |
| 740          | • جـمـاع أوقـات الصلوات في آية سـورة الروم            |
| 747          | • تعاقب الملائكة في الناس بالليـل والنهـار            |
| 747          | • اختلاف ملائكة الليل عن ملائكة النهار                |
| 744          | • اجتماع ملائكة الليل والنهار في صلاتي الـفجر والعـصر |
| ጓ <b>ዮ</b> ለ | • وكّل بابن آدم خـمــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٦٣٨          | • تأذي الملائكة مما يتــأذى منـه بنو آدم              |
| ገ <b>୯</b> ለ | • النهي عن بصق المصلّي عن يمينه لوجـود ملكِ           |
| 749          | • مجالسة القرآن إما مرابحة أو خسارة                   |
| 749          | • تفسير قوله: ﴿كلما خبت زدناهم سعيراً﴾                |
| 78.          | • رفع الصوت بالدعاء بدعة مُحْدَثَة                    |
|              | <ul> <li>تفسیر سورة الکهف</li> </ul>                  |
| 7 £ 1        | • حكم نبش قبور مـشركي الجاهلية                        |
| 7 £ 1        | • حكم الصلاة بين الـقبور وإليـها                      |
| 137          | • مستند اتخاذ القبور مساجد من فعل الغلبة على الأمر    |



| 787          | • حكم القبور المحترمة وغير المحترمة                 |
|--------------|-----------------------------------------------------|
| 784          | • حكم الصلاة بين ظهراني القبـور                     |
| 788          | • حكم صلاة الجنائز في مسجد بين القبور               |
| 7 £ £        | • حكم الجلوس على القبور                             |
| 7 £ £        | • حكم إعادة الصلاة التي صليت في القبور              |
| 780          | • النهي عن ترك صلاة النوافل بالبيت فيصير كالقبر     |
| 7 £ 7        | • سُنَّة صلاة الجنائز                               |
| ٦٤٦ ,        | • أقسام المقابر ثلاثة                               |
| ጓ٤ለ          | • لعن اللَّه زائرات القبور                          |
| ٦ <b>٤ ٩</b> | • تحريم التصاوير والتماثيل                          |
| 700          | • تحريم صور الأنبياء والصالحي                       |
| 700          | • حكم المصورِّ                                      |
| 701          | • وجوب تقديم مشيئـة اللَّه مع الفعل في المستقبل     |
| 707          | • أنجح مسائل العبـد قوله: ﴿إن شـاء اللَّه﴾          |
| 707          | • حكم من نسي تقديم المشيئة                          |
| 704          | • حكم الاستثناء في الحلف واليمين                    |
| 701          | • إفراد اللَّه بالحـول والقوة والقدرة والمشيـئة     |
| 700          | • حكم الاستثناء بالمشيئة في غير اليمين              |
| 700          | • تفسير قوله: ﴿سرادقها﴾                             |
| 707          | • على كل باب من أبواب النار سبعون ألف سرادق من نار  |
| 707          | • غلق أبواب جهنم قبل دخول أهلها إليها               |
| 707          | • عـرض النـار على النبيّ عَلَيْكُم في رحلـة إسـرائه |
|              |                                                     |



| • فتح أبواب النار كل يوم نصف النهار                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • غلق أبواب جهنم في شهر رمضان                                                                                                                                                                                                     |
| • ثلاثة أوجه لتفسير قوله: ﴿لا قوة إلا باللَّه﴾                                                                                                                                                                                    |
| • إتباع السيئة الحسنة يمحها                                                                                                                                                                                                       |
| • بكاء النهار يمحـو ذنوب العلانيـة                                                                                                                                                                                                |
| • بكاء الـليل يمحــو ذنوب الســر                                                                                                                                                                                                  |
| • لا تمحى الذنوب لأهل الإجرام والمعصية                                                                                                                                                                                            |
| • سعة رحمة اللَّه وتوبة اللَّه على عبده العاصي التائب                                                                                                                                                                             |
| • أصناف أهل الجنة دخـولاً                                                                                                                                                                                                         |
| • الفرق بين قوله ﴿اسطاعوا﴾ و﴿استطاعوا﴾                                                                                                                                                                                            |
| <ul> <li>تفسیرسورة مریم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                |
| • استمرار رجاء أهل جهنم حتى يذبح الموت                                                                                                                                                                                            |
| السمرار رجاء اهل جهدم تحتى يدبيع الموت                                                                                                                                                                                            |
| السمرار رجاء الله في قضاء بقاء أهل الآخرة أحياء                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                   |
| • فضل نعمة اللَّه في قضاء بقاء أهل الآخرة أحياء                                                                                                                                                                                   |
| • فضل نعمة اللَّه في قضاء بقاء أهل الآخرة أحياء                                                                                                                                                                                   |
| فضل نعمة اللَّه في قضاء بقاء أهل الآخرة أحياء      قد ينفع الدعاء عصاة الموحدين في النار                                                                                                                                          |
| فضل نعمة اللَّه في قضاء بقاء أهل الآخرة أحياء      قد ينفع الدعاء عصاة الموحدين في النار                                                                                                                                          |
| فضل نعمة اللَّه في قضاء بقاء أهل الآخرة أحياء      قد ينفع الدعاء عصاة الموحدين في النار      ذكر خروج أربعة أصناف من النار      ذكر آخر رجلين يخرجان من النار      ورود جميع المخلوقات على النار                                 |
| فضل نعمة اللَّه في قضاء بقاء أهل الآخرة أحياء      قد ينفع الدعاء عصاة الموحدين في النار      ذكر خروج أربعة أصناف من النار      ذكر آخر رجلين يخرجان من النار      ورود جميع المخلوقات على النار      لا يأمن النار من هو واردها |
| فضل نعمة اللَّه في قضاء بقاء أهل الآخرة أحياء      قد ينفع الدعاء عصاة الموحدين في النار      ذكر خروج أربعة أصناف من النار                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                   |



| ٦٧١ )        | • المؤمنون كلهم على كـوم يوم القـيامـة                   |
|--------------|----------------------------------------------------------|
| 771          | • غشيان المنافقين ظلمة في الآخرة                         |
| 777          | • ورود الناس النار ليس هو الدخول                         |
| 7 <b>~</b> ٢ | • الصدور عـن النار بعد ورودها بالأعـمال                  |
| 704          | • إنجاء اللَّه للمؤمنين من النار ندية ثيابهم             |
| 774          | • ورود المؤمنين على النار يبـرد وهجهـا                   |
| 774          | • نار الآخرة للمؤمنين تكون مثل نار إبراهيم ـ عليه السلام |
| 375          | • تحريم النار على من مات لـ فلاثة من الولد               |
| 778          | • تفسير قوله ﷺ : «إلا تحلة القسم»                        |
| ۹۷۶          | • الحُـمَّى حظ المؤمن من النار                           |
| 770          | • الصدقة تقي صاحبها النار                                |
| 770          | • اتقاء النار ولو بشق تمرة أو كلمة طيبة                  |
| 7/7          | • تحصيل شرف الدنيا بطلب شرف الآخرة                       |
|              | • تفسيرسورة طه •                                         |
| 7٧٨          | • إقامة الصلاة لذكر اللَّه                               |
| 774          | • قضاء الصلاة الفائتة وقت تذكرها                         |
| 7/9          | • تفسير تأخير قضاء النبي عَلَيْ الصلاة حتى خرج من الوادي |
| 7.81         | • نسيان الصلاة نسيان لذكر اللَّه                         |
| 7.7.7        | • كيفية إخفاء اللَّه للساعة عن المشرك والمؤمن            |
| 7.7          | • العظة في حمل موسى لعصاه                                |
| 1            | 1 1                                                      |
| ٦٨٣          | • خطاب العبد لربه لا يكون بحرف تنبيه                     |



| ا ۱۸۳      | • دفاع العبادات والطاعات عن المؤمن في قبره            |
|------------|-------------------------------------------------------|
| ٩٨٥        | • ذكر سؤال الملكين للمؤمن في قبره                     |
| 7.4.7      | • احتواش الأعمال الصالحة للمؤمن في قبره               |
| ٩٨٢        | • شفاعة سورة «تبارك» لصاحبها في القبر                 |
| 79.        | • ما من سورة في القرآن ثلاثين آية إلا «تبارك»         |
| 791        | • ذكر مـا يتبع الميت مـا يرجع وما يبـقى منه           |
| 797        | • لكل عبـد أخلاء ثلاثة                                |
| 794        | • من خاف غير اللَّه عذب في قبره به                    |
| 794        | • ليس على أهل «لا إله إلا اللَّه» وحشة القبر          |
| 798        | • خيرالرزق الكفاف                                     |
| 790        | • على الدنيا العفاء                                   |
| 797        | • معنى الكفاف في الرزق                                |
| 797        | • تفضيل الراضي على الصابر القانع                      |
| 797        | • كيـفية تكفـير فتنة الرجل في مـاله وأهله وولده وجاره |
| ٦٩٨        | • تعريف الفتنة وأنواعها                               |
| <b>V••</b> | • تعريف صريح الإيمان                                  |
| ٧٠٠        | • كان حذيفة ولي أكثر الناس سؤالاً للنبي ﷺ عن الفتن    |
| ٧٠١        | • بقاء عمر بن الخطاب كان أمانًا من الفتنة             |
| ٧٠١        | • تفسير خشية اللَّه في الغيب والشهادة                 |
| ٧٠٢        | • مدح اللَّه لمن يخافه بالغيب                         |
| V•Y        | • ذكر أمثلة لمن خاف اللَّه سرًّا وأجره على ذلك        |
| ٧٠٣        | • ذكر أمور موجبة لخشية اللَّه تعالى                   |



| ٧٠٤           | • ذكر خبر ثلاثة يحبهم اللَّه تعالى                      |
|---------------|---------------------------------------------------------|
| V•0           | • فرق بين من لا يحزنه الفزع الأكبر ومن يُدعّون إلى جهنم |
| ٧٠٦           | • سماع اللَّه كلامه كِل شخص بعينه                       |
| ٧٠٦           | • الأمر لـلمؤمن بأن يكون القـائل على الحق               |
|               | <ul> <li>تفسير سورة الحج</li> </ul>                     |
| <b>v•v</b>    | • تقلب العبد في ثلاثة أطوار في مائة وعشرين يومًا        |
| ٧٠٨           | • تفسيــر على للموءودة والمراحل التي تمر بها            |
| V• <b>9</b>   | • تفسير المضغـة المخلقة وغير المخلقة                    |
| V• <b>9</b>   | • كتـابة الملك للإنسان أربع كلمـات قبل نفخ الروح        |
| <b>V</b> ), 1 | • أقل ما يتبين فيه خلق الولد واحد وثمانون يومًا         |
| ٧١٢           | • انقضاء العدة لمن أسقطت مضغة مخلقة                     |
| ٧١٢           | • حكم الصلاة على السقط                                  |
| ٧١٢           | • ذكر خبر إمكان التخليق في العلقة                       |
| ٧١٢           | • حكم من أسقطت علقة في حملها                            |
| ٧١٢           | • الاعتبار في النفاس بما تنقضي به العدة                 |
| ٧١٣           | • يقطع لـلكافـر ثيـاب من نار                            |
| V14           | • من وطأ ثوبه خيلاء وطئـه في النار                      |
| V17           | • أهون أهـل النار عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| V1 £          | • الحديد حلية أهل النار                                 |
| ٧١٤           | • إبليس أول من يكسى حلية من أهل النار                   |
| ٧١٤           | • من أنواع أهل النار: الصُّهر                           |
| ٧١٥           | • مقامع أهل النار حديد وشرابها صديد                     |



| V17        | • أغــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                |
|------------|---------------------------------------------------------|
| <b>V1V</b> | • لا ينال اللَّه من عباده سوى المتقوى                   |
| <b>V1V</b> | • مغفرة اللَّه لعباده من تمام نعمته عليهم               |
| V19        | • ذكر خبر شدة رحمة اللَّه بعباده من رحمة الوالدة بولدها |
| V19        | • التـوبـة تكون لمن لم يلجــأ إلا للَّه                 |
| <b>VY•</b> | • من كرم اللَّه إعطاء العبد ما لم يسأله اللَّه          |
| VY 1       | • فهرس الموضوعات والفوائد                               |
|            |                                                         |
|            |                                                         |

# الجامع لتفيرا لإمامابن رَجَب الحَسَلَي للإمام العسكلامة

الحيا فظال بي للفرق حيرال وعمر بي رجب

جَمعُ وَتَألِيفٌ وَتَعْلِيق طارق بن عوض ایندین محمّر

ٱلْجَلَدُالثَّانَ

واللحناضة لِلنَشْرُوالتوذيبُ

جَمَيْع الحُقوق مِحْ فُوطة الطّبَعَنّة الأولى ٢٦٤١ه - ٢٠٠١م

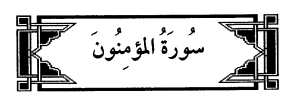
وَلِرُ الْعُ الْمِحَةُ

المستملكة العربية السعودية الرياض - صب ٤٢٥٠٧ - الرياض - صب ٤٩١٥١٥ - فناكس ٤٩١٥١٥٤ - فناكس ٤٩١٥١٥٤ -

رَوَانْعَالنَّفْسِيْرِ الْمَامِيَّفْدِلْإِمَامِ الْمَدَّالِيَ تَفْسِيْر الْمُرْدِيْنِ الْمَرِّالِ الْمُرْجِالِ الْمَرْجِالِيَّ

ٳڹڔ۫ڒڿڹؖڂ۪ڿڹٳڮٵ

و المارا المارات مي



## قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ اللَّذِينَ هُمْ فَي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾

قد مدح اللَّه الخاشعينَ في صلاتِهِم، فقال: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ آلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِلَّا اللَّلْمُ الللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

رُوي عن علي بنِ أبي طالب، قال: هو الخشوعُ في القلب، وأن تلينَ كنفك للمسلم، وأن لا تلتفت في صلاتك (١).

وعنه قال: الخشوعُ خُشُوعُ القلبِ، وأن لا تلتفتَ يمينًا ولا شمالاً.

وعن ابنِ عباسِ قال: ﴿ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢]: خائفُونَ ساكنون (٢).

وعنِ الحسنِ قال: كان الخشوعُ في قلوبِهِم، فغضُوا له البصرَ، وخفضُوا له الجناحَ.

وعن مجاهد قال: هو الخشوعُ في القلبِ، والسكونُ في الصلاة (٣) . وعنه قال: هو خفضُ الجناحِ وغضُّ البصرِ، وكان المسلمون إذا قامَ أحدُهُم في الصلاةِ خافَ ربَّه أن يلتفتَ عن يمينه أو شماله.

<sup>(</sup>١) أخرجه: وكيع في «الزهد» (٢/ ٥٩٩)، وابن المبارك في «الزهد» (١٤٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (٣/١٨)، والبيهقي (٢/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البيهقى (٢/ ٢٨٠).



وعنه قالَ: العلماءُ إذا قامَ أحدُهم في الصلاةِ هابَ الرحمنَ عزَّ وجلَّ أن يشذ نظرُهُ، أو يلتفتَ، أو يقلِّب الحصى، أو يعبثَ بشيءٍ، أو يحدِّثَ نفسهُ بشيءٍ من الدنيا، إلا ناسيًا، ما دامَ في صلاته.

وعن الزهريِّ قال: هو سكونُ العبدِ في صلاتِه (١) .

وعن سعيـــد بن جبيرٍ، قال: يعني: متــواضعينَ، لا يعرفُ مَنْ عن يمينهِ، ولا مَنْ عن أَلَهُ عزَّ وجلَّ.

ورُوي عن حذيفة أنه رأى رجلاً يعبثُ في صلاتِهِ، فقالَ: لو خشعُ قلبُ هذا لخشعتْ جوارحُهُ.

ورُوي عن إبنِ المسيبِ.

ورُوي مرسلاً<sup>(۲)</sup> .

فأصلُ الخشوع: هو خشوعُ القلب، وهو انكسارُهُ للَّه، وخضوعهُ وسكونهُ عن التفاتِهِ إلى غيرِ مَنْ هو بينَ يديه، فإذا خشعَ القلبُ خشعتِ الجوارحُ كلُّها تبعًا لخشوعه، ولهذا كان النبيُّ عَيَالِيَّةِ يقولُ في ركوعِهِ: «خشع لك سمعي، وبصري، ومخيِّ، وعظامي، وما استقلَّ به قدَمِي»(٣).

ومن جمَّلةِ خشوعِ الجوارحِ: خشوعُ البصرِ أن يلتفتَ عن يمينهِ أو يساره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: عبد الرزاق في «مصنفه» (۲/ ۲۵۶)، والطبري في «تفسيره» (۱۸/۳).

<sup>(</sup>٢) راجع: «السلسلة الضّعيــفـة» (١١٠)، و«تكميـل النـفعّ» لشيخنـا محــمد بن عمـرو (حــديث ٢١).

**<sup>(</sup>٣)** أخرجه: مسلم (٢/ ١٨٥).



وقال ابنُ سيرين: كان رسولُ اللَّه عَيْكَ يَلْهُ عَلَيْهُ يلتفتُ في الصلاةِ عن يمينهِ وعن يسارِه، فأنزلَ اللَّه تعالى: ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢]، فخشع رسولُ اللَّه عَيْكَة ، ولم يكن يلتفت عنةً ولا يسرةً.

وَخَرَّجهُ الطبرانيُّ (۱) من رواية ابنِ سيرينَ، عن أبي هريرة. والمرسلُ أصحُّ (۲) .

#### \* \* \*

إنَّ اللَّه سبحانه وتعالى مدح في كتابِهِ المخبتينَ لَهُ، والمُنْكَسِرِينَ لَعظمتِهِ، والخاضعينَ.

فقالَ تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ﴾ [الانبياء:٩٠].

وقالَ تعالى: ﴿ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعَاتِ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَعَدُّ اللَّهُ لَهُم مَغْفَرَةً وَأَجْرًا عَظيمًا ﴾ [الاحزاب:٣٥].

ووصفَ المؤمنينَ بالخشوع لهُ في أشرف عباداتهِم التَّي هُم علَيْهَا يحافظونَ، فقال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ وقال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّهِ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢,١].

ووصفَ الذين أُوتُوا العلمَ بالخسوع، حيثُ يكونُ كلامُ لهم مسموعًا، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلهِ إِذَا يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ للأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ فَقَالُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّذِقَانِ الْعِلْمَ مِن قَبْلهِ إِذَا يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ فَيَعُولاً اللهِ وَيَغُرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَغُرِبُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَخُرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ [الإسراء:١٠٩:١٠].

<sup>(</sup>١) «المعجم الأوسط» (٢٨٠٤).



وأصلُ الخشوعِ هو: لينُ القلبِ ورِقَّتُه وسكونُه وخشوعُه وانكسارُه وحرقتُه، فإذا خشعَ القلبُ تبعهُ خشوعُ جميع الجوارحِ والأعضاءِ لأنَّها تابعةٌ له، كما قال عَلَيْهِ: «ألا إنَّ في الجسد مُضْغَةً، إذا صلحتْ صلحَ الجسدُ كلُّه، وإذا فسدتْ فسدَ الجسدُ كلُّه، ألا وهي القلبُ»(١).

فإذا خشع القلب، خشع السمع والبصر والرأس والوجه وسائر الأعضاء وما ينشأ منها حتى الكلام. ولهذا كان النبي وسلي يقلل يقول في ركوعه في الصلاة: «خشع لك سمعي وبصري ومُخي وعظامي»(٢).

وفي رواية: «وما استقلَّ به قدَمي».

ورأى بعضُ السَّلَفِ رجلاً يعبثُ بيده في صلاتِه فقالَ: لو خشعَ قلبُ هذا لخشعتْ جوارحُه.

ورُويَ ذلك عن حُــذيفة (٣) وطفي وسعيــدِ بنِ المسيِّبِ (١). ويُروى مرفـوعًا بإسنادِ لا يصح.

قال المسعوديُّ عن أبي سنان عمَّن حدَّثه عن علي بنِ أبي طالب وَطَيْنَ في قولِهِ تعالى: ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢]. قال: هوَ الخشوعُ في القلبِ وأن تُلينَ كنفكَ للمرءِ المسلم وأن لا تلتفتَ في صلاتكِ (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۲۰ ـ ۲۱)، (۳/ ۲۹ ـ ۷۰)، ومسلم (٥ ـ ٥٠ ـ ٥١) من حديث النعمان ابن بشير رئائيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٢/ ١٨٥ ـ ١٨٦) من حديث على بن أبي طالب رُطُّكُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: محمد بن نصر المروزي في التعظيم قدر الصلاة، (١٥٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجـه: ابن المبارك في «الزهد» (٤١٩)، وعـبد الرزاق في «المصنف» (٢/ ٢٦٦)، وابــن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١٥١).

<sup>(</sup>o) أخرجه: وكيع في «الزهد» (٤٢٨)، وابن المبارك (٤٠٣)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٣٩٣).

وق ال عطاءُ بنُ السائبِ عن رجلٍ عن علي تطفُّك: «الخسوعُ: خسوعُ القلب، وأن لا يلتفت كينًا وشمالاً»(١).

وقال: عن علي بنِ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ والله في قول عالى: : ﴿ اللَّهِ مِنْ فَي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون:٢]. قال: خائفونَ ساكِنون (٢).

وقال ابنُ شُوْدُب عن الحسنِ \_ رحمه اللَّه تعالى \_: «كان الخشوعُ في قلوبهم فغضُوا له البصرَ وخفضُوا له الجَناحَ».

وقال منصور عن مجاهد: هو الخشوعُ في القلب، والسكونُ في الصلاة (٣).

وقال ليث عن مجاهد: من ذلك: خفضُ الجناح، وغضُّ البصرِ، وكانَ المسلمونَ إذا قامَ أحدُهم إلى الصلاةِ خافَ ربه أن يلتفت عن يمينهِ أو شماله.

وقال عطاءٌ الخراسانيُّ: الخشوعُ: خشوعُ القلبِ والطَّرْفِ.

وقال الزهريُّ: هو سكونُ العبدِ في صلاته<sup>(٤)</sup>.

وعن قتادةً قالَ: الخشوعُ في القلبِ هو الخوفُ وغضُّ البصرِ في الصلاة.

وقال ابنُ أبي نَجيح عن مجاهد \_ رحمه اللّه تعالى \_ في قول عالى: ﴿ وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [الانبياء: ٩٠] قال: متواضِعينَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١٣٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبري في «التفسير» (۱۸/۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن المبارك في «الزهد» (٥٥)، والطبري في «التفسير» (١٨/ ٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: عبد الرزاق فسي «المصنف» (٢/ ٢٥٤)، وابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (١٤١)، والطبري (١٤٨).



وقد وصَف اللَّهُ تعالى في كتابه الأرضَ بالخشوعِ فقالَ: ﴿ وَمَنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ ﴾ [نصلت:٣٩]، فاهتزَازُهَا وربوُّها \_ وهو ارتفاعُها \_ مُزيلٌ لخشوعِهَا، فدلَّ على أنَّ الخشوعَ الذي كانتْ عليه هو سكونُها وانخفاضُها.

وكذلك القلبُ إذا خَشَعَ فإنَّه يَسْكُنُ خواطرُهُ وإرادتُه الرديئةُ التي تنشأُ عن التّباع الهوى، وينكسرُ ويخضعُ للَّه عز وجل، فيزولُ بذلك ما كانَ فيه من البَّأُو (١) والترفع والتعاظم والتكبُّر، ومتى سكنَ ذلكَ في القلبِ خشعتِ الأعضاءُ والجوارحُ والحركاتُ كلُّها حتى الصَّوتُ.

وقد وصفَ اللَّهُ تعالَى الأصواتَ بالخشوعِ في قوله: ﴿وَخَشَعَتِ الأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْسًا ﴾ [طه:١٠٨]، فخشوعُ الأصواتِ هو سكونُها وانخفاضُها بعد ارتفاعها.

وكذلكَ وصفَ وجوه الكُفارِ وأبصارَهم في يومِ القيامةِ بالخشوعِ، فدلَّ ذلك على دخولِ الخشوعِ في هذه الأعضاءِ كلِّها.

ومتى تكلَّف الإنسانُ تعاطي الخشوع في جوارحهِ وأطرافه مع فراغ قلبه من الخشوع وخُلوَّه منه كانَ ذلك خشوع نفاق، وهو الذي كانَ السلفُ يستعيذونَ منه، كما قال بعضُهم: استعيذوا باللَّه من خشوع النفاق. قالوا: وما خشوع النفاق؟ قال: أن يُرى الجسدُ خاشعًا والقلبُ ليس بخاشع (٢).

ونظر عمُّس وطيُّ إلى شابٍّ قد نكسَ رأسَه، فقالَ له: يا هذا، ارفعُ

<sup>(</sup>١) لم يستطع محقق الكتــاب قراءتها، وقال: «تشبه: الباة» والصواب مــا أثبتناه، و«البأو»: العظمة والفخر والكبر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن المبارك في «الزهد» (٤٦) من قول أبي الدرداء أو أبي هريرة وظيم.

رأسكَ، فإنَّ الخشوعَ لا يزيدُ على ما في القلب.

فمن أظهَر للناسِ خشوعًا فوقَ ما في قلبه فإنَّما هو نفاقٌ على نفاق.

وأصلُ الخشوعِ الحاصلُ في التقلبِ، إنَّما هو من معرفة اللَّه، ومعرفة عظمته وجلاله وكماله، فمن كان باللَّه أعرف كان له أخشع.

وتتفاوت القلوب في الخشوع بحسب تفاوت معرفتها لمن خشعت، وبحسب تفاوت مشاهدة القلوب للصفات المقتضية للخشوع، فمن خاشع لقوة مُطالعته قُرب اللَّه من عبده واطِّلاعه على سرة وضميره المقتضي لقوة مُطالعته من اللَّه تعالى ومراقبته في الحركات والسكنات، ومن خاشع للاستحياء من اللَّه تعالى ومراقبته في الحركات والسكنات، ومن خاشع لمطالعته لجلال اللَّه وعظمته وكبريائه المقتضي لهيبته، ومن خاشع لمطالعته لكماله وجماله المقتضي للاستغراق في محبته والشوق إلى لقائه ورؤيته، ومن خاشع خاشع لمطالعته ضدة بطشه وانتقامه وعقابه المقتضي للخوف منه.

وهو سبحانه وتعالى جمايرُ القلوبِ المنكسرةِ لأجلِه فهو سبحانه وتعالى يتقرّبُ من القلوبِ الخاشعةِ له كما يتقرّبُ ممن يناجيهِ في الصلاةِ، وممَّن يعفّرُ له وَجُهّهُ في الترابِ بالسجودِ.

وكما يتقربُ من وفده وزوار بيته الواقفينَ بين يديه المتضرعينَ إليه في الوقوف بعرفة ويدنُو ويباهي بهم الملائكة.

وكما يتقربُ من عباده الدائبينَ له، السائليَن له، المستغفريَن من ذنوبهِم بالأسحارِ، ويجيبُ دعاءَهم ويعطِيهم سؤالَهم.

ولا جبَر لانكسارِ العبدِ أعظمُ من القربِ والإجابةِ.



روى الإمامُ أحمدُ \_ رحمه اللَّه تعالى \_ في كتابِ «الزهد»(١) بإسناده عن عمرانَ القصير قال: «قالَ موسى بنُ عمرانَ \_ عليه السلام \_: أي ربِّ أين أبغيك؟ قال: ابغني عند المنكسرة قلوبُهم، إنَّي أدنو منهُم كلَّ يومٍ باعًا، ولولا ذلك لانهدمُوا».

وروى إبراهيم بن الجُنيد ـ رحمه الله تعالى ـ في كتاب «المحبة»: عن جعفر بن سليمان قال: سمعت مالك بن دينار يقول: «قال موسى ـ عليه السلام ـ: إلهي أين أبغيك؟ فأوحَى الله عز وجل اليه: أن يا موسى ابغني عند المنكسرة قلوبهم، فإني أدنو منهم في كل يوم وليلة باعًا ولولا ذلك لانهدمُوا، قال جعفر: فقلت لمالك بن دينار: كيف المنكسرة قلوبهم؟ فقال: سألت الذي قرأ في الكتب فقال: سألت الذي سأل عبد الله بن سلام فقال: سألت عبد الله بن سلام عن المنكسرة قلوبهم ما يعني؟ قال: المنكسرة قلوبهم بحب الله عز وجل عن حب غيره».

وقد جاء في السنة الصحيحة ما يشهد لقرب الله من القلب المنكسر ببلائه الصابر على قسضائه أو الراضي بذلك، كما في «صحيح مسلم» (٢) عن أبي هريرة وظيف عن النبي على النبي على ألله عز وجل يوم القيامة: يا ابن آدم مرضت فلم تعدي نها عنه أعودك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أن عبدي فلانا مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده ».

وروى أبو نُعيمٍ من طريقِ ضمرةَ عن ابن شُوْذبِ قالَ: «أوحى اللَّهُ تعالى

<sup>(</sup>۱) (ص ۷۵).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم» (۸/ ۱۳).

إلى موسى - عليه السلام -: أتدري لأي شيء اصطفيت ك على الناس برسالاتي وبكلامي؟ قال: لا يا ربِّ! قال: لأنه لم يتواضع لي أحد " تواضع كي) (١) .

وهذا الخشوعُ هو العلمُ النافعُ، وهو أولُ ما يُرفعُ من العلمِ.

خرَّج النَّسائيُّ(٢) من حديث جُبير بن نفير وطي عن عَوْف بن مالك وطي أنَّ رسولَ اللَّه وَيَلِيُّ نظرَ إلى السماء يومًا وقال: «هذا أوانُ يرفعُ العلمُ» فقال رجلٌ من الأنصار \_ يُقالُ له: زيادُ بن لَبيد \_: يا رسولَ اللَّه: ويُرْفَعُ العلمُ وقد أُثبتَ وَوَعَتْهُ القُلوبُ؟ فقال له رسولُ اللَّه وَيَلِيَّةٍ: «إنْ كنتُ لأحسبكَ من أفقه أهلِ المدينة» وذكر ضلالة اليهودِ والنصارى على ما في أيديهم من كتابِ اللَّه عزَّ وجلَّ.

قال: فلقيتُ شدَّاد بنَ أوس فحدثتُه بحديث عوف بن مالك، فقال: صدق عوفٌ، ألا أخبرُكَ بأولِ ذلك يُرفع؟ قلتُ: بلي، قالَ: الخشوعُ، حتَّى لا ترى خاشعًا.

وخرَّجه الترمذيُّ من حديث جبير بن نفير عن أبي الدرداء عن النبي وخرَّجه الترمذيُّ من حديث جبير بن نفير عن أبي الدرداء : ألا وفي آخره: قال جبيرٌ: فلقيتُ عبادةً بن الصامت، فقلتُ: ألا تسمعُ ما يقولُ أخوك أبو الدرداء - فأخبرتُه بالذي قال؟ قال: صدق أبو الدرداء، لو شئت لحدثتك بأول علم يُرفع من الناسِ: الخشوعُ، يوشكُ أن تدخلَ مسجدَ الجامع فلا تَرى فيه رجُلاً خاشعًا.

<sup>(</sup>۱) «الحلية» (٦/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) «السنن الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» للمزي (١٠٩٠٦)، وهو عند أحمد (٢٦/٦)، والحاكم (١/٩٨).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٢٦٥٣).

وقد قيل: إن روايةَ النسائيِّ أرجحُ.

وقد روى سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةَ عن الحسنِ \_ رحمه اللَّه تعالى \_ عن شدَّادِ بنِ أوسٍ عن النبي ﷺ قال: «أولُ ما يرفعُ من الناسِ الخشوعُ» فذكره (١٠) .

ورواه أبو بكرِ بنِ أبي مريمَ عن ضمرةَ بنِ حبيبٍ مُرسلاً (٢) .

ورُوي نحوه عن حذيفةً من قولهِ.

فالعلمُ النافعُ هو ما باشرَ القلوبَ فأوجبَ لها السكينة والخشية والإخبات لله والتواضع والانكسارَ له، وإذا لم يباشر القلبَ ذلك من العلم، وإنما كان على اللسانِ فهو حُجَّةُ اللَّه على ابنِ آدمَ يقومُ على صاحبه وغيره، كما قال ابنُ مسعود وَطُقْتُهُ: "إنَّ أقوامًا يقرأونَ القرآنَ لا يُجاوزُ تراقيهِم، ولكن إذا وقع في القلبِ فَرَسَخ فيه نَفَع » خرَّجه مسلم (٣).

وقال الحسنُ ـ رحمهُ اللَّه تعالى ـ: العلمُ عِلمانِ: علمٌ باللسانِ وعلمٌ بالقلبِ، فعلمُ السفانِ: هو حجة اللَّهِ على القلبِ، فعلمُ السفانِ: هو حجة اللَّهِ على ابنِ آدمَ.

ورُويَ عن الحسنِ ـ رحمه اللّه تعالى ـ مرسلاً عن النبيِّ ﷺ ورويَ عنه عن جابرٍ وَلِيْكُ مرفوعًا، ولا يصحُ وصله.

فأخبر النبي عَلَيْهِ أن العلم عند أهلِ الكتابينِ من قَبلنا موجودٌ بأيديهم ولا ينتفعون بشيء منه لمَّا فقدُوا المقصود منه ، وهو وصوله إلى قلوبهم ، حتى يجدُوا حلاوة الإيمان به ومنفعته بحصول الخشية والإنابة لقلوبهم ، وإنما هُو على ألسنتهم تقوم به الحُجَّة عليهم .

<sup>(</sup>١) أخرج: الطبراني في «المعجم الكبير» (٧/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «الزهد» (ص ٣٩٥). (٣) «صحيح مسلم» (٢٠٤/٢).

ولهَذَا المعنى وَصَفَ اللَّهُ تعالَى في كتابِهِ العلماءَ بالخشيةِ كَمَا قالَ اللَّه تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مَنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

وقال تعالى: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ ويَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر:٩].

ووصفَ العُلماءَ من أهلِ الكتابِ قبلَنا بالخشوع؛ كَما قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعُلْمَ مِن قَبْله إِذَا يُتَلَىٰ عَلَيْهِمَ يَخرُونَ للأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً ﴿ مَنْ عَلَيْهِمَ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً ﴿ مَنْ اللَّهُ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ [الإسراء: ١٠٧-١٠].

فقولُهُ تباركَ وتعالَى في وصف هؤلاء الذينَ أوتُوا العلم: ﴿ وَيَخرُونَ للأَذْقَانَ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ [الإسراء:٩٠٠]. مَدحٌ لمن أوجبَ له سماعُ كـتابِ اللَّهَ الخُشُوعَ في قلبه، وقالَ تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لَلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ أُولْئِكَ فِي ضَلال مُبِينَ ﴿ آَلُهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَديثِ كَتَابًا مُتَشَابِهًا مَّثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَحْشَوْنَ رَبَّهُم ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُم وَقُلُوبُهُم إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّه ﴾ [الزمر:٢٢، ٢٣].

ولينُ القلوبِ هو زوالُ قسوتِهَا بحدوثِ الخُشوعِ فيها والرقةِ.

وقد وبَّخ اللَّهُ من لا يخشعُ قلبُه لسماع كلامه وتدبُّره، قالَ سبحانه: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذَكْرِ اللَّه وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَيْتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمُ فَاسِقُونَ ﴾ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمُ فَاسِقُونَ ﴾ المُحديد:١٦].

قالَ ابنُ مسْعود ضُخْتُهُ: «ما كانَ بين إسلامنا وبينَ أنْ عوتبْنا بهذه الآية إلا أربعَ سنينَ» خرَّجه مسلم (۱) وخرَّجه غيره وزاد فيه: «فجعلَ المسلمونَ يعاتبُ (۱) «صحيح مسلم» (۲٤٣/۸).



بعضُهم بعضًا».

وخرَّجَ ابنُ ماجه (۱) من حديث ابنِ الزُّبيـرِ وَطَيَّكُ قَـالَ: «لـم يكنْ بينَ إسلامِهم وبينَ أن نزلَتْ هذه الآيُةُ يعاتبهُمُ اللَّهُ بها، إلا أربعَ سنينَ».

وقد سمع كشيرٌ من الصالحين هذه الآية تُتلى، فأثَّرت فيهم آثارًا متعددةً فمنهُم من تاب عند ذلك وخرج فمنهم من تاب عند ذلك وخرج عما كان فيه.

وقد ذكرنا أخبارَهم في كتابِ «الاستغناءِ بالقرآنِ».

وقالَ تعالى: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلِ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الحشر:٢١].

قال أبو عمرانَ الجونيِّ: واللَّه؛ لقدْ صرفَ إلينا ربَّنا في هذا القرآنِ ما لو صرفَهُ إلى الجبال لحتَّها وجَبَاها<sup>(٢)</sup>.

وكان مالكُ بنُ دينار \_ رحمه اللَّهُ \_ يقرأُ هذه الآيةَ ثمَّ يقولُ: أقسمُ لكم، لا يؤمنُ عبدٌ بهذا القرآن إلا صُدِّع قلبُه (٣) .

ورُويَ عن الحسنِ - رحمه اللّه تعالى - قالَ: يا ابنَ آدمَ، إذا وسوسَ لك الشيطانُ بخطيعة أو حدَّثت بها نفسكَ، فاذكرْ عندَ ذلكَ ما حَملَكَ اللّهُ من كتابه مما لو حملتُهُ الجبالُ الرواسي لخشعتْ وتصدَّعتْ أما سمعتَه يقولُ: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللّهِ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا للنّاس لَعَلَهُمْ يَتَفَكّرُونَ ﴾ [الحشر: ٢١].

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۹۲٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٣١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «الزهد» (ص ٣١٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٣٧٩).

فإنما ضرب لك الأمثال لتتفكر فيها وتعتبر بها وتزدجر عن معاصي الله عز وجل، وأنت يا ابن آدم أحق أن تخشع لذكر الله وما حَمَّلك من كتابِهِ وآتاك من حكمه، لأنَّ عليك الحساب ولك الجنة أو النارُ.

وقد كان النبيُّ عَلَيْكِ يستعيذُ باللَّه من قلب لا يخشعُ، كما في «صحيح مسلمٍ» (١) عن زيد بنِ أرقمَ : أن النبيَّ عَلَيْكُ كانَ يقولُ: «اللهمَّ إني أعوذُ بكَ من علمٍ لا ينفعُ، ومن قلب لا يخشعُ، ومن نفس لا تشبعُ، ومن دعوة لا يُستجابُ لَها».

وقد رُويَ نحوُه عن النبيِّ عِنْظِهُ من وجوه متعددة.

ويُروى عن كعب الأحبار قالَ: مكتوبٌ في الإنجيل: «يا عيسى، قلبٌ لا يخشعُ عملُه لا ينفعُ، وصوتُه لا يُسمعُ، ودعاؤُه لا يُرفعُ».

قال أسدُ بنُ موسى في كتابِ «الورع»: حدثنا مُباركُ بنُ فَضالةَ قالَ: كان الحسنُ ـ رحمه اللّه تعالى ـ يقولُ: إن المؤمنينَ لَمَّا جاءتْهُم هذه الدعوةُ من اللّه صدَّقوا بها وأفضَى يقينُها إلى قلوبهم خشعت ْلذلك قلوبهم وأبدانُهم وأبصارُهم، كنت واللّه إذا رأيتَهم رأيت قومًا كأنّهم رأي عين، فوالله؛ ما كانُوا بأهلِ جدل ولا باطل، ولا اطمأنُّوا إلا إلى كتاب الله، ولا أظهروا ما ليس في قلوبهم، ولكنْ جاءهم عن الله أمر فصدقوا به، فَنعَتهم الله تعالى في القرآنِ أحسن نعت فقال: ﴿ وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَونًا ﴾ والفرقان: ﴿ وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَونًا ﴾

قال الحسنُ: الهونُ في كلامِ العربِ، اللينُ والسكينةُ والوقارُ. قال: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا ﴾ [الفرقان:٦٣].

قال: حلماء لا يجهلون ، وإذا جُهل عليهِم حَلموا، يُصاحِبون عبادَ اللَّهِ (١) «صحيح مسلم» (٨١/٨).



نهارهم بما تسمعونَ، ثم ذكرَ ليلَهم خيرَ ليلٍ فقالَ: ﴿وَالَّذِينَ بِبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقَيَامًا ﴾ [الفرقان:٦٤].

ينتصبون للَّه على أقدامهم، ويفترشون وجوههُم لربِّهم سُجداً، تجري دموعُهم على خُدودهم فرقًا من ربِّهم لأمر ما، أسْهرُوا له ليلَهم، ولأمر ما، خَسَعُوا له نهارَهُم، ثم قالَ: ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ عَزَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٥].

قال: وكلُّ شيء يُصيبُ ابنَ آدمَ ثمَّ يزولُ عنه فليس بغرام، إنما الغرامُ: اللازمُ له ما دامتِ السماواتُ والأرضُ، قالَ: صدقَ القومُ، واللَّهِ الذي لا إله إلا هوَ، فعملُوا ولم يتمنَوا، فإياكم \_ رحمكم اللَّهُ \_ وهذه الأماني، فإن اللَّهَ لم يُعطِ عبدًا بالأمنية خيرًا قطُّ في الدنيا والآخرة، وكانَ يقولُ: يالَهَا موعظة لو وافقت من القُلوب حياةً.

وقد شرع اللّه لعباده من أنواع العبادات ما يظهر فيه خشوع الأبدان الناشيء عن خشوع القلب وذُلّه وانكساره، ومن أعظم ما يظهر فيه خشوع الناشيء عن خشوع القلب وذُلّه وانكساره، وقد مدح اللّه تعالى الخاشعين فيها الأبدان للّه تعالى من العبادات: الصلاة، وقد مدح اللّه تعالى الخاشعين فيها بقوله عنز وجل في صَلاتِهم خاشعون في الذين هم في صَلاتِهم خاشعون في اللومون ١٠٠١].

وقد سبقَ بعضُ ما قاله السلفُ في تفسيرِ الخشوعِ في الصلاةِ.

وقال ابن لَهيعة عن عطاء بن دينار رحمه اللَّه تعالى عن سعيد بن جُبير \_ رحمه اللَّه تعالى عن سعيد بن جُبير \_ رحمه اللَّه تعالى \_: ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢] يعني: متواضِعينَ لا يعرفُ مَنْ عنْ يمينِهِ ولا مَنْ عن شماله، ولا يلتفت في الخشوع للَّه عزَّ وجلَّ.

وقال ابنُ المباركِ عن أبي جعفرٍ عن ليثٍ عن مجاهدٍ: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

قال: القنوتُ: الركونُ والخشوعُ وغضُّ البصرِ وخفضُ الجناحِ من رهبةِ اللَّه عز وجل<sup>(١)</sup>.

قال: وكانَ العلماءُ إذا قامَ أحدهُم في الصلاةِ هابَ الرحمنَ عزَّ وجلَّ أن يشخذَّ نظرُه أو يلتفت أو يُقلِّبَ الحصى أو يعبث بشيءٍ أو يُحدِّث \_ يعني: نفسهُ \_ بشيءٍ من الدنيا، إلا ناسيًا، ما دامَ في صلاته.

وقال منصورٌ عن مجاهدٍ رحمه اللَّهُ تعالى في قولهِ تعالى: ﴿ سيماهُمْ فِي وَوَلَّهِ تَعَالَى: ﴿ سيماهُمْ فِي وَجُوهِهُم ﴾ [الفتح:٢٩].

قال: الخشوعُ في الصلاة (٢).

وخرَّجَ الإمامُ أحمدُ والنسائيُّ والترمذيُّ من حديث الفضلِ بن عباس وخرَّجَ الإمامُ أحمدُ والنسائيُّ والترمذيُّ من منه، تشهّدُ في كلِّ ركعتين، وتخشَّعُ وتضَّرعُ، وتمسْكنُ، وتُقنعُ يديك» يقولُ: «تَرْفعهُما إلى ربِّك عزَّ وجلَّ وتقولُ: يا رب يا رب يا رب يا رب ثلاثًا فمنْ لم يفعلْ ذلك فهي خداجُ ».

وفي «صحيح مسلم» (٤) عن عثمان وطف عن النبي عَلَيْلَة قالَ: «ما من امرئ مسلم تحضرُه صلةٌ مكتوبةٌ فيحسنُ وُضوءَها وخشوعَها وركوعَها إلا كانت كفارةً لما

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۲٦/ ٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٢١١/١)، والترمذي (٣٨٥)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١١٠٤٣).

<sup>(</sup>٤) مسلم (١/ ١٤٢).



قبلَها من الذنوب، ما لم تُؤْتَ كبيرةٌ، وذلكَ الدهر كلُّه».

فممًّا يظهرُ فيه الخشوعُ والذلُّ والانكسارُ من أفعالِ الصلاةِ: وضعُ اليدين إحداهُما على الأخرى في حالِ القيامِ، وقد رُوي عن الإمام أحمد ـ رحمه اللَّه ـ أنه سئل عن المرادِ بذلك، فقال: هو ذلُّ بين يَدي عزيزِ (١) .

قال علي بنُ محمد المصري الواعظُ \_ رحمه اللّه تعالى \_: ما سمعت في العلم بأحسن من هذا(7).

ورُوي عن بِشرِ الحافي \_ رحمه اللَّه تعالى \_ أنه قال: «أشتهي منذ أربعينَ سنةً أن أضع يدًا على يد في الصلاة ما يمنعني من ذلك إلا أن أكونَ قد أظهرتُ من الحشوع ما ليس في القلب مثله» (٣) وروى محمد بن نصر المروزيُّ \_ رحمه اللَّه تعالى \_ بإسناده عن أبي هريرة وطافئه قال: يُحشرُ الناسُ يوم القيامة على قدر صنيعهم في الصلاة (٤)، وفسره بعض رواته (٥) فقبض شمالَه بيمينه وانحنى هكذا.

وبإسناده عن أبي صالح السمَّانِ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ قـال: يُبعثُ الناسُ يومَ القيامةِ هكذا، ووضَع إحْدى يديه على الأخرَى<sup>(٦)</sup>.

وملاحظةُ هذا المعنى في الصلاةِ يُوجبُ للمصلِّي أن يتذكَّرَ وقوفَه بين يدي اللَّه عزَّ وجلَّ للحسابِ.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي يعلى في «طبقات الحنابلة» (۱/ ۸٤).

<sup>(</sup>٢) ذكره في «طبقات الحنّابلة» (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) رواه الخطيب (١٤/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٤) «تعظيم قدر الصلاة» (٣٣١).

<sup>(</sup>٥) وهو أبو النضر، كما في الأثر السابق.

<sup>(</sup>٦) «تعظيم قدر الصلاة» (٣٣٢).

كان ذو النون ـ رحمه اللَّهُ تعالى ـ يقولُ في وصف العُبَّاد: لو رأيت أحدَهُم وقد قام إلى صلاته فلمَّا وقف في محرابه واستفتح كلام سيِّده، خطر على قلبه أنَّ ذلك المقام هو المقام الذي يقوم الناس فيه لربِّ العالمين، فانخلع قلبه وذهل لبُّه. خرَّجه أبو نعيم ـ رحمه اللَّه تعالى (١).

ومن ذلكَ: إقبالُه على اللَّهِ عنز وجل، وعندمُ التفاتهِ إلى غيرهِ، وهو نوعان:

أحدهما: عدمُ التفاتِ قلبهِ إلى غيرِ من هو مناجٍ لهُ، وتفريغُ القلبِ للربِّ عزَّ وجل.

وفي «صحيح مسلم» (٢) عن عمرو بن عبسة وظف عن النَّبيِّ عَلَيْهِ أنه ذكرَ فضلَ الوضوءِ وثوابَه، ثم قالَ: «فإنْ هو قامَ فصلَّى فحمدَ اللَّهَ وأثنى عليهِ ومجدَه بالذي هو أهلُه، وفرَّغَ قلبَه للَّه، إلا انصرفَ من خطيئته كيوم ولدتْه أمَّه».

والثاني: عدمُ الالتفاتِ بالبصرِ يمينًا وشمالاً، وقَصرُ النظرِ على موضع السجودِ، وهو من لوازمِ الخشوعِ للقلبِ وعدمِ التفاته، ولهذا رأى بعضُ السَّلفِ مصليًا يعبثُ في صلاتهِ فقالَ: لو خشع قلبُ هذا لخشعت جوارحُه، وقد سبقَ ذكرُه.

وخرَّج الطبرانيُ اللهُ عن حديث ابن سيرينَ عن أبي هُريرةَ وَطَيْعُ قال: «كان النبيُّ عَيْلِيَّةٍ، يلتفتُ في الصلاةِ عن يمينه وعن يسارِه، ثمَّ أنزلَ اللَّهُ تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ لَكُ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْكِ فَلَم يكنُ يلتفتُ يمنةً ولا يسرةً ».

اللَّه عَلَيْكِ فلم يكنُ يلتفتُ يمنةً ولا يسرةً ».

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٣٣٩ ـ ٣٤٠)، وهو جزء من أثر طويل.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲/۸/۲)، وأحمد في «المسند» (٤/ ١١١، ١١٢)، والنسائي (١/ ٩١).

<sup>(</sup>٣) الطبراني في «الأوسط» (٤٠٨٢).



ورواه غيرُه عن ابن سيرين ـ رحمه اللّه تعالى ـ مرسلاً، وهو أصح (١) . وخرَّجَ ابن ماجه (٢) من حديث أمِّ سلمة أمِّ المؤمنين وَعَيْها قالت : كان الناس في عهد النبي عَيَه إذا قام أحدُهم يصلّي لم يعد بصره موضع قدميه، فتوفي النبي عَيَه أذا قام أحدُهم إلى الصلاة لم يعد بصره موضع النبي عَيَه فكان الناس إذا قام أحدُهم إلى الصلاة لم يعد بصره موضع جبهته، فتوفي أبو بكر، فكان عمر فعي فكان الناس إذا قام أحدُهم يصلّي لم يعد بصر أحدهم موضع القبلة، وكان عثمان بن عفان فعي فكان الناس أينا وشمالاً».

وفي "صحيح البخاري" (") عن عائشةَ وَلَيْهَا: سألتُ النبيَّ عَلَيْهُ عنِ الالتفاتِ في الصلاةِ فقال: «هو اختلاسٌ يختلسُه الشيطانُ من صلاة العبد».

وخرَّج الإمام أحمد \_ رحمه اللَّه تعالى \_ وأبو داود والنسائيُ (٤) من حديث أبي ذرِّ وَلِيْفُ عن النبيِّ وَلِيْفِيَّ قال: «لا يزالُ اللَّهُ مقبلاً على العبدِ في صلاته، ما لم يلتفت، فإذا التفت انصرف عنه .

وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ من حديثِ الحارثِ الأشعريِّ عن النبيً وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ من حديثِ الحارثِ الأشعريِّ عن النبي إسرائيل أن يعملَ بهنَّ، ويأمرَ بني إسرائيل أن يعملوا بهنَّ فذكر منها: «وآمرُكم بالصلاة، فإنَّ اللَّه ينصبُ وجههُ لوجهِ عبدهِ ما لم يلتفتْ، فإذا صليتُم فلا تلتفتُوا».

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود في «المراسيل» (ص  $\Lambda$ ) عن ابن سيرين مرسلاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن ماجه (١٦٣٤).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ١٧٢)، وأبو داود (٩٠٩)، والنسائي (٣/٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ١٣٠، ٢٠٢)، والترمذي (٢٨٦٣)، وابن حبان (٦٢٣٣).

وفي المعنى أحاديثُ أُخَرُ متعدِّدةٌ.

وقال عطاءٌ: سمعتُ أبا هُريرة يقول: «إذا صلَّى أحدكُم فلا يلتفتُ؛ فإنه يناجِي ربَّه، إنَّ ربَّه أمامه، وإنه يناجيه فلا يلتفتُ»(١).

قال عطاءٌ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ: وبلغنا أن الربَّ عـز وجل يقولُ: «يا ابنَ آدمَ، إلى مَنْ تلتفت؟ أنا خيرٌ لكَ مِمَّن تلتفت إليه». وخرَّجه البزَّارُ (٢) وغيرُه مرفوعًا، والموقوفُ أصحُ (٣).

وقال أبو عمرانَ الجونيُّ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ: أوحى اللَّهُ عز وجلَّ إلى موسى ـ عليه السلامُ ـ يا موسى، إذا قمت بين يديَّ فقمْ مقامَ العبدِ الحقيرِ الذيلِ، وذُمَّ نفسك، فهي أوْلَى بالذمِّ، وناجِني بقلبٍ وجلٍ ولسانٍ صادقٍ.

ومن ذلك: الركوعُ، وهو ذلُّ بظاهر الجسد.

ولهذا كانت العربُ تأنفُ منهُ ولا تفعلهُ حتى بايعَ بعضُهم النبيَّ ﷺ على أَن لا يخرُّ إلا قَائمًا (٤) يعني: أن يسجدَ من غيرِ ركوعٍ.

كذا فسره الإمامُ أحمدُ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ والمحققونَ من العلماء.

وقال اللَّه تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لا يَرْكَعُونَ ﴾ [الرسلات: ١٤]، وتمامُ الخضوع في الركوع: أن يخضع القلبُ للَّهِ ويذل له، فيتم بذلك خضوعُ العبد بباطنه وظاهره للَّه عز وجل .

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (۳۲۷۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البزار (٥٥٣) «كشف الأستار».

<sup>(</sup>٣) ومن الموقوف ما رواه: عبد الرزاق في «المصنف» (٢/ ٢٥٥ \_ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٢٠٤) عن حكيم بن حزام بلفظ: «بايعت رسول اللَّه وَيَلْكُلُوا على أن لا أخر إلا قائمًا، قال: قلت على يا رسول اللَّه، الرجل يسألني البيع وليس عندي، أفأبيعه؟ قال: لا تبع ما ليس عندك»، رواه النسائي (٢/ ٢٠٥).

ولهذا كان النبيُّ عَيَّالِيَّةِ يقولُ في ركوعِهِ: «خشع لك سمْعي وبصري ومُخَّي وعظامي وما استقلَّ به قدمي».

إشارةً إلى: أن خشوعَهُ في ركوعِهِ قد حصلَ بجميعِ جوارحِهِ ومن أعظمها القلبُ الذي هو مَلِكُ الأعضاءِ والجوارحِ فإذا خشعَ خشعتِ الجوارحُ والأعضاءُ كلُّها تبعًا لخشوعه.

ومن ذلك: السجودُ وهو أعظمُ ما يظهَرُ فيه ذلَّ العبدِ لربِّه عز وجلَّ حيثُ جعلَ العبدُ أشرفَ ما له من الأعضاءِ وأعـزَّها عليه وأعلاها حقيقة؛ أوضعَ ما يُمكنه، فيضعُه في الترابِ مُتعَـفِّرًا، ويتبعُ ذلك انكسارُ القلب وتواضعهُ وخشوعُه للَّه عز وجل.

ولهذا كان جزاءُ المؤمنِ إذا فعلَ ذلك أن يُقَربه اللَّهُ عز وجَل إليه فإن: «أقربَ ما يكونُ العبدُ من ربِّه وهو ساجدٌ» كما صحَّ عن النبيِّ ﷺ (١) .

وقال اللَّه تعالى: ﴿ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ ﴾ [العلن:١٩].

والسُّجودُ أيضًا مما كانَ يأنَفُ منه المشركونَ المستكبرونَ عَنْ عـبادةِ اللَّهِ عز وجل.

وكان بعضُهم يقولُ: أكرهُ أنْ أسجدَ فتعلُوني إسْتي، وكان بعضُهم يأخذُ كُفًا من حصى فيرفعُه إلى جبهته، ويكتفي بذلك عن السُّجود.

وإبليسُ إنما طَردَهُ اللَّه لَمَّا استكبرَ عن السجودِ لمن أمَرهُ اللَّهُ بالسجودِ له، ولهذا يبكي إذا سجدَ المؤمنُ ويقولُ: «أُمرَ ابنُ آدم بالسجود ففعل فله الجنة، وأمرتُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۲/ ٤٢١)، ومسلم (۲/ ٤٩)، وأبو داود (۸۷٥)، والنسائي (۲/ ۲۲).

بالسُجود فعصيتُ فليَ النارُ»(١).

ومن تمام خشوع العبد للَّه عزَّ وجلَّ وتواضعه له في ركوعه وسجوده: أنه إذا ذلَّ لربه بالركوع والسجود وصف ربَّه حينئذ بصفات العزُّ والكبرياء والعظمة والعلوِّ، فكأنه يقولُ: الذلُّ والتواضعُ وصفي، والعلوُّ والعظمة والكبرياءُ وصفك، فلهذا شرع للعبد في ركوعه أن يقول: «سبحان ربي العظيم»، وفي سجوده: «سبحان ربي الأعلي» (٢).

وكانَ النبيُّ عَلَيْكَ أَحيانًا يقولُ في سجودِهِ: «سبُحان ذي الملكوتِ والجبروتِ والكبرياء والعظمة» (٣) .

ورُوي عنه عَيَالِيَّةُ أنه قالَ ليلة في سـجودهِ: «أقولُ كـما قـالَ أخي داودً ـ عليه السلامُ ـ: أُعَفِّر وجهِي في الترابِ لسيِّدي، وحُقَّ لسيدي أن تُعَفَّر الوجوهُ لوجههِ».

قال الحسن ـ رحمه اللَّه تعالى ـ: «إذا قُمتَ إلى الصلاة فَـقُمْ قانتًا كـما أمركَ اللَّه، وإياكَ والسـهرَ والالتـفات، أن ينظرَ اللَّهُ إليكَ وتنظرَ إلى غـيره، وتسأل اللَّهَ الجنة وتعوذ به مِنَ النارِ وقلبُك سـاه لا تدري ما تقولُ بلسانِك». خرَّجه محمدُ بنُ نصر المَرْوزيُّ ـ رحمه اللَّه تعالى.

وروى بإسنادِه عن عشمانَ بنِ أبي دَهْرَشٍ قالَ: بَسَلَغَني أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/٤٤٣)، ومسلم (١/ ٦١)، وابن ماجه (١٠٥٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٣٨٢، ٣٨٤، ٣٩٤، ٣٩٧)، ومسلم (١٨٦/٢)، وأبو داود (٨٧١)، وابن ماجه (٨٩٧)، (١٣٥١) مختصرًا، والترمذي (٢٦٢)، (٢٦٣)، والنسائي (١٧٦/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ٢٤) عن عوف بن مالك، وأبو داود (٨٧٣)، والنسائي (٢/ ١٩١).

صلَّى صلاةً جَهر فيها بالقراءة فلما فرغ قال: «هل أسْقَطَتُ من هذه السورة شيئًا؟». قالوا: لا ندري، فقال أبيُّ بن كعب: نعم آية كذا وكذا، فقال رسولُ اللَّه عَلَيْهِ: «ما بال أقوام، يُتلَى عليهم كتاب اللَّه عزَّ وجلَّ، فلا يدرون ما يُتلى منه عَّا تُرك، هكذا خرجت عظمة اللَّه من قلوب بني إسرائيل، شهدت أبدانُهم وغابت قُلوبهم، ولا يقبل اللَّه من عبد عملاً حتى يشهد بقلبه مع بدنه»(١).

والآثارُ في هذا المعنى كثيرةٌ جدًا.

ومر عصام بن يوسف ـ رحمه اللّه تعالى ـ بحاتم الأصم وهو يتكلم في مجلسه، فقال: يا حاتم، تحسن تصلّي؟ قال: نعم! قال: كيف تصلي؟ قال حاتم فقال: يا حاتم وأمشي بالخشية، وأدخل بالنّية، وأُكبّر بالعظمة، وأقرأ بالترتيل والتفكر، وأركع بالخشوع، وأسجد بالتواضع، وأجلس للتشهد بالترتيل والتفكر، وأركع بالخشوع، وأسجد بالتواضع، وأجلس للتشهد بالتمام وأسلّم بالسبيل والسنّة، أسلمها بالإخلاص إلى اللّه عز وجل، وأرجع على نفسي بالخوف، أخاف أن لا يُقبل منّي، وأحفظه بالجهد إلى الموت، قال: تكلّم؛ فأنت تحسن تصلّي (١).

ومن أنواع العبادات التَّي يظهرُ فيها الذلُّ والخضوعُ للَّهِ عز وجلَّ: الدعاءُ، قالَ اللَّهُ عز وجلَّ: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾ [الاعراف:٥٥].

وقالَ: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [الانبياء:٩٠].

فمما يظهر فيه الذلُّ من الدعاء رفع اليدين.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن نصر في «قيام الليل» (١٥٧).

<sup>(</sup>٢) «الحلية» (٨/ ٧٤ \_ ٥٥).

وقد صحَّ عن النبيِّ عَيَّالِيَّهُ أنه رفع يديهِ في الدعاءِ في مواطن كثيرة وأعظمُها: في الاستسقاء؛ فإنه كان يرفع فيه يديه حـتَّى يُرى بياض البطيه (١١) ، وكذلك كان يجتهد في الرفع عشية عرفة بعرفة.

وخرَّج الطبراني (٢) رحمه اللَّه تعالى \_ من حديث ابن عباس وعلى قال: «رأيتُ رسولَ اللَّه عَلَيْكُ يدعُو بعرفة ويداهُ إلى صدره كاستطعام المسكين».

وقد كان بعضُ الخائفينَ يجلسُ بالليلِ ساكنًا مُطْرِقًا برأسِهِ، ويمدُّ يديه كحالِ السائلِ، وهذا من أبلغ صفاتِ الذلِّ وإظهارِ المسكنةِ والافتقارِ.

ومن ذلك أيضًا افتقارُ القلبِ في الدعاءِ وانكسارِهِ للَّه عز وجل واستشعارهِ شدةُ الفاقةِ إليه والحاجةِ. وعلى قدرِ هذه الحرقةِ والفَاقةِ تكونُ إجابةُ الدعاءِ.

وفي «المسندِ» والترمذي (٣) عن النبي ويَلَيِّة قال: «إن اللَّه لا يستجيبُ دُعاءً من قلب غافل لاه».

ومن ذلكَ: إظهارُ الذلِّ باللسانِ في نفسِ السؤالِ والدعاءِ والإلحاح فيه.

قال الأوزاعيُّ - رحمه اللَّه تعالى -: كان يُقال: «أفضلُ الدعاءِ الإلحاحُ على اللَّه والتضرعُ إليه».

وفي الطبراني عن ابنِ عباسِ وَ الله النبي عليه و النبي الله م عرفة فقال: «اللهم إنّك ترى مكانِي وتسمع كلامِي ولا يخفى عليك شيء من أمري، أنا البائس

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري في «الصحيح» (٢/ ٣٩ \_ ٤٠)، ومسلم (٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٢٨٩٢).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٢/ ١٧٧)، والترمذي (٣٤٧٩).

<sup>(</sup>٤) الطبراني في «الصغير» (١/٢٤٧).



الفقيرُ المستغيثُ المستجيرُ الوجلُ المُشفَقُ المُقرُّ المعسترفُ بذنبه، أسالكَ مسألةَ المسكينِ وأبتهلُ إليكَ ابتهالَ المُذنبِ الذليل، وأدعوكَ دعاءَ الخائفِ الضرير، ومن خضعت لك رقبتُه، وذلَّ لك جسدُه، ورغم لك أنفُه، وفاضت لك عيناه. اللهم لا تجعلني بدعائك شقيًا، وكنْ بي بارًا رؤوفًا رحيمًا، يا خيرَ المستولينَ، ويا خيرَ المُعطينَ».

وكان بعضُهم يقولُ في دعائِهِ: بعزِّك وذُلِّي وغِناكَ وفَقْري.

وقال طاوس \_ رحمه اللَّه تعالى \_: دخلَ علي بنُ الحسين \_ رحمه اللَّه تعالى \_ داتَ ليلة الحجرَ يصلِّي، فسمعتُه يقولُ في سجوده: عُبيدُكَ بفنائك، مُسيكينُكَ بفنائك، فقيرُكَ بفنائك، سائلُك بفنائك، قال طاوس: فحفظتُهن ، مُسيكينُكَ بهنائك، فقيرُكَ بفنائك، سائلُك بفنائك، قال طاوس: فحفظتُهن ، فما دعوت بهن في كَرْب إلا فُرِّج عني. خرَّجه ابنُ أبي الدُّنيا.

وروى ابنُ باكويه الصوفي ألم وحمه الله تعالى ما بإسناد له: أنَّ بعض العُبَّادِ حجَّ ثمانينَ حَجَّةً على قدميه، فبينما هو في الطواف وهو يقولُ: يا حبيبي، وإذا بهاتف يهتفُ به: ليس ترضى أن تكون مسكينًا حتَّى تكونَ حبيبًا. قال: فغُمشي عليً، ثم كنتُ بعد ذلك أقولُ: مسكينُكَ مسكينُكَ، وأنا تائبٌ عن قول: حبيبي (۱).

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾

كان السَّلفُ الصَّالح يجتهدون في إتمام العمل وإكماله وإتقانه، ثم يهتمُّون بعد ذلك بقبوله، ويخافون من ردِّه، وهؤلاء الذين ﴿ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجَلَةٌ ﴾ [المؤمنون: ٦٠] رُوي عن علي في وَظِيْنه قال: كونُوا لقبول العمل أشدَّ اهتمامًا الله والانكسار» (٣١ - ٧٥).

منكمُ بالعمل، ألم تسمعُوا اللّهَ عزَّ وجلَّ يقولُ: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللّهُ مِن الْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]؟ وعن فضالة بن عبيد قالَ: لأن أكونَ أعلمُ أنَّ اللّهَ قد تقبلَ مني مثقالَ حبة من خردل أحبُّ إليَّ من الدنيا وما فيها؛ لأنَّ اللَّهَ يقولُ: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧].

وقال ابنُ دينارِ: الخوفُ على العملِ أن لا يتقبَّلَ أشدٌ من العمل. وقال عطاءٌ السُّليميُّ: الحذرُ: الاتقاءُ على العمل أن لا يكونَ للهِ.

وقالَ عبدُ العزيزِ بنُ أبي رواًد: أدركتُهم يجتهدونَ في العملِ الصالحِ، فإذا فعلوه وقع عليهم الهمُّ، أيقبلُ منهُم أم لا؟

قال بعضُ السَّلف: كانوا يدعُون اللَّهَ ستَّةَ أشهرٍ أن يبلِّغهم شهر رمضانَ، ثم يدعونَ اللَّهَ ستَّةَ أشهرِ أن يتقبَّلهُ منهُم.

خرجَ عـمرُ بنُ عـبدِ العزيزِ ـ رحـمهُ اللَّهُ ـ في يومِ عـيدِ فطرٍ ، فـقالَ في خطبـته: أيُّهـا الناسُ ؛ إنَّكم صُـمتـم للَّهِ ثلاثين يومًا ، وقُـمَـتُم ثلاثين ليلةً ، وخرجتُم اليومَ تطلبون من اللَّه أن يتقبَّل منكم .

كانَ بعضُ السَّلف يظهرُ عليه الحزنُ يومَ عيدِ الفطر، فيقالُ له: إنَّه يومُ فرح وسرور، فيقولُ: صدقتُم، ولكنِّي عبد أمرنِي مولاي أن أعملَ له عملاً، فلا أدري أيقبلُه منِّي أم لا؟

رأى وُهيبُ بنُ الورد قومًا يضحكونَ في يومِ عيد، فقالَ: إن كانَ هؤلاء تُقبِّلَ منهم صيامهُم صيامهُم فما هذا فعلُ الشاكرينَ، وإن كانُوا لم يُتقبَّلُ منهم صيامهُم فما هذا فعلُ الجائفينَ.

وعن الحسنِ قالَ: إنَّ اللَّه جعلَ شهرَ رمضانَ مضمارًا لخلقه يَسْتَبِقُون فيه بطاعتهِ إلى مرضاتهِ، فسبق قومٌ ففازُوا، وتخلَّف آخرونَ فخابُوا. فالعجَب من



اللاعِبِ الضَّاحِكِ في اليومِ الذي يفوزُ فيه المحسنونَ ويخسرُ فيه المبطِلُونَ.

لعلك غَضْبانُ وقلبي غافِلٌ سلامٌ على الدَّارَينِ إن كنتَ راضيًا رُويَ عن علي تُطْقَيْكُ أنَّه كانَ ينادي في آخرِ ليلة من شهرِ رمضانَ: ياليتَ شِعْرِي! مَن هذا المقبولُ فنهنِّيه؟ ومَن هذا المحرومُ فنُعَزِّيه؟

وعن ابنِ مسعود أنَّه كانَ يقولُ: مَن هـذا المقبُولُ منَّا فنُهنِّيه؟ ومَن هذا المحرومُ منَّا فنعزِّيه؟ أَيُّها المقبولُ هنيئًا لكَ، أيُّها المردودُ جبرَ اللَّه مُصيبتك.

ليتَ شِعْرِي مَنْ فيه يُقْبَلُ مِنَّا في هَنَّا يا خيبةَ المَرْدُودِ مَنْ تولَى عنهُ بغير قَبُولًا أَرْغُمَ اللَّهُ أَنْفَهُ بِخِزِي شَديدِ (١)

# قوله تعالى: ﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُو خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُو خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾

في معنى الخراج قال بعضهم: هو المال الذي يجبى ويؤتى به لأوقات محدودة، ذكره ابن عطية قال: وقال الأصمعي: الخراج الجُعُل مرة واحدة، والخراج: ما ردد لأوقات ما، قال ابن عطية: هذا فرق استعمالي وإلا فَهُما في اللغة بمعنى .

وقد ورد في كتاب الله ﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ ﴾ [المؤمنون:٧٧] هذه قراءة ابن كثير ونافع وأبي عمرو وعاصم، وقرأ حمزة والكسائي ﴿ أَمْ تَسَالُهُمْ خُراجا فَخْراج رَبِكَ خَيْرٍ ﴾ وقرأ ابن عامر ﴿ خرجا ﴾ في الموضعين وقال تعالى في قصة ذي القرنين ﴿ فَهَلُ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا ﴾ [الكهف:٤٤]، وقرئ ﴿ خراجا ﴾ أيضًا.

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٣٧٤ ـ ٣٧٧).

قال ابن عباس وطنى: ﴿خُورْجًا ﴾ يعني: أجرًا، وقال أبو عبيد: الخراج في كلام العرب إنما هو الغلة، ألا تراهم يُسَمُّونَ غَلةَ الأرضِ والدارَ والمملوكَ خراجًا؟ ومنه حديث النبي عَيَّالِيَّة «أنه قضي بالخراج بالضمان»، (۱) وحديث: (۲) «أن النبي عَيَّالِيَّة لما حجمه أبو طيبة كلَّم أهله فوضعوا عنه من خراجه» فسمى الغلة: خراجًا، وقال الأزهري: الخراج: اسم لما يخرج من الفرائض في الأموال، ويقع على الحرية وعلى مال الفيء، ويقع على الجزية وعلى الغلة، والخراج المصدر. انتهى.

والجزية تسمى خراجًا، وقد كتب النبي ﷺ إلى قيصر كتابًا مع دِحْيَةَ يُخَيِّرَهُ بين إحدى ثلاث، منها: «أن يقرَّ له بخراجٍ يجري عليه» والحديث في مسند الإمام أحمد وغيره.

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾

قال اللّه تعالى: ﴿ وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمَ يَبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠٠]. قال مجاهدٌ: البرزخُ: الحاجزُ بين الموتِ والرجوعِ إلى الدنيا، وعنه قالَ: هو ما بينَ الموتِ إلى البعثِ.

قال الحسنُ: هي هذه القبورُ التي بينكُم وبين الآخرةِ. وعنه قالَ: هي هذهِ القبورُ التي تركضونَ عليها، لا يسمعونَ الصوتَ.

وقال عطاءٌ الخراسانيُّ: البرزخُ: مدةُ ما بينَ الدُّنيا والآخِرةِ.

<sup>(</sup>۱) أخــرجه: أحــمــد (۲/ ٤٩ ــ ۱۲۱ ــ ۲۰۸ ــ ۲۳۷)، وأبو داود (۳۵۰۸ ــ ۳۵۱۰)، والترمــذي (۱۲۸۲)، والنسائي (۲/ ۲۰۶) من حديث عائشة فيلتيجيا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/٣٥٣) من حديث جابر بن عبد اللَّه وْطَيِّك .



وصلَّى أبو أمامة الباهليُّ على جنازة فلمَّا وُضِعتْ في لحدِها، قال أبو أمامة : هذا برزخٌ إلى يوم يبعثون .

وقيل للشعبيِّ: ماتَ فلان، قال: ليسَ هو في الدُّنيا ولا في الآخرةِ، هو في البرزخ.

وسمع رجلاً يقول: مات فلان أصبح من أهلِ الآخرةِ. قال: لا تقل : من أهلِ الآخرةِ، ولكن قل: من أهلِ القبورِ (١) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤].

روى دراجُ عن أبي الهيشم، عن أبي سعيد عن النبيِّ صلى اللَّه عليه وآله وسلم قالَ: ﴿ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤] قالَ: «تَشْويه النارُ، فتقلصُ شفتُهُ العليا حتَّى تبلغَ وسطَ رأسه وتسترخي شفتُه السفلَى حتى تضربَ سرَّتَهُ». خرجه الإمام أحمدُ والترمذيُّ والحاكمُ (٢) وقالا: صحيحٌ.

وعن ابنِ مسعود أنه قالَ في قولِه: ﴿ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤] قال: كَكُلُوحِ الرأسِ المشيطِ بالنارِ \_، قد بدت مسنانهم وتقلصت شفاهه م. وعنه قال: ألم تر إلى الرأسِ المشيطِ بالنارِ وقد تقلصت شفتاه وبدت أسنانه (٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٨٨)، والترمذي (٢٥٨٧)، (٣١٧٦)، والحاكم (٢/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٣) الطبري في «التفسير» (١٨/ ٥٦).



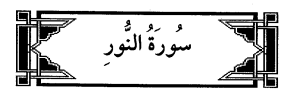
أبي هريرة قال: يعظمُ الرجلُ في النارِ حتى يكونَ مسيرة سبع ليالٍ، ضرسهُ مثلُ أحدٍ، شفاهُهُم على صدورِهِم، مقبوحينَ يتهافتونَ في النارِ.

قال أبو بكر بن عياش عن محمد بن سويد، كان لطاوس طريقان إذا رجع من المسجد أحدُهُما فيها روَّاسٌ، وكان يرجع إذا صلَّى المغرب، فإذا أخذ الطريق الذي فيه الروَّاس لم يستطع أن يتعشى، فقيل له: فقال: إذا رأيت الرؤوس كالحة لم أستطع آكل؛ قال أبو بكر: فذكرتُهُ لسريع المكيّ، فقال: قد رأيته يقف عليها.

وقالَ أبو غندر الدمشقيُّ: كانَ أويسٌ إذا نظرَ إلى الرؤوسِ المشوية يذكرُ هذه الآية: ﴿ تَلْفَحُ وَجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٤] فيقعُ مغشيًا عليه حتى يظنَّ الناظرون إليه أنه مجنونٌ. خرجهُما ابنُ أبي الدنيا وغيرُه.

وقال الأصمعيُّ: حدثنا الصقرُ بنُ حبيبٍ قالَ: مرَّ ابنُ سيرين بروَّاسٍ قد أخرجَ رأسًا فغشي عليه (١) .

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (١٣٤ \_ ١٣٥).



قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحبُّونَ أَن تَشيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذَينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾

من كانَ مستورًا لا يُعرفُ بشيء منَ المعاصِي، فإذَا وقعتْ منه هفوةٌ، أو زلَّةٌ، فإنَّه لا يجوزُ كشفها ولا هتَّكُها، ولا التَّحدُّثُ بها، لأنَّ ذلك غيبةٌ محررَّمةٌ، وهذا هو الذي وردتْ فيه هذه النُّصوصُ، وفي ذلكَ قد قالَ اللّهُ تعالى: ﴿إِنَّ الّذِينَ يُعبُّونَ أَن تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أليمٌ فِي الدُّنيّا وَالآخرة ﴾ [النور:١٩].

والمرادُ: إشاعةُ الفاحشةِ على المؤمنِ المستترِ فيمًا وقعَ منه، أو اتَّهِمَ به وهو بريءٌ منهُ، كما في قصَّةِ الإفْكِ.

قالَ بعضُ الوزراءِ الصالحينَ لبعضِ من يأمرُ بالمعروفِ: اجتهدْ أن تستُرَ العُصَاةَ، فإِنَّ ظهورَ معاصِيهم عَيْبٌ في أهلِ الإسلامِ، وأوْلَى الأمورِ سترُ العيوب.

ومثلُ هذا لو جاء تائبًا نادمًا، وأقرَّ بحدًّ لم يفسَّره، ولم يُستفسر، بل يُؤمَر بأنْ يرجع ويستُر نفسه ، كما أمر النبيُّ عَلَيْكُ ماعزًا والغامدية، وكما لم يستفسر الذي قال له: «أصبت حدًا فأقمه عليَّ».

ومثلُ هذا لو أُخذَ بجريمتِه، ولم يبلغ الإمامَ، فإنه يُشفع له حتَّى لا يبلغَ الإمام. وفي مثله جاءَ الحديثُ عَنِ النَّبيِّ ﷺ: «أقيلوا ذوي الهيئاتِ عَثَراتهم».

خرَّجه أبو داودَ والنسائيُّ<sup>(۱)</sup> من حديث عائشةَ وَطَيُّهُا<sup>(۲)</sup>.

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ ﴾

وقد أمر النبي ﷺ ببناءِ المساجدِ في الدُّورِ: أن تُنظَّفَ وتُطَيَّبَ، وسنذكرُهُ في موضع آخرَ ـ إن شاءَ اللَّهُ.

وقد فُسِّر قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ ﴾ [النور:٣٦] ببنيانها وتطهيرها وتنزيهها عمَّا لا يليقُ بها (٣) .

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ قُل لاَ تُقْسمُوا طَاعَةٌ مَعْروفَةٌ إِنَّ اللَّهُ خَبيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعتُ الوزير (٤) يقول في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لاَ تُقْسِمُوا طَاعَةٌ مَعْروفَةٌ ﴾ [النور:٥٠] قال: وقع لي فيها ثلاثةُ أوجه:

أحدُها: أن المعنى: لا تقسموا واخرجوا من غير قسم، فيكون المحرك لكم إلى الخروج الأمر لا القسم، فإن من خرج لأجل قسمه ليس كمن خرج لأمر ربه.

والثاني: أنَّ المعنى: نحن نعلم ما في قلوبكم، وهل أنتم على عزم الموافقة

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٤٣٧٥)، وأحمد (١٨١/٦)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٧٩٥٦/١٢).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٣١٤).

**<sup>(</sup>٣)** «فتح الباري» (٣٢٦).

<sup>(</sup>٤) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

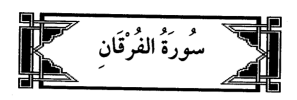


للرسول في الخروج؟ فالقسم هاهنا: إعلام منكم لنا بما في قلوبكم. وهذا يدل منكم على أنكم ما علمتم أن اللَّه يطلع على ما في القلوب.

والثالث: أنكم ما أقسمتم إلا وأنتم تظنون أنا نتهمكم، ولولا أنكم في محل تهمة ما ظننتم ذلك فيكم. وبهذا المعنى وقع المتنبي فقال:

وفي يمينك ما أنتَ وَأَعِدُهُ مَا دَلَّ أَنكَ في الميعادِ متهم (١)

<sup>(</sup>١) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٦ \_ ٢٦٧).



# قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُلْقَىٰ إِلَيْهِ كَنزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلاَّ رَجُلاً مَّسْحُورًا ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (۱) يقول في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُلْقَىٰ إِلَيْهِ كَنز الْو تَكُون لَهُ جَنة ﴾ [الفرقان: ٨] قال: العجب كل العجب لجهلهم حين أرادوا أن يُلقى إليه كنز أو تكون كه جنة . ولو فه موا علموا أن كل الكنوز له وجميع الدنيا ملْكه . أو ليس قد قهر أرباب الكنوز، وحكم في جميع الملوك؟ وكان من تمام معجزته أن الأموال لم تفتح عليه في زمنه؛ لئلا يقول قائل : قد جرت العادة بأن إقامة الدول، وقهر الأعداء بِكثرة الأموال، فتمت الدنيا فتمت الدنيا على أصحابه، ففرقوا ما جمعه الملوك بالشرّه، فأخرجوه فيما خلق له، لم يسكوه إمساك الكافرين، ليعلموا الناس بإخراج ذلك المال: أن لنا داراً سوى هذه، ومقراً غير هذا.

وكان من تمام المعجزات للنبيِّ عَلَيْكُمْ : أنه لما جاءهم بالهدى فَلَمْ يقبلْ، سلَّ السيفَ على الجاحد، ليعلمه أن الذي ابتعثني قاهرٌ بالسيف بعد القهر بالحجج. ومما يقوي صدقَهُ أنَّ قيصرَ وكِبارَ الملوكِ لَم يوفقوا للإيمانِ به؛ لئلا

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.



يقولَ قائلٌ: إنما ظهر كأنَّ فلانًا الملك تعصب له فتقوَّى به، فبان أن أمره من السماء لا بنصرة أهل الأرض (١٠).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتُدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَة سَعِيرًا ﴿ آَنَ اللَّهِ إِذَا رَأَتُهُم مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ وأَنْهُم مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾

وخرج ابنُ أبي حاتم من حديث خالد بن دريك عن رجل من الصحابة قالَ: قالَ رسولُ اللّه عَلَيْهِ: «من تقولُ عَلَيَّ ما لم أقل فليتبوء بين عيني جهنم مقعدًا» قيلَ: يا رسولَ اللّه ، وهل لها عينانِ؟ قال: «نعم، أو لم تسمع قول اللّه عزّ وجلّ:

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲٦۷).

﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِّن مَّكَان بِعِيد سِمعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ [الفرقان:١٢]».

وروى أبو يحيى القتاتُ عن مجاهد عن ابنِ عباسِ قالَ: إن العبدَ ليجرُّ إلى النارِ، فتشهقُ إليه شهقةَ البغلةِ إلى الشعير، ثم تزفرُ رفرةً لا يبقى أحدٌ إلا خافَ. خرجهُ ابنُ أبي حاتم.

وقال كعب : ما خلقَ اللَّهُ من شيء، إلا وهو يسمعُ زفير جهنَّم غدوةً وعشيةً، إلا الثقلينِ اللذينِ عليهما الحسابُ والعذابُ. خرجه الجوزجاني .

وفي «كتابِ الزهدِ»(١) لهناد بنِ السريِّ عن مغيثِ بنِ سمي، قالَ: إنَّ لجهنم كلَّ يومٍ زفرتين يسمعُهما كلُّ شيءٍ، إلا الثقلينِ اللذينِ عليهما الحسابُ والعذابُ.

وعن الضحاكِ قالَ: إن لجهنَّمَ زفرةٌ يومَ القيامةِ لا يبقى ملكٌ مقربٌ ولا نبيٌٌ مرسلٌ إلا خرَّ ساجدًا يقولُ: ربِّ نفسي نفسي نفسي .

وعن عبيـد بن عمير قالَ: تزفرُ جـهنمُ زفرةً لا يبقى ملكٌ ولا نبيٌّ إلا وقعَ لركبتيه، ترعدُ فرائسُهُ يقُولُ: ربِّ نفسي نفسي (٣) .

وروى ابنُ أبي الدُّنيا وغيرُه عن الضحاكِ قالَ: ينزلُ الملكُ الأعلَى في بهائِهِ وملكِهِ، مجنبته اليسرى جهنمُ، فيسمعونَ شهيقها وزفيرها فيندُّون (٤٠).

وعن وهب بن مُنبَّه قالَ: إذا سيرت الجبالُ فسمعت حسيسَ النارِ وتغيظَها وزفيرَها وشهيقَها، صرخت الجبالُ كما تصرخُ النساءُ، ثم يرجعُ أوائلُها على أواخرِها، يدقُّ بعضُها بعضًا. خرجهُ الإمامُ أحمدَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: هناد بن السّريِّ في «الزهد» (٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢٥٤). (٣) السابق (٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) ندَّ البعيرُ: نَفَرَ وشَرَد.

وفي «تفسير آدم بن أبي إياس» عن محمد بن الفضل عن علي بن زيد بن جدعان، عن أبي الضُّحى، عن ابن عباس قال: تزفر جهنم زفرة، لا يبقى ملك ولا نبي مرسل إلا جنا على ركبتيه حول جهنم، فتطيش عقولهم فيقول الله عز وجل : ماذا أجبتُم المرسلين؟ قالُوا: لا علم لنا، ثم تُردُّ عليهم عقولُهم فينطقون بحجتِهم وينطقون بعذرهم. محمد بن الفضل هو ابن عطية متروك.

قال آدمُ: وحدثنا أبو صفوانَ عن عاصم بن سليمانَ الكوزيِّ عن ابنِ جريجٍ عن عطاءِ عن ابنِ عباس ﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ عن عطاءِ عن ابن عباس ﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ [الفرقان:١٢] المكانُ البعيدُ، مسيرة مائة عام، وذلك أنه إذا أُتي بجهنَّم تقادُ بسبعينَ ألف زمامٍ يشدُّ بكلِّ زمامٍ سبعونَ ألفَ ملك، ولو تركت لأتت على كُلِّ برٍ وفاجرٍ، ثم تزفرُ زفرةً لا يبقى قطرةٌ من دمع إلا بدرت، ثم تزفرُ الثانيةُ فَتَنْقَطعُ القلوبُ من أماكنها تبلغُ اللهوات والحناجرَ وهو قولُه: ﴿ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ النَّاكِمُ الْحَوَانِ عَلَى ضعيفٌ جدًّا.

وقال الليثُ بنُ سعد عن عبيدِ اللَّهِ بن أبي جعفر: إنَّ جهنَّم لتنزفرُ زفرةً تنشقُّ منها قلوبُ الظلمةِ، ثم تزفرُ أخرى فيطيرونَ في الأرضِ حتى يقعُوا على رؤوسِهِم. خرجهُ عبدُ اللَّهِ ابنُ الإمامِ أحمدَ.

ورَوى أسدُ بنُ موسى عن إبراهيمَ بنِ محمدٍ عن صفوانَ بنِ سليمٍ عن عطاءِ بنِ يسارٍ عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرِو بن العاصِ \_ مثله.

وخرج أبو نعيم وغيرُه من رواية عبد الرحمنِ بن حاطب، قالَ: قالَ عمرُ وَخُرِجَ أبو نعيم وغيرُه من رواية عبد الرحمنِ بن حاطب، قالَ: والذي نفسي بيده؛ إن النارَ لتقربُ يومَ القيامة لها زفيرٌ وشهيقٌ، حتى إذا دنتْ وقربتْ زفرت زفرة، ما خلقَ اللَّهُ من نبي ولا

شهيد إلا وجب لركبتيه ساقطًا، حتى يقول كلُّ نبيٍّ وكلُّ صدِّيقٍ وكلُّ شهيد: اللهمُّ لا أكلفُك اليوم إلا نفسي، ولو كان لك يا ابن الخطابِ عملُ سبعينَ نبيًا لظننت أن لا تنجُو، قال عمرُ: واللَّه، إن الأمرَ لشديدٌ.

ومن رواية شريح بن عبيد قال: قال عمر لكعب: خَوِّفنا، قال: واللَّه لتزفرنَّ جهنم وفرقً، لا يبقى ملكٌ مقربٌ ولا غيره ولا خرَّ جاثيًا على ركبتيه، يقول: ربِّ نفسي نفسي، وحتى نبينا محمد وإبراهيم وإسحاق ـ عليهم السلامُ ـ، قال: فأبكى القوم حتى نشجُوا.

وفي رواية مطرف بن الشخير عن كعب، قال: كنت عند عمر، فقال: يا كعب خوفنا، فقلت أنه الميسر المؤمنين، إنَّ جهنم لتزفر أيوم القيامة زفرة لا يبقى ملك مقرب ولا نبي مرسل إلا خر ساجدًا على ركبتيه، حتى إنَّ إبراهيم خليله عليه السلام ليخر جاثيًا ويقول: نفسي نفسي، لا أسالك اليوم إلا نفسي، قال: فأطرق عمر مليًّا، قال: قلت أيا أميس المؤمنين، أولستُم تجدون هذا في كتاب اللَّه عن وجل؟! قال عمر: كيف؟ قلت أن يقول اللَّه عن وجل في هذه الآية : ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَادِلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوَفَّىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَت وَهُمْ لا يُظْلَمُون ﴾ [النحل: 111].

وكانَ سعيـدُ الجرميُّ يقولُ في موعظتِهِ إذا وصفَ الخائفين: كأنَّ زفيرَ النارِ في آذانِهِم.

وعن الحسنِ أنه قالَ في وصفِهم: إذا مرُّوا بآية فيها ذكرُ الجنة بكوا شَوْقًا، وإذا مرُّوا بآيةٍ فيها ذكرُ الجنة بكوا شَوْقًا، وإذا مرُّوا بآيةٍ فيها ذكرُ النارِ ضَجُّوا صُراخًا، كَأنَّ زفيرَ جهنَّم عندَ أصولِ آذانِهِم.



وروى ابنُ أبي الدنيا وغيرُه عن أبي وائلِ قالَ: خرجْنا مع ابنِ مسعود ومعنا الربيعُ بنُ خُثَيمٍ، فأتينا على تنور على شاطئِ الفرات، فلمّا رآهُ عبدُ اللّه والنارُ تلتهبُ في جوفه قرأ هذه الآية ﴿إِذَا رَأَتْهُم مِن مّكان بعيد سمعُوا لَها تغيّظاً وزَفِيرا ﴾ إلى قوله: ﴿ ثُبُوراً ﴾ [الفرقان:١٣,١٢] فصعق الربيعُ بنُ خُثَيمٍ فاحتملناه إلى أهله، فرابطةُ عبدُ اللّه حتى صلّى الناسُ الظهر فلم يُفق، ثم رابطةُ إلى المعربِ فأفاق، فرجع عبدُ اللّه إلى أهله.

ومن رواية مسمع بن عاصم قال : بت أنا وعبد العزيز بن سليمان وكلاب ابن جري وسلمان الأعرج على ساحل من بعض السواحل، فبكى كلاب حتى خشيت أن يموت، ثم بكى عبد العزيز لبكائه ثم بكى سلمان لبكائهما، وبكيت والله لبكائهم لا أدري ما أبكاهم، فلما كان بعد سألت عبد العزيز فقلت : يا أبا محمد ما الذي أبكاك ليلتئذ؟ قال : إني والله نظرت إلى أمواج البحر تموج وتجيل ، فذكرت أطباق النيران وزفراتها، فذلك الذي أبكاني، ثم سألت كلابًا أيضًا نحوًا مما سألت عبد العزيز ، فوالله؛ لكأنما سمع قصته ، فقال لي مثل ذلك ، ثم سألت سلمان الأعرج نحوًا مما سألتهما، فقال لي مثل ذلك ، ثم سألت سلمان الأعرج نحوًا عما سألتهما ، فقال لي مثل ذلك ، ثم سألت سلمان الأعرج نحوًا عما سألتهما ، فقال لي مثل ذلك ، ثم سألت سلمان الأعرج نحوًا عما سألتهما ، كانوا يصنعون بأنفسهم وحمه الله تعالى (١) .

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۸۰ ـ ۸۶).

قوله تعالى ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفًا وَلا نَصْرًا وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذَقْهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الأَسْوَاق وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فَتْنَةً أَتَصْبُرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فَتْنَةً أَتَصْبُرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (۱) يقول في قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ ﴾ [الفرقان: ١٩] قال: المعنى: فقد كذبكم أصنامكم بقولكم؛ لأنكم ادعيتم أنها الآلهة وقد أقررتم أنها لا تنفع، فإقراركم يكذب دعواكم.

في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسُواقِ ﴾ [الفرقان: ٢٠] قال هو يدل على فضل هداية الخلق بالعلم، ويبين شرف العالم على الزاهد المنقطع؛ فإن النبي ﷺ كالطبيب، والطبيب يكون عند المرضى، فلو انقطع عنهم هلكوا(٢٠).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَلْقَ أَثَامًا ﴿ إِلَّا بِالْحَقِ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ إِلَّا مِن تَابَ يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَيَخْلُدْ فيه مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَيَخْلُدْ فيه مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَالْمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ وخرَّج النسائي (٣) من حديثِ أبي سعيدٍ، عن النبي عَيَالِيهِ قالَ: ﴿إِذَا أَسلمَ العبدُ وخرَّج النسائي (٣) من حديثِ أبي سعيدٍ، عن النبي عَيَالِيهِ قالَ: ﴿إِذَا أَسلمَ العبدُ

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>۲) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲۲۸، ۲۷۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي (٨/ ١٠٥ ـ ١٠٦).

فحَسُنَ إسلامُهُ، كَتَبَ اللَّهُ له كُلَّ حَسنة كانَ أَزلفَها، ومحيت عنه كلُّ سيئة كان أزلفها، ثمَّ كانَ بعدَ ذلكَ القصاصُ، الحسنةُ بعشْر أمثالِها إلى سَبع مائة ضعف، والسَّيَّئةُ بمثلها إلا أن يتجاوزَ اللَّهُ ، وفي رواية أخرى: «وقيلَ لهُ: ائتنف العملَ».

والمرادُ بالحسناتِ والسيئاتِ التي كانَ أَرْلَفَهَا: ما سبقَ منه قبلَ الإسلامِ، وهذا يدلُّ على أنه يُثابُ بحسناتهِ في الكفرِ إذا أسلمَ وتُمحى عنه سيئاتُه إذا أسلمَ، لكن بشرطِ أن يحسُنَ إسلامُه، ويتقي تلكَ السيئاتِ في حالِ إسلامِه، وقد نصَّ على ذلكَ الإمامُ أحمدُ.

ويدلُّ على ذلكَ ما في «الصحيحين» (١) عن ابنِ مسعود قالَ: قلنا: يا رسولَ اللَّهِ، أنؤاخذُ بما عملْنا في الجاهلية ؟ قالَ: «أما مَنْ أحسنَ منكُم في الإسلام فلا يُؤاخذُ بِهَا، ومن أساءَ أُخِذَ بعملِه في الجاهلية والإسلام».

وفي "صحيح مسلم" (٢) عن عمرو بن العاص قال للنبي على السلم: أريد ألله أسلم: أريد أن أشترط، قال: «أما علمت أن أن أشترط، قال: «أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله ؟». وخرجه الإمام أحمد ولفظه: «إن الإسلام يجب ما كان قبله من الذنوب (٣) وهذا محمول على الإسلام الكامل الحسن، جمعًا بينه وبين حديث ابن مسعود الذي قبله .

وفي «صحيح مسلم» (٤) أيضًا عن حكيم بن حزام قال: قلتُ: يا رسولَ اللهِ أرأيتَ أمورًا كنتُ أصنعُها في الجاهلية من صدقة أو عتاقة أو صلة

<sup>(</sup>١) البخاري (٩/ ١٧)، ومسلم (١/ ٧٧).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم» (۱/ ۷۸).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٤/ ٥٠٢).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم» (١/ ٧٩).

رحم، أفيها أجرٌ ؛ فقالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «أسلمتَ على ما أسلفتَ من خير » وفي روايةً لهُ: قالُ: فقلتُ: واللَّه؛ لا أدعُ شيئًا صنعتُه في الجاهلية إلا صنعتُ في الإسلام مثلَهُ.

وهذا يدلُّ على أنَّ حسناتِ الكافرِ إذا أسلمَ يُثابُ عليها كما دلَّ عليه حديثُ أبي سعيد المتقدِّمُ.

وقد قيلَ: إن سيئاته في الشرك تبدّلُ حسنات، ويُثابُ عليها، أخذًا من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللَّه إِلَهًا آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاً بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ إِنَّ يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقيَامَةِ وَيَخْلُدُ بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ إِنَّ يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ سَيّئَاتِهِمْ فِيه مُهَانًا ﴿ وَآمَن وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَيّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ [الفرقان: ٢٨، ٢٩، ٢٠).

وقد اختلفَ المفسرونَ في هذا التبديلِ على قولِين:

فمنهُم مَنْ قالَ: هو في الدنيا، بمعنى: أنَّ اللَّه يُبَدِّلُ من أسلمَ وتابَ إليه بدلَ ما كان عليه من الكفر والمعاصي: الإيمان والأعمال الصالحة، وحكى هذا القولَ إبراهيمُ الحربيُّ في «غريبُ الحديثِ» عن أكثرِ المفسرينَ، وسمَّى منهم ابنَ عباس، وعطاءً، وقتادةَ، والسُّديَّ، وعكرمةَ.

قلتُ: وهو المشهورُ عن الحسنِ.

قالَ: وقال الحسنُ وأبو مالك وغيـرُهما: هي في أهلِ الشركِ خاصةً، ليس هي في أهلِ الإسلامِ.

قلتُ: إنما يصحُّ هذا القولُ على أنْ يكونَ التبديلُ في الآخرة كما سيأتي، وأما إن قيلَ: إنه في الدنيا، فالكافرُ إذا أسلمَ والمسلمُ إذا تابَ في ذلكَ سواءٌ، بل المسلمُ إذا تابَ فهو أحسنُ حالاً من الكافر إذا أسلمَ.



قال : وقال آخرون : التبديل في الآخرة : جعلت لهم مكان كل سيئة حسنة منهم : عمر و بن ميمون ، ومكحول ، وابن المسيب ، وعلي بن الحسين ، قال : وأنكره أبو العالية ، ومجاهد ، وخالد سبلان ، وفيه موضع إنكار ، ثم ذكر ما حاصله : أنه يلزم من ذلك : أن يكون من كثرت سيئاته أحسن حالاً ممن قلت سيئاته ، حيث يُعطى مكان كل سيئة حسنة ، ثم قال : ولو قال قائل : إنما ذكر الله أن يبدل السيئات حسنات ولم يذكر العدد كيف تبدّل فيجوز أن معنى تبدّل أن من عمل سيئة واحدة وتاب منها تبدّل مائة الف حسنة ، ومن عمل تبدّل أن من عمل سيئة أن تبدّل ألف حسنة ، فيكون حينئذ من قلت سيئاته أحسن حالاً .

قلتُ: هذا القولُ وهو التبديلُ في الآخرة \_ قد أنكرَهُ أبو العالية، وتلا قولَهُ تعالَى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مًا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوء تَوَدُّ لَوْ قولَهُ تعالَى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا ﴾ [آل عمران:٣٠] وردّه بعضُهم بقوله تعالَى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مَنْقَالَ ذَرَّةً شَرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة:٨]، وقوله تعالَى: ﴿ وَوُضِعَ الْكَتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفَقِينَ مَمَّا فيه وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَا لَهَذَا الْكَتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلا يَظْلُمُ رَبُكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف:٤٩].

ورواهُ بعضُهم عن أبي عثمانَ عن ابنِ مسعودٍ، وقالَ بعضُهم: عن أبي عثمانَ عن سلمانَ.

وفي "صحيح مسلم" (١) من حديث أبي ذرِّ عن النبيِّ عَيَّكِيُ قالَ: "إني لأعلمُ آخرَ أهلِ الجنَّة دُخولاً الجنَّة، وآخرَ أهلِ النارِ خروجًا منها، رجلٌ يُؤتى به يومَ القيامة فيقالُ: اعرضُوا عليه صغارَ ذنوبه وارفعُوا عنه كبارها، فيعرضُ اللَّهُ عليه صغارَ ذنوبه، فيقالُ له: عملتَ يومَ كذا وكذا، كذا وكذا؟ وعملتَ يومَ كذا وكذا، كذا وكذا؟ فيقولُ: نعم، لا يستطيعُ أن يُنكرَ وهو مشفقٌ من كبارِ ذنوبهِ أن تُعرضَ عليه، فيقالُ لهُ: فإنَّ لكَ مكانَ كُلِّ سيئة حسنةً، فيقولُ: يا ربِّ قد عملتُ أشياءَ لا أراها ها هنا». قال: فلقد رأيتُ رسولَ اللَّه عَيَكِيً ضَحكَ حتَّى بدتْ نواجذُه.

فإذا بُدِّلَت السيئاتُ بالحسناتِ في حقِّ من عـوقِبَ على ذنوبهِ بالنارِ، ففي حقِّ من مـوقِبَ على ذنوبهِ بالنارِ، ففي حقِّ من مُحِيَ سيئاتُه بالإسلامِ والتوبةِ النصوحِ أوْلَى، لأنَّ محوَها بذلكَ أحبُّ إلى اللَّهِ من محوِها بالعقابِ.

وخَرَّج الحاكمُ (٢) من طريقِ الفضلِ بنِ مُـوسى، عن أبي العنبسِ عن أبيه، عن أبي هُريرة قـالَ: قـال رسـولُ اللَّهِ ﷺ: «ليتمنَّينَّ أقـوامٌ أنَّهم أكثرُوا من السيِّناتِ»، قالوا: بِمَا يا رسولَ اللَّه؟ قال: «الذين بدَّلَ اللَّهُ سيئاتهم حسنات».

وخرَّجه ابنُ أبي حاتم من طريقِ سليمانَ أبي داود الزهريِّ عن أبي العنبسِ عن أبي هريرةً \_ موقوفًا، وهو أشبهُ من المرفوع.

ويُروى مثلُ هذا عن الحسنِ البصريِّ أيضًا، وهو يُخالف قولَه المشهور: إن التبديلَ في الدنيا.

وأما ما ذكره الحربيُّ في التبديلِ، وأنَّ من قلَّت سيـئاتُهُ يُزاد في حسناتهِ،

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۱/ ۱۲۱ \_ ۱۲۲).

<sup>(</sup>۲) «المستدرك» (٤/ ٢٥٢).



ومن كثرت سيئاتُه يُقَلَّلُ من حسناته، فحديثُ أبي ذرًّ صريحٌ في ردِّ هذا، وأنه يُعطى مكان كلِّ سيئة حسنةً.

وأما قولُه: يلزمُ من ذلك أن يكون من كثرت سيئاته أحسن حالاً ممن قلّت سيئاته، فيقالُ: إنما التبديلُ في حقِّ مَنْ ندمَ على سيئاته، وجعلها نصب عينيه، فكلّما ذكره ازداد خوفًا ووجلاً وحياءً من اللّه، ومسارعة إلى الأعمال الصالحة المكفرة كما قال تعالى: ﴿إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ عَملاً صَالِحًا ﴾ الفرقان: ٧٠]، وما ذكرناه كلّه داخلٌ في العمل الصالح، ومن كانت هذه حاله، فإنّه يتجرّعُ من مرارة الندم والأسف على ذنوبه أضعاف ما ذاق من حلاوتها عند فعلها، ويصير كل ذنب من ذنوبه سببًا لأعمال صالحة ماحية له، فلا يُستنكرُ بعد هذا تبديلُ هذه الذنوب حسنات.

وقد وردت أحاديث صحيحة صريحة في: أن الكافر إذا أسلم وحسن السلامُه تبدلت سيئاتُه في الشِّرك حسنات، فسخرَّج الطبرانيُّ من حديث عبد الرحمن بن جبير بن نفير عن أبي فروة شطب: أنه أتى النبيَّ عَلَيْهُ فقالَ: أرأيت رجلاً عَملَ الذنوب كُلَّها، ولم يترك حاجة ولا داجة، فهل له من توبة؟ فقالَ: «فافعل الخيرات، واترك السيئات، توبة؟ فقالَ: «فافعل الخيرات، واترك السيئات، فيجعلُها اللَّهُ لك خيرات كلَّها»، قالَ: وغدراتي وفَجراتي؟ قالَ: «نعم»، قالَ: فما زال يُكبِّرُ حتَّى توارَى. وخرَّجه (٢) من وجه آخر بإسناد ضعيف عن سلمة بن نفيل، عن النبي عَلَيْهُ.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم نحوَهُ من حديثِ مكحولِ مرسلاً، وخرجَ البزارُ (٣)

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٧/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٧/ ٥٣). (٣) (٣٤٤٤ ـ كشف الأستار).

الحديثَ الأوَّل. وعندهُ: عن أبي طويلٍ شطبٍ الممدودِ: أنه أتى النبيَّ ، فذكرَهُ بمعناهُ.

وكذا خرَّجه أبو القاسمِ البغويُّ في «معجمهِ»، وذكرَ: أن الصوابَ عن عبدِ الرحمنِ بن جُبيرِ بنِ نفيرٍ مرسلاً أنَّ رجلاً أتَى النبيَّ عَيَالِيَّةٍ، طويل شَطْب، والشطبُ في اللغةِ: الممدودُ، فصحفه بعضُ الرواةِ، وظنَّه اسمَ رجلِ<sup>(۱)</sup>.

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ ﴾

قال اللَّهُ تعالى : ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا دُعَاؤُكُمْ ﴾ [الفرقان:٧٧].

[قال البخاريُّ ](٢): ومعنى الدعاء في اللغة: الإيمانُ.

اعلم؛ أنَّ أصلَ الدعاءِ في اللغة: الطلبُ، فهو استدعاءٌ لما يطلبهُ الداعِي، ويُؤثِرُ حصولَه.

فتارةً يكونُ الدعاءُ بالسؤالِ من اللَّهِ عز وجل والابتهالِ إليه، كقولِ الداعِي: اللهمَّ اغفرْ لي، اللهم ارحمني.

وتارةً يكونُ بالإِتيانِ بالأسبابِ التي تقتضي حصولَ المطالبِ، وهو الاشتغالُ بطاعةِ اللَّهِ وذكرهِ، وما يحبُّ من عبده أن يفعَله، وهذا هو حقيقةُ الإيمان.

وفي «السنن الأربعة» (٣)، عن النعمان بن بـشير، عن النبيِّ ﷺ، قال: «إنَّ الدُّينَ يَسْتَكْبُرُونَ الدُّينَ يَسْتَكْبُرُونَ

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٩٤ \_ ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) "صحيح البخاري" (١/٦).

<sup>(</sup>٣) أخسرجه: أبو داود (١٤٧٩)، والتسرمذي (٢٩٦٩)، والنسائسي في «الكبرى» كـمـا في «تحفـة الأشراف» (٩ / ٣)، وابن ماجه (٣٨٢٨).



عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠] .

فما استجلبَ العبدُ من اللَّهِ ما يحبُّ، واستدفعَ منه ما يكره، بأعظمَ من اشتخالِهِ بطاعةِ اللَّهِ وعبادتهِ وذكره، وهو حقيقةُ الإيمانِ، فإن اللَّهَ يدفعُ عن الذين آمنوا.

وفي «الترمذيِّ» (١) ، عن أبي سعيد، عن النبي ﷺ، قال: «يقُولُ الربُّ عزَّ وجلَّ: مَن شغلَهُ القرآنُ وذكري عن مسألتي أعطيتهُ أفضلَ ما أُعطي السائلينَ».

وقال بعضُ التابعينَ: لو أطعتمُ اللَّهَ ما عصاكُم.

يعني: ما منعكُم شيئًا تطلبونَهُ منه.

وكان سفيانُ يقولُ: الدعاءُ تركُ الذنوب.

يعني: الاشتغالَ بالطَّاعَةِ عن المعصية.

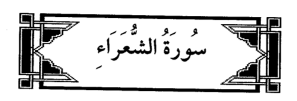
وأما قولُه تعالى: ﴿ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا دُعَاؤُكُمْ ﴾ [الفرقان:٧٧]، فيه للمفسرين قولان:

أحدهما: أن المرادَ: لولا دعاؤكم إيّاه، فيكونُ الدعاءُ بمعنى الطاعةِ، كما ذكرنا.

والثاني: لولا دعاؤُه إياكُم إلى طاعته، كما في قوله تعالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجَنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لَيَعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات:٥٦]، أي: لأدعوهُم إلى عبادَتي.

وإنما اختلف المفسرون في ذلك لأنَّ المصدر يضافُ إلى الفاعلِ تارةً، وإلى المفعول أُخرى (٢).

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۹۲٦). (۲) «فتح الباري» (۱۸/۱ ـ ۱۹).



وقد استدلَّ إبراهيمُ الخليلُ عليه السلامُ عبقرُّدِ اللَّه بهذه الأمورِ على أنَّه لا إله غيرُهُ، وأنَّ كُلَّ ما أشركَ معهُ باطلٌ، فقالَ لقومه: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا لَا إِلهَ غيرُهُ، وأنَّ كُلَّ ما أشركَ معهُ باطلٌ، فقالَ لقومه: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا لَتُعْبُدُونَ ﴿ ثَنِ كَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الأَقْدَمُونَ ﴿ ثَنِ فَإِنَّهُمْ عَدُو لِي إِلاَّ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴿ ثَنِ الْعَالَمِينَ فَهُو اللَّهُ عَنَى فَهُو يَهْدِينِ ﴿ ثَنِ اللَّهُ عَنَى وَيَسْقِينِ ﴿ ثَنِ اللَّهُ عَنَى فَهُو اللَّهُ اللَّهُ عَنَى فَهُو اللَّهُ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَّ وَجلً : ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى وَجلًا : ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى وَجلًا : ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى وَجلًا : ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَمَا يُشرِكُونَ ﴾ [الروم: ٤٤] [(١).

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٢).



# قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ ﴿ إِلا مَنْ أَتَى اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾

القلبُ واللسانُ هما عبارةٌ عن الإنسانِ؛ كما يُقالُ: الإنسانُ بأصغريهِ؛ قلبه، ولسانه.

وخرَّجَ ابنُ سعد من رواية عروة بنِ الزبيرِ مرسلاً: أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ لما رأى أَشجَ عبدَ القيسِ، وكانَ رجُلاً دميمًا، فقالَ للنبيِّ عَلَيْكُ: إنه لا يُستقى في مُسُوكِ الرجال، إنما يُحتاجُ من الرجلِ إلى أصغريه؛ لسانه، وقلبه. وقال المتنبى:

لسانُ الفتى نصفٌ ونصفٌ فؤاده ولم يبق إلا صورة اللحم والدم فمن استقام قلبُه ولسانُه استقام شأنه كلُه، فالقلبُ السليمُ هو الذي ليس فيه محبة شيء ممّا يكرهه اللّه، فدخل في ذلك : سلامته من الشرك الجلي، والخفي، ومن الأهواء والبدع، ومن الفسوق والمعاصي؛ كبائرها وصغائرها الظاهرة والباطنة : كالرياء والعجب والغلِّ والغشِّ والحقد والحسد وغير ذلك وهذا القلبُ السليمُ هو الذي لا ينفعُ يوم القيامة سواه؛ قال تعالى : ﴿ يَوْمَ لا ينفعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ آلِهُ مَنْ أَتَى اللّه بِقلْبٍ سَليمٍ ﴾ [الشعراء:٨٨، ٨٩]. إذا سلم القلبُ لم يسكنْ فيه إلا الربُّ. في بعض الآثار، يقولُ اللَّه: «وما وسعني سمائي ولا أرضي، ولكن وسعني قلبُ عبدي المؤمن »(١).

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث شداد بن أوس» (۸۸ ـ ٤٩).

وقوله ﷺ: «ألا وإنَّ في الجسد مضغة، إذا صَلَحت، صلح الجسدُ كله، وإذا فسدت فسد الجسدُ كله، ألا وهي القلبُ (١)، فيه إشارة إلى: أنَّ صلاح حركاتِ العبد بجوارِحه، واجتنابِه للمحرَّماتِ واتِّقائِهِ للشُّبهاتِ بحسبِ صلاحٍ حركةِ قلبه.

فإنْ كانَ قلبُه سليمًا، ليسَ فيه إلا محبةُ اللَّهِ ومحبةُ ما يُحبُّه اللَّه، وخشيةُ اللَّهِ وخشيةُ اللَّهِ وخشيةُ الوقوعِ فيما يكرهُهُ، صلحَتْ حركاتُ الجوارحِ كلِّها، ونشأ عن ذلكَ اجتنابُ المحرَّماتِ كلِّها، وتوقِّي الشبهاتِ حذرًا مِنَ الوقوعِ في المحرَّمات.

وإن كانَ القلبُ فاسدًا، قد استولى عليه اتّباعُ هواه، وطلبُ ما يحبُّه، ولو كرهَهُ اللّهُ، فسدتْ حركاتُ الجوارحِ كلّها، وانبعثتْ إلى كلّ المعاصِي والمشتبهاتِ بحسبِ اتّباعِ هوى القلبِ.

ولهذا يقالُ: القلبُ ملكُ الأعضاء، وبقيَّةُ الأعضاءِ جنودُه، وهم مع هذا جنودٌ طائعونَ لهُ، منبعثونَ في طاعته، وتنفيذ أوامره، لا يخالفونَهُ في شيء من ذلك، فإنْ كانَ الملكُ صالحًا كانتُ هذه الجنودُ صالحةً، وإن كان فاسداً كانت جنوده بهذه المثابة فاسدةً، ولا ينفع عندَ اللَّه إلا القلبُ السليمُ، كما قالَ تعالَى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ هَمْ اللَّهُ إِلاَّ مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ قالَ تعالَى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ هَمْ اللَّهُ اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٨٨-٨٥]، وكان النبيُ عَلَيْهِ يقولُ في دعائه: «أسألك قلبًا سليمًا» (٢).

فالقلبُ السليمُ: هو السالمُ من الآفات والمكروهات كلِّها، وهو القلبُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ٢٠)، ومسلم (٥/ ٥٠) من حديث النعمان بن بشير ريخك .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (١٢٥/٤)، والترمذي (٣٤٠٧)، والنسائي (٣/٥٤) من حديث شداد بن أوس والنسائي (٣/٥٤)



الذي ليسَ فيه سوى محبةِ اللَّهِ وما يحبُّهُ اللَّهُ وخشية اللَّهِ، وخشية ما يُباعدُ منهُ.

وَفي «مسندِ الإمامِ أحمدَ» (١) عن أنسٍ عن النبيِّ عَلَيْكِيَّهُ، قالَ: «لا يستقيمُ إيمانُ عبد حتى يستقيمَ قلبُه».

والمرادُ باستقامة إيمانِه: استقامة أعمال جوارِحِه، فإنَّ أعمال الجوارحِ لا تستقيم الله الله القلب، ومعنى استقامة القلب: أن يكون ممتلتًا مِنْ محبَّة الله، ومحبَّة طاعته، وكراهة معصيته.

قال الحسنُ لرجلِ: داوِ قلبكَ؛ فإنَّ حاجةَ اللَّهِ إلى العبادِ صلاحُ قلوبهم.

فعلم بذلك أنَّه لا صلاح للعالم العُلويِّ والسُّفليِّ معًا حتى تكونَ حركاتُ الهلها كلُّها للَّه، وحركاتُ الجسد تابعة لحركة القلب وإرادته، فإن كانتْ حركتُ وإرادتُه للَّه وحدَه، فقد صَلح وصلحت حركاتُ الجسد كلُّها، وإنْ كانتْ حركة القلب وإرادتُه لغير اللَّه تعالى، فسد، وفسدتْ حركاتُ الجسد

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣/ ١٩٨).

بحسب فساد حركة القلب.

وروى الليثُ عن مجاهد في قوله تعالَى: ﴿ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ [النساء:٣٦] قال: لا تحبُّوا غيري.

وفي «صحيح الحاكم» (١) عن عائشة وطي عن النبي على قال: «الشرك أخفى من دبيب الذرّ على الصفا في الليلة الظّلماء، وأدناه: أن تُحِبَّ على شيء من الجور، وأن تُبغض على شيء من المعدل، وهل الدِّينُ إلا الحبُّ والبغضُ؟ قال اللَّهُ عز وجل: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهُ فَاتَبْعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّه ﴾ [آل عمران: ٢١]».

فهذا يدلُّ على أنَّ محبة ما يكرههُ اللَّه، وبغض ما يُحبه اللَّه متابعةً للهوى، والموالاة على ذلك والمعاداة عليه من الشرك الخفيِّ، ويدلُّ على ذلك قولُه تعالَى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحبِبْكُمُ اللَّه ﴾ [آل عمران ٢١]، فجعل علامة الصدق في محبته اتباع رسولِه، فدلَّ على أن المحبة لا تتمُّ بدون الطاعة والموافقة.

قال الحسنُ: قال أصحابُ رسولِ اللَّهِ ﷺ: يا رسولَ اللَّهِ، إِنَّا نُحِبُّ ربنا حبًّا شديدًا. فأحبُّ اللَّهُ أن يجعل لحببه علمًا، فأنزلَ اللَّهُ هذه الآيةَ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]. ومن هنا قالَ الحسنُ: اعْلم أنكَ لن تُحبُّ اللَّهَ حتى تُحبُّ طاعتَهُ ٢٠).

وسُئلَ ذو النونِ: متى أُحِبُّ ربِّي؟ قال: إذا كانَ ما يُبغضهُ عندكَ أمرَّ من الصبرِ. وقالَ بشرُ بن السَّري: ليسَ من أعلامِ الحبِّ أن تحبَّ ما يُبغضه

<sup>(</sup>۱) «المستدرك» (۲/۲۹۱).

<sup>(</sup>۲) راجع: "التفسير" لابن جرير الطبري (٣/ ٢٣٢).

حبيبُك. وقال أبو يعقوب النهرجوريُّ: كلُّ من ادَّعى محبة اللَّه عزَّ وجلَّ، ولم يُوافقِ اللَّه في أمره، فلاعواه باطلٌ. وقال رُويمٌ: المحبةُ: الموافقة في كلِّ الأحوال، وقال يحيى بنُ معاذ: ليس بصادق من ادَّعى محبة اللَّه ولم يحفظ حدوده، وعن بعض السلف قال: قرأت في بعض الكتب السالفة: من أحبَّ اللَّه لم يكنْ عنده شيءٌ آثر من مرضاته، ومن أحبَّ الدنيا لم يكنْ عنده شيءٌ آثر من مرضاته، ومن أحبَّ الدنيا لم يكنْ عنده شيءٌ آثر من مرضاته.

وفي «السنن» (١١) عن النبي على النبي ومعنى هذا أن حركات القلب والجوارح إذا وابغض لله، فقد استكمل الإيمان» ومعنى هذا أن حركات القلب والجوارح إذا كانت كلُها لله فقد كمُل إيمان العبد بذلك ظاهرا وباطنًا، ويلزم من صلاح حركات القلب صلاح حركات القلب صلاح حركات القلب صلاح حركات الجوارح، فإذا كان القلب صالحًا ليس فيه إلا إرادة الله وإرادة ما يريده لم تنبعث الجوارح إلا فيما يريده الله، فسارعت إلى ما فيه رضاه وكفّت عما يكرهه وعمّا يُخشى أن يكون مما يكرهه وإن لم يتبقن ذلك .

قال الحسنُ: ما نظرتُ ببصرِي، ولا نطقتُ بلسانِي، ولا بطشتُ بيدي، ولا نطقتُ بلسانِي، ولا بطشتُ بيدي، ولا نهضتُ على قدمي؛ حتى أنظرَ على طاعةٍ أو على معصيةٍ؟ فإن كانتْ معصيةٌ تأخَّرتُ.

وقال محمدُ بنُ الفضلِ البَلخيُّ: ما خطوتُ منذ أربعينَ سنةً خطوةً لغيرِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ. وقيلَ لداودَ الطائئِّ: لو تنحيتَ من الظلّ إلى الشمسِ؟ فقالَ: هذه خُطًا لا أدرِي كيفَ تكتبُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣/ ٤٤٠)، والترمذي (٢٥٢١) من حديث سهل بن معاذ تلطُّك.

فهؤلاءِ القومُ لما صلحتْ قلوبُهم، فلم يبقَ فيها إرادةٌ لِغير اللَّهِ، صلحتْ جوارحُهم، فلم تتحركُ إلا للَّهِ عزَّ وجلَّ، وبما فيه رضاهُ، واللَّهُ أعلم (١).

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ وَتَقَلُّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾

وقولُه: «إني لأرى منْ خلفي كما أرى منْ بين يدي» (٢) ، هو فضيلةٌ للنبيِّ ﷺ خصَّهُ اللَّهُ بها، فكانَ ينظرُ ببصيرتِهِ كما ينظرُ ببصرِهِ، فيرى من خلفَه كمَا يرَى من بينَ يديهِ.

وقد فَ سَرَّهُ الإمامُ أحمدُ بذلكَ في رواية ابنِ هانئ (٢) ، وتأولَ عليه قولَهُ تعالَى: ﴿وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّاجدينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٩].

كما روى ابنُ أبي نجيحٍ، عن مجاهد في قوله: ﴿ الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُ وَاللَّهِ عَلَيْكُ في السَّاجِدِينَ ﴾ [الشَّعراء:٢١٨-٢١]، أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ كانَ يرى أصحابَهُ في صلاتهِ من خلفه، كما يَرى من بين يديه.

وتأويلُ الآيةِ على هذا القولِ: أن اللَّه تعالى يَرَى نبيَّه ﷺ حين يقومُ إلى صلاتهِ، ويَرَى تقلبَ نظرِهِ إلى الساجدينَ معه في صلاتهِ.

وقال الأثرمُ: قلتُ لأحمدَ: قولُ النبيِّ ﷺ: «إني لأراكم من وراء ظهرِي»؟ قال: كانَ يرى من خلفَهُ كما يرى من بينَ يديهِ. قلتُ: إن إنسانًا قال لي: هو

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/۱۹۷ ـ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجـه: البخــاري (١/ ١١٤ ـ ١٨٩)، (٨/ ٦٤)، ومسلم (٢٧/٢ ـ ٢٨) من حــديث أنس بن مالك وللمجيني .

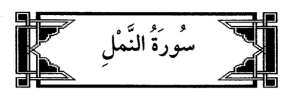
<sup>(</sup>٣) «مسائل ابن هانئ» (٢/ ١٩٣).



في ذلكَ مثل غيرِه، وإنما كانَ يراهُم كما ينظرُ الإمامُ عن يمينهِ وشمالهِ؟ فأنكرَ ذلكَ إنكارًا شديدًا(١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۳۵۹).



قُوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِ أُو ْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتُكَ التِّي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتُكَ التِّي أَنْعُمْتُ عَلَيَّ وَعَلَىٰ وَالدَّيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾ تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس» سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتُكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيْ وَعَلَىٰ وَالدَيُ ﴾ [النمل: ١٩] قال: هذا من تمام بر الوالدين. كأن هذا الولَدَ خَافَ أَنْ يكون والداه قصَّرا في شُكْرِ الرَّبِ عز وجل، فسأل اللَّه أن يُلْهِمَهُ الشُّكْرَ على ما أنعم به عليه وعليه ما ليقُوم بما وَجَبَ عَلَيْهِما من الشُّكر إن كانا قصَّرا (٢).

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا ﴾

وقال ابنُ عيينة: «لا إله إلا اللَّهُ لأهلِ الجنة كالماء البارد لأهلِ الدُّنيا»، وكذلك ترنُّمهم بالقرآنِ وسماعهُم لهُ، وأعلاه: سماعه من اللَّه جلَّ جلاله وتقدست أسماؤُه، فأين هذا من تلاوة أهلِ الدنيا وذكرهم؟ وأمَّا سائرُ العباداتِ: فما كانَ منها فيه مشقةٌ على الأبدانِ فإنَّ أهلَ الجنة قد أُسقط ذلك عنهم؛ وكذلك ما فيه نوعُ ذلِّ وخضوع كالسجودِ ونحوهِ.

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٨).



وأما ما في العباداتِ من النعيم الحاصلِ بها لأهلِ المعرفةِ في الدُّنيا، فإنَّه يحصلُ في الجنةِ أضعافًا مع راحةِ البدنِ من مشقةِ التكليفِ التي في الدُّنيا فتجتمعُ لهم راحةُ القلبِ والبدنِ على أكملِ الوجوهِ.

وهذا مثلُ الصلاةِ، فإن العارفينَ في الدُّنيا إنما يتنعمونَ بما فيها منَ المناجاةِ وآثارِ القرب، وما يرِدُ عليهم من الوارداتِ في تلاوةِ الكتابِ ونحوِ ذلك من نعيم القلوب، وربما يستغرقونَ به عن الشعورِ بتعبِ الأبدانِ فهذا القدرُ الذي حصلَ لهم به التنعمُ في الدنيا يتزايدُ في الجنةِ بلا ريب، لاسيَّما في أوقاتِ الصلواتِ، فإنَّ أكملَهُم من ينظرُ إلى وجهِ اللَّهِ عز وجل كلَّ يومٍ مرتينِ، بكرةً وعشيةً، في وقت صلاةِ الصبح وصلاةِ العصرِ، لما جاءَ في حديثِ ابنِ عمر مرفوعا وموقوقًا(١)، وإلى ذلك أشارَ النبيُّ عَلَيْ بالمحافظةِ على هاتينِ الصلاتينِ عقيبَ ذكرِهِ رؤيةَ الربِّ سبحانَهُ في حديثِ جريرٍ البجلي (٢).

فالنعيمُ الحاصلُ لأهلِ الجنَّةِ بالرؤيةِ والمخاطبةِ في هذينِ الوقتينِ أكملُ مما كانَ حاصلاً في الدنيا، وكذلكَ صلاةُ الجمعةِ: فإنهم يجتمعونَ في وقتِها في يومِ المزيدِ ويتجلَّى لهم سبحانَهُ ويحاضرُهم محاضرةً، وكذلكَ في العيدينِ.

فهذا؛ أكملُ مما كانَ يحصلُ لهم في الدنيا في صلاتِهم من آثارِ القربِ وحلاوةِ مع راحةِ البدنِ ونعيمهِ أيضًا. فتبينَ بهذا أن نعيمَ الجنة أكملُ من نعيم

<sup>(</sup>١) الحديث روي مرفوعًا وموقوفًا.

أما الرواية المرفوعة، أخرجها: أحمد (١٣/٢ ـ ٦٤)، والترمذي (٢٥٥٣) بلفظ: «إن أدني أهل الجنة منزلاً من ينظر إلى جناحه وأزواجه وخدمه وسرره مسيرة ألف سنة، وأكرمهم على الله: من ينظر إلى وجهه غدوة وعشية..» الحديث.

أما روايته موقوفًا، فقد أخرجها: الطبري في «تفسيره» (٢٩/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٥ ـ ١٥٠)، (١/٣/٦)، (٩/ ١٥٦)، ومسلم (١/٣١٣).

الدنيا مطلقًا، وسواءٌ في ذلك تعيمُ الأبدانِ بالأكلِ والشربِ والجماع، ونعيمُ القلوبِ والأرواحِ بالمعارفِ والعلومِ والقربِ والاتصالِ والأنسِ والمشاهدة، فظهرَ بهذا أن قولَهُ تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ [النمل: ٨٥] هو على ظاهرِه من غيرِ حاجة إلى تأويلٍ ولا تكلُّف فإنَّ كثيرًا من المفسرينَ فسروا الحسنة بكلمةِ التوحيدِ والجزاءَ عليهم بالجنةِ، ثم استشكلُوا تفضيلَ الجنَّةِ على التوحيد، وبما ذكرناه يزولُ الإشكالُ.

ويتبين؛ أن التوحيد الذي في الجنة أكملُ من التوحيد الذي في الدنيا وهو جزاءٌ له، وكذلك المعرفة والمحبة والشوق أيضًا، فقد جاء في بعض أحاديث يوم المزيد: أنّهم ليسُوا إلى شيء أشوق منهم إلى يوم الجمعة، وسبب بهذا الغلط الذي أشرنا إليه من قول من قال: إنّ العارفين لا يشتاقون إلى اللّه عز وجل في الدُّنيا لأنّهم يشهدونه بقلوبهم حاضرًا، وتباشر قلوبهم أنواره ويتجلّى لها فيستأنسون به ويطمئنون إليه. وهذا؛ وإنْ كان نُقلَ عن بعض ويتجلّى لها فيستأنسون به ويطمئنون إليه. وهذا؛ وإنْ كان نُقلَ عن بعض السلف المتقدمين فهو أيضًا غلطٌ، ولعله صدر من قائله في حال استغراقه في مشاهدة ما شاهده فظن أنه ليس وراء ذلك مطلب، وهذا كما قال بعضهم: «إنه تمرُّ بي أوقات اقول أن كان أهل الجنة في مثل ما أنا فيه، إنّهم لفي عيش طيب».

ومعلومٌ أنَّ أهلَ الجنةِ في أضعافِ أضعافِ ما هو فيه من النعيم واللذة، وكنّه لما استعظم ما حصل له من النعيم ظنَّ أنه ليس وراء شيء وعند التحقيق يتبين أنَّ ما حصل في الدنيا للقلوب من تجلِّي أنوار الإيمان يدلُّ على عظمة ما يحصل في الجنة، وليس بينهما نسبة فيت زايد بذلك الشوق إلى ما وراء ، ولهذا كان النبي علي يسألُ ربه الشوق إلى لقائه، مع أنَّه أكملُ الخلق مشاهدة ومعرفة ، وكان يقول في الوصال: "إني لست كهيئتكم ، إنِّي أظلُّ عند ربي



يُطعمُني ويسقِيني» (١). ويشيرُ إلى ما تجلَّى لقلْبِهِ من آثارِ القربِ والأنسِ بما يقوِّيهُ ويغذِّيهِ ويُغْنِيهِ عنِ الطعامِ والشراب (٢).

#### \* \* \*

وإنَّما شرعَ اللَّهُ إقامَ الصَّلاةِ لذكرِه، وكذلكَ الحجَّ والطَّوافَ. وأفضلُ أهلِ العباداتِ: أكثرهم للَّه ذكرًا فيها، فهذا كلُّه ليسَ من الدنيا المذمومة، وهو المقصودُ من إيجادِ الدُّنيا، وأهلِها، كما قالَ تعالىَ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦].

وقد ظنَّ طوائفُ مِنَ الفقهاءِ والصُّوفيَّةِ أنَّ ما يُوجدُ في الدُّنيا من هذه العباداتِ أفضلُ مَّا يُوجدُ في الجُنَّة مِنَ النَّعَيمِ، قالُوا: لأنَّ نعيمَ الجُنَّةِ حظُّ العبدِ، والعباداتُ في الدُّنيا حقُّ الربِّ، وحقُّ الربِّ أفضلُ من حظِّ العبد.

وهذا غلطٌ، ويقوِّي غلطهم قولُ كثيرٍ منَ المفسِّرين في قوله تعالى: : ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا ﴾ [النمل: ٨٩] قالُوا: الحسنةُ: لا إله إلا اللَّه، وليس شيء خيرًا منها. ولكن الكلام على التَّقديم والتَّأخير، والمراد: فله منها خيرٌ، أي: له خيرٌ بسببها ولأجلها.

والصَّوابُ: إطلاقُ ما جـاءت به نصوصُ الكتابِ والسنةِ، أنَّ الآخـرةَ خيرٌ من الأُولى مطلقًا.

وفي "صحيح الحاكم" (٣) عن المُستورد بن شدَّاد، قالَ: كنَّا عندَ النبي عَلَيْتُهُ، فتَدَ النبي عَلَيْتُهُ، فقالَ بعضُهم: إنَّما الدنيا بلاغٌ للآخرة، وفيها فقد الكرُّوا الدُّنيا والآخرة، فقالَ بعضُهم: إنَّما الدنيا بلاغٌ للآخرة، وفيها (١) أخرجه: البخاري (٤٨/٣)، (٨/٢١٦)، (٩/١١٩)، ومسلم (٣/ ١٣٣ ـ ١٣٣) من حديث أبي هرية وظيَّه.

<sup>(</sup>٢) «استنشاق نسيم الأنس من نفحات رياض القدس» (١٣٧ \_ ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) «المستدرك» (٤/ ٣١٩).

العملُ، وفيها الصَّلاةُ، وفيها الزَّكاةُ. وقالتْ طائفةٌ منهم: الآخرةُ فيها الجنَّةُ، وقالوا ما شاءَ اللَّهُ، فقالَ رسولُ اللَّه، ﷺ: «ما الدُّنيا في الآخرةِ إلا كما يمشي أحدُكم إلى اليمِّ، فأدخلَ أصبعهُ فيه، فما خرجَ منه فهو الدُّنيا»، فهذا نص ُّ بتفضيلِ الآخرةِ على الدُّنيا، وما فيها من الأعمال.

ووجه ذلك: أنَّ كمالَ الدُّنيا إنما هو في العلم والعمل، والعلمُ مقصودُ الأعمال، يتضاعفُ في الآخرة بما لا نسبة لما في الدُّنيا إليه، فإنَّ العلمَ أصلُه العلمُ باللَّهِ وأسمائه وصفاته، وفي الآخرة ينكشفُ الغطاء، ويصيرُ الخبرُ عيانًا، ويصيرُ علمُ اليقينِ عينَ اليقينِ، وتصيرُ المعرفةُ باللَّهِ رؤيةً له ومشاهدةً، فأينَ هذا مما في الدنيا؟

وأما الأعمالُ البدنيةِ، فإنَّ لها في الدُّنيا مقصدينِ:

أحدهما: اشتغالُ الجوارحِ بالطَّاعةِ، وكدُّها بالعبادةِ.

والثاني: اتِّصالُ القلوبِ باللَّه وتنويرُها بذكرِه.

فَالْأُولُ؛ قَـد رُفعَ عَن أَهلِ الجُنَّة، ولهذا رُوي أَنَّهم إذا همُّوا بالسُّجودِ للَّه عند تجلِّيه لهُم يقالُ لهم: ارفعوا رؤوسكُم فإنَّكم لسْتُم في دار مجاهدة.

وأما المقصودُ الثاني؛ فحاصلٌ لأهلِ الجنّةِ على أكملِ الوُجُوهِ وأتمّها، ولا نسبة لما حصل لقلوبهم في الدُّنيا من لطائف القُرْبِ والأُنسِ والاتِّصالِ إلى ما يُشاهدونه في الآخرةِ عيانًا، فتتنعّمُ قلوبُهم وأبصارُهم وأسماعُهم بقرْبِ اللَّهِ، ورؤيته، وسماع كلامه، لا سيّما في أوقاتِ الصلواتِ في الدُّنيا، كالجُمع والأعياد، والمقربون منهم يحصلُ ذلك لهم كلَّ يومٍ مرَّتينِ بكرةً وعشيًا في وقت صلاة الصر.

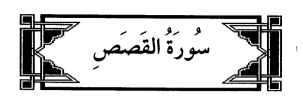
ولهذا، لمّا ذكر النّبيُّ وَعَلِيْهُ أَنَّ أَهلَ الجنةِ يرونَ ربّهم، حضَّ عقيبَ ذلكَ على المحافظةِ على صلاةِ العصرِ وصلاة الفجرِ؛ لأنَّ وقت هاتين الصّلاتينِ وقت لرؤيةِ خواص الهلم الجنة ربّهم وزيارتهم له، وكذلك نعيم الذّكرِ وتلاوة القرآنِ لا ينقطع عنهم أبدًا، فيُلهمونَ التَّسبيح كما يُلهمونَ النَّفسَ. قال ابن عيينة: لا إله إلا الله لأهلِ الجنّة كالماء الباردِ لأهلِ الدُّنيا، فأينَ لذَّة الذّكرِ للعارفينَ في الجنّة على الجنّة؟!.

فتبيَّن بهذا أن قولَهُ تعالَى: : ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ [السل: ١٩]، على ظاهرِه، فإنَّ ثوابَ كلمةِ التَّوحيدِ في الدُّنيا أن يصِلَ صاحبُها إلى قولها في الجنَّةِ على الوجهِ الذي يختصُّ به أهلُ الجنَّةِ .

وبكلِّ حال، فالـذي يحصُلُ لأهلِ الجنةِ مِن تفاصيلِ العلمِ باللَّه وأسمائهِ وصفاتهِ وأفعاله، ومن قُربهِ ومشاهدته ولذَّة ذكرِه هو أمرٌ لا يمكنُ التَّعبيرُ عن كُنْهِهِ في الدُّنيا، لأنَّ أهلَها لـم يُدركوه على وجهه، بل هو ممَّا لا عينٌ رأتْ، ولا أُذنٌ سمعتْ، ولا خطر على قلبِ بشرٍ، واللَّهُ تعالى المسئولُ أن لا يحرمنا خير ما عنده بشرٌ ما عندنا، بمنَّه وكرمِه ورحمته، آمين.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۲/٤٠٢\_ ۲۰۷).



قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقَيَامَة مَنْ إِلَهٌ عَيْرُ اللَّه يَأْتِيكُم بِضِيَاءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴿ آَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَة مَنْ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَة مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِضِياءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴾ [القصص: ٧١] وفي الآية التي تليها ﴿ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ [القصص: ٧٦] قال: إنما ذكر السماع عند ذكر الليل والإبصار عند ذكر النهار؛ لأن الإنسان يدرك سمعه في الليل أكثر من إدراكه بالنهار، ويرى بالنهار أكثر مما يرى بالليل.

قال المبرد: سلطان السمع في الليل، وسلطان البصر في النهار<sup>(٢)</sup>.

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيُلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ ﴾ وَيُلكَمُ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمُ وَيْلَكُمْ ثُوَابُ اللَّه خَيْرٌ لَّمَنْ آمَنَ ﴾ [القصص: ٨٠]: قال: إيثار

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧٠).



ثواب الآجل على العاجل حالة العلماء، فمن كان هكذا فهو عالم. ومن آثر العاجل على الآجل فليس بعالم (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا للَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾

مدح اللَّهُ تعالَى في كتابِه منْ لا يُريدُ العلوَّ في الأرضِ ولا الفساد، فقالَ: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعُلُهَا لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا ﴾ [القصص: ٨٦]. وروى ابنُ جرير (٢) بإسناد فيه نظرٌ عن عليٍّ وَطِيْف، قالَ: إنَّ الرجلَ ليعجبهُ من شراكِ نعله أن يكونَ أجودَ من شراكِ صاحبه، فيدخلُ في قوله: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [القصص: ٨٦] وكذا رُويَ عن الفضيلِ بنِ عياضٍ في هذه الآيةِ.

قالَ: لا يُحِبُّ أن يكونَ نعلُه أجـودَ من نعلِ غيرِه، ولا شراكُـهُ أجودَ مِنْ شراك غيرِه. شراك غيره.

وقد قيل: إن هذا محمولٌ على أنه أراد الفخر على غيره لا مجرد التجمل، قال عكرمة وغيره من المفسرين في هذه الآية: العلو في الأرض! التكبر، وطلب الشرف والمنزلة عند ذي سلطانها، والفساد: العمل بالمعاصي. وقد ورد ما يَدُلُ على أنه لا يأثم من كره أن يفوقه أحد من الناس في الجمال، فخرج الإمام أحمد ورحمه الله والحاكم في «صحيحه» (٣) من

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲٦٨). (۲) «التفسير» (۲/ ۷۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (١/ ٣٨٥)، والحاكم (٤/ ١٨٢).

حديث ابنِ مسعود \_ وطائعه \_ قال: أتيت النبي عَيَالِيه وعنده مالك بن مرارة الرَّهاويُّ، فأدركته وهو يقول: يا رسول اللَّه، قد قُسم لي من الجمالِ ما ترى، فما أحبُّ أحدًا من النَّاسِ فضلني بشراكين فما فوقهما، أليس ذلك هو من البغي؟ فقال: «لا، ليس ذلك بالبغي، ولكنَّ البغي مَنْ بطر \_ أو قال: سفه \_ الحقَّ وغمط الناسَ».

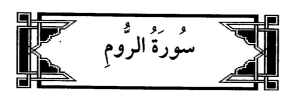
وخرَّج أبو داود (١) من حديثِ أبي هريرة وَطَّيْنَهُ عن النبيِّ عَيَّالِيَّهُ معناه، وفي حديثه: «الكبرُ» بدل «البغي».

فنفى أن تكونَ كراهتُ ه لأن يفوقَهُ في الجمالِ بغيًا أو كبرًا، وفسَّر الكبرَ والبغيَ ببطرِ الحقِّ، وهو التكبُّر عليه، والامتناعُ من قبوله كبرًا إذا خالفَ هواهُ.

ومن هنا قال بعض السلف: التَّواضعُ: أن تقبلَ الحقَّ من كلِّ من جاء به، وإن كانَ صغيرًا، فمن قبلَ الحقَّ مَّن جاء به، سواءٌ كانَ صغيرًا أو كبيرًا وسواءٌ كان صغيرًا، فمن قبلَ الحقَّ مَّن جاء به، سواءٌ كانَ صغيرًا أو كبيرًا وسواءٌ كان يحبُّه أو لا يحبُّه، فهو متواضعٌ، ومن أبى قبُولَ الحقِّ تعاظمًا عليه، فهو متكبِّرٌ. وغمصُ الناسِ: هو احتقارُهم وازدراؤُهم، وذلك يحصلُ من النَّفسِ بعينِ الكمالِ، وإلى غيرهِ بعينِ النَّقصِ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲/ ۲۰ ع). (۲) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۳۰۷ ـ ۳۰۹).



## قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾

قالت بعضُ العارفات من السلف: مَنْ عملَ للَّه على المُشاهدةِ، فهو عارفٌ، ومن عملَ على مشاهدةِ اللَّه إِيَّاه فهو مخلصٌ. فأشارت إلى المقامينَ اللذين تقدَّم ذكرهُما:

أحدَهما: مقامُ الإخلاصِ، وهو: أن يعملَ العبدُ على استحضارِ مُشاهدة الله إياهُ، واطّلاعِهِ عليه، وقربِهِ منهُ، فإذا استحضرَ العبدُ هذا في عمله، وعَملَ عليه، فهو مخلص للّه، لأنَّ استحضارَهُ ذلكَ في عملهِ يمنعُهُ من الالتفاتِ إلى غيرِ اللّه وإرادتِهِ بالعملِ.

والثاني: مقامُ المشاهدة، وهو: أن يعملَ العبدُ على مقتضى مشاهدتهِ للَّهِ تعالى بقلبِهِ، وهو أن يتنوَّرَ القلبُ بالإيمانِ، وَتَنْفُذُ البصيرةُ في العرفان، حتَّى يصيرَ الغيبُ كالعيان.

وهذا هو حقيقةُ مقامِ الإحسانِ المشارِ إليه في حديثِ جبريلَ عليه السلامُ، ويتفاوت أهلُ هذا المقامِ فيه بحسبِ قوةِ نفوذِ البصائرِ.

وقد فسَّر طائفةٌ مِنَ العُلماءِ المثلَ الأعْلى المذكورَ في قولهِ عزَّ وجل: ﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [الروم: ٢٧] بهذا المعنى، ومثلُه: قولُه تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ [النور: ٣٥]، والمرادُ:

مثلُ نورِه في قلبِ المؤمنِ، كذا قاله أُبيُّ بنُ كعبٍ وغيرُه منَ السَّلف.

وقد سبق حديث: «أفضلُ الإيمانِ أن تعلمَ أنَّ اللَّه معك حيثُ كنت» (١) ، وحديثُ ما تزكيةُ المرءِ نفسه؟ ، قال: «أن يعلمَ أنَّ اللَّهَ معه حيثُ كانَ» (٢).

وخرَّج الطبرانيُّ<sup>(٣)</sup> من حديثِ أبي أُمـامةَ عن النَّبيِّ ﷺ قال : «ثلاثةٌ في ظلِّ اللَّه يومَ لا ظِلَّ إلا ظِلَّه: رجلٌ حيثُ توجَّه عَلمَ أنَّ اللَّه معه»، وذكر الحديث.

وقد دلَّ القرآنُ على هذا المعنى في مواضع متعدِّدة، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْ وَهَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة:١٨٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [المديد: ٤]، وقوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجُوكَى ثَلاثَة إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ وَلا خَمْسَة إِلاَّ هُو سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ [الجادلة: ٧]، وقوله: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتُلُو مِنْهُ مِن قُرْآنِ وَلا تَعْمَلُونَ مِن عَمَلُ إِلاَّ كُناً عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفيضُونَ فِيهِ ﴾ [يونس: ٢١]، وقوله: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهُ مِن حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ [ق: ٢١]، وقوله: ﴿ وَلا يَسْتَحْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُو مَعَهُمْ ﴾ [النساء: ١٠٥]

#### \* \* \*

وبهذا (٥) فُسِّر المثلُ الأعلَى المذكورُ في قـولهِ تعالى: ﴿وَلَهُ الْمَثَلُ الأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ [الروم:٢٧].

ومثلُه: قولُه تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «المعسجم الأوسط» (٨٧٩٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ١٢٤) من حديث عبادة بن الصامت وطفيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي (٤/ ٩٥، ٩٦).

<sup>(</sup>٣) «المعجم الكبير» (٨/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٤) "جامع العلوم والحكم" (١٠٨/١ ـ ١٠٩). (٥) يعني: الإحسان:



الْمصْبَاحُ فِي زُجَاجَةِ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مِّبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لاَّ شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ للنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ ﴾ [النور:٣٥].

قال أبيُّ بنُ كعبٍ وغيرُه من السلفِ: مَثَلُ نورِه في قلبِ المؤمنِ.

فمن وصل إلى هذا المقام فقد وصل إلى نهاية الإحسان، وصار الإيمان لقلبه بمنزلة العيان، فعرف ربَّه، وأنس به في خلوته، وتنعَّم بذكره ومناجاته ودعائه، حتَّى ربَّما استوحش من خلقه.

كما قال بعضهم: عجبت للخليقة، كيف أنست بسواك؟! بل عجبت للخليقة كيف استنارت قلوبُها بذكر سواك(١)؟!.

وقيلَ لآخرَ: أما تستوحشُ؟ قال: كيفَ أستوحشُ، وهو يقولُ: أنا جليسُ من ذكرني؟! (٢) .

وقيل لآخرَ: أما تستوحشُ وحدَك؟ قالَ: ويستوحشُ مع اللَّه أحدُّ؟!

وكان حبيب أبو محمد يخلُو في بيته، ويقولُ: من لم تـقرَّ عينُه بكَ فلا قرَّت عينُه، ومن لمْ يأنسْ بكَ فلا أنسَ.

وقال الفضيلُ: طوبَى لمن استوحشَ من الناسِ وكان اللَّه جليسَه.

وقال معروفٌ لرجلٍ: توكلُ على اللَّهِ، حتَّى يكونَ جليسك وأنيسكُ وموضع شكواكَ.

<sup>(</sup>١) «الحلية» لأبي نعيم (٦/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي في «الشعب» (٧٠٩)، والذهبي في «السيسر» (٨/ ١٧٥) من قول محمد بن النضر.

وقال ذو النون: علامة المحبينَ للَّه: أن لا يأنسُوا بسواه، ولا يستوحشُوا معه ، ثم قالَ: إذا سكنَ القلبَ حبُّ اللَّهِ أنسَ باللَّهِ؛ لأن اللَّهَ أجلُّ في صدور العارفينَ أن يحبُّوا غيرَه (١).

#### \* \* \*

ثبت في «الصحيحين» (٢) و «السنن» و «المسانيد» من غير وجه أن جبريل - عليه السلام - سأل النبي عَلَيْكَ عن الإحسان؛ فقال النبي عَلَيْكَ : «الإحسان؛ أنْ تعبد اللَّه كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنّه يراك».

وقال بعضُ العارفينَ من السلف: «منْ عملَ للَّهِ على المشاهدةِ فهو عارفٌ، ومنْ عملَ على مشاهدةِ اللَّهِ إياه فهو مخلصٌ».

فهذان مقامان: أحدهما: الإخلاصُ، وهو أن يعملَ العبدُ على استحضارِ مشاهدة اللّه إياه، واطلاعه عليه وقربه منه، فإذا استحضر العبدُ ذلكَ في عمله، وعملَ على هذا المقام فهو مخلصٌ للّه، لأنّ استحضارَهُ ذلكَ يمنعُهُ من الالتفاتِ إلى غيرِ اللّه وإرادته بالعمل.

والثاني: المعرفة التي تستلزم المحبة الخاصة، وهو: أن يعمل العبد على مشاهدة الله بقلبه، وهو أنْ يتنور قلبه بنور الإيمان وتنفذ بصيرته في العرفان، حتَّى يصير الغيب عنده كالعيان، وهذا هو مقام الإحسان المشار إليه في حديث جبريل - عليه السلام -، ويتفاوت أهل هذا المقام فيه بحسب قوة نفوذ البصائر.

وقد فَـسَّرَ طائفةٌ من العلماءِ المثلَ الأعلى المذكورَ في قـولِهِ تعالى: ﴿وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٩/١ ـ ٢٠)، ومسلم (١٨/١ ـ ٢٩).



الْمَثَلُ الأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [الروم:٢٧] بهذا ومثلُه قولُه تعالى: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةً فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ [النور:٣٥] الآية، وقد فسَّرها أبيُّ ابنُ كعبٍ وغيرُه من السلفِ بأنَّ المرادَ: مثلُ نورِ اللَّهِ في قلبِ المؤمنِ.

ومِن هذا حديثُ حارثةَ المشهورُ لما قالَ للنبيِّ عَلَيْكِيْ: "وكأنَّي أنظرُ إلى عرشِ ربِّي بارزًا؛ وكأنِّي أنظرُ إلى أهلِ الجنةِ يتزاورونَ فيها، وإلى أهلِ النارِ يتعاوونَ فيها» فقال النبيُّ عَلَيْهِ: "عرفتَ فالزمْ، عبدٌ نوَّرَ اللَّهُ الإيمانَ في قلبه» (۱)، وهذا الحديثُ مروي مرسلاً، ورُويَ مسندًا متَّصِلاً لكن من وجوهِ ضعيفةٍ.

وخطبَ عروةُ إلى ابنِ عمرَ ابنتَهُ وهما في الطوافِ فلم يجبْهُ بشيءٍ، ثم رآهُ بعد ذلك فاعتذر وقال: «كناً في الطوافِ نتخايلُ اللَّه بين أعيننا». خرجَّهُ أبو نعيم وغيرُه.

<sup>(</sup>۱) رواه البزار «كشف الأستار» (۳۲)، ورواه البيهقي في «شعب الإيمان» (۱۰۵۹، ۱۰۵۹۱).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري معلقًا (۱/ ۷۸)، والترمذي (۲۷٦۹)، وأبو داود (۱۰ ک)، وابن ماجه (۱۹۲۰)، وأحمد في «المسند» (۳/۵، ک).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبرى» (٩٦/٤، ١٠٩) والحديث أوله عند أبي داود (١٥٨٢) دون الشاهد المذكور ولم نجده في «مسند البزار».

بن معاوية الغاضريِّ أنَّ رجلاً قالَ: يارسولَ اللَّهِ، ما تزكيةُ المرءِ نفسَهُ؟ قالَ: «أن يعلمَ أنَّ اللَّه حيثُ كانَ معهُ».

وخرج الطبرانيُّ (۱) من حديث عبادة بن الصامت وَ النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «أفضلُ الإيمانِ: أنْ تعلمَ أنَّ اللَّه معكَ حيثُ كُنتَ»، وبإسناد فيه نظرٌ من حديث أبي أمامة وَ وَ عَن النبيِّ عَلَيْهِ: «ثلاثةٌ فِي ظِلِّ اللَّهِ تعالى يوْم لا ظلَّ إلا ظلَّهُ: رجُلٌ حيثُ توجَّه علمَ أنَّ اللَّه معهُ» إلخ (۱).

ومن حديث سعيد بن يزيد الأزدي أنه قال للنبي عَلَيْهُ: أوصني، قال: «أُوصِيكَ أَنْ تستَحِي منَ اللَّه كَمَا تستَحِي رَجُلاً صالحًا مِنْ صالحي قومك (٣)، ورويناه بإسناد فيه ضعف من حديث أبي أمامة أن النبي عَلَيْهُ قال: «اسْتَحِ مِنْ اللَّه استحياؤك مِنْ رجُلين مِنْ صالحي عشيرتك هُما معك لا يُفارقانك (٤).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ المَشْركِينَ ﴾ منيبينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْركِينَ ﴾

[قال البخاري]: باب: ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْركينَ ﴾ [الروم: ٣١].

قال تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٨٧٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٨/ ٢٨٦ ح ٧٩٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٦/ ٦٩ \_ ٧٠ ح ٥٥٣٩).

<sup>(</sup>٤) «استنشاق نسيم الأنس» (٩٥ \_ ١٠٣).



لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الروم:٣٠].

فأمره بإقامة وجهِه، وهو إخلاص تصده وعزمه وهمّه للدين الحنيف، وهو الدين القيّم، وهو قطرة اللّه التي فطر العباد عليها، فإنَّ اللَّه ركَّب في قلوب عباده كلّهم قبول توحيده والإخلاص له، وإنَّما يغيرهم عن ذلك تعليم من علمهم الخروج عنه.

ولَّا كان الخطابُ له ﷺ لم تدخل فيه أمتُهُ معه قالَ بعدَ ذلكَ: ﴿ مُنِيبِينَ اللهِ ﴾ [الروم: ٣١]، فجعلَ ذلكَ حالاً له ولأمته، وهو إنابتُهُم إليه، ويعني به: رجوعَهم إليه، وأمرهم بتقواه، والتقوى تتضمنُ فعلَ جميعِ الطاعاتِ وتركَ المعاصي والمخالفات.

وخصَّ من ذلكَ إقامَ الصلاة، فلم يذكرْ من أعمالِ الجوارحِ باسمهِ الخاصِ سواها، والمرادُ بإقامتها: الإتيانُ بها قائمةً على وجهِها التامِّ، وفي ذلكَ دليلٌ على شرَفِ الصلاةِ وفضلها، وأنها أهمُّ أعمال الجوارح.

ومن جملة إقامتِهَا المأمور به: المحافظة على مواقيتِهَا، فمن صَلَّى الصلاة لغير مواقيتِهَا التي وَقَّتها اللَّهُ فلم يُقم الصلاة، بل ضَيَّعها وفرَّط فيها وسَها عنها.

قال ابنُ عبَّ اسٍ في قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ﴾ [المائدة:٥٥]، قال: يقيمون الصلاة بفرضها (١).

وقال قتادة: إقامةُ الصلاةِ: المحافظةُ على مواقيتها ووضوئها،

<sup>(</sup>۱) الطبري في «التفسير» (۱/٤/۱).

ورُكُوعِها وسجُودِها.

وقال مُقاتل بن حيَّان: إقامتُها: المحافظةُ على مواقيتِها، وإسباغُ الطهورِ فيها، وتمامُ ركوعِها وسجودِها، وتلاوةُ القرآنِ فيها، والتشهدُ، والصلاةُ على النبيِّ عَلَيْتُهُ، فهذا إقامتُها.

خرَّجه كلَّه ابنُ أبي حاتم.

ولهذا مدَحَ سبحانهُ الذين هُم على صلاتِهم يحافظونَ والذينَ هم على صلاتِهم دائمونَ، وقد فسَّره ابنُ مسعودٍ وغيرُه بالمحافظةِ على مواقيتِها، وفسَّره بذلك مسروقٌ والنخعيُّ وغيرُهما.

وقيل لابنِ مسعود: إن اللَّه يكثر ذكر الصلاة في القرآن: ﴿الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المارج:٣١]؟ صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ [المارج:٣١]؟ قال: قال: ذاك على مواقيتِها. قيل لهُ: ما كنَّا نرَى ذلك إلا على تركِها؟ قال: تركُها الكفرُ.

خرَّجه ابنُ أبي حاتم ومحمدُ بنُ نصرِ المروزي وغيرُهما(١).

وكذلك فسرَّرَ سعدُ بنُ أبي وقاص ومسروقٌ وغيرُهما السَّهوَ عن الصلاةِ بالسَّهو عن مواقيتها.

ورُويَ عن سعد مرفوعًا، والموقوفُ أصح (٢) . (٦) .

<sup>(</sup>۱) في «تعظيم قدر الصلاة» (٦٢)، (٩٣٨).

<sup>(</sup>٢) وكذا رجح الوقف فيه البزار والبيهقي والحاكم.

انظر : تعظيم قمدر الصلاة» للمروزي (٤٢)، (٤٣)، و«السنن الكبرى» (٢/٢١٤ \_ ٢١٥)، و«كشف الأستار» (٣٩٢).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٣/ ٢٧ ـ ٢٨).



# قوله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلأَنفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ [نصلت: ٢٤]، وقالَ تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلأَنفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ [الروم: ٤٤].

قال بعضُ السلف: في القبر، يعني: أن العملَ الصالحَ يكونُ مِهَادًا لصحابِه في القبرِ، حيث لا يكونُ للعبدِ من متاعِ الدنيا فراشٌ ولا وسادٌ ولا مهادٌ، بل كلُّ عاملٍ يفترشُ عملَهَ ويتوسَّده من خيرٍ أو شرِّ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رسالة «يتبع الميت ثلاث» (ص ٤٠).



## قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو َ الْحَدِيثِ ﴾

فأمّا تحريمُ الغناءِ: فقد استُنبط من القرآنِ من آياتٍ متعدّدة. فمن ذلكَ: قولُ اللّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو الْحَدِيثِ ﴾ [لقمان: ٦] الآية.

قالَ ابن مسعود فطيّ : هو \_ واللّه \_ الغناء (١) . وقال ابن عباس : هو الغناء وأشباهه (٢) ، وفسّ و أيضًا بالغناء خَلُقٌ من التابعينَ منهم : مجاهدٌ وعكرمة والحسنُ وسعيدُ بنُ جبير وقتادة والنّخعي وغيرُهم (٣) ، وقال مجاهدٌ في قولِه تعالى : ﴿ وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ [الإسراء: ١٤] : قالَ : الغناء والمزامير . وقالَ ابن عباس وطيع في قولِه تعالى : ﴿ وَأَنتُمْ سَامِدُونَ ﴾ [النجم: ١٦] قال : هو الغناء و بالحِمْيرية (٤) .

وقال بعضُ التابعينَ في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَاماً ﴾ [الفرقان: ٧٧] قالَ: إنَّ اللغوَ هنا: الغناءُ. وعن أبي أمامة عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «لا تبيعُوا القَيْنات، ولا تشتروهُنَّ، ولا تُعلِّموهُنَّ، ولا خير في تجارة فيهنَّ، وثمنهُنَّ حَرامٌ، في مثلِ هذا أُنزلتُ هذه الآيةُ: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ ﴾ [لقمان: ٦] الآية».

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٢١/٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبري» (١٠/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) راجع: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، والبيقي في «السنن الكبرى» (۲۲۳/۱۰).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبرى» (١٠/ ٢٢٣).



عن القاسم عن أبي أمامةً، وقال: قد تكلمَ بعضُ أهلِ العلم في عليِّ بنِ يزيدَ وضعَّ فهُ، وهو َ شاميّ. وذكر َ في كتاب «العلل» أنه سأل البخاريُّ عن هذا الحديث فقالَ: عليُّ بنُ يزيدَ ذاهبُ الحديثِ، ووثَّقَ عبيدَ اللَّهِ بنَ زحرِ والقاسمَ ابنَ عبدِ الرحمنِ، وخرَّجه محمدُ بنُ يحـيى الهمذانيُّ الحافظُ الفقيهُ الشافعيُّ في «صحيحه»، وقالَ: عبيدُ اللَّه بن زحر: قال أبو زرعةَ: لا بأسَ به صَدوقٌ. قلتُ: عليُّ بنُ يزيدَ لم يتفقوا علي ضَعْفه. بل قالَ فيه أبو مُسْهر ـ وهوَ من بلده وهو أعلم بأهل بلده من غيرهم \_ قال فيه: ما أعلم فيه إلا خيراً. وقال ابنُ عديٍّ: هو في نفسه صالحٌ، إلا أنْ يروي عنه ضعيفٌ فيُؤتَى من قبل ذلكَ الضعيف. وهذا الحديثُ قد رواه عنه غيـرُ واحد من الثقات. وقد خرَّجَ الإمامُ أحمـدُ من رواية فرج بن فضالة عن علي بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة عن النبيِّ عَلَيْكُ قَالَ: «إن اللَّه بعثني رحمة وهدَّى للعالمينَ، وأمرَني أن أمحق المزاميرَ والبرابطَ والمعازفَ والأوثانَ»: وذكرَ بقيــةَ الحديث، وفي آخره: «ولا يحلُّ بيعهُ ناء ولا شراؤهن ، ولا تعليم هن ، ولا تجارة فيهن ، وثمنه ن حرام »(٢). يعني : الضاربات. وفرجُ بنُ فضالةَ مختلفٌ فيه أيضًا. ووثقه الإمامُ أحمدُ وغيرُه. وخرَّجَ الإسماعيليُّ وغـيرهُ، من حديث عمرَ بن الخطاب رطيُّك عن النَّبي ﷺ قالَ: «ثمنُ المغنية حرامٌ، وغناؤُها حرامٌ»(٣) . وإسنادُه كلُّهم ثقاتٌ متفقٌ عليهم، سوى يزيدَ بن عبد الملك النوفليِّ. فإنه مُختلفٌ في أمره. وخرَّجَ حديثَه هذا محمد بن يحيى الهمذاني في صحيحه وقيال: في النفس من يزيد بن (١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٦٤)، والترمذي في «الجامع» (١٢٨٢). (۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٥٨، ٢٦٨).

(٣) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١/ ٧٣ ح ٨٧) بلفظ «ثمن القينة سحت، وغناؤها حرام».

خرّجه الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ (١) من رواية عبيْد اللَّه بن زحر عن عليِّ بن يزيد

عبد الملك. مع أن ابن معين قال: ما كان به بأسٌ. وبوّب الهمذاني هذا في «صحيحه» على: تحريم بيع المغنيات وشرائهن وهو من أصحاب ابن خزيمة وكان عالمًا بأنواع العلوم. وهو أول من أظهر مذهب الشافعي بهمذان واجتهد في ذلك بماله ونفسه. وكان وفاته سنة سبع وأربعين وثلاثمائة ـ رحمه الله تعالى ـ. وحرّج في باب تحريم شمن المغنية من رواية أبي نعيم الحلبي عن ابن المبارك عن مالك عن ابن المنكدر عن أنس عن النبي عليه قال: «من قعد إلى قينة يستمع منها، صُب في أذنيه الآنك يوم القيامة».

وقال: أبو نعيم الحلبيُّ اسمه عبيدُ بنُ هشامٍ.

قلتُ: قد وثقه أبو داودَ وقالَ: إنه تغيَّر بآخرة. وقد أنكرَ عليه أحاديثَ تفردَ بها، منها هذا الحديثُ. وفي النهي عن بيع المغنياتِ أحاديثُ أُخرُ عن عليّ وعائشةَ وَعَيْمِهما، وفي أسانيدِها مقالٌ.

وروى عامرُ بنُ سعد البجليُّ قال: دخلتُ على قرظةَ بنِ كعب وأبي مسعود الأنصاريِّ في عُرْسٍ، فإذا جواري يتغنينَ، فقلتُ: أنتم أصحابُ محمد وأهلُ بدر، ويُفعلُ هذا عندكُم؟! قال: اجلسْ إن شئت واسمعْ، وإن شئت فاذهبْ؛ فإنَّه قد رُخِّصَ لنا في اللهوِ عند العرسِ. خرَّجه النسائيُّ والحاكمُ (۱) وقال: صحيحٌ على شرطِهما.

والرخصةُ في اللهوِ عند العرسِ تدلُّ على النهيِّ عنهُ في غيرِ العُرسِ، ويدلُّ على عليه قولُ النبيِّ ﷺ في حديثِ عائشةَ المتفقِّ عليه في «الصحيحينِ» (٢) : لَمَا دخلَ عليها وعندَها جاريتانِ تغنيانِ وتدفانِ، فانتهرهُما أبو بكرٍ الصِّديقُ وَطَّيْبُهُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: النسائي (٦/ ١٣٥)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢/ ٢٩)، (٤/ ٢٢٥)، ومسلم (٣/ ٢١).



وقالَ: مَزمورُ الشيطانِ عندَ رسولِ اللَّه عَيْكَ اللَّهِ عَيْكَ اللَّهِ عَيْكَ : «دعهُما، فإنَّها أيامُ عيد». فلم يُنكر ْ قولَ أبي بكرِ وَاللَّهُ .

وإنّما علّل الرخصة بكونه في يوم عيد؛ فدلّ على أنّه يُباحُ في أيام السرور: كأيام العيد، وأيام الأفراح: كالأعراس وقدوم الغُيّاب، ما لا يُباحُ في غيرها من اللهو. وإنما كانت دفوفُهم نحو الغرابيل وغناؤُهم بإنشاد أشعار الجاهلية في أيام حروبهم وما أشبه ذلك.

فمن قاسَ على ذلكَ سماعَ أشعارِ الغزلِ مع الدَّفوفِ المصلصلةِ، فقدْ أخطأُ غايةَ الخطأ، وقاسَ مع ظهورِ الفرقِ بين الفرع والأصلِ.

وقال ابن مسعود وظينى: الغناء يُنبت النفاق في القلب، كما ينبت الماء البقل (١) . وقد رُوي عنه مرفوعاً. خرجه أبو داود (٢) في بعض نسخ السنن، وخرجه ابن أبي الدنيا والبيهقي وغيرهما. وفي إسناد المرفوع من لا يُعرف، والموقوف أشبه.

وأما تحريمُ آلاتِ الملاهِي: فقد تقدَّم عن مجاهد أنَّه أدخلَها في صوتِ الشيطانِ المذكورِ في قولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ الشيطانِ المذكورِ في قولِ اللَّهِ تعالى: ﴿ وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ [الإسراء: ٦٤] (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البيهقي في «السنن الكبرى» (١٠/٢٢٣).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۲۹۲۷).

<sup>(</sup>٣) «نزهة الأسماع» (ص ٢٩ ـ ٣٧).

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِيَ نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِيَ نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾

وأما قول جبريل: «أخبرني عن الساعة؟ فقال: ما المسئول عنها بأعلم من السائل».

فمعناه: أن الناسَ كلَّهم في وقتِ الساعةِ سواءٌ، وكلُّهم غيرُ عالمينَ به على الحقيقة.

ولهذا قال: «خمسٌ لا يعلمُهنَّ إلا اللَّهُ»، ثم تلا: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ السَّاعة به السَّاعة السَّلَّة السَّاعة السَّ

وهذه مفاتيحُ الغيبِ، الذي لا يعلمُها إلا اللَّهُ.

وقد جاء عن ابنِ مسعود: «أن نبيّنا أوتِي علم كلِّ شيءٍ سوى هذه الخمسِ». ورُوي ذلك مرفوعًا من حديثِ ابنِ عمرَ.

وكلاهُما في «مسندِ الإمامِ أحمدً»(١) .

وذُكرَ عند عَمرِو بنِ العاصِ العلمُ بوقتِ الكسوفِ قبلَ ظهوره، فأنكرهُ بعضُ مَن حضرَه، فقال عَمرُو: إنما الغيبُ خمسٌ، ثم تلا هذه الآية. قال: وما سوى ذلك يعلمُه قومٌ ويجهلُه قومٌ.

خرجه حميدٌ بنُ زنجويه.

وقد زعمَ بعضُهم كالقرطبيِّ، أن هذه الخمسَ لا سبيلَ لمخلوقٍ إلى علم بها

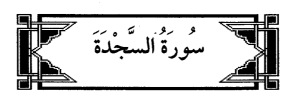
<sup>(</sup>۱) «المسند» (۱/ ۳۸٦، ۳۸۱، ٤٤٥) من حديث ابن مسعود، (۲٤/۲، ۲٥) من حديث ابن عمر.



قاطع، وأما الظنُّ بشيء منها بأمارة قد يخطئُ ويصيبُ، فليسَ ذلكَ بممتنع، ولا نفيه مراد من هذه النصوص (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (۱/۱۹۲، ۱۹۷).



قوله تعالى: ﴿ وَبَداً خَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمُّ جَعَلَ نَسْلُهُ مِن رُوحِهِ ﴾ سُلالَة مِن مَّاءٍ مَهِينٍ ﴿ ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُوحِهِ ﴾ وقولُه تعالى: ﴿ وَبَداً خَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلُهُ مِن سُلالَة مِن مَّاءٍ مَهِينٍ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلُهُ مِن سُلالَة مِن مَاءٍ مَهِينٍ ﴿ ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُوحِهِ ﴾ [السجدة:٧-٩]، والمرادُ بالإنسان: آدمُ عليه السلامُ -، ومعلومٌ أنَّ تسويتَهُ، ونفخ الرُّوحِ فيه، كان قبلَ جعلِ نسله من سُلالة من ماء مهين، لكن لما كان المقصودُ ذكر قدرة اللَّه عـزَّ وجلّ في مبدأ خلق آدم وخلق نسله، عطف ذكر أحدهما على الآخرِ، وأخَر ذكر تسوية آدم ونفخ الرُّوح فيه، وإن كان ذلك متوسَطًا بين خلق آدم من طينٍ وبينَ خلق نسله. واللَّهُ أعلمُ (۱).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ لَنَ ۖ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا خُوفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ لَنَ اللَّهُ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُم مِن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أُخْفِيَ لَهُم مِن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

عنْ مُعَاذِ رَضِي قَالَ: قلتُ: يا رسولَ اللَّه، أخبرنِي بعملٍ يُدخلُنِي الجنَّةَ ويُباعِدُنِي من النَّارِ.

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/١٥١).



قالَ: «لقد سألتَ عن عظيم، وإنَّهُ ليسير على من يسرهُ اللَّه عليه: تعبدُ اللَّه لا تُشركُ به شيئًا، وتقيمُ الصلاة، وتؤتِي الزَّكاة، وتصومُ رمضان، وتحجُّ البيتَ».

ثُمَّ قالَ: «ألا أَدُلكَ على أبوابِ الخيرِ؟ الصَّومُ جنَّةُ، والصدقةُ تُطفئُ الخطيئةَ كما يُطفئُ المَاءُ النَّارَ، وصلاةُ الرَّجُلِ مِنْ جوفِ اللَّيلِ، ثُمَّ تَلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ اللَّيلِ، ثُمَّ تَلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِع ﴾ حتى بلغ: ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٦-١١]».

ثم قال: «ألا أُخبرُكَ برأسِ الأمرِ وعمودِه وذروةِ سنامِه؟».

قُلتُ: بلى يا رسولَ اللَّه.

قال: «رأسُ الأمر: الإسلامُ، وعمودُهُ: الصلاةُ، وذروةُ سنامه: الجهادُ».

ثُمَّ قالَ: «ألا أُخبركَ بملاك ذلكَ كُلِّه؟».

قُلتُ: بلى يا رسولَ اللَّه.

فأخذَ بلسانه، قالَ: «كُفَّ عليكَ هذاً».

قُلتُ: يَا نَبِيَّ اللَّه، وَإِنَّا لمؤاخذُونَ بَمَا نَتَكلَّمُ بِهِ؟.

فقال: «ثكلتك أُمُّك، وهل يكبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ على وجسوهِهِم، \_ أوْ على مناخرهم \_، إلا حصائدُ ألسنتهم».

رواهُ الترمذيُّ وقالَ: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

هذا الحديثُ، خرَّجه: الإمامُ أحمدُ، والترمذيُّ، والنسائيُّ، وابنُ ماجه (۱) ، من روايةِ معمرٍ، عن عاصم بنِ أبي النجودِ، عن أبي وائلٍ، عن مُعاذِ بنِ جبلٍ، وقالَ الترمذيُّ: «حسنٌ صحيحٌ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٩/ ٢٣٧، ٣٣٣)، والترمذي (٢٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣).

وفيما قالهُ \_ رحمه اللَّهُ \_ نظرٌ من وجهين:

أحدهما: أنّه لم يثبت سماع أبي وائلٍ من معاذ، وإن كان قد أدركه بالسِّن، وكان معاذ بالشَّام، وأبو وائلٍ بالكوفة، وما زال الأئمة ـ كأحمد وغيره ـ يستدلُّون على انتفاء السّماع بمثل هذا، وقد قال أبو حاتم الرازي في سماع أبي وائلٍ من أبي الدرداء: قد أدركه ، وكان بالكوفة ، وأبو الدُّرداء بالشام ـ يعني: أنه لم يصح له سماع منه . وقد حكى أبو زُرعة الدِّمشقي عن قوم أنّهم توقّفُوا في سماع أبي وائل من عمر ، أو نفوه ، فسماعه من معاذ أبعد .

والثاني: أنَّه قد رواهُ حمَّادُ بنُ سلمةَ عن عاصمِ بنِ أبي النَّجودِ عن شهرِ ابن حوشب عن معاذ، خرَّجه الإمامُ أحمدُ مختصرًا، قال الدارقطني: وهو أشبهُ بالصَّوابِ؛ لأنَّ الحديثَ معروفٌ من رواية شهرٍ على اختلافٍ عليه فيه.

قلت: ورواية شهر عن معاذ مرسلة يقينًا، وشهر مختلف في توثيقه وتضعيفه. وقد خرَّجه الإمام أحمد من رواية شهر عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ. وخرَّجه الإمام أحمد ـ أيضًا ـ من رواية عُروة بن النزال ـ أو النزال ابن عروة ـ، وميمون بن أبي شبيب، كلاهما: عن معاذ. ولم يسمع عروة ولا ميمون من معاذ. وله طرق أخرى عن معاذ كلُها ضعيفة .

وقولُه: «ثم تلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمَمَّا وَوَلَه: «ثم تلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ يَنْ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُن جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٦-١٧]، يعني: أن النبي عَلَيْ تلا هاتينِ الآيتينِ عند ذكرِه فضل صلاةِ الليلِ. الليلِ، ليبيِّنَ بذلك فضل صلاةِ الليلِ.

وقد رُويَ عن أنس أنَّ هذه الآية نزلت في انتظارِ صلاةِ العشاءِ، خرَّجه الترمذيُّ وصححه (۱)، ورُويَ عنه أنه قال في هذه الآيةِ: كَانُوا يَتنفلونَ بينَ المغربِ والعشاء. خرَّجه أبو داود (۲). ورويَ نحوُه عن بلالٍ، خرَّجه البزارُ بإسناد ضعيف (۳).

وكلُّ هذا يدخلُ في عموم لفظ الآية، فإنَّ اللَّه مدح الذين تتجافَى جنوبُهم عن المضاجع لدعائه، فيشملُ ذلك كلَّ من ترك النَّوم بالليلِ لذكر اللَّه ودُعائه، فيدخلُ فيه من صلَّى بين العشاءين، ومن انتظر صلاة العشاء فلم ينم حتَّى يُصلِّيها، لاسيَّما مع حاجته إلى النوم ومجاهدة نفسه على تركه لأداء الفريضة، وقد قال النبيُّ عَلَيْتُهُ لمن انتظر صلاة العشاء: "إنَّكم لن تزالوا في صلاة ما انتظرتُمُ الصَّلاة) .

ويدخلُ فيه من نامَ ثمَّ قامَ مِن نومه باللَّيلِ للتهجُّد، وهو أفضلُ أنواعِ التطوُّع بالصلاة مطلقًا.

وربما دخل فيه من ترك النوم عند طلوع الفجر، وقام إلى أداء صلاة الصبّح، لاسيما مع غلبة النّوم عليه، ولهذا يُشرعُ للمؤذّن في أذان الفجر أن يقول في أذانه: الصلاة خيرٌ من النوم.

وقوله ﷺ: «وصلاةُ الرَّجُلِ من جموفِ الليلِ» ذكر أفضل أوقاتِ التهجُّدِ بالليلِ، وهو جوفُ الليلِ، وخرَّج النسائيُّ والترمذيُّ من حديثِ أبي أمامة،

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۳۱۹۶).

<sup>(</sup>۲) أبو داود (۱۳۲۱).

<sup>(</sup>٣) البزار (٢٢٥٠ ـ كشف).

<sup>(</sup>٤) قطعة من حديث، أخرجه: البخاري (١/ ١٥٠، ١٦٨، ٢١٤)، ومسلم (١١٦/).

قالَ: قـيلَ: يا رسولَ اللَّهِ، أيُّ الدُّعاءِ أسـمعُ؟ قال: «جوفُ اللَّيلِ الآخرِ، ودُبرُ الصَّلوات المكتوبات»(١)

وخـرَّجـه ابنُ أبي الدنيـا، ولفظُه: جـاءَ رجلٌ إلى النبيِّ عَلَيْهُ، قـال: أيُّ الصَّلَةِ أَفْضَلُ؟ قالَ: «دُبرُ الصَّلَةِ أَفْضَلُ؟ قالَ: «دُبرُ اللَّيلِ الأوسطِ»، قالَ: أيُّ الدُّعاءِ أسمعُ؟ قالَ: «دُبرُ الكتوبات».

وخرَّج النسائيُّ من حديثِ أبي ذرِّ قالَ: سألتُ النبيَّ عَلَيْلِيَّةِ: أيُّ الليلِ خيرٌ؟ قال: «خيرُ الليل: جوفُه»(٢) .

وخرَّج الإمامُ أحمدُ من حديثِ أبي مسلمٍ قالَ: قلتُ لأبي ذرِّ: أيُّ قيامِ الليلِ أفضلُ؟ قال: سألتُ النبيَّ ﷺ كما سألْتنَي، فقالَ: «جوفُ اللَّيلِ الغابرِ أو نصفُ اللَّيل، وقليلٌ فاعلُه»(٣).

وخرجهُ البزارُ، والطبرانيُّ (٤) من حديث ابنِ عمرَ، قالَ: سئّلَ النبيُّ ﷺ: أيُّ الليلِ أجوبُ دعوةً؟ قالَ: «جوفُ الليلِ،» زادَ البزارُ في روايتهِ: «الآخرِ».

وخرَّجَ الترمذيُّ من حديثِ عمرِو بنِ عبسةَ سمعَ النبيَّ ﷺ يقولُ: «أقربُ ما يكونُ الرَّبُّ من العبدِ: في جوفِ الليلِ الآخِر، فإنْ استطعتَ أن تكونَ مَّن يذكرُ اللَّهَ في تلكَ الساعة فكنْ »، وصححهُ.

وخرَّجه الإمامُ أحمدُ، ولفظُه: قالَ: قلتُ: يا رسولَ اللَّهِ، أيُّ الساعاتِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٤٩٩)، والنسائي في "عمل اليوم والليلة" (١٠٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: النسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (۱۱۹۰۲).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٥/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٣٤٢٨)، والبزار (٣١٥١ \_ كشف).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الترمذي (٣٥٧٩)، وأحمد (٤/ ١١٢، ١١٤، ٣٨٥، ٣٨٧)، وكذا ابن ماجه (١٢٠)، (١٣٦٤).



أفضل؟ قالَ: «جوفُ الليلِ الآخرِ» وفي رواية له ـ أيضًا ـ: قالَ: «جوفُ الليلِ الآخرِ أجوبُه دعوةً»، وفي رواية له: قلتُ: يا رسولَ اللَّه، هل منْ ساعة أقربُ إلى اللَّه من أُخرى؟ قال: «جوفُ الليلِ الآخرِ». وخرَّجه ابنُ مَاجه، وعندَهُ: «جوفُ الليلِ الآخرِ». وخرَّجه ابنُ مَاجه، وعندَهُ: «لا اللَّيلِ الأوسط»، وفي رواية للإمام أحمد عن عمرو بن عبسة، قالَ: قلتُ: يا رسولَ اللَّه ، هل منْ ساعة أفضلُ من ساعة ؟ قالَ: «إنَّ اللَّه ليتدلَّى في جوف الليل، فيغفرُ، إلا ما كانَ من الشرك»(١).

وقد قيلَ: إنَّ جوفَ اللَّيلِ إذا أطلقَ فالمرادُ به: وسطُه، وإن قيلَ: جوفُ الليلِ الآخرِ، فالمرادُ وسطُ النِّصفِ الثانِي، وهو السُّدسُ الخامسُ من أسداسِ الليلِ، وهو الوقتُ الذي ورد فيه النُّزولُ الإلهي (٢).

#### \* \* \*

وروَى عطية ، عن أبي سعيد، قال: إنَّ اللَّهَ خَلَق جنَّة عدن من ياقوتة حمراء ، ثم قال لها: تكلَّمِي، فقالت الطُوبي لمن رضيت عنه ؛ ثم أطبقها وعلَّقها بالعرش، فهي تُفتح في كلِّ سحرٍ ، فذلك برد السحر.

وعن ابن عبَّاس، قال: كان عرشُ اللَّه على الماء، ثم اتخذَ لنفسه جنَّةً، ثم اتخذَ دونها أخرى، وطبَّقهما بلؤلؤة واحدة لا يعلمُ الخلائقُ ما فيهما وهما اللتان: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٧].

وذكر صفوان بن عمرو، عن بعض مشايخه، قال: الجنة مائة درجة: أولها: درجة فضة، وأرضها فضة، ومساكنها فضة، وترابها المسك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: المترمذي (۳۵۷۹)، وأحمد (۲/۱۱۲، ۱۱۲، ۳۸۵، ۳۸۷)، وابسن ماجه (۱۲۵۱)، (۱۳٦٤).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٢٦ ـ ١٤٠) باختصار.

والثانية: ذهبٌ، وأرضُها ذهبٌ، وآنيتها ذهبٌ، وترابُها المسكُ.

والشالثة: لؤلؤ، وأرضُها لؤلؤ، وآنيتُها لؤلؤ، وترابُها المسك، وسبعٌ وتسعونَ بعد ذلك ما لا عينٌ رأتْ، ولا أُذُنٌ سمعت، ولا خطرَ على قلب بشرٍ، ثم تلا: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُن إِجَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ السجدة: ١٧:

وفي «الصحيحينِ» (١) عن أبي هريرة وَلَيْكُ ، عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ ، قالَ: «يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: أعددتُ لعبادي الصَّالحينَ ما لا عينُ رأت ، ولا أذنُ سمعت ، ولا خطرَ على قلب بشر». ثم يقولُ أبو هريرة : اقرءُوا إن شئتم: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُم مِن قُرَّةً أَعْيُنٍ ﴾ [السجدة:١٧].

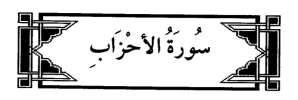
وفي "صحيح مسلم" (٢) عن المغيرة بن شعبة \_ يرفعه: "سألَ موسى ربّه، قال: يارب، ما أدنى أهلِ الجنّة منزلة ؟ قال: هو رجل يجيء بعدما أدخل أهل الجنّة الجنّة الجنّة فيقال له: ادخل الجنّة، فيقول أن يارب، كيف وقد أخذ النّاس منازلهم، وأخذوا أخذاتهم ؟ فيقال له: أترضى أن يكون لكَ مثل ملك ملك من ملوك الدُّنيا ؟ فيقول أن رضيت يارب، فيقال فيقول أنك ذلك ومثله ومثله ومثله ومثله أنه فقال له في الخامسة: رضيت يارب، فيقال أن فيقول أنك وعشرة أمثاله، ولك ما اشتهت نفسك ولذّت عينك، فيقول أن رضيت رب. قال: فأعلاهم منزلة ؟ قال: أولئك الذين أردت ، غرست كرامتهم بيدي، وختمت عليها، فلم تر عين ولم تسمع أذن ولم يخطر على قلب بشر. قال: ومصداقه في كتاب اللّه: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي لَهُم مِن قُرّة أَعْيُن ﴾ [السجدة:١٧] (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البخاري (٦/ ١٤٥)، ومسلم (٨/ ١٤٣).

<sup>(</sup>۲) أحرجه: مسلم (۱/ ۱۲۰ ـ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٣) «لطائف المعارف» (٦٤، ٦٥).



# قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَمُبَشِّرًا ﴾ وَنَذِيرًا ﴿ وَهَا مُنِيرًا ﴾

كانت مجالسُ النبيِّ عَلَيْكُ مع أصحابه عامتُها مجالسَ تذكيرِ باللَّه وترغيبٍ وترهيب، إمَّا بتلاوة القرآن، أو بما آتاهُ اللَّه من الحكمة والموعظة الحسنة، وتعليم مَا ينفعُ في الدِّين، كما أمَرَه اللَّهُ تعالى في كتابه أن يذكِّرَ ويعظَ ويقُصَّ، وأن يدعو إلى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة، وأن يبشر ويُنذرَ، وسمَّاه اللَّهُ: ﴿ وَمُبَشَرًا وَنَذِيراً ﴿ وَهَا عِياً إِلَى اللَّهِ ﴾ [الاحزاب: ٤١، ٤١].

والتبشير والإنذارُ هو الترغيبُ والـترهيبُ، فلذلك كانـتْ تلك المجالسُ توجبُ لأصحابِهِ رقَّةَ القلوبِ والزُّهدَ في الدُّنيا والرَّغبةَ في الآخرة (١) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَبَنَاتِكَ وَبَنَاتِكَ وَنَسَاء الْمُؤْمنينَ يُدْنينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾

و «الجِلْباب»: قال ابن مسعود ومجاهدٌ وغيرُهما: هو الرِّداءُ، ومعنى ذلك: أنه للمرأة كالرداءِ للرجلِ، يسترُ أعلاها، إلا أنه يُقَنَّعُها فوقَ رأسِها، كما

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٥٥ ـ ٤٦).

يضعُ الرجلُ رداءَه على منْكِبَيْه.

وقد فسَّر عَبِيدةُ السَّلْمانيُّ قولَ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلابِيهِنَ ﴾ [الاحراب:٥٩]: بأنها تُدنيه من فوق رأسها، فلا تُظْهِر إلا عَيْنَها، وهذا كانَ بعد نزولِ الحجاب، وقد كُنَّ قبلَ الحجابِ يَظهرن بغيرِ جلباب، ويُرى من المرأة وجهُها وكَفَّاها، وكان ذلك ما ظهرَ منها من الزينة في قولِهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلا يُنْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ [النور:٣١].

ثم أُمِرَتْ بستْرِ وجهِها وكفيها، وكان الأمْرُ بذلك مختصاً بالحرائرِ دونَ الإماءِ، ولهذا قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ ﴾ [الاحزاب:٥٥]، يعني: حتى تُعرف الحرةُ فلا يتَعَرَّضُ لها الفُسَّاقُ، فصارت المرأةُ الحرةُ لاتخرج بين الناسِ إلا بالجلباب، فلهذا سُئل النبيُّ عَلَيْهُ لما أَمَرَ النساءَ بالخروج في العيدين، وقيل له: المرأةُ منا ليسَ لها جلبابٌ؟ فقال: «لتُلبِسُها صاحبتُها من جلبابها» (١) يعني: تُعيرُها جلبابًا تخرجُ فيه (٢).

#### \* \* \*

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مَمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ اللَّه وَجِيهًا ﴾

خرَّج البخاريُّ من حديث: مَعْمَر، عنْ همَّامِ بنِ مُنَبِّه، عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْهُ، قال: «كان بنو إسرائيل يغْتَسِلُونَ عُراَةً، ينظرُ بعضُهُم إلى بعض، وكان مُوسى - عليه السلامُ - يَغْتَسِلُ وحْدَهُ، فقالوا: واللَّه، ما يمنْعُ مُوسَى أنْ يغْتَسِلَ معنا، إلا

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٨٨/ ٨٩)، ومسلم (٣/ ٢٠ \_ ٢١).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٢/ ١٣٨).



أَنَّهُ آدَرُ، فذهبَ مرَّةً يغتسلُ، فوضعَ ثوبَهُ على حَجَرِ، ففرَّ الحَجَرُ بثَوْبِهِ، فخَرَجَ مُوسَى في إِنْرِه، يقولُ: ثَوْبِي يا حَجَرُ، حَتَّى نظرت بنُو إسرائيل إلَى مُوسى، فقالوا: واللَّه، ما بمُوسَى بأسٌ، وأخَذَ ثوْبَهُ، فطَفقَ بالحَجَر ضرْبًا»(١) .

قال أبو هريرة: واللَّهِ، إنَّهُ لندَبُّ بالحَجَرِ \_ ستَّةٌ أوْ سبْعَةٌ \_ ضربًا بالحَجَرِ.

وعن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَّكِيُّ، قال: «بيْنَا أَيُّوبُ عليه السلامُ ليغتَسلُ عُرْيَانًا فخرَّ عليه جَرَادٌ من ذَهَب، فجعل أَيُّوبُ يَحْتَفِي في ثوبه، فناداهُ ربُّه: يا أَيُّوبُ، أَلَم أَكُنْ أَغْنَيتُك عمَّا تَرى؟ قال: بلي وعِزَّتِك، ولكنْ لا غِنَى بي عنْ بَرَكَتِكَ».

ورواه إبراهيمُ، عن موسى بن عُقْبةَ، عن صفْواَنَ بنِ سُلَيْمٍ، عن عطاءِ بنَ يسلرُ، عن عطاءِ بنَ يسلرُ عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَلَيْكَةٍ: «بَيْنَا أَيُّوبُ عليه السلامُ ـ يغْتَسِلُ عُرْيَانًا» (٢) .

وخرَّجَ البخاريُّ في «أخبار الأنبياءِ» من «صحيحه» (٣) هذا قصة موسى عليه السلامُ ـ من وجه آخر، من رواية عوف، عن ابنِ سيرينَ والحسنِ وخلاسٍ، عن أبي هريرة ، عن النبي عليه النبي عليه السلام ـ كان رجلاً حييًا ستيرًا، لا يُرى من جلده شيءٌ، استحياءً منه، فآذاه من آذاه من بني إسرائيل، فقالوا: ما يستترُ هذا الستر إلا من عيب بجلده، إما برصٌ وإما أدرةٌ وإما آفةٌ، وإن اللّه أراد أن يُبرنَّه، فخلا يومًا وحدَه، فوضع ثيابَه على الحَجر، ثم اغتسل، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه، ليأخذها، وإن الحجر عدا بثوبه، فأخذ موسى عصاه، وطلب الحجر، فجعل يقولُ: ثوبي حجر، ثوبي حجر، ثوبي حجر، متى انتهى إلى ملإ بني إسرائيل، فرأوْهُ عُريانًا، أحسنَ ما خلقَ اللّه،

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤/ ١٩٠).

وأبرأَهُ اللَّه مما يقولونَ، وقامَ الحجرُ، فأخذَ ثوبَهُ فلبسَهُ، وطفقَ بالحجر ضربًا \_ ثلاثًا أو أربعًا أو خمسًا من فذلك قولُهُ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ اللَّه وَجِيهًا ﴾ [الاحزاب: ٦٩].

«الأدرةُ»: انتفاخُ الخصية.

و «الندبُ»: الأثرُ الباقي في الحجرِ، من ضربِ موسى - عليه السلامُ - له.

قال الخطابيُّ: وفيه من الفقهِ: جوازُ الاطلاعِ على عوراتِ البالغينَ؛ لإقامة حقِّ واجبِ كالختانِ ونحوهِ.

قلتُ: هذا فيه نظرٌ؛ فإن موسى \_ عليه السلامُ \_ لم يقصدِ التعرِّي عندَ بني إسرائيل؛ لينظرُوا إليه، وإنَّما قدَّر اللَّهُ له ذلك حتى يبرئه عندهم مما آذوْه به.

وقد يقالُ: إنَّ اللَّهَ لا يقدِّرُ لنبيِّه ما ليسَ بجائزٍ في شرعِهِ.

وأما الاستدلال به على جوازِ الاغتسالِ في الخلوةِ عُريانًا، فهو مبنيٌّ على القولِ بأن شرع مَنْ قبلَنا شرعٌ لنا، ما لم يأت شرعنا بخلافه.

وقد استدلَّ بهذا على جوازِ الغسلِ في الخلوةِ عُريانًا: إسحاقُ بنُ راهويه ـ أيضًا ـ ، وذكر أنه وإنْ كان شرعَ من قبلنا، إلا أنه لم يردْ شرعُنا بخلافِهِ.

وقد يمنع هذا من يقولُ: قد ورد شرعُنا بالتسترِ في الخلوةِ \_ أيضًا \_ ، وسيأتي بيانُ ذلك في البابِ الآتي \_ إن شاء اللَّه تعالى.

وقد روى حمادُ بنُ سلمةَ ، عن علي بنِ زيد ، عن أنس ، عن النبي عَلَيْهُ ، قال: «إنَّ موسى بنَ عمران عليه السلامُ - كان إذا أراد أن يدخلَ الماءَ لم يُلقِ ثوبَهُ ، حتى يواري عورته في الماء ».

خرَّجه الإمامُ أحمدُ(١).

وعليُّ بنُ زيدٍ، هو: ابنُ جُدْعَانٍ، متكلَّمٌ فيه.

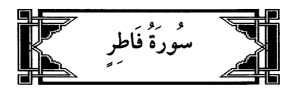
وكذا القولُ في الاحتجاج بحديثِ أيوبَ \_ عليه السلامُ \_ عُريانًا .

وأمًّا الطريق الذي ذكره البخاريُّ تعليقًا لحديثِ اغتسالِ أيوبَ ـ عليه السلامُ ـ؛ فخرَّجه الإمامُ (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۳/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) "فتح الباري" (١/ ٣٣٠ ـ ٣٣٣). وَهَاهُنا انتهى البابُ في الأصلِ، والظَّاهِرُ: أنَّ سقطًا وقع يَطول أو يَقصُر. واللّهُ أعلمُ.



# قوله تعالى: ﴿ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾

قال ابنُ الجَوزِي فِي «المُقتَبَسِ»: سَمَعتُ الوَزِيرُ() يقولُ في قَـولِه تَعالى ﴿ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾ [ناطر: ٣] قالَ: فَطَلَبتُ الفَكرَ في المُناسَبَة بَين ذكْرِ النَّعَمة وبَين قوله تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾ [ناطر: ٣] فرأيت أنَّ كُلَّ نعمة ينالها العبدُ فاللَّه خالقُها، فقد أنعم بخلقه لتلك النعمة، وبَسَوقِها إلى المُنعَم عليه (٢).

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾

وقولُهُ: «والطيباتُ»(٣)، فُسرتْ بالكلماتِ الطيباتِ، كما في قولِهِ تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلَّمِ الطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠] فالمعنى: إنَّ ما كان من الكلامِ فَإنَّه للَّه، يُشْنَى به عليه ويُمجَّدُ به.

وفُسرتِ «الطيبات» بالأعمال الصالحة كلِّها، فإنها توصفُ بالطيّب، فتكونُ كلُّها للَّه، بَعنى: أنه يُعبدُ بها ويتُقرَّبُ بها إليه (٤).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة. (۲) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲٦٨).

<sup>(</sup>٣) هذه الكلمة جزء من حديث التشهد المعروف. ﴿ ٤) "فتح الباري" (٥/ ١٧٥).

## قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي الْقُبُورِ ﴾

أما سماعُ الموتى لكلامِ الأحياء: ففي «الصحيحين» (١) عن أنس، عن أبي طلحة، قال: لمّا كان يومُ بدرٍ وظهر عليهم رسولُ اللّه على أمر ببضعة وعشرين رجلاً، وفي رواية أربعة وعشرين رجلاً من صناديد قريش، فألقُوا في طوى من أطواء بدر، وإن رسول الله على ناداهم قال: «يا أبا جهلِ بن هشام، يا أميّة بن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن ربيعة، أليس قد وجدتُم ما وعد ربّكم حقاً ؛ فإني قد وجدتُ ما وعدني ربيع حقاً » فقال عمر : يا رسول الله ما تكلّم من أجساد لا أرواح فيها، فقال : «والذي نفسي بيده ما أنتُم بأسمع لما أقولُ منهم». وفي «صحيح مسلم» (٢) من حديث أنس نحوه من غير ذكر أبي طلحة، وفي حديثه قال : «والذي نفسي بيده، ما أنتُم بأسمع لما أقولُ منهم، ولكنهم لا وفي حديث أن يجيبُوا».

وفيه \_ أيضًا \_ عن أنسٍ، عن عمرَ بنِ الخطابِ وَلَقْ عن النبيِّ عَلَيْكُ هذه القصة بمعناها (٣) .

وفي «الصحيحين» (٤) عن ابنِ عمر طفي ، قال: اطلع رسولُ اللَّه عَلَيْ على أهلِ القَليبِ، فقال: «ما أهلِ القَليبِ، فقال: «ما أهلِ القَليبِ، فقال: «ما أنتُم بأسمع منهم، ولكنَّهم لا يجيبون» وفي رواية قال: «إنهم الآن يسمعون ما أقولُ».

وقد أنكرتُ عائشةُ وَلِيْكَ ذلك، كـما في «الصحيحينِ»(٥) عن عروةً، عن

البخارى (٤/ ٨٩)، (٥/ ٩٧)، ومسلم (٨/ ١٦٤).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۸/ ۱۱۳ \_ ۱۱۶).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٨/١٦٣).

 <sup>(</sup>٤) البخاري (٥/ ٩٨)، ومسلم (٣/ ٤٤).

عائشة وَ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

وقد وافق عائشة على نفي سماع الموتى كلام الأحياء طائفة من العلماء، ورجَّحَه القاضي أبو يعلى من أصحابنا، في كتاب «الجامع الكبير» له ، واحتجق القاضي أبو يعلى من أصحابنا، في كتاب «الجامع الكبير» له ، واحتجق الحتجت به عائشة وطيعها، وأجابوا عن حديث قليب بدر بما أجابت به عائشة وطيعها وبأنه يجوز أن يكون ذلك معجزة مختصة بالنبي والنبي والكلامه.

وفي «صحيح البخاري »(١) عن قتادة قال: أحياهُم الله تعالى يعني أهل القليب حتى أسمعَهُم قولَه، توبيخًا وتصغيرًا ونقمة وحسرة وندمًا.

وذهب طوائفُ من أهلِ العلمِ إلى سماعِ الموتى في الجملة، قالَ ابنُ عبدِ البرِّ: ذهبَ إلى ذلكَ جماعةٌ من أهلِ العلمِ - وهم الأكثرونَ - وهو اختيارُ الطبريِّ وغيرِه، ويعني بالطبريِّ: ابنَ جريرٍ، وكذلكَ ذكرَهُ ابنُ قتيبةَ وغيرُه من العلماء، وهؤلاءِ يحتجونَ بحديثِ القليب، كما سبق، وليسَ هو بوهم عمن رواه، فإن عمر وأبا طلحة وغيرهما عمن شهد القصة حكاه عن النبي علمونَ الآن وعائشةُ لم تشهد ذلك، وروايتُها عن النبيِّ على أنه قالَ: "إنهم ليعلمونَ الآنَ أن ما كنتُ أقولُ لهم حقّ يؤيد رواية من روى: "إنهم ليسمعون"، ولا ينافيه، فإن المبتَ إذا جازَ أن يعلمَ جازَ أن يسمعَ، لأنَّ الموتَ ينافي العلم، كما ينافي

<sup>(</sup>١) البخاري (٩٨/٥).



السمع والبصر، فلو كان مانعًا من البعضِ لكان مانعًا من الجميع.

وروى أبو الشيخ الأصبهاني بإسناده عن عبيد بن مرزوق، قال: كانت امرأة بالمدينة يقال لها: أمَّ محجن، تقمَّ المسجد، فماتت، فلم يعلم بها النبي فقال النبي فقال: «ما هذا القبرُ؟» فقالوا: قبر أمِّ محجن، فقال النبي فقال النبي فقال: «المتي كانت تقمُّ المسجد؟» قالوا: نعم، فصف الناس وصلَّى عليها، ثم قال: «أي العمل وجدت أفضل؟» قالوا: يا رسول اللَّه أتسمع؟ قال: «ما أنتم بأسمع منها»، فذكر أنها أجابتُهُ، قَمُّ المسجد، وهذا مرسلٌ.

وأمَّا أنَّ ذلك خاصٌ بكلامِ النبيِّ عَلَيْ فليسَ كذلك، وقد ثبت في الصحيحين (١) عن أنس عن النبيِّ عَلَيْ قال: «إن العبدَ إذا وُضِعَ في قبرِه وتولَّى عنه أصحابُهُ، إنه ليسمعُ قَرْعَ نعالِهِم»، وقد سبقَ ذكره، وسنذكرُ الأحاديث الواردة بسماع الموتى سلام من يسلِّمُ عليهم فيما بعدُ إن شاء اللَّه تعالى.

وأما قولُهُ تعالى: ﴿إِنَّكَ لا تُسْمِعُ الْمَوْتَى ﴾ [النمل: ٨] و[الروم: ٢٥]، وقولُه: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي الْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢]، فإنَّ السماعَ يطلقُ ويرادُ به إدراكُ الكلامِ وفهمُهُ، ويرادُ به أيضًا الانتفاعُ به، والاستجابة لهُ، والمرادُ بهذه الآية: نفيُ الثاني دون الأول، فإنها في سياقِ خطابِ الكفَّارِ الذينَ لا يستجيبونَ للهُدى ولا للإيمانِ إذا دُعوا إليه، كما قال اللَّهُ تعالى: ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنْ الْجِنِّ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ [الاعراف: ١٧٩]، الآيةُ في نفي السماع والإبصارِ عنهم، لأنَّ الشيءَ قد ينفى لانتفاءِ فائدتِهِ وثمرتِهِ، فإذا لم ينتفع المرءُ بما سمعَهُ وأبصرة، فكأنَّه لم

البخاري (۲/۱۱۳، ۱۲۳)، ومسلم (۸/۱۲۲).

يسمع ولم يبصر ، وسماع الموتى هو بهذه المثابة ، وكذلك سماع الكفار لمن دعاهم إلى الإيمان والهدى.

وقولُ قتادة في أهلِ القليب: أحياهمُ اللَّهُ تعالى حتى أسمعَهُم، قولُهُ يدلُّ على أنَّ الميت لا يسمعُ القول إلا بعد إعادة الروح إلى جسده، وكذلك قال طوائفُ من السلف كثيرة أنه لا يُسأل في قبره إلا بعد إعادة الروح إلى جسده، كما جاء ذلك مصرَّحًا به في حديث البراء بن عازب عن النبي عن النبي الطويل، وقد سبق ذكر بعضه، وفيه في حق الكافر: "وتُعاد روحه إلى جسده»(١).

وفي «مسند الإمام أحمد)» (٢) من حديث الأعمش عن المنهال، عن زاذان، عن البراء، في حقِّ المؤمنِ والكافرِ في كلِّ منهما، قال: «وتُعادُ روحُهُ إلى جسده».

وكذلك عند ابنِ منده، إعادتُها إلى جسدِهِ عند ضربِ الملكِ له، بعد أن يضربه فيصيرُ ترابًا، من روايةِ يونس بنِ خبابٍ، عن المنهالِ، وقد سبقَ ذلك كلَّه.

وخرَّج ابنُ ماجه وغيرُهُ (٣) ، من حديثِ أبي هريرة وطَّفَّ عن النبيِّ وَلَلْهُ في صفةِ قبضِ الروحِ والمسألةِ ، وقال في روحِ الكافرِ: «فتصيرُ إلى القبرِ» وقد سبقَ أيضًا.

وخرَّج ابنُ منده بإسنادٍ ضعيفٍ جدًّا \_ عن ابنِ عبـاسٍ عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ في

<sup>(</sup>١) أحمد في «المسند» (٤/ ٢٩٥)، وابن ماجه (١٥٤٨)، (١٥٤٩).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٤/ ٥٩٢).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٢/ ٣٦٤/ ٣٦٥)، وابن ماجه (٢٢٦٢).



صفة قبض الروح، وفيه قالَ: «فيهبطونَ بها \_ يعني الروح \_ على قدرِ فراغِهم من غسلِهِ وأكفانِهِ، فيدخلونَ ذلك الروحَ بين جسده وأكفانِه» وهذا لا يثبتُ.

وحرَّج الخلالُ في كتابِ «شرح السنة» من طريق أبي هاشم، عن أبي السحاق، عن أبي الأحوص، عن عبد اللَّه، قال: إنَّ المؤمنَ إذا نزلَ به الموت أتاهُ ملكُ الموت يناديه: يا روح طيبة اخرجي من الجسد الطيب، قال: فإذا خرجت روحه لفّت في خرقة حمراء، فإذا غسل وكفّن، وحمل على السرير وارتفعت الروح فوق السرير حيث تحول السرير، تحولت حتى يوضع في قبره، فإذا وضع في قبره أجلس، وجيء بالروح، فَجُعلَت فيه، فقيل له: من ربّك، وما دينك، ومن نبيّك؟ فيقول: ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد علي في في قال له: صدقت، فيوسع له في قبره مدّ البصر، ثم ترفع روحه، فتجعل في أعلى علين، ثم تلا عبد الله هذه الآية: ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ وَحُه، فتجعل في أعلى علين، ثم تلا عبد الله هذه الآية: ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ الطَهْفِينَ الطَالَة عَلَى علينَ، ثم تلا عبد الله هذه الآية: ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ الطَهْفِينَ الله الطَهُ عِلْيِينَ ﴾ [الطففين: ١٨].

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا، من طريق سالم بنِ أبي الجعد، قال: قال حذيفةُ: الروحُ بيدِ ملك، وإن الجسدَ ليغسَّلَ ، وإنَّ الملكَ ليمشي معه إلى القبرِ، فإذا سُوي عليه سلَّكَ فيه، فذلكَ حين يخاطبُ.

ومن طريق عبد الرحمن بن أبي الزناد، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، قال: الروحُ بيد ملك عشي مع الجنازة، يقولُ: اسمع ما يقالُ لك، فإذا بلغ حفرتَهُ دفنَ معه.

ومن طريق داود العطار، عن أبي نجيح، قال: ما من ميّت يموت إلا روحه في يد ملَك ينظرُ إلى جسده، كيف يغسلُ ويكفَّنُ، وكيف يُمشَى به إلى قبره، ثم تُعاد إليه روحه، فيجلسُ في قبره.

وكذا قال أبو صالح وغيرُه من السلف في قوله تعالى: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمُواتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [البقرة:٢٨]، فدلَّ على أنَّ الحياة الأولى هي القبرُ للسؤال، وإنْ كانَ الأكثرونَ خالفُوا في ذلك.

فه ولاء السلف كلُّهم صرَّحُوا بأنَّ الروح تعادُ إلى البدنِ عند السوالِ، وصرَّح بمثلِ ذلك طوائف من الفقهاء والمتكلمين من اصحابِنا وغيرهم، كالقاضي أبي يعلى وأصحابِه، وأنكر ذلك طائفة منهم ابن حزم وغيره، وذكر أن السؤال للروح خاصةً، وكذلك سماع الخطاب، وأنكر أن تعاد الروح إلى الجسد في القبر للعذاب وغيره، وقالُوا: لو كان ذلك حقًا للزم أن يموت الإنسانُ ثلاث مرات ويحيى ثلاث مرات، والقرآنُ دلَّ على أنَّهما موتتان وحياتان فقط، وهذا ضعيف جدًّا، فإنَّ حياة البرزخ ليست حياة تامة مستقلة كحياة الدنيا وكالحياة الآخرة بعد البعث، وإنّما فيها نوع اتصال الروح في البدن بحيث يحصل بذلك شعور البدن وإحساس بالنعيم والعذاب وغيرهما، وليست هي حياة تامة حتى يكون انفصال الروح به موتًا تامًا، وإنّما هو شبية بانفصال روح النائم عنه، ورجوعها إليه، فإنّ ذلك يسمّى موتًا وحياةً.

كما كان النبيُّ عَلَيْكِ يقولُ إذا استيقظ من منامه: «الحمدُ للَّه الذي أحيانا بعد ما أماتنا، وإليه النشور» (١) وسماه اللَّهُ تعالى وفاةً، لقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِها فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَى ﴾ الآية [الزمر:٤٢]، مع هذا فسلا ينافي ذلك أن يكون المنائم حيًا، وكذلك اتصال روح الميت ببدنه وانفصالها عنه لا يوجب أن يصير للميت

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸/ ۸۵، ۸۸)، (۹/ ۱٤٦/)، وأبو داود (۵۰ ۱۵)، وابن مــاجه (۳۸۸۰)، والتــرمذي (۲) البــخاري (۳۲ ۱۷).



حياةً مطلقةً.

وممن رجَّح هذا القول ـ أعني السؤال والنعيم والعذاب للروح خاصةً ـ من أصحابنا ابن عقيل وأبو الفرج ابن الجوزي في بعض تصانيفهما، واستدل ابن عقيل بأن أرواح المؤمنين تنعم في حواصل طير خضر، وأرواح الكافرين تعذّب في حواصل طير سود، وهذه الأجساد تبلكي فدل ذلك على أن الأرواح تعذب وتنعم في أجساد أخر، وهذا لا حجة فيه لأنّه لا ينافي اتصال الروح ببدنها أحيانًا مع بقائه واستحالته.

واستدل طائفة من ذهب إلى هذا القول بما روى منصور بن عبد الرحمن، عن أبي أمامة قال: دخل ابن عمر المسجد، وابن الزبير قد قتل وصلب، فقيل له: هذه أسماء بنت أبي بكر في المسجد، فقال لها: اصبري فإن هذه الحثث ليست بشيء، وإنّما الأرواح عند الله، فقالت: وما يمنعني من الصبر، وقد أهدي رأس يحيى بن زكريا إلى بغي من بعنايا بني إسرائيل.

وروى ابن أبي الدنيا، من طريق ابنِ عمر - صاحب السقيا - قال: نزل ابن عمر َ إلى جانب قبور قد درست، فنظر َ إلى قبر منها، فإذا بجمجمة بادية، فأمر رجلاً فواراها، ثم قال: إنَّ هذه الأبدانَ ليست يضرُّها هذا الثرى شيئًا، وإنَّما الأرواح التي تُعاقب وتثاب إلى يوم القيامة.

وروى محمد بن سعد، عن الواقديّ، حدثني ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان قال: لما انهزمت الروم يوم أجنادين، انتهوا إلى موضع لا يعبره إلا إنسانٌ، فجعلت الروم تقاتل عليه، فتقدَّم هشام بن العاص فقاتلهم حتى قتل، ووقع على تلك الثلمة فسدَّها، فلما انتهى المسلمون إليها، هابوا أن

يوطئه الخيل، فقال عمرو بنُ العاص: إنَّ اللَّهَ قد استشهدَهُ ورفعَ روحَهُ وإنما هو جثةٌ فأوطِئوهُ الخيلَ، ثم أوطأه وتبعّهُ الناسُ حتى قَطَّعوهُ.

وهذه الآثارُ لا تدلُّ على أنَّ الأرواح لا تتصلُ بالأبدانِ بعد الموت، وإنَّما تدلُّ على أنَّ الأجسادَ لا تتضررُ بما ينالها من عذابِ الناسِ لها ومن أكل الترابِ لها، وهذا حقُّ، فإنَّ عذاب القبرِ ليس من جنسِ عذابِ الدنيا، وإنَّما هو نوعٌ آخرُ يصلُ إلى الميت بمشيئة اللَّه وقدرته.

وقولهم: إنَّ الأرواحَ عندَ اللَّهِ تعالى تعاقَبُ وتشابُ لا ينافي أنْ تتصلَ بالبدنِ أحيانًا، فيحصلُ بذلك َ إلى الجسدِ نعيمٌ أو عذابٌ، وقد تستقلُّ الروحُ أحيانًا بالنعيمِ والعذابِ، إما عند استحالة الجسد أو قبلَ ذلك.

وقد أثبت طائفة أخرى النعيم والعذاب للجسد بمجرّده، من غير اتصال الروح به، وممن ذكر ذلك من أصحابنا: ابن عقيل في كتاب «الإرشاد» له وابن الزاغوني، وحُكي عن ابن جرير الطبري لله أيضًا وذكر القاضي أبو يعلى أنه ظاهر كلام الإمام أحمد، فإنه قال في رواية حنبل: أرواح المؤمنين في الجنة، وأرواح الكفار في النار، والأبدان في الدنيا يعذّب الله من يشاء، ويرحم من يشاء منها بعفوه.

قال القاضي : ظاهر مذا أن الأرواح تعذّب وتنعم على الانفراد وكذلك الأبدان إذا كانت باقية أدّى إلى الأجزاء التي استحالت، قال: فلا يمتنع أن يُخلق في الأبدان إدراك تحس به النعيم والعذاب، كما خُلق في الجبل لما تجلّى له ربّه ثم جعله دكًا.

وقال ابنُه القاضي أبو الحسين: ولأنه لَّا لم يستحِلْ نطقُ الذراع المسمومة،



لم يستحل عذابُ الجسدِ البالي وإيصالُ العذابِ إليه بقدرةِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ.

وقد يستدلُّ لهذا أيضًا بأنَّ عمرَ بن الخطابِ قال للنبيِّ عَيَلِيَّة يوم كلَّم أهلَ القليب: كيف تكلِّم أجسادًا لا أرواح فيها؟ فلم ينكر النبيُّ عَيَلِيَّة ذلك، وإنَّما قالَ: «ما أنتُم بأسمع لما أقول منهم» فدلَّ على أنَّ سماعَهُم حصل مع أجسامِهِم والأرواح فيها.

وقد دلَّ القرآنُ على سجودِ الجماداتِ وعلى تسبيحها للَّهِ عزَّ وجلَّ، وخشوعِها له، فدلَّ على أنَّ فيها حياةً وإدراكًا، فلا يمتنعُ مثلُ ذلك في جسدِ ابنِ آدمَ بعد مفارقة الروح له، واللَّهُ أعلم.

ويدلُّ على ذلكَ: ما أخبرَ اللَّهُ عن شهاداتِ الجلودِ والأعضاءِ يومَ القيامةِ وما رُويَ عن ابن عباسٍ في اختصامِ الروحِ والجسد يومَ القيامةِ، فيدلُّ على أنَّ الجسدَ يخاصمُ الروحَ ويكلِّمها وتكلِّمه، وممّا يدلُّ على وقوعِ العذابِ على الأجساد، الأحاديثُ الكثيرةُ في تضييقِ القبرِ على الميت، حتى تختلفَ أضلاعه، ولأنه لو كانَ العذابُ على الروحِ خاصّةً لم يختص العذابُ بالقبرِ ولم يُنسبُ إليه (۱).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ منْ عبَاده الْعُلَمَاءُ ﴾

في قولِه تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [ناطر: ٢٨] دلَّتْ هذه الآيةُ على إثباتِ الخشيةِ للعلماءِ بالاتفاقِ وعلى نفْيها عنْ غيرِهم على أصح القولينِ، وعلى نفْي العِلْم عنْ غيرِ أهلِ الخشيةِ أيضًا.

<sup>(</sup>۱) «أهوال القبور» (۱۰۰ ـ ۱۰۸).

أما الأول: فلا ريب فيه فإن صيغة "إنما" تقتضي تأكد ثبوت المذكور بالاتّفاق؛ لأنّ خصوصية "إنّ" إفادة التأكيد وأمّا "ما": فالجمهور على أنّها كافة، ثم قال جمهور النحاة: هي الزائدة التي تدخل على إنّ، وأنّ، وليت، ولعلّ، وكأنّ، فتكفّها عن العمل لأنّ الأصل في الحروف العاملة أن تكون محضة فإذا اختصت بالاسم أو الفعل ولم يكن كالجزء منه عملت فيه، وإنّ وأخواتها مختصة بالاسم فتعمل فيه فإذا دخلت عليها "ما" زالت اختصاصها فصارت تدخل على الجملة الإسمية والفعلية فبطل عملها وإنّما عملت "ما" النافية على اللغة التي نزل بها القرآن وهي لغة أهل الحجاز استحسائا المشابهتها لـ "ليس" وذهب بعض الكوفيين، وابن درستويه إلى أنّ "ما" مع هذه الحروف اسم مبهم بمنزلة ضمير الشأن في التفخيم والإبهام وفي أنّ الجملة بعدة مفسرة له ومخبر بها عنه، وذهبت طائفة من الأصوليين وأهل البيان إلى أنّ "ما" هذه نافية واستدلّوا بذلك على إفادتها الحصر.

وأنَّ «إنَّ» أفادت الإثبات في المذكور، و «ما» النفي فيما عداه وهذا باطلٌ باتفاق أهلِ المعرفة باللسان فإنَّ «إنَّ» إنما تفيد توكيد الكلام إثباتًا كان أو نفيًا لا يفيد الإثبات.

و «ما» زائدةٌ كافةٌ لا نافيةٌ وهي الداخلةُ على سائر أخوات إنَّ: لكنَّ وكأنَّ وليتَ ولعلَّ، وليستْ في دخولها على هذه الحروف نافية بالاتفاق فكذلك الداخلة على إنَّ وأنَّ، وقد نُسبَ القولُ بأنها نافيةٌ إلى أبي على الفارسي لقوله في كتاب «الشيرازيات»: إنَّ العربَ عاملُوا «إنما» معاملة النفيِّ و«إلا» في فصلِ الضمير لقوله:

«وإنَّما يدافعُ عن أحسابِهِم أنا أوْ مِثْلِي».



وهذا لا يدلُّ على أنَّ «ما» نافيةٌ على ما لا يخفَى وإنَّما مرادُه أنَّهم أجرَوا «إنما» مَجْرى النفي وهإلاَّ» في هذا الحكم لما فيها معنى النفي ولم يصرِّح بأنَّ النفي مستفادٌ من «ما» وحْدَها، وقيلَ: إنه لا يمتنعُ أنْ يكون «ما» في هذه الآية بمعنى الذي والعلماءُ خبرٌ والعائدُ مستترٌ في يخشى.

وأُطلقت «ما» على جماعة العقلاء كما في قوله تعالى: ﴿أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ [النساء:٣]، و﴿ فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُم مِنَ النِّسَاءِ ﴾ [النساء:٣].

وأما دلالةُ إلا على التأكيد وهو نفي الخشية عن غير العلماء فمن صيغة «إنَّما» أمَّا على قول الجمهور وأنَّ «ما» هي الكافةُ فيقولُ إذا دخلت «ما» الكافةُ على «إنَّا» أفادت الحصر َ هذا هو الصحيحُ، وقد حكاهُ بعض العلماءِ عن جمهور الناس وهو قولُ أصحابنا كالقاضي، وابنِ عقيلِ، والحلواني، والشيخ موفق الدين، وفخرِ الدِّين إسماعيلَ بن عليٌّ صاحب ابن المنّي، وهوَ قولُ أكثرِ الشافعيةِ كأبي حامدِ وأبي الطيّب، والغزالي والهرَّاسي، وقولُ طائفة من الحنفية كالجرجاني، وكثيرٌ من المتكلمينَ كالقاضي أبي بكرٍ، وغيرِه، وكثيرٌ من النحاة وغيرهم، بل قد حكاه أبو علي فيما ذكره الرازي عن النحاة جملةً، ولكن اختلفُوا في دلالتها على النفي هلْ هُوَ بطريق المنطوق، أو بطريقِ المفهوم؟ فقال كثيرٌ من أصحابِنا، كالقاضي في أحدِ قوليه وصاحبُ ابنِ المنَّى والشيخُ مـوفَّقُ الدِّين: إنَّ دلالَتَها على النفي بالمنطوقِ كالاستـثناءِ سواء وهو قولُ أبي حمامدِ، وأبي الطيّب منَ الشمافعيمة، والجرجاني من الحنفية، وذهبت ْ طائفةٌ من أصحــابِنا كالقاضِي في قولِهِ الآخــرِ وابنِ عقيلِ والحلوانيِّ، إلى أنَّ دلالتها على النفي بطريقِ المفهومِ وهُو َ قولُ كشيرٍ من الحنفيةِ، والمتكلمين، واختلفُوا أيْضًا هلْ دلالتُها على النفي بطريقِ النَّصِ، أوْ الظاهر؟ فقالت طائفة : إنَّما تدلُّ على الحصرِ ظاهرًا، أو يحتملُ التأكيد، وهذا الذي حكاهُ الآمديُّ عن القاضي أبي بكُرٍ، والغزاليِّ، والهرَّاسيِّ، وغيرِهم من الفقهاء وهُوَ يشبهُ قولَ من يقولُ إنَّ دلالتَها بطريقِ المفهومِ فإنَّ أكثرَ دلالات المفهومِ بطريقِ الظاهرِ لا النَّص، وظاهرُ كلامِ كثيرِ من أصحابنا وغيرِهم، أنَّ المفهومِ بطريقِ الظاهرِ لا النَّص، وظاهرُ كلامِ كثيرٍ من أصحابنا وغيرهم، أنَّ دلالتَها على النَّفي والإثباتِ كليهما بطريقِ النَّصِ لأنَّهم جعلُوا «إنَّما» كالمستثنى منه سواء وعندهم أنَّ الاستثنى منه سواء وعندهم أنَّ الاستثناءَ منَ الإثباتِ نفْيٌ ومنَ النفي وأبْبات، نصًا لا محلاً.

وأمَّا من قالَ: إنَّ الاستثناء ليس لإثبات النقيض بَلْ لرفع الحُكْمِ إما مطلقًا أوْ في الاستثناء من الإثبات وحده كما يُذكر عن الحنفية وجعلوه من باب المفهوم الذي ينفونه ، فهو يقول ذلك في "إنَّما" بطريق الأولى فظهر بهذا أنَّ المخالف في إفادتها الحصر هو من القائلين بأنَّ دلالتها على النفي بالمفهوم وهم قسمان:

أحدهما: مَنْ لا يَرى كونَ المفهومِ حُجَّةً بِالكَليةِ كَالْحَنفيةِ، ومَنْ وافقَهُم منَ المتكلمينَ.

والثاني: مَنْ يراهُ حجةً من الجملة، ولكنْ ينفيه هاهنًا لقيام الدليلِ عندَهُ على أنَّه لا مفهوم لها، واختاره بعض المتأخرين من أصحابنا، وغيرهم، وبيان ذلك أنَّ "إنَّما" مركبة من "إنَّ المؤكدة و «ما" الزائدة الكافة فيستفاد التوكيد من "إنَّ والزائد لا معنى له نعم أكثر ما يُقالُ "إنَّ تفيد تقوية التوكيد كما في الباء الزائدة ونحوها، فأمًا أنْ يُحدث معنى آخر فلا، وقد يعدم بيان بطلان



قولِ منْ ادَّعي أنَّ «ما» نافية وأنَّ النفيَ فيمًا عدا المذكورِ مُستفادٌ منها.

وأيضًا فورودُها لغيرِ الحصرِ كـثيرٌ جدًا كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُليَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبَّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الانفال:٢] ، وقول النبيِّ ﷺ: «إنَّما الرِّبا في النسيئة»(١) وقوله: «إنَّما الشهرُ تسعُّ وعشرونَ»(٢) وغيرِ ذلكَ منَ النصوصِ ويُقـالُ: «إنَّما العالمُ زيدٌ» ومثلُ هذا لو أُريدَ به الحصرُ لكانَ هذا، وقد يُقالُ: إنَّ أغلبَ مواردها لا تكونُ فيها للحصر فإنَّ قولَهَ تعالى: ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحدٌ ﴾ [النساء:١٧١] لا تفيدُ الحصرَ مُطْلقًا فإنَّه سبحانَهُ وتعالَى لهُ أسماءٌ وصفاتٌ كشيرةٌ غيرَ توحُّده بالإلهية، وكذلك قولُهُ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَّثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحدٌ ﴾ [نصلت:٦] فإنَّه لم ينحصر الوحيُّ إليـه في هذا وحده، وكذلـكَ قوله: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ [الرعد:٧] ومثلُ هذا كثيرٌ جدًّا وممَّا يبيِّنُ عدمَ إفادتها للحصر قولُه عَيَلِيَّةٍ: «ما منْ نبيِّ من الأنبياء إلا قد أُوتيَ منَ الآيات ما آمنَ على مثله البشرُ، وإنَّما كان الذي أوتيتُهُ وحيًّا أوحاهُ اللَّهُ إليَّ، فأرجُو أنْ أكونَ أكشرُهُم تابِعًا يومَ القيامةِ» (٣) فلَوْ كانتْ «إنَّما» للحصرِ لبَطَلَتْ أنْ تكونَ سائرُ آياتِ النبيِّ ﷺ ومعجزاتِه سوى القرآنِ آياتِ لهُ تدلُّ على صدقه لاعْترافِهِ بِنَفْي ذلكَ وهذا باطلٌ قطعًا فدلَّ على أنَّ «إنَّما» لا تفيدُ الحصر في مثل هذا الكلام وشبهه.

والصوابُ: أنَّها تدلُّ على الحصرِ، ودلالتها عليه معلومٌ بالاضطرارِ منْ لغةِ العربِ، كما يُعلمُ منْ لغتِهِم بالاضطرارِ معانِي حروفِ الشرطِ والاستفهام

<sup>(</sup>۱) مسلم (۵/۶۶)، والنسائي (۷/ ۲۸۱)، وأحمد في «المسند» (۵/ ۲۰۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٣/ ٣٤)، ومسلم (٣/ ١٢٢) من حديث عبد الله بن عمر رَاكِنُكُا .

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢/ ٢٢٤)، (٩/ ١١٣)، ومسلم (١/ ٩٢) من حديث أبي هريرة تُطْنُكُ.

الشاعر:

فالآن صرْتَ لا تَحِيدُ جَوَابًا عِما قَدْ يُرى وأنتَ حَطيبُ

قالَ: وكذلك تُحدثُ في «الكاف» معْنَى التعْليلِ، في نحو قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ ﴾ [البقرة:١٩٨]، ولكنْ قد نُوزِعَ في ذلك وادَّعى أَنَّ «الباءَ» و«الكاف» للسببية، وأنَّ «الكاف» بمجردها تفيدُ التعليلَ.

والثاني: أن يُقالَ: لا ريبَ أنَّ "إنَّ» تفيدُ توكيدَ الكلامِ، و «ما» الزائدةُ تُقوِّي هذا التوكيدَ وتثبتُ مَعْنى الكلامِ فعتفيدُ ثبوتَ ذلكَ المعْنى المذكورِ في اللفظ خاصةً ثبوتًا لا يشاركه فيه غيرهُ واختصاصه به، وهذا من نوع التوكيد والثبوت ليسَ معنى آخرَ مغايرًا له وهو الحصر المدَّعى ثبوته بدخول «ما» يخرج عن إفادة قوة معنى التوكيد وليس ذلك بمُنْكر إذ المستنكر ثبوت معنى التوكيد وليس ذلك بمُنْكر إذ المستنكر ثبوت معنى التوكيد وليس خلك الحرف الأول.

الوجه الثالث: أنَّ "إنَّ المكفوفة "بما" استُعملت في الحصرِ فصارت حقيقة عرفيَّة فيه، واللفظ يصير لَه بالاستعمالِ مَعنى غير مَا كان يقتضيه أصل الوضع، وهكذا يُقال في الاستثناء فإنَّه وإنْ كانَ في الأصلِ للإخراج من الحُكْم لكن صار حقيقة عرفيَّة في مناقضة المستثنى فيه، وهذا شبيه بنقلِ اللفظ عن المعنى الخاصِ إلى العام إذا صار حقيقة عرفية فيه لقوْلهم "لا أشرب له شربة ماء" ونحو ذلك، ولنقلِ الأمثالِ السائرة ونحوها مما ليس هذا موضع بسطه، وهذا الجواب ذكرة أبو العباسِ ابنِ تيمية في بعض كلامهِ القديم وهُو يَقتضي أنَّ دلالة "إنَّما" على الحصرِ إنَّما هو بطريق العُرف والاستعمالِ لا بأصلِ وضع اللغة، وهو قول "حكاه غيرة في المسألة.

وأمَّا قولُه تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الانفال:٢].

ولم يعملُ ما ينفعُهُ بلُ ما يضرُّه، ولهذا لمَّا سُئلَ النبيُّ عَيَّاكِيُّهُ عن الكفار فقالَ: «ليسُوا بشيء»(١) ، ويقولُ أهلُ الحديث عنْ بعض الرواة المجروحين والأحاديث الواهية: «ليسَ بشيءِ» إذا لم يكنُ مما يُـنتفعُ بِهِ في الروايةِ لظهورِ كذبِهِ عــمدًا أوْ خطأ، ويقال أيضًا لمن خرج عنْ موجب الإنسانية في الأخلاق ونحوها: هذا ليسَ بآدميٌّ ولا إنسان وما فيه إنسانية، ومنه قولُ النِّسوَّةِ في يوسفَ عليه السلامُ: ﴿ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلاَّ مَلَكٌ كُرِيمٌ ﴾ [يوسف:٣١] ، وكذلك قولُ اللَّهِ تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ [الحج:٤٦] وقولُ النبيِّ ﷺ: «ليس المسكينُ بهـذا الطوَّافُ الذي تردُّه اللقمةُ واللقْ متان والتـمرةُ والتمرتان إنَّما المسكينُ الذي لا يجد ما يُغنيه ولا يُفْطَنُ له فيُتصدَّقُ عليه ولا يسْأَلُ الناسَ إِلْحَافًا»(٢) وكذلك قال: «ما تعدُّونَ المفلسَ فيكُم؟» قالُوا: الذي لا درْهُم له ولا دينار قالَ: «ليس ذلكَ بالمفلس، ولكنَّ المفلسَ من يأتي يومَ القيامة بحسنات أمثال الجبال ويبجيءُ وقد شتم هذا وضرَبَ هذا وأخذَ مالَ هذا فيأخُذُ هذا من حسناته وهذا منْ حسَنَاتِهِ فإذا لم يتبقَّ لَهُ حسنةٌ أُخذَ منْ سيئاتهم فَطُرحَتْ عليه ثمَّ أُلقى في النار»(٣) وقالَ: «ما تعُدُّون الرقوبَ فيكُم؟» قالُوا: الرقوبُ منْ لا يُولدُ لهُ. قال: «الرقوبُ منْ لم يُقدِّم منْ ولده شيئًا»<sup>(٤)</sup> .

وكذلك قولُهُ عَلَيْهِ: «ليسَ الشديد بالصُّرعة ولكنَّ الشديدَ الذي يملكُ نفسهُ عندَ الغضبِ» (٥) وقولُهُ عَلَيْهِ: «ليسَ الغنَى عن كثرة العَرَضِ وإنَّما الغنَى غنَى النَّفْسِ» (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه:البخاري (٨/٨)، ومسلم (٧/ ٣٥) من حديث عائشة نَطْقُها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١٥٣)، ومسلم (٣/ ٩٥) من حديث أبي هريرة تُطُّكُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٨/٨) من حديث أبي هريرة نخلُّك .

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٨/ ٣٠) من حديث عبد اللَّه بن مسعود.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: البخاري (٦/ ٣٤)، ومسلم (٨/ ٣٠) من حديث أبي هريرة وُطُّكُ.

<sup>(</sup>٦) أخرجه: البخاري (٨/٨٨)، ومسلم (٣/ ١٠٠) من حديثُ أبي هُريرة نَطْقُ.

وأمشالُ ذلك، فهذا كلُّـه نفيٌ لحقيـقة الاسم منْ جهـَـةِ المُضِيِّ الذي يجب اعتبارُه، فيإنَّ اسمَ الرقوب والمفلس والغني والشديد ونحو ذلك إنَّما يـتعارفُه الناسُ فيمنْ عَدَمَ مالَهُ وولدَهُ أوْ حصلَ له مالٌ أو قوَّةٌ في بدنه، والنفوسُ تجزعُ من الأوَّلَيْن وترغب فِي الآخرَيْن، فـيعتـقدُ أنَّه هو المستـحقُّ لهذا الاسم دونَ غيرِهِ فبيَّن ﷺ أنَّ حقيقةَ ذلك المعْنَى ثابتةٌ لغير هذا المتوهم على وجْه ينبغي بعلو الاعتقاد والقصد بذلكَ الغيرِ فإنَّ مَنْ عدمَ المالَ والولدَ يومَ القيامة حيثُ يضرُّ عدمُهُ أحقُّ باسم المفلس والرقوبِ ممن يُعدمهُمَا حيثُ قدْ لا يتضرر بذلكَ تضررًا معتبرًا ولذلك وجـودُ غِنى النفس وقوتها أحقُّ بالمدح والطلب منْ قوَّة البدن وغنَى المال وهكذا قولُه عَيَالِيَّةِ: «إنَّما الرِّبا في النسيئة» أوْ لا «رباً إلا في النسيئة». فإنَّ الرِّبا العام الشاملُ للجنسين، والجنسُ الواحدُ المتـفقةُ صفاتُهُ إنَّما يكونُ في النسيـــئة وأمَّا ربَا الفضل فلا يكونُ إلا في الجنــس الواحد ولا يفعلُهُ أحِدٌ إلا إذا اختلفت الصفاتُ، كالمضروب بالتِّبْرِ، والجيدِ بالرديءِ، فأمَّا مع استواءِ الصفاتِ فلا يبيعُ أحــد درْهمًا بدرهمينِ، وأيضًا فرِبَا الفضلِ إنَّما حُرِّم لأنه ذريعة الى ربا النسيئة كما في «المسند»(١) عن النبيِّ عَلَيْهُ أنه قال: «لا تبيعُوا الدرهم بالدرهمين؛ إنِّي أخاف عليكُم الرِّبا».

فالرِّبا المقصود بالقصد الأول هُو رِبَا النسيئة، فإذا بِيعَ مائةٌ بمائة وعشرين مع اتّفاق الصفات ظهرت أن الزِّيادة قابلت الأجل الذي لا منفعة فيه وإنّما دخل فيه للحاجة، ولهذا لا يضمن الآجال باليد فلو بقيت العين في يَده، أو المال في ذمته مدة لم يضمن الأجل بخلاف زيادة الصفة؛ فإنّها مضمونةٌ في الإتلاف والعصب وفي المبيع إذا قابلت غير الجنس، فلهذا قيل: إنّما الرّبا في الإتلاف والعصب وفي المبيع إذا قابلت عمر الله بن ب

النسيئة ولا رباً إلا في النسيئة، فإنَّ المستحقُّ لاسم الربا في الحقيقة هو رباً النسيئة ولذلك نَفى الأسماء الشرعية لانتفاء بعض واجباتها لقوله: ﴿ إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ اللَّهِ مِ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ.. ﴾ إلى قوله: ﴿ أُولْئِكَ هُمُ الْمُوْمِنُونَ الْمُوْمِنُونَ اللَّهِ مِن إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ.. ﴾ إلى قوله: ﴿ أُولْئِكَ هُمُ الْمُوْمِنُونَ مَنْ الْمُوَّمِنُونَ الْاسمِ على الحقيقة الواجبة دونَ من أخلَّ بشيء من واجبات الإيمان والإسلام عمن انتفى عنه بعض واجباتهما لقوله: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن (١١) الحديث، وقوله: «المسلمُ مَنْ سلم المسلمونَ من لسانه ويده، والمهاجرُ من هَجَرَ ما نهى الله عنه (١٢) وقوله: «المؤمن من أمنهُ الناس على دمائهم وأموالهم، والمجاهدُ من جاهد نفسه في ذات الله (١٣) ، ومثلُ أمنه كثيرٌ ، وكذلك قوله على الله على الله على ألله على ألله على على على الله على على على الله الله إلا الله والله والمناه والمناه والمناه والمناه والمناه الشهور ولا يكونُ في بعضها، بخلاف التسعة والعشرين، فإنَّه يجبُ عددُها واعتبارُها بكل حال، وهذا كما يُقال: الإسلامُ شهادةُ أن لا إله إلا الله وأنَّه والله .

فهذا هو الذي لا بدَّ منه، وما زاد على ذلك فقد يجب على الإنسان، وقد يموت قبل التمكن، فلا يكون الإسلام في حقه إلاما تكلَّم به، وحاصل الأمر أن الكلام الخبريَّ هو إمَّا إثبات أو نفيٌ فكما أنهم في الإثبات يثبتون للشيء السم الشيء إذا حصل فيه مقصود الاسم وإن انتفت صورة المسمَّى، فكذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٧٨/٣)، (٧/ ١٣٦)، (٨/ ١٩٥ ـ ١٩٧)، ومسلم (١/ ٥٥) من حديث أبي هريرة رُطِّتُكِ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٩/١)، (٨/ ١٢٧) من حديث عبد اللَّه بن عمرو بن العاص رَّكَ .

<sup>(</sup>٣) أخـرجه: أحـمد (٣/ ٣٧٩)، والتـرمـذي (٢٦٢٧)، والنسائي (٨/ ١٠٤ ـ ١٠٥) من حـديث أبي هريرة رَّطَّتُك.

في النّفي، فإنّ أدوات النّفي تدلّ على انتفاء الاسم بانتفاء مسمّاه فذلك، تارةً لأنه لم يُوجد أصلاً، وتارةً لأنه لم توجد الحقيقة المقصودة بالمسمّى، وتارة لأنه لم تكن تلك الحقيقة المقصودة بالمسمّى مما لا ينبغي أن يكون مقصوداً بل المقصود غيره، وتارة لأسباب أخر وهذا كلّه إنّما يظهر من سياق الكلام وما اقترن به من القرائن اللفظية التي لا تخرجه عن كونه حقيقة عند الجمهور ولكون المركب قد صار موضوعاً لذلك المعنى، أوْ مِن القرائن الحالية التي تجعله مجازاً عند الجمهور، وأمّا إذا أطلق الكلام مجردًا عن القرينتين فمعناه السلب المطلق وهو أكثر الكلام وهذا الجواب ملّخص من كلام شيخ الإسلام أبي العباس ابن تيمية ـ رحمه الله.

وأما قولُهُ تعالى: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [النساء:١٧١]، وقولُهُ: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ [الرعد:٧]، ونحو ذلك، فالجواب عنه أن يُقال: الحصر تارةً يكونُ عامًا كقوله: ﴿إِنَّمَا إِلَهُكُمُ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُو ﴾ [طه:٨٨] ونحو ذلك، وتارةً يكونُ خاصًا بما يدلُّ عليه سياقُ الكلامِ فليسَ الحصرُ أن ينفيَ عن الأوَّل كل ما سوى الشاني مطلقًا، بلْ قد ينفي عنه ما يُتوهَمُ أنه ثابتٌ لهُ مِنْ ذلك النوعِ الذي أثبت له في الكلام.

فقولُه: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [النساء:١٧١] فيه نفي تعدد الإلهيّة في حقّه سبحانَهُ وأنَّه لا إله غيره، ليسَ المرادُ أنه لا صفة له سوى وحدانية الإلهية، وكذلك قولُهُ: ﴿إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [الكهف:١١٠] فإنَّ المرادَ به أنه لم يُوحَ إليَّ في أمرِ الإلهية إلا التوحيد لا الإشراك.

والعجبُ أنَّ أبا حيَّان الأندلسيِّ أنكر على الزمخشريِّ ادعاءَه الحصرَ في هذه الآيةِ لاستلزامهِ عندَهُ أنَّه لم يوحَ إليه غيرَ التوحيدِ، قالَ: لأنَّ الحصرَ إنما

يلقى من جهة: «أنما» المفتوحةِ الهمزةِ، قالَ: ولا يُعرفُ القولُ بإفادتها الحصرَ إلا عندَ الزمخشريِّ وحده.

وردَّ ذلك عليه شيخُنا أبو محمد بنِ هشامٍ بناءً على أنَّ (أنَّ) المفتوحة فرعٌ عن «إن» المكسورة على الصحيح، قال: ولهذا صحَّ للزمخشريِّ أن يدَّعي أنها تفيدُ الحصرَ «إنَّما» انتهى.

وهذا كلُّه لا حاجة إليه في هذه الآية فإنَّ الحصر مستفادٌ فيها من "إنما» المكسورة التي في أول الآية فلو فرض أن "أنما» المفتوحة لا تفيدُ الحصر لم ينتف بذلك الحصر في الآية على ما لا يخفى، وكذلك قولُهُ تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ [الرعد:٧] أي لست ربًّا لهم ولا مُجازيًا ولا محاسبًا، وليس عليك أن تجبرهم على الإيمان، ولا أن تتكلف لهم طلب الآيات التي يقترحونها عليك ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ [الرعد:٧] فليس عليك إلا الإنذارُ، كما قال: ﴿فَإِنَّمَا أَنتَ مُذكرٌ وَاللَّهُ وَعَلَيْنَا الْعِسَابُ ﴾ [الرعد:١٤] وقال: ﴿فَذَكَرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذكرٌ وَاللهُ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُسَيْطِرٍ ﴾ [الناشية:٢١،٢١].

ومنْ هَا هُنَا يظهرُ الجوابُ عن قوله: "إنما كان الذي أوتيتُه وحيًا أوحاهُ اللّهُ إليّ فإنّه قالَ: "ما مِنْ نبيّ إلا وقد أُوتي من الآياتِ ما آمنَ على مثله البشرُ، وإنّما كان الذي أوتيتُه وحيًا أوحاهُ اللّهُ إليّ، فأرجُو أنْ أكونَ أكثرُهم تابعًا يومَ القيامة" (١) فالكلامُ إنما سيق لبيانِ آياتِ الأنبياءِ العظامِ الذي آمن لهم بسببها الخَلْقُ الكثيرُ، ومعلومٌ أن أعظم آياتِ النبيّ عَيَا اللهِ التي آمن عليها أكثرُ أُمّتِه هي الوحي وهو الذي كان يدعو به الخلق كلّهم، ومنْ أسلم في حياته خوفًا فأكثرُهم دخل الإيمانُ في يدعو به الخلق كلّهم، ومنْ أسلم في حياته خوفًا فأكثرُهم، فالنفيُ توجّه إلى قلبه بعد ذلك بسبب سماع الوحي لمسلمي الفتح وغيرهم، فالنفيُ توجّه إلى



أنه لم تكن آياتُهُ التي أوجبت إسلام الخلق الكثير من جنس ما كان لمن قبله مثل ناقة صالح وعصا موسى ويده وإبراء المسيح الأكمه والأبرص وإحياء الموتى ونحو ذلك، فإن هذه أعظم آيات الأنبياء قبلَه وبها آمن البشر لهم، وأمّا آيتُه هو على التي آمن البشر عليها في حياته وبعد وفاته فهي الوحي التي أوحي إليه وهي التي توجب إيمان البشر إلى يوم القيامة كما قال تعالى: ﴿ وَأُوحِي إليه وهي التي توجب إيمان البشر إلى يوم القيامة كما قال تعالى: ﴿ وَأُوحِي إليه وهي التي توجب أيمان البشر إلى يوم القيامة، ومما يبين أن آيات الأنبياء انقطعت بموتهم وآياته على التي التي توهم وهم وهم المناق المحسر قلل لم ينتف عن "إنّما» في شيء من هذه الأنواع التي توهم وها، أن الحصر قلل جاء فيها وفي مثلها بإلاً كما جاء بـ "إنّما» فإنه جاء «لا ربا إلا في النسيئة» كما جاء بـ "إنّما فإنه جاء «لا ربا إلا في النسيئة» كما جاء (إنّما أنت مُنذر ومَا مُحَمَّد إلاً رسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلهِ الرّسُلُ [الرعد:٧] وكذلك قوله: ﴿ مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرّسُلُ ﴾ [الائدة:٧] .

ومثلُ ذلك كثيرٌ فهذا وجه إفادتها الحصر في هذه الآية على القول المشهور وهو "إنما" في قوله: ﴿إِنَّما يَخْشَى اللّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨] هي الكافة ، وهو "إنما على قول من جعلها موصولةً فت فيد الحصر من جهة أخرى وهو أنّها إذا كانت موصولة فتقدير الكلام "إن الذين يخشون الله هم العلماء" وهذا أيضًا يفيد الحصر؛ فإنّ الموصول يقتضي العموم لتعريفه، وإذا كان عامًا لزم أن يكون خبره عامًا أيضًا لئلا يكون الخبر أخص من المبتدأ، وهذا النوع من يكون خبره عامًا فلا ريب إفادته الحصر يسمّى حصر المبتدأ في الخبر، ومتى كان المبتدأ عامًا فلا ريب إفادته الحصر، وأمّا دلالة الآية على الثالث، وهو نفي العلم من غير أهل الخشية، فمن جهة الحصر أيضا فإنّ الحصر المعروف المطرد فهو حصر الأول في الثاني،

وهو هَاهُنا حصرُ الخشية في العلماء، وأما حصرُ الثاني في الأول فقد ذكره الشيخُ أبو العباس ابن تيمية \_ رحمه اللَّه \_ وأنه قد يكونُ مرادًا أيضًا فيصيرُ الحصرُ من الطرفينِ ويكونانِ متلازمين، ومثلُ ذلك كقوله: ﴿إِنَّمَا تُنذِرُ مَن اتَّبَعَ الذِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾ [يس:١١]، وَ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذرُ مَن يَخْشَاهَا ﴾ [النازعات:٤٥]، و﴿ إِنَّمَا يُؤُمِّنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْد رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ فَ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ [السجدة:١٦،١٥] قالَ: وكذلك الحصرُ في هذه الآية أعني قولِه: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ فتقتضي أنَّ كلَّ من خشيَ اللَّهَ فهو عالمٌ، وتقتضي أيضًا أنَّ العالِمَ من يخشي اللَّهَ، وبيانُ الحصر الذي ذكره الشيخُ \_ رحمه اللَّه \_ في هذه الآيات أنَّ قولَه: ﴿ إِنَّمَا تُنذرُ مَن اتَّبَعَ الذَّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾ [يس:١١] فيه الحصر من الطرفينِ، فإن اقتضى أن إنذارَهُ مختصٌّ بمن اتبع الذكر وخشيَ الرحمنَ بالغيب فإن هذا هو المختصُّ بقبول الإنذار، والانتفاع به فلذلك نفَى الإنذارَ عن غيرِهِ، والقرآنُ مملوءٌ بأنَّ الإنذارَ إنما هو للعاقلِ له خاصةً، ويقتضي أنه لا يتبعُ الذكرَ ويخشى الرحمنَ بالغيبِ إلا منْ أنذره أيْ مَنْ قَبلَ إنذارَهُ وانتفعَ به فإنَّ اتباعَ الذكرِ، وخشيةَ الرحمنِ بالغيبِ مختصةٌ بمن قَبِلَ الإنذارَ كما يختصُ قبولُ الإنذارِ والانتفاعُ بأهلِ الخشيةِ واتباعِ الذكرِ.

وكذلك قولُه: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَاهَا ﴾ [النازعات: ٤٥] وقولُه: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِهِا خَرُوا سُجَدًا ﴾ [السجدة: ١٥] الآية فإن انحصار الإنذار في أهل الخشية ، كانحصار أهل الخشية في أهل الإنذار ، والذين خرُّوا سجدًا في أهل الإيمان ونحو ذلك فكذلك قولُه: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ وقد فسرها السلف بذلك أيضًا كما سنذكره - إن شاء اللَّه تعالى - ونذكر شواهده.



وهاهنا نكتة حسنة ، وهي أن قبوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ قد عُلِم أنه يقتضي ثبوت الخشية للعلماء للرهل (١) يقتضي ثبوتها لجنس العلماء ، كما يُقال: إنما يحج المسلمون ، أو: لا يحج إلا مسلم، فيقتضي ثبوت الحج لجنس المسلمين لا لكل فرد فرد منهم أو يقتضي ثبوت الخشية لكل واحد من العلماء ، هذا الثاني هو الصحيح وتقريره من جهتين:

الجهة الأولى: أن الحصر هَاهُنا من الطرفين، حصر الأول في الثاني وحصر الثاني في الأول، كما تقدَّم بيانُه، فحصْر الخشية في العلماء يفيد أنَّ كلَّ من خشي اللَّه فهو عالم وإنْ لم يُفِدْ لمجرده أنَّ كلَّ عالم فهو يخشى اللَّه وتفيد أنَّ من لا يخشى فليس بعالم، وحصر العلماء في أهل الخشية يفيد أنَّ كلَّ عالم فهو خاش، فاجتمع من مجموع الحصرين ثبوت الخشية لكل فرد من أفراد العلماء.

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، ولعل الصواب: «للرب فهل».

يُجوِّزُ تخصيصَ العلةِ وأما من لا يُسمِّي علةً إلا ما استلزمَ الحكمَ ولزمَ من وجودِها وجودُه على كلِّ حال، فهؤلاءِ عندهم الشرطُ وعدمُ المانعِ من جملة أجزاءِ العلة، والمقصودُ هنا أنَّ العلمَ إذا كان سببًا مقتضيًا للخشيةِ كان ثبوتُ الخشيةِ عامًا لجميع أفرادِ العلماء لا يتخلفُ إلا لوجود مانع ونحوه.

وقد تقد م بيانُ دلالةِ الآية على أنَّ منْ خَشِي اللَّهَ وأطاعه وامتثل أوامره واجتنب نواهيه فهو عالِمٌ لأنه لا يخشاه إلا عالِمٌ، وعلى نفي الخشيةِ عن غيرِ العلماءِ، ونفي العلم عن غير أولي الخشيةِ أيضًا، وأنَّ من لم يخشَ اللَّهَ فليسَ بعالِم وبذلك فسَّرها السلفُ.

فعنِ ابنِ عباسٍ قال: «يريـدُ: إنما يخافُني مِنْ خلقِي مَنْ عَلِمَ جبروتِي وعزَّتي وجَلالِي وسلْطَاني».

وعنْ مجاهد والشعبيِّ: «العالِمُ من خافَ اللَّهَ».

وعن ابنِ مسعودٍ قبالَ: «كفى بخشيةِ اللَّهِ علمًا وكنفَى بالاغترارِ باللَّهِ جهلاً».

وذكر ابنُ أبي الدنيا عن عطاء الخراسانيِّ في هذه الآيةِ: «العلماءُ باللَّهِ الذين يخافونَهُ».

وعن الربيع بنِ أنسٍ في هذه الآية قال: منْ لم يخشَ اللَّهَ فليسَ بعالِم، ألا ترى أنَّ داود قال: ذلكَ بأنَّك جَعلتَ العلمَ خشيتَكَ، والحكمة والإيمانَ بك وما عَلِمَ منْ لم يخشَكَ وما حكم من لم يؤمنْ بك .

وعِن الربيعِ عن أبي العالية في قولِهِ تعالى: ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة:٢٦٩]. قال: «الحكمةُ الخشيةُ فإنَّ خشيةَ اللَّه رأسُ كلِّ حكمة».



وروى الدارميُّ من طريق عكرمة عن ابنِ عباسٍ: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ قال: «مَنْ خشيَ اللَّهَ فهو عالمٌ».

وعن يحيى بن جعدة، عن علي قال: «يا حملة العلم، اعملوا به فإنّما العالم من عمل بما علم فوافق علمه عمله، وسيكون أقوام يحملون العلم ولا يجاوز تراقيهم، يخالف علمهم عملهم، وتخالف سريرتهم علانيتهم، يجلسون حلقًا فيباهي بعضهم بعضًا، حتّى إنَّ الرجل ليغضب على جليسه أنْ يجلس إلى غيره ويدعَه ، أولئك لا تصعد أعمالهم في مجالسهم تلك إلى الله عزَّ وجلّ».

وعن مسروق قالَ: «كفى بالمرءِ علمًا أن يخشى اللَّهَ عزَّ وجلَّ وكفى بالمرءِ جهْلاً أنْ يُعجبُ بعلمه».

وعن ابنِ عمرَ وَلَيْكُ قَـال: «لا يكونُ الرجلُ عالمًا حتَّى لا يحسـدَ من فوقَهُ ولا يحقرَ من دونَهُ، ولا يبتغي بعلمِه ثمنًا»، وعن أبي حازم نحوه.

منه قولُ الحسنِ: «إنما الفقيهُ الزاهدُ في الدُّنيا، الراغبُ في الآخرةِ، البصيرُ بدينه، المداومُ على عبادة ربِّه».

وعن عبيدِ اللَّهِ بنِ عمرَ أنَّ عـمرَ بنَ الخطابِ سألَ عبدَ اللَّهِ بنَ سلامٍ: «مَنْ أربابُ العلم؟ قال: الذين يعملونَ بما يعلمُونَ».

وقال رجلٌ للشعبيِّ: أفتني أيها العالم فقال: «إنما العالمُ من يخافُ اللَّهَ».

وعن الربيع بنِ أنس عن بعضِ أصحابِهِ قال: «علامةُ العلمِ: خـشيةُ اللَّهِ عزَّ وجلّ».

وسئلَ سعدُ بنُ إبراهيم: من أفقهُ أهلِ المدينةِ؟ قال: «أتقاهم لربِّه».

وسئل الإمامُ أحمدُ عن معروف، وقيلَ له: هلْ كان معه علمٌ ؟ فقال: «كان معه أصلُ العلم، خشيةُ اللَّهِ عزَّ وجلّ».

ويشهد لهذا قولُه تعالى: ﴿ أُمَّنْ هُو قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْدَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩] ، وكذلك قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء: ١٧].

وقولُهُ: ﴿ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَالَة ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الانعام: ٤٥] ، وقولُهُ: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النحل: ١١٩].

قال أبو العالية : «سألتُ أصحابَ محمد عن هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء:١٧] ، فقالُوا: كلُّ من عَصَى اللَّهَ فهو جاهلٌ، وكلُّ من تاب قبل الموتِ فقدْ تابَ من قريب».

وعن قتادةَ قالَ: «أجمع أصحابُ رسولِ اللَّه عَلَيْ على أنَّ كلَّ من عصى ربَّه فهو ربَّه فهو ربَّه فهو جاهلٌ جهالةً، عمدًا كان أو لم يكنُ، وكلُّ من عَصَى ربَّه فهو جاهلٌ».

وقال معاهدٌ: «منْ عملَ ذنبًا من شيخٍ أو شابِ فهو بجهالة»، وقالَ أيضًا: «من عصى ربَّه فهو جاهلٌ حتى ينزع عن معصيته»، وقال أيضًا: «من عملَ سوءًا خطًا أو إثمًا فهو جاهلٌ حتى ينزع منه»، وقال أيضًا هو وعطاء: «الجهالةُ: العمدُ»، رواهنَّ ابنُ أبي حاتم وغيرُه، وقال: ورُوي عن قتادة،



وعمرِو بنِ مرةً، والثوريِّ نحو ذلك.

ورُوي عن مجاهد، والضحاك، قالا: «ليسَ من جهالتِهِ أن لا يعلَمَ حلالاً ولا حرامًا، ولكن من جهالته حينَ دخلَ فيه».

وقال عكرمةُ: «الدنيا كلُّها جهالةٌ».

وعن الحسنِ البصريِّ أنَّه سئلَ عنها فقال: «هم قومٌ لم يعلمُوا ما لهم مما عليهم، قيل له: أرأيت لو كانوا علموا؟ قال: فليخرجُوا منها فإنها جهالةٌ».

ومما يبيِّنُ أنَّ العلمَ يوجبُ الخشيةَ وأنَّ فقدَهُ يستلزمُ فقْدَ الخشيةَ وجوه:

إحداها: أن العلم باللَّه تعالى وما لَهُ من الأسماء والصفات كالكبرياء والعظمة والجبروت، والعزة وغير ذلك يوجب خشيتَه ، وعدم ذلك يستلزم فقْد هذه الخشية ، وبهذا فسر الآية ابن عباس، فقال: «يريد إنما يخافني مَن علم جبروتي، وعزَّتي، وجلالي، وسلْطاني»، ويشهد لهذا قول النبي على النبي المناع النبي العلمكم باللَّه وأشد كم له خشية (١) وكذلك قوله على الترمذي وابن ما أعلم فضحكتُم قليلاً ولبكيتُم كثيراً» (١) وفي «المسند» وكتاب الترمذي وابن ماجه (١) من حديث أبي ذر عن النبي على النبي على قال : «إني أرى ما لا ترون وأسمع ما لا تسمعون، إن السماء أطّت وحُق لها أن تنط، ليس فيها موضع أربع أصابع إلا وملك واضع جبهته ساجد للَّه عز وجل واللَّه لو تعلمون ما أعلم لضحكتُم قليلاً ولبكيتُم كثيراً، وما تلذذتُم بالنساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز كثيراً، وما تلذذتُم بالنساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز كشيراً، وما تلذذتُم بالنساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز الله عن الله عن الله عن النساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز الله عن الله عن السماء الله عن الله عن الله عن النساء على الفُرش، ولخرجتُم إلى الصعدات تجأرون إلى اللَّه عز الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن اله السماء الله عن الله عن

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧/ ٢)، ومسلم (٤/ ١٢٩) من حديث أنس بن مالك رطحت .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ٤٢ \_ ٤٣ \_ ٤٩ \_ ٨٦)، (٦/ ٦٨ \_ ٦٩)، (٧/ ٥٥)، (٨/ ١٦٠)، ومسلم (٣/ ٢٧) من حديث عائشة ظهيع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (١٧٣/٥)، والترمذي (٢٣١٢)، وابن ماجه (٤١٩٠).

وجلَّ»، وقال الترمذيُّ: حسنٌ غريبٌ.

قال: ويُروى عن أبي ذر موقوقًا وذكر أبو نعيم وغيرُه بالإسناد عن ابنِ عباسٍ، أنه قالَ للنفرِ الذين كانوا يختصمون ويتمارون: «أو ما علمتُم أنَّ للَّه عبادًا أصمتَ مَ خشيةُ اللَّه من غير بكم ولا عَيِّ، وإنهم لَهُمُ العلماءُ والفصحاءُ والطلقاءُ والنبلاءُ، العلماءُ بأيامِ اللَّه غيرَ أنهم إذا تذكّروا عظمةَ اللَّه طاشت لذلك عقولُهم، وانكسرت قلوبُهم، وانقطعت ألسنتُهم، حتَّى إذا استفاقُوا من ذلك، تسارعُوا إلى اللَّه عزَّ وجلَّ بالأعمال الزكيَّة، يعدون أنفسهم مع المفرطين، وإنهم لأكياسٌ أقوياءُ مع الظالمينَ والخاطئين، وإنهم لأبرارٌ برءاءُ، إلا أنهم لا يستكثرون إلا الكثير، ولا يرضون له بالقليل، ولا يدلون عليه بالأعمال هم حيثُ ما لقيتموهُم مهتمُّونَ مشفقونَ وجلُونَ يدلون عليه بالأعمال هم حيثُ ما لقيتموهُم مهتمُّونَ مشفقونَ وجلُونَ خائفون».

وروى ابن أبي الدنيا أثراً عن زناد بن أبي حبيب أنه بلغه: «أن من حملة العرس من سال من عينه أمثال الأنهار من البكاء فإذا رفع رأسه قال: سبحانك ما تُخشى حق خشيتك، قال تعالى ذكره: لكن الذين يحلفون باسمي كاذبين لا يعلمون ذلك».

وعن يزيد الرقاشيِّ قالَ: "إن للَّه تبارك وتعالى ملائكةً حول العرش، تجري أعينهم مثلَ الأنهار إلى يومِ القيامة، يميدونَ كأنَّهم ينفضهم الريحُ من خشية اللَّه، فيقول الربُّ عزَّ وجلَّ: يا ملائكتي، ما الذي يُخيفكُم وأنتم عنْدي؟ فيقولون: يا ربِّ، لو أنَّ أهلَ الأرضِ اطَّلعوا من عزَّتك وعظمتك على ما اطَّلعنا عليها، ما أساغوا طعامًا ولا شرابًا، ولا انبسطُوا في فُرُشِهِم، والخرجُوا إلى الصَّحاري يخورونَ كما تخورُ البقرُ». ومثل هذا كثيرٌ جدًّا،



والمقصود أنَّ العلمَ باللَّهِ وأسمائهِ وصفاتِهِ وأفعالِهِ منْ قدرِه، وخلقه، والتفكيرَ في عجائبِ آياتِهِ المسموعةِ المتلوةِ، وآياتِهِ المشاهدةِ المرئيةِ من عجائبِ مصنوعاتِه، وحكم مبتدعاتِه ونحو ذلك مما يوجبُ خشيتَهُ وإجلالَهُ، ويمنعُ من ارتكابِ نهيه، والتفريط في أوامرِه؛ هو أصلُ العلمِ النافع، ولهذا قال طائفةٌ من السلف لعمر بنِ عبدِ العزيزِ وسفيان بن عيينةً: «أعجبُ الأشياءِ قلبٌ عَرَفَ ربَّه ثمَّ عصاهُ».

وقال بشرُ بنُ الحارثِ: «لو يفكرُ الناسُ في عظمةِ اللَّهِ لما عصوا اللَّه» وفي هذا المعنى يقولُ الشاعرُ:

فواعجبًا كيف يُعصى الإله به وكيف يجحدُه الجاحدُ وللَّه في كلِّ تحـــريكة وتسكينة أبداً شـــاهد وفي كللِّ شيءٍ له آيةٌ تدلُّ على أنَّه واحسل الوجه الثاني: أنَّ العلمَ بتفاصيلِ أمرِ اللَّهِ ونهيه، والتصديقَ الجازمَ بذلك، ومما يترتبُ عليه من الوعـدِ والوعيدِ والثوابِ والعقابِ، مع تيـقنِ مراقبةِ اللَّهِ واطِّلاعهِ، ومشاهدَتِهِ، ومقتِهِ لعاصِيهِ وحضورِ الكرامِ الكاتبينَ، كلُّ هذا يوجبُ الخشـيةَ، وفـعلَ المأمورِ وتركَ المحظورِ، وإنَّمــا يمنعُ الخشــيةَ ويوجبُ الوقوع في المحظورات الغفلة عن استحضار هذه الأمور، والغفلة من أضداد العلم، والغفلةُ والشهوةُ أصلُ الشرِّ، قال تعالى: ﴿ وَلا تُطعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذَكْرَنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ [الكهف:٢٨]، والشهوةُ وحـدُها، لا يستقلُّ بفعلِ السيئاتِ إلا مع الجهلِ، فإنَّ صاحبَ الهوى لو استحضرَ هذه الأمورَ المذكورةَ وكانتْ موجودةً في ذكرِه، لأوجبتْ له الخـشيةَ القامعةَ لهواهُ، ولكنَّ غفلتَه عنها مما يوجب منقص إيمانه الذي أصله التصديق الجارم المترتب على

التصور التام، ولهذا كان ذكرُ اللَّه وتوحيدُه والثناءُ عليه يزيدُ الإيمانَ، والغفلةُ والإعراضُ عن ذلك يضعفُهُ وينقصُهُ، كما كان يقولُ منْ يقولُ من الصحابة: «اجلسُوا بنا نؤمنُ ساعة».

وفي الأثرِ المشهورِ عن حماد بنِ سلمة عن أبي جعفر الخطمي عن جده عمير بن حبيب وكان من الصحابة، قال: «الإيمانُ يزيدُ وينقصُ قيلَ: وما زيادتُهُ ونقصانُهُ قال: إذا ذكرنا اللَّهَ ووحَدْناه وسبَّحْنَاهُ، فتلك زيادتُهُ، وإذا غفلنا ونسينا، فذلك نقصانه .

وفي مسندي الإمام أحمد والبزار (١) من حديث أبي هريرة أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ النبيَّ عَلَيْكُ الله إلا اللَّه؟ قال: «قولُوا: لا إله إلا اللَّه».

ولهذا كان الصحيح المشهور عن الإمام أحمد الذي عليه أكثر أصحابه وأكثر علماء السنة من جميع الطوائف؛ أنَّ ما في القلب من التصديق والمعرفة يقبل الزيادة والنقصان، فالمؤمن يحتاج دائماً كلَّ وقت إلى تجديد إيمانه وتقوية يقينه، وطلب الزيادة في معارفه، والحذر من أسباب الشك والريب والشبهة، ومن هنا يُعلم معنى قول النبي على النبي على الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن "(۱) يسرق السارق حين يسرق أله عليه ومقته له مع ما توعده فإنه لو كان مستحضراً في تلك الحال لاطلاع الله عليه ومقته له مع ما توعده الله به من العقاب المجمل والمفصل استحضاراً تامًا لامتنع منه بعد ذلك وقوع هذا المحظور وإنما وقع فيما وقع فيه لضعف إيمانه ونقصه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٢/ ٣٥٩)، والبزار (٦٦٤ ـ كشف الأستار).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.



الوجهُ الثالث: أنَّ تصورَ حقيقة المخوف يوجبُ الهربَ منه، وتصورَ حقيقة المحبوبِ توجبُ طلبَهُ فإذا لم يهربُ منْ هذا ولم يطلبُ هذا دلَّ على أنَّ تصورَهُ لَذلك ليسَ تامَّا، وإن كانَ قد يصور الخبر عنه، وتصورُ الخبرِ وتصديقه وحفظُ حروفه غيرُ تصورُ المخبَر به فإذا أخبر بما هو محبوبٌ أو مكروهٌ له، ولم يكذِّبِ الخبرَ بل عرف صدقهُ لكن قلبه مشغولٌ بأمور أخرى عن تصورِ ما أخبرَ به، فهذا لا يتحركُ للهربِ ولا للطلب، في الأثر المعروف عن الحسن وروي مرسلاً عن النبيِّ عَلَيْكَةٍ: «العلمُ علمان، فعلمٌ في القلب، فذاك العلمُ النافعُ، وعلمٌ على اللسانِ، فذاك حجةُ اللَّه على ابنِ آدم»(١).

الوجه الرابع: أنَّ كثيرًا من الذنوب قد يكونُ سببُ وقوعه جهلَ فاعله بحقيقة قبحه وبُغض اللَّه له وتفاصيل الوعيـد عليه وإنْ كانَ عالمًا بأصل تحريمه وقبحه لكنَّه يكونُ جاهـ لا با وردَ فيه من التغليظ والتشديد ونهـ اية القبح، فـجهلُه بذلكَ هو الذي جرَّأَهُ عليه وأوقعه فيه، ولو كان عالمًا بحقيقة قبحه لأوجبَ ذلك العلمُ تركه خسيةً من عقابه، ولهذا كان القولُ الصحيحُ الذي عليه السلفُ وأئمةُ السنةِ أنه يصحُّ التوبةُ من بعضِ الذنوبِ دون بعضِ خـلافًا لبعض المعتزلة، فإنَّ أحدَ الذنبين قد يَعلمُ قبحَه فيتـوبُ منه ويستهينُ بالآخرِ لجهله بقبحه وحقيقة مرتبته فلا يقلع عنه، ولذلك قد يقهره هواه ويغلبه في أحدهما دون الآخر فيقلعُ عما لم يغلبُه هواه دون ما غلبه فيه هواهُ، ولا يقالُ لو كانت الخشية عندَهُ موجودةً لأقلع عن الجميع، لأن أصلَ الخشية عنده موجـودةٌ؛ ولكنها غـيرُ تامة،وسـبب نقصـهـا إمـا نقـصُ علمه، وإمـا غلبةُ هواه، فتبعُّضُ توبِيّه نشأ من كونِ المقتضِي للتوبةِ من أحدِ الذنبين أقوى من المقتضي للتوبية من الآخر، أو كونِ المانع من التوبية من أحدِهما أشدُّ من (١) أخـرجه: ابن أبي شــيبــة (٧/ ٨٢)، وذكره ابن الجــوزي في «العلل المتناهيـــة» (١/ ٨٣) ووهَّاه.

المانع من الآخر.

الخامس: أنَّ كلَّ ما علمَ علمًا تامًّا جازِمًا بأنَّ فعلَ شيئًا يضرُّه ضررًا راجحًا لم يفعلُه، فإنَّ هذا خاصة العاقلِ، فإنَّ نفسه تنصرف عمَّا يعلمُ رجحان ضرره بالطبع، فإنَّ اللَّه جعلَ في النفس حبًّا لما ينفعُها وبغْضًا لما يضرُّها، فلا يفعلُ ما يجزم بأنه يضرُّها ضررًا راجحًا، ولا يقع ُ ذلك إلا مَعَ ضعيف العقلِ؛ فإنَّ السقوطَ مَنْ موضع عال، أو في نهر مغرق، والمرورَ تحت حائط يُخشى سقوطُه، ودخول نار متأجّجة، ورمي المال في البحر، ونحو ذلك، لا يفعلهُ من هو تامُّ العقل لعلمه بأن هذا ضررٌ ولا منفعة فيه، وإنما يفعلهُ من لم يعلمْ ضررهُ كالصبيِّ، والمجنون، والسّاهي، والغافلِ، وأمّا العاقلُ فلا يُقدمُ على ما يضرهُ مع علمه بما فيه من الضرر إلا لظنّه أنَّ منفعتهُ راجحةٌ إمّا بأن يجزمَ بأن ضررهُ مرجوحٌ، أو يظنُّ أن خيرهُ راجحٌ، كالذي يركبُ البحر ويسافرُ الأسفار الخطرة للربح فإنه لو جزمَ بأنه يغرقُ أو يخسرُ لما فعلَ ذلكَ وإنَّما أقدمَ عليه لترجيحِ السلامةِ عندَهُ والربح، وإن كانَ قد يكونُ مخطئًا في هذا الظنِّ.

وكذلك الزاني والسارقُ ونحوُهما، لو حصلَ لهم جزمٌ بإقامةِ الحدودِ عليهم من الرجم والقطع ونحو ذلك، لم يقدموا على ذلك، فإذا عُلم هذا فأصلُ ما يوقعُ الناسَ في السيئاتِ الجهلُ وعدمُ العلم بأنها تضرُّهم ضررا راجحًا، أو ظنُّ أنها تنفعُهم نفعاً راجحًا، وذلك كلَّه جهلٌ إما بسيطٌ وإمَّا مركبٌ، ولهذا يسمَّى حالُ فعلِ السيئاتِ الجاهلية، فإن صاحبَها في حال جاهلية، ولهذا كانَ الشيطانُ يزيِّنُ السيئاتِ ويأمرُ بها، ويذكرُ ما فيها من جاهلية، ولهذا كانَ الشيطانُ يزيِّنُ السيئاتِ ويأمرُ بها، ويذكرُ ما فيها من المحاسنِ التي يُظنُّ أنها منافعُ لا مضار كما أخبرَ اللَّهُ عنه في قصة آدمَ أنه ﴿ يَا لَكُ اللّهُ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لاَ يَلْكَ اللّهُ عَلَى هُمَا سَوْءَاتُهُما ﴾ آدمُ هَلُ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكٍ لاَّ يَلْكُ اللّهُ عَنهُ فَهَا فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُما ﴾



[طه: ١٢] قال: ﴿ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجْرَةِ إِلاَّ أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْخَالِدِينَ ﴾ [الإعراب: ٢]، وقال تعالى ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِينَ ﴿ آَنَ ﴾ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ النسبيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْتَدُونَ ﴾ فَهُو لَهُ قَرِينَ ﴿ آَنَ وَقال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا ﴾ [ناطر: ٨]، وقال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا ﴾ [ناطر: ٨]، وقال ذَيْنَ لِكُلِّ أُمَّةً عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِم مَّرْجِعُهُمْ فَيُنبِّعُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الإنعام: ٨٠] وتزيينُ أعمالِهم يكونُ بواسطة الملائكة والأنبياء والمؤمنينَ للخيرِ، وتزيينُ شياطينِ الإنسِ والجنِّ للشَّرِ، وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ زَيِّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلادِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيلْسِلُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ ﴾ [الإنعام: ١٣٧].

ومثلُ هذا كثيرٌ فالفاعلُ للذنب لو جزمَ بأنه يحصلُ له به الضررُ الراجحُ لم يفعلْه، لكنه يزينُ له ما فيه من اللذةِ التي يظنُّ أنها مصلحة، ولا يجزمُ بوقوع عقوبته، بل يرجو العفوَ بحسنات أو توبة أو بعفو اللَّه ونحو ذلك، وهذا كلُّه من اتباع الظنِّ وما تهوى الأنفسُ، ولو كان له علمٌ كاملٌ لعرفَ به رجحانَ ضررِ السيئة، فأوجبَ له ذلك الخشيةَ المانعة له من مواقعتِها، ونبينُ هذا بـ :

الوجه السادس: وهو أن لَذَّاتِ الذنوبِ لا نسبة لها إلى ما فيها من الآلامِ والمفاسد البتة فإنَّ لذاتها سريعة الانقضاء وعقوباتها وآلامها أضعاف ذلك ولهذا قيل: "إن الصبر على المعاصي أهون من الصبر على عذاب اللَّه» وقيل: «ربَّ شهوة ساعة أورثت حزنًا طويلاً» وما في الذنوب من اللذات كما في الطعام الطيب المسموم من اللذة، فهي مغمورة بما فيه من المفسدة ومؤثر لذة النب كمؤثر لذة الطعام المسموم الذي فيه من السموم ما يمرض أو يقتل ومن هاهنًا يُعلم أنه لا يُؤثر لذات الذنوب إلا من هو جاهل بحقيقة عواقبها، كما لا يؤثر أكل الطعام المسموم للذّته إلا من هو جاهل بحقيقة عواقبها، كما ورجاؤه التخلص من شرها بتوبة أو عفو أو غير ذلك كرجاء آكل الطعام ورجاؤه التخلص من شرها بتوبة أو عفو أو غير ذلك كرجاء آكل الطعام

المسموم الطيب للخلاص من شرِّ سُمِّه بعلاج أو غيره، وهو في غاية الحمق والجهل، فقد لا يتمكن من التخلص منه بالكلية، فيقتله سمُّه، وقد لا يتخلص منه تخلصاً تامًّا فيطول مرضه، وكذلك المذنب قد لا يتمكن من التوبة، فإنَّ من وقع في ذنب تجراً عليه عمره وهان عليه خوض الذنوب وعسراً عليه الخلاص منها ولهذا قيل: «من عقوبة الذنب: الذنب بعده)».

وقد دلَّ على ذلك القرآنُ في غيرِ موضع، وإذا قُدرَ أنه تابَ منه فقد لا يتمكن من التوبة النصوح الخالصة التي تمحو أثره بالكلية، وإنْ قدِّر أنه تمكن من ذلك، فلا يقاوم اللذة الحاصلة بالمعصية ما في التوبة النصوح المشتملة على النَّدم والحزن والحوف والبكاء وتجشم الأعمال الصالحة، من الألم والمشقة، ولهذا قال الحسن: «ترك الذنب أيسر من طلب التوبة» ويكفي المذنب ما فاته في حال اشتغاله بالذنوب من الأعمال الصالحة التي كان يمكنه تحصيل الدرجات بها.

وقد اختلف الناس في التائب، هل يمكن عوده إلى ما كان عليه قبل المعصية؟ على قولين معروفين، والقول بأنه لا يمكن عوده إلى ما كان عليه قول أبي سليمان الدراني وغيره، وكذلك اختلفوا في التوبة إذا استكملت شروطها، هل يُجزم بقبولها؟ على قولين: فالقاضي أبو بكر وغيره من المتكلمين على أنّه لا يُجزم بذلك، ولكن أكثر أهل السنة والمعتزلة وغيرهم على أنه يقطع بقبولها، وإنْ قُدِّر أنه عفي عنه من غير توبة فإنْ كان ذلك بسبب أمر مكفر عنه كالمصائب الدنيوية، وفتنة القبر، وأهوال البرزخ، وأهوال البرزخ، وأهوال المور من المور من المور من المور من المعتفي من اللذة.

وإنْ عُفِيَ عنه بغيرِ سببٍ من هذه الأسباب المكفرةِ ونحوِها، فإنه لابَّد أن



يلحقَهُ عقوباتٌ كثيرةٌ منها: ما فاتَهُ من ثوابِ المحسنين، فإن اللَّه تعالى وإن عفا عن المذنبِ فلا يجعلْه كالذين آمنوا وعملوا الصالحات، كما قال تعالى: ﴿أَمْ حَسبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيْعَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَاتِ سَوَاءً مَّحْياهُمْ وَمَماتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ [الجائية:٢١] وقال: ﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ [ص:٢٨].

ولهذا قالَ بعض السلف: عُدّ أن المسيء قد عُفِي عنه، أليس قدْ فاته ثواب المحسنين؟ ولولا أنَّ اللَّه تعالى رضَّى أهل الجنة كلَّهم بما حصل لهم من المنازل لتقطعت أصحاب اليمين حسرات ما فاتهم من منازل المقربين مع المنازل لتقطعت أصحاب اليمين حسرات ما فاتهم العالية، وقد جاء في إمكان مشاركتهم لهم في أعمالهم التي نالوا بها منازلهم العالية، وقد جاء في الأحاديث والآثار أنهم يقولون: ألم نكن مع هؤلاء في الدنيا؟ فيقال: كنتُم تفطرون، وكانوا يصومون، وكنتم تبخلون، وكانوا ينفقون، ونحو ذلك.

وكذلك جاء: «أنَّ الرجل من أهلِ عليين ليخرجُ فيسيرُ في ملكه فما تبقى خيمةٌ من خيم الجنة إلا دخلَها من ضوء وجهه، فيستبشرون بريحه فيقولون: واهاً لهذه الريح، هذا رجلٌ من أهلِ عليين قد خرج يسيرُ في ملكه». هذا قد رُوي من حديث ابن مسعود مرفوعاً (١)، ورُوي من كلام كعب.

ومنها: ما يلحقه من الخجلِ والحياءِ من الله عز وجل عند عرضه عليه، وتقريره بأعماله، وربما كان ذلك أصعب عليه من دخول النار ابتداءً، وقد أخبر بذلك بعض للمحتضرين في زمان السلف عند احتضاره وكان أُغمي عليه حتى ظُنَ أنه مات، ثم أفاق فأخبر بذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٥٨٩/٤) وهو جزء من حديث طويل.

وجاء تصديقُ ذلكَ في الأحاديث والآثار كما روى عبدُ اللَّه بنُ الإمام أحمـدَ في كتـابِ «الزهدِ» بإسناده عن أبي هريرةَ وَلِينَ قال: «يُدُنِّ اللَّه عزَّ ا وجلَّ العبدَ يومَ القيامة، فيضعُ عليـه كنفَهُ، فيسترُهُ من الخلائق كلِّها، ويدفعُ إليه كـتابَهُ في ذلـكَ الستر، فـيقـولُ: اقرأْ يا ابنَ آدمَ كـتابَكَ، قـال: فيـمرُّ بالحسنة، فيبيضُ لها وجْهُه ويُسَرُّ بـها قلبُهُ قال: فيقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: أتعرفُ يا عبدي؟ فيقولُ: نعم، يا ربِّ أعرفُ، فيقول: إنى قد قبلتُها منك، قال: فيخرُّ للَّه ساجدًا، قال: فيقول اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ارفع رأسك يا ابنَ آدمَ وعُدْ في كتابكَ، قال: فيمرُّ بالسيئة فيسودُّ لها وجْهُه، ويوجلُ منها قلبُه وترتعدُ منها فرائصُه، ويأخذه من الحياء من ربه ما لا يعملُه غيرُهُ، قال: فيقولُ اللَّه عزَّ وجلَّ: أتعرفُ يا عبدي؟ قال: فيقولُ: نعم، يا ربِّ أعرفُ، قال: فيقول: إنى قد غفرتُها لك؟ قال: فلا يزالُ حسنةٌ تُقبلُ فيسجدُ، وسيئةٌ تُغفرُ فيسجدُ، فلا ترى الخلائقُ منه إلا السجودَ، قال: حتى تنادي الخلائقُ بعضَها بعضًا: طوبي لهذا العبد الذي لم يعص اللَّهَ قط، ولا يدرونَ ما قد لقي فيما بينه وبين اللَّه عزَّ وجلَّ».

ومما قد وقفه عليه ورُوي معنى ذلك عن أبي موسى، وعبد الله بن سلام، وغيرهما، ويشهد لهذا حديث عبد الله بن عمر الثابت في «الصحيح» (١) حديث النجوى \_ أن النبي عليه قال: «إذا كان يوم القيامة دعا الله بعبده فيضع عليه كنفه فيقول: ألم تعمل يوم كذا وكذا ذنب كذا وكذا؟ فيقول: بلى يا ربّ، فيقول: فإني قد سترتُها عليك في الدنيا وغفرت ذلك لك اليوم» وهذا كله في حق من يريد الله أن يعفو عنه ويغفر له فما الظن بغيره، ولهذا في «مراسيل الحسن» عن النبي أن يعفو عنه ويغفر له فما الظن بغيره، ولهذا في «مراسيل الحسن» عن النبي ال

وَلَهِذَا كَانَ أَشْهِرُ القولِينِ أَنَّ هِذَا الْحَكَمَ عَامٌ فِي حَقِّ التائبِ وغيرِه، وقد ذكرَهُ ولهذا كَانَ أشهرُ القولينِ أَنَّ هذا الْحَكَمَ عَامٌ في حَقِّ التائبِ وغيرِه، وقد ذكرَهُ أبو سليمانَ الدمشقيُّ عَن أكثرِ العلماء، واحتجُّوا بعموم هذه الأحاديث مع قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَا لَهَذَا الْكَتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرةً وَلا كَبِيرةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا ﴾ [الكهف: ٩٤]، وقد نُقِلَ ذلك صريحًا عن غير واحد من السلف كالحسن البصريِّ وبلال بن سعد - حكيم أهلِ الشام - كما روى ابنُ أبي الدنيا، وابنُ المنادي وغيرُهُما عن الحسن: «أنه سئل عن الرجلِ يذنبُ أبي الدنيا، وابنُ المنادي وغيرُهُما عن الحسن: «أنه سئل عن الرجلِ يذنبُ ثم يتوبُ هل يُمحى من صحيفته؟ قال: لا، دون أن يوقفه عليه ثم يسألهُ عنه أنه في رواية ابنِ المنادي وغيرُه: «شم بكى الحسنُ، وقال: لو لم تبك عنه» ثم في رواية ابنِ المنادي وغيرُه: «شم بكى الحسنُ، وقال: لو لم تبك الأحياءُ من ذلك المقامِ لكانَ يحقُّ لنا أن نبكي فنظيلَ البكاءَ».

وذكرَ ابنُ أبي الدنيا عنْ بعضِ السلفِ أنه قال: «ما يمرُّ عليَّ أشدُّ من الحياءِ من اللَّه عزَّ وجلَّ».

وفي الأثر المعروف الذي رواه أبو نعيم وغيره عن علقمة بن مرثد: «أنَّ الأسود بنَ يزيد لما احتُضِر بكى، فقيل له: ما هذا الجزعُ؟ قال: ما لي لا أجزعُ، ومن أحقُّ بذلك مني، واللَّه لو أُتيتُ بالمغفرة من اللَّه عزَّ وجلَّ، له منّى الحياءُ منه مما قدْ صنعتُه، إنَّ الرجل ليكونُ بينه وبين الرجلِ الذنبُ الصغيرُ فيعفو عنه فلا يزالُ مستَحيًا منه».

ومن هذا قولُ الفضيلِ بنِ عياضٍ: «بالموقفِ واسوءتاهُ منكَ وإنْ عفوتَ».

المقصود هنا أن آلام الذنوب ومشاقَّها وشداتها التي تزيدُ على لذاتها أضعافًا مضاعفةً، لا يتخلفُ عن صاحبها، لا مع توبة ولا عفو، فكيف إذا لم يُوجدُ واحدٌ منهما، ويتضحُ هذا بما نذكرُهُ في الوجه السابع.

الوجه السابع: وهو أن المقْدمَ على مواقعة المحظور إنما أوجب إقدامَهُ عليه ما فـيه من اللذة الحـاصلة له به، فظنَّ أنَّه يحـصلُ له لذتُهُ العـاجلةُ، ورجَى أنْ يتخلصَ من تبعيّه بسبب من الأسباب ولـ و بالعفو المجرد فينالُ به لذةً ولا يلحقُهُ به مضرةٌ، وهذا من أعظم الجهلِ، والأمر تجلس(١) باطنه، فإن الذنوبَ تتبعُها ولابدُّ من الهـمومِ والآلامِ وضيقِ الصدرِ والنكدِ، وظلمـةِ القلبِ، وقسوتِه أضعافُ أضعافُ ما فيها منَ اللذة، ويفوتُ بها من حلاوة الطاعات، وأنوارِ الإيمانِ، وسرورِ القلبِ ببهجةِ الحقائقِ والمعارف، ما لا يُوازي الذرةَ منه جميعُ لذَّاتِ الدنيا، فيحصلُ لصاحب المعـصية العيشةُ الضنكُ، وتفوتُهُ الحياةُ الطيبةُ، فينعكسُ قصدُهُ بارتكاب المعصية، فإنَّ اللَّهَ ضمنَ لأهل الطاعة الحياةَ الطيبةَ، ولأهل المعصية العيشةَ الضنكَ، قالَ تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه:١٢٤] وقال: ﴿وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلكَ وَلَكنُّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الطور:٤٧] وقال: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ الْعَذَابِ الأَدْنَىٰ دُونَ الْعَذَاب الْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [السجدة:٢١] وقال في أهلِ الطاعةِ: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنشَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل:٩٧].

قال الحسنُ وغيرُهُ من السلف: «لنرزقنَّه عبادةً يجدُ حلاوتَها في قلبه». ومن فسَّرها بالقناعة، فهو صحيحٌ أيضًا، ومن أنواع الحياة الطيبة الرِّضَى بالمعيشة فإنَّ الرِّضى، كما قال عبدُ الواحد بنُ زيد: «جنةُ الدنيا ومستراحُ العابدين»، وقال تعالى: ﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمتَعْكُم مَّتَاعًا حَسنًا إِلَىٰ أَجَلٍ مُسمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضْلٍ فَضْلَهُ ﴾ [هود: ٢].

<sup>(</sup>١) هكذا في المطبوع، ولعلها: «تُحِسُّ».



وقال: ﴿ فَآتَاهُمُ اللَّهُ ثُوابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثُوابِ الآخِرَةِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسنِينَ ﴾ [آل عمراد: ١٤٨].

كما قال عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَآتَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الطَّالِحِينَ ﴾ [النحل:١٢٣] ومثلُ هذا كثيرٌ في القرآن، فما في الطاعة من اللذة والسرور والابتهاج والطمأنينة وقرة العين؛ أمرٌ ثابتٌ بالنصوص المستفيضة وهو مشهودٌ محسوسٌ يدركُهُ بالذوقِ والوجد مَنْ حصل له ولا يمكنُ التعبيرُ بالكلامِ عن حقيقته، والآثارُ عن السلف والمشايخ العارفينَ في هذا الباب كثيرةٌ موجودةٌ حتَّى كان بعضُ السلف يقولُ: لو يعلمُ الملوكُ وأبناءُ الملوكِ ما نحنُ فيه لجالدُونا عليه بالسيوف».

وقال آخرُ: «لو علموا ما نحن فيه لقتلُونا ودخلوا فيه».

وقال أبو سليمانَ: «أهلُ الليلِ في ليلهم ألذُّ من أهلِ اللهو في لهوهِم، ولولا الليلُ ما أحببتُ البقاءَ في الدُّنيا».

وقال: «إنه ليمرُّ على القلبِ أوقاتٌ يضحكُ فيها ضحِكًا».

وقال ابنُ المباركِ وغيرُهُ: «مساكينُ أهلِ الدنيا خرجُوا منها ولم يذوقوا أطيبَ ما فيها، قيل: ما أطيب ما فيها؟ قال: معرفةُ اللَّه».

وقال آخرُ: «أوجدني اللَّه قلبًا طيبًا حتى قلتُ: إن كان أهلُ الجنةِ في مثلِ هذا فإنَّهم في عيشِ طيبِ».

وقال مالكُ بنُ دينارٍ: «ما تنعمَ المتنعمونَ بمثلِ ذكرِ اللَّهِ».

وهذا بابٌ واسعٌ جدًّا، والمعاصي تقطعُ هذه الموادَّ، وتغلقُ أبوابَ هذه الجنةِ المعجلةِ، وتفتحُ أبوابَ الجحيمِ العاجلةِ من الهمِّ والغمِّ، والضيقِ والحزنِ

والتكدرِ وقســوةِ القلبِ وظلمتِــهِ وبعدِهِ عن الربِّ ــ عزَّ وجلَّ ــ وعن مــواهبِهِ السَّنيَّة الخاصةِ بأهلِ التقوى.

كما ذكر ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن علي تطفي قال: «جزاءُ المعصيةِ الوهنُ في العبادةِ، والضيقُ في المعيشةِ، والتعسُ في اللذة؛ قبل: وما التعسُ في اللذة؟ قال: لا ينالُ شهوةً حلالاً، إلا جاءه ما يبغّضُهُ إيّاها».

وعن الحسنِ قال: «العملُ بالحسنةِ نورٌ في القلبِ وقوةٌ في البدنِ، والعملُ بالحسنةِ ظلمةٌ في القلبِ ووهنٌ في البدن».

وروى ابن المنادي وغيرة عن الحسن، قال: «إن للحسنة ثوابًا في الدنيا وثوابًا في الآخرة، فثواب وثوابًا في الآخرة، وإن للسيئة ثوابًا في الدنيا، وثوابًا في الآخرة، فثواب الحسنة في الدنيا البصر في الدين، والنور في القلب، والقوة في البدن مع صحبة حسنة جميلة، وثوابها في الآخرة رضوان اللَّه عز وجل وثواب السيئة في الدنيا العمى في الدنيا، والظلمة في القلب، والوهن في البدن مع عقوبات ونقمات، وثوابها في الآخرة سخط اللَّه عز وجل والنار».

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسنادِهِ عن مالكِ بن دينارٍ، قال: «إن للَّهِ عـقوبات فتعاهدُوهنَّ من أنفسكم في القلوبِ والأبدانِ: ضنكٌ في المعيشةِ، ووهن في العبادة، وسخطٌ في الرزق».

وعنه أنه قال: «ما ضُرِبَ عبدٌ بعقوبةٍ أعظمُ من قسوةِ القلبِ».

ومثلُ هذا كثيرٌ جداً، وحاصلُ الأمر ما قاله قتادةُ وغيرُهُ من السلف: «إن اللَّهَ لم يأمرُ العبادَ بما أمرَهُم به لحاجتِ إليه، ولا نهاهُم عماً نهاهُم عنه بخلاً به، بل أمرهُم بما فيه صلاحُهم، ونهاهُم عماً فيه فسادُهُم، وهذا هو الذي



عليه المحققون من الفقهاءِ من أصحابِنا وغيرُهُم، كالقاضي أبي يَعْلَى وغيرِه، وإن كان بينهم في جوازِ وقوعِ خلافِ ذلكَ عقلاً نزاعٌ مبنيٌّ على أن العقلَ هل له مدخلٌ في التحسينِ والتقبيح أم لا؟

وكشيرٌ منهم كأبي الحسنِ التميمي وأبي الخطابِ على أنَّ ذلك لا يجوزُ عقُلًا أيضًا وأما منْ قال بوقوعِ مثلِ ذلك شرعًا فقولُهُ شاذٌ مردودٌ.

والصوابُ: أنَّ ما أمرَ اللَّهُ به عبادَهُ فهـ و عينُ صلاحِهِم وفلاحِهِم في دنياهُم وآخرتهم، فإنَّ نفسَ الإيمان باللَّه ومعرفته وتوحيده وعبادته ومحبته وإجلاله وخشيتهِ وذكره وشكرِه؛ هو غذاءُ القلوب وقوتُها وصلاحُها وقوامُها، فلا صلاحَ للنفوس، ولا قرةَ للعيـون ولا طمأنينةَ، ولا نعيمَ للأرواح ولا لذةَ لها في الدنيا على الحقيقة، إلا بذلك، فحاجتُها إلى ذلك أعظم من حاجة الأبدانِ إلى الطعام والشرابِ والنَّفَسِ، بكثيرِ، فإنَّ حقيـقةَ العبدِ وخاصيتهِ هي قلبُه وروحُـهُ ولا صلاحَ له إلا بتألهه لإلهـه الحقّ الذي لا إله إلا هو، ومتى فقدَ ذلكَ هلكَ وفسـدَ، ولم يصلحْهُ بعد ذلك شيءٌ البتة، وكذلكَ ما حرَّمه اللَّهُ على عبادِهِ وهو عينُ فسادِهِم وضررِهم في دينهِم ودنياهم، ولهذا حرَّم عليهم ما يصدُّهم عن ذكرِهِ وعبادتِهِ كما حرَّم الخمـرَ والميسرَ، وبيَّن أنه يصدُّ عن ذكره وعن الصلاة مع مفاسدَ أُخرَ ذكرَها فيهما، وكذلك سائرُ ما حرَّمه اللَّه فإنَّ فيه مضرةً لعبادِهِ في دينهم ودنياهم وآخرتِهِم، كما ذكر ذلك السلفُ، وإذا تبيَّن هذا وعُلمَ أنَّ صلاحَ العباد ومنافعهم ولذاتهم في امتثال ما أمرهُم اللَّهُ به، واجـتناب ما نهاهم اللَّهُ عنه تبيَّن أن من طلـبَ حصولَ اللذة والراحة مِنْ فعلِ المحظورِ أو تَرْكُ المأمور، فهو في غاية الجهل والحمق، وتبيَّن أنَّ كلَّ من عصى الـلَّهَ هو جاهلٌ، كمـا قاله السلفُ ودلَّ عليــه القرآنُ كــما



وقال تعالى: ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْك سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السَّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ ببَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلَّمَان منْ أَحَد حَتَّىٰ يَقُولا إِنَّمَا نَحْنُ فَتْنَةٌ فَلا تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُونَ منْهُمَا مَا يُفَرَّقُونَ به بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارَينَ بِه مِنْ أَحَدِ إِلاًّ بإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلْمُوا لَمَن اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فَي الآخرَة منْ خَلاق وَلَبَئْسَ مَا شَرَوْا بِه أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿ يَكُنُّ وَلَوْ أَنَّهُمْ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَمَتُوبَةٌ مَّنْ عند اللَّه خَيْرٌ لَّوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:١٠٣،١٠٢].، فأخبر أنهم علموا أنَّ من اشتراه أي تعوَّضَ به في الدنيا فلا خَلاقَ له في الآخرة ثم قالَ: ﴿ وَلَبَئْسَ مَا شَرَوْا به أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:١٠٢] فيدلُّ هذا على أنَّهم لم يعلموا سوء ما شروًا به أنفسَهُم، وقد اختلفَ المفسرونَ في الجمع بين إثباتِ العلم ونفيه هاهنا، فقالت طائفةٌ منهم: الذين علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاق، هم الشياطينُ الذين يُعلِّمونَ الناسَ السحرَ، والذين قيلَ فيهم: ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ هم الناسُ الذين يتعلمون. قال ابنُ جرير: وهذا القولُ خطأٌ مخالفٌ لإجماع أهل التأويل على أنَّ قولَهُ: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمُوا ﴾ عائدٌ على اليهود الذين اتبعوا ما تتلو الشياطينُ على ملكِ سليمانَ ـ ثم أخبرَ ابنُ جريرِ أنَّ الذين علموا أنه لا خلاقَ لمن اشتراه هم اليهودُ، والذين قيل فيهم: لو كانوا يعلمون، هم الذين يتعلمون من الملكين، وكثيرًا ما يكون فيهم الجهالُ بأمرِ اللَّه ووعده ووعيده، وهذا أيضًا ضعيفٌ فإنَّ



الضمير فيهما عائدٌ إلى واحد، وأيضًا فإنَّ الملكينِ يقولانِ لمن يعلمانِهِ: إنما نحن فتنةٌ فلا تكفر، فقد أعلماه تحريمَه وسوءَ عاقبته.

وقالت طائفة : إنما نفى عنهم العلم بعدما أثبته لانتفاء ثمرته وفائدته، وهو العمل بموجب ومقضتاه ، فلما انتفى عنهم العمل بعلمهم جَعلهم جَهالاً لا يعلمون ، كما يقال : لا عِلْمَ إلا ما نفع وهذا حكاه ابن جرير وغيره ، وحكى الماوردي قولاً بمعناه ، لكنه جعل العمل مضمراً ، وتقديره لو كانوا يعملون بما يعلمون .

وقيل: إنهم علموا أنَّ منْ اشتراه فلا خلاق له، أي لا نصيب له في الآخرة من الشواب، لكنهم لم يعلموا أنه يستحق عليه العقاب مع حرمانه الثواب، وهذا حكاه الماوردي وغيره وهو ضعيف ليضا، فإنَّ الضمير إن عاد إلى اليهود، فاليهود لا يخفى عليهم تحريم السحر واستحقاق صاحبه العقوبة، وإن عاد إلى الذين يتعلمون من الملكين فالملكان يقولان لهم: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فَتْنَةٌ فَلا تَكْفُرْ ﴾ والكفر لا يخفى على أحد أن صاحبه يستحق العقوبة، وإن عاد إليهما، وهو الظاهر، فواضح ، وأيضًا فإذا علموا أنَّ من اشتراه ما له في الآخرة من خلاق فقد علموا أنه يستحق العقوبة؛ لأنَّ الخلاق: النصيب من الخير، فإذا علم أنه ليس له نصيب في الخير بالكلية فقد علم أن له نصيباً من الشر، لأنَّ أهل التكليف في الآخرة لا يخلو واحدٌ منهم عن أن يحصل له خير لو شر لا يمكن انتكاله عنهما جميعًا البتة.

وقالت طائفة : علموا أنَّ من اشتراه فلا خلاق له في الآخرة، لكنهم ظنُّوا أنهم ينتفعون به في الدنيا، ولهذا اختاروه وتعوَّضُوا به عن بوارِ الآخرة وشروا به أنفسَهُم، وجهلُوا أنه في الدنيا يضرُّهم أيضًا ولا ينفعُهم، فبئسَ ما

شروا به أنفسهُم لو كانوا يعلمون ذلك، وأنهم إنما باعُوا أنفسهم وحظهم من الآخرة بما يضرُّهم في الدنيا أيضًا ولا ينفعهم، وهذا القولُ حكاه الماورديُّ وغيرُهُ، وهو الصحيحُ، فإنَّ اللَّه تعالى قال: ﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ ﴾ أي هو في نفس الأمر يضرُّهم ولا ينفعهم بحال في الدنيا وفي الآخرة، ولكنَّهم لم يعلموا ذلك لأنهم لم يُقدمُوا عليه إلا لظنَّهم أنه ينفعُهم في الدنيا.

ثم قال: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتُراَهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ ﴾ أي قد تيقّنوا أنَّ صاحب السحو لا حظ له في الآخرة، وإنما يختاره لما يرجو من نفعه في الدنيا، وقد يسمّون ذلك العقل المعيشي أي العقل الذي يعيش به الإنسان في الدنيا عيشة طيبة ، قال اللّه تعالى: ﴿ وَلَبِيْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ الدنيا عيشة طيبة ، قال اللّه تعالى: ﴿ وَلَبِيْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢٠٠]، أي: إنَّ هذا الذي يعوضوا به عن ثواب الآخرة في الدنيا أمر منموم منضر لا ينفع لو كانوا يعلمون ذلك ثم قال: ﴿ وَلَوْ أَنّهُمْ آمنُوا وَاتّقُوا لَمُثُوبَةٌ مَنْ عِند اللّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢٠٠]، يعني: أنهم لو اختارُوا الإيمان والتقو وي بدل السّحر لكان اللّه يشيبهم على ذلك ما هو خير لهم مما طلبُوه في الدنيا من ثواب الإيمان والتقوي من الخير الذي هو جلب المنفعة ودفع المضرة ما هو أعظم مما والتقوي يُحصّلُونَهُ بالسّعر من خير الدنيا مع ما يُدّخر لهم من الثواب في الآخرة .

والمقصودُ هنا: أن كلَّ من آثرَ معصيةَ اللَّه على طاعته ظانًا أنه ينتفعُ بإيثارِ المعصيةِ في الدنيا، فهُو من جنسِ من آثرَ السحرَ ـ الذي ظنَّ أنه ينفعه في الدنيا ـ على التقوى والإيمان، ولو اتَّقى وآمنَ لكانَ خيرًا له وأرجى لحصولِ مقاصدهِ ومطالبهِ ودفع مضارة ومكروهاته، ويشهدُ كذلك أيضًا ما في «مسند



البزار (١) عن حذيفة قال: «قام النبي عن حذيفة قال: هذا رسول ربّ العالمين جبريل عليه السلام - نفث فأقبلوا إليه فجلسوا، فقال: «هذا رسول ربّ العالمين جبريل عليه السلام - نفث في رُوعي: أنّه لا تموت نفس حتّى تستكمل رزقها وإن أبْطأ عليها، فاتقوا اللّه وأجملوا في الطلب ولا يحملنكم استبطاء الرّزق أنْ تأخذوه بمعصية اللّه، فإنّ اللّه لا يُنالُ ما عنده إلا بطاعته».

إذا تبين هذا؛ فقد عُلم أن العلم مستلزم للخشية من هذه الوجوه كُلها، لكن على الوجه الأول يستلزم الخشية العلم بالله وجلاله وعظمته، وهو الذي فسر الآية به جماعة من السلف، كما تقدم ، وعلى الوجوه الأخر تكون الخشية ملازمة للعلم بأوامر الله ونواهيه وأحكامه وشرائعه وأسرار دينه وشرعه وخلقه وقد ره، ولا تنافي بين هذا العلم والعلم بالله؛ فإنهما قد يجتمعان وقد ينفرد أحدهما عن الآخر، وأكمل الأحوال اجتماعه ما جميعا وهي حالة الأنبياء عليهم السلام وخواص الصديقين ومتى اجتمعا كانت الخشية حاصلة من تلك الوجوه كلها، وإن انفرد أحدهما حصل من الخشية بحسب ما حصل من ذلك العلم، والعلماء الكمثل أولو العلم في الحقيقة الذين جمعوا الأمرين.

وقد ذكر الحافظُ أبو أحمد بنُ عدي ً: ثنا أحمدُ بنُ عبدِ الله بنِ صالحِ بنِ شيخِ بنِ عميرةَ: ثنا إسحاقُ بن الطباع: قال لي إسحاقُ بنُ الطباع: قال لي سفيانُ بن عيينةَ: «عالمٌ بالله عالمٌ بالعلم، عالمٌ بالله ليس بعالمٍ بالعلم، عالمٌ بالعلم ليس بعالمٍ بالله»، قال: قلتُ لإسحاقَ: فهمنيه واشرحه لي، عالمٌ بالعلم ليس بعالمٍ بالله»، قال: قلتُ لإسحاقَ: فهمنيه واشرحه لي،

<sup>(</sup>۱) «البحر الزخَّار» (۲۹۱٤)

قال: عالمٌ باللَّه عالمٌ بالعلم، حمادُ بنُ سلمةَ، عالمٌ باللَّه ليس بعالم بالعلم مثل أبي الحجاج العابدِ، عالمٌ بالعلم ليسَ بعالم باللَّه فلانٌ وفلانٌ وذكر بعض الفقهاء.

وروى الثوريُّ عن أبي حيَّان التميمي سَـعيدِ بنِ حيَّانَ عن رجلِ قال: كانَ يُقال : العلماءُ ثلاثةٌ: «فعالمٌ باللَّه ليس عالمًا بأمر اللَّهِ، وعالمٌ بأمرِ اللَّهِ ليس عالمًا باللَّه، وعالمٌ باللَّه عالمٌ بأمر اللَّه».

فالعالمُ باللَّه وبأوامر اللَّه: الذي يخشى اللَّهَ ويعلمُ الحدودَ والفرائضَ.

والعالمُ باللَّه ليس بعالم بأمرِ اللَّه: الذي يـخشى اللَّهَ ولا يعلمُ الحـدودَ والفرائض.

والعالمُ بأمرِ اللَّهِ لـيس بعالم باللَّهَ: الـذي يعلمُ الحدودَ والفـرائضَ، ولا يخشى اللَّهُ عزَّ وجلَّ.

وأما بيانُ أنَّ انتفاءَ الخشيةِ ينتفي مع العلم، فإنَّ العلمَ له موجبٌ ومقتضى، وهو اتَّباعُـهُ والاهتداءُ به وصدَّه الجـهلَ، فإذا انتفتْ فـائدتُهُ ومقتضـاهُ، صارَ حَالُهُ كَحَالُهُ عَنْدَ عَلَمُهُ وَهُو الْجَهُلُ، وقد تقلُّهُ أَنْ الذُّنُوبَ إِنَّمَا تَقُّعُ عَن جهالة، وبيُّنا دلالةَ القرآن على ذلك وتفسير السلف له بذلك، فيلزمُ حينئذ أن ينتفي العلمُ ويثبتُ الجـهلُ عند انتفاء فائدة العلم ومقتـضاهُ وهو اتباعُهُ، ومن هذا البابِ قولُهُ تعالى: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا ﴾ [الفرقان:٦٣] وقولُ النبيِّ ﷺ: «إذا كان أحدُكُم صائمًا فلا يرفث ولا يجهل فإن امرؤٌ شاتَمَه أو قاتَلهُ فليقلْ: إني امرؤٌ صائمٌ "(١) وهذا كما يوصفُ من لا ينتفعُ بسمْعِهِ وبصرِهِ وعقلِهِ

<sup>(</sup>١) أخــرجه: السبخــاري (٣٤/٣)، (٩/ ١٧٥)، ومــسلم (٣/ ١٥٧ ــ ١٥٨) من حــديث أبي هريرة



في معرفة الحقّ والانقياد له بأنه أصم أبكم أعْمَى قالَ تعالى: ﴿ صُمّ بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة:١٧١] ، ويُقال أيضًا: إنه لا يسمعُ ولا يبصرُ ولا يعقلُ كما قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَّ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَذَانٌ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أُولُكِكَ كَالاَّنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ بِهَا وَلَهُمْ أَفْلُونَ ﴾ [الاعراف:١٧٩] فسلُبُ العلم والعقل والسمع والبصر وإثباتُ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ [الاعراف:١٧٩] فسلُبُ العلم والعقل والسمع والبصر وإثباتُ الجهل والبكم والصم والعَمَى في حقِّ مَنْ فقدَ حقائقَ هذه الصفات وفوائدها من الكفّارِ أو المنافقينَ أو مَنْ يشركُهم في بعض ذلك كلّه؛ من باب واحد وهو سلْبُ اسمِ الشيءِ أو مسمّاهُ لانتفاء مقصوده وفائدته وإنْ كان موجودًا، وهو بابٌ واسعٌ وأمثلته كثيرةٌ في الكتاب والسنة (۱) .

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدَةٍ أَن تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَى ﴾

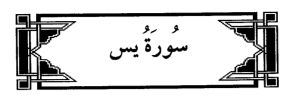
قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول: في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدَةٍ أَن تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَى ﴾ [فاطر:٤٦] قال: المعنى: أن يكون قيامكم خالصًا للَّه عزَّ وجلّ، لا لغلبة خصومكم، فحينئذ تفوزون بالهدى (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رسالة «إنما يخشى الله من عباده العلماء».

<sup>(</sup>۲) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٣) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٦٨ \_ ٢٦٩).



## قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾ قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾

[قال البخاري]: «باب احتساب الآثار»: حدثنا محمد بن عبد الله بن حوشب: ثنا عبد الوهاب، قال: حدثني حميد عن أنس، قال: قال النبي علمة، ألا تحتسبون آثاركم؟».

وقال ابن أبي مريم: أنا يحيى بن أيوب: حدثني حميد: حدثني أنس، أن بني سلمة أرادوا أن يتحولوا عن منازلهم فينزلوا قريبًا من النبي عَلَيْكُمْ قال: فكرِهَ النبي عَلَيْكُمْ أن يُعْرُوا مَنَازِلَهم، فقال: «ألا تحتسبون آثاركم؟»(١).

قال مجاهد: خطاهم: آثار المشي في الأرض بأرجلهم.

ساقه أولاً من حديث عبد الوهاب الثقفي، عن حميد مختصراً، ثم ذكر من رواية يحيى بن أيوب المصري ـ وهو ثقة، عن حميد مختصراً، ثم ذكر من رواية يحيى بن أيوب المصري وهو ثقة، لكنّه كثير الوهم ـ مطولًا، وزاد فيه تصريح حميد بالسماع له من أنس فإن حميداً قد قيل: إنه لم يسمع من أنس إلا قليلاً وأكثر رواياته عنه مرسلة، وقد سبق ذكر ذلك، وما قاله الإسماعيلي في تسامح المصريين والشاميين في لفظة «حدثنا» وأنهم لا يضبطون ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٧)، (٣/ ٢٩).

وقد خرَّجه في «كتاب الحج» من طريق الفزاري، عن حميد، عن أنس، قال: أراد بَنُو سلمة أن يتحولوا إلى قرب المسجد، فكره رسول اللَّه ﷺ أن تعرى المدينة، فقال: «يا بني سلمة، ألا تحتسبون آثار كم؟».

وبنو سلمة: قوم من الأنصار، كانت دورهم بعيدة من المسجد، فأرادوا أن يتحولوا إلى قرب المسجد، فأمرهم النبي على الله على على المسجد، فأمرهم النبي على الله على المسجد، خطاهم يُكتب لهم أجرها في المشي إلى المسجد.

وخرَّج مسلم في «صحيحه» (۱) من حديث أبي الزبير، عن جابر، قال: كانت دارنا نائيةً من المسجد، فأردنا أن نبيع بيوتنا فنقترب من المسجد، فنهانا رسول اللَّه ﷺ، فقال: «إن لكم بكل خطوة درجةً».

ومن حديث أبي نضرة، عن جابر، قال: أراد بنو سلمة أن يتحولوا إلى قرب المسجد، والبقاع خالية. قال: فبلغ ذلك رسول اللَّه ﷺ، فقال: «يا بني سلمة، دياركم تكتب آثاركم». فقالوا: ما يسرنا أنا كنَّا تحولنا.

وقوله: «دياركم» بفتح الراء على الإغراء، أي الزموا دياركم.

وخرَّجه الترمذيُّ من حديث أبي سُفيانَ السعدي، عن أبي نضرةَ عن أبي سعيد، قالَ: كانتْ بنو سَلمة في ناحية المدينة، فأرادوا النُّقلة إلى قُرْبِ المَسْجِد، فنزلت هذه الآيةُ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْبِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُم ﴾ المَسْجِد، فنزلت هذه الآيةُ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْبِي الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ ، فلَمْ ينتقْلُوا.

وأبو سفيانُ، فيه ضعْفٌ.

<sup>(</sup>۱) "صحيح مسلم" (۲/ ۱۳۱).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۲۲۲۳).

والصحيحُ: رواية مسلمٍ، عن أبي نضْرةَ عن جابرٍ، وكـذا قالَهُ الدارقطنيُّ وغيرُهُ.

وخرَّج ابنُ ماجه (۱) من رواية سماك، عن عكرمة، عن ابنِ عباس، قال: كانت الأنصارُ بَعِيدةً منازلُهم مِنَ المُسجد، فأرادوا أنْ يَقْربوا، فنزلتْ : ﴿ نَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآقَارَهُمْ ﴾ [يس:١٦] قال: فَتَبَتُوا.

وقد ذكرَ البخاريُّ عن مجاهد، أنه فسَّر الآثار ـ يعني: في هذه الآية بالخُطا، وزاد ـ أيضًا ـ بقوله: آثارُ المَّشْي في الأرض بأرْجُلهم.

وفي حديثِ أنسٍ: «فكرِهَ رسولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُعرُوا المدينةَ أَو منازلَهم».

يَعني: يُخلوها فتصيرُ عراةً منَ الأرضِ.

والعَرَاءُ: الفضاءُ الخالي مِنَ الأرضِ، ومنه: قوله تعالى: ﴿ فَنَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاءِ ﴾ [الصافات: ١٤٥].

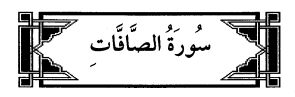
وروى يحيى بن سعيد الأنصاريُّ هذا الحديثَ، عن حميدٍ، عن أنسٍ، وقال: «فَكَرِهَ أَن يُعروا المسجدَ».

قال الإمامُ أحمدُ: وَهِمَ فيه، إنما هو: «كرهَ أن يُعرُوا المدينةَ» (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۵۷۵).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٤٢/٤ \_ ٤٤).



### قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُّونَ ﴾

واعلم أنَّ الصفوفَ في الصلاة ممَّا خصَّ اللَّهُ به هذه الأمةَ وشرَّفها به؛ فإنهم أشَبْهوا بذلك صُفوفَ الملائكة في السَّماء، كما أخبر اللَّهُ عنهم أنَّه قالوا: ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴾ [الصافات:١٦٥]، وأقْسَمَ بالصافاتِ صفَّا، وهُم الملائكة.

وفي "صحيح مسلم" (١) عن حذيفة عن النبي عَيَلِيَّة، قال: «فُضِّلنا على الناسِ بثلاثِ: جُعلت صُفُوفُنا كصفوفُ الملائكة» الحديث.

وفيه \_ أيضاً (٢) \_ عن جابرِ بنِ سَمُرة، قال: خرَجَ علينا رسولُ اللَّهِ ﷺ، فقال: «ألا تصفُّون كما تصفُّ الملائكةُ عندَ ربِّها؟» فقلنا: يا رسولَ اللَّه، وكيف تصفُّ الملائكةُ عندَ ربِّها؟ قال: «يُتمُّون الصفوفَ الأولَى، ويتراصُّون في الصفِّ».

وروى ابنُ أبي حاتمٍ من رواية أبي نضرة ، قال: كان ابنُ عمرَ إذا أُقيمت الصلاةُ استقبلَ الناسُ بوَجْهه ، ثم قال: أقيموا صُفُوفكم ، استَوُوا قيامًا ، يريدُ الصلاةُ استقبلَ الناسُ بوَجْهه ، ثم قول: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴾ [الصافات:١٦٥] ، تأخّرُ فُلانٌ ، تقدّمْ فلانٌ ، ثم يتقدّمُ فيكبّرُ .

<sup>(1)(1/71).</sup> 

<sup>.(</sup>Y \ (Y \ (Y \).

وروى ابنُ جُريج، عن الوليد بنِ عبد اللّه بن أبي مغيث، قال: كانوا لا يَصُفُّون في الصلاة، حتَّى نزلتْ: ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴾ (١) [الصافات:١٦٥].

وقد رُوي أن مِنْ صِفَةِ هذه الأُمَّةِ في الكتبِ السالفةِ: صفَّهم في الصلاةِ، كصفِّهم في القتالِ<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: عبد الرزاق في «المصنف» (٢/٤٣).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٤/ ٢٥٠ ـ ٢٥١).

# سُورة ص

### قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلاِّ الْأَعْلَىٰ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾

خرَّج الإمامُ أحمدُ (١) رحمه اللَّه تعالى من حديثِ معاذِ بنِ جبلِ وَاللَّهُ قال: «احتبسَ عنَّا رسولُ اللَّه عِيَّكِيَّةُ ذات غداة في صلاة الصبح، حتى كدنا نتراءى قرن الشمس، فخرج رسولُ اللَّه ﷺ سريعًا، فثوبَ بالصلاةِ وصلَّى وتجوَّزَ في صلاته، فلما سلَّم قال: «كما أنْتُم على مَصَافِّكم» ثم أقبلَ إلينا فقال: «إني سأحدِّثُكُم ما حبسني عنكم الغداة، إني قمتُ من الليل فصليتُ ما قُدِّر لي، فنعستُ في صلاتي حتى استثقلت فإذا أنا بربِّي عنزَّ وجلَّ في أحسن صورة فقال: يا محمدٌ أتدري فيم يختصمُ الملأُ الأعلى؟. قلتُ: لا أدري ربِّ، قال: يا محدمدُ فيم يختصم الملأُ الأعلى؟. قلتُ: لا أدري ربِّ، قال: يا محمدُ فيم يختصمُ الملأُ الأعلى؟. قلتُ: لا أدري ربِّ فرأيتُـهُ وضعَ كفَّه بينَ كتفي حتى وجدتُ بَرَدَ أنامله في صدري وتجلَّى لي كلُّ شيء وعرفت، فقال: يا محمد فيم يختصم الملأ الأعلى؟. قلت : في الكفَّارات والدرجات، قال: وما الكفَّارات؟. قلتُ: نقلُ الأقدام إلى الجمعات، والجلوسُ في المساجد بعدَ الصلوات، وإسباغُ الوضوء عند الكريهات، قال: وما الدرجاتُ؟. قلتُ: إطعامُ الطعام، ولينُ الكلام، والصلاةُ والناسُ نيامٌ، قال: سَلْ؟. قلتُ: اللَّهُمَّ إنِّي أسْألكَ إطعامُ الطعام، ولينُ الكلام، والصلاةُ والناسُ نيامٌ، قال: سَلْ؟ قلت: قلتُ:اللَّهم إنِّي

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٥/ ٢٤٣).

أَسْأَلُكَ فِعْلَ الخيرات، وتركَ المنكرات، وحبَّ المساكين، وأَنْ تَغْفِرَ لِي وترْحمني، وإذا أردت فَننةً في قوم فتوفَّني غير مفتون، وأسألك حُبَّك وحبَّ مَنْ يحبُّك، وحبَّ عمل يُقرَبُني إلى حبِّك» وقال رسولُ اللَّه عَيَّكِيد: "إنها حقٌ فادْرسوها وتعلَّمُوها» وخرَّجه الترمذيُ (١)، وقال: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ، قال: وسألتُ محمد بن إسماعيلِ البخاريَّ عَنْ هذا؟ فقال: هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

قلتُ: وفي إسناده اختلافٌ، وله طرقٌ متعددةٌ، وفي بعضها زيادةٌ وفي بعضها نادهٌ وفي إسناده اختلفة في كتابي المنصل القصاف، وقد ذكرت عامة أسانيده وبعض ألفاظه المختلفة في كتابي «شرح الترمذي»، وفي بعض ألفاظه عند الإمام أحمد، والترمذي أيضاً: «المشي على الأقدام إلى الجماعات» بدل: «الجُمعات» وفيه أيضاً عندهما بعد ذكر الكفارات زيادةُ: «ومن فعل ذلك عاش بخير، ومات بخير، وكان من خطيئته كيوم ولدته أُمُّهُ»، وفيه أيضًا عندهما: «والدرجات إفشاء السلام» بدل: «لين الكلام» وفي بعض رواياته: «فعلمت ما في السماء والأرض، ثم تلا: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيم مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ ﴾ [الانمام:٧٥]» وفي رواية أخرى: «فتجلّى لي ما بين السماء والأرض، وفي رواية: «ما بين المشرق»، وفي بعضها زيادة في الدعاء وهي: «وتتوب عليً»، وفي بعضها: «إسباغ الوضوء في السبرات» وفي بعضها: «وقال: يا محمد إذا صليت، فقُلُ: اللَّهُمَّ إني أسألك فِعْلَ المُنورات» فذكره.

والمقصودُ هنا شـرحُ الحديثِ وما يُستنبطُ منه مِنَ المعـارفِ والأحْكامِ وغيرِ ذلك. ففي الحـديثِ دلالةٌ على أنَّ النبيِّ ﷺ لم يكن من عادتِهِ تأحـيرُ صلاةِ

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۲۳۵).



الصبح إلى قريب طلوع الشمس، وإنّما كانت عادتُه التغليس بها، وكان أحيانًا يُسفر بها عند انتشار الضوء على وجه الأرض، وأما تأخيرها إلى قريب طلوع الشمس فلم يكن من عادته، ولهذا اعتذر لهم عنه في هذا الحديث. وقد قيل: إن تأخيرها إلى هذا الإسفار الفاحش لا يجوز لغير عذر، وأنّه وقت ضرورة، كتأخير العصر إلى بعد اصفرار الشمس وهو قول القاضي من أصحابنا في بعض كتبه، وقد أوماً إليه الإمام أحمد وقال: هذه صلاة مفرط، إنّما الإسفار أن ينتشر الضوء على الأرض.

وفي الحديثِ دلالةٌ على أنَّ من أخَّرَ الصلاةَ إلى آخـر الوقت لعذر أو غيرِهِ وخافَ خروجَ الوقتِ لعذر أو غيرِهِ وخافَ خروجَ الوقتِ في الصلاةِ إنْ طَوَّلها أنْ يخففها حتَّى يُدْركها كُلَّها في الوقت.

وأمّا قولُ أبي بكر الصديّق وطفّ لمّا طوّل في صلاة الفجر وقرأ بالبقرة فقيل له: كادت الشمسُ أنْ تطلع، فقيال: لو طلعت لم تجدنًا غافلين، فإن أبا بكر وطفّ لم يتعمّد التأخير إلى طلوع الشمس ولا أنْ يمدّها ويُطيلها حتّى تطلع الشمسُ؛ لأنه دخل فيها بغلس، وأطال القراءة، وربما كان قد استغرق في تلاوته، فلو طلعت الشمسُ حينئذ لم يضرّه، لأنه لم يكن متعمدًا لذلك، وهذا يدلُّ على أنَّه كان يرى صحة الصلاة لمن طلعت عليه الشمسُ وهو في صلاته كما أمر النبي على الله من طلعت عليه الشمسُ وقد صلّى ركعة من الفجر صلاته كما أمر النبي على أنْ يُضيفَ إليها أخرى.

وفي حديثِ معاذ دليلٌ على أنَّ من رأى رُؤيا تَـسُرُّهُ فَـإنَّه يقَـصُهُّـا على أصحابِهِ وإخوانه المُحبينَ له، ولا سِيَّما إنْ تضمنتْ رُؤياه بشارةً لهم وتعليمًا لما

ينفعهم، وقد كان النبي على إذا صلّى الفجر يقول لأصحابه: «من رأى منكم الليلة رؤيا» (١) وفيه أيضًا: أن من استثقل نومه في تهجده بالليل حتَّى رأى رؤيا تَسُرُه، فإنَّ في ذلك بُشْرى له. وفي «مراسيل الحسن»: «إذا نام العبد وهو ساجد باهى الله الملائكة يقول: يا ملائكتي انظروا إلى عبدي، جسده في طاعتي وروحه عندي (٢) وفيه دلالة على شرف النبي عليه وتفضيله بتعليمه ما في السماوات والأرض، وتجلّى ذلك له مما تختصم فيه الملائكة في السماء وغير ذلك كما أري إبراهيم ملكوت السماوات، وقد ورد في غير حديث مرفوعًا، وموقوقًا أري إبراهيم ملكوت السماوات، وقد ورد في غير حديث مرفوعًا، وموقوقًا وجلّ بعلمها، وهي المذكورة في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ اللّهَ عِندُهُ عَلْمُ السَّاعَة وغيرُ اللّه عِندُهُ عَلْمُ السَّاعَة وغيرَ أَنْ اللّه عِندُهُ عَلْمُ السَّاعَة وغيرَ أَنْ اللّه عَندُهُ عَلْمُ السَّاعَة وغيرَا اللّه عَلْمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْري نَفْسٌ بأي وَيُنزِلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْري نَفْسٌ بأي اللّه عَلْم خبير ﴿ القمان: ٢٤].

وأمَّا وصفُ النبيِّ عَلَيْ للبّه عزَّ وجلَّ بما وصفَهُ به فكُلُّ ما وصف النبيُّ عَلَيْ للّه عزَّ وجلَّ به فهو حقٌ وصدقٌ يجبُ الإيمانُ والتصديقُ به كما وصفَ اللّه عزَّ وجلَّ به نفسهُ، مع نَفْي التمثيل عنه، ومَنْ أشكلَ عليه فهمُ شيء مِنْ ذلك واشتبه عليه فليقل كما مدح اللّهُ تعالى به الراسخينَ في العلم وأخبرَ عنهم واشتبه عليه فليقل كما مدح اللّهُ تعالى به الراسخينَ في العلم وأخبرَ عنهم أنهم عند المتشابه ﴿آمنًا بِهِ كُلٌّ مِنْ عند رَبّنا ﴾ [آل عمران:٧]، وكما قال النبي عَلَيْ في القرآن: «وما جهلتُمْ منه فَكُلُوهُ إلى عالمه» خرَّجه الإمامُ أحمدُ (اوالنسائيُ وغيرُهُما، ولا يتكلّفُ ما لا عِلْمَ له به، فإنه يخشى عليه مِنْ ذلك الهلكة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: السبخاري (۱/ ۲۱۶)، (۲/ ۲۰ \_ ۱۲۰)، (۳/ ۷۷)، (۲/ ۸۸)، (۳/ ۸۰)، (۹/ ۵۰)، ومسلم (۷/ ۵۰)، (۵۸ / ۳۰)، (۹/ ۵۰)،

<sup>(</sup>٢) راجع: «السلسلة الضعيفة» (٩٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٢/ ١٨١ ـ ١٨٥ ـ ١٩٥) من حديث عبد اللَّه بن عمرو بن العاص رَفِيْكَا.



سمع ابن عباس يومًا من يروي عن النبي عَيَالِيَّ شيئًا من هذه الأحاديث، فانتفض رجل استنكارًا لذلك فقال ابن عباس: ما فرق هؤلاء يجدون رقَّة عند مُحْكمه ويهلكون عند مُتَشابِهه خرَّجه عبد الرزاق في كتابه عن معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس والشاء كلما سمع المؤمنون شيئًا من هذه الكلام قالوا: هذا ما أخبرنا اللَّه ورسوله وصدق الله ورسوله وما زادهم إلا إيمانا وتسليمًا.

وفيه دلالة على أنَّ الملاَّ الأعْلى وهُم الملائكةُ أو المُقرَّبونَ منهم يختصمونَ فيما بينهم ويتراجعونَ القولَ في الأعمالِ التي تُقربُ بني آدمَ إلى اللَّه عزَّ وجلَّ وتُكفَّرُ بها عنهم خطاياهُم وقد أخبرَ اللَّهُ عنهم بأنهم يستخفرون للذين آمنوا ويدْعون لهُمْ. وفي الحديث الصحيح: «إنَّ اللَّهَ إذا أحبَّ عبداً نادى إنِّي أحبُّ فلانًا فأحبَّه، فيحبُّه جبريلُ ثم ينادي في السماء أنَّ اللَّهَ يحبُّ فلانًا فأحبَّه، فيحبُّه جبريلُ ثم ينادي في السماء أنَّ اللَّهَ يحبُّ فلانًا فأحبَّوه فيحبَّه أهلُ السماء، ثم يوضع له القبولُ في الأرض».

وقال أبو هريرة وطائع: إذا مات ابن أدم قال الناس: ما خلف؟ وقالت الملائكة : ما قدَّم؟ فالملائكة يسألون عن أعمال بني آدم ولهم اعتناء بذلك واهتمام به، وبقي الكلام على المقصود من الحديث، وهو ذِكْرُ الكفّارات والدرجات والدعوات، ونعقدُ لكل واحدة منها فصالاً مُفْرداً.

### الفصل الأول: في ذكر الكفَّارات:

وهو إسباعُ الوضوءِ في الكريهات، ونقلُ الأقدامِ إلى الجُمعاتِ أو الجَماعاتِ، وسُميِّتُ هذه كفَّاراتٌ لأنها الجَماعاتِ، وسُميِّتُ هذه كفَّاراتٌ لأنها تُكفِّرُ الخطايا والسيئاتِ، ولذلك جاء في بعضِ الرواياتِ: «مَنْ فعل ذلك عاشَ

بخير، ومات بخير، وكان مِنْ خطيئتِه كيوم ولدتْهُ أُمُّه (١) وهذه الخصالُ المذكورةُ الأغلبُ عليها تكفيرُ السيئات، ويحصلُ بها أيضًا رفعُ الدرجاتِ كما في «صحيح مسلم (٢) عن أبي هريرة وَالله عن النبي عَلَيْهُ قالَ: «ألا أَدُلُكُم على ما يمحُو اللّه به الخطايا ويرفعُ به الدرجات؟ قالُوا: بلى يا رسول اللّه، قال: «إسباغُ الوضوء على المكارِه، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظارُ الصلاة بعد الصلاة، فذلكُم الرباطُ فذلكُم الرباط».

وقد رُوي هذا المعنى عن النبيِّ ﷺ من وجوه متعددة، فهذه ثلاثةُ أسبابُ يُكفِّر اللَّهُ بها الذنوبَ:

أحدها: الوضوء، وقد دلَّ القرآنُ على تكفيره الذنوب في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاعْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرَءُوسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيجْعَلَ عَلَيْكُم ﴿ وَامْسَحُوا بِرَءُوسِكُمْ وَأَرْجُلكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيجْعَلَ عَلَيْكُم ﴿ وَلَيْتُمْ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]، فقولُهُ تعالى: ﴿ لِيُطْهَرِكُمْ ﴾ يشمل طهارة ظاهر البدن بالماء، وطهارة الباطن من الذنوب والخطايا، وإتمامُ النعمة إنما يحصلُ بمغفرة الذنوب وتكفيرها كما قال تعالى النبيّ ويَسْهَدُ عَلَيْكُ ﴾ [الفتح: ٢] للبيّة وَيَسِبُ فَي اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكُ وَمَا تَأْخَرُ وَيُتمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُ ﴾ [الفتح: ٢] وقد استنبط هذا المعنى محمدُ بن كعب القرظيُّ، ويشهد له الحديثُ الذي خرَّجه الترمذيُّ وغيرهُ ﴿ )، عن معاذ أنَّ النبي وَيَسِبُ سمعَ رجلاً يدْعو يقول: خرَّجه الترمذيُّ وغيره ﴿ )، عن معاذ أنَّ النبي وَيَسِبُ سمعَ رجلاً يدْعو يقول: اللّهُمَّ إني أسألك تمامَ النعمة، فقال له: «أتدري ما تمامُ النعمة؟» قال: دعوة من النارِ دعوتُ بها أرْجو بها الخيرَ، فقال النبي وَيَسِبُ : «إنَّ تمامَ النعمة: النجاةُ منَ النارِ دعوتُ بها أرْجو بها الخيرَ، فقال النبي عَلَيْكُ : «إنَّ تمامَ النعمة: النجاةُ منَ النارِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٦٦/٤).



ودخولُ الجنةِ» ، فلا تتم نعمةُ اللَّهِ على عبدِهِ إلا بتكفيرِ سيئاتِهِ .

وقد تكاثرت النصوصُ عن النبيِّ ﷺ بتكفير الخطايا بالوضوء كما في «صحيح مسلم»(١) عن عُشمانَ وَظَيْكِ : أنه توضًّا، ثم قال: رأيتُ رسولَ اللَّه عَيَّالِيَّةِ تَوضًا مِثْلَ وضوئي هذا، ثم قال: «من توضًا هكذا غُفر لـه ما تقدَّمَ من ذنبه، وكانت صلاتُهُ ومَشْيُهُ إلى المسجد نافلةً»، وفيه أيضًا (٢) عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ قال: «منْ توضّاً فأحسن الوضوء خرجت خطاياه من جسكه حتّى تخرج من تحت أظفاره» وفيه أيضًا (٣) عن أبي هريرة عن النبيِّ ﷺ قال: «إذا توضَّأ العبدُ المسلمُ أو المؤمنُ، فغَسَلَ وجهَـهُ خَرَجَ من وجهـه كلُّ خطيئـة نظر إليها بعـينيه مع الماء أو مع آخِـرِ قَطْرِ الماء، فإذا غَسَلَ يديه خرجَ منْ يديه كلَّ خطيئة بطشتْها يدَاهُ مع الماء أو مع آخر قطر الماء، فإذا غَسَلَ رجْليه خرجتْ كلُّ خطيئة مشتْها رجْلاه مع الماء أو مع آخـر قطرِ الماءِ، حتى يخرجَ نقيًّا من الذنوب» وفيه أيضًا (٤) عن عمرو بنَ عَبْسة عن النبيِّ عَيَا اللهِ قَال: «ما منكُم من رجل يقربُ وضوءَه فيمضمضُ ويستنشقُ فينتشرُ إلا خرجت ْ خطايا وجهه وفيه وخياشيمه، ثُمَّ إذا غسلَ وجههُ كما أمره اللَّهُ إلا خرجت خطايا وجهه من أطراف لحيته مع الماء، ثم يغسل يديه إلى المرفقين إلا خرجت خطايا يديه من أنامله مع الماء، ثم يمسح رأسه ألا خرجت خطايا رأسه من أطراف شعره مع الماء ثم يغسل قدميه إلى الكعبين إلا خرجت خطايا رجليه من أنامله مع الماء، فإن هو قامَ فصلَّى فحمدَ اللَّهَ وأثنى عليه ومجَّدهُ بالذي هو له أهلٌ، وفرَّغَ قلبَهُ للَّهِ إلا انصرفَ من خطيئته كهيئتِه يومَ ولدتْهُ أمُّهُ».

<sup>(1)(1/131).</sup> 

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" (١٤٩/١) من حديث عثمان بن عفان مُطلَّك .

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» (١٤٨/١ ـ ١٤٩).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم» (٢٠٨/٢) في حديث طويل.

وفي «الموطأ»، و«مسند الإمام أحمد» و«سنن النسائي» وابن ماجه (۱) عن الصنابحي عن النبي و النبي و إذا توضأ العبد المؤمن فمضمض خرجت الخطايا من وجهه فيه، فإذا استنشق خرجت الخطايا من أنفه، فإذا غسل وجهه خرجت الخطايا من وجهة حتى تخرج من تحت أشفار عينيه، فإذا غسل يديه خرجت الخطايا من يديه حتى تخرج من تحت أظفار يديه، فإذا مسح برأسه خرجت الخطايا من رأسه حتى تخرج من أذنيه، فإذا غسل رجليه خرجت الخطايا من رأسه حتى تخرج من أخله، ثم كان مشية إلى المسجد وصلائة له».

وفي «المسند» (٢) عن أبي أمامة عن النبي عليه قال: «ما من مسلم يتوضأ فيغسلُ يديه ويمضمضُ فاه ويتوضأ كما أُمرَ إلا حطَّ اللَّهُ عنه يومئذ ما نطقَ به فمه، وما مسَّ بيده، وما مشى إليه، حتَّى إنَّ الخطايا تحادرُ من أطرافه، ثم هو إذا مشى إلى المسجدِ فَرجْلٌ تكتبُ حسنةً، وأُخرى تمحُو سيئة».

وفيه أيضًا (٣) عن النبي على النبي والله قال: «أيُّما رجل قامَ إلى وضوئه يريدُ المصلاةَ ثم غسلَ كفّيه، نزلت خطئيتُهُ من كفيه مع أول قطرة، فإذا مضمض واستنشق واستنشر نزلت خطيئتُهُ من لسانه وشفتيه مع أول قطرة، فإذا غسل وجههُ نزلت خطيئتُهُ من سمعه وبصره مع أول قطرة، فإذا غسل يديه إلى المرفقين ورجليه إلى الكعبين سلم من كل ذنب هو له وكان من كل خطيئة كهيئته يوم ولدته أمُّهُ فإذا قام إلى الصلاة رفع اللّهُ درجته وإن قعد قعد سالًا».

وفي المعنى أحاديثُ أُخرُ وفيما ذكرناه كفايةً وللَّه الحمدُ والمنة.

<sup>(</sup>۱) أخرَجه: مالك في «الموطأ» (ص٤٥)، وأحمد (٣٤٨/٤، ٣٤٩)، والنسائي (١/٧٤)، وابن ماجه (٢٨٢).

<sup>(</sup>۲) (۵/ ۱۲۲). (۳) «المسند» (۵/ ۲۵۲ \_ ۲۵۲ \_ ۱۲۲ \_ ۱۲۲).

وقد وردت النصوص أيضًا بحصول الثوابِ على الوضوء وهذا زيادة على تكفيرِ السيئات، ففي «صحيح مسلم» (۱) عن عمر فظيّ عن النبي على النبي على قال: «من توضّا فأحسن الوضوء ثم قال: أشهد أن لا إله إلا اللّه وأن محمداً عبده ورسوله، فتحت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيّها شاء». وفيه أيضًا (۱) عن أبي هريرة عن النبي عقول : «تبلغ الحلية من المؤمن حيث يبلغ الوضوء»، وفيه أيضًا (۱) عن أبي هر يرة عن أبي هريرة عن النبي على قال : أنتم الغر المحجلون يوم القيامة من إسباغ الوضوء».

وخرَّجه البخاريُّ (٤) ولفظُهُ: «إن أمَّتي يُدعون يوم القيامةِ غرَّا محجلينَ من آثارِ الوضوء».

واعلم أن حديث معاذِ بنِ جبلٍ في المنامِ إنما فيه ذكر أسباغ الوضوءِ على الكريهاتِ: وكذا في حديثِ أبي هريرة المبدوءِ بذكرهِ في هذا الفصلِ فههنا أمران:

أحدهما: إسباغُ الوضوء، وهو: إتمامُهُ وإبلاغُهُ مواضِعَهُ الشرعيةَ كالثوبِ السابِغِ المغطي للبدنِ كلِّه. وفي «مسند البزارِ» (٥) عن عثمانَ مرفوعًا: «من توضًا فأسبغ الوضوء غفر له ما تقدَّم من ذنبه وما تأخَّرَ» وإسنادُهُ لا بأس به وخرجه ابن أبي عاصم من وجه آخر عن عثمانَ، وخرج النسائيُّ وابنُ ماجه (٢) من حديث أبي مالك الأشعريُّ عن النبيِّ عَلَيْهُ قالَ: «إسباغُ الوضوء شطرُ الإيمانِ» وخرَّجه أبي مالك الأشعريُّ عن النبيِّ عَلَيْهُ قالَ: «إسباغُ الوضوء شطرُ الإيمانِ» وخرَّجه (١) (١) (١) (١) (١) (١) (١) (١)

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» (١٤٩/١).

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري» (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>٥) «البحر الزخار» (٤٣٧) بلفظ: «من توضأ فأسبغ الوضوء ثم مشى إلى صلاة مكتوبة غفر له».

<sup>(</sup>٦) أخرجه: النسائي (٥/٥)، وابن ماجه (٢٨٠).

مسلم (١٢) ولفظهُ: «الطهورُ شطرُ الإيمان».

وثانيهما: أن يكونَ إسباغُهُ على الكريهات، والمرادُ أن يكونَ على حالة تكرهُ النفسُ فيها الوضوء وقد فُسِّرَ بحالِ نزولِ المصائبِ فإن النفسَ حينئذ تطلب الجزعَ فالاشتغالُ عنه بالصبر والمبادرة إلى الوضوء والصلاة من علامة الإيمان، كما قال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ كما قال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ إِنَّ اللَّهُ مَع البقرة: ٥٤] وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بْالصَبْرِ وَالصَّلاة إِنَّ اللَّهُ مَع الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣].

والوضوء مفتاح الصلاة وقد يُطفأ به حرارة القلب الناشئة عن ألم المصائب كما يُؤمر من غضب بإطفاء غضبه بالوضوء، وفسرت الكريهات بالبرد الشديد ويشهد له أن في بعض روايات حديث معاذ "إسباغ الوضوء على السبرات» والسبرة: شدة البرد، ولا ريب أن إسباغ الوضوء في شدة البرد يشق على النفس وتتألم به، وكل ما يؤلم النفس ويشق عليها فإنه كفارة للذوب وإن لم يكن للإنسان فيه صنع ولا تسبب، كالمرض ونحوه كما دلت النصوص الكثيرة على ذلك.

وأما إن كان ناشئًا عن فعل هو طاعة للّه تعالى، فإنه يكتب لصاحبه به أجر وترفع به درجاته كالألم الحاصل للمجاهد في سبيل اللّه تعالى قال اللّه ولا عز وجل : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لا يُصِيبُهُمْ ظَمَّا وَلا نَصَبٌ وَلا مَخْمَصَةٌ فِي سبيلِ اللّه وَلا يَطَتُونَ مَوْطئًا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلا يَنَالُونَ مِنْ عَدُو إِنَّ للّا إلا كُتب لَهُم به عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللّهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٠] وكذلك ألم الجوع والعطش الذي يحصل يُضيعُ أَجْرَ الْمُحْسنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٠] وكذلك ألم الجوع والعطش الذي يحصل

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۱/ ١٤٠).



للصائم، فكذا التألمُ بإسباغِ الوضوءِ في البردِ، ويجبُ الصبرُ على الألمِ بذلك، فإن حصلَ به رضى، فذلك مقامُ خواصِّ العارفين المحبينَ، وينشأ الرضى بذلك عن ملاحظةِ أمورِ:

أحدها: تَذَكَّرُ فضلِ الوضوءِ من حطِّه الخطايا ورفعهِ الدرجات، وحصولِ الغرة والتحبيل به وبلوغ الحلية في الجنّة إلى حيث يبلغ، وهذا كما انكسر ظفرُ بعض الصالحات من السلف من عثرة عشرتها فضحكت وقالت : أنساني حلاوة ثوابه مرارة وجعه. وقال بعض العارفين : من لم يعرف ثواب الأعمالِ ثقلت عليه في جميع الأحوال.

الثاني: تَذكُرُ ما أعده اللّه عز وجل لن عصاه من العذاب بالبرد والزمهرير في الخرة، فإن شدة برد الدنيا يذكر زمهرير جهنم، وفي الحديث الصحيح: "إن أشد ما تجدون من البرد من زمهرير جهنم "(1) فملاحظة هذا الألم الموعود يهون الإحساس بألم برد الماء كما رُوي عن زبيد اليامي أنه قام ليلة للتهجد وكان البرد شديدا، فلما أدخل يده في الإناء وجد شدة برده فذكر زمهرير جهنم، فلم يشعر ببرد الماء بعد ذلك، وبقيت يده في الماء حتى أصبح، فقالت له جاريته عما الله وجدت شدة من أصبح، فقالت له برد الماء ذكرت رمهرير جهنم من برد الماء نمور بهنم فما شعرت به حتى أصبح، فلا تخبري بهذا برد الماء ذكرت ومهرير جهنم فما شعرت به حتى أصبح، فلا تخبري بهذا أحدًا ما دمت حيًا.

الثالث: ملاحظةُ جلالِ مَنْ أمرَ بالوضوءِ، ومطالعةُ عظمته وكبريائه، وتذكرُ التهيئ للقيامِ بين يديه ومناجاتِهِ في الصلاةِ، فذلك يهونُ كلَّ ألمٍ ينالُ العبدَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٤٦/٤)، ومسلم (١٠٨/٢) من حديث أبي هريرة رَطُّتُك.

في طلب مرضاته من برد الماء وغيره وربَّما لم يشعر بالماء بالكلية ، كما قال بعض العارفين: بالمعرفة هانت على العاملين العبادة قال سعيد بن عامر: بلغني أنَّ إبراهيم الخليل عَلَيْ كان إذا توضأ سُمع لعظامه قعقعة .

وكان علي بن الحسينُ إذا توضأ اصفر ، فيقال له: ما هذا الذي يعتريك عند الوضوء؟ فيقول : أتدرون بين يدي من أريد أن أقوم له؟.

وكان منصورُ بنُ زاذانَ إذا فرغَ من وضوئهِ يبكي حتَّى يرتفعَ صوتُهُ، فقيلَ له: ما شأنُك؟ فقالَ: وأيُّ شيءِ أعظم من شأني إني أريد أن أقومَ بين يدي من لا تأخذُهُ سنةٌ ولا نومٌ، فلعله يرضى عنِّي.

وكان عطاءٌ السلميُّ إذا فرغَ من وضوئه ارتعد وانتفضَ وبكى بكاءً شديدًا، فقيلَ له في ذلك، فقال: إني أريدُ أن أتقدَّمَ إلى أمرٍ عظيمٍ، إني أريدُ أن أقومَ بين يدي اللَّه عزَّ وجلَّ.

الرابع: استحضارُ اطلاعِ اللَّه عزَّ وجلَّ على عبده في حالِ العملِ له، وتحملُ المشاقِ لأجله ف من تيقنَ أن البلاء بعين من يحبُّه هانَ عليه الألمُ كما أشار تعالى إلى ذلك بقوله عزَّ وجلَّ لنبيّه عليها السلامُ: ﴿لا تَحَافَا إِنَّي بِأَعْيُننا ﴾ [الطور: ٤٨] وقولُهُ تعالى لموسى وهارونَ عليهما السلامُ: ﴿لا تَحَافَا إِنَّي مَعَكُما أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾ [طه: ٤٦] وقال عليه: «اعبد اللَّه كأنك تراهُ فإن لم تكنْ تراهُ فإنه يسراك» قال أبو سليمانَ: قرأتُ في بعضِ الكتب، يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: بعيني ما تحملُ المتحملونَ من أجلي، وكابد المكابدونَ في طلب مرضاتي، فكيف ما تحملُ المتحملون من أجلي، وكابد المكابدونَ في طلب مرضاتي، فكيف بهم وقد صارُوا في جواري وتبحبَحُوا في رياضِ خلدي؟ فهنالك فليستبشرِ بهم وقد صارُوا في جواري وتبحبَحُوا في رياضِ خلدي؟ فهنالك فليستبشرِ المصفونَ للَّه أعمالهم بالمنظرِ العجيبِ من الحبيبِ القريب، أترونَ أنِّي أضيعُ المصفونَ للَّه أعمالهم بالمنظرِ العجيبِ من الحبيبِ القريب، أترونَ أنِّي أضيعُ لهم عملاً؟ فكيف وأنا أجود على المولِّين عنِّي فكيفَ بالمقبلينَ إلىً.

فإسباغُ الوضوءِ في البردِ لاسيَّما في الليل يطلعُ اللَّهُ عليه ويرضَى به ويباهي به الملائكة، فاستحضارُ ذلك يهونُ ألم بردِ الماءِ.

وفي «المسند» و «صحيح ابن حبان» (۱) عن عقبة بن عامر عن النبي علي الله قال: «رجلان من أمّتي، يقوم أحدُهُما من الليل يعالج نفسه إلى الطهور وعليه عقد فيتوضأ، فإذا وضًا يديه انحلت عقدة وإذا وضًا وجهه أنحلت عقدة وإذا مسح رأسه انحلت عقدة وإذا وضًا رجليه انحلت عقدة وإذا وضًا رجليه انحلت عقدة في قول الربُّ عزّ وجلّ للذي وراء الحجاب: انظرُوا إلى عبدي هذا يعالج نفسه يسالني، ما سألني عبدي هذا فهو له وذكر بقية الحديث. وروي عن عطية عن أبي سعيد عن النبي عليه وذكر الحديث. وركو الله يضحك إلى ثلاثة نفر، رجل قام من جوف الليل فأحسن الطهور فصلًى (٢) وذكر الحديث.

كان بعضُ السلف له ورْدٌ بالليلِ ففترَ عنهُ فهتفَ به هاتفٌ: ينظرُ اللَّه في الليل لما يصنعُ خدامُهُ إذا قامُوا أوحشتهم على الخدمةِ أحكامُهُ.

الخامس: الاستغراقُ في محبة من أمر بهذه الطاعة وأنَّه يرضَى بها ويحبُّها، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِرِينَ ﴾ [البقرة:٢٢٢] فمن امتلأ قلبُه من محبة اللَّه عـزَّ وجلَّ أحبَّ ما يحبُّهُ وإنْ شقَّ على النفسِ وتألَّمت به، كما يُقال: المحبةُ تهونُ الأثقالَ.

وقال بعضُ السلفِ في مرضِهِ: أحبُّه إليَّ أحبُّه إليه.

وكما قيل:

### فَمَا لِجُرْحِ إِذَا أَرْضَاكُم أَلَمٌ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۲۰۱ ـ ۲۰۱)، وابن حبان في "صحيحه" (۲۰۵۲ ـ ۲۰۵۵).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  أحمد في «المسند»  $(\Upsilon/\Lambda \cdot \Lambda)$ .

وكما قيل أيضًا:

فِي حبِّكم يهونُ ما قد ألقَى يسعدُ بالنعيم من لا يشقَى من خدَمَ من يحبُّ تلذذَ بشقائهِ في خدمته. وقال بعضُهم: القلبُ المحبُّ للَّهِ يحبُّ النصبَ له، وقالَ عبدُ الصمد: أوجدَ لهم في عذابهِ عذوبةً.

إسباغُ الوضوءِ على المكاره من علامات المحبينَ، كما في كتاب «الزهد» للإمام أحمد عن عطاء بن يسار قال: قال موسى عليه السلام: «يارب من أهلُكَ الذينَ هم أهلُكَ الذينَ تظلّهم في ظلِّ عرشك؟ قالَ: هم البريئةُ أبدانُهم الطاهرةُ قلوبُهم الذينَ يتحابُّون بجلالي، الذين إذا ذُكرتُ ذُكرُوا بي وإذا ذُكروا ذكرتُ نذكروا بي وإذا ذُكروا ذكرتُ بذكرهم، الذينَ يسبغونَ الوضوءَ في المكاره وينيبونَ إلى ذكْري كما تنيبُ النسورُ إلى أوكارها، ويكلفُون بحبي كما يكلفُ الصبيّ بحب الناس ويغضبُونَ لمحارمي إذا استحلّت، كما يغضبُ النمرُ إذا حرب».

وقد يخرقُ اللَّهُ العادةَ لبعضِ المحبينَ له فلا يجدُ ألم بردِ الماء، كما كانَ بعضُ السلفِ قد دعا اللَّهَ أن يهون عليه الطهورُ في الشتاء فكانَ يؤتى بالماء وله بخارٌ، وربما سُلبَ بعضهُم الإحساسَ في الحرِّ والبردِ مطلقًا، وكانَ عليُّ ابنُ أبي طالب وطف قد دعا له النبيُّ وَ البيهِ أن يذهبَ اللَّهُ عنه الحرَّ والبردَ فكانَ يلبسُ في الصيف لباسَ الشتاء وفي الشتاء لباسَ الصيف وقالَ وَ البردَ فيه: «إنه يحبُّ اللَّهُ ورسولَهُ ورسولُهُ» (١).

ورأى أبو سليمانَ الدارانيُّ في طريقِ الحجِّ في شدّةِ بردِ الشتاءِ شيخًا عليه أخلاقٌ رثةٌ وهو يرشحُ عَرقًا فسألهُ عن حالِهِ فقالَ: إنما الحرُّ والبردُ خلقانِ للَّهِ

<sup>(1)</sup> أخرجه: البزار: (٢٥٤٦ ـ كشف).



عز وجل، فإنْ أمرَهما أن يغشياني أصاباني وإن أمرهما أن يتركاني تركاني، وقالَ: أنا في هذه البرية منذُ ثلاثينَ سنة يلبسني في البرد فيحًا من محبيه ويلبسني في الصيف بردًا من محبّه، وقيل لآخر وعليه خرقتان في بردٍ شديد لو استترت في موضع يكنُّكَ من البرد فأنشد:

ويحسن ظنِّي أنني في فنائـهِ وهلْ أحدٌ في كنِّهِ يجد البردَا

السبب الثاني: من مكفرات الذنوب المشي على الأقدام إلى الجماعات وإلى الجمعات، ولاسيّما إن توضّا الرجل في بيته ثم خرج إلى المسجد لا يريد بخروجه إلا الصلاة فيه، كما في «الصحيحين»(١) عن أبي هريرة وَ وَاللّه النبيّ وَاللّه قال: «صلاة الرجل في الجماعة تضعف على صلاته في بيته وفي سوقه خمسًا وعشرين ضعفًا، وذلك أنه إذا توضّا فأحسن الوضوء، ثم خرج إلى المسجد لا يخرجه إلا الصلاة، لم يخط خطوة إلا رُفعت له بها درجة وحُطَّ عنه بها خطيئة، فإذا صلّى لم تزل الملائكة تصلّي عليه مادام في مصلاً، اللّهم صلّ عليه اللّهم ارحمه، ولا يزال أحدكم في صلاة ما انتظر الصلاة».

وفي "صحيح مسلم" (٢) عن أبي هريرة عن النبي عَيَّكِي قال: "منْ تطهّر في بيته، ثم مشى إلى بيت من بيوت اللّه ليقضي فريضةً من فرائض اللّه، كانت خطوتاه إحداهُما تحط خطيئة والأخرى ترفع درجة »، وفي "الصحيحين» عن أبي هريرة عن النبي عَيَّكِ قال: "كل خطوة مشيها إلى الصلاة صدقة »، وفي "المسند» و"صحيح النبي عَيَّكِ قال: "إذا تطهر الرجل ثم أتى ابن حبان "(٢) عن عقبة بن عامر عن النبي عَيَّكِ قال: "إذا تطهر الرجل ثم أتى

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٢٩ ـ ١٦٦)، (٣/ ٨٦)، ومسلم (١٢٨/٢ ـ ١٢٩).

<sup>(1)(1/171).</sup> 

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٤/ ١٥٩)، وابن حبان في «صحيحه» (٢٠٤٥).

المسجد برعى الصلاة كتب له كاتباه بكلِّ خطوة يخطوها إلى المسجد عشر حسنات».

وفيهما أيضًا (١) عن عبد الله بن عمرو عن النبي على قال: «من راح إلى مسجد جماعة فخطوتاه خطوة محو سيئة وخطوة تكتب حسنة ذاهبًا وراجعًا» وفي «سنن أبي داود» (٢) عن أبي أمامة عن النبي على قال: «من خرج من بيته منطهرًا إلى صلاة مكتوبة فأجره كأجر الحاج المحرم» وفيه أيضًا (٣) عن رجل من الأنصار عن النبي على قال: «من توضًا فأحسن الوضوء ثم خرج إلى الصلاة، لم يرفع قدمه اليمنى إلا كتب الله له بها حسنة، ولم يضع قدمه اليسرى إلا حطا الله عنه بها خطيئة، فليقرب أو ليبعد، فإن أتى المسجد فصلًى في جماعة غفر له والأحاديث في هذا المعنى كثيرة حداً.

فالمشي إلى الجمعات له مزيد فضل لاسيّها إن كان بعد الاغتسال كما في «السنن» (٤) عن أوس بن أوس وطلق عن النبي عليه قال: «من غسّل يوم الجمعة واغتسل ، وبكّر وابتكر ، ومشى ولم يركب، ودنا من الإمام واستمع ولم يلغ ، كان له بكلّ خطوة أجر سنة صيامها وقيامها».

كلما بعُدَ المكانُ الذي يمشي منه إلى المسجد كانَ أفضل لكثرة الخُطا، وفي «صحيح مسلم» (٥) عن جابرٍ قال: «كانتُ دارُنا نائيةً عن المسجد ، فأردْنا أن نبيع بيوتنا فنقرب من المسجد، فنهانا رسولُ اللَّهِ عَيَالِيَّةٌ وقال: «إنَّ لكم بكلً

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۲/ ۱۷۲)، وابن حبان في "صحيحه" (۲۰۳۹).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۸۵۵، ۱۲۸۸).

<sup>(</sup>۳) «السنن» (۳۳٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٩/٤ ـ ١٠، ١٠٤)، وأبو داود (٣٤٥)، والترمذي (٤٩٦)، والنسائي (٣/ ٩٥ \_ ٩٧) وابن ماجه (١٠٨٧).

<sup>.(171/1)(0)</sup> 

خطوة حسنة "وفي "صحيح البخاري "(۱) عن أنس أنَّ النبي عَلَيْ قال: "يابني سلمة ألا تحتسبون آثاركُم"، وفي "الصحيحين "(۲) عن أبي موسى أنَّ النبي عَلَيْ قال: "إنَّ أعظمَ الناسِ أجراً في الصلاة أبعدُهم واليها ممشى فأبعدهم "، ومع هذا فنفس الدار القريبة من المسجد أفضل من الدار البعيدة عنه، لكنَّ المشي من الدار البعيدة أفضل ، ففي "المسند" عن حذيفة عن النبي عَلَيْ أنه قال: "فضل الدار القريبة من المسجد على الدار البعيدة الشاسعة، كفضل الغازي على القاعد "وإسناده منقطع ".

والمشيُّ إلى المسجدِ أفضلُ من الركوبِ كما تقدَّم في حديثِ أوسٍ في الجمع، ولهذا جاء في حديثِ معاذ ذكرُ المشي على الأقدام، وكانَ النبيُّ عَلَيْ الجمع، ولهذا جاء في حديثِ معاذ ذكرُ المشي على الأقدام، وكانَ النبيُّ عَلَيْ المعربُ إلى المصلَّى ماشيًا، فإنَّ لا يخرجُ إلى المصلَّى ماشيًا، فإنَّ الآتي للمسجدِ زائرُ اللَّهِ، والزيارةُ على الأقدامِ أقربُ إلى الخضوعِ والتذللِ، كما قيل:

لو جئتكم زائرًا أَسْعى على بصرِي لم أؤدِّ حقا وأيَّ الحقِّ أديتُ

وفي "صحيح البخاريً" (٤) عن أبي هريرة عن النبي علي الله قال: "من غدا إلى المسجد أو راح ، أعد الله له نزلاً في الجنة كلّما غدا أو راح » والنزل هو ما يعد للزائر عند قدومه ، وفي الطبراني (٥) من حديث سلمان مرفوعًا: "من توضًا في بيته فأحسن الوضوء ثم أتى المسجد فهو زائر الله تعالى وحق على المزور أن يكرم الزائر »

<sup>(1)(1/</sup>٧٢١)، (٣/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٦)، ومسلم (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>T) (O/ VAT, PPT).

<sup>(</sup>٥) «المعجم الكبير» (٧/ ٢٥٤، ٢٥٥).

وفي "صحيح مسلم" (١) عن أبي بن كعب قال: كان رجل لا أعلم رجلاً أبعد من المسجد منه وكان لا تخطئه صلاة في المسجد، قال: فقيل له: أو قلت له: له الشريت حماراً تركبه في الظلماء أو في الرمضام، فقال: ما يسرني أن منزلي إلى جنب المسجد، إني أريد أن يكتب لي ممشاي إلى المسجد، ورجوعي إذا رجعت إلى أهلي، فقال: رسول الله علي قد جمع الله لك ذلك كله».

وكلما شقَّ المشيُ إلى المسجدِ كانَ أفضل ولهذا فُضلَ المشي إلى صلاةِ العشاءِ وصلاةِ الصبحِ وعدلَ بقيامِ الليلِ كله كما في «صحيح مسلمٍ» (٢) عن عثمانَ عن النبيِّ عَيْلِهُ قال: «من صلى العشاءَ في جماعة فكأنَّما قامَ نصفَ الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنَّما قامَ الليلَ »، وفي «الصحيحين (٣) عن أبي هريرة عن النبيِّ قال: «أثقلُ صلاة على المنافقينَ صلاةُ العشاءِ وصلاةُ الفجرِ ، ولو يعلمونَ ما فيهما لأتوهُما ولو حبواً».

وإنما ثقلت هاتان الصلاتان على المنافقين لأن المنافق لاينشط للصلاة إلا إذا رآه الناس ، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَىٰ يُراءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ النساء:١٤٢] وصلاة العشاء والصبح يقعان في ظلمة فلا ينشط للمشي إليهما إلا كل مخلص يكتفي برؤية اللَّه عز وجل وحده لعلمه به .

وثوابُ المشي إلى الصلاة في الظُّلَمِ النورُ الـتامُّ في ظُلَم القيامةِ، كما في

<sup>(1)(1/.71).</sup> 

<sup>.(170/1)(1).</sup> 

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٧)، ومسلم (٢/ ١٢٣).



«سنن أبي داود)»، والترمذي (١) عن بريدة عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «بشِّر المشائينَ في الظلم إلي المساجد بالنور التامِّ يوم القيامة » وخرَّجه ابن ماجه (٢) من حديث سهل بن سعد ، وقد رُوي من وجوه كشيرة. وفي بعضها زيادة «يفزعُ النَّاس ولا يفزعونَ» قال النخعيُّ: وكانُوا يرونَ أنَّ المشيَ في الليلةِ الظلماء إلى الصلاة موجبة موجبة موجبة موجبة موجبة موجبة موجبة المغفرة.

وروينا عن الحسنِ قالَ: أهلُ التوحيدِ في النار لايقيدونَ فيقولُ الخزنةُ بعضُهم لبعضٍ: ما بالُ هؤلاءِ لا يُقيَّدون، وهؤلاء يُقيَّدون؟ فيناديهم مُنادٍ: إنَّ هؤلاءِ كانوا يمشونَ في ظُلَمِ الليل إلى المساجد، كما أنَّ مواضعَ السجودِ من عصاةِ الموحدينَ في النارِ لا تأكلها النَّارُ، فكذلك الأقدامُ التي تمشي إلى المساجدِ في الظلمِ لا تقيدُ في النار. ولا يسوِّي في العذابِ بينَ من حدمهُ وبين من لم يخدمه وإن عذَّبه.

ومن كانَ في سخطهِ محسنًا 💎 فكيف يكونُ إذا مـا رضِي

لمّا كانتِ الصلاةُ صلةً بين العبدِ وبينَ ربّه، ومناجاةً تظهرُ فيها آثارُ تجلّيهِ لقلوبِ العارفينَ وقربهِ شرعَ قبلَ الدخولِ فيها الطهارةُ، فإنّه لا يصلحُ للوقوف بين يدي اللّه عنز وجل والخلوة بمناجاتِه إلا طاهرٌ، فأمّا المتلوثُ بالأوساخ الظاهرة والباطنة فلا يصلحُ للقرب، فشرعَ اللّهُ عنز وجل للمصلّي غسلَ أعضائِهِ بالماءِ ورتبَ عليها طهارةً ظاهرةً وباطنةً، ثمّ شرعَ المشي إلى المساجدِ.

وفيه أيضًا تكفيرُ الخطاياً حتَّى تكملَ طهارةُ الذنوبِ إن بقي منها شيءٌ بعد الوضوءِ حتَّى لا يقفَ العبدُ في مقامِ المناجاةِ إلا بعد كمالِ طهارةٍ ظاهرةٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٥٦١)، والترمذي (٢٢٣).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۷۸۰).

وباطنة من درن الأوساخ والذنوب، ولهذا شرَع له تجديد التوبة والاستغفار عقب كل وضوء حتَّى تكمل طهارة ذنوبه، كما خرَّج النسائيُّ(١) من حديث أبي سعيد مرفوعًا وموقوفًا: «من توضًا فأسبغ الوضوء ثمَّ قال عند فراغه من وضوئه: سبحانك اللهم وبحمدك أستغفرك وأتوب إليك ، ختم عليها بخاتم فوضعت تحت العرش فلم تُكسر إلى يوم القيامة».

ومتى اجتهد العبد على تكميل طهارته ومشيه إلى المسجد ولم يقو ذلك على تكفير ذنوبه، فإن الصلاة يكمل بها التكفير، كما في «الصحيحين» (٢) عن أبي هريرة عن النبي على قال: «أرأيتُم لو أنَّ نهراً ببابِ أحدكُم يغتسل فيه كلَّ يوم خمس مرات، هل يبقى من درنه شيء؟» قالوا: لايبقى من درنه شيء، قال: «فذلك مثل الصلوات الخمس عجو اللَّه بهن الخطايا».

وإنْ قويَ الوضوءُ وحده على تكفيرِ الخطايا، فالمشي إلى المسجدِ والصلاة بعده تكونُ زيادة صنات وهذا هو المراد من قولِ النبي عَلَيْكَة في حديث عثمان والصنابحي «وكان مشيه إلى المسجدِ وصلاته نافلةً»، وقد سبق ذكر الحديثين.

واعلم أنَّ جمهورَ العلماء على أنَّ هذه الأسبابَ كلَّها إنما تكفِّر الصغائر دونَ الكبائرِ وقد استدلَّ بذلكَ عطاءٌ وغيرهُ من السلف في الوضوء، وقال سلمانُ الفارسيُّ وَطَيَّتُهُ: الوضوءُ يكفِّرُ الجراحات الصغارَ، والمشيُ إلى المسجد يكفِّرُ أكبرَ من ذلك. خرجهُ محمدُ بن نصر يكفِّرُ أكبرَ من ذلك والصلاة تكفر أكثر من ذلك. خرجهُ محمدُ بن نصر المروزيُّ، ويدلُّ على أنَّ الكبائر لا تكفَّرُ بذلكَ ما في «الصحيحين» (٣) عن أبي

<sup>(</sup>١) «عمل اليوم والليلة» (٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٠)، ومسلم (٢/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١/ ١٤٤) وليس هو عند البخاري.



هريرة عن السنبي عليه عن السنبي عليه قسال: «الصلواتُ الخمسُ والجمعةُ إلى الجمعةِ ورمضانُ إلى رمضان، مكفراتٌ لما بينهن إذا اجتنبت الكبائرُ».

وفي «صحيح مسلم» (١) عن عثمان عن النبيِّ عَلَيْكَ قال: «ما من امريء مسلم عضر أمريء مسلم عضر صلاة مكتوبة فيحسن وضوءها وخشوعها وركوعها وسجودها، إلا كانت كفارة لل قبلها من الذنوب ما لم تؤت كبيرة وذلك الدهر كلَّه ».

فانظر إلى كم تيسر لك أسباب تكفير الخطايا لعلك تُطهر منها قبل الموت فتلقاه طاهراً فتصلح لمجاورت في دار السلام، وأنت تأبى إلا أن تموت على خبث الذنوب فتحتاج إلى تطهيرها في كير جهنّم، يا هذا أما علمت أنه لا يصلح لقربنا إلا طاهر ، فإذا أردت قربنا ومناجاتنا اليوم فطهر ظاهرك وباطنك لتصلح لذلك، وإن أردت قربنا ومناجاتنا غداً فطهر قلبك من سوانا لتصلح لتصلح لذلك، وإن أردت قربنا ومناجاتنا غداً فطهر قلبك من سوانا لتصلح لمجاورتنا فيوم لا ينفع مال ولا بنون هي الله من أتى الله بقلب سليم الشعراء ١٨٩,٨٨٠ والقلب السليم الذي ليس فيه غير محبة الله ومحبة ما يحبه الله في الله عبد لا يقبل إلا طيبا الله الذي ليس فيه غير محبة الله ومحبة ما يحبه الله ولا كل عبد يصلح لمناجاة الله اليوم ولا على كل الحالات تحسن المناجاة .

الناسُ من الهدور تبغي الصافي ما يصلحُ للحضرةِ قلبٌ جَافي

السبب الشالث: من مكفراتِ الذنوبِ الجلوسُ في المساجدِ بعد الصلواتِ، والمرادُ بهذا الجلوسِ انتظارُ صلاةٍ أخرى كما في حديثِ أبي هريرة «وانتظارُ

<sup>.(127/1)(1</sup> 

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٣/ ٨٥) من حديث أبي هريرة فطُّك .

الصلاة بعد الصلاة فذلكُمُ الرباطُ فذلكُمُ الرباطُ» فجعل هذا من الرباطِ في سبيلِ اللّه عز وجل، وهذا أفضلُ من الجلوسِ قبلَ الصلاةِ لانتظارها ، فإنَّ الجالسَ لانتظارِ الصلاةِ ليؤدِّيها ثم يذهبُ تقصرُ مدةُ انتظارِه بخلافِ من صلَّى صلاةً ثمَّ جلسَ ينتظرُ ثمَّ علسَ ينتظرُ أخرى فإنَّ مدَّتهُ تطولُ فإن كانَ كلما صلَّى صلاةً جلسَ ينتظرُ ما بعدها استغرق عمره بالطاعةِ وكانَ ذلك بمنزلةِ الرباطِ في سبيلِ اللَّه عزوجل.

وفي «المسند» (٢) عن أبي هريرة عن النبي على الله على النبي عليه ملائكة الله ما لم يحدث أو كفارس اشتد به فرسه في سبيل الله على كشحِه تصلّي عليه ملائكة الله ما لم يحدث أو يقوم، وهو في الرباط الأكبر».

و يدخلُ في قوله: «والجلوسُ في المساجدِ بعدَ الصلواتِ » الجلوسُ للذكرِ والقراءة وسماع العلم وتعليمه ونحو ذلك لاسيَّما بعدَ صلاة الصبح حتى تطلع الشمسُ؛ فإنَّ النصوصَ قد وردتْ بفضلِ ذلكَ ، وهو شبيهٌ بمن جلسَ ينتظرُ صلاةً أخرى، لأنهَّ قد قضى ما جاء إلى المسجدِ لأجلهِ من الصلاةِ وجلسَ ينتظر طاعةً أخرى، وفي «الصحيح» عن النبيِّ عَيَالِيَّهُ قال: «ما اجتمع قومٌ في بيتٍ ينتظر طاعةً أخرى، وفي «الصحيح» عن النبيِّ عَيَالِيَّهُ قال: «ما اجتمع قومٌ في بيتٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۲/ ۱۸۲ ـ ۱۸۷ ـ ۱۹۷)، وابن ماجه (۸۰۱).

<sup>.(</sup>٣٥٢/٢)(٢)



من بيوت اللَّه تعالى يتلونَ كتاب اللَّه ، ويتدارسونَهُ بينَهُم ، إلاَّ نزلت عليهم السكينة، وغشيتهُم الرحمة، وحفتهُم الملائكة، وذكرهُم اللَّه فيمنْ عندَه الله .

وأما الجالسُ قـبلَ الصلاةِ في المسجدِ لانتظار تلكَ الصلاةِ خاصـةً فهو في صلاة حتَّى يصلِّي.

وفي «الصحيحين» (١) عن أنس عن النبيِّ عَيَظِيَّةٍ «أنه لـما أخَّرَ صلاةَ العشاءِ الآخرةَ، ثمَّ خـرجَ فصلَّى بهم، قـالَ لهم: «إنكم لم تزالُوا في صلاةٍ ما انتظرتُمُ الصلاة).

وفيهما أيضًا (٢) عن أبي هريرة وَ وَاللَّهُ عن النبيُّ وَاللَّهُ قالَ: «الملائكةُ تصلّي على أحدكم ما دام في مصلاً ما لم يحدث اللهمّ اغفر له اللهمّ ارحمه ولا يزال أحدكم في صلاة ما كانت الصلاة تحبسه لا يمنعه أن ينقلبَ إلى أهله إلا الصلاة وفي رواية لسلم «ما لم يؤذ فيه ما لم يحدث فيه».

وهذا يدلُّ على أنَّ المرادَ بالحدثِ حدثُ اللسانِ ونحوِه من الأذَى، وفسرهُ أبو هريرةَ بحدثِ الفرج، وقيلَ: إنه يشملُ الحدثينِ.

وفي «المسند» (٣) عن عقبة بن عامر عن النبي وَيَكِيْلُهُ قال: «القاعدُ يراعي الصلاة كالقانت ويكتُب من المصلينَ من حين يخرجُ من بيتهِ حتَّى يرجعَ إليه» وفي رواية له: «فإذا صلَّى في المسجد ثمّ قعدَ فيه كانَ كالصائم القانت حتَّى يرجع».

وفي هذا المعنى أحاديثُ كثيرةٌ، وبالجملةِ فالجلوسُ في المساجدِ للطاعاتِ له فضلٌ عظيمٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۱/ ۱۵۰ <sub>– ۱۶۸</sub> ۲۱۲)، (۲/ ۲۰۱)، ومسلم (٦/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٦٨)، ومسلم (٢/ ١٢٩).

<sup>(4) (3/09).</sup> 

وفي حديث أبي هريرة وطي عن النبي عن النبي عن النبي الله قال: «لا يوطن رجل المساجد للصلاة والذكر إلا تبشبش الله عز وجل به كما يتبشبش أهل الغائب إذا قدم عليهم عائبه م النبي عن أبي سعيد عن النبي عَلَيْهِ قال: «من الف المسجد الفه الله»(٢).

وقال سعيدُ بنُ المسيبِ: من جلسَ في المسجدِ ف إنَّما يجالسُ اللَّه عز وجلَّ.

وصحَّ عن النبيِّ ﷺ أنَّه عدَّ من السبعةِ الذينَ يظلُّهُمُ اللَّه في ظلَّه يومَ لا ظلَّ إلا ظلُّه رجلٌ قلبُهُ معلَّقٌ بالمسجدِ إذا خرجَ منه حتى يعودَ إليه (٣).

وإنّما كانت ملازمة المسجد للطاعات مكفرة للذنوب؛ لأنّ فيها مجاهدة النفس وكفا لها عن أهوائها؛ فإنّها لا تميلُ إلا إلى الانتشار في الأرض لابتغاء الكسب؛ أو لمجالسة الناس، أو لمحادثتهم ، أو للتنزه في الدور الأنيقة والمساكن الحسنة ومواطن النزه، ونحو ذلك. فمن حبس نفسه في المساجد على الطاعة فهو مرابط لها في سبيل الله مخالف لهواها، وذلك من أفضل أنواع الصبر والجهاد.

وهذا الجنسُ - أعني ما يؤلمُ النفسَ ويخالفُ هواها - فيه كفارةٌ للذنوبِ وانْ كانَ لا صنعَ فيه للعبدِ كالمرضِ ونحوهِ فكيفَ بما كانَ حاصلاً عن فعلِ العبدِ واختيارهِ إذا قصد به التقربَ إلي اللَّه عزَّ وجل، فإنَّ هذا من نوعِ الجهادِ في سبيلِ اللَّه الذي يقتضي تكفيرَ الذنوبِ كلِّها ولهذا المعنى كانَ المشيُ إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣٠٧/٢ ـ ٣٤٠ ـ ٤٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٦٣٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١٣٨/٢ ـ ١٦٨)، ومسلم (٩٣/٣) من حديث أبي هريرة نُولَثُك.



المساجدِ كَـفَارةً للذنوبِ أيضًا هو نوعٌ منَ الجـهادِ في سبيلِ اللَّه أيضًا ، كما خرجـهُ الطبراني (١) من حديث أبي أمـامةَ عن النبيِّ ﷺ « الغـدوُّ والرواحُ إلي المساجد من الجهاد في سبيل اللَّه عزَّ وجلَّ ».

كان زيادٌ مولَى ابن عباس أحد العباد الصالحينَ ، وكانَ يلازمُ مسجدَ المدينةِ فسمعوهُ يومًا يعاتب نفسهُ ويقولُ لها : أين تريدينَ أنْ تذهبي، إلي أحسنَ من هذا المسجدِ؟ تريدينَ أن تبصرِي دارَ فلانِ ودار فلانِ.

لَّمَا كانت المساجد في الأرضِ بيوتَ اللَّه أضافَها اللَّهُ إلى نفسِهِ تشريفًا لها وتعلقت قلوبُ المحبينَ للَّه عز وجلَّ بها لنسبتها إلي محبوبهم، وارتاحت إلى ملازمتها لإظهار ذكره فيها، قالَ تعالى : ﴿ فِي بُيُوتِ أَذَنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو وَالآصَالِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ذَكْرِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَ ذَكْرِ اللَّه وَإِفَامِ الْصَلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ ﴾ [النور:٣٦، ٣٧].

أين يذهب المحبون عن بيوت مولاهم؟ قلوب المحبين ببيوت محبوبهم متعلقةٌ، وأقدامُ العابدينَ إلي بيوت معبودهم مترددةٌ.

يا حبَّذَا العرعرُ النَّجديُّ والبانُ ودارُ قوم بأكناف الحِمي بانُوا

وأطيبُ الأرضِ ما للقلبِ فيه هوى ﴿ سُمُّ الخياطِ مع الأحبابِ ميـدانُ لا يُذْكرُ الرَّملُ إلا حنَّ مغتربٌ له بذي الرمل أوطارٌ وأوطانُ يه فُو إلى البان من قلبي نوازعه وما بي البان بل مَنْ داره البانُ

<sup>(</sup>۱) «المعجم الكبير» (۲۰۸/۸).

الفصل الثاني: في ذكرِ الدرجاتِ المذكورة في حديثِ معاذٍ: وهي ثلاثٌ:

أحدها: إطعامُ الطعامِ وقد جعلَهَ اللَّه في كتابه من الأسبابِ الموجبة للجنة ونعيمها ، قالَ اللَّهُ عز وجل : ﴿ وَيُطْعَمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبّه مسْكِينًا ويَتِيمًا وأسيراً هَنَى اللَّهُ عَلَىٰ وَلَيْ اللَّهُ عَنْ وَجَل اللَّهُ لا نُريدُ منكُمْ جَزَاءً وَلا شُكُورًا ﴿ فَ إِنَّا نَحَافُ مِن رَبّنا يَوْمُ وَلَقَاهُمْ نَصْرَةً وَسُرُورًا ﴿ فَ مَن يَعْا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا ﴿ فَ فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَاهُمْ نَصْرَةً وَسُرُورًا ﴿ فَ فَي عَنْ اللَّهُ شَرَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَةً وَحَرِيرًا ﴿ فَ مُتَكثِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَةً وَحَرِيرًا ﴿ فَ مُتَكثِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنّةً وَحَرِيرًا ﴿ فَ مُعَلِيلًا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِم بِآنِيَةً مِن وَمُولَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِم بِآنِيَةً مِن وَمُولَةً عَلَيْهِم بِآنِيَةً مِن وَمُولَةً وَأَكُوبَ وَيُسْقُونَ فَيهَا تَدْلِيلاً عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُم بِآنِيَةً مِن وَمُ وَلَوْلَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُم بِآنِيَةً مِن وَلَا عَلَى اللَّهُمُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

وفي الترمذي من حديث أبي سعيد الخدري عن النبي و النبي و الله الله مؤمنا على طمإ سقاه الله المعم مؤمنا على جوع، اطعمه الله من ثمار الجنة، ومن سقى مؤمنا على ظمإ سقاه الله من الرحيق المختوم وفي «المسند» و «الترمذي (۱) عن علي عن النبي و النبي و السند الله و الترمذي (۱) عن علي عن النبي و و النبي و الله و الله و النبي الله و الناس الله و الناس الله و الناس الله و الله و الناس الله و الله و الناس الله و ا

وفي حديث عبد الله بن سلام الذي خرجه أهل السنن (٢) أنه سمع النبي وفي حديث عبد الله بن سلام الذي خرجه أهل السنن (٢) أنه سمع النبي وصلوا

<sup>(</sup>١) أحمد (١/ ١٥٥)، والترمذي (١٩٨٤ \_ ٢٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٢٤٨٥)، وابن ماجه (١٣٣٤، ٢٥١).



الأرحامَ، وصلُّوا بالليل والناسُ نيامٌ، تدخلُوا الجنةَ بسلام ».

وفي حديث عبادة عن النبيِّ عَيَالِيَّةِ: «أنه سُئلَ أيُّ الأعمالِ أفضلُ ؟قال: « إيمانٌ باللَّه وجهادٌ في سبيلهِ وحجٌ مبرورٌ، وأهونُ من ذلكَ إطعامُ الطعامِ ولينُ الكلامِ »خرجهُ الإمامُ أحمدُ (١).

وفي حديث هانئ بن يزيد أن رجلاً قال: يارسولَ اللَّه، دلَّني على عمل يدخِلني الجنة ويباعدُني من النار، قال: «تطعم الطعام وتفشي السلام»(٢).

وفي حديث حُــذيفةَ عن النبيَّ ﷺ قــال: «من خُـتم لهُ بإطعامِ مـسكينٍ دخلَ الجنةَ» (٣).

وفي «الصحيحين»<sup>(٤)</sup> من حديث عبد اللَّه بن عمرو أنَّ رجلاً قالَ: يا رسولَ اللَّه، أيُّ الإسلامِ خيرٌ وقالَ: «تطعمُ الطعامَ وتقرئُ السلامَ على من عرفتَ ومن لم تعرف».

وفي حديث صهيب عن النبي يَكَلِيكُ قالَ: «خيرُكم من أطعمَ الطعامَ » خرجهُ الإمامُ أحمدُ (٥). الإمامُ أحمدُ (٥).

فإطعامُ الطعامِ يوجبُ دخولَ الجنة، ويباعــدُ من النارِ، وينجي منها كَما قالَ تعالى : ﴿ فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴿ إِنْ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴿ إِنْ فَكُ رَقَبَةٍ ﴿ آلِكَ أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿ إِنْ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴿ وَهَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ مُسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾ [البلد:١١-١٦]

<sup>.(</sup>٣١٨/٥)(1)

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أبو داود (٤٩٥٥)، والنسائي (٨/٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) راجع: «السلسلة الصحيحة» (١٦٥٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (١/ ١٠ \_ ١٤)، (٨/ ٦٥)، ومسلم (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٥) «المسند» (٦/ ٢١).

وفي الحديث الصحيح عن النبي على النبي على النبي على المنار ولو بشق مرة المن الموسى الأسعري ولا الله يقول لولده : اذكر وا صاحب الرغيف، ثم ذكر أن رجلاً من بني إسرائيل عبد الله سبعين سنة ثم إن الشيطان حسن في عينيه امرأة فأقام معها سبعة أيام ثم خرج هاربا فأقام مع مساكين فتصدق عليه برغيف، كان بعض أولئك المساكين يريده فآثره به ثم مات، فوزن عبادته بالسبعة الأيام التي مع المرأة فرجحت الأيام السبعة بعبادته، ثم وزن الرغيف بالسبعة الأيام فرجح بها.

ويتأكدُ إطعامُ الطعامِ للجائعِ وللجيرانِ خصوصًا، وفي «الصحيح»(٢) عن أبي موسى الأشعريِّ عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «أطعموا الجائع وعودُوا المريض وفكُّوا العانى».

وفي «صحيح مسلم<sup>»(٣)</sup> عن أبي ذرِّ عن النبيِّ ﷺ قال لهُ: «إذا طبختَ مرقةً فأكثرُ ماءها وتعاهدُ جيرانَكَ».

وفي المسند، وصحيح ابن حبان عن عمر عن النبي عليه قال: «أيما عرصة أصبح فيهم امرؤ جائعًا، فقد برئت منهم ذمة الله عز وجل ». وقال عليه المؤمن دون جاره»، وفي «صحيح الحاكم» (٤) عن ابن عباس عن النبي عليه قال: «ليس بالمؤمن الذي يشبع وجاره جائع » وفي رواية: «ما آمن من بات شبعانا وجاره طاويًا » فأفضل أنواع إطعام الطعام الإيثار مع الحاجة كما وصف الله تعالى

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۲/ ۱۳٦)، (۸/ ۱۲۹)، (۹/ ۱۹۲ ـ ۱۸۱)، ومسلم (۸۲ /۸) من حديث عدي بن حاتم الطائي ولي .

<sup>(</sup>٢) "صحيح البخاري" (٤/ ٨٣)، (٧/ ٣١ ـ ٨٧ ـ ١٥٠)، (٩/ ٨٨).

<sup>. (</sup>TV/A) **(T)** 

<sup>(</sup>٤) «المستدرك» (٤/ ١٦٧).



بذلك َ الأنصارَ وَاللهُ فقال: ﴿ وَيُؤثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٩] وقد صح أنَّ سبب نزولها أنَّ رجلاً منهم أخذ ضيفاً من عند النبي عَلَيْهُ يَصَيفُهُ فلسم يجد عنده إلا قوت صبيانه، فاحتالَ هو وامرأتُه حتَّى نوما صبيانَهُما وقامَ إلى السراج كأنه يصلحه فأطفأه ، ثمَّ جلسَ مع الضيف يريه أنه يأكلُ معه ولم يأكلُ فلمَّا غداً على رسول الله عَلَيْهُ قال له : «عجبَ الله من صنيعكُما الليلة » ونزلت هذه الآية .

وكان كثيرٌ من السلف يؤثرُ بفطوره غيرَه وهو صائمٌ ويصبحُ صائمًا، منهم عبدُ اللّه بنُ عمرَ وَاللّه عنهُ وداودُ الطائيُّ، وعبدُ العزيز بنُ سليمانَ، ومالك بنُ دينارٍ، وأحمدُ بنُ حنبلٍ، وغيرُهم، وكان ابنُ عمرَ لايفطرُ إلامع اليتامَى والمساكينِ وربما عَلمَ أن أهلَهُ قد ردُّوهم عنه فلم يفطرُ تلك الليلة.

ومنهم من كانَ لا يأكلُ إلاَّ مع ضيف له، قال أبو السوارِ العدويُّ: كانَ رجالٌ من بني عدي يصلُّون في المسجدِ ما أفطرَ أحدٌ منهُم على طعامٍ قطّ وحدَهُ، إن وجدَ من يأكلُ معه أكلَ، وإلا أخرجَ طعامَهُ إلى المسجدِ فأكلهُ مع الناسِ وأكلَ الناسُ معهُ.

وكانَ منهُم من يطعمُ إخوانهُ الطعامَ وهو صائمٌ ويجلسُ يخدمهُم، ويروحهُم، منهم الحسنُ، وابنُ المباركِ، وكان ابنُ المباركِ ربما يشتهي الشيءَ فلايصنعُهُ إلا لضيف ينزلُ به فيأكلُهُ مع ضيفه، وكانَ كثيرٌ منهُم يفضلُ إطعامَ الإخوانِ على الصدقة على المساكين، وقد رُويَ هذا المعنى مرفوعًا من حديث أنس بإسنادٍ ضعيف، ولاسيّما إن كان الإخوانُ لا يجدونَ مثل ذلك الطعام.

كانَ بعضُهم يعملُ الأطعمةَ الفاخرةَ ثم يطعمُها إخوانَهُ الفقراءَ ويقولُ: إنهم

لا يجدونَها، وبعضهم يُصنَعُ له طعامٌ ولا يأكلُ ويقولُ: إني لا أشتهيه وإنما صنعتُهُ لأجلِكمُ، وبعضُهم اتخذَ حلاوةً فأطعمَهُا المعتوهَ، فقالَ له أهلهُ: إنّ هذا لا يدري ما يأكلُ، فقال: لكنَّ اللَّهَ يدرِي .

واشتَهى الربيعُ بنُ خثيمٍ حلواءً، فلما صنعتْ لهُ دعًا بالفقراءِ فأكلُوا، فقالَ له أهلُه: أتعبتَنا ولم تأكل، فقالَ: ومن أكلَهُ غيرِي، وقالَ آخرُ منهُم وجَرَى له نحوٌ من ذلكَ: إذا أكلتُهُ كانَ في الحشِّ وإذا أطعمتُهُ كانَ عندَ اللَّه مدخوراً.

ورُوي عن علي قالَ: لأنْ أجمعَ أناسًا من إخواني على صاع من طعامٍ أحب إليَّ من أن أدخلَ سوقكُم هذه فأبتاعُ نسمةً فأعتقُها .

وعن أبي جعفر محمد بن علي قالَ: لأن أَدْعُو عشرة من أصحابي فأطعمهُمُ طعامًا يشتهونَهُ، أحبَّ إليَّ منْ أن أعتقَ عشرةً من ولد إسماعيل.

أأصفُ الإيثارَ لمن يبخلُ بأداء الحقوقِ الواجبةِ عليه، أأطلبُ الشجاعةَ من الجبان، وأستشهِدُ على رؤيةِ الهلالِ من هو من جملةِ العميان، كم بينَ من قيلَ فيه: ﴿ وَلَوْ بُرُونَ قَيلَ فيه : ﴿ وَلَوْ بُرُونَ قَيلَ فيه : ﴿ وَلَوْ بُرُونَ عَلَى اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّاللللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّاللَّهُ الللللَّالِمُ الللللَّالِمُ الللللَّاللَّاللَّهُ الللَّهُ اللللللَّاللَّاللَّلْمُلْلِلْمُلْمُ اللَّهُ اللّلْمُلْمُ الللَّلْمُ الللللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللل

لا تعرضنَّ لذكرِنَا في ذكرِهِم ليسَ الصحيحُ إذا مشى كالمقعدِ
فيا من يطمعُ في علوِّ الدرجاتِ من غيرِ عملِ صالح هيهاتَ هيهاتَ ﴿ أَمْ
حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ [المائية:٢١]

نزلوا بمكة في قبائل نوفل ونزلت بالبيداء أبعيد منزل الفصل الثالث من الدرجات: لينُ الكلام وفي رواية: «إفشاءُ السلام» وهو

داخلٌ في لين الكلام ، وقد قال اللّه عز وجل: ﴿ وَقُولُوا لِلنّاسِ حُسْناً ﴾ [البقرة: ١٨] وقال تعالى: ﴿ وَقُل لِعِبَادِي يَقُولُوا الّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [الإسراء: ٥٠] وقال تعالى: ﴿ وَقَل لِعِبَادِي يَقُولُوا الّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ ﴿ وَمَا يُلَقّاهَا إِلاّ ذُو حَظّ عَظِيمٍ ﴾ [نسلت: ٢٠٥]، وقالَ تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ ﴿ وَجَادِلْهُم بِالّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥] ، وقالَ تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلاّ بِالّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥] ، وقالَ تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلاّ بِالّتِي هِي أَحْسَنُ إِلاّ الّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ [العنكبوت: ٢٤]، ولما قالَ النبي ﷺ: «الحجُ المبرورُ ليس له جزاءً إلا الجنة، قالوا له: وما الحج المبرورُ يارسول اللّه؟ قال: إطعامُ الطعامِ ولينُ الكلام » خرجهُ الإمامُ أحمدُ (١) ، وقد تقدَّم في ذكر إطعامِ الطعامِ الطعامِ أحاديثُ أخرُ في طيبِ الكلام.

وفي الحديث الصحيح عن النبي عَلَيْكُ «والكلمةُ الطيبةُ صدقةٌ» وفيه أيضًا «اتقوا النارَ ولو بشقِّ تمرة فمن لم يجد فبكلمة طيبة».

وأما كونُ إفشاء السلامِ من موجباتِ الجنةِ ففي "صحيحِ مسلمٍ" (٢) عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: "والذي نفسي بيده لا تدخلُوا الجنة حتى تؤمنُوا ولا تؤمنُوا حتى تحابُوا ألا أدلُّكُم على شيء إذا فعلتُمُوه تحاببتُم أفشوا السلامَ فيما بينكُم وخرج أبو داودَ (٣) من حديث أبي أُمامة عن النبي عَلَيْهِ قالَ: "إنَّ أوْلَى الناسِ باللَّه تعالى من بدأهُم بالسلام ويُروَي من حديث ابن مسعود مرفوعًا وموقوقًا "إذا مرَّ الرجلُ بالقومِ فسلَّم عليهِم فردُوا عليه كانَ لهُ عليهم فضلُ درجة الأنَّه ذكرهم بالسلام، وإن لم يردُوا عليه كانَ لهُ عليهم فضلُ درجة الأنَّه ذكرهم بالسلام، وإن لم يردُّوا عليه ملاً خيرٌ منهُم وأطيبُ».

<sup>(</sup>١) «المسند» (٣/ ٣٢٥) من حديث جابر بن عبد اللَّه رَطُّك .

<sup>.(</sup>or/1)(Y)

<sup>(</sup>۳) «السنن» (۱۹۷ه).

وقد رُويَ من حديث عمرانَ بن حصينِ وغيرِه «أنَّ رجلاً دخلَ على النبيً عَلَيْهِ فقالَ: السلامُ عليكم، فقالَ النبيَّ عَلَيْهِ : «عشر»، ثم جاء آخرُ فقالَ: السلامُ عليكُم ورحمةُ اللَّه، فقالَ رسول اللَّه عَلَيْهِ «عشرونَ»، ثم جاء آخرُ فقالَ: السلامُ عليكُم ورحمةُ اللَّه وبركاتهُ، فقالَ رسول اللَّه عَلَيْهُ «ثلاثون» خرجهُ الترمذيُ (١) وغيرُه، وخرجهُ أبو داود (٢) وزادَ «ثم جاء آخرُ فقالَ: السلامُ عليكُم ورحمةُ اللَّه وبركاتهُ ومغفرتهُ، فقالَ النبيَّ عَلَيْهُ «أربعون»، ثم قالَ: السلامُ عليكُم ورحمةُ اللَّه وبركاتهُ ومغفرتهُ، فقالَ النبيَّ عَلَيْهُ «أربعون»، ثم قالَ: «هكذا تكون الفضائلُ».

وقد سبق حديث «أنْ تقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف» وفي حديث ابن مسعود مرفوعًا «من أشراط الساعة السلام بالمعرفة » خرجه الإمام أحمد (٣).

وإنما جمع بين إطعام الطعام ولين الكلام ليكمل بذلك الإحسان إلى الخلق بالقول والفعل فلا يتم الإحسان بإطعام الطعام الطعام إلا بلين الكلام وإفشاء السلام، فإن أساء بالقول بطل الإحسان بالفعل من الإطعام وغيره كما قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بالْمَن وَالأَذَى ﴾ [البقرة:٢٦٤].

وربما كانَ معاملةُ الناسِ بالقولِ الحسنِ أحبَّ إليهم من إطعامِ الطعامِ والإحسانِ بإعطاءِ المال، كما قالَ لقمانُ لابنه: يا بنيَّ لأن تكن كلمتُك طيبةً ووجهُك منبسطًا تكن أحبَّ إلى الناسِ ممن يعطيهِ الذهب والفضة، وقد كان النبيُّ عَلَيْهُ يلينُ القولَ حتى لمن يشهدُ له بالشرِّ فينتفي بذلك شرُّه، وكان عَلَيْهُ لايواجهُ أحداً بما يكرهُ في وجهِ ولم يكن عَلَيْهُ فحاشًا ولا متفحشًا، ورُوي عن ابن عمر أنَّه كان ينشدُ:

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۲۸۹).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۱۹۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (١/ ٣٨٧ ـ ٤٠٥).

## بني اَنَّ البرَّ شيئٌ هين وجه طليقٌ وكلامٌ لين والمعضهم:

خذِ العفوَ وأمر بعرف كما أمرت وأعرض عن الجاهلين ولين في الكلم لكل الأنام فمستحسنٌ من ذوي الجاه لين

وقد وصفَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ في كتابِه أهلَ الجنة بمعاملة الخلقِ بالإحسان بالمال واحتمالِ الأذَي فقالَ تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرة مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهَا السَّمَواتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ آَنَ اللَّذِينَ يُنفقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسنينَ ﴾ [آل عسران:١٣٤,١٣٣] فالإنفاقُ في السراءِ والضراء يقتضي غاية الإحسان بالمالِ من الكثرة والقلَّة، وكظم الغيظ والعفو عن الناسِ يقتضي عدم المقابلة على السيئة من قول وفعل وذلك يتضمن إلانة القولِ واجتنابَ الفحشِ والإغلاظ في المقالِ، ولو كان مباحًا، وهذا نهاية الإحسانِ فلهذا قالَ تعالَى: ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسنِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٤].

ومن هذا قولُ بعضهم وقد سُئِلَ عن حُسنِ الخلقِ فقالَ: بذلُ النَّدى وكفُّ الأذَّى.

وهذا الوصفُ المذكورُ في القرآنِ أكملُ من هذا، لأنّه وصفهُم ببذلِ الندى واحتمالِ الأذى، وحُسنِ الخلقِ يبلغُ به العبدُ درجاتِ المجتهدينَ في العبادة، كما قالَ النبيُّ عَلَيْهُ : "إنّ الرجلَ ليدرِكُ بحسنِ خلقه درجة الصائم النهارَ القائم الليلَ" (١)، ورؤيَ بعضُ السلفِ في المنامِ فسئلَ عن بعضِ إخوانِهِ الصالحينَ فقالَ: وأينَ ذلكَ رُفعَ في الجنةِ بحسنِ خلقهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٣/ ١٣٣ \_ ١٨٧).

ومما يندبُ إلى إلانة القول فيه الأمرُ بالمعروف والنهيُ عن المنكرِ وأنْ يكونَ برفقٍ، كما قالَ تعالَى: ﴿وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل:١٢٥].

قال بعض السلف: ما أغضبت أحداً فَقَبِلَ مِنْكَ، وكانَ أصحاب ابن مسعود إذا رأوا قومًا على ما يكره يقولون لهم: مَهلاً مهلاً باركَ اللَّهُ فيكم. ورأى بعض التابعين رجلاً واقفًا مع امرأة فقال لهما: إن اللَّه يراكما سترنا اللَّه وإيَّاكم، ودُعي الحسن إلى دعوة فجيء بآنية فضة فيها حلواء، فأخذ الحسن الحلواء فقلبها على رغيف وأكل منها، فقال بعض من حضر: هذا نهي في سكون، ورأى الفضيل رجلاً يعبث في صلاته فزبره، فقال له الرجل: يا هذا ينبغي لمن يقوم لله أن يكون ذليلاً، فبكى الفضيل وقال له: صدقت.

قال شعيب بن حرب: ربما مر سفيان الشوري بقوم يلعبون بالشطرنج فيقول: ما يصنع هؤلاء؟ فيقال له: يا عبد الله ينظرون في كتاب، فيطاطئ رأسة ويمضى، وإنما يريد بذلك ليُعلم أنّه قد أنكر .

وقالَ سفيانُ: لا يأمرُ بالمعروف ولا ينهى عن المنكرِ إلا من كانَ فيه خصالٌ ثلاثٌ: رفيقٌ بما يأمرُ، رفيقٌ بما ينهى، عدلٌ بما يأمرُ، عدلٌ بما ينهى، عالمٌ بما يأمرُ، عالمٌ بما ينهى. وقال الإمامُ أحمدُ: الناسُ يحتاجونَ إلى مداراة ورفق في الأمر بالمعروف بلا غلظة إلا رجلاً معلنًا بالفسق، فإنَّهُ لا صبرَ عليه.

وكانَ كثيرٌ من السلف لا يأمرُ بالمعروف ولا ينهى عن المنكرِ إلا سرَّا فيما بينه وبينَ من يأمرُهُ وينها ُ. وقالَ أبو الدرداءِ: من وعظ أخاهُ سـرَّا فقـد زانهُ ومن وعظه علانيةً فقد شانهُ.

وكذلك مقابلة الأذى بإلانة القول كما قالَ تعالَى: ﴿ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ



السَّيِئَةَ ﴾ [المؤمنون:٩٦] وقيالَ تعيالَى: ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ أُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرحد:٢٢] قال بعضُ السلف: هو الرجلُ يسبُّه الرجلُ، فيقولُ له: إن كنتَ صادقًا فغفر اللَّهُ لي، وإن كنتَ كاذبًا فغفرَ اللَّهُ لكَ.

قالَ رجلٌ لسالم بن عبد اللَّه وقد زحمتْ راحلتُه في سفر: ما أراك إلا رجلَ سوءٍ، فقال له سالمٌ: ما أراكَ أبعدتَ.

وقالت امرأةٌ لمالكِ بن دينارِ: يا مُرائي، قال: مـتى عرفتِ اسمي؟ ما عرفه أحدٌ من أهلِ البصرةِ غيرُكِ.

ومر بعضهم على صبيان يلعبون بجوز فوطيء على بعض الجوز بغير الحسن المسيخ يبكي اختياره فكسرة، فقال له الصبي : يا شيخ، النار، فجلس الشيخ يبكي ويقول : ما عرقني غيره . ومر بعضهم مع أصحابه في طريق فرموا عليهم رمادًا، فقال الشيخ لأصحابه : من يستحق النّار فصالحُوه على الرماد، يعني فهو رابح .

ورأى جنديٌّ إبراهيم بن أدهم خارج البلد فسأله عن العمران فأشار له إلى القبور فضرب رأسه ومضى فقيل له: إنَّه إبراهيم بن أدهم فرجع يعتذر إليه، فقال له إبراهيم: الرأس الذي يحتاج إلى اعتذارك تركته ببلخ، ومرَّ به جنديُّ آخر وهو ينظر بستانًا لقوم بأجرة فسأله أن يناوله شيئًا فلم يفعل وقال: إنَّ أصحابَه لم يأذنوا في ذلك، فضرب رأسه فجعل إبراهيم يطأطيء رأسه وهو يقول: اضرب رأسًا طالمًا عصى اللَّه.

من أجلك قد جعلت خدِّي أرضًا للشامتِ والحسودِ حتى ترضَى الثالث من الدرجات:

الصلاةُ بالليلِ والناسُ نيامٌ: فالصلاةُ بالليلِ من موجباتِ الجنةِ كما سبقَ ذكرُه

في غيرِ حديث، وقد دلَّ عليه قولُه عز وجل: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونَ وَيَ غَيْرِ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ مِنَ اللَّيْلِ مَا اللَّهُ مَنَ اللَّيْلِ مَا اللَّهُ مَنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ [الداريات:١٩٠٥]. فوصفَهم بالتيقظ بالليل والاستغفار بالأسحار وبالإنفاق من أموالهم.

كانَ بعضُ السلفِ نائمًا فأتاه آتٍ في منامِه فقالَ له: قم فصلِّ أما علمتَ أن مفاتيحَ الجنةِ مع أصحابِ الليلِ هم خزانها؟!

وقيام الليلِ يوجب على الدرجات في الجنة قالَ اللَّهُ تعالَى لنبيه عَلَيْهُ: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُحْمُودًا ﴾ [الإسراء:٧٩] فجعلَ جزاءَهُ على التهجد بالقرآنِ بالليلِ أن يبعثهُ المقامَ المحمودَ وهو أعلى درجاته عَلَيْهِ.

قال عونُ بنُ عبد اللَّه: « إنَّ اللَّهَ يُدخلُ الجنةَ أقوامًا فيعطيهم حتى يملُّوا وفوقهم ناسٌ في الدرجات العلى، فلمَّا نظروا إليهم عرفوهُم فقالُوا: ربنا، إخواننا كنَّا معهُم فبم فضَّلتهم علينا؟ فيقولُ: هيهاتَ هيهاتَ إنَّهم كانُوا يجوعونَ حين تشبعونَ، ويظمؤونَ حين تروونَ، ويقومونَ حينَ تنامون، ويشخصونَ حينَ تنفضونَ»، ويوجبُ أيضًا نعيمَ الجنة ما لم يطلعُ عليه العبادُ في الدنيا قالَ اللَّهُ عز وجل: ﴿تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمًا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ إِنَّ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةً أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٦-١٧]، وفي «الصحيح» عن النبي عَيَّا قالَ : «يقول اللَّهُ عز وجل: أعددتُ لعبادي الصالحينَ ما لا عين رأتْ، ولا أذن سمعتْ، ولا خطرَ على عز وجل: أعددتُ لعبادي الصالحينَ ما لا عين رأتْ، ولا أذن سمعتْ، ولا خطرَ على قلب بشرٍ اقرؤوا إن شئتمُ: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةً أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا قلب بشرٍ اقرؤوا إن شئتمُ: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةً أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا قلب بشرٍ اقرؤوا إن شئتمُ: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةً أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا



يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٧]». قالَ بعضُ السلف: أخفُوا للَّهِ العملَ فأخفَى اللَّهُ لهم الجزاءَ فلو قدموا عليه لأقرَّ تلكَ الأعينَ عندهُ.

ومما يجزي به المتهجدين في الليل كشرة الأزواج من الحور العين في الجنة فإنَّ المتهجد قَد ترك لذة النوم بالليل ولذة الـتمتع بأزواجه طلبًا لما عند اللَّه عز وجل فعوَّضَهُ اللَّهُ تعالَى خيرًا مما تركه وهو الحور العين في الجنة، ومن هنا قال بعضهم: طول التهجد مهور الحور العين في الجنة.

وكانَ بعضُ السلف يُحيي الليلَ بالصلاة، فَفَتُرَ عن ذلك فأتاهُ آت، فقال له: قد كنتَ يا فلانُ تدأبُ في الخطبة، فما الذي قصر بكَ عن ذلك؟ كنت تقومُ من الليلِ أو ما علمت أن المتهجد إذا قامَ إلى التهجد قالتِ الملائكةُ: قد قامَ الخاطبُ إلى خطبته؟!

ورأى بعضُهم في منامه امرأةً لا تـشبهُ نساءَ الدُّنيا فقـالَ لها: من أنت؟ قالتُ: حوراءُ أمهُ اللَّهِ، فقالَ لها: روِّجيني نفسكِ، قالتُ: اخطُبني إلى سيِّدي وامهُرني، قالَ: وما مهرُك؟ قالتُ: طولُ التهجد.

قامَ بعضُ المتهجدينَ ذاتَ ليلةٍ فرأى في منامهِ حوراءَ تنشدُ:

أتخطبُ مسفلي وعني تنامُ ونومُ المحسبينَ عناً حسرامُ لأنا خلقْنَا لكلِّ امسريءٍ كشيرِ الصلاةِ براهُ الصيامُ

وكانَ لبعضِ السلفِ ورْدُّ من الليلِ فنَامَ عنهُ ليلةً فرأى في منامِه جاريةً كأنَّ وجهها القـمرُ، ومعَها رقَّ فيـه كتابٌ فقالتْ: أتقرأ؟ قـالَ: نعم، فأعطتهُ إياهُ ففتحهُ فإذا فيه مكتوبٌ

أتلهُ و بالكَرَى عن طيبِ عيشٍ مع الخيراتِ في غرفِ الجنانِ

تعيش مخلَّداً لا موت في وتنعمُ في الجنانِ مع الحسانِ تعيش مخلَّداً لا موت في وتنعمُ في الجنانِ مع الحسانِ تيقظ من منامِكَ إنَّ خيرًا من النومِ التهجد بالقرآنِ فاستيقظ قال: فوالله ما ذكرتُها إلا ذهبَ عنِّى النومُ.

كان بعضُ الصالحينَ له وِرْدٌ فنامَ عنه فوقفَ عليه فتى في منامِهِ فـقال لهُ بصوتِ محزونِ:

تيقظ لساعات من الليلِ يا فتى لعلك تعظى في الجنان بحروها فتنعم في دار يدوم نعيم ها محمد في ها والخليل يزورها فقم فتيقظ ساعة بعد ساعة عساك توفّى ما بقي من مهورها

كان بعضُ السلفِ الصالحينَ كثيرُ التعبد، فبكى شوقًا إلى اللَّه عز وجل ستينَ سنةً فرأى في منامه كأنّهُ على ضفة نهر يجري بالمسك حافتاهُ شجرُ لؤلؤ ونبتٌ من قضبانِ الذهب، فإذا بجوار مُرزَيّنات يقلنَ بصوت واحد: سبحان المسبّحُ بكلِّ لسان سبحانهُ. سبحان الموحَّد بكلٍّ مكان سبحانه. سبحان الدائم في كلِّ الأزمانِ سبحانه. فقال لهنَّ: ما تصنعن ههنا؟ فقلن:

برانًا إله الناسِ ربُّ محمد لقوم على الأقدامِ بالليلِ قومُ يناجونَ ربَّ العالمينَ إلههم وتسري همومُ القومِ والناسُ نومُ

فقال: بَخٍ بَخٍ لهولاء، من هم، لقد أقرَّ اللَّهُ أعينهُم بكنَّ؟ فقلنَ: أو ما تعرفَهم؟ قالَ: لا، فقلنَ: بلى هؤلاءِ المتهجدونَ أصحابُ القرآنِ والسهرِ.

وكان بعضُ الصالحينَ ربما نامَ في تهجده، فتوقظُه الحوراءُ في منامه في سليمان الداراني أنه قالَ: ذهبَ بي النومُ



ذات ليلة في صلاتي فإذا بها \_ يعني الحوراء \_ تنبهني وتقولُ: يا أبا سليمان أترقد وأنا أُربَّى لك في الخدرِ منذ خمسمائة سنة؟ وفي رواية عنه أنه نام ليلة في سجوده قال: فإذا بها قد ركضتني برِجْلها وقالت : حبيبي أترقد عيناك والملك يقظان ينظر إلى المتهجدين في تهجدهم؟ بؤسًا لعين آثرت لذة نوم على مناجاة العزيز، قم فقد دنا الفراغ ولقي المحبون بعضهم بعضًا، فما هذا الرقاد يا حبيبي وقرة عيني؟ أترقد عيناك وأنا أُربَّى لك في الخدورِ منذ خمسمائة عام؟ فوثب فوثب وقد عرق من توبيخها له، قال: وإن حلاوة منطقها لفي سمعى وقلبي.

وكان أبو سليمانَ يقولُ: أهلُ الليلِ في ليلهِم ألذُّ من أهل اللهـو في لهوهم، ولولا الليلُ ما أحببتُ البقاءَ في الدنيا.

وقال يزيدُ الرقاشيُّ لحبيبِ العجميِّ: ما أعلمُ شيئًا أقرَّ لعيونِ العابدينَ في الدنيا من التهجدِ في ظلمةِ الليلِ، وما أعلم شيئًا من نعيمِ الجنانِ وسرورها ألذُّ عند العابدينَ ولا أقرَّ لعيونهم من النظرِ إلى ذي الكبرياءِ العظيمِ إذا رُفعتْ تلكَ الحجب، وتجلَّى لهم الكريمُ، فصاحَ حبيبٌ عندَ ذلكَ وحرَّ مغشيا عليه.

وكانَ السريُّ يقول: رأيتُ الفوائدَ تردُ في ظلامِ الليلِ.

وقالَ أبو سليمان: إذا جنَّ الليلُ وخلا كلُّ محبِّ بحبيبهِ افترسَ أهلُ المحبةِ أقدامَهُم، وجرتْ دموعُهم على خدودهم، أشرفَ الجليلُ جل جلالهُ فنادَى يا جبريلُ بعيني من تلذذَ بكلامي واستروح إلى مناجاتي، نادِ فيهم يا جبريلُ ما هذا البكاءُ هل رأيتُم حبيبًا يعذّب أحباءَهُ أم كيفَ يجملُ بي أن أعذّب قومًا إذا جنَّهُمُ الليلُ تملَّقُوني، فبي حلفتُ، إذا قدموا عليّ يوم القيامة لأكشفن لهم م

عن وجهي، ينظرونَ إليُّ وأنظر إليهم.

وسئلَ الحسنُ البصريُّ لم كانَ المتهجدون أحسنُ الناس وجوهًا؟ قالَ: لأنَّهُم خلَوا بالرحمنِ فألبسَهُم نورًا من نوره.

رأتِ امرأةٌ من الصالحات في منامِهَا كأنَّ حللاً قد فرِّقتْ على أهل مسجد محمد بن جحادةً، فلما انتهى الذي يفرِّقها إليه دعاً بسفط مختوم فأخرج منه حلةً صفراء، قالت: فلم يقُم لها بصري فكساه إياها وقال: هذه لك بطول السهر، قالت : فوالله لقد كنت أراه \_ تعني محمد بن جحادة \_ بعد ذلك فأتخايلُها عليه \_ تعني: تلك الحلة \_ .

قالَ كرزُ بنُ وبرةَ: بلغَني أنَّ كعباً قالَ: إنَّ الملائكةَ ينظرونَ من السماءِ إلى الذينَ يتهجدونَ بالليلِ كما تنظرونَ أنتم إلى نجوم السماء.

يا نفسُ فَازَ الصالحونَ بالتُّقي وأبصرُوا الحقُّ وقلبي قد عمِي يا حُـــسْنَهُم والليلُ قــد أجـنَّهُم ونـورُهُم يـفـــوقُ نورَ الأنجـم ترنَّ مُسوا بالذكر في ليلهم فعيشهُم قد طاب بالترنم قلوبُهُم للذِّكْ رِقد تفرغت دموع منظَّم

أسحارُهُم بهم لهم قد أشرقت وخلَعُ الغفرانِ خيرُ المقسم

في بعض الآثار يقولُ اللَّهُ عـز وجل كلَّ ليلة: ياجــبــريلُ أقمْ فـــلاناً وأنمْ فلاناً. قــام بعضُ الصالحينَ في ليلة باردة وكانَ عليــه خلقانُ رثةٌ فضــربهُ البردُ فبكى فسمع هاتفاً يقول : أقمناك وأنمناهُم ثمَّ تبكى علينا.

تنب هـ وا يـا أهلَ وادي المنحـني كم ذا الكرى هـبُّ نسـيم وجــدي كم بين خالٍ وجو وساهر وراقد وكاتم ومعبدي



قيلَ لابنِ مسعودٍ: ما نستطيع قيامَ الليلِ، قالَ: أبعدَتْكُم ذنوبُكُم .

وقيلَ للحسنِ: أعـجزنا قيامُ الليل، قالَ: قـيدتْكُم خطاياكُم، إنما يؤهّلُ الملوكُ للخلوةِ بهم ومخاطبتِهِم منْ يخلصُ في ودادِهِم ومعاملتِهِم، فأمّا من كانَ من أهلِ مخالفتِهِم فلا يرضونَهُ لذلكَ.

الليلُ لي ولأحببابي أحادثُهُم قد اصطفيتُهُم كَي يسمعُوا ويعُوا لهم قلوبٌ بأسرارٍ لَها مُلثت على ودادي وإرشادي لهم طبعُوا قد أثمرت شجرات الفهم عندهم فما جنوا إذ جنوا مما به ارتفعُوا سروا فما وهنوا عجزاً وما ضعفُوا وواصلُوا حبلَ تقريبي فما انقطعُوا

الفصل الثالث: في ذكر الدعوات المذكورة في هذا الحديث:

« اللهم إني أسألك فعل الخيرات، وترك المنكرات، وحب المساكين، وأن تغفر لي وترحمني، وإذا أردت بقوم فتنة فاقبضني إليك خير مفتون وأسألك حبك وحب من يحبُّك وحب العمل الذي يبلغني حبَّك»، فقال النبي عَلَيْكَ : «تعلموهن وادرسوهن فإنهن حقى».

هذا دعاءٌ عظيمٌ من أجمع الأدعية وأكملها، فقوله على السالك فعل الخيرات وترك المنكرات منه من الأعمال والأقوال من الواجبات عمع كل ما يحبّه اللّه تعالى ويقرب منه من الأعمال والأقوال من الواجبات والمستحبات، والمنكرات تشمل كل ما يكرهه اللّه تعالى ويباعد عنه من الأقوال والأعمال، فمن حصل له هذا المطلوب حصل له خير الدنيا والآخرة، وقد كان النبي عليه عنه مثل هذه الأدعية الجامعة، قالت عائشة: «كان النبي وقد كان النبي عائشة : «كان النبي المناه عنه النبي الله عنه النبي الله عنه النبي المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه النبي المناه المنا

عَيْكُ يُعجبهُ الجوامعَ من الدعاء ويدعُ ما بينَ ذلكَ». خرجه أبو داود.

وقوله: "وحب المساكين" هذا قد يقال إنه من جملة فعل الخيرات وإنّما أفرده بالذكر لشرفه وقوة الاهتمام به، كما أفرد أيضًا ذكر حب اللّه تعالى وحب من يحبه وحب عمل يبلّغه إلى حبّه، وذلك أصل فعل الخيرات كلّها، وقد يقال أنه طلب من اللّه عز وجل أن يرزقه أعمال الطاعات بالجوارح، وترك يقال أنه طلب من الله عز وجل أن يرزقه أعمال الطاعات بالجوارح، وترك المنكرات بالجوارح، وأن يرزقه ما يوجب له ذلك وهو حبه وحب من يحبه، حب عمل يبلغه حبّه، فهذه المحبة بالقلب موجبة لفعل الخيرات بالجوارح ولترك المنكرات بالجوارح، وسأل اللّه تعالى أن يرزقه المحبة فيه، فقد تضمن ولترك المنكرات بالجوارح، وسأل اللّه تعالى أن يرزقه المحبة فيه، فقد تضمن تقرب من حبة والحب فيه، وذلك يقتضي فعل الخيرات كلّها ويتضمن ترك تقرب من حبة والحب فيه، وذلك يقتضي فعل الخيرات كلّها ويتضمن ترك المنكرات، والسلامة من الفتن، وذلك يتضمن اجتناب الشر كلّه فجمع هذا الدعاء طلب حير الدنيا وتضمن سؤال المغفرة والرحمة وذلك يجمع خير الذيا والآخرة كلّه فجمع هذا الدعاء خيري الدنيا والآخرة.

والمقصودُ أنَّ حبَّ المساكين أصل الحبِّ في اللَّه تعالى؛ لأنَّ المساكينَ ليسَ عندهم من الدنيا ما يوجبُ محبَّهم لأجله فلا يحبونَ إلا للَّه عز وجل والحبُّ في اللَّه من أوثق عُرى الإيمان، ومن علامات ذوق حلاوة الإيمان، وهو صريحُ الإيمان، وهو أفضلُ الإيمان، وهذا كلُّه مرويٌّ عن النبيِّ عَيَّا أنه وصف به الحبَّ في اللَّه تعالى، ورُويَ عن ابن عباسٍ أنه قال: «به تنالُ ولايةُ اللَّه وبه يوجدُ طعم الإيمان».

وحبُّ المساكين قد أوصَى به النبيُّ ﷺ غيرَ واحد من أصحابه، قالَ

أبو ذرِّ: «أوصانِي رسولُ اللَّهِ ﷺ أنْ أحبَّ المساكينَ وأنْ أدنوَ منهُم» خرجهُ الإمامُ أحمدُ (١).

وخرَّج الترمذيُّ<sup>(٢)</sup> عن عائشةَ أنَّ النبيَّ ﷺ قالَ لها: «يا عائشةُ أحبِّي المساكينَ وقرِّبيهم فإنَّ اللَّهَ يقربك يومَ القيامةِ».

قىالَ سىعىدُ بنُ أبي وقىاص: نزلتْ هذه الآيـةُ في ســــة: فيَّ، وفي ابن مسعودٍ، وصهيبٍ، وعمارٍ، والمقدادِ، وبلالٍ. قالتْ قريشٌ لرسُولِ اللَّهِ ﷺ: إنا

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٥/ ١٥٩) بلفظ: «أمرني خليلي بسبع: أمرني بحبُّ المساكين والدنوُّ منهم..».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٢٣٥٢).

لا نرضَى أن نكونَ أتباعًا لَهُم فاطردْهُم عنكَ، فأنزلَ اللَّهُ عز وجل: ﴿ وَلا تَطْرُدِ اللَّهِ عَنْ وَجَل : ﴿ وَلا تَطْرُدِ اللَّهِ عَنْ وَجَل : ﴿ وَلا تَطْرُدِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّالَا

وقالَ خبابُ بنُ الأرت في هذه الآية «جاء الأقرعُ بنُ حابسِ وعيينةُ بنُ حصن، فوجـداً رسول اللَّه ﷺ مع صهيب وعمارِ وبـــلالِ وخبابِ قاعداً في ناس من الضعفاء منَ المؤمنينَ، فلما رأوهُم حولَ النبيِّ ﷺ حقرُوهُم، فأتوه فَخُلُوا بِهِ وقَـالُوا: إناَّ نريدُ أن نجعـلَ لنا منكَ مـجلسًا تعـرفُ لنا به العـربُ فَضَلَنَا، فإنَّ وفودَ العربِ تأتيكَ فنستحي أن ترانا مع هولاء الأعبد، فإذَا نحنُ جئناكَ فأقمهُم عنكَ، فإذا نحن فرغنا فاقعد معهم إن شئت، قالَ: «نعم»، قالوا: فاكتبُ لنا عليكَ كتاباً، قالَ فدعا بصحيفة، ودعا عليًا ليكتبُ ونحن قعودٌ في ناحية فنزلَ جبريلُ - عليه السلام - فقال: ﴿ وَلا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيُّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [الانعام:٥٦] ثم ذكرَ الأقرعَ بنَ حابس، وعيينةً ابنَ حصنِ فقالَ: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِيَقُولُوا أَهَؤُلاء مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهم مَّنْ بَيْننَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ [الانعام:٥٣] ثم قالَ: ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتنا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ [الانعام:٥٥] . قالَ: فدنونًا منه حتَّى وضعْنَا رُكَبَنَا عَلَى رُكْبَتَيه، وكانَ رسولُ اللَّه ﷺ يجلسُ معنا فإذا أرادَ أنَّ يقومَ قَامَ وتركَنَا، فأنزلَ اللَّهُ عز وجل ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ [الكهف:٢٨] ولاتجالسِ الأشرافَ ﴿ وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ [الكهف: ٢٨] يعني عيينةً ، والأقرع قالَ خبابٌ: فكنَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٧/ ١٢٧)، وابن ماجه (٤١٢٨).

نقعد مع النبي عَلَيْكُ فإذا بلغنا الساعة التي يقوم قمنا وتركناه حتى يقوم «خرجه ابن ماجه (١)، وغيره .

وكان النبيُّ عَيَّالِيَّةِ يعودُ المرضَى من مساكينِ أهلِ المدينةِ ويشيعُ جنائزهُم وكان لا يأنفُ أن يمشِيَ مع الأرملةِ والمسكينِ حتى يقضيَ حاجتَهُما وعلى هذا الهَدْي كانَ أصحابُهُ مِن بعدهِ والتابعون لهم بإحسانِ.

وروي عن أبي هريرة قال: «كان جعفر بن أبي طالب يحبُّ المساكين ويجلسُ المساكين وفي ويجلسُ المساكين». وفي رواية «أنهُ كان يعمهم وربما أخرج لهم عكةً فيها العسل فشقُّوها ولعقوها».

وكانت دينب بنت خزيمة أمُّ المؤمنين تسمَّى أمَّ المساكين لكثرة إحسانها إليهم وتوفيت في حياة النبيِّ عَيَالِيُهِ .

وقالَ ضرارُ بن مُرَّةَ في وصف عليِّ بن أبي طالب وطي في أيام خلافته: كان يعظمُ أهلَ الدينِ ويحبُّ المساكينَ، ومرَّ ابنهُ الحسنُ وَالْفَا على مساكينَ يأكلونَ فدعُوه فأجابهمُ وأكلَ معهُم، وتلا ﴿إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْتَكْبِرِينَ ﴾ يأكلونَ فدعُوه فأجابهمُ وأكلَ معهم، وتلا ﴿إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْتَكْبِرِينَ ﴾ والسحل: ٢٣]، ثم دعاهم إلى منزله فأطعمهم وأكرمهمُ وكان ابنُ عمر لا يأكلُ غالبًا إلا مع المساكينِ وكانَ يقُولُ لعلَّ بعض هؤلاء أن يكونَ ملكًا يومَ القيامةِ.

وجاء مسكين أعمى إلى ابن مسعود وقد ازدحم الناس عنده فناداه يا أبا عبد الرحمن آويت أرباب الخزِّ واليمنية وأقصيتني لأجل أنِّي مسكين، فقال له: أَدْنُه فلم يزل يُدْنيه حتى أجلسه إلى جانبه أو بِقُرْبه.

وكانَ مطرفُ بنُ عبد اللَّه يلبسُ الثيابُ الحسنةَ ثم يأتِي المساكينَ ويجالسهم.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۲۷).

وكان سفيانُ الثوريُّ يعظمُ المساكينَ ويجفو أهلَ الدنيا فكانَ الفقراءُ في مجلسهِ همُ الأغنياءُ والأغنياءُ همُ الفقراءُ، وقالَ سليمانُ التيميُّ: كنَّا إذا طلبنا علية أصحابنا وجدْناهُم عندَ الفقراءِ والمساكينِ. وقالَ الفضيلُ: من أراد عزَّ الآخرة فليكن مجلسهُ مع المساكينِ، ومن فضائلِ المساكينِ أنهُم أكثرُ أهلِ الجنة، كما قالَ النبيُّ عَلَيْهُ: "قمتُ على بابِ الجنة فإذا عامةُ من دخلَها المساكينُ "(1) وقالَ عَلَيْهُ: "تحاجت الجنةُ والنارُ، فقالت الجنةُ: لا يدخلني إلا الضعفاءُ والمساكينُ "(٢).

وسئل النبي عن أهل الجنة فقال: «كل ضعيف مستضعف» (٣) وهم أول الناس دخولا الجنة كما صح عنه عليه الناس دخولا الجنة كما صح عنه عليه الناس دخولا الجنة كما صح عنه عليه الناس دخولا الجنة بنصف يوم وهو خمسمائة بنريعين عامًا» (٤) وفي رواية و «أنهم يدخلون الجنة بنصف يوم وهو خمسمائة سنة ، (٥) وهم أول الناس إجازة على الصراط كما صح عنه عليه أنه سئل من أول الناس إجازة على الصراط؟ فقال: «فقراء المهاجرين ، (٦) وهم أول الناس ورودًا على الحوض كما قال على المناس ورودًا عليه فقراء المهاجرين الدّنسة ورودًا على الحوض كما قال على الذين لا ينكحون المتنعمات ولا تفتح لهم السدد ، (٨) وهم رءوسهم، الشعنة ثيابه م (٧) الذين لا ينكحون المتنعمات ولا تفتح لهم السدد ، (٨) وهم

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧/ ٣٩)، (٨/ ١٤١)، ومسلم (٨/ ٨٨)، كلاهما عن أسامة بن زيد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (٦/ ۱۷۳)، ومسلم (٨/ ١٥٠ ـ ١٥١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الترمذي (٢٣٥٢)، (٢٣٥٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الترمذي (٢٣٥١)، (٢٣٥٢)، (٢٣٥٤)، وأحمد في «المسند» (٢/١٣٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: مسلم (١/١٧٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٦٩/١)، وابن خزيمة (٢٣٢).

٧) كذا بالأصل، والصحيح كما في مصادر التخريج: «الدنسُ ثيابًا، والشعثُ رؤوسًا» على وصف الثياب بالدنس، والشعر بالشعث.

٨) أخرجـه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٧٥)، والتـرمذي (٢٤٤٤)، وابن ماجـه (٤٣٠٣) من حديث ثوبان رطيعية.



أتباعُ الرسلِ كما أخبرَ اللَّهُ تعالى عن نوحٍ عليه السلامُ أن قومَـهُ عيرُوهُ باتباع الضعفاءِ له فقالُوا: ﴿ أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء:١١١].

وكذلك قال هرقل لأبي سفيان لـما سأله عن النبي عَلَيْق وهل يتبعه أشراف الناس أم ضعفاؤهم؟ فقال: بل ضعفاؤهم، قال هرقل: هم أتباع الرسل (١٠).

وهم أفضلُ من الأغنياء عند كثير من العلماء أو أكثرهم، وقد دلَّ على ذلك أدلةٌ كثيرةٌ منها قولُ النبيِّ عَيَّكِي حينَ مرَّ به الغنيُّ والمسكينُ في المسجد: «هذا \_ يعني المسكينَ \_ خيرٌ من ملء الأرضِ مثلَ هذا \_ يعني الغنيَّ وقد خرَّجه البخاريُّ وغيرُه (٢).

ومنهُم من لو أقسمَ على الله لأبرهُ كما في «الصحيح» (٣) عن النبي عَلَيْهُ أنه قال في أهلِ الجنة: «كلُّ ضعيف مستضعف لو أقسمَ على الله لأبرَّهُ» وفي رواية «أشعثَ ذو طمرينِ» وفي رواية خرَّجَها ابنُ مَّاجه (٤) «أنَّهم ملوكُ أهلِ الجنة» وفي الحديث المشهور «ربَّ أشعث أغبر ذي طمرينِ مدفع بالأبواب لو أقسمَ على اللهِ لأبرَّهُ» حرجه الحاكم وغيره (٥).

ربَّ ذي طمرينِ نضو يأمنُ العالمُ شرهً لا يُرى طمرينِ نضو لا يمال فرهً وهرو لا يمالكُ ذرَّهُ ثم لو أقسم في شيء عالى اللَّه أبره أبرة أبرة

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٧/٩)، (٨/١١٨)، وابن ماجه (٤١٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: ابن ماجه (٤١١٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: مسلم (٣٦/٨)، والحاكم (٣٢٨/٤) من حديثِ أبي هريرة تُطُّيُّك.

قال ابنُ مسعودٍ: كونُوا جدَدَ القلوبِ، خلقانَ الثيابِ، سرجَ الليلِ مصابيحَ الظلامِ، تعرفونَ في أهلِ السماءِ وتخفونَ على أهلِ الأرضِ.

طُوبى لعبد بحبلِ الله معتصمه على صراط سويًّ ثابتٌ قدمُه رثِّ اللباسِ جديد القلبِ مستتر في الأرضِ مشتهرٌ فوق السماء وسمه ما زال يستحقرُ الأولى بهمته حتى يرقى إلى الأخرى به هممُه فذاك أعظمُ من التاج متكتًا على النمارقِ محتفا به خدمُهُ

واعلم؛ أنَّ محبةَ المساكينِ لها فوائدٌ كثيرةٌ:

منها: أنَّها توجبُ إخلاصَ العملِ لله عز وجل، لأنَّ الإحسانَ إليهم لحبَّتهم لا يكونُ إلا للَّه عز وجل، لأنَّ نفعهُم في الدنيا لا يُرجَى غالبًا فأما من أحسنَ إليهم ليمدحَ بذلكَ فما أحسنَ إليهم حبًا لهم بل حبًا لأهلِ الدُّنيا وطلبًا لمدحهم له بحبً المساكينِ.

ومنها: أنها تزيلُ الكبر، فإن المتكبر لا يرضى مجالسة المساكين كما سبق عن رؤساء قريش والأعراب، ومن حذا حذوهم من هذه الأمة ممن تشبه بهم حتى أنَّ بعض علماء السوء كان لا يشهد الصلاة في جماعة خشية أن تزاحمة المساكين في الصف، ويمتنع بسبب هذا الكبر فيفوته خير كثير جدا، فإن مجالس الذكر والعلم تقع فيها كثيراً مجالسة المساكين فإنهم أكثر هذه المجالس فيمتنع المتكبر من هذه المجالس بتكبره، وربما كان المسموع منه الذكر والعلم من جملة المساكين فيأنف أهل الكبر من التردد إلى مجلسه كذلك فيفوتهم خير كثير ، وقد أخبر الله تعالى عن المشركين أنهم قالوا: ﴿ لَوْلا نُزّل هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلِ مِن القرية عظيم ﴾ [الرحوف: ٣].

يشيرون إلى عظماء مكة والطائف كعتبة بن ربيعة وأخيه شيبة ونحوهما من صناديد قريب وثقيف ذوي الأموال والشرف فيهم ممن كان أكثر مالأ من محمد على أعظم رياسة عندهم، ورد عليهم سبحانه بأنه يقسم رحمته كما يشاء وأنه كما رفع درجات بعضهم على بعض في الدنيا، فكذلك يرفعها في الآخرة بالنبوة والعلم والإيمان خير مما يجمعونه من الأموال التي تَفنى، فهو يخص بهذه الرحمة الدينية من يشاء ويرفعه على أهل النعم الدنيوية وقد يخص محمدا على بمن من هذه النعم كما قال تعالى له: فو وأنزل الله عَليْك الْكِتَاب والْحِكْمة وعَلَمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عَليْك عظيما في الساء ١١٣٠].

وكانَ علي بنُ الحسينِ يجلسُ في مجلسِ زيد بنِ أسلمَ فيعاتبُ على ذلكَ في قيقولُ: إنما يجلسُ المرء حيثُ يكونُ له فيه نفعٌ، أو كما قالَ يشيرُ إلى أنّه ينتفعُ بسماعٍ ما يسمعهُ من العلمِ والحكمةِ، وزيدُ بنُ أسلمَ أبوه مولى لعمر، وعلي بنُ الحسينِ سيدُ بني هاشمٍ وشريفِهم.

ولما اجتمع الزهريُّ وأبو حازم الزاهدُ بالمدينة عند بعض بني أميةً للحجَّ وسمع الزهريُّ كلام أبي حازم وحكمته أعجبه ذلك، وقال: هو جاري منذ كذا وكذا وما جالستُه ولا عرفت أن هذا عنده فقال له أبو حازم: أجل أيّ من المساكين ولو كنت من الأغنياء لعرفتني، فوبخه بذلك، وفي رواية عنه أنه قال له: لو أحببت اللَّه أحببتني ولكنَّك نسيت اللَّه فنسيتني، يشيرُ إلى أنَّ من أحب اللَّه تعالى أحب المساكين من أهل العلم والحكمة لأجل محبته لله تعالى ومن غفل عن اللَّه تعالى غفل عن أوليائه من المساكين فلم يرفع لهم رأسًا، ولم ينتفع عما اختصَّهم اللَّه عز وجل به من الحكمة والعلوم النَّافعة

التي لا توجدُ عند غيرِهم من أهلِ الدُّنيا.

وقد كانَ علماءُ السلفِ يأخذونَ العلمَ عن أهلِهِ والغالبِ عليهمُ المسكنةُ وعدمُ المالِ والرفعةِ في الدنيا ويَدَعُونَ أهلَ الرياساتِ والـولاياتِ فلا يأخذونَ عنهم ما عندهُم من العلم بالكلية.

ومنها: أنَّه يوجبُ صلاحَ القلبِ وخشوعِهِ، وفي «المسند»(١) عن أبي هريرةَ أنَّ رجلاً شكى إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ قسوةَ قلبهِ فقال له: وإن أحببت أن يلينَ قلبُكَ فأطعم المسكينَ وامْسحْ رأس اليتيم».

ومنها: أنَّ مجالسة المساكين توجب رضى من يجالسهم برزق اللَّه عز وجل وتعظم عنده نعمة اللَّه عز وجل عليه بنظره في الدنيا إلى من دونه، ومجالسة الأغنياء توجب التسخط بالرزق ومدَّ العين إلى زينتهم وما هم فيه، وقد نهى اللَّغنياء توجب التسخط بالرزق ومدَّ العين إلى زينتهم وما هم فيه، وقد نهى اللَّه عز وجل نبيّه عن ذلك فقال تعالى: ﴿ولا تَمُدَّنَ عَيْنيك إلى ما متعنا به اللَّه عز وجل نبيّه والمعنية الدُّنيا لِنَفْتنَهُمْ فيه ورزْق ربّك خيرٌ وأبقى ﴾ [طهناه] وقال النبي عنه النبي عليه الله عليه من دونكم ولا تنظروا إلى من فوقكم فإنّه أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم» (٢) قال أبو ذرِّ: «أوصاني رسولُ الله عليكم» فأن أنظر إلى من فوقي وأوصاني أن أحب المساكين وأن أدنو منهم» (٣).

وكان عونُ بنُ عبد الله بن عتبة بن مسعود يـجالسُ الأغنياءَ فلا يزالُ في غمِّ؛ لأنَّه لا يزال يَرى من هو أحـسنُ منه لباسًا ومركبًا ومسكنًا وطعامًا، فتركَهُم وجالسَ المساكينَ فاستراحَ من ذلك.

أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/٣٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٨/ ٢١٣)، والترمذي (٢٥١٣)، وابن ماجه (٤١٤٢)، وأحمد (٢/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ١٧٣). والطبراني في «الأوسط» (٧٧٣٩).



وقد رُويَ عن النبيِّ ﷺ أنه نهَى عائشةَ عن مـخالطةِ الأغنياءِ (١). وقــالَ عمر: إيَّاكم والدخولَ على أهلِ السعة فإنَّه مسخطةٌ للرزق.

واعلم ؛ أن المسكين إذا أُطلق يراد به غالبًا من لا مال له يكفيه ، فإنَّ الحاجة توجب السكون والتواضع بخلاف الغني فإنَّه يُوجب الطغيان ، ولهذا ذمَّ الفقير المختال وعظم وعيده ؛ لأنَّه عصى بما ينافي فقره وهو الاختيال والزهو والكبر ، ولما كان المسكين عند الإطلاق لا ينصرف إلا إلى من لا كفاية له من المال وصى اللَّه تعالى بإيثار المساكين وإطعامهم الطعام ، ومدح من يطعمهم ، وذمَّ من لا يحض على إطعامهم ، وجعل لهم حقًا في أموال الصدقات والفيء وخمس الغنائم وحضور قمسة الأموال.

وهؤلاءِ المساكينُ على قسمين:

أحدُهما: من هو محتاجٌ في الباطنِ وقد أظهرَ حاجَتهُ للنَّاس.

والثاني: من يكتُم حاجتَهُ ويظهرُ للناسِ أنه عَني فهذا أشرَفُ القسمينِ، وقد مدحَ اللَّهُ عز وجل هذا في قوله تعالى: ﴿ لِلْفُقُراءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لا يَسْتَطيعُونَ ضَرْبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لا يَسْتَطيعُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ [البقرة: ٢٧٣] وقال النبي تُعَلِيهُ : «ليس المسكينَ من لا يجدُ ما يغنيه، ولا الذي تردُّه اللقمةُ واللقمتان والتمرةُ والتمرتانِ، ولكن المسكينَ من لا يجدُ ما يغنيه، ولا يفطنُ له فيتصدَق عليه» (٢) وقال بعضهُم: هذا المحرومُ المذكورُ في قولَه عز وجل: ﴿ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ [الذاريات: ١٩].

فأخبرَ النبيُّ عَلَيْكُم أَن من كتمَ حاجـتَهُ فلم يفطن لهُ أحقُّ باسم المسكين من

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٧٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١٥٣)، (٦/ ٤٠)، ومسلم (٣/ ٩٥) عن أبي هريرة ريخك.

الذي أظهر حاجته بالسؤال وأنَّه أحق بالبرِّ منه وهذا يدلُّ على أنَّهم كانُوا لا يعرفون من المساكين إلا من أظهر حاجته بالسؤال، وبهذا فرق طائفة من العلماء بين الفقير والمسكين فقالوا: من أظهر حاجته فهو مسكين ومن كتمها فهو فقير ، وفي كلام الإمام أحمد إيماء إلى ذلك وإن كان المشهور عنه أن التفريق بينهما بكثرة الحاجة وقلَّتها كقول كثير من الفقهاء.

وهذا حيثُ جمعَ بينَ ذِكْرِ الفقيرِ والمسكينِ كما في آية الصدقات، فأمَّا إذا أفردَ أحدُ الاسمينِ دخلَ فيه الآخر عند الأكثرينَ، وقد كانَ كثيرٌ من السلف يكتمُ حاجتَهُ ويظهرُ الغنى تعفُّفًا وتكرمًا، منهم إبراهيم النخعيّ كانَ يلبسُ ثيابًا حسناءَ ويخرجُ إلى الناسِ وهم يرونَ أنه تحلُّ له الميتةَ من الحاجةَ.

كانَ بعضُ الصالحينَ يلبسُ الشيابَ الجميلةَ وفي كمهِ مفتاحُ دارٍ كبيرةِ ولا مأوى لهُ إلا المساجدُ، وكانَ آخرُ لا يلبسُ جبةً في الشتاءِ لـفقرهِ ويقولُ: بي علةٌ تمنعني من لبسِ المحشو وإنّما يعني بها الفقرَ ـ شعر:

إن الكريمَ لُيخفي عنك عسرتَهُ حتى تراهُ غنيًّا وهـ وَ مجهـ ودُ

وكان بعكس هؤلاء من يلبسُ ثيابَ المساكينِ مع الغِنَى تواضعًا للَّه عز وجل وبُعْدًا من الكبرِ كما كانَ يفعلُهُ الخلفاءُ الراشدونَ الأربعةُ وبعدَهم عمرُ بنُ عبد العزيز، وكذلك كانَ جماعةٌ من الصحابةِ منهم عبدُ اللَّه بنُ عمرَ وعبدُ اللَّه بنُ عمرو بن العاصِ وغيرُهما وظيمُ ، ورويَ أنَ أبا بكرٍ الصدِّيقِ وَطِيمُ كانَ ينشدُ:

إذا أردت شريف الناس كلّهم فانظر إلى ملك في زي مسكين ذاك الذي حسنت في الناس سيرتُه وذاك يصلح للدَّنيا وللدين والحدر أن وكان علي خطي يُعاتب على لباسه فيقول: هو أبعد عن الكبر وأجدر أن يقتدي بي المسلم. وعوتب عمر بن عبد العزيز على ذلك فقال: إنَّ أفضل



القـصدِ عندَ الجـدةِ، يعني أفـضلَ مـا اقتـصـدَ الرجلُ في لبـاسِهِ مع قــدرتِهِ ووجدانه.

وفي «سنن أبي داود» وغيره (١) عن النبي عَلَيْهُ أنّه قال : «البذاذة من الإيمان» يعني : التقشف. وفي الترمذي (٢) عن النبي عَلَيْهُ «من ترك اللباس تواضعًا للّه عز وجل وهو يقدر عليه دعاه اللّه يوم القيامة حتى يخيّره من أيّ حلل الجنة شاء يلبسها» وخرجه أبو داود (٣) من وجه آخر ولفظه : «من ترك ثوب جمال وهويقدر عليه احسبه قال : تواضعًا حكساه اللّه حلّة الكرامة».

وإنَّما يذمُّ من تركَ اللباسَ مع قدرته عليه بخلاً على نفسه أو كتمانًا لنعمة اللَّهِ عز وجل وفي هذا جاء الحديث المشهورُ: «إنَّ اللَّه إذا أنعم على عبد أحبَّ أن يرَى أثرَ نعمتِه على عبده الله ومن لبس لباسًا حسنًا إظهارًا لنعمة اللَّه ولم يفعله اختيالاً كان حسنًا.

وكان كثيرٌ من الصحابة والتابعينَ يلبسونَ لباسًا حسنًا، منهم: ابنُ عباس، والحسنُ البصريُّ، وقد صحَّ عن النبيِّ عَلَيْ أنَّه سُئِلَ عن الرجلِ يحبُّ أن يكونَ لباسه حسنًا ونعلُه حسنًا، قالَ: «ليس ذلك بالكبر، إنما الكبر بطر الحق وغسمط الناس»(٥) يعني التكبر عن قبولِ الحقِّ والانقيادِ لهُ واحتقارَ الناسِ وازدراءهمُ فهذا هُو الكبرُ وأمَّا مجردُ اللباسِ الحسنِ الخالي عن الخيلاءِ فليسَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٤١٦١)، وابن ماجه (٤١١٨)، والحاكم (٩/١) كلهم عن أبي أمامة رياضًك.

<sup>(</sup>٢) أخرجـه: الترمــذي (٢٤٨١)، وأحمد في «المسـند» (٣/ ٤٣٩)، والحاكم (١/ ٦٦)، (١٨٣/٤) كلهم عن معاذ بن أنس الجهني وطشي .

**<sup>(</sup>٣)** أخرجه: أبو داود (٤٧٧٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٤٧٣)، والحاكم (٤/ ١٨١)، وأبو داود (٣٠٦٣)، والنسائي (٨/ ١٨١) كلهم عن مالك بن نضلة الطائح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: مسلم (١/ ٦٥) من حديث ابن مسعود وظينك .

بكبرٍ، واحتقارُ الناسِ مع رثاثةِ اللباسِ كبرٌ.

وقد رُويَ عن النبيِّ عَلَيْكِ أَنَّه كَانَ ماشيًا في طريق وهناكَ أمةٌ سوداء، فقالَ لها رجلٌ: الطريقَ الطريقَ الطريقَ للنبيِّ عَلَيْكِ فقالتْ: الطريقُ يمنةً ويسرةً، فقال النبيُّ عَلَيْكِ : «دعُوها فإنَّها جبَّارةٌ» خرجهُ النسائيُ (۱) وغيرُه، وفي رواية الطبرانيِّ قالُوا: يا رسولَ اللَّه إنها يعني مسكينة، قالَ: «إنَّ ذاكَ في قلبها» يعني أنَّ الكبرَ في قلبها وإنْ كانَ لباسها لباسَ المساكين.

وقال الحسنُ: إنَّ قومًا جعلوا التواضع في لباسهم والكبر في صدورهم إن أحدَهم أشدُ كبرًا بمدرعته من صاحب السرير بسريره، وصاحب المنبر بمنبره، قال أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: قال لي سليمان بنُ أبي سليمان وكان يعدل بأبيه: أيَّ شيء أرادوا بثياب الصوف؟ قلت: التواضع، قال: وما يتكبر أحدُهم إلا إذا لبس الصوف؟

وقال أبو سليمان: يكون ظاهر ك قطنيا وباطنك صوفيًا، وقال أبو الحسين ابن بشار: صوف قلبك والبس القوهي على القوهي يعني رفيع الثياب، فمتى أظهر الإنسان لباس المساكين لدعوى الصلاح ليشتهر بذلك عند الناس كان ذلك كبرًا ورياء، ومن هنا ترك كثير من السلف المخلصين اللباس المختص بالفقراء والصالحين وقالوا: إنه شهرة، ولما قدم سيار أبو الحكم البصرة لزيارة مالك بن دينار، لبس ثيابًا حسنة ثم دخل المسجد فصلًى صلاة حسنة فرآه مالك ولم يعرفه فقال له: يا شيخ إنّي أرغب بك عن هذه الثياب مع هذه الصلاة، فقال له: يا مالك ثيابي هذه تضعني عندك أم ترفعني؟ قال: بل

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٨١٦٠).



تضعك، فقالَ: نِعمَ الثوبُ ثوبٌ يضعُ صاحبهُ عندَ الناسِ، ولكن انظرْ يا مالكُ لعلَّ ثوبيكَ هذين يعني الصوفَ أنزلاكَ عندَ الناسِ ما لم ينزلاكَ من اللهِ، فبكى مالكٌ وقام إليه واعتنقهُ وقال له: أنشدكَ اللَّهَ أنت سيارُ أبو الحكم؟ قالَ: نعم.

فلهذا كره من كره من السلف كابن سيرين وغيره لباس الصوف حيث صار شعار الزاهدين فيكون لباسه إشهارا للنفس وإظهارا للزهد، وأما النبي علي المنام الزاهدين فيكان يلبس لباس الأغنياء من حلل اليمن وثياب الشام ونحوها، وتارة يلبس لباس المساكين، فيلبس جبة من صوف أحيانا وأحيانا يتزر بعباءة، ويهيء إبل الصدقة بيده يعني أنه يطليها بيده ويصلحها كما يفعل أرباب الإبل بها، ولم يبعث الله نبيًا من أهل الكبر، وإنما يبعث من لا كبر عنده ولا يتكبر عن معالجة الأشياء التي يأنف منها المتكبرون كرعاية الإبل والعنم، وإجارة نفسه عند الحاجة إلى الاكتساب، ومن أعطاه الله منهم ملكا فإنه لم يزل دأبه التواضع لله عز وجل كداود وسليمان ومحمد صلى الله عليهم وسلم تسليما كثيراً.

وقد يطلقُ اسمُ المسكينِ ويرادُ بهِ من استكانَ قلبُه للَّه عز وجل وانكسر لهُ وتواضع جلاله وكبريائه وعظمته وخشيته ومحبته ومهابته، وعلى هذا المعنى حمل بعضُهم الحديث المروي عن النبي عليه أنه قال: «اللَّهم أحيني مسكينًا وأمتني مسكينًا واحشرني في زمرة المساكينِ» خرجهُ الترمذي من حديث أنس (۱) وخرجهُ ابنُ ماجه من حديث ابنِ عباس (۲)، وفي حمله على ذلك نظرٌ؛ لأنَّ وخرجه: النرمذي (۲۳٥٢).

<sup>(</sup>٢) وأخرجه: ابن ماجه (٤١٢٦) من حديث أبي سعيــد الخدري، وليس من حديث ابن عباس كما =



في تمام حديثيهما ما يدل على أنّ المراد به المساكين من المال؛ لأنه ذكر سبقهم الأغنياء إلى الجنة مع أنَّ في إسناد الحديثين ضعفًا، وقد خُيِّر النبيُّ عَيَالِيَّ بين أن يكون نبيًّا ملكًا أو عبدًا رسولاً فأشار إليه جبريل أنْ تواضع، فقال: بل عبدًا رسولاً، وكان بعد ذلك لا يأكل متكئًا ويقول: «آكل كما يأكل العبد وأجلس كما يجلس العبد العبد وأجلس كما يجلس العبد العبد المناهد").

قالَ الحسنُ: قالَ رسولُ اللَّه عَيَّالِيَّةِ: «فأعطاني اللَّهُ لذلكَ أن جعلَني سيدَ ولد آدمَ وأولَ شافع وأولَ مشفع وأولَ من تنشقُ عنه الأرضُ» وصحَ عنه عَيَّالِيَّةِ أنه قالَ: «إنَّما أنا عبدُ نقولوا عبدُ اللَّه ورسولُه» (٢) فأشرفُ أسمائه عبدُ اللَّه ولهذا سُمِّي بهذا الاسم في القرآنِ في أفخرِ مقاماتِه، فلمَّا حققَ عَلَيْهِ عبوديته لربِّه حصلتُ له السيادةُ على جميع الخلقِ.

كَانَ كَثِيرٌ مِن العارفينَ يقولُ في مناجاته لربّه: كفى بي فخرًا أنّي لكَ عبدٌ وكفَى بي شرفًا أنكَ لي ربُّ، وكانَ بعضُهُم يقولُ: كلّما ذكرتُ أنه ربّي وأنا عبدُه حصلَ لي من السرور ما يصلحُ به بدني:

شرفُ النفوسِ دخولُها في رقِّهم والعبدُ يحوِي الفخرَ بالمتملكِ وكان أبو يزيد البسطاميُّ ينشدُ:

يا ليتني صرتُ شيئًا من غييرِ شيء أعيد أصبحتُ للكلِّ مولًى الأنَّني لكَ عيبلً

 <sup>=</sup> قال المصنف ـ رحمه الله .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو يعلى في «مسنده» (٨/ ٤٩٢٠)، والبغوي في «شرح السنة» (٢٤٧/١٣) برقم (٣٦٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤/ ٢٠٤)، (٨/ ٢١٠).



فمنِ انكسرَ قلبُه للَّه عز وجل واستكانَ وخشع وتواضعَ جبرهُ اللَّهُ عز وجل رفعه بقدرِ ذلكَ، وفي الأثرِ المشهورِ أنَّ اللَّهَ عز وجل قالَ لموسى على نبيًّنا وعليه أفضلُ الصلاةِ والسلامِ حينَ سألَهُ أينَ أجدك؟ قالَ: عندَ المنكسرةِ قلوبُهُم من أجلي، فإني أدنو منهُم كلَّ يوم باعًا ولولا ذلكَ انهدَموا.

وروي عن عبد اللَّه بي سلام أنه فسره فقال: هم المنكسرة قلوبهم بحبً اللَّه عن حبِّ غيره، وفي الحديث المشهور المرفوع: «أنَّ اللَّه تعالى إذا تجلَّى لشيء من خلقه خشع كه» (١) فإذا تجلَّى لقلوب العارفين عظمة اللَّه وجلاله وكبرياؤه اندكت قلوبهم من هيبته وخشعت وانكسرت من محبَّته ومخافته:

مساكينُ أهلِ الحبِّ حتى قبورُهم عليها ترابُ الـذلِّ بينَ المقـابـرِ

فالمسكينُ في الحقيقة من استكانَ قلبهُ لربه وخشع من خشيته ولا يكونُ المسكينُ ممدوحًا بدونِ هذه الصفة، فإنَّ من لم يخشعْ قلبه مع فقره وحاجته فهو جبارٌ كتلك الأمة السوداء التي قال فيها النبي عليه: "إنّها جبارةٌ" وهو إما عائلٌ مستكبرٌ أو فقيرٌ مختالٌ وكلاهما لا ينظرُ اللّهُ إليه يوم القيامة، فالمؤمنُ من يستكينُ قلبهُ لربّه ويخشعُ له ويتواضعُ ويظهرُ مسكنتهُ وفاقته إليه في الشدّة والرخاء، أما في حال الرخاء فإظهارُ الذلّ والعبودية والفاقة والحاجة إلى كشف الضرّ قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم بِالْعَذَابِ فَمَا اسْتَكَانُوا لربّهِم وَمَا يَتَضَرّعُونَ ﴾ [المؤمنون:٧١]، فذم من لا يستكينُ لربّه عند الشدة، وكانَ النبي عليه يخرجُ عند الاستسقاء متخشعًا متمسكنًا.

وقالَ: أتمسكنُ لربِّي لعلَّهُ يشفعني فيه.

ومما يشرعُ فيه التمسكنُ للَّه عـز وجل حالَ الصلاةِ كما في حديثِ الفضلِ بنِ عبـاسٍ عن النبيِّ عَلَيْكِ قـالَ: «الصلاةُ مثنّي مثنّي تشـهدُ في كلِّ ركعتينِ وتخشعُ وتضرع وتمسكنُ وتقنعْ يديكَ \_يقولُ ترفعهُ ما \_ وتقولُ: ياربِّ ثلاثاً، فمن لم يفعلْ ذلك فهي خداجٌ " خرجهُ الترمذيُّ وغيرهُ (١).

وكذلك يشرع إظهار المسكنة في الدعاء ، خرج الطبراني من حديث ابن عباس قال: «رأيت النبي عَلَيْكُ يدعو بعرفة ويداه إلى صدره كاستطعام المسكين». ومن حديث أيضاً أن النبي عَلَيْكُ قال في دعائه عشية عرفة: «أنا البائس الفقير المسغيث المستجير الوجل المشفق المقر المعترف بذنبه، أسألك مسألة المسكين، وأبتهل إليك ابتهال المذنب الذليل، وأدعوك دعاء الخائف الضرير»(٢).

وكان بعض السلف يجلس بالليل مطرقًا رأسة ويمد يديه وهو ساكت كحال المسكين المستعطي، وقال طاوس: دخل علي بن الحسين الحجر ليلة فصلًى فسمعته يقول في سجوده: عبيدك بفنائك ، مسكينك بفنائك ، فقيرك بفنائك، سائلك بفنائك، قال طاوس: فحفظتهن فما دعوت بهن في كرب الأ فرج عني، وكان بعض العباد قد حج ثمانين حجة على قدميه فبينما هو في الطواف وهو يقول: ياحبيبي ياحبيبي، فهتف هاتف ليس ترضى أن تكون مسكينًا حتى تكون حبيبًا فغشي عليه، فكان بعد ذلك يقول: مسكينك، مسكينك، مسكينك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۳۸۰)، وأحمد في «المسند» (۲۱۱/۱)، (۲۱۷/٤)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (۲۱۰٤۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١١/ ١٧٤).



شعرٌ لابنِ تيميةَ شيخ الإسلامِ رحمهُ اللَّه:

أنا الفقيرُ إلى ربِّ السماواتِ أنا المستكينُ في مجموع حالاتي أنا الظلومُ لنفسسِي وهي ظالمتي والخيرُ إن جاءَها من عندهِ ياتي

قوله والله والله

قولُه ﷺ «وإذا أردت بقومٍ فتنة فاقبضني إليك غير مفتون»، المقصود من هذا الدعاء سلامة العبد من فتن الدنيا مدة حياته فإن قدّر اللَّه عز وجل على عباده فتنة قبض عبده إليه قبل وقوعها وهذا من أهم الأدعية فإنَّ المؤمن إذا عاش سليمًا من الفتن ثم قبضه اللَّه قبل وقوعها وحصول الناس فيها كان في ذلك نجاة له من الشر وقد أمر النبي عَيَالِية أصحابه أن يتعودوا من الفتن ما ظهر منها

أخرجه: مسلم (۸/ ۱۵۰ \_ ۱۵۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٨/ ١٢٢، ١٢٣)، ومسلم (٨/ ١٤١).

وما بطنَ، وفي حديث آخر (وجنبنا الفواحش والفتن ما ظهر منها وما بطن (۱) وكان يخص بعض الفتن العظيمة بالذكر، وكان يتعوذ بالله في صلاته من أربع ويأمر بالتعوذ منها (أعوذ بالله من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن فتنة المسيح الدجال (۲) ففتنة المحيا والممات ومن فتنة المسيح الدجال (۲) ففتنة المحيا تدخل فيها فتن الدين والدنيا كلها كالكفر والبدع والفسوق والعصيان، وفتن الممات يدخل فيها سوء الخاتمة، وفتنة الملكين في القبر فإن الناس يفتنون في قبورهم مثل أو قريبًا من فتنة الدجال، ثم خص فتنة الدجال بالذكر لعظم موقعها فإنه لم يكن في الدبيا فتنة قبل يوم القيامة أعظم منها وكلما قرب الزمان من الساعة كثرت الفتن.

وفي حديث معاوية عن النبي عليه أنه قال: "إنه لم يبق من الدنيا إلا بلاء وفتنة "" وأخبر النبي عليه عن الفتن التي كقطع الليل المظلم يصبح الرجل فيها مؤمنًا ويمسي كافرًا، ويمسي مؤمنًا ويصبح كافرًا يبيع دينه بعرض من الدنيا (٤)، وكان أول هذه الفتن ما حدث بعد عمر وظف ونشأ من تلك قتل عثمان وظف وما ترتب عليه من إراقة الدماء وتفرق القلوب وظهور فتن الدين كبدع الخوارج المارقين من الدين وإظهارهم ما أظهروا، ثم ظهور بدع أهل القدر والرفض ونحوهم، وهذه هي الفتن التي تموج كموج البحر المذكورة في حديث حذيفة المشهور (٥) للنبي عليه حين سألة عنها عمر وكان حذيفة وظفي عنها عمر وكان حذيفة وظفي

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٩٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٩٣/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن ماجه (٤٠٣٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (١/٧٦)، والترمذي (٢١٩٥).

<sup>(</sup>٥) الحديث أخرجه: البخاري (١/ ١٤٠)، ومسلم (٨/ ١٧٣).



من أكثرِ الناسِ سؤالاً للنبيِّ عَيَالِيَّةِ عن الفتنِ خوفًا من الوقوع فيها، ولما حضرَهُ الموتُ قال: حبيبٌ جاءَ على فاقةٍ لا أفلَحَ من ندم، الحمدُ للَّهِ الذي سبقت بي الفتنة قادتها وعلوجها.

وكان موتُه قبلَ قتلِ عثمانَ بنحو من أربعين يومًا وقيلَ: بل ماتَ بعدَ قتلِ عثمانَ. وكانَ في تلكَ الأيامِ رجلٌ من الصحابةِ نائمًا فأتاهُ آت في منامهِ فقالَ له: قمْ، فاسألِ اللّه أن يعيذُك من الفتنةِ التي أعاذَ منها صالح عباده، فقام فتوضّأ وصلّى ثم اشتكى ومات بعد قليل.

وقد روي عن النبي عَيَّالِيَّهُ أنهُ قالَ لرجل: «إذا متُّ أنا وأبو بكر وعمرُ وعثمانُ فإن استطعتَ أنْ تموتَ فمُتْ اللهُ وهذا إشارةٌ إلى هذه الفتنِ التي وقعت بمقتلِ عثمانَ يُطْنَيْهِ .

والدعاء بالموت خسية الفتنة في الدين جائز وقد دعا به الصحابة ولي والصالحون بعدهم، ولما حج عمر ولي آخر حجة حجها استلقى بالأبطح ثم رفع يديه وقال: اللهم إنه قد كبر سني ورق عظمي وانتشرت رعيتي فاقبضني اليك غير مضيع ولا مفتون، ثم رجع إلى المدينة، فما انسلخ حتى قتل وليني .

ودعا علي ٌ ربَّهُ أن يريحهُ من رعيته حيثُ سئمَ منهم فقتلَ عن قريب، ودعت زينب بنت جحشٍ لما جاءَها عطاء عمرَ من المالِ فاستكثرته وقالت : اللهم ٌ لا يدركني عطاء ٌ لعمر بعدها فماتت قبلَ العطاء الثاني.

ولما ضجَرَ عمرُ بنُ عبدُ العزيزِ من رعيتِهِ حيثُ ثقلَ عليهم قيامُهُ فيهِم بالحقِّ

أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٢٨٠).

طلبَ من رجلٍ كان معروفًا بإجابةِ الدعوةِ أن يدعو له بالموتِ فدعًا له ولنفسِه بالموت فماتا.

ودُعي طائفةٌ من السلف الصالح إلى ولاية القضاء فاستُمهلوا ثلاثةَ أيامٍ فدعُوا اللَّهَ لأنفسِهِم بالموتِ فماتوا.

واطُّلُعَ على حالِ بعض الصالحينَ ومعاملاتِهِ التي كانتُ سراً بينه وبينَ ربِّه، فدعا اللَّهَ أن يقبضهُ إليه خوفًا من فتنة الاشتهارِ، فماتَ فإنَّ الشهرةَ بالخيرِ فتنةٌ، كما جاء في الحديث «كفّى بالمرء فتنة أن يشار اليه بالأصابع فإنَّها فتنةٌ» (١) وكان سفيانُ الثوريُّ يتمنَّى الموت كثيراً فسئل عن ذلك فقال: ما يدريني لعلِّي أدخلُ في بدعة، لعلِّي أدخلُ فيما لا يحلُّ لي، لعلي أدخلُ في فتنة أكون قد متُّ فسبقتُ هذا.

واعلم أن الإنسان لا يخلُو من فتنة، قال ابن مسعود وطان الا يقل أحدكم أعوذُ باللّه من مضلات الفتن ثم تلا قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْواَلُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فَتْنَةٌ ﴾ [النغابن:١٥] يشيرُ إلى أنه لا يستعاذُ من المال والولد وهما فتنة، وفي «المسند» أنَّ النبي عَلَيْهُ أمر أمَّ سلمة أن تقول: «اللهم ربَّ النبي محمد اغفر لي ذنبي، وأذهب غيظ قلبي، وأجرني من مضلات الفتن ما أبقيتني» (٢) وقد جعل النبي عَلَيْهُ النساء والأموال فتنة ففي «الصحيح» (٣) عنه عَلَيْهُ قال : «ما تركتُ بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء» وفيه أيضاً أنه عَلَيْهُ قال : «ما تركتُ بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء» وفيه أيضاً أنه عَلَيْهُ قال : «ما تركتُ بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء» وفيه أيضاً أنه عَلَيْهُ قال : «ما تركتُ بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء» وفيه أيضاً أنه عَلَيْهُ قال : «ما تركتُ بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء» وفيه أيضاً أنه عَلَيْهُ على الرجال من النساء» وفيه أيضاً أنه عَلَيْهُ على الرجال من النساء وفيه أيضاً الله على الرجال عن النساء وفيه أيضاً الله على الرجال عن النساء وفيه أيضاً الله على الرجال من النساء وفيه أيضاً الله على الرجال عن النساء وفيه أيضاً الله على الرجال من النساء وفيه أيضاً الله على الرجال من النساء الكله على الرجال من النساء الله على الرجال من النساء الله على الرجال من النساء الموال الله الربي النساء الموال النساء الموال الله الموال النساء الموال الموال الموال الموال الموال الموال النساء الموال الموال

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الكبير» عن عمران بن حصين بلفظ: «كفى بالمرء من الإثم أن يشار إليه بالأصابع».

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٧/ ١١)، ومسلم (٨/ ٨٩) عن أسامة بن زيد رَلِيْكُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (١١٧/٤)، ومسلم (٨/٢١٢) من حديث عمرو بن عوف رطُّك .



قالَ: «واللَّه ما الفقرُ أخشَى عليكم، ولكنْ أخشَى أن تبسط عليكُم الدُّنيا كما بسطَتْ على من كانَ قبلكم، فتنافسوها كما تنافسوها فتهلكهم كما أهلكتهُم».

وفي "صحيح مسلم" (١) عنه ﷺ قالَ: "اتَّقوا النساءَ فإنَّ أولَ فتنةَ بني إسرائيلَ كانتُ في النساء» وفي الترمذي (٢) أنه ﷺ قالَ: "لكلّ أمة فتنةٌ، وفيتنةُ أمَّتي المالُ » وقيد قيالَ اللَّهُ عسز وجل: ﴿وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضٍ فَتِنَةً أَتَصْبِرُون وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢٠].

فالرجلُ فتنةٌ للمرأة، والمرأةُ فتنةٌ للرجلِ، والغنيُّ فتنةٌ للفهر، والفقير، والفقيرُ فتنةٌ للفهر، والمؤمنُ للغنيِّ، والفاجرُ فتنةٌ للمؤمنِ، والمؤمنُ فتنةٌ للكافرِ، كما قالَ اللَّهُ تعالى َ: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِيَقُولُوا أَهَوُلاءِ مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنْ بَيْنَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ [الانعام:٥٠]. وقالَ عز وجل: ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً ﴾ [الانباء:٥٠].

فجعلَ كلَّ ما يصيبُ الإنسانَ من شرِّ أو خيرٍ فتنةً يعني أنه محنة يمتحن بها فإنْ أصيبَ بخيرٍ استحقَّ به صبره، وفتنة السراءِ أشد من فتنة الضراء، قال عبد الرحمن بن عوف وظيف بلينا بفتنة الضراء فصبرنا، وبلينا بفتنة السراء فلم نصبر، قال بعضهم: فتنة الضراء يصبر عليها البر والفاجر ولا يصبر على فتنة السراء إلاً صديقٌ.

ولما ابتليَ الإمامُ أحمدُ بفتنةِ الضراءِ صبرَ ولم يجزعْ وقالَ: كانتْ زيادةً في إيماني، فلما ابتلي بفتنةِ السراءِ جزعَ وتَمَنَّى الموتَ صباحاً ومساءً وخَشيَ أَنْ يكونَ نقصًا في دينه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٧/٧٤)، (٨٩/٨) عن أبي سعيد الخدري وَطَيْخُهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ١٦٠)، والترمذي (٢٣٣٦) عن كعب بن عياض رلحتُك .

ثمَّ إِن المؤمنَ لابدَّ أَنْ يَفْتَ بِشَيْ مِن الفَتْ المؤلمة الشَّاقة عليه ليمتُ حَنَ إِيمانهُ، كَما قَالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ الْمَ ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتُركُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴿ يَ وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ الْفُولَا الْمُنْ الللللِّهُ الْمُنْ الللللِّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُ

ولكنَّ اللَّهَ يلطُفُ بعبادهِ المؤمنينَ في هذه الفتنِ ويصبرُهُم عليها، ويشيبُهُم في فتنةٍ مهلكةٍ مضلةٍ تذهبُ بدينِهم، بل تمرُّ عليهِم الفتنُ وهم منها في عافية .

وأخرج ابن أبي الدنيا من حديث ابن عمر مرفوعاً «إن لله ضنائن من عباده يغذُوهُم في رحمته ويحييهم في عافية ويتوفاهم إلي جنته أولئك الذين تمر عليهم الفتن كقطع الليل المظلم، وهم منها في عافية هذا والفتن الصغار التي يُبتكى بها المرء في أهله وماله وولده وجاره تكفرها الطاعات من الصلاة والصيام والصدقة، لذا جاء في حديث حذيفة، ورُوي عنه أنّه سأل النبي عَلَيْهِ قال: إن في لساني ذرباً وإنّ عامة ذلك على أهلي؟ فقال له : «أين أنت من الاستغفار؟»(٢).

وأما الفتن المضلة التي يُخشَى منها فساد الدينِ فهي التي يُستعاذ منها ويسألُ الموتُ قبلَها، فمن مات قبلَ وقوعه في شئ من هذه الفتن فقد حفظه اللّه تعالَى وحماه، وفي «المسند» عن محمود بن لبيد عن النبي عليه قال: «اثنتان يكره هُهُ ما ابن آدم: يكره الموت، والموت خير للمؤمن من الفتن، ويكره قلة المال، وقلة المال أقل للحساب» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (۱۲/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٣١٧٣) عن أنس بن مالك رَطُّكْ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٤٢٨، ٤٢٨).



قوله على الذعاء يبمع كل حير، فإن الأفعال الاختيارية من العباد إنما تنشأ عن محبة الدعاء يجمع كل خير، فإن الأفعال الاختيارية من العباد إنما تنشأ عن محبة وإرادة، فإن كانت محبة اللّه ثابتة في قلب العبد نشأت عنها حركات الجوارح فكانت بحسب ما يحبه اللّه ويرتضيه، فأحب ما يحبه اللّه عز وجل من الأعمال والأقوال كلّها، ففعل حين الخيرات كلّها وترك المنكرات كلّها، وأحب من يحبه الله من خلقه، وهذا الدعاء كانت الأنبياء عليهم السلام وأحب من يحبه الله من نعقه، وهذا الدعاء كانت الأنبياء عليهم السلام اللهم إني أسألك حبك وحب من يحبك، وحب عمل يبلغني إلى حبك، اللهم اجعل حبك أحب إلي من نفسي وأهلي ومن الماء البارد» وفيه أيضا أن النبي كلي كان اللهم ما يدعو: «اللهم ارزقني حبك، وحب من يحبك، وحب عمل يبلغني إلى حبك، اللهم ما يدعو: «اللهم ارزقني حبك، وحب من يحبك، وحب عمل يبلغني إلى حبك، اللهم ما يدعو: «اللهم ارزقني حبك، وحب من يحبك، وحب عمل يبلغني إلى حبك، اللهم ما ينعول أنها النبي كلي وحب من يحبك، وحب عمل يبلغني الى حبك، اللهم ما من يحبك، وحب عمل يبلغني الى حبك، اللهم ما ينها أحب فاجعله قوة لي فيما تحب وما زويت عني عما أحب فاجعله فوا في فيما تحب وما ذويت عني عما أحب فاجعله فوا في فيما تحب في وما أحب فاجعله فوا في فيما أحب في المي عبله فوا في فيما أحب في فيما أحب في المي عبله فوا في فيما أحب أنه المي أله في فيما أحب أنه المي أله في فيما أحب أنه المي أله في أله المي المي أله في أله المي أله في أله المي في المي في أله المي في في أله المي في في أله المي في في أله المي في في أله المي أله المي في أله المي في أله المي أله المي أله المي أله المي في أل

وفي حديث مرسل خرجه أبن أبي الدنيا وغيره أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ كان يقول: «اللّهمَّ اجعلْ حبَّكَ أحبَّ الأشياء إليَّ، وخشيتَكَ أخوف الأشياء عندي، واقطعْ عني حاجات الدُّنيا بالشوق إلى لقائك وإذا أقررت أعين أهل الدنيا من دنياهم فأقررْ عيني في عبادتك ومن كان همُّه طلب محبة اللَّه عز وجل أعطاهُ اللَّهُ فوق ما يريده من الدُّنيا تبعًا.

قال بعضُ السلف: لما توفّي داودُ عليه السلامُ أرسلَ اللَّهُ عـز وجل إلى سليمانَ عـليه السلامُ ألكَ حاجةٌ تسـألني إيَّاها؟ فقالَ سليمانُ: أسألُ اللَّهَ أن يجعلَ قلبي يحبُّه كما كانَ قلبُ أبي داودَ يحـبُّه، وأن يجعلَ قلبي يخشاهُ كما (١) الجامع (٣٤٩٠).

كانَ قلبُ أبي داودَ يخـشاهُ، فشكرَ اللَّهُ لهُ ذلكَ وأعطاهُ مُلْكًا لا ينبـغي لأحدِ من بعده.

ومحبةُ اللَّهِ تعالَى على درجتينِ:

إحداه ما: واجبة وهي المحبة التي توجب للعبد محبة ما يحبه الله من الموافقة الواجبات وكراهة ما يكرهه من المحرمات، فإنَّ المحبة التامة تقتضي الموافقة لمن يحبه في محبة ما يحبه وكراهة ما يكرهه خصوصًا فيما يحبه ويكرهه من المحب نفسه، فلا تصح المحبة بدون فعل ما يحبه المحبوب من مُحبة وكراهة ما يكرهه المحبوب من محبيه، وسئل بعض العارفين عن المحبة فقال: الموافقة في جميع الأحوال وأنشد:

ولو قلتَ لي مُتْ مُتُ سمعًا وطاعةً وقلتُ لداعي الموتِ أهـ اللهُ ومرحبًا وأنشدَ بعضُهُم:

تعصبي الإله وأنت تزعم حبّه هذا لعمري في القِياسِ فظيع لو كان حبُّك صادقًا لأطعته إنَّ المحبَّ لمن يحبُّ مطيع

ومتى أخلَّ العبدُ ببعضِ الواجباتِ أو ارتكبَ بعضَ المحرماتِ فمحبَّتُه لربِّهِ غيرُ تامَّة، فالواجبُ عليهِ المبادرةُ بالتوبة، والاجتهادُ في تكميلِ المحبةِ المفضيةِ لفعلِ الواجباتِ كلِّها، واجتنابِ المحرماتِ كلِّها، وهذا معنى قولِ النبيِّ عَلَيْهِ للعربي المارقُ حينَ يسرقُ وهوَ مؤمنٌ، ولا يسرقُ السارقُ حينَ يسرقُ وهوَ مؤمنٌ، ولا يشربُ الخمرَ حينَ يشربُها وهو مؤمنٌ الإيمانَ الكاملَ يقتضي محبَّة ما يحبُّه اللَّهُ، وكراهة ما يكرههُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ، والعملَ بمقتضى ذلكَ فلا يرتكبُ أحدٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ١٧٨)، ومسلم (١/ ٥٥).

شيئًا من المحرماتِ أو يخلُّ بشيء من الواجباتِ إلا لتقديمِ هوى النفسِ المقتضي لارتكاب ذلك على محبة اللَّه تعالَى المقتضية لخلافه.

الدرجة الثانية من المحبة: درجة المقربين وهي: أنْ يمتليء المقلب بمحبة الله تعالى حتى توجب له محبة النوافل والاجتهاد فيها وكراهة المكروهات والانكفاف عنها، والرِّضا بالأقضية والأقدار المؤلمة للنفوس لصدورها عن المحبوب، كما قال عامر بن قيس: أحببت الله حبًا هوّن علي كل مصيبة ورضاني بكل بلية، فلا أبالي مع حبي إياه على ما أصبحت ولا على ما أصبحت ولا على ما أصبحت .

وقالَ عمرُ بنُ عبدِ العزيز لما ماتَ ولدُهُ الصالحُ: إن اللَّهَ أحبَّ قبضَهُ، وإني أعوذُ باللَّهِ أن يكونَ لي محبةٌ في شيء من الأمورِ يخالفُ محبة اللَّهِ، وكانَ يقولُ: إذا أصبحتُ فما لي سرورٌ إلا في مواقع القضاءِ والقدرِ.

يا من يعَـنُ علينا أن نفارِقَـهم وجداننا كلَّ شيء بعدكُم عدمُ ان كانَ سركم ما قد بليتُ به فـما لجُـرح إذا أرضَاكمُ ألمُ وحسبُ سلطان الهوى أن يلذَّ فيه كلُّ ما يؤلمُ.

كان عـمارُ بنُ ياسرٍ يقولُ: اللهمَّ لو أعـلمُ أنَّه أرْضَى لك أن أرمي بنفسي من هذا الجبلِ فـأتردَّى فأسقطُ فعـلتُ، ولو أعلمُ أنَّه أرضى لكَ أن أوقد نارًا عظيمةً فأقعُ فيها فعلتُ، ولو أعلمُ أنَّه أرْضى لكَ عنِّي أن ألقي نفسي في الماءِ فأغرِق نفسي فعلتُ، ولا أقولُ هذا إلا وأريدُ وجهكَ وأنا أرجو أن لا تخيبني وأنا أريدُ وجهكَ.

وقُتِلَ لبعضِ الصالحينَ ولدانِ في الجهادِ فعزاهُ الناسُ فيهما فبكى وقالَ:

إنِّي ما أَبْكِي لفقدهـمَا إنما أبكانِي كيفَ كانَ رضاهُما عن اللَّهِ حـيثُ أخذْتهُما السيوفُ.

وكانَ بعضُ العارفينَ يطوفُ بالبيتِ فتجمعتِ القرامطةُ على الناس قتلُوهم في الطوافِ فـوصلُوا إليه فلم يقـطعِ الطوافَ حتى سـقطَ من ظربِ السيـوفِ صريعًا وأنشدَ:

واللَّهِ لو حلفَ العسساقُ أنهم موتى من الحبِّ ما ماتُوا وما حنثُوا ترى المحبِّين صرعى في ديارِهم كفتية الكهف لا يدرون كم لبِثوا أقلُّ ثمن المحبة بذلُ الروح.

بدمِ المحبِّ يُبَـــاعُ وصلُهُم فــمن الذي يبْــتَــاعُ بالثــمنِ قالَ بعضُ العارفينَ: إن كنت تسمحُ ببذلِ روحكَ في هذه الطريقِ وإلا فلا تشتغلُ بالتُّرَّهَات:

خاطر ْ بروحك في هُوانا واسترح ْ إنْ شئت تحظى بالمحلِّ الأعظمِ لا يشغلنَّك شاغِلٌ عن وصلِنا وانهض على قدم الرجاء واقدمِ ولما كانت محبة اللَّه عز وجل لها لوازمٌ وهي محبة ما يحبُّه اللَّه عز وجل من الأشخاصِ والأعمالِ، وكراهةِ ما يكرهه من ذلك سأل النبيُّ ﷺ اللَّه على مع محبته محبة شيئينِ آخرينِ:

أحدُهما: محبةُ من يحبُّ ما يحبُّه اللَّهُ تَعالى فإنَّ من أحبَّ اللَّهَ أحبَّ أحباءه فيه ووالاهم وأبغض أعداءه وعاداهم، كما قالَ النبيُّ عَلَيْدٍ: «ثلاثٌ من كنَّ فيه وجد بهنَّ حلاوة الإيمان، أن يكونَ اللَّهُ ورسولُه أحبَّ إليه مما سواهُ منه وأن يحبُّ المرء لا يحبُّه إلا للَّه، وأن يكره أنْ يعود في الكفر بعد إذ أنقذه اللَّهُ منه كما يكره

أن يلقَى في النار»<sup>(١)</sup>.

وأعظم من تجبُ محبّتُهُ في اللّه تعالى أنبياؤهُ ورسلهُ وأعظمهم نبيه محمدٌ عليه الذي افترض اللّه على الخلق كلّهم متابعته ، وجعل متابعته علامة لصحة محبته ، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ فَنُوبَكُمْ ﴾ آل عمران:٣١] وتوعد من قدَّم محبة شيء من المخلوقين على محبته ومحبة رسوله على ومحبة الجهاد في سبيله في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَقْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبً إِلَيْكُم مِنَ اللّه وَرَسُولِه وَجِهَاد فِي سبيله فَتَرَبّصُوا ﴾ كَسَادَهَا ومَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبً إِلَيْكُم مِنَ اللّه وَرَسُولِه وَجِهَاد فِي سبيله فَتَربّصُوا ﴾ كَسَادَهَا ومَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبً إِلَيْكُم مِنَ اللّه وَرَسُولِه وَجِهَاد فِي سبيله فَتَربّصُوا ﴾ على الكافرين والبغض لهم والجهاد في سبيله فقال: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمُ عِلَى الْكَافرِينَ والبغض لهم والجهاد في سبيله فقال: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمُ يَخْهُمْ وَيُحبُّونَهُ أَذَلَةً عَلَى الْمُؤْمنِينَ أَعِزَةً عَلَى الْمُؤْمنِينَ أَعِزَةً عَلَى الْمُؤْمنِينَ أَعْرَةً عَلَى الْكَافرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّه وَلا يَخْفُونَ لَوْمَةَ لائهم ﴾ [المَائدة: ٤٥] الآية.

والثاني: محبة ما يحبُّه اللَّهُ تعالى من الأعمالِ وبها يبلغُ إلى حبَّه وفي هذا إشارةٌ إلى أنَّ درجة المحبة للَّه تعالى إنَّما تنالُ بطاعته وبفعل ما يحبُّه فإذا امتثلَ العبدُ أوامر مولاهُ وفعل ما يحبُّه أحببهُ اللَّهُ تعالى ورقَّاه إلى درجة محبته، كما في الحديث الإلهي الذي خرجهُ البخاريُّ(۱): «وما تقربَ إليَّ عبدي عثلِ ما افترضتُ عليه ولا يزالُ عبدي يتقربُ إليَّ بالنوافلِ حتى أحبَّه».

فأفضلُ ما تُستجلبُ به محبةُ اللَّهِ عن وجل فعلُ الـواجباتِ وتركُ المحرماتِ، ولهذا جعلَ النبيُّ ﷺ من علاماتِ وجدانِ حلاوةِ الإيمان أن تكرهَ

أخرجه: البخاري (۱/ ۱۰)، (۹/ ۲۵)، ومسلم (۱/ ٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٨/ ١٣١) عن أبي هريرة رُطُّك .

وكان بعضُهم يكثرُ من تلاوةِ القرآنِ ثمَّ فترَ عـن ذلك فرأى في المنامِ قائلاً يقولُ له:

إن كنت تزعم محسبي فلم جفوت كستابي أمسا تدبرت مسافيد عمد لطيف عستابي فاستيقظ وعاد إلى تلاوته:

ومن الأعمالِ التي توصلُ إلى محبةِ اللَّهِ تعالَى وهي من أعظمِ علامات المحبينَ كثرة وكرِ اللَّهِ عز وجل بالقلبِ واللسان، قالَ بعضهم: ما أدمنَ أحدُّ اللَّهِ إلا أفادتُهُ منه محبة اللَّهِ تعالَى، وقالَ ذو النونِ: من أدمنَ ذكرَ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٩/ ١٤١)، ومسلم (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البيهقي في «دلائل النبوة» (٢/ ٥٢٤ \_ ٥٢٥).



قذفَ اللَّهُ في قلبِهِ نورَ الاشتياقِ إليه، وقالَ بعضُ التابعينَ: علامةُ حبِّ اللَّهِ كثرةُ ذكرِهِ، فإنكَ لن تحبَّ شيئًا إلا أكثرتَ ذكرَهُ، وقالَ فتح الموصليُّ: المحبُّ للهِ لا يجدُ مع حبِّ اللَّهِ لللذيا لذةً ولا يغفلُ عن ذكرِ اللَّهِ طرفَة عين، المحبونَ إن نطقوا نطقُوا بالذكرِ، وإن سكتُوا اشتغلوا بالفكر:

فإن نطقت ُ فلم ألفظ ْ بغيركم وإن سكت ُ فأنتم عند إضْمارِي ومن علامات المحبينَ للّهِ وهو مما يحصلُ به المحبةُ أيضًا حب ُ الخلوةِ بمناجاةِ اللّهِ تعالى وخصوصًا في ظلمة الليل:

الليلُ لي ولأحبابي أسامرُهم قد اصطفيتُهم كي يسمعوا ويعوا قالَ الفضيلُ: يقولُ اللَّهُ عز وجل: كذبَ من ادَّعَى محبَّتي فإذا جَنَّهُ الليلُ نام عنِّي، أليسَ كلُّ حبيب يحبُّ الخلوة بحبيبه ها أنا مُطَّلعٌ على أحبابي إذا جنَّهُمُ الليلُ جعلتُ أبصارهُم في قلوبهم، ومثلتُ نفسي بينَ أعينهم فخاطبوني على المشاهدة، وكلَّموني على حضوري، غدًا أقرُّ عينَ أحبابي في جنَّاتى:

تنامُ عيناكَ وتشكُو المهوى لو كنتَ صبًّا لم تكنْ نائمًا قلوبُ المحبينَ جمرةٌ تحت فحمة الليلِ كلما هبَّ عليها نسيمُ السحرِ التهبَتْ، وأنشد:

يذكِّرني مر ُ النسيم عهودكم فأزداد شوقًا كلَّما هبتِ الريح أراني إذا ما أظلم الليلُ أشرقت بقلبِي من نارِ الغرامِ مصابيح كلما جنَّ الغاسقُ حنَّ العاشقُ.

لو أنَّكَ أبصرتَ أهلَ الهدوى إذا غصابتِ الأنجمُ الطلعُ

ف السهاد السنوح على ذنبِ وهاذا يسطلني وذا يسركع

من لم يكن له مثلُ تقواهُم لم يدرِ ما الذي أبكاهُم، ومن لم يشاهد جمال يوسف لم يدرِ ما الذي آلم قلب يعقوب، وسئل السّريُّ السقطيُّ عن حالِهِ فأنشد:

من لم يبت والحب حشو فؤاده لـم يدر كيف تفتت الأكباد أين رجال الليل؟ أين ابن أدهم والفضيل؟ ذهب الأبطال وبقي كل بطال، يا من رضي من الزهد بالزي، ومن الفقر بالاسم، ومن المتصوف بالصوف، ومن التسبيح بالسبح، أين فضل الفضيل؟ أين جد الجنيد؟ أين سر السري بين بشر أين إبراهيم بن أدهم؟ ويحك إن لم تقدر على معرفة معروف فاندب على ربع رابعة وأنشد:

هاتيك ربوعهم وفيها كانُوا بانُوا عنْها فَلْيَتَهِم ما بانوا نانوا عنْها فَلْيَتَهِم ما بانوا ناديتُ وفي حشاشتي نيرانُ يا دارُ مستى تحسولَ السكانُ يا من كان له قلبٌ فانقلبَ، يامن كان له وقتٌ مع اللَّه فذهبَ، قيامُ الأسحارِ يستوحشُ لك، صيامُ النهارِ يسألُ عنك، ليالي الوصالِ تعاتبكَ على انقطاعك:

تشاغلتم عناً بصحبة غيرنا وأظهرتُم الهجرانَ ما هكذا كناً وأقسمتُم أن لا تحولُوا عَنِ الهوى فقد وحياة الحبِّ حلتُم وما حُلنا ليالي كنَّا نجتني من ثماركم فقلبي إلى تلك الليالي لقد حناً إخواني مجالسُ الذكرِ شرابُ المحبينَ وترياقُ المذنبينَ، قد علم كلُّ أناس مشربهم، مجالسُ الذكرِ ماتمُ الأحزانِ فهذا يبكي لذنوبِه، وهذا يندبُ



لعيوبِهِ، وهذا يتأسفُ على فواتِ مطلوبهِ، وهذا يتلهفُ لإعراضِ محبوبِهِ، وهذا يبوحُ بوجودِه وهذا ينوحُ على فقدِه وأنشدَ:

ما أذكر عيشنا الذي قد سلفا إلا وجف القلبُ وكم قد و جَفا واها لزمانِنا الذي كان صفا بل وأسفا لفقده وأسفا غيره:

ما زلتُ دهْرًا للِّقَا متعرضًا ولَطَالما قد كنتَ عنَّا معرضًا جانبتنا دهرًا فلمَّا لم تجد عوضًا سوانًا صرتَ تبكي محرضًا واحسرتاهُ عليكَ من متقلب حقَّ الوبالُ عليهِ من سوءِ القضا لو كنتَ من أحبَابِنَا للزمتَنا فكُسيتَ من إحسَانِنا خلعَ الرِّضا لكن غمطتَ حقوقنًا وتركتنا فلذاك ضاق عليك متسعُ الفضاً(۱)

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول في قوله تعالى:

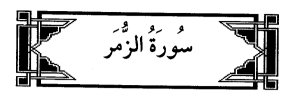
<sup>(</sup>١) رسالة «اختيار الأولى في شرح حديث اختصام الملأ الأعلى».

<sup>(</sup>٢) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ ﴾ [ص: ١٨] قال: ليس هذا بإجابة سؤاله وإنَّما سألَ الإنظار، فقيلَ لهُ: كذا قُدِّرَ، لا أنَّه جواب سؤالك، لكنَّه مما فُهِم (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲۲۶ \_ ۲۵۰).



## قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾

قالَ تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر:١٠].

والصبرُ ثلاثةُ أنواعٍ: صبرٌ على طاعةِ اللَّهِ، وصبرٌ عن محارمِ اللَّهِ، وصبرٌ عن محارمِ اللَّهِ، وصبرٌ على أقدارِ اللَّهِ المؤلمةِ. وتجتمعُ الثلاثةُ كلُّها في الصوم،؛ فإنَّ فيه صبرًا على طاعةِ اللَّهِ، وصبرًا عمَّا حرَّمَ اللَّهُ على الصائمِ من الشَّهواتِ، وصبرًا على ما يحصُلُ للصَّائمِ فيه من ألم الجوعِ والعطشِ، وضعْفِ النفسِ والبدنِ.

ثبت في «الصحيحين» (١) عن أبي هريرة وطعن عن النبي عَلَيْهُ قالَ: «كلُّ عملِ ابنِ آدم له؛ الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال اللَّه عزَّ وجلَّ: إلا الصَّيام فإنَّه لي وأنا أجزي به، إنَّه ترك شهوته وطعامه وشرابه من أجلي. للصَّائم فرحتان: فَرْحَةٌ عند فطره، وفَرْحَةٌ عند لقاء ربَّه، ولَخَلُوف فَم الصائم أطيب عند اللَّه من ريح المسك». وفي رواية «كلُّ عملِ ابنِ آدم له إلا الصَّيام فإنَّه لي » وفي رواية للبخاري ولكل عمل كفارة ألا الصَّيام فارة الإمام أحمد (١) من هذا الوجه، ولفظه : «كلُّ عملِ ابنِ آدم له كفارة إلا الصَّوم، والصَّوم لي، وأنا أجزي به»

فعلى الرواية الأولى: يكونُ استثناءُ الصومِ من الأعمالِ المُضَاعَفَةِ، فتكونُ الأعمالُ كلُّها تُضاعَفُ بعَشرِ أمثالهِا إلى سبعمائة ضعف إلا الصيامَ فإنَّه لا الخرى (٩/ ١٥٥)، ومسلم (٣/ ١٥٨).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۲۰۷ ، ۲۷۳).

ينحصِرُ تضعيفُه في هذا العددِ، بل يُضاعِفُه اللَّهُ عزَّ وجلَّ أضعافًا كثيرةً بغير حَصْرِ عددِ؛ فإنَّ الصيامَ من الصَّبر.

ولهذا وَرَدَ عن النبيِّ عَلَيْكُ أَنَّه سمَّى شهرَ رمضانَ شهرَ الصَّرِ (١) وفي حديث آخرَ عنه عَلَيْكُ ، قالَ: «الصَّومُ نصْفُ الصَّبْر» خَرجهُ الترمذيُ (٢).

وهذا الألمُ الناشئُ من أعمال الطّاعَات يُثابُ عليه صاحبُه، كما قالَ اللّهُ تعالى في المجاهدينَ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لا يُصِيبُهُمْ ظَمَّا وَلا نَصَبٌ وَلا مَخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلا يَطَعُونَ مَوْطئا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلا يَنَالُونَ مَنْ عَدُو إِنَّ لا يُعَيِي اللّهِ وَلا يَظُونَ مَوْطئا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلا يَنَالُونَ مَنْ عَدُو إِنَّ لا يُطَعُونَ اللّهُ به عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللّهَ لا يُطيعُ أَجْرَ الْمُحْسنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢]. وفي حديث سلمان المرفوع الذي اللّه لا يُضيعُ أَجْرَ المُحْسنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢]. وفي خديث سلمان المرفوع الذي أخرَجَهُ ابن خُزيمة في "صحيحه" (٣) في فضل شهر رمضان «وهو شهرُ الصّبر، والصّبر، والصّبر، ثوابُه الجنّةُ ». وفي الطبراني (٤) عن ابنِ عُمَرَ مرفوعاً: « الصّيامُ لله لا يَعْلَمُ وَالبّ عمله إلا اللّهُ عزّ وجلّ ». وروي مرسلاً وهو أصح (٥).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾

وأما سعة جهنم طولاً وعرْضًا، فروى مجاهدٌ عن ابن عباس، قال: أتدرون ما سعة جهنم؟ قلنا: لا، قال: أجلْ واللَّهِ ما تدرونَ أنَّ ما بين شحمة

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٢٤٢٨)، وابن ماجه (١٧٤١).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۲۵۱٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن خزيمة في «صحيحه» (١٨٨٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٨٦٥).

<sup>(0) «</sup>لطائف المعارف» (٢٨٣ \_ ٢٨٤).

أذن أحدهم وأنف مسيرة سبعين خريفًا تجري في أودية القيح والدم، قلنا: انهارٌ؟ قال: لا، بل أودية ، ثم قال: أتدرون ما سعة جهنَّم؟ قلنا: لا، قال: حدثتني عائشة أنها سألت رسول الله على عن قوله تعالى: ﴿ وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيمِينِهِ ﴾ [الزسر: ١٧]، فأين الناس يومئذ؟ قال: «على جسر جهنَّم» خرجه الإمام أحمد ، وخرج النسائي والترمذي منه المرفوع وصححه الترمذي وخرجه الحاكم وقال صحيح الإسناد (١). (٢).

#### \* \* \*

وقالَ \_ أي ابن الجوزي \_: كانَ أبو القاسم بنِ السَّمرقندي يقولُ: إنَّ أبا بكرٍ بنَ الخاضبةِ كانَ يُسَمِّي ابنَ الفاعوسِ الحجريَّ؛ لأنَّه كانَ يقولُ: الحجرُ الأسودُ يمينُ الله حقيقةً.

قلت: إنْ صح عن ابنِ الفاعوسِ أنّه كانَ يقولُ: الحجرُ الأسودُ يمينُ اللّهِ حقيقةً، فأصلُ ذلكَ: أنَّ طائفةً من أصحابنا وغيرهم نَفوا وقُوعَ المجاز في القرآنِ، ولكن لا يعلمُ منهم من نفى المجاز في اللّغة كقولِ أبي إسحاق الإسفرائيني. ولكن قد يسمعُ بعضُ صالحيهم إنكارَ المجازِ في القرآنِ، فيعتقدُ إنكارَهُ مطلقًا.

ويؤيدُ ذلك : أنَّ الـمُتبادرَ إلى فهم أكثرِ النَّاسِ مِن لفظِ الحقيقةِ والمجازِ: المعَاني والحقائقُ دونَ الألفاظ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١١٦/٦)، والترمذي (٣٢٤١)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١١٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (٥٧).

فإذا قيل: «إنَّ هذا مجازٌ» فهمُوا إنَّه ليس تحته معنى، ولا له حقيقةٌ، فينكرونَ ذلك، وينقرون منه. ومن أنكرَ المجازَ من العلماء فقد ينكرُ إطلاقَ اسمِ المجاز؛ لئلا يوهم هذا المعنى الفاسد، ويصيرَ ذريعةً لمن يريدُ حقائقَ الكتاب والسنة ومدلولاتهما.

ويقولُ: غالبُ من تكلمَ بالحقيقة والمجازِ همُ المعتزلةُ ونحوهم من أهلِ البدعِ وتطرقُوا بذلكَ إلى تحريفِ الكلمِ عن مواضعه، فيمنعُ من المتسمية بالمجاز، يجعلُ جميع الألفاظ حقائق، ويقولُ: اللَّفظُ إن دلَّ بنفسه فهو حقيقةٌ لذلكَ المعنى، وإن دلَّ بقرينة فدلالتُه بالقرينة حقيقةٌ للمعنى الآخرِ، فهو حقيقةٌ في الحالينِ. وإن كانَ المعنى المدلولُ عليه مختلفًا فحينئذ يُقالُ: لفظ اليمينُ في قولِه سبحانه وتعالى: ﴿ وَالسَّمَوَاتُ مَطْرِيَّاتٌ بِيمِينِهِ ﴾ [الزسر: ٢٠] حقيقةٌ. وهو دالٌ على الصفة الذاتية. ولفظُ اليمينِ في الحديث المعروف: المحجرُ الأسودُ يمنُ اللَّه في الأرضِ. فمنْ صافحهُ فكأنَّما صافحَ اللَّه عز وجلً "(١).

وقيلَ: يمينُه يُرادُ به \_ مع هذه القرائنِ المحتفة به \_ محلُّ الاستلام والتقبيل. وهو حقيقةٌ في هذا المعنى في هذه الصورة، وليسَ فيه ما يُوهم الصفة الذاتية أصلاً، بل دلالتُه على معناه الخاصِ قطيعةٌ لا تحتملُ النقيضَ بوجه، ولا تحتاجُ إلى تأويلِ ولا غيره.

وإذا قيل : فابنُ الفاعوسِ لمْ يكن من أهلِ هذا الشأنِ \_ أعني: البحث عن مدلولاتِ الألفاظ؟

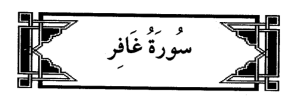
قيلَ: ولا ابنُ الخاضبة كانَ من أهله، وإن كانَ محدِّثًا. وإنَّما سمعَ من ابنِ (١) أخرجه: الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٢٨/٦).



الفاعوس، أو بلغه عنه إنكار أن يكون هذا مجازٌ، لِما سمعه من إنكار لفظ المجازِ، فحمله السامع لقصوره أو لهواه على أنّه إذا كان حقيقة لزم أن يكون هو يد الربّ عزّ وجلّ، التي هي صفته. وهذا باطلٌ. واللّه أعلم (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «ذيل طبقات الحنابلة» (٣/ ١٧٤ \_ ١٧٥).



# قوله تعالى: ﴿ فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قول عالى: ﴿ فَاغْفُرْ للَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ ﴾ [غافر:٧].

قال: علمت الملائكةُ أَنَّ اللَّهَ عز وجل يحبُّ عبادَهُ المُؤمنينَ، فَتَعَرَّبُوا إليه بالشفاعة فيهم. وأحْسَنُ القُرَبِ: أن يسأل المُحِبُّ إكرامَ حَبيبه، فإنكَ لَوْ سألتَ شَخَصًا أن يزيدَ في إكرامِ ولَدهِ لارتَفَعْتَ عِنده، حَيْثُ تَحُثُّهُ عَلَى إكْرامِ مَحْبُوبه (٢).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾

وقالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْعَيَاةَ الدُّنْيَا ﴿ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ وقالَ اللَّذِيَا ﴿ وَالآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلٌ ﴾ [التوبة: ٣٨].

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧١ \_ ٢٧٢).



وقالَ اللَّهُ تعالى عن مؤمن آل فرعونَ أنّه قالَ لقومِه: ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الْحَيَاةُ اللَّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾ [غافر:٣٨].

والمتاعُ: هو ما يتمتع به صاحبُه برهه ثم ينقطعُ ويفنَى. فما عيبَت الدُّنيا بأبلغ من ذكر فنائها وتقلُّبِ أحوالها، وهو أدلُّ دليل على انقضائها وزوالها، فتتبدَّلُ صحتُها بالسُّقم، ووجودُها بالعدم، وشبيبتُها بالهرَم، ونعيمها بالبؤس، وحياتُها بالموت، فتفارقُ الأجسامُ النفوس، وعمارتُها بالخراب، واجتماعها بفرقة الأحباب، وكُلُّ ما فوق التُّراب ترابُ (۱).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا وَعَشِيًّا وَعَشِيًّا وَعَشِيًّا وَعَوْنَ أَشَدٌ الْعَذَابِ ﴾ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ الْعَذَابِ ﴾

قال اللّه تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فَرعُونَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ [عافر:٤٦] قال قتادةُ في هذه الآية : يقالُ لهم: يا آلَ فرعونَ هذه منازلكم، توبيخًا وصغارًا ونقيصةً.

وقالَ ابنُ سيرين: كان أبو هريرةَ يأتينا بعد صلاةِ العصرِ، فيقولُ: عرجت ملائكةٌ، وهبطتْ ملائكةٌ وعُرضَ آلُ فرعونَ على النارِ، فلا يسمعُه أحدٌ إلا يتعوَّذ باللَّهِ من النار.

وقال شعبة ، عن يعلَى بنِ عطاء ، سمعت ميمون بنَ مهرانَ يقول : كانَ أبو هريرة إذا أصبح يُنادي: أصبحنا والحمدُ للّه ، وعُرِض آل فرعون على النار ، فلا يسمعُه أحد للا يتعوّذ باللّه من النار .

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (۷۰).

ورواهُ هشيمٌ عن يعْلى، عن ميمون، قالَ: كانَ لأبي هريرةَ صيحتانِ كلَّ يوم، أوَّلُ النهارِ يقولُ: ذهبَ الليلُ وجاءَ النهارُ وعرضَ آلُ فرعونَ على النارِ، وإذًا كان العشيُّ يقول: ذهبَ المنهارُ وجاءَ المليل، وعُرِضَ آلُ فرعونَ على النار، فلا يسمعُ أحد صوْتَهُ إلا استجارَ باللَّه من النار.

ويُروى من حديث الليث، عن أبي قيس، عن هُذيل، عنن ابنِ مسعود قالَ: أرواحُ آلَ فرعونَ في أجواف طيرٍ سود، فيعرضونَ على النارِ كلَّ يوم مرتين، فيقالُ لهم: هذه دارُكم فذلك قوله تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخُلُوا آلَ فرْعَوْنَ أَشَدًّ الْعَذَابِ ﴾.

ورواهُ غيرُه عن أبي قيسٍ، عن هذيلٍ، من قولِه.

لكن خرَّجه الإسماعيليُّ من طريقِ ابنِ عيينةَ، عن مسروقٍ عن أبي قيسٍ، عن هذيلِ، عن ابنِ مسعودِ أيضًا.

قال ابن أبي الدنيا: حدثنا حماد بن محمد الفزاري ، قال: بلغني عن الأوزاعي ، أنه سأله رجل بعسقلان على الساحل ، فقال له: يا أبا عمرو ، إنّا نرى طيرا سودا تخرج من البحر ، فإذا كان العشي عاد مثلها بيضًا. قال: وفطنتم لذلك؟ قالوا: نعم . قال: فتلك طير في حواصلها أرواح آل فرعون ، فتلف حيله النار ، في سود ريشها ، ثم يُلقى ذلك الريش ، ثم تعود إلى فتلف حيارها ، يعرضون على النار فتلفحها النار ؛ فذلك دأبها حتى تقوم الساعة ، فيقال: ﴿ أَدْخُلُوا آلَ فَرْعَوْنَ أَشَدً الْعَذَابِ ﴾ .

وفي "الصحيحين" (١) من حديثِ ابنِ عمر َ وَاللَّهُ عَن النبيِّ عَلَيْكُ قال: "إذا

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ١٢٤)، (٤/ ١٤٢)، (٨/ ١٣٤)، ومسلم (٨/ ١٦٠).



ماتَ أحدُكم عُرضَ عليه مقعدُ بالغداةِ والعشيِّ، إن كانَ من أهلِ الجنةِ فمن أهلِ الجنة، وإن كان من أهلِ الجنة، وإن كان من أهلِ النارِ فمن أهلِ النارِ، حتَّى يبعثَهُ ربَّه، يقالُ: هذا مقعدُكُ حتى يبعثكَ اللَّهُ إلى يوم القيامةِ».

ورواه الفضيلُ بن غزوان، عن نافع عن ابنِ عمر َ طَخْهُ، عن النبيِّ عَلَيْهُ ولفظه: «ما من عبد يموتُ إلا عرِضَ عليه مقعدُه، إن كان من أهلِ الجنةِ على الجنة، وإن كان من أهل النار على النار»(١).(٢).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾

وقال إبراهيم بن أدهم رحمه الله تعالى في موعظته حين سأله عن قوله تعالى: ﴿ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠] وإنّا ندعُوه فلم يستجبْ لنا. فقال: عرفتم اللّه فلم تطيعُوه، وقرأتُم القرآنَ فلم تعملوا به، وعرفتُم الشيطان فوافقْتمُوه، وادّعيتُم حبّ رسولِ اللّه عَيْنِي وتركتُم سنّته وادّعيتم حبّ الجنة ولم تعملوا لها وادّعيتم خوف النارِ ولم تنتهوا عن الذنوب، وقلتُم: إن الموت حقّ ولم تستعدّوا له، واشتغلتم بعيوب غيركم ولم تنظروا إلى عيوبكم، وتأكلون رزق اللّه ولا تشكرون، وتدفنون أمواتكم ولا تعتبرون (١٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٢/٥٩).

<sup>(</sup>Y) «أهوال القبور» (٥٥ ـ ٥٧).

<sup>(</sup>٣) «الذل والانكسار» (٩٠ ـ ٩١).



الدعاء مأمورٌ به، وموعودٌ عليه بالإجابةِ، كما قالَ تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ الدُّعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غانر:٦٠].

وفي «السننِ الأربعة (١) عنِ النَّعمانِ بنِ بَشيرٍ ، عن النبيِّ عَلَيْكُمُ قال: «إنَّ الدعاءَ هو العبادةُ» ثم تلا هذه الآيةَ.

وفي حديث آخر خرَّجه الطبرانيُّ<sup>(٢)</sup> مرفوعًا: «منْ أُعْطيَ الدُّعاءَ، أُعْطيَ الدُّعاءَ، أُعْطيَ الإِجابة، لأنَّ اللَّه تَعالى يقول: ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجبْ لَكُمْ ﴾».

وفي حديث آخر: «مَا كان اللَّهُ ليفتَح على عبد باب الدُّعاء، ويُغْلِقَ عنه باب الإجابة» (٣) .

لكنَّ الدعاءَ سببٌ مـقتضٍ للإجابةِ مع استكمالِ شرائطِه، وانتـفاءِ مَوانعهِ، وقد تتخلَّف إجابتُه، لانتفاءِ بعضِ شروطِهِ، أو وجودِ بعضِ موانِعِه.

ومن أعظم شرائطه: حضورُ القَلبِ، ورجاءُ الإجَابةِ من اللَّه، كما خرَّجه الترمذيُّ من حديثُ أبي هريرةَ عن النبيِّ ﷺ قالَ: «ادعوا اللَّه وأنتُم موقنونَ بالإجابةِ، فإنَّ اللَّه لا يَقبلُ دُعاءً من قلبِ غافلِ لاهِ (٤) .

وفي «المسند»(٥) عن عبد اللَّهِ بنِ عمرو، عنِ النبيِّ ﷺ، قال: «إنَّ هذه القلوبَ أوعيةٌ، فبعضُها أوعى من بعضٍ، فإذا سألتم اللَّه فاسألوهُ وأنتُم موقنونَ بالإجابةِ،

<sup>(</sup>۱) أخـرجـه: أحــمــد في «المسـند» (٤/ ٢٦٧ ـ ٢٧١ ـ ٢٧٦)، وأبو داود (١٤٧٩)، والتــرمــذي (٣٢٤٧)، (٣٣٧٢)، والنسائي في «الكبرى» (١١٦٤٣)، وابن ماجه (٣٨٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الصغير» (١٠٠٠)، والخطيب (٢٤٧/١ ـ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: العقيلي (١/ ٢٤٢)، وابن عدي (٣/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجـه: الترمذي (٣٤٧٩)، وابن عــدي (٦٢/٤)، وابن حبــان في «المجروحين» (٣٦٨/١)، والحاكم (٤٩٣/١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد (٢/ ١٧٧).



فإنَّ اللَّه لا يستجيبُ لعبد دعاءً من ظهرِ قلبِ غافلٍ».

ولهذا نُسهي العبدُ أنْ يقول في دعائه: اللَّهم اغفرْ لي إنْ شئت، ولكنْ ليعزمَ المسألةَ، فإنَّ اللَّه لا مُكْره له (١).

ونُهِيَ أَن يستعجلَ، ويتركَ الدعاءَ لاستبطاءِ الإجابةِ، وجعلَ ذلك من موانع الإجابةِ دُعائهِ ولو طالتِ المدة، موانع الإجابةِ حتَّى لا يقطعَ العبدُ رجاءَه من إجابةِ دُعائهِ ولو طالتِ المدة، فإنَّه سبحانه يُحبُّ المُلحِّين في الدعاء.

وجاء في الآثارِ: إنَّ العبدَ إذا دعا ربَّه وهو يحبُّه، قال: «يا جبريل، لا تَعجَلْ بقضاءِ حاجة عبدي، فإنَّي أحبُّ أن أسمع صوتَه».

وقال تعالى: ﴿ وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسنِينَ ﴾ [الاعراف:٥٦] فما دام العبدُ يُلحُّ في الدُّعاءِ، ويَطمعُ في الإجابةِ من غيرِ قطعِ الرَّجاءِ، فهو قريبٌ من الإجابةِ، ومنْ أَدْمَنَ قرْعَ البابِ، يُوشك أَن يُفتح له.

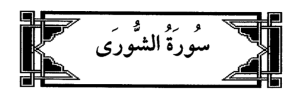
وفي «صحيح الحاكم» (١) عن أنس مرفوعًا: «لا تعجزُوا عن الدُّعاءِ، فإنَّه لن يَهلكَ مع الدُّعاء أحَدُّ» (٣) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ٩٢)، ومسلم (٨/ ٦٣) من حديث أبي هريرة وأنس.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الحاكم (۱/ ٤٩٣ ـ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٤٤٣ \_ ٤٤٥).



قوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أُوحُ وَالَّذِي أُوحُ وَالَّذِي أَوْ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ولا تَتَفَرَّقُوا فِيهَ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ مَن يُنيبُ ﴾ إلَيْه مَن يُنيبُ ﴾ إلَيْه مَن يُنيبُ ﴾

[قال البخاريُّ ] (١): وقال مـجاهدٌ: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ اللَّيْنِ ﴾ [الشورى:١٣] أوصينَاكَ وإيَّاهُ يا مُحَمَّد دينًا واحدًا.

روى ورقاء ،عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، في قوله: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا ﴾ [الشورى:١٣]، قال: وصَّاك به وأنبياءَهُ كلَّهم دينًا واحدًا.

ومعنى ذلك أنَّ دينَ الأنبياءِ كلِّهم دينٌ واحدٌ، وهو الإسلامُ العامُّ، المشتملُ على الإيمانِ باللَّهِ وملائكتهِ وكتبِهِ ورسلهِ واليومِ الآخرِ، وعلى توحيدِ اللَّه وإخلاصِ الدِّين له، وإقام الصلاةِ وإيتاءِ الزكاة.

كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيْنَةُ ﴿ كَ وَمَا قَالُهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ وَمَا أُمْرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٤ ، ٥].

والدينُ هو الإسلامُ، كما صرحَ به في مواضعَ أُخرَ، وإذا أُطلقَ الإسلامُ دخلَ فيه الإيمانُ، وبالعكس.

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري» (١/٩)



وقد استدلَّ على أنَّ الأعمالَ تدخلُ في الإيمانِ بهذه الآيةِ وهي قولُه: ﴿ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٥] طوائفُ من الأئمةِ ، منهم: الشافعيُّ وأحمدُ والحميديُّ.

وقال الشافعيُّ: ليسَ عليهم أحجُّ من هذه الآيةِ.

واستدلَّ الأوزاعيُّ بقولهِ تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا ﴾ إلى قوله : ﴿أَنْ أَقيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا ﴾ [الشورى:١٣].

وقال: الدِّينُ: الإيمانُ والعملُ.

واستدلَّ بقـوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ ﴾ [التوبة:١١].

وقد ذكر الخلاَّلُ في كتابِ «السُّنةِ» أقوالَ هؤلاءِ الأئمةِ بألفاظِهِمْ، بالأسانيدِ السُّنةِ» أوال هؤلاءِ الأئمةِ بألفاظِهِمْ، بالأسانيدِ اليهم (١) .

#### \* \* \*

## قول تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفُرُونَ ﴾

وقد مدح اللّه من يغفر عند غضيه، فقال: ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ [الشورى:٣٧]؛ لأنَّ الغضب يحمل صاحبه على أنْ يقول غير الحقّ، ويفعل غير العدل، فمن كان لا يقول إلا الحقَّ في الغضب والرّضا دلَّ ذلك على شدة إيمانه وأنَّه يملك نفسه .

وخرَّج الطبرانيُّ (۱) من حديثِ أنسٍ مرفوعًا: «ثلاثٌ من أخلاقِ الإيمانِ: مَنْ إذا (١٥/١ - ١٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبراني في «الصغير» (١/ ٦١).

غضِبَ لا يُدْخِلُهُ غضبُه في باطلٍ، ومَنْ إذا رَضِي لا يُخْرِجُهُ رضاًه من حقٍّ، ومنْ إذا قدر َ لا يتعاطَى ما ليس له».

فهذا هو الشديدُ حقًا كما قال النبيُّ يَكَالِيُّ : «ليسَ الشديدُ بالصُّرَعَةِ إنَّما الشديدُ الذي يملكُ نفسهُ عندَ الغضب»(١) .

ولمسلم (٢): «ما تعدون الصُّرَعَةَ فيكم؟» قلنا: الذي لا تَصْرَعُهُ الرِّجالُ، قال: «ليس كذلك، ولكنَّه الذي يملكُ نفسَهُ عندَ الغضب».

وقال رجل للنبي عَيَيْهِ: أوصِني، قال: «لا تغضَبْ» فرددَ مرارًا، قال: «لا تغضَبْ» أخرجه البخاريُ (٣) .

وفي «المسند» أنَّ رجلاً قال: يا رسولَ اللَّه، ما يباعدني عن غضَبِ اللَّه؟ قال: «لا تغضَبُ».

قال مُورِّقٌ العِجْلِي: ما قلتُ في الغضبِ شيئًا إلا ندمتُ عليه في الرِّضا.

قال عطاءٌ: ما أبكى العلماء بكاءٌ آخر العمر إلا من غضبةٍ قد أقحمت صاحبها مقحمًا ما استقاله.

كان الشعبي ينشدُ:

ليستِ الأحلامُ في حالِ الرِّضا إنَّما الأحلامُ ثني حالِ الغضب ،

وكان ابنُ عون \_ رحمه اللَّه تعالى \_ إذا اشتدَّ غضبُه على أحد قال: باركَ اللَّه فيك، ولم يزدْ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٨/ ٣٠) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) السابق، عن ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٨/ ٣٥).



وقال الفضيلُ ـ رحمه اللَّه تعالى ـ : أنا منذُ خمسينَ سنةً أطلبُ صديقًا إذا غضبَ لا يكذبُ عليَّ ما أجدُه.

فإنَّ منْ لا يملكُ نفسه عند الغضب إذا غضب قال فيمَن غضب عليه ما ليس فيه من العظائم، وهو يعلم أنَّه كاذبٌ، وربَّما علم الناسُ بذلك ويحمِلُهُ حقده وهوى نفسه على الإصرار على ذلك.

وقال جعفرُ بنُ محمدِ وَلِيْكَ : الغضبُ مفتاحُ كلِّ شرٍّ.

وقيلَ لابنِ المباركِ: اجمَعْ لنا حسنَ الخلقِ في كلمةِ قال: تركُ الغضَبِ.

وقال مالك بن دينار \_ رحمه اللّه تعالى \_ : منذ عرفت الناس لم أبال عدمهم وذمهم لأنّي لم أر إلا مادحًا غاليًا، أو ذامًا غاليًا.

يعني: أنه لم ير مَن يقتصدُ فيما يقولُ في رضاه وغضبه.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رسالة: «شرح حديث: اللهم بعلمك الغيب» (ص ۲۸ ـ ۳۰).

# سُورَةُ الزُّخْرُفِ

# قوله تعالى: ﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاَّ جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾

ومما أنكره السلفُ: الجدالُ والخصامُ والمراءُ في مسائلِ الحلالِ والحرام، ولم يكن ذلك طريقة أئمة الإسلام، وإنّما أحدث ذلك بعدهُم كما أحدثَهُ فقهاء العراقيين في مسائل الخلاف بين الشافعية والحنفية، وصنفوا كتب الخلاف ووسّعُ والبحث والجدالَ فيها، وكل ذلك لا أصلَ له وصار ذلك علمهم، ووسّعُ والبحث من العلم النافع. وقد أنكر ذلك السلف وورد في الحديث المرفوع في «السنن»: «ما ضلّ قومٌ بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل». ثم قرأ: ﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاً جَدَلاً بَلْ هُمْ قُومٌ خَصِمُونَ ﴾ [الزخرف:٨٥].

وقال بعضُ السلف: إذا أرادَ اللَّهُ بعبد خيرًا فتحَ له بابَ العملِ وأغلقَ عنه باب الحدلِ، وإذا أراد اللَّهُ بعبدٍ شرًّا أغلَقَ عنه بابَ العملِ، وفتح له بابَ الجدل.

وقال مالكُّ: أدركتُ أهل هذه البلدة وإنَّهم ليكرهونَ هذا الإكثارَ الذي عليه الناسُ اليومَ، يريدُ المسائلَ. وكان يعيبُ كثرةَ الكلامِ والفُتيا ويقولُ: يتكلمُ أحدُهُم كأنَّه جملٌ مغتلم، يقولُ: هو كذا هو كذا، يهدرُ كلامَهُ، وكان يكرهُ الجوابَ في كثرةِ المسائلِ، ويقولُ: قالَ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي﴾ [الإساء:٥٨]، فلم يأتِهِ في ذلكَ جوابٌ.



وقيل له: الرجلُ يكونُ عالمًا بالسنة يجادلُ عنها، قالَ: لا، ولكنْ يخبرُ بالسنة، فإمَّا قُبِلَ منه وإلا سكتَ. وقالَ: المراءُ والجدالُ في العلم يذهبُ بنورِ العلم. وقالَ: المراءُ في العلم يُقسِّي القلبَ ويورثُ الضغْنَ. وكان يقولُ في المسائلِ التي يسألُ عنها كثيرًا: لا أَدْرِي. كان الإمام أحمدُ يسلك سبيلَه في ذلك.

وقد وردَ النهيُ عن كثرة المسائلِ وعن أغلوطاتِ المسائلِ، وعن المسائلِ قبلَ وقد وردَ النهيُ عن كثرة المسائلِ وعن أغلوطاتِ المسائلِ، وعن المسائلِ قبلَ وقوعِ الحوادِثِ<sup>(١)</sup> .

## \* \* \*

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ﴿يَكُ لا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾

وعــذابُ الكفــارِ في النَّارِ لا يُفَــتّرُ عنهم ولا ينــقطعُ ولا يُخــفّفُ بل هو متواصلٌ أبدًا، قال اللَّهُ عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنّمَ خَالِدُونَ ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنّمَ خَالِدُونَ ﴿ يَهُ مُواصلٌ أبدًا، قال اللَّهُ عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنّمَ كَفَرُوا لَهُمْ لا يُفترَى عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾ [الزخرف:٤٧، ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنّمَ لا يُقضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلا يُخفّفُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا ﴾ [فاطر:٣٦]، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَعْفُفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة:٨٦]، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَة جَهَنّمَ ادْعُوا رَبّكُمْ يُخفّفُ عَنّا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ ﴿ إِنَّ فَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاّ فِي ضَلَالَ ﴾ [غافر:٤٩]، و].

<sup>(</sup>١) رسالة: «فضل علم السلف» (ص ٤٨ \_ ٥٠).

وقالَ أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: سمعتُ إسحاقَ بنَ إبراهيمَ يقولُ على منبرِ دمشقَ ـ: لا يأتي على صاحبِ الجنَّة ساعةٌ إلا وهو يزدادُ ضعفًا من النَّعيمِ لم يكنْ يعرفُه، ولا يأتي على صاحبِ النَّارِ ساعةٌ إلا وهو مستنكرٌ لنوع من العذابِ لم يكنْ يعرفُه، قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿فَذُوقُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إلاً عَذَاباً ﴾ [النبا:٣٠].

قالَ جِسرُ بنُ فَرْقَد عن الحسنِ: سألتُ أبا بَرْزةَ عن أشدِّ آية في كتابِ اللَّه على أهلِ النَّارِ، قال: سمعتُ رسولَ اللَّه عَلَيْ قرأ: ﴿فَذُوقُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلاَّ عَذَابًا ﴾ [النبا:٣٠] ، فقال: «أهلك القومُ بمعاصيهم للَّه تعالى» خرَّجَه ابنُ أبي عنابًا ﴾ والنبا:٣٠] ، فقال: وخرَّجَه البيهقيُّ ولمْ يرفعهُ ولفظهُ: سألت أبا برزة عن أشدِّ آيةٍ على أهلِ النارِ، قال: قولُه عزَّ وجلَّ: ﴿فَذُوقُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلاَّ عَذَابًا ﴾ [النبا:٣٠].

وقالَ مجاهدٌ: بلغني أنَّ استراحةَ أهلِ النَّارِ أنْ يضعَ أحدُهم يدهُ على خاصِرَتِهِ، ولأهل النَّارِ أنواعٌ من العذابِ لم يطلع اللَّهُ عليها خلقه في الدنيا.

قال مباركٌ عن الحسن: ذكرَ اللَّهُ السلاسلَ والأغلالَ والنَّارَ وما يكونُ في الدنيا، ثمَّ قرأ: ﴿ وَآخِرُ مِن شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ ﴾ [ص:٨٠].

قال آخرُ: لا تُرى في الدُّنيا. خرَّجَهُ ابنُ أبي حاتمٍ.

وقال أبو يَعلى الموصلي: حدثنا شُريحٌ، حدثنا إبراهيمُ بنُ سليمانَ، عن الأعمشِ عن الحسنِ، عن ابنِ عباسٍ في قولِه تعالى: ﴿ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعُمشِ عَن الحسنِ، عن ابنِ عباسٍ في قولِه تعالى: ﴿ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعُمشِ عَن الْعَرشِ يُعذَّبُون ببعضها في الْعَذَابِ ﴾ [النحل:٨٨].قال: هي خمسة أنهارٍ تحت العرشِ يُعذَّبُون ببعضها في



الليل وبعضها في النَّهار(١).

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالكُ ﴾

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَنَادُواْ يَا مَالِكُ ﴾ [الزخرف:٧٧] ومالكٌ هو خازنُ جهنَّمَ، وهو كبيرُ الخزنةِ ورئيسهم، وقدْ رآه النبيُّ عَيَالِيَّةٍ ليلةَ الإسراءِ، وبدأَهُ مالكٌ بالسلامِ، خرَّجَه مسلمٌ من حديثِ أنسِ.

ورآه النبيُّ ﷺ في منامِهِ وهو كريهُ المِرآةِ، أي: كريهُ المنظرِ، كأكرهِ ما أنتَ راء من الرِّجال<sup>(٢)</sup> .

## \* \* \*

قَـالَ اللَّهُ عَـزَّ وجــلَّ: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شَقْوَتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَالِّينَ ﴿ نَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴿ يَنَ ۖ قَالَ اخْسِتُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون:١٠٨-١٠٨].

وقال تعالى: ﴿ وَنَادَواْ يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ [الزخرف:٧٧].

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَا يَوْمًا مَنَ الْعَذَابِ ﴿ وَإِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْعَذَابِ ﴿ وَإِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَذَابِ ﴿ وَمَا لَكُنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَادَ ١٠٤٤ . ٥٠].

وقال تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ

<sup>(</sup>١) « التخويف من النار» (١٥٤، ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (ص ١٧٧).

أَوَ لَمْ نُعَمِّرْكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصيرٍ ﴾ [فاطر: ٣٧].

وفي حديث الأعمش عن شمر بن عطية عن شهر بن حوشب عن أمّ الدّرداء عن أبي الدّرداء عن أبي الدّرداء عن النبيّ عَلَيْقُ: في ذكر أهل السنّار قال: «فيقُولونَ: المعوّا خزنة جهنم، فيقُولون: ﴿أَوَ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيّنَاتِ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ ﴾ [غانر:٥٠]». قال: «فيقُولونَ ادعُوا مالكًا فيقُولُونَ: ﴿وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ [الزخرف:٧٧].»

قال الأعمشُ: نُبئتُ أنَّ بينَ دُعائِهم وبين إجابة مالك لهم ألفَ عام، قال: فيقُولُون: ﴿ رَبَّنَا عَلَبَتْ فيقُولُون: ﴿ رَبَّنَا عَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُولُون: ﴿ رَبَّنَا عَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُولُون: ﴿ وَبَنَا عَلَيْنَا شَقُولُونَ: ﴿ وَبَنَا عَلَيْنَا شَقُولُونَ كَانَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾ عَلَيْنَا شِقُولُونِ ﴾ وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون:١٠٨،١٠٦]، قال فيُجِيبُهم: ﴿ قَالَ أَخْسِتُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون:١٠٨].

قالَ: «فعندَ ذلك يتسُوا من كلِّ خيرٍ وعندَ ذلك يأخذونَ في الحسرةِ والزفيرِ والويلِ».

خِرَّجه الترمذيُّ مرفوعًا وموقوفًا على أبي الدرداء.

وروى أبو معسر عن محمد بن كعب القُرظيِّ قال: لأهلِ النارِ خمسُ دعسواتٍ يُكلَّمونَ في أربع منها ويُسكتُ عَنهم في الخامسة فلا يُكلَّمونَ يقولون: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا أَمَّتُنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلُ إِلَى خُرُوجٍ مِّن يقولون: ﴿ قَالُوا رَبَّنَا أَمَّتُنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلُ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلٍ ﴾ [غافر:١١].

فيردُّ عليهم: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ تَوْمِنُوا ﴾ [غانر: ١٢].

ثم يقولون: ﴿ رَبّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ١٦] إلى آخر الآيتين. فيرد عليهم: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لآتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا ﴾ [السجدة: ١٣] إلى آخر الآيتين. ثم يقولون: ﴿ رَبّنَا أَخَرْنَا إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتّبِعِ الرُّسُلَ ﴾ [إبراهيم: ٤٤]. فيرد عليهم: ﴿ أَوَ لَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُم مِن قَبْلُ مَا لَكُم مِن زَوَالٍ ﴾ [إبراهيم: ٤٤]. ثم يقولُون: ﴿ رَبّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الّذِي كُنّا نَعْمَلُ ﴾ [باطر: ٢٧]. ثم يقولُون: ﴿ رَبّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الّذِي كُنّا نَعْمَلُ ﴾ [ناطر: ٢٧]. فيرد عليهم: ﴿ أَوَ لَمْ نُعَمِّرْكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ ﴾ [ناطر: ٢٧]. ثم يقولون: ﴿ رَبّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شَقُوتُنَا وَكُنّا قَوْمًا ضَالِينَ ﴿ آنَ الْمُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٧].

فيردُّ عليهم: ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونِ ﴾ إلى قــولِهِ: ﴿ وَكُنتُم مِنْهُمْ تَنْهُمْ تَضْحَكُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠٨-١١٠].

قال: فلا يتكلَّمونَ بعدَ ذلك، خَرَّجَه آدمُ بنُ أبي إياسٍ وابنُ أبي حاتمٍ. وخرَّجَ ابنُ أبي حاتمٍ من رواية قتادة عن أبي أيوبَ العتكيِّ، عن عبد اللَّه ابنِ عمرٍ قال: نادَى أهلُ النَّارِ: ﴿ يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُك ﴾ [الزخرف:٧٧] قال: فخلَّى عنهم أربعين عامًا ثمَّ أجابهم: ﴿ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ [الزخرف:٧٧] فقالُوا: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠٧] قال: فخلَّى عنهم مثلَ الدُّنيا ثمَّ أجابهم: ﴿ قَالَ اخْسَئُوا فِيهَا وَلا تُكلِّمُونِ ﴾ [المؤمن القومُ بعدَ تلك الكلمة، وإنْ كان إلا الزفيرُ والشهيقُ.

وعن عطاء بنِ السائبِ عن أبي الحسنِ عن ابنِ عباسٍ في قوله تعالى: ﴿ وَنَادُواْ يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ قال: فيتركُهم ألف سنة ثم يقولُ: ﴿ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾، وخرَّجَهُ البيهقيُّ وعندَه عن عطاء عن عكرمة عن ابنِ عباسِ.

وقال سُنَيدٌ في «تفسيره»: حدثنا حجاجٌ، عن ابن جريج قال: نادَى أهلُ النَّارِ خزنـة جهنم أنْ ﴿ الْأَعُوا رَبَّكُمْ يُخْفَفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ ﴾ [غانر:٤٩] فلم يجيبُوهم ما شاءَ اللَّهُ، ثمَّ أجابُوهم بعد حينٍ وقالُوا لهم: ﴿ فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ ﴾ [غانر:٥٠].

ثمَّ نادَوا: ﴿ يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكَ ﴾ فيسكُتُ عنهم مالكُ خازنُ جهنمَ أربعينَ سنةً ثمَّ أجابَهم: ﴿ وَقَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ ثمَّ نادَى الأشقياء ربَّهم: ﴿ رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا ﴾ [المومنون:١٠٦] الآيتين، فسكت عنهم مثلَ مقدارِ الدُّنيا ثمَّ أجابَهم بعدُ ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المومنون:١٠٨].

ورَوى صفوانُ بنُ عـمرو قال: سمعتُ أيفعَ بنَ عبد الكُلاعي يقولُ: قال رسولُ اللَّه عَلَيْ : "إذا دخلَ أهلُ الجنّة الجنة وأهلُ النّار النار، قالَ اللّه عَلَيْ : المؤرن عَدَدَ سنينَ ﴿ آلُو الجنّة وأهلُ النّار النار، قالَ اللّه عَلَيْ المؤرن ال

وقال أبو الزَّعْراءِ عن ابنِ مسعود: إذا أرادَ اللَّهُ أن لا يُخرِجَ منها أحدًا غيرَ وجوهِــهِم وألوانِهم، فيـجيءُ الرجلُ من المؤمنين فيـشفـعُ فيقــولُ: يا ربِّ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٥/ ١٣٢).



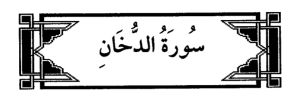
فيقالُ: من عرفَ أحدًا فليُخرِجْهُ، قال: فيجيءُ الرجلُ من المؤمنينَ فينظرُ فلا يعرفُ أحدًا فينادَيَهُ الرجلُ فيقولُ: ما أعرفك يعرفُ أحدًا فينادَيهُ الرجلُ فيقولُ: يا فلانُ، أنا فلانٌ، فيقولُ: ما أعرفك قال: فعندَ ذلك يقولون في النَّارِ: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾ فيقولُ عندَ ذلك: ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونِ ﴾ فإذا قال ذلك أُطبِقَتْ عليهم فلم يخرج منهم أحدٌ.

وفي روايةٍ قال ابنُ مسعودٍ: ليسَ بعدَ هذه الآيةِ خروجٌ: ﴿اخْسَتُوا فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُونِ﴾.

وذكر عبد الرزاق في «تفسيره» عن عبد الله بن عيسى عن زياد الخُرساني أسنده إلى بعض أهل العلم: قال: إذا قيل لهم: ﴿احْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكلِّمُونِ ﴾ سكتُوا فلا يُسمَعُ لهم فيها حس الا كطنين الطّست (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (١٦٢ \_ ١٦٥).



# قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكيمٍ ﴾

وقد رُوي عن عكرمة وغيره من المفسرين في قوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان:٤] أنَّها ليلة ألنَّصْفِ من شعبانَ. والجمهورُ على أنَّها ليلة القدْرِ، وهو الصحيحُ.

وقال عطاء بن يسار: إذا كان ليلة النّـصف من شعبان دُفع إلى ملك الموت صحيفة ، فيقال : اقبض من في هذه الصحيفة ، فإنّ العبد ليَغْرِسُ الغَراس ، وينكح الأزواج ، ويبني البنيان ، وإنّ اسمه قد نُسِخ في الموتى ما ينتظر به ملك الموت إلا أن يُؤمر به فيقبضه ..

يا مغرورًا بطول الأمل، يا مسرورًا بسوءِ العملِ، كُنْ مِن الموتِ على وَجَلِ، فَما تدري متى يهجُمُ الأجَلُ.

كُلُّ امْرِيٍّ مُصبّحٌ في أهْلِـهِ والمَوْتُ أَدْنَى من شِراكِ نَعْلِهِ

قال بعضُ السلف: كم من مُستقبلٍ يومًا لا يستكملُهُ، ومن مُؤمَّلٍ غدًا لا يدرِكُه، إنَّكم لو رأيتُمُ الأجَلَ ومسيرَهُ لأبغضتُمُ الأمَلَ وغُرورَهُ.

أؤمَّلُ أَنْ أُخَلَّدُ والمنايا تدور علي من كُلِّ النَّواحِي وما أدرِي وإنْ أمسَيْتُ يومًا لَعلِّي لا أعيشُ إلى الصباحِ كمْ عَن راح في طلب الدنيا أو غداً أصبح مِنْ سكانِ القُبور غداً

كأنك بالمضيِّ إلى سبيلك وقد جدد المُجَهِّزُ في رحيلك وجيءَ بغاسل فاستَعْرجَلُوهُ بقولهم لهُ افْرغُ من غَسيلكُ ولم تحمل سوكى كفَن وقُطن إليهم من كشيرك أو قليلك وقد مد الرِّجالُ إليكَ نَعْشًا فأنت عليه مَهُ دُودٌ بطولك وصلُّوا ثـمُّ إنَّهم تـدَاعَــوا لحـملكَ من بُكوركَ أو أصـيلكُ فلمَّا أَسْلَمُ وك نزلْتَ قببرًا ومن لكَ بالسَّلامة في نُزولك ، أعانك يوم تدخُلُهُ رحيم دوف بالعباد على دُخُوك فسسَوفَ تُجساور المَوْتَى طويلاً فذرني مِن قصيركَ أو طويلكُ

أُخَيَّ لَقَدْ نَصِحتُكَ فاسْتَمعْ لي وباللَّه اسْتَعنْتُ على قبولك ألسْتَ تَرى المنايا كُلَّ حين تُصيبُكَ في أخيكَ وفي خَليلكُ(١)

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَوُّلاء لَيَقُولُونَ ﴿ إِنَّ هِيَ إِلاًّ مَوْتُتُنَا الأُولَىٰ } وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ﴿ ٣٦٠ فَأْتُوا بِآبَائِنَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ ٣٦٠ أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبُّعٍ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكْنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (٢) يقول في قوله تعالى: ﴿ إِن هِيَ إِلاَّ مَوْتَتُنَا الأُولَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ﴿ ﴿ إِنْ هِا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا دَقينَ ﴿ آبَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبُّعٍ ﴾ [الدخان:٣٦-٣٦] قال: رُبُّما تَوهُّم جاهلٌ أنهم لم يُجَابُوا عما سألوا، وليس كذلك؛ فإن الذين سألوا لا يصلح أن يكون دليلاً على البعث؛ لأنهم لو أُجيبوا إلى ما سألوا لم يكُن ذلك حجةً على مَنْ تقدُّم، ولا على

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (ص ۲٦٨ \_ ٢٦٩).

<sup>(</sup>۲) هو: محمد بن يحيى بن هبيرة.

من تأخّر، ولم يَزد على أنْ يكونَ لمن تقدَّم وعدًا، ولمن تأخر خبرًا، اللهم إلا أن يجيء لكل واحد أبوه، فتصير هذه الدارُ دارَ البعث. ثمَّ لو جازَ وقوع مثل هذه كان إحياء ملك يُضْرَب به الأمثالُ أولى، كـ: تُبَع، لا أنتم يا أهلَ مكّة، فإنكم لا تُعرفون في بقاع الأرض(١).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ ثَنَ الْأَثِيمِ ﴿ لَنَ الْحَمِيمِ ﴾ كَالْمُهْلِ يَعْلِي فِي الْبُطُونِ ﴿ كَالْمُهْلِ يَعْلِي الْحَمِيمِ ﴾

قال اللّه تعالى: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ آَنَ ﴿ طَعَامُ الأَثِيمِ ﴿ كَالُمُهُلِ يَعْلَى فِي الْبُطُونِ ﴿ كَا كَعَلْى الْحَمِيمِ ﴾ [الدخان: ٢٤]. وقال: ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الْبُطُونِ ﴿ كَا لَا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ ﴿ آَنَ ﴾ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيمِ ﴿ إِنَّ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِينِ ﴿ فَ فَإِنَّهُمْ لاَكُلُونَ مِنْهَا فَمَالِتُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴿ آَنَ ﴾ فَإِنَّهُمْ لاَكُلُونَ مِنْهَا فَمَالِتُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴿ آَنَ ﴾ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴿ فَلَ ثُمَ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لِإِلَى الْجَحِيمِ ﴾ [الصافات: ٢٠ ـ ١٨]، لَهُمْ عَلَيْهَا لَشُوبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴿ فَلَوْ لاَ تَعَلَيْهِ لَلْكُونَ مِن شَجَرٍ مِن زَقُومٍ ﴿ آَنَ فَلَوْلا تُحْمِيمٍ ﴿ وَقَلْ اللّهُ وَلَا لَيُونَ مُن شَجَرٍ مِن زَقُومٍ ﴿ آَنَ فَلَوْلا تُصَدِّقُونَ مِن اللّهُ وَلَا لَكُونَ مَن شَجَرٍ مِن زَقُومٍ ﴿ وَقَالَ : ﴿ ثُمُ اللّهُ مُنَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَنْ اللّهُ وَلَنْ اللّهُ وَنَاكُمْ فَلُولًا تُصَدِّقُونَ ﴾ [الواقعة: ١٥٠ - ٢٠]، فَمَالُونَ مِنْهَا اللّهُ وَنَا الرّوْيَا الّتِي أَرَيْنَاكُ فِي فَلُولًا تُصَدِّقُونَ ﴾ [الواقعة: ١٥٠ - ٢٠]، وقال: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرّوْيَا الّتِي أَرَيْنَاكُ إِلاّ فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمُلُعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَلَا اللّهُ وَنَا اللّهُ وَيَا اللّهُ وَنَا لَا إِلّا طُغْيَانًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٠].

وخرَّجَ الترمذيُّ وابنُ ماجهَ وابنُ حبانَ في «صحيحِهِ»(٢) من حديثِ ابنِ (١) «طبقات الحنابلة» (٢٦٩/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٣٠٠/١) ، وابن ماجه (٤٣٢٥)، والترمذي (٢٥٨٥)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٦٣٩٨).



عباس أنَّ النبيَّ عَيَّكِيُّ قرأ هذه الآية : ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٢]. فقال رسولُ اللَّه عَيَّكِيُّ : «لو أنَّ قطرةً من الزقومِ قُطرَت في دارِ الدنيا لأفسدت على أهلِ الدنيا معايشة م، فكيفَ بمن تكونُ طعامَهُ ؟!».

وقال الترمذيُّ: صحيح، ورُوي موقوفًا على ابنِ عباسٍ.

وقال ابن إسحاق: حدثني حكيم بن حكيم، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: قال أبو جهل لمَّا ذكر رسول اللَّه عَيَّا شجرة الزقوم: يُخوفِننا بها محمد، يا معشر قريش أتدرون ما شجرة الزقوم التي يُخوفُنكم بها محمد، قالوا: لا، قال: عجوة يثرب بالزبد، واللَّه لئن اهتمكنا منها لنتزقمنها تزقمًا، فأنزل اللَّه فيه: ﴿إِنَّ شَجَرَت الزَقُوم ﴿ وَالشَّجَرَة الْمَلْعُونَة فِي الْقُرْآنِ وَنُخَوفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاً كَبيرًا ﴾ واللَّه ﴿ وَالشَّجَرَة الْمَلْعُونَة فِي الْقُرْآنِ وَنُخَوفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاً عَبيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٠].

وقالَ عبدُ الرزاقِ، عن معمر، عن قتادة، في قوله: ﴿ فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ ﴾ [الصافات: ٢٦] قال: زادتُهم تكذيبًا حينَ أخبرَهم أنَّ في النَّارِ شجرةً، قال: يخبرُهم أنَّ في النَّارِ شجرةً والنَّارُ تحرقُ الشجر، فأخبرَهم أنَّ غذاءَها من النار.

وقد تقدم عن ابنِ عباسٍ أنَّ شجرة الزقومِ نابتةٌ في أصلِ سقرَ، ورُوي عن الحسنِ أنَّ أصلَها في قعرِ جهنمَ وأغصانَها ترتفعُ إلى دركاتِها.

وقالَ سلامُ بنُ مسكينِ: سمعتُ الحسنَ تلا هذه الآيةَ: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ اللَّهَ عَامُ الأَثِيمِ ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ الْبَطُونِ ﴿ كَعَامُ الْأَثِيمِ ﴿ قَالَ: إِنَّهَا هَناكَ قد حُميت عليها جهنمُ.

وقال مغيرةُ، عن إبراهيمَ وأبي رزينٍ: ﴿كَالْمُهُلِ يَغْلِي فِي الْبُطُونِ﴾: قال: الشجرُ يغلى.

قال جعفرُ بنُ سليمانَ: سمعتُ أبا عمرانَ الجوني يقولُ: بلغَنا أنَّه لا ينهشُ منها نهشةً إلا نهشت منه مثلَها.

وقد دلَّ القرآنُ على أنَّهم يأكلونَ منها حتى تمتلئَ منها بطونُهم، فتغلي في بطونِهم كما يغلي الحميمُ، وهو الماءُ الذي قدْ انتهى حرَّهُ، ثمَّ بعدَ أكلهم منها يشربُونَ عليه من الحميمِ شربَ الهيمِ.

قالَ ابنُ عباسٍ في روايةٍ علي بنِ أبي طلحة: الهيمُ: الإبلُ العطاشُ.

وقال: السديُّ: هو داءٌ يأخذ الإبلَ فلا تُروى أبدًا حتى تموت، فكذلك أهلُ جهنم لا يُروونَ من الحميم أبدًا، وعن مجاهد نحوُه.

وعن الضحاكِ في قولِهِ: ﴿ شُرْبُ الْهِيمِ ﴾ [الواقعة:٥٥] ، قال: من العربِ مَن يقولُ: هو الرملُ، ومنهم مَنْ يقولُ: الإبلُ العطاشُ، وقد رُوي عن ابن عباسٍ كلا القولين، ودلَّ قولُهُ سبحانَهُ: ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴾ عباسٍ كلا القولين، ودلَّ قولُهُ سبحانَهُ: ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴾ [الصافات:٦٨] على أنَّ الحميم يشابُ به ما في بطونهم من الزَّقوم فيصيرُ شوبًا له، وقال عطاءٌ الخراسانيُّ في هذه الآية: يقالُ: يُخلطُ طعامُهُم ويشابُ بالحميم. وقال قتادةُ: ﴿ لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ ﴾: مزاجًا من حميم.

وعن سعيـد بن جبير قال: إذا جاع أهلُ الـنّارِ استغاثُوا من الجوعُ فأُغيثُوا بشجـرةِ الزّقومِ فأكلوا منهـا فانسلخت وجـوهُهُم حتى لو أنّ مارًا مرّ عليهم يعـرفُهم لِعُـرْفِ جلود وجـوههِم، فإذا أكـلُوا منهـا أُلقي عليـهم العطش، فاستغاثُوا من العطش فأُغيـثوا بماء كالمهل، والمهلُ: الذي قد انتهى حرّة، فإذا



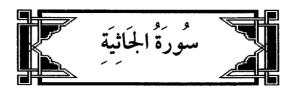
أدنَوه من أفواهِهم أنضج حرَّهُ الوجوه فيصهر به ما في بطونِهِم، ويُضربُون علمع من حديدٍ فيسقط كلُّ عضوٍ على حيالِه يدعُونَ بالثبورِ.

وقولُهُ تعالى: ﴿ ثُمُّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لِإِلَى الْجَحِيمِ ﴾ [الصانات: ٦٨]. أي: بعد أكل الزقوم وشرب الحميم عليه، ويدلُّ هذا على أنَّ الحميم خارجٌ من الجحيم فهم يردُونَه كما تَرِدُ الإبلُ الماءَ، ثمَّ يَرِدُون إلى الجحيم، ويدلُّ على هذا أيضًا قولُه تعالى: ﴿ هَذَهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ يَنَ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمِ آنَ ﴾ تعالى: ﴿ هَذَهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ يَنَ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ آنَ ﴾ [الرحمن: ٤٤، ٤٤] والمعنى أنَّهم يترددون بينَ جهنم والحميم فمرةٌ إلى هذا، ومرةٌ إلى هذا ومرةٌ إلى هذا ومرةٌ إلى هذا والى هذا والى هذا قالهُ قتادة وابن جريج، وغيرهما.

وقال القرظيُّ في قوله: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمِ آنَ ﴾ [الرحمن: ٤٤] ، قالَ: إنَّ الحميم دونَ النَّارِ، فَيُؤخذُ العبدُ بناصيته فيُجرُّ في ذلك الحميم حتى يذوبَ اللحمُ ويبقى العظمُ والعينان في الرأس، وهذا الذي يقول اللَّهُ عـزَّ وجلَّ: ﴿ فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر: ٧٢]. (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۱۲ ـ ۱۱۶).



# قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾

وجاء من مراسيلِ الحسنِ عن النبيِّ ﷺ: «مَنْ قالَ: لا إله إلا اللَّه مخلصًا دخلَ الجنَّة» قيلَ: وما إخلاصُها؟ قال: «أن تحجُزُك عمَّا حرَّم اللَّهُ» ورُوي ذلك مسندًا من وجوهِ أُخرَ ضعيفةٍ.

ولعلَّ الحسنَ أشارَ بكلامه الذي حكيناه عنه من قـبلُ إلى هذا، فإنَّ تحقيقَ القلب بمعنى: «لا إله إلا اللَّه» وصدقَه فيها وإخلاصه بها يقتضى أن يرسخ فيه تألُّه اللَّه وحدَهُ، إجــلالاً، وهيبةً، ومخافةً، ومحبَّـةً، ورجاءً، وتعظيمًا، وتوكُّلاً، ويمتلئَ بذلك، وينتــفيَ عنه تألُّه ما سواه من المخلوقينَ، ومــتى كانَ كذلك لم يبقى فيه محبَّةٌ ولا إرادةٌ، ولا طلبٌ لغير ما يُريدُهُ اللَّهُ ويحبُّه ويطلبُـه، وينتفي بذلك من القلب جـميعُ أهواء الـنفوس وإرادتهــا ووساوسُ الشيطان، فمَنْ أحبَّ شيئًا وأطاعَهُ، وأحبَّ عليه وأبغضَ عليه، فهو إلهه، فمن كان لا يحبُّ ولا يُبغضُ إلا للَّه، ولا يُوالي ولا يُعادي إلا له، فاللَّه إلهُهُ حقًّا، ومن أحبُّ لهواه، وأبغضَ له ووالَى عليه، وعادَى عليه، فإلهه هواه، كما قال تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾ [الجائبة:٢٣]، وقال الحسنُ: هو الذي لا يَهوى شيئًا إلا ركبَهُ، وقال قتادةُ: هو الذي كلما هَـويَ شيــــًا ركبَهُ، وكلَّما اشتهى شيئًا أتاه، لا يَحجزُهُ عن ذلك ورعٌ ولا تقوى، ويُـروى من حديث أبي أمامة مرفوعًا: «ما تحت ظلِّ السماء إلهٌ يُعبد أعظمَ عـنـدَ



اللَّه من هوىً متَّبع $^{(1)}$  .

وكذلك مَنْ أطاعَ الشيطانَ في معصية اللَّه، فقد عبدَهُ كما قال عزَّ وجلَّ: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لاَ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُونٌ مُبِينٌ ﴾ [يس ٢٠].

فتبيّن بهذا أنّه لا يصحُّ تحقيقُ معنى قول: لا إله إلا اللّه، إلا لمن لم يكنْ في قلبِهِ إصْرارٌ على محبة ما يكرهُهُ اللّهُ، ولا على إرادة ما لا يُريدهُ اللّهُ، ومتى كان في القلبِ شيءٌ من ذلك، كان ذلك نقصًا في التوحيد، وهو مِنْ نوع الشِّركِ الحَفيِّ، ولهذا قال مجاهدٌ في قولِهِ تعالى: ﴿لا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ النساء: ٣٦] قال: لا تحبُّوا غيري.

وفي «صحيح الحاكم» (٢) عن عائشة وَلَيْهَا، عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «الشِّركُ أُخْفَى من دبيب الذَّرِّ على الصَّفا في الليلة الظَّلماء، وأدناهُ أَنْ تُحِبَّ على شيء من الحوْر، وتُبغض على شيء من العدل، وهل الدِّينُ إلا الحبُّ والبغض؟ قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبعُونِي يُحْببُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران:٣١]».

وهذا نصُّ في أنَّ محبةً ما يكرهُه اللَّه، وبغضَ ما يُحبُه متابعةٌ للهوى، والموالاةُ على ذلك والمعاداةُ عليه من الشرك الخفيِّ .

### \* \* \*

وقد ورد إطلاقُ الإله على الهوى المتَّبع، قالَ اللَّه تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهُ مَوَاهُ ﴾ [الجائية:٢٣].

قال الحسنُ رحمه اللَّهُ: هو الذي لا يَهْوى شيئًا إلا ركبه. وقال قتادةُ: هو

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبراني (۱۰۳/۸)، وابن عدي في «الكامل» (۲/۲۰۳).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الحاكم (۲/۲۹۱).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٥٥ \_ ٥٥٦).

الذي كلَّما هَويَ شيئًا ركبه، وكلَّما اشْتهى شيئًا أتاهُ، لا يحجزُهُ عن ذلك ورعٌ ولا تقْوى.

ورُوي من حديث أبي أمامة بإسناد ضعيف: «ما تحت ظلِّ سماء إلهٌ يعبدُ أعظمُ عند اللَّه من هوى متَّبع»(١) .

وفي حديث آخر : «لا تزال لا إله إلا الله تدفع عن أصحابها حتَّى يؤثرُوا دنياهم على دينهم، فإذا فعلُوا ذلك ردَّت عليهم، ويقال لهم: كذبْتُم»(٢) .

ويشهدُ لهذا: الحديث الصحيحُ عن النبيِّ عَلَيْهِ: «تَعِسَ عبدُ الدينارِ، تعسَ عبد الدرهم، تعسَ عبدُ الدينارِ، تعسَ عبدُ الله هم، تعسَ عبدُ الطهم، تعسَ عبدُ الخميصة، تعسَ وانتكسَ، وإذا شيكَ فلا انتقشَ (٣) فدل هذا على أنَّ كلَّ من أحبَّ شيئًا وأطاعه وكانَ غايةً قصده ومطلوبه، ووالى لأجله، وعادى لأجله، فهو عبدُهُ، وكان ذلك الشيءُ معبودَهُ وإلهه .

ويدلُّ عليه أيضًا أنَّ اللَّه تعالى سمَّى طاعة الشيطانِ في معصيته عبادة للشيطانِ، كما قال اللَّه تعالى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لاَّ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ ﴾ [بسنه] وقال تعالى حاكيًا عن خليله إبراهيم عليه السلامُ لأبيه: ﴿ يَا أَبَتِ لا تَعْبُدُ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ للرَّحْمَنِ عَصِيًا ﴾ [مرم: ٤٤]، فمن لم يتحقق بعبودية تعبدُ الشيطان بطاعته له، ولم يخلص من عبادة الشيطان الرحمن وطاعته فإنَّه يعبدُ الشيطان بطاعته له، ولم يخلص من عبادة الشيطان إلا من أخلص عبودية الرحمن، وهم الذين قال فيهم: ﴿ إِنَّ عَبَادِي لَيْسَ اللهُ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ [الحر: ٢٤]. فهم الذين حقَّقُ وا قولَ: «لا إله إلا اللَّه»،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو يعلى في «مسنده» (٧/ ٤٠٣٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨/ ١١٥).

وأخلصُوا في قولِها، وصدَّقُوا قولَهم بفعلِهِم، فلم يلتفتوا إلى غيرِ اللَّه محبةً ورجاءً وخشيةً وطاعةً وتوكُّلاً، وهم الذين صدَقُوا في قول: «لا إله إلا اللَّه» وهم عبادُ اللَّه حقًا، فأمَّا من قالَ: «لا إله إلا اللَّه» بلسانه، ثم أطاع الشيطان وهواه في معصية اللَّه ومخالفت فقد كذَّبَ فعله قوله، ونقص من كمال توحيده بقدر معصية اللَّه في طاعة الشيطان والهوى ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمْنِ اتَّبَعَ هُواهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللَّهِ ﴾ [القصص:٥٠]، ﴿ وَلا تَتَبِعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [ص:٢٦].

فيا هذا كنْ عبدًا للَّه لا عبدًا للهوى، فإنَّ الهوى يهوِي بصاحبِهِ في النارِ: ﴿ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ [يوسف:٣٩].

تعسَ عبدُ الدرهمِ! تعسَ عبدُ الدينارِ! واللّه لا ينجُو غداً من عذابِ اللّه إلا من حقَّقَ عبوديةَ اللّه وحدّهُ، ولم يلتفت إلى شيء من الأغيارِ، من عَلِمَ أَنَّ إلهه فردٌ، فليُفْردْهُ بالعبودية ﴿ وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ [الكهف:١١٠].

كان بعضُ العارفينَ يتكلَّم على أصحابِهِ على رأسِ جبلٍ، فقالَ في كلامِه: لا ينالُ أحـدٌ مرادَه حـتى ينفردَ فـردًا بفـرد، فانزعجَ واضطرب، حـتى رأى أصحابُهُ أنَّ الصخورَ قد تدكُـدكتْ، وبقي على ذلك ساعةً، فلمَّا أفاقَ فكأنَّه نُشرَ من قبره.

قولُ: «لا إله إلا اللَّهُ» تقتضي أنْ لا يُحبَّ سواهُ، فإنَّ الإلهَ هو الذي يُطاعُ، فلا يعصى محبةً وخوفًا ورجاءً، ومن تمام محبته محبَّةُ ما يحبُّه، وكراهة ما يكرهه ، فمنْ أحبَّ شيئًا مما يكرهه اللَّهُ، أو كره شيئًا عما يحبُّه اللَّهُ لم يكمل توحيده وصدقه في قول: «لا إله إلا اللَّهُ»، كان فيه من الشركِ الخفيِّ بحسبِ ما كرهه مما يحبُّه اللَّه، وما أحبَّه مما يكرهه اللَّه،

قال اللَّهُ تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهَ وَكَرِهُوا رِضُوانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ [محمد:٢٨].

قال الليث عن مجاهد في قوله: ﴿ لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور:٥٥]. قال: لا يحبون غيري.

وفي "صحيح الحاكم" (١) عن عائشة وَ عَنْ عَنْ عَنْ النبيِّ عَلَيْهِ قَال : "الشركُ في هذه الأُمَّة أخْفَى من دبيب النمل على الصَّفا في الليلة الظلماء، وأدناهُ أن تحبَّ على شيء من الجور، أو تُبغض على شيء من العدل، وهل الدِّينُ إلا الحبُّ والبغضُ؟ قال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَبْعُونِي يُحبْبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]».

وهذا نصُّ في أنَّ محبةً ما يكرهُه اللَّه، وبغضَ ما يحبُّه متابعةٌ للهَوى، والموالاةُ على ذلك والمعاداةُ فيه من الشِّرك الخفيِّ.

وقال الحسنُ: اعلمْ أنَّكَ لن تحبَّ اللَّهَ حتَّى تحبَّ طاعتَهُ.

وسنُل ذو النونِ: متى أُحبُّ ربِّي؟ قال: إذا كان ما يبغضه عندكَ أمرَّ من الصبر.

وقال بشرُ بنُ السريِّ: ليس من أعلام الحبِّ أن تحبُّ ما يبغضُ حبيبُك.

وقال أبو يعقوب النَّهْرجـوْرِي: كلُّ من ادَّعى محبةَ اللَّهِ ولم يوافقِ اللَّهَ في أمره فدعواه باطلةٌ.

وقال يحيى بن معاذ: ليس بصادقٍ من ادَّعى محبةَ اللَّهِ ولم يحفظ عدودَهُ.

وقال رويمٌ: المحبةُ: المُوافقةُ في جميع الأحوالِ، وأنشد:

<sup>(</sup>١) أخرجه: الحاكم (٢/ ٢٩١).



ولو قلت َلي: مُتْ، قلتُ: سمعًا وطاعة وقلتُ لداعِي الموتِ: أهلاً ومرحبًا ويشهد لهذا المعنى أيضًا قولُهُ تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبُبْكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].

قال الحسنُ: قالَ أصحابُ رسولِ اللَّه ﷺ : إنَّا نحب ُ ربَّنا حبًّا شديدًا، فأحبَّ اللَّهُ أن يجعلَ لحبِّه عَلَمًا، فأنزلَ اللَّهُ تعالى هذه الآيةَ.

ومن هاهُنا يُعلم أنه لا تتم شهادة أن لا إله إلا الله إلا بشهادة أن محمداً رسولُ الله، فإنّه إذا علم أنه لا تتم محبة الله إلا بمحبة ما يحبّه، وكراهة ما يكرهه، فلا طريق إلى معرفة ما يحبّه وما يكرهه إلا من جهة محمد المبلّغ عن الله ما يحبّه وما يكرهه واجتناب ما نهى عنه، فصارت محبة الله ما يحبّه وما يكرهه باتباع ما أمر به، واجتناب ما نهى عنه، فصارت محبة الله مستلزمة لمحبة رسوله على وتصديقه ومتابعته، ولهذا قرن الله بين محبته ومحبة رسوله في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ ﴾ التوبة: ٢٤].

كما قرنَ طاعتَهُ وطاعةَ رسولِهِ ﷺ في مواضعَ كثيرةٍ.

وقال ﷺ : «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون اللّه ورسوله أحب إليه مما سواه من وأن يحب الرجل لا يحب إلا لله، وأن يكره أن يرجع إلى الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يُلقَى في النار»(١) .

هذه حالُ السحرةِ لَمَّا سكنتِ المحبةُ قلوبَهُم سمحُوا ببذلِ النفوسِ وقالُوا لفرعون: ﴿فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ ﴾ [طه:٧٧] ومتى تمكنتِ المحبةُ في القلبِ لم

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٠، ١٢)، ومسلم (١/ ٤٨).

تنبعث الجوارحُ إلا إلى طاعة الربِّ، وهذا هو معنى الحديث الإلهيِّ الذي خرَّجه البخاريُّ في "صحيحه» وفيه: "ولا يزالُ عبدي يتقرَّبُ إليَّ بالنوافلِ حتَّى أحبَّه، فإذا أحببتُهُ كنتُ سمعَهُ الذي يسمعُ به وبصرهُ الذي يبصرُ به، ويدَهُ التي يبطشُ بها، ورِجْلَهُ التي يمشي بها» وقد قيل: إنَّ في بعض الرواياتِ: "فبي يسمعُ وبي يبصرُ وبي يبطشُ وبي يبطشُ وبي يبطشُ وبي يبطشُ وبي يبطشُ وبي يمشي»(۱).

والمعنى: أن محبة الله إذا استغرق بها القلب واستولت عليه لم تنبعث الجوارح إلا إلى مراضي الربّ، وصارت النفس حينئذ مطمئنة بإرادة مولاها عن مرادها وهواها.

يا هذا، اعبد اللَّهَ لمرادهِ منكَ لا لمرادكَ منه، فمنْ عبدَهُ لمرادهِ منه فهو ممن يعبدُ اللَّهَ على حرْف، إن أصابَهُ خيرٌ اطمأنَّ به، وإن أصابتُهُ فتنَةٌ انقلبَ على وجهه خسر الدنيا والآخرة، ومتى قويتِ المعرفةُ والمحبةُ لم يُرِدْ صاحبُها إلا ما يريدُ مولاهُ.

وفي بعضِ الكتب السالفة: من أحبَّ اللَّهَ لم يكن شيءٌ عنده أثر من رضاه ، ومن أحبَّ الدنيا لم يكن شيءٌ عنده آثر من هوى نفسه.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسنادِهِ عن الحسنِ قال: ما نظرتُ ببصرِي ولا نطقتُ بلساني، ولا بطشتُ بيدي، ولا نهضتُ على قدمِي، حتى أنظر على طاعةِ اللهِ أو على معصيتِهِ، فإنْ كانتْ طاعةً تقدمتُ، وإن كانتْ معصيةً تأخَّرْتُ.

هذا حالُ خَواصِّ المحبينَ الصادقينَ، فافهمُ وا رحمكُمُ اللَّهُ هذا، فإنَّه من دقائق أسرار التوحيد الغامضة.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٣١).



وإلى هذا المقامِ أشارَ النبي ﷺ في خطبته لما قدمَ المدينةَ حيثُ قال: «أحبُّوا اللَّهَ من كلِّ قلوبكُم».

وقد ذكرها ابنُ إسحاقَ وغيرُه، فإنَّ من امتلأ قلبُه من محبة اللَّه، لم يكنْ فيه فراغٌ لشيءٍ من إراداتِ النفسِ والهوى، وإلى ذلكَ أشارَ القائلُ، بقوله:

أروحُ وقد ْ ختمت على فؤادي بحببُك أن يحلُّ به سواكَا فلو أنَّى استطعتُ غضضتُ طرفى فلم أنظر به حستَّى أراكسا أحبَّك لا ببعضي بل بكلِّي وإن لم يُبق حُببُّك لى حراكا وفي الأحباب مخصوص بوجد وآخر يدَّعي معه اشتراكا إذا اشتبكت دموع في خدود تبين من بكي ممن تبكي فأمَّا منْ بكى فيذوب وجداً وينطقُ بالهوى من قد تشاكا

متى بقي للمحبِّ حظٌّ من نفسِهِ فما بيدِهِ من المحبةِ إلا الدَّعُوى، إنما المحبُّ من يفْني عن هوى نفسهِ كلُّه، ويبْقى بحبيبِهِ، فبي يسمعُ وبي يبصرُ.

وفي الإسرائيليات يقولُ اللَّهُ: «ما وسعني سمائي ولا أرضي، ووسعني قلبُ عبدِي المؤمنِ " فمتى كان القلبُ فيه غيرُ اللَّه فاللَّهُ أغنى الأغنياء عن الشِّركِ، وهو لا يَرضى بمزاحمة أصنامِ الهوى. . الحقُّ غيورٌ يغارُ على عبده المؤمنِ أن يسكنَ في قلبِه سواهُ، أو يكنَّ فيه شيئًا ما يرضاه.

أردناكُمُ صرْفًا فلمَّا مزجتُمُ بَعدتُم بمقدار التفاتكُم عنَّا وقلنا لكُم: لا تُسْكِنُوا القلبَ غيرنا فأسكنْتُم الأغيبارَ، ما أنتُمُ منَّا

لا ينجو غِدًا إلا من لقي اللَّهُ بقلبِ سليم ليسَ فيه سواه، قال اللَّه تعالى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ عَلَيْهِ إِلاَّ مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء:٨٨. ٨٩] . القلبُ السليمُ: هو الطاهرُ من أدناسِ المخالفاتِ، فأمَّا المتلطخُ بشيءٍ من المكروهاتِ فلا يصلُحُ لمجاورةِ حضرةِ القدوسِ إلا بعدَ أن يطهرَ في كبيرِ العذاب، فإذا زالَ عنه الخبثُ صلَحَ حينتَذ للمجاورة.

"إِن اللَّه طيِّب لا يقبلُ إلا طيبًا». فأما القلوبُ الطيبةُ فـتصلحُ للمجاورةِ من أول الأمر: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٤] ، ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالدينَ ﴾ [الزمر: ٣٧] ، ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ طَيِّينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ ﴾ [النحل: ٣٢].

من لم يُحرِق اليومَ قلبَهُ بنارِ الأسفِ على ما سلفَ أو بنار الشوقِ إلى لقاءِ الحبيبِ فنار جهنَّمَ له أشدُّ حرًّا (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رسالة: «كلمة الإخلاص وتحقيق معناها» (ص ٣٥ \_ ٤٥).



قُوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آَ ﴾ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الْجَنَّة خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

قولُ سفيانَ بنِ عبد اللّهِ للنبي ﷺ: «قُلْ لي في الإسلام قولاً لا أسألُ عنه أحداً بعدَك» طلبَ منه أن يُعلِّمه كلامًا جامعًا لأمرِ الإسلام كافيًا حتَّى لا يحتاجَ بعدَه إلى غيره، فقال له النبيُّ ﷺ: «قلْ: آمنتُ باللّه، ثمَّ استقمْ» وفي الرواية الأخرى: «قلْ: ربيَّ اللَّه، ثمَّ استقمْ» (١).

هذا منتزعٌ من قوله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ أَلاَّ تَخَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت:٣٠]، وقوله عـزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ أَوْلَكُ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الاحقاف: ١٢- ١٤].

وخرج النسائيُّ في «تفسيره» من رواية سهيلِ بنِ أبي حزم: حدثنا ثابتٌ، عن أنسٍ أن النبيَّ عَلَيْهِ قرأً: ﴿إِنَّ اللَّهِ رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ فقالَ: «قدْ قالَها الناسُ، ثمَّ كفرُوا، فمن مات عليها فهو من أهلِ الاستقامة»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١/٤٧).

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٤٣٣)، والترمذي (٣٢٥٠).

وخرَّجه الترمذيُّ، ولفظهُ: فقال: «قد قالَها الناسُ، ثمَّ كَفَرَ أَكثرُهم، فمن ماتَ عليها، فهو مِمَّنِ استقامَ»، وقالَ: حسنٌ غريبٌ، و«سهيل» تُكُلِّمَ فيه من قِبَلِ حفظه.

وقال أبو بكر الصديقُ في تفسيرِ ﴿ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ قالَ: لم يشركُوا باللَّه شيئًا. وعنه قالَ: ثم استقامُوا على أنَّ اللَّهَ رَبُّهم.

وعن ابنِ عباسِ بإسنادِ ضعيف قالَ: هذه أرخصُ آيةٍ في كتابِ اللَّهِ: ﴿ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ على شهادة أنْ لا إلهَ إلا اللَّهَ.

ورُويَ نحوهُ عن أنس ومجاهد والأسود بن هلل، وزيد بن أسلم، والسُّه والسُّدِّيِّ وعكرمة وغيرِهم. ورُويَ عن عمر بن الخطابِ أنَّه قرأ هذه الآية على المنبر ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثَلَم السَّقَامُوا ﴾، فقال: لم يَروغوا رَوَغَانَ الثعالبِ.

وروى عليُّ بنُ أبي طلحةَ عنِ ابنِ عباسٍ في قولهِ تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ قالَ: استقامُوا ﴾ قالَ: استقامُوا على أداء فرائضه.

وعن أبي العالية، قالَ: ثمَّ أخلَصُوا له الدين والعملَ.

وعن قتادةً قالَ: استقامُوا على طاعةِ اللَّهِ، وكانَ الحسنُ إذا قرأَ هذه الآيةَ قالَ: اللهمُّ أنت ربُّنا فارزقنا الاستقامةَ.

ولعلَّ من قالَ: "إنَّ المرادَ الاستقامةُ على التوحيدِ" إنَّما أرادَ التوحيدَ الكاملَ الذي يُحرِّمُ صاحبَه على النارِ، وهو تحقيقُ معنى لا إلهَ إلا اللَّهَ، فإنَّ الإلهَ هو الذي يُطاعُ، فلا يُعصى خشيةً وإجلالاً ومهابةً ومحبةً ورجاءً وتوكُّلاً ودعاءً، والمعاصي كلُّها قادحةٌ في هذا التوحيدِ، لأنَّها إجابةٌ لداعي الهوى



وهو الشيطانُ، قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾ [الجائية: ٢٣] قال الحسنُ وغيرُه: هو الذي لا يهوى شيئًا إلا ركبَه.

فهذا يُنافي الاستقامةَ على التوحيد.

وأما على رواية من روى: «قُلْ آمنْتُ باللَّه»، فالمعنى أظهرُ، لأنَّ الإيمانَ يدخلُ فيه الأعمالُ عندَ السلفِ وَمن تابعَهم من أهلِ الحديث، وقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْغُواْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ وجلَّ: ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْغُواْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [هود:١١٢]، فأمرو أن يستقيم هو ومن تابعَه، وأن لا يُجاوزُوا ما أُمروا به، وهو الطغيانُ، وأخبر أنَّه بصيرٌ بأعمالهم، مطَّلعٌ عليها، قال تعالى: ﴿ فَلذَلِكَ وَهُو السَّقِمْ كَمَا أُمرْتَ وَلا تَتَبِعْ أَهْواءَهُمْ ﴾ [الشورى:١٥]. وقالَ قتادةُ: أُمرَ محمدٌ فَادْعُ أن يستقيمَ على أمرِ اللَّهُ. وقالَ الثوريُّ: على القرآن.

وعن الحسنِ قال: لمَّا نزلتُ هذه الآيةُ شَمَّرَ رسولُ اللَّهِ ﷺ، فما رؤي ضاحكًا. خرَّجه ابنُ أبي حاتم. وذكر القُشيريُّ وغيرُه عن بعضهم: أنَّه رأى النبيَّ ﷺ في المنام، فقالَ له: يا رسولَ اللَّه قلتَ: «شَيَّبتني هُودٌ وأخواتُها»، فما شيَّبك منها؟ قال: «قوله: ﴿فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمرْتَ ﴾ [مرد:١١٢]»(١).

وقالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهُ وَاسْتَغْفُرُوهُ ﴾ [نصلت:٦].

وقد أمرَ اللَّهُ تعالى بإقامة الدِّين عـمومًا كما قالَ: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدين

<sup>(</sup>١) راجع: «العلل» للدارقطني (١/ ١٩٣ ـ ٢١١).

ولا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾ [الشورى:١٣]، وأمرَ بإقامِ الصلاةِ في غيرِ موضعٍ من كتابهِ، كما أمرَ بالاستقامةِ على التوحيد في تلك الآيتين.

والاستقامةُ: هي سلوكُ الصِّراطِ المستقيمِ، وهو الدِّينُ القيَّمُ من غيرِ تعريجِ عنه يمنةً ولا يَسرةً، ويشملُ ذلك فعلَ الطَّاعاتِ كلِّها، الظاهرةِ والباطنةِ، وتركَ المنهيات كلِّها كذلك، فصارت هذه الوصيةُ جامعةً لخصالِ الدِّينِ كُلِّها.

وفي قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾ [نصلت: ٦] إشارة إلى أنَّه لا بُدَّ من تقصيرٍ في الاستقامة المأمورِ بها، فيجْبُرُ ذلك الاستغفارُ المقتضي للتَّوبة والرُّجوع إلى الاستقامة، فهو كقول النبيُّ عَلَيْهُ لمعاذ: «اتَّق اللَّهَ حيثُما كُنت، وأتبع السَيَّة الحسنة تَمْحُها» (١) . وقد أخبر النبيُّ عَلَيْهُ أنَّ الناسَ لن يُطيقُوا الاستقامة حقَّ الاستقامة، كما خرَّجه الإمامُ أحمدُ وابنُ ماجه (٢) من حديث ثوبانَ عن النبيُّ عَلَيْهُ قالَ: «استقيموا ولن تُحْصوا، واعلمُوا أنَّ خبر أعمالكُم الصَّلاة، ولا يُحافِظُ على الوضوء إلا مؤمنُّ»، وفي رواية للإمامِ أحمدَ: «سَدَّدُوا وقاربُوا، ولا يحافِظُ على الوضوء إلا مؤمنُّ».

وفي «الصحيحينِ» (٣) عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْكَةً قالَ: «سدِّدُوا وقاربُوا».

فالسَّدادُ: هو حقيقةُ الاستقامةِ، وهو الإصابةُ في جميعِ الأقوالِ والأعمالِ والمقاص، دِ كالذي يرمي إلى غرضٍ فيُصيبُه. وقد أمرَ النبيُّ عَلَيْكُ عليًّا أن يسألَ اللَّهَ عزَّ وَجلَّ السَّهْمَ، وبالهدى اللَّهَ عزَّ وَجلَّ السَّهْمَ، وبالهدى هدايتك الطَّريق».

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٩٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٥/ ٢٧٦ ـ ٢٧٧ ـ ٢٨٢)، وابن ماجه (٢٧٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/١٦)، ومسلم (٨/ ١٣٩ \_ ١٤٠).

والمقاربةُ: أن يُصيبَ ما قَـرُبَ مِنَ الغرضِ إذا لـم يُصِبِ الغرضَ نفسه، ولكنْ بشرطِ أن يكونَ مـصمِّمًا على قصـدِ السَّدادِ وإصابةِ الغـرضِ، فتكونُ مقاربتُه عِن غيرِ عمدِ.

ويدلُّ عليه قولُ النبيِّ ﷺ في حديثِ الحكمِ بنِ حزن الكُلَفي: «أيّها النَّاس إنَّكم لنْ تعملُوا ـ أو لن تُطيقوا ـ كلَّ ما أمرتُكم، ولكنْ سدِّدُوا وأبشرُوا»(١) .

والمعنى: اقصِدُوا التَّسديدَ والإصابةَ والاستقامةَ، فإنَّهم لو سدَّدُوا في العمل كلِّه، لكانوا قد فعلُوا ما أُمرُوا به كُلِّه.

فأصلُ الاستقامة استقامة الله الله على التوحيد، كما فسر أبو بكر الصديّق وغيره قوله: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَنَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ [الاحقاف: ١٣] بأنّهم لم يلتفتُوا إلى غيره، فمتى استقام القلبُ على معرفة اللّه، وعلى خشيته، وإجلاله، ومهابته، ومحبته، وإرادته، ورجائه، ودعائه، والتوكُّلُ عليه، والإعراض عما سواه، استقامت الجوارحُ كلُّها على طاعته، فإن القلبَ هو ملكُ الأعضاء، وهي جنودُه، فإذا استقام الملكُ، استقامت جنودُه ورعاياه، وكذلك فسر قولُه عز وجلَّ: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ [الروم: ٣٠] بإخلاصِ القصد لله وإرادته وحدَه لا شريك له.

وأعظمُ ما يُراعى استقامتُه بعد القلب مِن الجوارح: اللسانُ، فإنَّه ترجمانُ القلب والمعبِّرُ عنه، ولهذا لما أمر النبي ﷺ بالاستقامة، وصَّاه بعد ذلك بحفظ لسانه، وفي "مسند الإمام أحمد)" عن أنس، عن النبي ﷺ قال: «لا يستقيمُ لسانه، وفي يستقيمَ قلبُه، ولا يستقيمَ قلبُه حتَّى يستقيمَ لسانه».

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲۱۲/۶)، وأبو داود (۱۰۹٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (١٩٨/٣).

وفي «الترمذي هان عن أبي سعيد الخدري مرفوعًا وموقوقًا: «إذا أصبح ابن أدم، فإن الأعضاء كلَّها تكفرُ اللِّسانَ، فتلقولُ: اتق اللَّهَ فينا، فإنما نحنُ بك، فإن استقمت استقمنا، وإن اعوجَجْتَ اعوجِجنا (٢٠) .

### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأُونُهُ عَارِضًا مُّسْتَقْبِلَ أَوْدِيتِهِمْ ﴾

[قال البخاري] (٣) بَابُ إِذَا هَبَّتِ الرِّيحُ : حدثنا سعيدُ بنُ أبي مريمَ: أنا محمدُ بنُ جعفرٍ: أخبرنِي حُميدٌ، أنَّهُ سمعَ أنس بن مالك يقولُ: كانتِ الرِّيحُ الشَّيعُ أنس بن مالك يقولُ: كانتِ الرِّيحُ الشَّيعُ السَّديدَةُ إِذَا هَبَّتْ عُرِفَ ذَلكَ في وَجهِ النَّبيِّ عَلَيْكِيدٍ.

إنما كان يظهرُ في وجه النبيِّ ﷺ الخوفُ من اشتدادِ الريح؛ لأنه كان يخشَى أن تكونُ عذابًا أُرسلَ إلى أمَّته.

وكان شدة خوف النبي عَلَيْهُ على أُمته شفقة عليهم، كما وصفّه اللَّهُ سبحانه وتعالى بذلك في قوله: ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمَوْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحيمٌ ﴾ [التوبة:١٢٨].

ولما تلا عليه ابن مسعود: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَوُلاءِ شَهِيدًا ﴾ [النساء:١١] بكَي .

ولما تلاَ قولَه: ﴿إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ ﴾ الآية [المائدة:١١٨] بكى، وقالَ: «اللهمَّ، أُمَّتي، أُمَّتي»، فأرسلَ اللَّهُ جبريلَ يقولُ له: «إن اللَّهَ يقولُ: إنَّا سنُرضيكَ في

<sup>(</sup>١) «الجامع» (٢٤٠٧)، ورجح الترمذي الموقوف.

<sup>(</sup>۲) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٥٣٦ \_ ٥٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٢/ ٤٠).



أمتك و لا نَسُوءُكَ»<sup>(١)</sup> .

وكان يقولُ: «شيَّبتني هودٌ وأخواتُها».

وجاءَ في رواية مرسلة: «قَصَّفْنَ عليَّ الْأُمَم».

يشيرُ إلى أنَّ شيبهُ منها ما ذُكر مِن هلاكِ الأممِ قبلَ أمَّته وعذابهم.

وكانَ عندَ لقاءِ العدوِّ يخافُ على من معه من المؤمنينَ، ويستغفرُ لهم، كما فعلَ يومَ بدرٍ، وباتَ تلكَ الليلةَ يصلِّي ويبكي ويستغفرُ لهم، ويقولُ: «اللهم، إن تُهلكُ هذه العصابة لا تُعبدُ في الأرض»(٢).

وكلُّ هذا مِن خوفِه وشفقتهِ عليْهمِ.

وقد جاء في رواياتِ متعددة: التصريحُ بسببِ خوفهِ من اشتدادِ الريح:

ففي «الصحيحين» (٣) من حديث سليمان بن يسار، عن عائشة: أنَّ النبيَّ كان إذا رأى غيمًا أو ريحًا عُرِفَ ذلك في وجهه، فقلت : يا رسول اللَّه: أرى الناس إذا رأوا الغيم فرحوا؛ رجاء أن يكون فيه المطر، وأراك إذا رأيته عَرفت في وجهك الكراهية؟ فقال: «يا عائشة، ما يُؤمّني أن يكون فيه عذاب، قد عُدب قوم بالربح، وقد رأى قوم العذاب، فقالوا: ﴿هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا ﴾ والاحقاف: ٢٤:

وخرَّجاً \_ أيضًا \_ من رواية ابن جريج، عن عطاء، عن عائشة، قالتْ كانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ إذا رأى مخيلةً في السماء أقبلَ وأدبرَ، ودخلَ وخرجَ، وتغيَّر

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٥/ ١٥٦)، وأحمد (١/ ٣٢)، والترمذي (٣٠٨١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٦/ ١٦٧)، ومسلم (٩/ ٢٦ \_ ٢٧).

وجهه، فإذا أمطرت السماءُ سُرِّي عنه، فعرَّفتْه عائشةُ ذلكَ، فقالَ النبيُّ عَلَيْهُ: «وما أَدْرِي لعلَّه كسما قالَ قومٌ: ﴿ فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيتهِمْ ﴾ [الاحقاف:٢٤]» الآية.

وخرجهُ النسائيُ (٢) ، ولفظه: «كانَ إذا رأَى ريحًا»، بدل: «مخيلة».

وخرجَ مسلمٌ \_ أيضًا (٣) \_ من حديث جعفر بن محمد، عن عطاء، عن عائشة ، قالتُ: كانَ رسولُ اللَّه ﷺ إذا كانَ يومُ الريح والغيم عُرفَ ذلكَ في وجهه ، فأقبلَ وأدبرَ، فإذا مطر سُرَّ به، وذهبَ عنه ذلكَ. قالتْ عائشة : فسألته، فقالَ: "إنِّي خشيتُ أن يكونَ عذابًا سُلِّطَ على أُمتي».

وخرج الإمامُ أحمدُ وابنُ ماجه (٤) من حديث المقدام بنِ شريح، عن أبيه، عنْ عائشة، أنَّ النبيَّ عَيَّكِيُّ كانَ إذا رأى سحابًا مقبلاً منْ أفق من الأفاق ترك ما هُو فيه وإن كانَ في صلاته، حتى يستقبله، فيقولُ: «اللهم، إنا نعوذُ بكَ من شرِّ ما أُرْسلَ»، فإنْ أمطرَ قالَ: «اللهم سقيًا نافعًا» \_ مرتينِ أو ثلاثًا \_، فإنْ كشفه الله ولم يُمطر حمد الله على ذلك.

ولفظهُ لابنِ ماجَه.

أخرجه: البخاري (٤/ ١٣٢ \_ ١٣٣)، ومسلم (٢٦/٣).

<sup>(</sup>٢) في «عمل اليوم والليلة» (٩٤٦).

<sup>(</sup>٣) في «صحيحه» (٢٦/٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ١٩٠)، وابن ماجه (٣٨٨٩).



وخرجه أبو داود (١)، ولفظه: كان إذا رأى ناشئًا في أفق السماء ترك العمل، وإن كان في صلاة، ثم يقول: «اللهم، إني أعوذُ بك من شرّها».

وخرَّجه ابنُ السنيِّ (٢) ، ولفظُه: كان إذا رأى في السماء ناشئًا، غبارًا أو ريحًا، استقبلَهُ مِن حيثُ كانَ، وإن كانَ في الصلاة تعوذَ باللَّه من شرِّه.

وكذا خرَّجه ابنُ أبي الدنيا.

وخرج الإمامُ أحمدُ وأبو داود والنسائيُّ في «اليوم والليلة» وابنُ ماجه وابنُ حبانَ في «صحيحه» (٣) من حديثِ أبي هريرة، عنِ النبيِّ عَلَيْكُ ، قالَ: «الريحُ من روحِ اللَّه، تأتي بالرحمة، وتأتي بالعذابِ، فإذا رأيتمُوها فلا تسبُّوها، واسألُوا اللَّهَ خيرَها، واستعيذُوا باللَّه من شرِّها».

وخرج الترمذي (٤) من حديث أبي بن كعب، عن النبي علي الله قال: «لا تسبُّوا الربح، فإذا رأيتُم ما تكرهون فقولُوا: اللَّهُمَّ، إنَّا نسألُكَ من خير هذه الربح وخير ما فيها، وشر ما فيها، وشر ما أمرت ما فيها، وشر ما أمرت به ...

وقال: حسنٌ صحيحٌ.

وخرَّجه النسائيُّ في «اليومِ والليلةِ»(٥) مرفوعًا وموقوفًا على أبيًّ بنِ كعبٍ على اللهِ على أبيًّ بنِ كعبٍ على اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۹۹ ه).

<sup>(</sup>Y) في «عمل اليوم والليلة» (٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٢٦٨ ـ ٥١٨)، وأبو داود (٥٠٩٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٩٣٧)، وابن ماجه (٣٧٢٧)، وابن حبان (١٠٠٧).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (٢٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) «عمل اليوم والليلة» (٩٣٩)، (٩٤٠)، (٩٤١)، (٩٤٢).

وفي الباب: أحاديثُ أخرُ متعددةٌ.

ورُويَ عن ابنِ مسعود، قال: لا تسبُّوا الريحَ؛ فإنها بشرٌ ونَذْرٌ ولواقحُ، ولكن استعيذُوا باللَّه من شُرِّ ما أُرسلَتْ به.

وعن ابنِ عباسٍ، قال: لا تسبُّوا الريحَ؛ فإنها تجيءُ بالرحمةِ، وتجيء بالعذاب، وقولوا: اللهمُّ، اجعلْهَا رحمةً، ولا تجعلْها عذابًا.

خرَّجهما ابنُ أبي الدنيا.

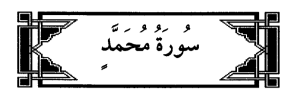
وخرَّج - أيضًا - بإسناده، عن عليٍّ، أنه كانَ إذا هبَّتِ الريحُ قالَ: اللهمَّ، إن كنتَ أرسلْتَها عذابًا إن كنتَ أرسلْتَها عذابًا فعافني فيمنْ تعافي.

وبإسنادهِ، عنِ ابنِ عمرَ، أنه كان يقولُ إذا عصفتِ الريحُ: شدُّوا التكبيرَ؛ فإنَّها تذهبُ.

وعن عمر بنِ عبد العزيزِ، أنه لما وُلِيَ هبت ريحٌ، فدخلَ عليه رجلٌ وهو مُنْتقعُ اللونِ، فقال: ما لكَ يا أميرَ المؤمنينِ؟ قال: ويحك، وهل هلكت أمةٌ إلا بالرِّيح؟ (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٦/ ٣١٧ ـ ٣٢١).



# قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ آمَنُوا وأَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾

منْ حفظَ حدودَ اللَّهِ وراعَى حقوقَهُ، تولَّى اللَّهُ حفظَهُ في أمورِ دينهِ ودنياهُ، وفي دنياهُ وآخرتِهِ.

وقد أخبر اللَّهُ تعالَى في كتابِهِ أنه ولي المؤمنين وأنه يتولَّى الصالحين، وذلك يتضمن أنه يتولَّى مصالحَهُم في الدنيا والآخرة، ولا يكلُهُم إلى غيرِهِ وذلك يتضمن أنه يتولَّى مصالحَهُم مِّن الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [البقرة:٢٥٧].

وقالَ تعالَى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ [محمد:١١].

وقالَ تعالَى: ﴿ وَمَن يَتُوكُّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق:٣].

وقالَ تعالَى: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ [الزمر:٣٦].

فمن قامَ بحقوقِ اللَّهِ عليهِ فإنَّ اللَّهَ يتكفلُ له بالـقيامِ بجميعِ مـصالحِهِ في الدنيا والآخرةِ، ومن أراد أن يتولَّى اللَّهُ حفظهُ ورعـايتَهُ في أمورهِ كلِّها فليراعِ حقوقَ اللَّه عليهِ، ومن أراد ألا يصيبَهُ مما يكرهُ فلا يأتِ شيئًا مما يكرهُ اللَّهُ.

كان بعضُ السلفِ يدورُ على المجالسِ ويقسولُ: من أحبَّ أن تدومَ له العافيةُ فليتق اللَّهَ.

وقالَ العمريُّ الزاهدُ لمن طلبَ منه الوصيةَ: كما تحبُّ أن يكونَ اللَّهُ لكَ، فهكذا كنْ للَّه عز وجل.

وفي بعضِ الآثار: يقولُ اللَّهُ: «وعزتي وجَلالي لا أطلعُ على قلبِ عبد فأعلمُ أن الغالبَ عليه حبدُ فأعلمُ أن الغالبَ عليه حبُّ التمسكِ بطاعتي، إلا توليتُ سياستَهُ وتقويمهُ».

وفي بعضِ الكتبِ المتقدمةِ: يقولُ اللَّهُ عز وجلَّ «يا ابنَ آدمَ، ألا تعلمُنِي ما يضحككَ، يا ابنَ آدمَ، اتقني . . . (١) ونم حيثُ شئتَ».

والمعنى: أنكَ إذا قمتَ بما عليكَ للّهِ من حقوقِ التّقوى فلا تهتمَّ بعدَ ذلكَ بمصالحكَ، فإن اللّهَ هو أعلمُ بها منكَ، وهو يوصلُّهَا إليكَ على أتمِّ الوجوهِ من غيرِ اهتمامٍ منكَ بِها.

وفي حديث جابر وطي ، أن النبي كَلَيْكُ قالَ: «من كانَ يحبُّ أن يعلمَ منزلتَهُ عندَ اللَّهِ، فلينظر كيفَ منزلةُ اللَّه عندَه، فإنَّ اللَّهَ ينزلُ العبدَ منه حيث أنزلَهُ من نفسه (٢).

فهذا يدل على أنّه على قدر اهتمام العبد بحقوق اللّه ومراعاة حدوده، واعتنائه بذلك وحفظه له يكونُ اعتناؤه به وحفظه له ، فمن كان غاية همّه رضا اللّه عنه وطلب قربه ومعرفته ومحبته وخدمته ، فإن اللّه يكون له على حسب ذلك كما قال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ [البقرة:٢٠١]، ﴿وأَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أَوْفَ بِعَهْدِي البقرة:٤٠]، بل هو سبحانه أكرمُ الأكرمينَ. فهو يجازي بالحسنة عشراً ويزيدُ، ومن تقرب منه شبراً تقرّب منه ذراعًا. ومن تقرّب منه ذراعًا تقرّب منه باعًا، ومن أتاه عشي أتاه هرولةً.

<sup>(</sup>١) قال محققه: بياض بالأصل.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الحاكم (۱/ ٤٩٤ ـ ٤٩٥).



ما يُؤتَى الإنسانُ إلا من قِبَل نفسِهِ ولا يصيبُهُ المكروهُ إلا من تفريطِهِ في حقِّ ربِّه عز وجل.

قال عليٌّ ﴿ وَلَيْكَ : لا يَرْجُونَ عَبدٌ إلا رَّبهُ، ولا يخافنَّ إلا ذنبَهُ.

وقال بعضُهم: من صَفَى صُفِّي لهُ، ومن خلطَ خُلِّط عليه.

وقال مـسروقٌ: من راقبَ اللَّهَ في خطراتِ قلبِهِ عـصمَهُ اللَّهَ في حـركاتِ جوارحه.

وبسطُ هذا المعنى يطولُ جدًّا، وفيما أشرْنَا إليه كفايةٌ، ولِلَّه الحمدُّ(١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ ثم قال البخاري ـ رحمه اللَّه ـ: وَيَزيدُ وينقصُ.

قَالَ اللّه عزَّ وجلَّ: ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ ﴾ [الفتح:٤]، ﴿ وَزَدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ [الكهف:١٦]، ﴿ وَالّذِينَ اهْتَدَوْا وَادَهُمْ وَاللّذِينَ اهْتَدَوْا وَادَهُمْ وَاللّذِينَ اهْتَدَوْا وَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ [محمد:١٧]، ﴿ وَيَزْدَادَ الّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا ﴾ [المدر:٢١]، وقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِه إِيمَانًا فَأَمَّا الّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا ﴾ [التوبة:١٢٤]، وقوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِيمَانًا ﴾ [التوبة:١٢٤]، وقوله: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَانًا ﴾ وتوله: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَانًا ﴾ وتوله وتسليمًا ﴾ [الاحزاب:٢٢].

زيادة الإيمان ونقصانه؛ قولُ جمهور العلماء.

وقد رُوي هذا الكلامُ عن طائفةٍ من الصحابةِ، كأبي الدرداءِ، وأبي هريرةً، وابنِ عباسٍ، وغيرِهم من الصحابة.

<sup>(</sup>۱) رسالة : «نور الاقتباس» (ص٣٨ \_ ٤٠).

ورويَ معناه عن عليٍّ وابنِ مسعود ـ أيضًا.

وعن مجاهدِ وغيرِهِ من التابعينَ.

وتوقَّف بعضُهُم في نقصِهِ، فقالَ: يزيدُ، ولا يقالُ: ينقصُ. ورويَ ذلكَ عن مالك، والمشهورُ عنه كَقُولَ الجماعة.

وعن ابنِ المباركِ، قالَ: الإيمانُ يتفاضلُ.

وهو معنى الزيادة والنقص.

وقد تلا البخاريُّ الآياتِ التي فيها ذكرُ زيادةِ الإيمانِ، وقد استدلَّ بِهَا علَى زيادةِ الإيمانِ أئمةُ السَّلفِ قديمًا، منهُم: عطاءُ بنُ أبي رباح فمن بعدَه.

وتلا البخاريُّ - أيضًا - الآيات التي ذكر فيها زيادة الهدى؛ فإنَّ المراد بالهدى هنا فعل الطاعات، كما قال تعالى بعد وصف المتقين بالإيمان بالغيب، وإقام الصلاة، والإنفاق عما رزقهم، وبالإيمان بما أُنزلَ إلى محمد وإلى مَنْ قبلَهُ، وباليقين بالآخرة، ثم قال: ﴿ أُولَعْكَ عَلَىٰ هُدًى مّن ربَّهم ﴾ [البقرة: ٥].

فسمَّى ذلك كلَّه هدَّى؛ فمن زادت طاعاتُه فقد زاد هداه .

ولما كانَ الإيمانُ يدخلُ فيه المعرفةُ بالقلبِ، والـقولُ والعملُ كلُّـه؛ كانتُ زيادتُهُ بزيادة الأعمال، ونقصانُهُ بنقصانها.

وقد صرَّح بذلك كثيرٌ من السلف، فقالُوا: يزيد بالطاعة، وينقصُ بالمعصية (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (۱/۲ م).



## قوله تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾

فصل: في فضائل لا إله إلا اللَّه.

وكلمةُ التـوحيدِ لها فـضائلُ عظيمٌة لا يمـكنُ هاهنا استقصـاؤُها، فلنذكر بعضَ ما وردَ فِيها:

١ ـ فهي كلمةُ التقوى كما قالَ عمرُ رَطِينَكُ وغيرُه من الصحابة.

٢ ـ وهي كلمةُ الإخلاص.

٣ \_ وشهادةُ الحقِّ.

٤ \_ ودعوةُ الحقِّ.

٥ ـ وبراءةٌ من الشرك، ونجاةُ هذا الأمر.

٦ ـ ولأجلِهَا خُلِقِ الخلقُ. كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦].

٧ \_ ولأجلها أُرسلت الرُّسلُ وأنزلت الكتبُ، كما قالَ تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكَ مِن رَّسُولٍ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الانبياء: ٢٥]، وقالَ تعالى: ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوا أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ قَالَى: ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوا أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنا فَاتَّقُونِ ﴾ [النحل: ٢]. ونحو هذه الآياتِ.

وهذه الآيةُ أولُ ما عـدَّدَ اللَّهُ من النعمِ في سورةِ النحلِ التي تُسَمَّى سورةُ النعمِ. ولهذا قال ابنُ عيينةَ: ما أنعمَ اللَّهُ على عبدٍ من العبادِ نعمةً أعظمُ من أن عرَّفهم «لا إلهَ إلا اللَّهُ».

وأن «لا إلهَ إلا اللَّه» لأهلِ الجنةِ كالماءِ الباردِ لأهلِ الدنيا.

٨ ـ ولأجلها أُعدَّتْ دارُ الثواب ودارُ العقاب.

٩ ـ ولأجلِهَا أُمرِتِ الرسلُ بالجهادِ، فمنْ قالَها عصمَ مالَه ودمَه، ومن أباها فمالُه ودمُه هدرٌ.

١٠ـ وهي مفتاحُ الجنةِ.

١١ـ ومفتاحُ دعوةِ الرسلِ.

١٢ـ وبها كلُّمَ اللَّهُ موسى كفاحًا.

وفي «مسند البزار»(١) وغيره عن عياضِ الأنصاريِّ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «إنَّ لا إله إلا اللَّهُ كَلَمةُ من قالَها كريمةُ، ولها من اللَّه مكانٌ، وهي كلمةٌ من قالَها صادقًا أدخلَهُ اللَّهُ بها الجنة، ومن قالَها كاذبًا حقنتْ دمَهُ، وأحرزتْ مالَه، ولَقِي اللَّه غدًا فحاسبَهُ».

وهي مِفتاحُ الجنةِ كما تقدم.

١٣ ـ وهي: ثمنُ الجنةِ<sup>(٢)</sup> :

قاله الحسنُ، وجاءَ مرفوعًا من وجوه ضعيفة: «ومن كانتْ آخرَ كَلامِه دخلَ الجنةَ»(٣) .

١٤\_ وهي: نجاةٌ من النارِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه: البزار (٤ ـ كشف الأستار).

<sup>(</sup>٢) حديث «ثمن الجنة لا إله إلا الله». أخرجه: ابن عدي في «الكامل» (٦٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٩/ ٢٣٣، ٢٤٧)، وأبو داود (٣١٦٦)، والحاكم (١/ ٣٥١، ٥٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٣/٣ \_ ٤).

١٥\_ وهي: توجبُ المغفرةَ:

في «المسند» (۱) عن شدّاد بن أوس وعبادة بن الصامت: أن النبي عَيْلِيْ قال الأصحابه يومًا: «ارفعُوا أيديكم وقولُوا: لا إله إلا اللّه أي الله المدينا ساعةً، ثم وضع رسول الله عَثْني بهذه الكلمة، وضع رسول الله عَثْني بهذه الكلمة، وأمرْتني بها، ووعدتني بها الجنة، وإنّك لا تخلف الميعاد»، ثم قال: «أبشروا فإنّ اللّه قد غَفَرَ لكم».

١٦\_ وهي: أحسنُ الحسنات:

قال أبو ذرِّ: قلتُ يا رسولَ اللَّه! كلِّمْني بعمل يقرِّبُني من الجنة، ويباعدُني من الجنة، ويباعدُني من النار، قالَ: «إذا عملتَ سيئةً فاعملْ حسنةً، فإنها عشرُ أمثالها». قلتُ: يا رسولَ اللَّه، «لا إله إلا اللَّه» من الحسناتِ؟ قالَ: «هيَ أحسنُ الحسناتِ» (٢).

١٧ ـ وهي: تمحو الذنوبُ والخطايا:

وفي «سننِ ابنِ ماجه»(٣) عن أُمِّ هانيٍّ عن النبيِّ ﷺ قال: «لا إلهَ إلا الـلّهُ لا تتركُ ذنبًا، ولا يسبقُها عملُّ».

رُئِي بعضُ السلفِ بعدَ موتِهِ في المنامِ فسُئلَ عن حالهِ، فقالَ: ما أبقتُ لا إله اللَّهُ شيئًا.

١٨ ـ وهي: تجدد ما درس من الإيمان في القلب:

وفي «المسند»(٤) أن النبيُّ ﷺ قالَ لأصحابه: «جدَّدوا إيمانكم». قالوا: كيفَ

أخرجه: أحمد (٤/٤١٤)، والحاكم (١/١٠٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «مسنده» (۱٦٩/٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن ماجه (٣٧٩٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٢/ ٢٥٩)، والحاكم (٤/ ٢٥٦).

نجدِّدُ إيمانَنَا؟ قال: «قولُوا: لا إله إلا اللَّه، وهي لا يعدلُها شيءٌ في الوزنِ، فلو وُزِنتُ بالسماوات والأرض رجحت بهنَّ».

كما في «المسند» (١) عن عبد اللَّه بن عمرو عن النبيِّ عَلَيْهُ: «أنَّ نوحًا قالَ لابنه عندَ موته: آمرُكَ بلا إله إلا اللَّهُ، فإنَّ السماواتِ السبع والأرضين السبع لو وُضعتْ في كفة ووضعتْ لا إله إلا اللَّهُ في كفة، رجحتْ بهنَّ لا إله إلا اللَّهُ، ولو أن السماوات السبع والأرضين السبع كنَّ في حلقة مبهمة قصمتهنَّ لا إله إلا اللَّه».

وكذلك ترجح بصحائف الذنوب، كما في حديث السجلات والبطاقة، وقد خرَّجه أحمد والنسائي والترمذي أيضًا من حديث عبد اللَّه بن عمرو عن النبي عَلَيْهِ (٣) .

١٩ ـ وهي: التي تخرقُ الحجبَ حتَّى تصلَ إلى اللَّهِ عزَّ وجلَّ:

وفي الترمذيِّ<sup>(٤)</sup> عن عبدِ اللَّهِ بن عـمرٍ و عن النبيِّ ﷺ قال: «لا إله إلا اللَّهُ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد (۲/ ۱۷۰، ۲۲٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النـسائي في «اليوم والليلة» (٨٤٠)، والحاكم (٢٥٨/١)، وعــزو الحديث إلى «المسند» خطأ، وهو من حديث أبي سعيد وليس من حديث عبد اللّه بن عمرو.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٢١٣/٢)، والترمــذي (٢٦٣٩)، وابن ماجه (٤٣٠٠)، والحديث لم أجده عند النسائي، ولم يعزه المزي في «تحفة الأشراف» للنسائي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الترمذي (٣٥١٨).



ليسَ لها دونَ اللَّه حجابٌ حتى تصلَ إليه».

وفيه أيضًا (١) عن أبي هريرة عن النبيِّ ﷺ: «ما قالَ عبدٌ: لا إله إلا اللَّه مخلصًا إلا فُتحت له أبوابُ السماءِ حتى تُفضِي إلى العرشِ ما اجتُنبَتِ الكبائرُ».

ويروى عن ابنِ عباسٍ مرفوعًا: «ما منْ شيء إلا بينه وبينَ اللَّه حجابٌ، إلا قولَ: لا إلهَ إلا اللَّه كما أنَّ شَفَتَيْكَ لا تحجبُهما كذلكَ لا يحجبُها شيءٌ حتى تنتهي إلى اللَّهِ عزَّ وجلَّ».

وقال أبو أمامةً: ما مِنْ عبدِ يهلِّلُ تهليلةً فينهنهها شيءٌ دونَ العرش.

٠ ٢ ـ وهي الَّتي ينظرُ اللَّهُ إلى قائلها، ويجيبُ دعاه:

خرَّجَ النسائيُّ في كتابِ «اليوم والليلةِ»(٢) من حديثِ رجلينِ من الصحابة عن النبيِّ عَيَالِيُّةِ: "منْ قالَ: لا إلهَ إلا اللَّهُ وحدَهُ لا شريكَ لهُ، له الملكُ وله الحمدُ، وهو على كلِّ شيءُ قديرٌ، مخلصًا بها روحُه مصدِّقًا بها لسانُه، إلا فَتَنَ له السماءَ فتقًا، حتَّى ينظرَ إلى قائلِها مِنْ أهلِ الأرضِ، وحُقَّ لعبد نظرَ إليه أن يعطِيَهُ سؤلَهُ».

٢١ ـ وهي: الكلمةُ الَّتي يصدِّقُ اللَّهُ قائلَهَا:

كما أخرجَ النسائـيُّ والترمذيُّ وابنُ حبانُ " من حـديثِ أبي هريرةَ وأبي سعيد عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «إذا قالَ العبدُ: لا إلهَ إلا اللَّهُ واللَّهُ أكبرُ، صدَّقهُ ربُّه، وقالَ: لا إلهَ إلا أنا وأنا أكبرُ. وإذا قالَ: لا إله إلا اللَّهُ وحدَهُ، لا شريكَ لهُ، يقولُ اللَّهُ: لا إله إلا أنا وحدي لا شريك لي. وإذا قالَ: لا إله إلا اللَّهُ وحده، لا شريك له، له الملك وله الحمدُ، قال اللَّهُ: لا إلهَ إلا أنا، لي الملكُ، ولي الحسمدُ. وإذا قالَ: لا إلهَ إلا اللَّهُ، ولا حولَ (۱) «جامع الترمذي» (۳۵۹۰).

<sup>(</sup>٢) «اليوم والليلة» (٢٨).

<sup>(</sup>٣) النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٣١)، والترمذي (٣٤٣٠)، وابن حبان (٨٥١).

ولا قوةَ إلا باللَّهِ، قالَ اللَّهُ: لا إلهَ إلا أنا، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بِي». وكان يقولُ: «من قالها في مرضه ثم مات لم تَطْعمهُ النارُ».

٢٢ ـ وهي: أفضلُ ما قاله النبيونَ:

كما وردُ ذلكَ في دعاء يوم عرفةُ (١) .

٢٣ ـ وهي: أفضلُ الذِّكْرِ:

كما في حديث جابر المرفوع: «أفضلُ الذكرِ لا إلهَ إلا اللَّهُ» (٢).

وعن ابنِ عباسٍ: أحبُّ كلمةٍ إلى اللَّهِ لا إلهَ إلا اللَّه، لا يقبلُ اللَّهُ عـملاً إلا بها.

٢٤ وهي: أفضلُ الأعمالِ وأكثرُها تضعيفًا، وتعدلُ عتقَ الرقابِ، وتكونُ
 حرزًا من الشيطان:

وكما في «الصحيحين» (٣) عن أبي هريرة ولحظ عن النبي على النبي على الله الله إلا الله وحدة الله اللك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، في يوم مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب، وكتب له مائة حسنة، ومُحي عنه مائة سيئة، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به، إلا أحد عمل أكثر من ذلك).

وفيه ما أيضًا (٤) عن أبي أيوب الأنصاريِّ وَعَلَيْكَ عن النبي عَلَيْكَ ( من قالها عشر مرات كان كمن أعتق أربع أنفس من ولَد إسماعيل ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: مالك في «موطئه» مرسلاً (٤٤٢)، وأخرجه: البغوي (٧/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي (٣٣٨٣)، وابن ماجه (٣٨٠٠)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٨٣٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٤/ ١٥٣)، ومسلم (١٩٨٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٨/ ١٠٧)، ومسلم (٨/ ٦٩).



وفي الترمذي (١) عن ابن عمر مرفوعًا: «منْ قالها إذا دخل السوق، وزاد فيها: يُحيي ويميتُ وهو حي لا يموتُ بيده الخيرُ وهو على كلِّ شيء قديرٌ، كتبَ اللَّهُ له ألفَ الفَ حسنة، ومحا اللَّهُ عنه ألفَ سيئة، ورفع اللَّهُ له ألفَ ألفَ درجة »، وفي رواية : «ويُبنى له بيتٌ في الجنة».

٢٥\_ ومن فضائِلِها: أنها أمانٌ من وحشةِ القبرِ وهولِ الحشرِ:

كما في «المسند»<sup>(۲)</sup> وغيره عن النبيِّ عَيَّالِيَّةِ قالَ: «ليسَ على أهـلِ لا إلهَ إلا اللَّهُ وحشةً في قبورهم ولا في نشورهم، وكأنِّي بأهلِ لا إلهَ إلا اللَّهُ قد قامُوا ينفضونَ الترابَ عن رؤوسهم، ويقولونَ: الحَمُد للَّه الَّذي أذهبَ عنَّا الحزنُ».

وفي حديث مرسل: «من قال: لا إله إلا الله الملك الحق المبين، كل يوم مائة مرة كانت له أماناً من الفقر، وأنسًا من وحشة القبر، واستجلبت له الغنى، واستقرعت له باك الجنّة» (٣).

٢٦ وهي : شعارُ المؤمنينَ إذا قامُوا من قبورِهم:

قال النضرُ بنُ عربي: بلغَنِي أنَّ الناسَ إذا قامُوا من قبورِهِم كانَ شعارُهم: لا إله إلا اللَّهُ.

وقد خرج الطبراني (٤) حديثًا مرفوعًا: «إنَّ شعارَ هذه الأُمةِ على الصراطِ: لا إلهَ اللهَ اللهَ على الصراطِ: لا إلهَ إلا أنتَ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٤٢٩)، وابن ماجه (٢٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) الحديث ليس في «مسند أحمد»، ولكن رواه ابن عدي في «الكامل» (٤/ ١٥٨٢)، والطبراني في «الأوسط» (٩٤٧٨)، والبيهقي في «الشعب» (٩٩/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) «المعجم الأوسط» (١٦٠).

٢٧ ـ ومن فضائلها: أنَّها تفتح لقائلِها أبواب الجنة الثمانية، يدخل من أيِّها
 شاء:

كُمَا في حـديث عمر عن النبيِّ ﷺ فيمَنْ أتَى بالشـهادتينِ بعد الوضوءِ، وقدْ خرَّجهُ مسلمُ (١٧) .

وفي «الصحيحين» (٢) عن عبادة بن الصامت ولين عن النبي عليه قال : «من قال : الله وأن عبسى قال : أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبد ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمته القاها إلى مريم وروح منه، وأن الجنة حق والنار حق الدخلة الله من أي أبواب الجنة الثمانية شاء».

وفي حديث عبد الرحمن بن سمرة عن النّبي عَيَالِيّةٍ في قصة منامه الطويل، وفيه قال: «ورأيتُ رجلاً من أُمَّتِي انتهى إلى أبوابِ الجنة، فأغلقت الأبوابُ دونَه، فجاءتُه شهادةُ أن لا إله إلا اللّه، فتحت له الأبواب، وأدخلتُهُ الجنة »(٣).

٢٨ ـ ومن فضائلها أنَّ أهلَها وإنْ دخلُوا النارَ وبتقصيرِهم في حقوقِها فإنهم
 لابد أن يخرجُوا منها.

وفي «الصحيحينِ»(٤) عن أنس عن النبيِّ ﷺ قالَ: «يقولُ اللَّهُ عز وجلَّ: وعِزَّتي وجلالِي وكبريائِي وعظمتِي لأُخرجنَّ منها منْ قالَ: لا إله إلا اللَّهُ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢٠١/٤)، ومسلم (١/٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في الأحاديث الطوال (٣٩)، كما قال محقق رسالة «كلمة الإخلاص».

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٩/ ١٧٩ ـ ١٨٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٣٧٩)، وقال: رواه الطبراني في «الأوسط»، وفيه من لم أعرفهم.



يدخلونَ النارَ بذنوبهم، فيقولُ لهم عبدةُ اللات والعزَّى: ما أغْنى عنكُم قولُ: لا إله إلا الله، فيغضبُ اللَّه لهم فيخرِجُهُم من النار، فيدخلونَ الجنةَ».

ومن كان في سخطه يُحسنُ فكيفَ يكونُ إذا ما رضي؟ لا يسوي بين من وحَده وإن قصَّر في حقوق توحيده، وبينَ من أشركَ به. قال بعضُ السلف: كان إبراهيمُ \_ عليه السلامُ \_ يقولُ: اللهمَّ لا تشركُ من كان يشركُ بكَ شيئًا بمن كانَ لا يشركُ بكَ.

كان بعضُ السلف يقولُ في دعائه: اللهمَّ إنَّك قلتَ عن أهلِ النارِ: إنَّهم أقسمُ اللهِ جَله أَيَّانِهم لا يبعثُ اللَّه من يموتُ، ونحنُ نقسمُ باللهِ جَلهدَ أيمانِنا ليبعثُ اللَّه من يموتُ، اللهمَّ لا تجمع بينَ أهلِ القَسَمَيْنِ في دارٍ واحدةٍ.

كان أبو سليمان يقولُ: إن طالَبنِي ببخلِي طالبتُه بجوده، وإن طالَبني بننوبي طالبتُه بعفوه، وإن أدخلَنِي النارَ أخبرتُ أهلَ النارِ أنِّي أُحبَّه.

ما أطيب وصله وما أعنبه! وما أثقلَ هجره وما أصَعبه! وفي السخط والرّضى ما أهيبه! القلب يحب وإنْ عسندّبه

وكان بَعضُ العارفينَ يبْكِي طولَ ليلهِ ويقولُ: إن تعذَّبْني فإنِّي لكَ محبٌّ، وإنْ ترحمْني فإنِّي لك محبٌّ.

العارفونَ يخافونَ من الحجابِ أكثرَ مما يخافونَ من العذابِ.

قال ذو النونِ: خوفُ النارِ عند خوفِ الفراقِ كقطرةٍ في بحرٍ لُجي.

كان بعضُهم يقولُ: إلهِي وسيدِي ومولاي! لو أنَّك عذبْتنِي بعذابِكَ كلِّه، كانَ ما فاتَني من قربِكَ أعظمُ عنْدِي من العذابِ.

قيلَ لبعضهم: لو طردكَ ما كنتَ تفعلُ؟

قال :

إذا أنا لم أجْد من الحبِّ وصْلاً رمتُ في النار مُنزلاً ومسقسيلاً ثم أزع حب أهل هَا بندائى بكرةً في عرصاتها وأصيلا معشر المشركين ناحُوا على من يدَّعي أنَّه يحبُّ الجليك لم يكن في الذي ادَّعها محقًّا فه حسراه به العذاب الطُّويلا!

### إخواني!

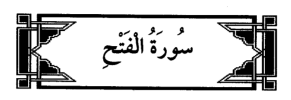
اجتهدُوا السيومَ في تحقيق التوحيد، فإنَّه لا يُنجى من عذاب اللَّه إلا إيَّاه، وما نطقَ الناطقونَ إذْ نطقُوا أحسنَ من: لا إلهَ إلا اللَّه.

ما نطقَ الناطقونَ إذْ نطقُوا أحسسنَ من لا إلهَ إلا هُو تباركَ اللَّهُ ذو الجالل ومنْ أشهال الله إله إلا هُـو مَن لذنوبي ومنْ يحرّ صُها غير رُك يَا من لا إله الله هُو جنان خلد لمنْ يوحّ لله أشهد أن لا إله إلا هُو

ني رانُه لا تح رقُ من يشهدُ أن لا إله إلا هُو أقولُها مخلِصًا بِلا بُخلِ أشهدُ أن لا إلهَ إلا هُـو

والحمد للَّه رب العالمين<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) «كلمة الإخلاص» (٥٦ - ٨١).



# قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُهُم فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ ﴾

إن الزرعَ وإنْ كانَ له طاقةً منه ضعيفةٌ ضئيلةٌ إلا أنه يتقوَّى بما يخرجُ معه وحولَهُ ويعتضدُ به، بخلافِ الشجرةِ العظامِ فإنَّ بعضَها لا يشدُّ بعضًا.

وقد ضربَ اللَّهُ تعالى مثلَ النبيِّ عَلَيْتُ وأصحابِهِ بالزرعِ لهِذا المعنى قال: ﴿ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ ﴾ [الفتح: ٢٩].

قوله: ﴿ أَخْرَجَ شَطْأَهُ ﴾ أي: فِرَاخَهُ.

﴿ فَآزَرَهُ ﴾ أي: ساواه وصارَ مثلَ الأمِّ وقوي به.

﴿ فَاسْتَغْلَظَ ﴾ أي: غَلُظَ.

فالزرعُ مثلُ النبيِّ ﷺ إذ خرجَ وحدهُ فأمدَّه بأصحابِهِ وهُم شطأُ الزرعِ كما قَوَّى الطاقةَ من الزرعِ بما نَبَتَ منها حتَّى غلظتْ واستحكمتْ.

﴿ فَاسْتُونَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ ﴾: جمعُ ساقٍ.

وفي الإنجيلِ: «سَيَخْرُجُ قَوْمٌ يَنْبَتُونَ نَباتَ الزَّرعِ».

وقد قالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ [التوبة:٧١].

وقال: ﴿ الْمُنَافَقُونَ وَالْمُنَافَقَاتُ بَعْضُهُم مَّنْ بَعْضِ ﴾ [التوبة:٧٧].

فالمؤمنونَ بينَهُم ولايةٌ وهي مودةٌ ومحبةٌ باطنةٌ.

ثم قالَ: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات:١٠].

لأن المؤمنينَ قلوبُهم على قلبِ رجلٍ واحد فيما يعتقدونَهُ من الإيمانِ وأما المنافقونَ فقلوبُهم مختلفةٌ.

كما قالَ: ﴿ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ﴾ [الحشر:١٤].

فأهواؤُهُم مختلفةٌ. . إلخ. ولا ولايةَ بينَهُم في الباطنِ وإنما بعضُهم من جنس بعض في الكفر والنفاق.

وفي «الصحيحين» عن النبيِّ ﷺ: «المؤمنُ للمُؤْمِنِ كَالبُنيانِ يَشُدُّ بعضُهُ بعضًا» وشبَّكَ بينَ أصابعه (١) .

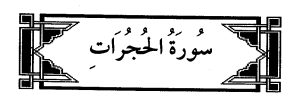
وفيهما أيضًا عن النبي عَيَيْهُ: «مثل المؤمنينَ في توادِّهم وتراحُمهم وتعاطُفهم كمثَلِ الجسدِ الواحدِ، إذا اشتكى منه عضو تداعى سائره بالحُمَّى والسَّهر»(٢) (٣)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۱/۹۲۱)، (۱۲۹/۳)، (۱۲۸۸)، ومسلم (۱/ ۲۰) من حديث أبي موسى الأشعري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٨/ ١١)، ومسلم (٨/ ٢٠) من حديث النعمان بن بشير.

<sup>(</sup>٣) «غاية النفع في شرح حديث: تمثيل المؤمن بخامة الزرع» (ص ٣٢ ـ ٣٤).



قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ يَدَي اللَّهَ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾

وقال الحسنُ في قوله تعالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات: ١] قالَ: لا تذبَحُوا قبلَ الإمامِ. خرّجه ابنُ أبي حاتِمٍ (١) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولْئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولْئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾

فإن علامة محبَّة اللَّه ورسوله محبة ما يحبُّه اللَّه ورسوله، وكراهة ما يحبُّه اللَّه ورسوله، وكراهة ما يكرهه اللَّه ورسوله كما سبق ، فإذا رسخ الإيمان في القلب وتحقق به، ووجد حلاوته وطعمه، أحبَّه وأحبَّ ثباته ودوامه ، والزيادة منه، وكره مفارقته ، وكان كراهته لمفارقته أعظم عند من كراهة الإلقاء في النار.

قال اللَّه تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعصْيَانَ أُولَٰقُكَ هُمُ الرَّاشَدُونَ ﴾ [الحجرات:٧].

والمؤمنُ يحبُّ الإيمانَ أشدَّ من حبِّ الماءِ الباردِ في شدَّةِ الحرِّ للظمآنِ، (۱) «رسالة: في رؤية الهلال» (ص ٣٠، ٣١).

ويكره الخروجَ منه أشدُّ من كراهةِ التحريقِ بالنيرانِ.

كما في «المسند» (١) عن أبي رزين العقيلي، أنه سألَ النبي عَيَالِيهُ عن الإيمان، فقالَ: «أَنْ تشهَدَ أَنْ لا إله إلا اللَّهُ، وحدَه لا شريكَ لَهُ، وأَنَّ محمدًا عبدُه ورسولُه، وأَنْ يكونَ اللَّهُ ورسولُه أحب إليكَ من أنْ تشرك يكونَ اللَّهُ ورسولُه أحب إليكَ من أنْ تشرك باللَّه، وأن تحب عير ذي نسب لا تحبه إلا للَّه، فإذا كنت كذلك فقد دخل حب الإيمان في قلبك، كما دخل حب الماء للظمآن في اليوم القائظ».

وفي «المسند» (۲) \_ أيضًا \_: أن النبيَّ عَيَّالَةً وصَّى معاذَ بن جبل، فقال له \_ فيما وصاه به \_: «لا تشركُ باللَّه شيئًا، وإن قُطِّعْتَ وحُرِّقت» (۳) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾

وقوله ﷺ: «المسلمُ أخو المسلم، لا يظلمُه ولا يَخذُلُه، ولا يَكذبُه، ولا يَحقرُه» (٤). هذا مأخوذُ من قوله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلُحُوا بَيْنَ أَخُويْكُمْ ﴾ هذا مأخوذُ من قوله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلُحُوا بَيْنَ أَخُويْكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٠]، فإذا كَانَ المؤمنونَ إخوةً أُمروا فيما بينهُم بما يُوجبُ تالُفَ القلوبِ واختماعَها، وهذا من القلوب واختماعها، ونُهوا عماً يوجبُ تنافرَ القلوبِ واختمافها، وهذا من ذاك .

وأيضًا: فإنَّ الأخَ مِنْ شأنِهِ أن يوصِلَ إلى أخيه النَّفعَ، ويكفَّ عنه الضَّررَ، ومن أعظم الضَّر الله يختصُّ ومن أعظم الضَّرِ الله المُخالِم المُخالِم الطُّلم، وهذا لا يختصُّ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٤/ ۱۱ \_ ۱۲).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۵/ ۲۳۸).

<sup>(</sup>٣) "فتح الباري" (١/ ٥١، ٥١).

<sup>(</sup>٤) جزء من حديث أخرجه: مسلم (٨/ ١١/١٠).



بالمسلم، بل هـو محـرَّمٌ في حـقِّ كلِّ أحد، وقـد سـبق الكـلامُ على الظُّلْم مسـتوفيًا عند ذكـرِ حديث أبي ذرُّ الإلهي: «يا عبادي، إنِّي حرَّمتُ الظُّلم على نفسي، وجعلتُه بينَكُم مُحرَّمًا فلا تَظَالَمُوا»(١).

ومنْ ذلكَ: خِذْلانُ المسلمِ لأخيهِ، فإنَّ المؤمنَ مأمورٌ أن يَنْصُرَ أخاهُ، كما قالَ النبيُّ عَلَيْهِ: «انصرُ أخاكَ ظالمًا أو مظلومًا»، قيلَ: يا رسولَ اللَّه، أنصرُهُ مظلومًا، فلك نَصْرُك إيَّاهُ». خرجهُ البخاريُ (٢) معناهُ من حديثِ أنسٍ. وخرَّجهُ مسلم (٣) بمعناه من حديثِ جابرٍ.

وخرَّج أبو داود (١) من حديث أبي طلحة الأنصاريِّ وجابر بن عبد اللَّه، عن النبيِّ عَلَيْه، قالَ: «ما مِنْ امري مسلم يَخذُلُ امْرءاً مُسلماً في موضع تُنتهكُ فيه حُرمتُه، ويُنتقصُ فيه من عرضه إلا خُذلهُ اللَّهُ في موطن يُحبُّ فيه نصرته، وما من امري ينصرُ مُسلماً في موضع يُنتقصُ فيه من عرضه، ويُنتهكُ فيه من حُرمته إلا نصرَه اللَّه في موطن يُحبُّ فيه نصرته ألا نصرَه اللَّه في موطن يُحبُّ فيه نصرته ألا نصرة اللَّه في موطن يُحبُّ فيه نصرته ألا

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٥) من حديث أبي أمامة بن سهل، عن أبيه عن النَّبي وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٥) من عن أبيه عن النَّبي على على الله على عنده مؤمنٌ فلم ينصُره وهو يَقْدِرُ على أنْ ينصُره أذلَهُ اللَّهُ على رءوس الخلائق يومَ القيامة».

وخرَّج البزارُ<sup>(١)</sup> من حديثِ عمرانَ بنِ حُصينِ، عن النَّبيِّ عَلَيْلِهِ قال: «مَنْ نصر

<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه: مسلم (١٦/٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٩٨/٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١٩/٨).

<sup>(</sup>٤) «السنن» (٤٨٨٤).

<sup>(</sup>م) «المسند» (۲/ ۲۸۷).

<sup>(</sup>٦) «كشف الأستار» (٣٦١٥، ٣٣١٧).

أخاه بالغَيب وهو يستطيع نصره نصره اللَّه في الدُّنيا والآخرة».

ومن ذلك: كذبُ المسلم لأخيه، فلا يُحلُّ له أن يُحدُّنه فيكذبه ، بل لا يُحدُّنه إلا صدقًا. وفي «مسند الإمام أحمد» (١) عن النّواس بن سمعان، عن النبيِّ على الله عن النبيِّ قال: «كَبُرَت خيانةً أَنْ تُحدِّثَ أخاكَ حديثًا هو لك مُصدِّقٌ وأنتَ به كاذبٌ».

ومن ذلك: احتقار المسلم الأخيه المسلم، وهو ناشئ عن الكبر، كما قال النبي ومن ذلك: احتقار المسلم الأخيه المسلم، وهو ناشئ عن الكبر أبطَرُ الحق وغَمْطُ النَّاسِ». خرَّجه مسلم من حديث ابن مسعود وعليه وخرَّجه الإمام أحمد، وفي رواية له: «الكبر سَفَهُ الحق، وازدراء الناسِ»، وفي رواية زيادة: «فلا يَراهم شيئًا»(٢).

وغمصُ النَّاسِ: الطَّعْنُ عليهم وازدراؤهُم، وقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهُ عَزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ عَنَى النَّهِ اللَّهِ عَنَى الْفَيْلَ اللَّهُ عَنَى الْفَيْلَ اللَّهُ عَنْ فَسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَ ﴾ [الحجرات:١١]، فالمتكبرُ ينظرُ إلى نفسه بعينِ الكمالِ، وإلى غييرِ النقص، فيحت قرهُم ويزدريهم، ولا يراهمُ أهلاً لأنْ يقوم بحقوقهم، ولا يراهمُ أهلاً لأنْ يقوم بحقوقهم، ولا أن يقبلَ مِنْ أحد منهمُ الحق إذا أوردَهُ عليه (٣).

\* \* \*

قوله تعالى : ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنًا ﴾ قُل لَمْ تُؤْمنُوا وَلَكن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾

[قَال البخاريُّ]: بَابٌ إذا لم يكُنِ الإسلامُ علَى الحقيقةِ وكان على

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۶/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) مسلم (١/ ٦٥)، وأحمد (١/ ٣٨٥ \_ ٣٩٩ \_ ٤٢٧)، والترمذي (١٩٩٩).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٩٠ \_ ٢٩٤).



الاستسلامِ أوِ الخوْفِ مِنَ القَتْلِ:

لقولِهِ عنزَّ وجلَّ: ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ [الحجرات: ١٤].

فَإِذَا كَانَ عَلَى الحقيقة فهُوَ عَلَى قوله: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾[آل عمران:١٩]، وقوله: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران:٨٥].

معنى هذا الكلام: أن الإسلام يُطلقُ باعتبارينِ.

أحدُهما: باعتبارِ الإسلامِ الحقيقيِّ، وهو دينُ الإسلامِ الذي قالَ اللَّهُ فيه: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامِ ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾ [آل عمران:١٩]، وقال: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلُ مِنْهُ ﴾ [آل عمران:٨٥].

والثاني: باعتبارِ الاستسلامِ ظاهرًا، مع عدمِ إسلامِ الباطنِ إذا وقَع خوفًا، كإسلام المنافقينَ.

واستذلَّ بقوله تعالى: ﴿قَالَتِ الأَعْرَابُ آمَنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات:١٤].

وحملَهُ على الاستسلام خوفًا وتقيةً.

وهذا مرويٌّ عن طائفةٍ من السلفِ، منهم: مجاهدٌ وابنُ زيدٍ ومقاتلُ بنُ حيانَ وغيرُهم.

وكذلك رجَّحه محمدُ بنُ نصرِ المروزيُّ، كما رجَّحه البخاريُّ؛ لأنهما لا يفرقانِ بينَ الإسلامِ والإيمانِ، فإذا انتفى أحدُهما انتفَى الآخرُ.

وهو اختيارُ ابنِ عبدِ البرِّ، وحكاهُ عن أكثرِ أهلِ السنةِ من أصحابِ مالك

والشافعيِّ وداودَ.

وأما من يفرقُ بين الإسلامِ والإيمانِ، فإنه يستدلُّ بهذه الآيةِ على الفرقِ بينهُما، ويقول: نفيُ الإيمانِ عنهم لا يلزمُ منه نفيُ الإسلامِ، كما نَفَى الإيمانَ عن الزاني والسارقِ والشاربِ، وإن كان الإسلامُ عنهم غيرَ منفيِّ.

وقد وردَ هذا المعنى في الآية عن ابن عباسٍ وقتادَة والنخَعيِّ.

ورُوي عن ابنِ زيدٍ \_ معناه \_ أيضًا .

وهو قولُ الزهريِّ وحمادِ بنِ زيدِ وأحمدَ.

ورجَّحه ابنُ جريرٍ وغيرُه.

واستدلُّوا به على التفريقِ بينَ الإسلامِ والإيمانِ.

وكذا قال قتادة في هذه الآية، قال: ﴿ قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾: شهادة أن لا إله إلا الله، وهو دين اللّه، والإسلام درجة ، والإيمان تحقيق في القلب. والهجرة في الإيمان درجة ، والقتل في سبيل اللّه درجة .

خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ.

فجعل قتادة الإسلام الكلمة، وهي أصلُ الدينِ، والإيمان ما قام بالقلوبِ من تحقيقِ التصديقِ بالغيب، فهؤلاء القومُ لم يحقِّقُوا الإيمانَ في قلوبِهم، وإنما دخلَ في قلوبِهم تصديقٌ ضعيفٌ، بحيثُ صحَّ به إسلامُهم.

ويدلُّ عليه: قولُه تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ لا يَلِتْكُم مِّنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا ﴾ [الحجرات: ١٤].

واختلفَ مَنْ فرَّق بين الإسلامِ والإيمانِ، في حقيقة الفرقِ بينهما:



فقالت طائفةٌ: الإسلامُ كلمةُ الشهادتينِ، والإيمانُ العملُ.

وهذا مرويٌّ عن الزهريِّ وابنِ أبي ذئب، وهوَ روايةٌ عن أحمد، وهي المذهبُ عند القاضي أبي يعلَى وغيره من أصحابهِ.

ويشبه هذا: قولَ ابنِ زيد في تفسير هذه الآية، قال: لم يصدِّقُوا إيمانَهم بأعمالهم، فردَّ اللَّه عليهم، وقال: ﴿ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ [الحجرات:١٤]، فقال: الإسلامُ إقرارٌ والإيمانُ تصديقٌ.

وهو قولُ أبي خيثمةَ وغيرِه من أهلِ الحديثِ.

وقد ضعّف ابن حامد من أصحابِنا هذا القول عن أحمد، وقال: الصحيح أن مذهب أن الإسلام قول وعمل ، رواية واحدة، ولكن لا تدخل كل الأعمال في الإيمان.

وذكر: أنَّ المنصوصَ عن أحمدَ، أنه لا يكفرُ تاركُ الصلاةِ، فالصلاةُ من خصالِ الإيمانِ دونَ خصالِ الإيمانِ دونَ الإسلامِ، وكذلك اجتنابُ الكبائرِ من شرائطِ الإيمانِ دونَ الإسلام.

كذا قالَ، وأكثرُ أصحابنا: أن ظاهرَ مذهبِ أحمدَ تكفيرُ تاركِ الصلاةِ، فلو لم تكنِ الصلاةُ من الإسلامِ، لم يكنْ تاركُها عندَه كافرًا.

والنصوصُ الدالةُ على أن الأعمالَ داخلةٌ في الإسلامِ كثيرة جدًّا.

وقد ذهَب طائفة إلى أن الإسلامَ عامٌ، والإيمانَ خاصٌ، فمن ارتكبَ الكبائرَ خرجَ من دائرةِ الإيمانِ الخاصةِ إلى دائرةِ الإسلامِ العامَّةِ.

هذا مرويٌّ عن أبي جعفرٍ محمدِ بنِ عليٍّ.

وضعفه ابنُ نصرِ المروزيُّ، من جهة راويه عنه، وهو فضيلُ بنُ يسارٍ،

وطعنَ فيه .

ورُوي عن حمادِ بنِ زيدِ نحو هذا ـ أيضًا.

وحُكي روايةً عن أحمد ـ أيضًا ـ؛ فإنه قال ـ في رواية الشالنجيِّ ـ في مرتكبِ الكبائرِ: يخرجُ من الإيمانِ، ويقعُ في الإسلامِ.

ونقل حنبلٌ، عن أحمدَ \_ معناه.

وقد تأولَ هذه الروايةَ القاضي أبو يعلَى، وأقرَّها غيرَه، وهي احتيارُ أبي عبدِ اللَّهِ ابن بطةَ وابنِ حامدِ، وغيرِهما من الأصحابِ.

وقالت طائفةً: الفرقُ بينَ الإسلامِ والإيمانِ: أن الإيمانَ هو التصديقُ، تصديقُ القلبِ وعملُه، والإسلامُ الخفوعُ والاستسلامُ والانقيادُ، فهو عملُ القلبِ والجوارح.

وهذا قولُ كثيرٍ من العلماءِ، وقد حكاهُ أبو الفضلِ التميميُّ عن أصحابِ أحمد، وهو قولُ طوائفَ من المتكلمين.

لكن المتكلمونَ عندَهُم أن الأعلمالَ لا تدخلُ في الإيمانِ، وتدخلُ في الإسلامِ، وأما أصحابُنا وغيرُهم من أهلِ الحديثِ، فعندهم أن الأعمالَ تدخل في الإيمانِ، مع اختلافِهم في دخولِها في الإسلامِ، كما سبق.

فلهذا قالَ كثيرٌ من العلماء: إن الإسلامَ والإيمانَ تختلفُ دلالتُهما بالإفراد والاقتـرانِ، فإن أُفردَ أحدُهما دخلَ الآخرُ فيه، وإن قُـرنَ بينهما كانا شـيئينِ حينئذ.

وبهذا يجمعُ بينَ حـديثِ سؤالِ جبريلَ عن الإســلامِ والإيمانِ، ففرَّق النبي عَلَيْلَةُ الإيمانَ وفدِ عبدِ الـقيسِ حيث فسَّر فــيه النبيُّ عَلَيْلَةُ الإيمانَ



المنفرد بما فسَّر به الإيمانَ المقرونَ في حديثِ جبريلَ.

وقد حكى هذا القول أبو بكر الإسماعيليُّ عن كشيرٍ من أهلِ السنةِ والجماعة. ورُويَ عن أبي بكرِ بنِ أبي شيبة ما يدلُّ عليهِ.

وهو أقربُ الأقوالِ في هذه المسألةِ وأشبهُها بالنصوصِ. واللَّهُ أعلمُ.

والقولُ بالفرقِ بين الإسلام والإيمانِ مرويٌّ عن الحسنِ وابنِ سيرينَ وشريكِ وعبدِ الرحمنِ بنِ مهديًّ ويحيى بنِ معينٍ، ومؤمَّلِ بنِ إهابٍ، وحُكي عن مالك ـ أيضًا.

وقد سبق حكايتُه عن قتادة، وداودَ بن ِ أبي هندٍ، والزهريِّ، وابنِ أبي ذئبٍ، وحمادِ بنِ زيدٍ، وأحمدَ، وأبي خيثمةً.

وكذلك حكاهُ أبو بكرِ بنُ السمعانيِّ عن أهلِ السنةِ والجماعةِ جملةً.

فحكايةُ ابنِ نصرٍ وابنِ عبدِ البرِّ عن الأكثرينَ التسويةَ بينهما غيرُ جيِّدٍ.

بل قد قيلَ: إن السلفَ لم يُروَ عنهم غيرُ التفريقِ. واللَّهُ أعلمُ.

وخرج البخاريُ<sup>(١)</sup> في هذا الباب:

حديث: الزُّهريِّ، عن عامر بن سعد، عَن أبيه، أنَّ النبيُّ عَلَيْهُ أعطَى رهطًا، وسعد جالسٌ، فتركَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ رجُلاً، هُ و أعجبُهُم إليَّ، فقلتُ: يَا رسُولَ اللَّه، مَا لكَ عن فُلان، فواللَّه، إنِّي لأراهُ مُؤمنًا؟ فقالَ: «أَو مسلمًا»، فسكتُّ قليلاً، ثمَّ غلبني ما أعلمُ منهُ، فقلتُ: يا رسولَ اللَّه، ما لك عن فلان؟ فالَ: «أَو مُسلمًا»، فسكتُّ قليلاً، ثمَّ غلبني ما أعلم منهُ، فقلتُ تَا رسولَ اللَّه، ثمَّ غلبني ما أعلم منهُ، فعدتُ لقالتِي، وعادَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ، ثمَّ قالَ: «يا سعدُ، إنِّي

<sup>(1)(1/71)(1/701).</sup> 

لأُعطي الرَّجُل، وغيرهُ أعجبُ إلى منهُ، خشيةَ أن يكبَّهُ اللَّهُ في النَّار».

خرجه من طريق: شعيب، عن الزهريِّ.

ثم قال: رواهُ يُونسُ وصالحٌ ومعمرٌ وابنُ أخي الزُّهريِّ، عن الزُّهريِّ.

وقد رواهُ ابنُ أبي ذئب \_ أيضًا \_، عن الزهريِّ \_ كذلك(١) .

ورواه العباسُ الخلالُ، عن الوليدِ بنِ مسلمٍ، عن ابنِ وهب ورشدينَ بنِ سعد، عن يونُسَ، عن الزهريِّ، عن إبراهيمَ بنِ عبدِ الرحمنِ بنِ عوفٍ، عن أبيه، عن النبيِّ عَلَيْقٍ.

وأخطأ في ذلك \_: نقلَه ابنُ أبي حاتم الرازيُّ، عن أبيه (٢) .

فهذا الحديثُ محمولٌ عند البخاريِّ على أن هذا الرجلَ كانَ منافقًا، وأن الرسولَ ﷺ نفى عنه الإيمانَ، وأثبتَ له الاستسلامَ دونَ الإسلامِ الحقيقيِّ، وهو \_ أيضًا \_ قولُ محمدِ بنِ نصرِ المروزيِّ.

وهذا في غاية البعد، وآخرُ الحديث يردُّ على ذلك، وهو قولُ النبيِّ عَلَيْهُ: «إني لأعطى الرجلَ وغيرُه أحبُّ إليَّ منه»؛ فإن هذا يدلُّ على أن النبيَّ عَلَيْهُ وكلَه إلى إيمانه، كما كان يعطي المؤلفة قلوبُهم، ويمنعُ المهاجرينَ والأنصارَ.

وزعمَ علي بنُ المديني في كتابِ «العللِ» له: أن هذا من بابِ المزاحِ من النبي وَعَلَيْ فإنه كانَ عزحُ ولا يقولُ إلا حقًا، فأوهم سعدًا أنه ليس بمؤمنِ بل مسلمٌ، وهما بمعنّى واحد، كما يقول لرجلٍ يمازحُه \_ وهو يدّعي أنه أخ لرجلٍ -، فيقول: إنما أنت ابنُ أبيه، أو ابنُ أمّه، وما أشبه ذلك، مما يوهم لرجلٍ -، فيقول: إنما أنت ابنُ أبيه، أو ابنُ أمّه، وما أشبه ذلك، مما يوهم

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ١٨٢) من حديث يزيد، أبنا ابن أبي ذئب، عن الزهري ـ به.

<sup>(</sup>٢) «العلل» لابن أبي حاتم (١٩٤٦).

الفرقَ، والمعنَى واحدٌ.

وهذا تعسف شديدٌ.

والظاهرُ \_ واللَّهُ أعلمُ \_: أن النبيَّ عَلَيْهُ زجرَ سعدًا عن الشهادة بالإيمان؛ لأن الإيمان باطن في القلب لا اطلاع للعبد عليه، فالشهادة به شهادة على ظن ، فلا ينبغي الجزمُ بذلك، كما قال: "إن كنت مادحًا لا محالة، فقل: أحسب فلانًا كذا، ولا أزكِي على اللَّه أحدًا»(١) .

وأمرَه أن يشهدَ بالإسلام؛ لأنه أمرٌ مطَّلع عليه.

كما في «المسندِ» (٢) عن أنسٍ \_ مرفوعًا \_: «الإسلامُ علانيةٌ، والإيمانُ في القلب».

ولهذا كرِه أكثرُ السلفِ أن يطلقَ الإنسانُ على نفسه أنه مؤمنٌ، وقالوا: هو صفةُ مدحٍ، وتزكيةٌ للنفسِ بما غابَ من أعمالِها، وإنما يشهدُ لنفسِه بالإسلامِ؛ لظهوره.

فأما حديثُ: «إذا رأيتمُ الرجلَ يعتادُ المسجدَ، فاشهدُوا له بالإيمانِ».

فقد خرجه أحمد والترمذي وابن ماجه (٣) من حديث دراج، عن أبي الهيشم عن أبي الهيشم عن أبي سعيد ـ مرفوعًا.

وقال أحمد: هو حديثٌ منكرٌ.

ودراجٌ له مناكيرُ. واللَّهُ أعلمُ.

<sup>(</sup>١) البخاري (٣/ ٢٣١)، ومسلم (٨/ ٢٢٧) من حديث أبي بكرة.

<sup>(</sup>Y) (Y\ 371 \_ 071).

<sup>(</sup>٣) أحمد في «المسند» (٣/ ٦٨، ٧٦)، والترمذي (٢٦١٧)، و(٣٠٩٣)، وابن ماجه (٨٠٢).

وهذا الذي ذكرَه البخاريُّ في هذا الباب، من الآية والحديث، إنما يطابق التبويبَ، على اعتقاده: أنه لا فرقَ بين الإسلام والإيمان.

وأما على قول الأكثرينَ بالتفريقِ بينهما، فإنما ينبغي أن يُذكرَ في هذا البابِ قولُه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا ﴾ [آل عمران:٨٣].

فإنَّ الجمهورَ على أنه أرادَ استسلامَ الخلقِ كلِّهم له وخضوعَهم، فأما المؤمنُ فيستسلمُ ويخضعُ طوعًا، وأما الكافرُ فإنه يضطرُ إلى الاستسلام عند الشدائد ونزولِ البلاءِ به كرهًا، ثم يعودُ إلى شركه عندَ زوالِ ذلك كلِّه، كما أخبرَ اللَّهُ عنهم بذلكَ في مواضعَ كثيرة من القرآن.

والحديثُ الذي يطابقُ البابَ \_ على اختيارِ المفرقينَ بينَ الإسلام والإيمانِ \_ قولُ النبيِّ ﷺ \_ في ذكر قرينهِ من الجنِّ \_: «ولكنَّ اللَّهَ أعاننِي عليه، فأسلَمُ» (١). وقد رُوي بضمِّ الميم وفتحها:

فمن رواهُ بضمِّها، قال: المرادُ: أي: أنا أسلمُ من شرِّه.

ومن رواه بفتحها، فمنهم من فسَّره بأنه أسلمَ من كفره، فصار مسلمًا.

وقد ورد التصريح بذلك في رواية خراجها البزار في «مسنده»(٢)، بإسناد فيه ضعف .

ومنهم من فسَّره بأنه استسلمَ وخضعَ وانقادَ كرهًا. وهو تفسير ابنِ عيينة وغيرهِ. فيطابقُ على هذا ترجمةَ الباب. واللَّهُ أعلم (٣٠٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه: مسلم في «صحيحه» (۸/ ۱۳۹). (۲) (۲) (۲) (۲).

<sup>(</sup>۳) «فتح الباري» (۱/۱۱۱ ـ ۱۲۳).

قال المحقّقون مِنَ العُلماءِ: كلُّ مؤمنِ مُسلمٌ، فإنَّ من حقّق الإيمان، ورسخ في قلبه، قام بأعمال الإسلام، كما قال عَلَيْهُ: «ألا وإنَّ في الجسد مُضغة، إذا صلحت، صلّح الجسد كلُّه، وإذا فسدت، فسد الجسد كلُّه، ألا وهي القلبُ (١) ، فلا يتحقّقُ القلبُ بالإيمانِ إلا وتنبعثُ الجوارحُ في أعمالِ الإسلام، وليس كلُّ مسلم مؤمنًا، فإنَّه قد يكونُ الإيمانُ ضعيفًا، فلا يتحقّقُ القلبُ به تحقُّقًا تامًا، مع عملِ جوارحِ بأعمالِ الإسلام، فيكونُ مسلمًا وليس بمؤمنِ الإيمانَ التام مع عملِ جوارحِ بأعمالِ الإسلام، فيكونُ مسلمًا وليس بمؤمنِ الإيمانَ التام كما قالَ تعالَى: ﴿قَالَتِ الأَعْرَابُ آمنًا قُلُ لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ كما قالَ تعالَى: ﴿قَالَتِ الأَعْرَابُ آمنًا قُلُ لَمْ تُوْمِنُوا مَنافَقينَ بالكُلِّيةِ على أصح الإيمانُ في قُلُوبِكُمْ ﴿ وَإِن تُطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ لا يَلتُكُم مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا ﴾ [المجرات:١٤]، ولم يكونُوا مُنافقينَ بالكُلِّية على أصح التفسيرينِ، وهو قولُ ابنِ عباسٍ وغيرِه، بل كانَ إيمانُهم ضعيفًا، ويدلُّ عليه قولُه تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ لا يَلتُكُم مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا ﴾ [المجرات:١٤]، يعني: لا ينقُصُكم من أجورِها، فللَّ على أنَّ معهم من الإيمانِ ما تُقبلُ به أعمالُهم.

وكذلك قولُ النبيِّ عَلَيْهِ لسعد بن أبي وقاص لمَّا قال له: لم تعط فلانًا وهو مؤمنٌ، فقالَ النبيُّ عَلَيْهِ: «أو مسلمٌ؟»(٢) يُشيرُ إلى أنَّه لم يُحقِّق مقامَ الإيمانِ، وإنما هو في مقامِ الإسلامِ الظَّاهرِ، ولا ريبَ أنَّه متى ضعفَ الإيمانُ الباطنُ، لزمَ منه ضعفُ أعمالِ الجوارحِ الظاهرةِ أيضًا، لكن اسمَ الإيمانِ يُنفى عمَّن تركَ شيئًا مِن واجباته، كَمَا في قوله: «لا يزني الزَّاني حينَ يزني وهو مؤمنٌ»(٣).

وقد اختلفَ أهلُ السُّنَّة: هل يُسمَّى مؤمنًا ناقصَ الإيمانِ، أو يقالُ: ليسَ

<sup>(</sup>١) جزء من حدیث أخرجه: البخاري (۱/ ۲۰)، ومسلم (٥/ ٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/١٣)، ومسلم (٣/١٠٤).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣/ ١٧٨)، ومسلم (١/ ٥٤).

بمؤمنٍ، لكنَّهُ مسلمٌ، على قولينِ، وهمَا روايتانِ عن أحمدً.

وأمَّا اسمُ الإسلامِ، فلا ينتفي بانتفاء بعض واجباته، أو انتهاك بعض محرَّماته، وإنما يُنفَى بالإتيان بما يُنافيه بالكُلِّيَّة، ولا يُعرَفُ في شيء من السُّنَة الصَّحيحة نفي الإسلامِ عمَّن ترك شيئًا من واجباته، كما يُنفَى الإيمانُ عمَّن ترك شيئًا من واجباته، كما يُنفَى الإيمانُ عمَّن ترك شيئًا من واجباته، وإنْ كان قد ورد إطلاق الكُفرِ على فعلِ بعض المحرَّمات، وإطلاق النِّفاق أيضًا.

واختلفَ العلماءُ: هل يُسمَّى مرتكبُ الكبائرِ كافرًا كفرًا أصغر أو منافقًا النَّفاق الأصغرَ، ولا أعلمُ أنَّ أحدًا منهم أجازَ إطلاقَ نفي اسمِ الإسلامِ عنهُ، إلا أنه رُوي عن ابنِ مسعودٍ أنَّه قالَ: ما تاركُ الزَّكاةِ بمسلمِ (١١) . ويُحتملُ أنَّه كان يراه كافرًا بذلكَ، خارجًا عن الإسلام.

وكذلك رُوي عن عمر فيمن تمكن مِن الحج ، ولم يحج أنهم ليسُوا بمسلمين ، والظّاهر أنّه كان يعتقد كفرهم ، ولهذا أراد أن يضرب عليهم الجزية ، يقول: لم يدخلُوا في الإسلام بعد ، فهم مستمرُّون على كتابيتهم (٢).

وإذا تبيَّن أنَّ اسمَ الإسلامِ لا ينتفي إلا بوجـودِ ما ينافيهِ، ويُخرِجُ عن المَّلَةِ بالكلِّيَّةِ، فاسمُ الإسلامِ إذا أُطلِقَ أو اقـترنَ به المدحُ، دخلَ فيهِ الإيمانُ كلُّه منَ التَّصديق وغيره.

وخرَّج النَّسائيُّ (٣) مِن حديثِ عقبةَ بنِ مالكِ أنَّ النَّبيَّ عَيَّا لِلَّهِ بعثَ سريَّةً،

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣/ ١١٤).

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن كثير في «مسند الفاروق» (۱/ ۲۹۲ ـ ۲۹۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي في «الكبرى» (١٠٠١٣ ـ تحفة الأشراف) وأحمد في «المسند» (٤/ ١١٠)، (٥/ ٢٨٨ ـ ٢٨٩).



فغارت على قوم، فقالَ رجلٌ منهم: إنِّي مُسلمٌ، فقتلُه رجلٌ من السَّريَّة، فنُمي الحديثُ إلى رسولِ اللَّه ﷺ، فقالَ فيه قولاً شديدًا، فقالَ الرجلُ: إنَّما قالها تعوُّذًا مِنَ القتلِ، فقالَ النبيُّ ﷺ: "إنَّ اللَّه أَبَى عليَّ أَن أقتلَ مؤمنًا» ثلاث مرَّاتِ.

فلولا أنَّ الإسلامَ المطلقَ يدخُلُ فيه الإيمانُ والتَّصديقُ بالأصولِ الخمسة، لم يصرِ من قالَ: «أنا مسلمٌ» مؤمنًا بمجرَّد هذا القول، وقد أخبرَ اللَّهُ تعالى عن ملكة سبإ أنَّها دخلتْ في الإسلام بهذه الكلمة وقالت: ﴿ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [النمل: ٤٤]، وأخبر عن يوسف عليه السَّلامُ أنه دعا بالموت على الإسلام. وهذا كله يدلُّ على أنَّ الإسلام المطلقَ يدخلُ في الإيمان مِنَ التَّصديق.

وفي «سنن ابنِ ماجه» (١) عن عدي بنِ حاتم؛ قالَ: قالَ لي رسولُ اللَّه وَعَلَيْهِ: «يا عديُّ، أسلمُ تسلمُ»، قلتُ: وما الإسلامُ؟ قال: «تشهدُ أنْ لا إله إلا اللَّه، وتشهدُ أنِّي رسولُ اللَّه، وتؤمنُ بالأقدار كلِّها، خيرها وشرِّها حلوها ومرِّها».

فهذا نصٌّ في أنَّ الإيمانَ بالقدرِ مِنَ الإسلامِ (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن ماجه (٨٧).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٨٢ \_ ٨٦).



قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانَ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَوله تعالى: ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانَ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعيدٌ ﴿ كَانَ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾

وقد قال كثير من السلف في قول الله عز وجل: ﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ النَّمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ [ق:١٧]: إن الذي عن اليمين كاتب الحسنات، والذي عن الشمال كاتب السيئات، منهم: الحسن، والأحنف بن قيس، ومجاهد، وابن جريج، والإمام أحمد.

وزادَ ابنُ جريج، قالَ: إن قسعدَ فأحدُهُما عن يمنيهِ، والآخرُ عن شمالهِ، وإن مَشَى فأحدُهُما أمامَهُ والآخرُ خلفَهُ، وإن رقدَ فأحدُهُما عندَ رأسِهِ والآخرُ عند رجليه.

وعلى هذا، فقد يخلو اليمينُ عن الملكِ إذا مَشي أو رقدً.

وحديثُ أبي أمامةً فيه أن الذي على الشمالِ هو القرينُ.

يريد به: الشيطانَ الموكلُّ بالعبد، كما في "صحيح مسلم" (١) عن ابن مسعود، عن النبيِّ عَلَيْهُ، قالَ: «ما مَنكُم من أحد إلا وقد وكلّ به قرينهُ من الجنِّ وقرينهُ من الملائكة». قالوا: وإياك يا رسولَ اللَّه؟ قالَ: «وإياي، ولكنَّ اللَّه أعانني عليه، فلا يأمُرُني إلا بخير».

<sup>(1) (</sup>A/P71).



وقد وردَ في حديث خرجهُ الطبرانيُّ<sup>(۱)</sup> من حديثِ أبي مالكِ الأشعريِّ ـ مرفوعًا ـ: «إنَّ القرينَ هُو كاتبُ السيئات».

وإسنادُه شاميٌّ ضعيفٌ (٢).

#### \* \* \*

قالَ اللَّهُ عز وجلَّ: ﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴿ ﴿ مَا يَلُفِظُ مِن قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتيدٌ ﴾ [ق:١٧-٨].

وقد أجمع السَّلفُ الصَّالحُ على أنَّ الذي عن يمينه يكتُبُ الحسناتِ، والذي عن شماله يكتبُ السيئاتِ، وقد رُويَ ذلكَ مرفوعًا من حديثِ أبي أمامة بإسناد ضعيف (٣).

وفي «الصحيح» عن النبيِّ ﷺ: «إذا كانَ أحدُكُم يُصلِّي، فإنه يُناجي ربَّه والملكُ من يمينه»(٢) .

ورُويَ من حديثِ حُذيفةَ مرفوعًا: «إنَّ عن يمينه كاتبُ الحسناتِ»(٥).

واختلفُ وا: هل يكتبُ كلَّ ما تـكلَّم به، أو لا يكتبُ إلا ما فـيه ثوابٌ أو عِقابٌ؟ على قولينِ مشهورينِ.

وقال علي بنُ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ: يُكتبُ كلَّ ما تكلمَ به من خيرٍ أو (١٦٧٣) في «الكبير» (٢٩٦/٣)، وفي «مسند الشاميين» (١٦٧٣)، ولفظه: «إذا نام ابن آدم، قال الملك للشيطان: أعطني صحيفتك فيعطيه إياها، فما وجد في صحيفته من حسنة محا بها عشر سيئات

من صحيفة الشيطان» \_ الحديث.

(۲) «فتح الباري» (۲/ ۳٤٠ ـ ۳٤۱).
 (۳) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (۸/ ۱۸۵، ۱۹۱، ۲٤۷)، وفي «مسند الشاميين» (۲۶۸)،

(۲۲۰)، والبيهقي في «الشعب» (۲۰۹۰)، (۷۰۰۰)، (۷۰۰۱).

(٤) أخرجه: البخاري (١١٣/١).

(٥) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/ ٣٦٤).

شرِّ حتى إنه ليكتبُ قولَهُ: أكلتُ وشربتُ، وذهبتُ وجئتُ، حتى إذا كانَ يومُ الخميسِ عُرضَ قولُه وعملُه، فأقرَّ منه ما كانَ فيه من خيرٍ أو شرِّ، وألقى سائرَهُ، فذلكَ قولُه تعالى: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندُهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ (١) [الرعد:٣٩].

وعن يحيى بنِ أبي كثيرٍ، قالَ: ركبَ رجلٌ الحمارَ، فعثرَ بهِ، فقال: تعسَ الحمارُ، فقالَ صاحبُ الشمالِ: ما هي حسنةٌ أكتُبُها، وقال صاحبُ الشمالِ: ما هي سيئةٌ فأكتبها، فأوحَى اللَّه إلى صاحبِ الشمالِ: ما تركَ صاحبُ اليمينِ من شيء، فاكتبهُ، فأثبتَ في السيئاتِ «تَعِسَ الحمارُ»(٢).

وظاهرُ هذا أنَّ ما ليسَ بحسنة، فهو سيئةٌ، وإن كانَ لا يُعاقبُ عليها، فإنَّ بعضَ السيئاتِ قد لا يُعاقبُ عليها، وقد تقعُ مكفَّرةً باجتنابِ الكبائرِ، ولكنَّ زمانَها قد خسرهُ صاحبُها حيثُ ذهبت باطلاً فيحصلُ له بذلكَ حسرةٌ في القيامة وأسفٌ عليه وهو نوعُ عقوبة (٣).

#### \* \* \*

وروى علي بنُ أبي طلحة ، عن ابنِ عباسٍ في قولهِ عز وجل: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق ١٨٠]، قال: يُكتب كلُّ ما تكلَّم به من خيرٍ وشربً ، حتَّى إنَّه ليُكتب قولُه: أكلت ، وشربت ، وذهبت ، وجئت ، ورأيت ، حتَّى إذا كانَ يومُ الخميسِ عُرضَ قولُه وعملُه فأقرُّ منه ما كانَ فيهِ من خيرٍ أو شربً

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن كثير في «التفسير» (٧/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٣/ ٥٧٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٧٦).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٤١ \_ ٣٤٢).



وأُلقيَ سائرُه، فذلكَ قولُه تعالى: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ [الرعد: ٣٩]. خبرَ جه ابنُ أبي حاتم وغيره. فهذا يدُلُّ على اختصاصِ يومِ الخميسِ بعرضِ الأعمالِ لا يوجدُ في غيره.

وكانَ إبراهيمُ النَّخعِيُّ يبكي إلى امرأته يومَ الخميسِ وتبكي إليه، ويقولُ: اليومَ تُعرضُ أعمالُنا على اللَّه عزَّ وجلَّ.

فهذا عرض خاص في هذينِ اليومينِ غيرُ العرضِ العامِّ كلَّ يومٍ، فإنَّ ذلكَ عن عرض دائم كلَّ يومٍ بكرةً وعشيًا. ويدلُّ على ذلك ما في «الصحيحين» (١) عن أبي هريرة عن النبيِّ عَيَّكِيَّ قالَ: «يتعاقبُونَ فيكُم ملائكة باللَّيلِ، وملائكة بالنَّهارِ، فيجتمعونَ في صلاة الصبُّح، وصلاة العصرِ، فيسألُ الذينَ باتوا فيكُم، وهو أعلمُ: كيفَ تركتُم عبادي؟ فيقولونَ: أتيناهُم وهم يُصلُّون، وتركناهُم وهم يُصلُّون».

وفي "صحيح مسلم" (٢) عن أبي موسى الأشعريّ، قال: قامَ فينا رسولُ اللّه ولا ينبغي له أن ينام، وسولُ اللّه وينبغي له أن ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفضُ القسط ويرفعه، يُرفعُ إليه عملُ الليلِ قبلَ النّهارِ وعملُ النّهار قبلَ اللّيلِ، حجابُه النّورُ، لو كشفه لأحرقت سُبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه».

ويُروى عن ابنِ مسعود، قالَ: إنَّ مقدارَ كُلِّ يومٍ من أيامكم عند ربِّكم ثنتا عشرة ساعةً، فتُعرضُ عليه أعمالُكُم بالأمسِ أوَّلَ النَّهارِ اليومَ، فينظرُ فيها ثلاثَ ساعات، وذكر باقيهُ.

كان الضحَّاكُ يبكِي آخرَ النَّهارِ، ويقولُ: لا أدري ما رُفعَ من عملِي. يا مَن عـملُه معـروضٌ على مَن يعلمُ السِّرَّ وأخـفى، لا تُبـهـرجْ فـإنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ١٤٥ ـ ١٤٦)، ومسلم (١١٣/٢).

<sup>(</sup>Y) مسلم (1/111).

النَّاقدَ بصيرٌ.

السُّقَمُ على الجِسمِ لهُ تردادُ والعُسمرُ مضَى وزلَّتي تزدادُ ما أبعد شُقَّتِي وما لي زادُ ما أكثر بهرجي ولي نقَّادُ (١)

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنَا بِظَلاُّم ۗ لِلْعَبِيدِ ﴾

فقوله على نفسي، ويه عن ربّه: «يا عبادي إنّي حرمتُ الظّلْمَ على نفسي»، يعني: أنّه منع نفسه من الظلم لعباده، كما قال عزّ وجلّ: ﴿وَمَا أَنَا بِظَلاّمِ لِعباده، كما قال عزّ وجلّ: ﴿وَمَا اللّهُ لِعبِيد ﴾ [ق:٢٩]، وقال: ﴿وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعبَادِ ﴾ [غافر:٢١]، وقال: ﴿وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعبَيد ﴾ [قال: ﴿وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران:٨٠١]، وقال: ﴿وَمَا رَبُّكُ بِظَلاّم لِلْعبِيد ﴾ [فصلت:٢٤]، وقال: ﴿إِنَّ اللّه لا يَظلمُ مَثْقَالَ وقال: ﴿إِنَّ اللّه لا يَظلمُ مَثْقَالَ ذَرّة ﴾ [النساء:١٤]، وقال: ﴿وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضَمًا ﴾ [طهنم: ١١]، والهضم: أن يُنقَص من جزاء حسناته، والظّلم: أن يُعاقب بذنوب غيره، ومثلُ هذا كثيرٌ في القرآن.

وهو مما يدلُّ على أنَّ اللَّهَ قـادرٌ على الظلمِ، ولـكنَّهُ لا يفعلُـه فضلاً منه وجُودًا، وكرمًا وإحسانًا إلى عباده.

وقد فسر كثيرٌ من العلماء الظلم: بأنه وضعُ الأشياء في غيرِ موضِعِها. وأمَّا من فسَّره بالتَّصرُّف في ملك الغيرِ بغيرِ إذنه \_ وقد نقلَ نحوه عن إياسِ ابنِ معاوية وغيره \_ فإنهم يقولون: إنَّ الظُّلْمَ مستحيلٌ عليه، وغيرُ متصورٌ في حقِّه، لأن كلَّ ما يفعلُه فهو تصرُّف في ملكه، وبنحو ذلك أجاب أبو الأسودِ (١) «لطائف المعارف» (٢٤٤ \_ ٢٤٥).



الدؤليُّ لعمران بنِ حصين حين سألهُ عن القدرِ<sup>(١)</sup>.

وخرَّج أبو داودَ، وابنُ ماجه من حديث أبي سنان سعيد بنِ سنان، عن وهب بنِ خالد الحمصيّ، عن ابنِ الدَّيل ميَّ أنَّه سمعَ أُبيَّ بنَ كعب يقولُ: لو أنَّ اللَّهَ عذَّب أهلَ سماواته وأهلَ أرضه؛ لعذَّبهُم وهو غيرُ ظالمٍ لهم، ولو رحمهُم، لكانتْ رحمتُه خيرًا لهم من أعمالهم. وأنه أتى ابنَ مسعود، فقالَ لهُ مثلَ ذلكَ، ثم أتى زيدَ بن ثابت، فحدَّثه عن النبيِّ عَلَيْهِ بمثل ذلكَ<sup>(۱)</sup>.

وفي هذا الحديثِ نظرٌ، ووهبُ بنُ خالدٍ ليسَ بذاكَ المشهورِ بالعلمِ، وقد يُحملُ على أنَّه لو أرادَ تعذيبَهُم لقدَّرَ لهم ما يعذَّبُهم عليهِ، فيكونُ غيرَ ظالمٍ لهُم حينئذِ.

وكونه خلق أفعال العباد وفيها الظلم لا يقتضي وصفه بالظُّلم سبحانه وتعالى، كما أنَّه لا يُوصَف بسائر القبائح التي يفعلها العباد، وهي خلقه وتقريره، فإنَّه لا يُوصف إلا بأفعاله لا يُوصف بأفعال عباده، فإنَّ أفعال عباده مخلوقاته ومفعولاته، وهو لا يُوصف بشيء منها، إنَّما يوصف بما قام به من صفاته وأفعاله، واللَّه أعلم (٣).

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أُوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ آَنَ اللَّهُ مَا نُوعَدُونَ لِكُلِّ أُوَّابٍ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنْيبٍ ﴾

قوله: ﴿ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ﴾ [التوبة:١١٢]، وقال تعالى: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ

<sup>(</sup>۱) كما في «صحيح مسلم» (۸/۸ \_ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (٤٦٩٩)، وابن ماجه (٧٧).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/٧ \_ ٩).

لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ آَتِ ﴾ مَّنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ ﴾ [ق:٣٦، ٣٣] وُفسِّرَ «الحَفظِ لذنوبهِ حتَّى يرجعَ وَفسِّرَ بالحافظِ لذنوبهِ حتَّى يرجعَ عنها، وكلاهُما يدخلُ في الآية.

ومن حفظ وصيّـة اللَّهِ لعبادِهِ وامتثَلهَا فـهو داخلٌ أيضًا، والكلُّ يرجعُ إلى معنى واحد.

وقد ورد في بعض الفاظ حديث يوم المزيد في الجنة، «أن اللَّه تعالَى يقولُ لاهلِ الجنة، إذا است دعاهُم إلى زيارته وكشف لهم الحجَب: «مرحبًا بعبادي الذين حفظُوا وصيَّتي، ورعوا عهدي، وخافوني بالغيب، وكانُوا منِّي على كلِّ حالٍ مشفقينَ».

فأمرُه ﷺ لابنِ عباسٍ أن يحفظَ اللَّهَ، يدخلُ فيهِ هذا كلُّه.

ومن أعظم ما يجبُ حفظُه من المأمورات الصلواتُ الخمسُ. قالَ اللَّه تعالى: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المعارج: ٣٤].

وقال النبيُّ ﷺ: «من حافظ عليها كان له عند الله عهداً أن يدخله الجنة »(١). الحديث.

وفي حديث آخر: «من حافظ عليهن كن له نوراً وبرهانًا ونجاةً يوم القيامة »(٢) الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجـه: مالك «الموطأ» (۹۲)، وأحمـد في «المسند» (۳۱۵، ۳۱۹)، وأبو داود (۱٤۲۰)، وابن ماجه (۱٤٠۱) عن عبادة بن الصامت فطشخ.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٩٦١)، والدارمي (٢٧٢٤) عن عبد اللَّه بن عمرو.



ومما أمرَ اللَّهُ بحفظه الأيمانُ، لما ذكرَ كفارةَ اليمينِ قالَ: ﴿ ذَلِكَ كَفَارَةُ أَيْمَانِكُمْ النَّاسِ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ ﴾ [المائدة:٨٩] فإن الأيمانَ كثيرًا ما تقعُ من الناسِ وموجباتها مختلفةٌ. فتارة يجبُ فيها كفارةٌ يمين، وتارةً يجبُ بها كفارةٌ مغلظةٌ، وتارةً يلزمُ بها المحلوفُ عليهِ من طلاقٍ ونحوه. فمن حفظ أيمانَهُ دلَّ على دخولِ الإيمانِ في قلبه.

وكانَ السلفُ كثيرًا يحافظونَ على الأيمانِ. فمنهم من كانَ لا يحلفُ باللَّهِ البَّتة، ومنهم من كانَ يتورعُ حتى يكفرَ فيما شكَّ فيه من الحنث. ووصى الإمامُ أحمدُ رحمه اللَّه عند موتِهِ أن يخرجَ عنه كفارةُ يمينٍ. وقال: أظنُّ أنِّي حنثتُ في يمين حلفتُها.

وقد رُويَ عن أيوبَ عليه السلامُ أنه كان إذا مرَّ باثنينِ يحلفانِ باللَّهِ ذهب فكفرَ عنهُما، لئلا يأثمان وهما لا يشعران.

ولهذا لما حلفَ على ضربِ امرأتِهِ مائةَ جلدةٍ، أفتاهُ اللَّهُ بالرخصةِ لحفظِهِ لاَيمانِهِ وأيمانِ غيرِه.

وقد اختلفَ العلماءُ: هل تتعدَّى الرخصةُ إلى غيرِه أم لا؟

وقال يزيدُ بن أبي حبيب: بلغني أنَّ من حملة العرشِ من يسيلُ من عينيهِ أمثالُ الأنهارِ من البكاء، فإذا رفع رأسه قال: سبحانك ما تُخشَى حقَّ خشيتك، فيقولُ اللَّهُ تعالى: لكنَّ الذينَ يحلفونَ باسمي كاذبينَ لا

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٧٦/٥، ٢٨٢)، وابن ماجه (٢٧٧) من حديث ثوبان يُؤثَّك.

يعلمونَ ذلكَ.

وقد وردَ التشديدُ العظيمُ في الحلفِ الكاذبِ باللَّهِ، ولا تصدرُ كثرةُ الحلفِ باللَّهِ إلامن الجهلِ باللَّهِ تعالَى، وقلةِ هيبتهِ في الصدورِ.

ومما يلزمُ المؤمن حفظَهُ رأسهُ وبطنَهُ، كما في حديث ابنِ مسعود ولا المرفوع: «الاستحياءُ من اللهِ حقَّ الحياءِ أن يحفظَ الرأسَ وما وعَى، ويحفظَ البطنَ وما حوَى» (١) . خرجهُ الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ.

وحفظُ البطنِ وما حَوى: يتضمن حفظَ القلبِ عن الإصرارِ على محرمٍ. وقد جمَع اللَّهُ ذلكَ كلَّ على أَوْلَئِكَ وَقد جمَع اللَّهُ ذلكَ كلَّ اللهُ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء:٣٦].

ويدخلُ في حفظِ البطنِ وما حَوى: حفظُه من إدخـالِ الحرامِ إليـهِ من المُعروباتِ. المُأكولاتِ والمشروباتِ.

ومما يجبُ حفظُه من المنهياتِ: حفظُ اللسانِ والفرج. وفي حديثِ أَبي هريرةَ وَعُلَّكُ : «من حفظ ما بين لحييهِ وما بينَ رجليهِ دخلَ الجنةَ». خرجه الحاكم (٢).

وخرجه البخاريُّ من حديثِ سهلِ بنِ سعد رطي عن النبيِّ عَلَيْهُ ولفظه: «من يضمنُ لي ما بينَ لحييه ورجليه، أضمنُ له الجنة)».

وفي «مسند الإمام أحمد» (٣) عن أبي موسى عن النبيِّ عَلَيْكِيَّ قَالَ: «من حفظَ ما بين فقميه وفرجيه دخلَ الجنةَ».

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٣٨٧)، والترمذي (٢٤٥٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٣٦٢)، والترمذي (٢٤٠٩)، والحاكم (٤/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٤/ ٣٩٨).



وقد أمرَ اللَّهُ بحفظ الفرجِ خاصةً ومدحَ الحافظين له قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ قُلَ لِلْمُوْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ﴾ الآية [النور:٣٠]. وقال تعالى: ﴿ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ ﴾ [الاحزاب:٣٥]. وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لَفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ﴿ قَ ﴾ إلاَّ عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ لِلاَّ عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون:٥،٢].

وقد روى عن أبي إدريس الخولاني أن أول ما وصَّى اللَّهُ آدمَ عند إهباطهِ إلى الأرضِ بحفظِ فرجِهِ، وأن لا يضعه للا في حلال (١).

### \* \* \*

وقوله ﷺ: «يحفظك» يعني: أنَّ من حفظ حدودَ اللَّه، وراعَى حقوقَه، حفظهُ اللَّه، فإنَّ الجزاءَ من جنسِ العملِ، كمَا قالَ تعالى: ﴿ أَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي مُن جنسِ العملِ، كمَا قالَ تعالى: ﴿ أَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي مُن جنسِ العملِ، كمَا قالَ تعالى: ﴿ إِن بِعَهْدِكُمْ ﴾ [البقرة:١٥١]، وقال: ﴿ إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُ كُمْ ﴾ [محمد:٧].

وحفظُ اللَّهِ لعبدِهِ يدخلُ فيه نوعانِ:

أحدُهما: حفظُه له في مصالح دنياهُ، كحفظه في بدنه وولده وأهله وماله، قال اللّه عز وجله في مصالح دنياه ومن عَنْه وَمِنْ خَلْفه يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّه فَاللّه اللّه وَاللّه عَنْ اللّه عَنْهُ اللّه وَاللّه وَلّه وَ

وقال عليٌّ طُطْنَك: إنَّ مع كلِّ رجلٍ ملكين يحفظانِه مما لم يقدَّر فإذا جاءَ القدرُ خلَّيا بينهُ وبينهُ، وإنَّ الأجل جُنةٌ حصينةٌ.

<sup>(</sup>١) «الاقتباس» (ص ٢٤ ـ ٢٧).

وقال مجاهدٌ: ما مِن عبد إلا له ملكٌ يحفظُه في نومه ويقظته من الجنِّ والإنسِ والهوامِّ، فما من شيءٍ يأتيهِ إلا قالَ: وراءَك، إلا شيئًا أذنَ اللَّهُ فيه فيصيبُهُ.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ، وأبو داودَ، والنسائيُّ (۱) من حديثِ ابنِ عمرَ، قالَ: لم يكنْ رسولُ اللَّه ﷺ يدعُ هؤلاءِ الدَّعواتِ حين يُمسي وحين يُصبحُ: «اللهمّ إني أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلِي أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلِي ومالِي، اللهمَّ استُر عورتي، وآمن روعاتي، واحفظني من بين يديَّ ومن خلِفي، وعن شمالِي ومن فوقي، وأعوذُ بعظمتِكَ أن أُغتَالَ من تحتِي».

ومَن حفظَ اللَّهَ في صباهُ وقوتِه، حفظُهُ اللَّهُ في حالِ كبرهِ وضعفِ قوته، ومتَّعهُ بسمعِهِ وبصرِهِ وحولهِ وقوتَه وعقلهِ.

كان بعضُ العلماءِ قـد جاوزَ المئةَ سنة وهو ممتَّعٌ بقوَّته وعـقلهِ، فوثب يومًا وثبةً شديدةً، فعُوتبَ في المعاصِي في الصِّغر، فحفظناها عن المعاصِي في الصِّغر، فحفظها اللَّهُ علينا في الكبر.

وعكسُ هذا: أنَّ بعضَ السلف رأى شيخًا يسألُ الناسَ، فقالَ: إنَّ هذا ضيَّع اللَّهَ في صغرِه، فضيَّعهُ اللَّهُ في كبرِه.

وقد يحفظُ اللَّهُ العبدَ بصلاحِهِ بعدَ موتهِ في ذريَّته، كَما قِيل في قولِه تعالى: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾ [الكهف: ٨٦]: إنَّهُما حُفظا بصلاح أبيهما.

قال سعيدُ بن المسيب لابنه: لأزيدنَّ في صلاتي مِن أجلك، رجاء أن

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٥٢)، وأبو داود (٥٠٧٤)، والنسائي (٨/ ٢٨٢).



أُحفظَ فيك، ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾، وقالَ عُـمرُ بنُ عبدِ العزيزِ: ما مِنْ مؤمنِ يموتُ إلا حفظهُ اللَّهُ في عقبِهِ وعقبِ عقبهِ.

وقال ابنُ المنكدرِ: إنَّ اللَّهَ ليحمفظُ بالرجلِ الصالح ولدَه وولدَ ولده والده والدويراتِ التي حولَهُ، فما يزالونَ في حفظِ من اللَّهِ وسترِ.

ومتى كانَ العبدُ مشتغلاً بطاعة اللَّه، فإنَّ اللَّهَ يحفظُهُ في تلكَ الحال، وفي «مسند الإمام أحمد» عن النبيِّ عَيَّكِيُّ، قالَ: «كانت امرأةٌ في بيت، فخرجتْ في سريَّة من المسلمين، وتركت ثنتي عشرة عنزاً وصيصيتها كانت تنسج بها، قالَ: ففقدت عنزاً لها وصيصيتها، فقالت نا ربِّ، إنَّكَ قد ضَمنت لمن خرج في سبيلك أن تحفظ عليه، وإنِّي قد فقدت عنزاً من غنمي وصيصيتي، وإنِّي أنشدُك عنزي وصيصيتي». قالَ: وجعلَ رسولُ اللَّه عَيَّكِيُّ يذكر شدَّة مناشدتها ربَّها تبارك وتعالى، قال رسولُ اللَّه عَيَّكِيُّ يذكر شدَّة مناشدتها ربَّها تبارك وتعالى، قال رسولُ اللَّه عَيَّكِيُّ يذكر شدَّة مناشدتها ومثلُها» (۱) .

والصيصيةُ: هي الصِّنارةُ التي يُغزلُ بها ويُنسجُ.

ف من حفظ اللَّه حفظه اللَّه من كلِّ أذى. قال بعض السلف: من اتقى اللَّه، فقد حفظ نفسه ، واللَّه العنيُّ عنه .

ومن عجيبِ حفظِ اللَّه لمن حفظهُ أن يجعلَ الحيواناتِ المؤذيةِ بالطبعِ حافظةً له من الأذَى، كَـما جرى لسفينةَ مـولَى النبيِّ ﷺ حيث كُـسرَ به المركبُ، وخرج إلى جزيرة، فـرأى الأسدَ، فجعلَ يشي معـهُ حتَّى دلَّه على الطريقِ، فلمَّا أوقفَهُ عليها، جعلَ يُهمهِمُ كأنَّه يُودِّعُهُ، ثم رجعَ عنه (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الحاكم (٣/ ٢٠٦)، والطبراني في «الكبير» (٧/ ٨٠ ـ ٨١).

ورُوي أنَّ إبراهيمَ بنَ أدهم كانَ نائمًا في بستانٍ وعنده حـيَّةٌ في فمها طاقةُ نرجسٍ، فما زالت تذبُّ عنه حتَّى استيقظ.

وعكسُ هذا، أن من ضيعَ اللَّه، ضيَّعهُ الـلَّهُ، فضاع بين خلقهِ حتى يدخلَ عليه الضورُ والأذى ممنَ كانَ يرجُو نفعَهُ من أهلهِ وغيرِهم، كما قالَ بعضُ السلف: إني لأعصِي اللَّهَ، فأعرِفُ ذلكَ في خُلُقِ خادمِي ودابَّتي.

النوعُ الثاني من الحفظ: وهو أشرفُ النوعينِ: حفظُ اللَّهِ للعبدِ في دينهِ وإيمانه، فيحفظُه في حياتِه من الشبهاتِ المُضِلَّةِ، ومن الشهواتِ المحرَّمةِ، ويحفظُ عليه دينه عند موته، فيتوفَّاه على الإيمان.

قال بعضُ السلف: إذا حضرَ الرجلُ الموتَ يقالُ للملكِ: شمَّ رأسهُ، قالَ: أجدُ في رأسهُ الصيامَ، قال: شمَّ الجدُ في ولبهِ الصيامَ، قال: شمَّ قلمه، قال: أجد في قلبه القيامَ، قالَ: حفظَ نفسه، فحفظهُ اللَّهُ.

وفي «الصحيحينِ»(١) عن البراء بن عازب عن النبيِّ ﷺ أنه أمره أن يقولَ عند منامه : «إن قبضت نفسي، فارحمها، وإنْ أرسلتها، فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين ».

وفي حديث عمر أنَّ النبيَّ عَيَّكَ عَلَمَهُ أن يقولَ: «اللَّهمَّ احفظني بالإسلامِ قائمًا، واحفظني بالإسلامِ قاعدًا، واحفظني بالإسلامِ راقدًا، ولا تُطع فيَّ عدوًا ولا حاسِدًا». خرَّجهُ ابنُ حبانَ في «صحيحه»(٢)

وكان النبي عَيَالِيَة يودِّع من أراد سفراً، فيقولُ: «أستودعُ اللَّه دينكَ وأمانتكَ (١) أخرجه: البخاري (٨/٨٧)، ومسلم (٨/٩٧) من حديث أبي هريرة ولات وليس من حديث البراء، أما حديث البراء، فهو بلفظ آخر، أخرجه: البخاري (١/١٧)، ومسلم (/٧٧٨). (٢) أخرجه: ابن حبان (٩٣٤).



وخواتيمَ عملك »(١) ، وكان يقولُ: ﴿إِن اللَّهَ إِذَا استُودِعَ شيئًا حفظهُ ». خرَّجهُ النسائيُّ وغيرُه (٢) .

وفي الجملة، فإنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ يحفظُ على المؤمنِ الحافظِ لحدود دينه، ويحُولُ بينه وبين ما يُفسدُ عليه دينَه بأنواع منَ الحفظ، وقد لا يشعرُ العبدُ ببعضها، وقد يكونُ كارهًا له، كما قال في حقِّ يوسفُ عليه السلام: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤].

قال ابنُ عباسٍ في قوله تعالَى: ﴿ أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ ﴾ [الانفال:٢٤]، قال: يحولُ بين المؤمنِ وبين المعصيةِ التي تجرهُ إلى النارِ.

وقال الحسنُ \_ وذكرَ أهلَ المعاصِي \_: هانُوا عليهِ، فعَصوْه، ولو عزُّوا عليه لعصمَهُم.

وقال ابنُ مسعود: إنَّ العبدَ ليهمُّ بالأمرِ من التجارةِ والإمارةِ حتى يُيسر لهُ، فينظرُ اللَّهُ إليه فيقولُ للملائكة: اصرفوه عنهُ، فإنهُ إن يسرتُهُ له أدخلتُه النارَ، فيضرف اللَّهُ عنهُ، فيظلُّ يتطيَّرُ يقولُ: سبقنِي فلانٌ دهانِي فلانٌ، وما هو إلا فضلُ اللَّه عزَّ وجلَّ.

وخرَّج الطبرانيُّ من حديثِ أنسٍ عن النبيِّ عَيَّالِيَّةِ: «يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: إن من عبادي من لا يُصلحُ إيمانَهُ إلا الفقرُ، وإن بسطتُ عليه أفسدَهُ ذلكَ، وإن من عبادي من لا يصلحُ إيمانَهُ إلا الغنى، ولو أفقرتُه، لأفسدَهُ ذلكَ، وإنَّ من عبادي من لا يصلحُ إيمانَهُ إلا الصِّحَّةُ، ولو أسقمتُهُ لأفسدَهُ ذلكَ، وإنَّ من عبادي مَن لا يصلحُ إيمانَهُ إلا السقمُ، ولو

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۳٤٤٢)، (٣٤٤٣)، وابس ماجه (٢٨٢٦)، وأحمد (٧/٧، ٢٥، ٣٨، ١٦٦) أخرجه: الترمذي (٢/٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٨٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٥٢٠).

أصححتُهُ لأفسدَهُ ذلك، وإنَّ من عبادي من يطلبُ بابًا من العبادة فـأكفُّه عنـهُ، لكيلا يدخلهُ العُجبُ، إني أدبرُ عبادي بعلمي بما في قلوبهم، إنِّي عليمٌ خبيرٌ (١) . (٢) .

\* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ مَّنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾

قال الفضيلُ في قوله تعالى: ﴿ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ ﴾ [ق:٣٣] قال: «هو الرجلُ يذكرُ ذنوبَهُ في الخلاء فيستغفرُ اللَّهَ منهاً» (٣).

\* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِنَ لُغُوبٍ ﴾

وقال الحكمُ: سُئِل أبو مجلز عن الرجلِ يضعُ إحْدَى رجليهِ على الأُخْرَى؟ فقالَ الحكمُ: لا بأسَ بِهِ، إنَّما هذا شيءٌ قالهُ اليهودُ: إنَّ اللَّهَ لَمَّا خَلَقَ السماواتِ والأرضَ استراحَ، فجلسَ هذه الجلسة، فأنزلَ اللَّهُ عز وجل: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لُغُوبٍ ﴾ [ق:٣٨].

خرَّجه أبو جعفر ابنُ أبي شيبةَ في «تاريخه» (٤) .

وقد ذكرَ غيرُ واحد من التابعينَ: أنَّ هذه الآيةَ نزلت بسببِ قبولِ اليهود: إنَّ اللَّهَ خلقَ السماواتِ والأرضَ في ستةِ أيامٍ ثم استراحَ في اليومِ السابع، منهُم: عِكرمةُ وقتادةُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٣١٨ ـ ٣١٩)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص١٢١)، والطبراني في «الأوسط» (٩٣٥٢) مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٨٧ \_ ٤٩٤). (٣) «شرح حديث شداد بن أوس» (٦٨).

<sup>(</sup>٤) وكذا أبو بكر بن أبي شيبة في «المصنف» (٥/ ٢٢٨).



فهذا كلامُ أئمةِ السلفِ في إنكارِ ذلكَ ونسبتهِ إلى اليهودِ، وهذا يدلُّ على أنَّ الحديثَ المرفوعَ المرويُّ في ذلكَ لا أصلَ لرفعهِ، وإنما هو متلقى عن اليهودِ، ومَن قالَ: إنَّه على شرطِ الشيخينِ فقدْ أخطاً.

وهو من رواية محمد بن فُليح بن سليمان، عن أبيه، عن سعيد بن الحارث، عن عُبيد بن حُنين: سمع قتادة بن النعمان يحدثُه عن النبي ﷺ على الحارث، عن عُبيد بن حُنين: سمع قتادة بن النعمان يحدثُه عن النبي ﷺ عنى قول أبي مُجلز. وفي آخرِه: وقال عزّ وجلّ: «إنها لا تصلح لبشر».

وعُبيد بنُ حُنين، قيلَ: إنه لمْ يسمعْ من قتادة بنِ النعمانِ \_: قالَهُ البيهقيُ (١) .

وفُليحٌ، وإن خرَّج له البخاريُّ فقد سبقَ كلامُ أئمةِ الحفاظِ في تضعيفهِ، وكان يحيى بنُ سعيد يقسعرُ من أحاديثِه، وقال أبو زُرعةَ \_ فيما رواه عنه سعيد البرذعيُّ \_: فُليحٌ واهي الحديث، وابنُهُ محمدٌ واهي الحديث.

ولو كان النبيُّ عَلَيْكُ يروي عن ربِّه أنه قال: «إنها لا تصلحُ لبشرِ» لم يفعله رسول اللَّه عَلَيْكُ ، ولو كان قد انتسخ فعله الأول بهذا النهي لم يستمر على فعله خلفاؤه الراشدون الذين هم أعلمُ أصحابه به، وأتبعهم لهديه وسنته.

وقد رُوي عن قتادة بنِ النعمانِ من وجه آخر منقطع، من رواية سالم أبي النضر، عن قتادة بنِ النعمانِ \_ ولم يدركُ هُ \_، أنه رَوَى عن النبي عَلَيْكُ ، أنه نهى عن ذلك َ. خرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢) .

وهذا محتملٌ، كما رواه عنه جابرٌ وغيرُه. فأما هذه الطَّامةُ، فلا تحتملُ أصلاً.

(Y) «المسند» (٣/ ٢٤).

<sup>(</sup>١) «الأسماء والصفات» (ص ٣٥٦).

وقد قيل : إن هذا مما اشتبه على بعض الرواة فيه ما قالَهُ بعض السيهود، فظنه مرفوعًا فرفَعَهُ، وقد وَقَعَ مثلُ هذا لغيرِ واحد من متقدمي الرواة، وأُنكر فظنه عليهم، وأنكر الزبيرُ على من سمعهُ يحدثُ عن النبيِّ عَلَيْهُ، وقالَ: إنَّما حكاه النبي عَلَيْهُ عن بعض أهلِ الكتابِ.

فروى مسلمُ بنُ الحجاجِ في "كتابِ التفصيلِ" والبيهقيُّ في "المدخلِ" (١) من رواية ابنِ أبي الزّناد، عن هشام بن عُروة، عن عبدِ اللّهِ عُروة، عن عُروة، أن الزبيرَ سمع رجلاً يحدثُ حديثًا عن النبيِّ عَلَيْهُ، فاستمعَ الزبيرُ له، حتَّى إذا قَضَى الرجلُ حديثه قال لهُ الزبيرُ: أنتَ سمعتَ هذا من رسولِ اللّهِ عَلَيْهُ؟ قال الرجلُ: نعم. فقالَ الزبيرُ: هذا وأشباهه مما يمنعنا أن نحدث عن رسولِ اللّه عَلَيْهُ، قد \_ لعمري \_ سمعتُ هذا من رسولِ اللّه عَلَيْهُ وأنا يومئذ حاضرٌ، ولكنَّ رسولَ اللّه عَلَيْهُ ابتدأ هذا الحديث، فحدثناهُ عن رجلٍ من أهلِ الكتابِ حدَّثه إياه، فجئتَ أنتَ بعد أن تقضَّى صدرُ الحديثِ وذكرُ الرجلِ الذي من أهلِ الكتابِ، فظننتَ أنه من حديث رسولِ اللّه عَلَيْهُ.

<sup>(</sup>١) و «الأسماء والصفات» (ص ٣٥٧).

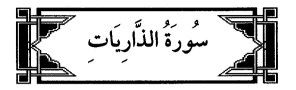
<sup>(</sup>۲) وكذا في «التمييز» (ص ۱۷۵).



ولو ذكرنا الأحاديث المرفوعة التي أُعِلَّبُ بأنها موقوفة: إمَّا على عبدِ اللَّهِ ابن سلام، أو على كعبٍ، واشتبهت على بعضِ الرواةِ فرفَعَها، لطالَ الأمرُ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۵۷۵ ـ ۵۷۷).



# قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾

وقال سفيانُ الثوريُّ: قرأ واصلٌ الأحدبُ هذه الآية: ﴿ وَفِي السَمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات:٢٦]، فقالَ: ألا إنَّ رزقي في السماءِ وأنا أطلبُه في الأرضِ؟ فدخل خَربةً، فمكث ثلاثًا لا يُصيب شيئًا، فلمَّا كان اليومُ الرابعُ، إذ هو بدوخلَة من رُطَب، وكانَ له أخٌ أحسن نيةً منه، فدخلَ معه فصارتًا دوخلَّتينِ، فلم يزلُ ذلك دأبُهما حتَّى فرَّق الموتُ بينهما (١).

### \* \* \*

# قوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾

إن اللَّهُ تعالى خلقَ الخلقَ وأوجدَهُم لعبادَته الجامعة لخشيته ورجائه ومحبته كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦] وإنَّما يُعبدُ اللَّهُ سبحانه بعد العلم به ومعرفته، فبذلك خلق السموات والأرض وما فيهما للاستدلال بهما على توحيده وعظمته كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى عَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ وَمَنَ الأَرْضِ مَثْلَهُنَّ يَتَنزَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ وأَنَ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بكُلِّ شَيْءٍ عَلْمًا ﴾ [الطلاق:١٢].

وقد عُلِمَ أنَّ العبادةَ إنما تُبنى على ثلاثةِ أصولٍ: الخوفِ، والرجاءِ، (١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٥٦١).

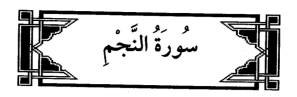
والمحبة. وكلُّ منهما فرض لازمٌ، والجمع بين الثلاثة حتم واجبٌ، فلهذا كان السلف يذمون من تعبَّد بواحد منها وأهمل الآخرين، فإنَّ بدع الخوارج ومن أشبه هُم إنما حدثت من التشديد في الخوف والإعراض عن المحبة والرجاء، وبدع المرجئة نشأت من التعلق بالرجاء وحدة والإعراض عن الخوف، وبدع كثير من أهل الإباحة والحلول ممن يُنسب إلى التعبد نشأت من إفراد المحبة والإعراض عن الخوف والرجاء.

وقد كثر في المتأخرين المنتسبين إلى السلوك تجريد الكلام في المحبة وتوسيع القول فيها بما لا يُساوي على الحقيقة مثقال حبة، إذ هو عار عن الاستدلال بالكتاب والسنة، وخال من ذكر كلام من سلف من سلف الأمة وأعيان الأئمة، وإنّما هو مجرد دعاوى، قد تُشرف بأصحابها على مهاوي، وربما استشهد وا بأشعار عشاق الصور، وفي ذلك ما فيه من عظيم الخطر، وقد يحكون حكايات العشاق، ويشيرون إلى التأدب بما سلكوه من الآداب يحكون حكايات العشاق، ويشيرون إلى التأدب بما سلكوه من الآداب والأخلاق، وكل هذا ضرر عظيم ، وخطر وسيم ، وقد يكثر ذكر المحبة، ويعيدها ويبديها من هو بعيد عن التلبس بمقدماتها ومباديها، وما أحسن قول ويعيدها ويبديها من هو بعيد عن التلبس بمقدماتها ومباديها، وما أحسن قول عن هذه المسألة لا تسمعها النفوس فتدعيها»، فإن النفوس ممتلئة من الكبر والفخر والغرور، "والمتشبع بما لم يُعطَ كلابس ثوبي زور" )، وكثير ما تقترن دعوى المحبة بالشطح والإدلال وما ينافي العبودية من الأقوال والأفعال (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البخاري (٧/ ٤٤ \_ ٤٥)، ومسلم (٦/ ١٦٩) من حديث أسماء وطيُّها.

<sup>(</sup>٢) «استنشاق نسيم الأنس» (ص ٢٥ ـ ٢٧).



# قوله تعالى: ﴿ أَفَمِنْ هَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ آَنَهُ وَأَنتُمْ سَامِدُونَ ﴾ وَتَضْحَكُونَ وَلا تَبْكُونَ ﴿ آَنتُمْ سَامِدُونَ ﴾

وقدْ أَفْتَى قاضي القضاة أبو بكر محمدُ بنُ المظفر الشاميُّ الشافعيُّ ـ وكانَ أَحَـدُ العُلماء الصَّالحينَ الزُّهاد، الحاكمينَ بالعـدل وكانَ يُقـالُ عنهُ: لو رُفعَ مذهبُ الشافعيِّ من الأرضِ لأمْلاهُ من صدرِه ـ بتحريم الغناءِ، وهذه صورةُ فُتياهُ بحروفها، قالَ: لا يجُوزُ الضربُ بالقضيب ولا الغناءُ ولا سماعُه، ومن أضافَ هذا إلى الشافعيِّ فقد كذب عليه. وقد نصَّ الشافعيُّ في كتاب «أدب القضاء»: أنَّ السرجلَ إذا داوَم على سماع الغناء، رُدَّتْ شهادتُه، وبطلتْ عدالتُه. وقـالَ اللَّه تعالى: ﴿ أَفَمِنْ هَذَا الْعَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ فَكُ وَتَصْحَكُونَ وَلا تَبْكُونَ عَنْ اللهِ وَأَنتُمْ سَامِدُونَ ﴾ [النجم: ٩٥ - ٦٦] قالَ ابن عباس: معناه تُغَنُّون بلغة حمير. وقال اللَّهُ عزَّ جلَّ: ﴿ وَمَنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو َ الْحَديثِ لِيُضلُّ عَن سَبيل اللَّه بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [لقمان: ٦] جاء في التفسير: أنه الغناء والاستماع إليه. ورُوي عن رسُول اللَّه ﷺ أنَّه قالَ: «إنَّ اللَّهَ كَرهَ صوتين أحمقين فاجرين: صوت عند نعمة، وصوتٌ عندَ مصيبة»(١) . يُريد بذلكَ الغناءَ والنوحَ. وقــالَ ابنُ مســعود: الغناءُ خطبةُ الزِّنا. وقال مكحولٌ: الغناءُ ينبتُ النفاقَ في القلب، كما ينبتُ السَّيلُ البقْلُ. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٠٠٥).



هذا جوابُ محمدِ بنِ المظفرِ الشاميِّ الشافعيِّ. ثم كتبَ بعدهُ موافقةً له على فُتياه، جماعةٌ من أعيانِ فقهاءِ بغدادَ: من الشافعيةِ والحنفيّةِ والحنبليَّةِ في ذلكَ الزَّمانِ، وهو عصرُ الأربعِ مئةً. وهذا يخالفُ قولَ كثيرٍ من الشافعيَّة، في حمل كلامِ الشافعي على كراهةِ التنزيهِ.

والمعنى المقتضي لتحريم الغناء: أنَّ النفوسَ مجبولةٌ على حُبِّ الشهوات، كما قالَ تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ الآية [آل عمران:١١] فجعلَ النساءَ أوّلَ الشهواتِ المزينة. والغناءُ المشتملُ على وصف ما جُبلتِ النفوسُ على حُبِّه، والشَّغفُ به \_ من الصُّورَ الجميلة \_ يُثيرُ ما كمنَ في النفوسِ من تلك المحبّة ويُشوقُ إليها، ويُحرِّكُ الطبع ويزعجه، ويخرجُه عن الاعتدالِ، ويؤزُنُّه إلى المعاصي أزَّا. ولهذا قيل: إنه رقيةُ الزنا.

وقد افتُتنَ بسماعِ الغناء، خلق كثيرٌ فأخرجهُم استماعُه إلى العشقِ، وفُتنوا في دينهِم. فلو لم يرد نص صريحٌ في تحريمِ الغناءِ بالشعرِ الذي تُوصفُ فيه الصُّورُ الجميلة لكانَ محرّمًا بالقياسِ على النظرِ إلى الصُّورِ الجميلةِ التي يحرمُ النظرُ إليها بالشهوةِ، بالكتابِ والسنةِ وإجماعِ من يُعتدُّ به من علماءِ الأمةِ. فإنَّ الفتنة كما تحصُلُ بالنظرِ والمشاهدةِ، فكذلك تحصلُ بسماعِ الأوصافِ، واجتلائها من الشعرِ الموزونِ المحرّك للشهواتِ.

ولهذا نهى النبيُّ عَلَيْكِ أَن تصفَ المرأةُ المرأةُ لزوجها، كَأَنّه ينظرُ إليها (١) . لِمَا يُخشى من ذلكَ من الفتنةِ . وقد جعلَ النبيُّ عَلَيْكِ زِنا العينينِ النظرَ، وزنا الأذنينِ الاستماع (٢) . وقالَ أبو هريرةَ وَطَيْك : ثلاثٌ فاتناتٌ مُ فتناتٌ يُكبنَ في

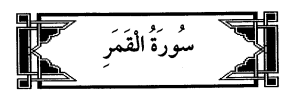
<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٧/ ٤٩)، وأبو داود (٢١٥٠)، والترمذي (٢٧٩٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۸/ ۲۷)، ومسلم (۸/ ۵۲).

النارِ: رجلٌ ذُو صورة حسنة، فاتن مفتون به يُكبُّ في النار، ورجل ذو شعر حسن، فاتن مفتون حسن، فاتن مفتون به يُكبُ في النارِ. ورجل ذو صوت حسن، فاتن مفتون به يُكبُ في النارِ. خرّجه حميد بن زنجويه في «كتابِ الأدبِ»(١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «نزهة الأسماع» (ص ٦٤ \_ ٦٧).



قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَسُعُرٍ ﴿ يَوْمَ لَوْمُ لَكُنْ لَهُ مَلَّ سَقَرَ ﴾ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ ﴾

ومن أنواع عذابِهم سحبُهم في النَّارِ على وجوههم، قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ ﴿ يَهُ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ ﴾ [القمر:٤٧، ٤٤]، وقالَ تعالى: ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ يَكُ وَ الْأَعْلالُ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر:٧٠] أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ إِنَ النَّارِ مِنَّ وَفِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر:٧٠] قالَ قتادةُ: يسحبُونَ في النارِ مرةً وفي الحميم مرةً، وقالَ تعالى: ﴿ يَوْمَ تُقَلِّبُ وَجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولا ﴾ [الاحزاب:٢٦].

وقالَ قتادةُ: قالَ ابنُ عباسِ ﴿ صَعُودًا ﴾ [المدار:١٧]: صخرةٌ في جهنمَ يُسحَبُ عليها الكافرُ على وجهه.

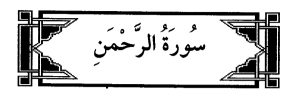
وقالَ كعبٌ: يقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ للإمامِ الجائرِ: ﴿خُذُوهُ فَغُلُوهُ ﴿نَّ ثُمَّ الْمُحْمِمُ صَلُّوهُ ﴾ [الحاقة: ٣٠] فيُسحَبُ على وجهِه في النَّارِ، فينتثرُ لحمهُ وعظامه ومخُّهُ.

وقالَ ثابتٌ أبو زيد القيسيُّ، عن عاصمِ الأحول، عن أبي منصورِ مَولى سليم أنَّ ابنَ عباسِ قالَ: ﴿ يُسْحَبُونَ ﴿ آلِ فِي الْحَمِيمِ ﴾ [غافر: ٧١، ٧١]. قالَ أبو زيدٍ: أُراه قالَ: ينسلخُ كلُّ شيءٍ عليه من جلدٍ ولحمٍ وعروقٍ وأعصابٍ حتَّى

يصير في عقبيه جسدٌ من لحمه مثلُ طوله، وطولُهُ ستونَ ذراعًا، ثمَّ يُكسَى جلدًا آخرَ، ثمَّ يسجرُ في الحميمِ. خرَّجُه كلَّه ابنُ أبي حاتم (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) "التخويف من النار" (ص ١٤٧ ـ ١٤٨).



# قوله تعالى: ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ﴾

إِنَّ الشتاء له مشرقٌ ومغربٌ، والصيفَ كذلك، ولهذا ثَنَّاهما اللَّه تعالى في قوله: ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ﴾ [الرحمن:١٧] وجمعَهما في قوله: ﴿ بِرَبِ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ ﴾ [المعارج: ٤] باعتبار مشارق الشتاء والصيف والخريف والربيع؛ فإنَّ لكل يومٍ من السنة مطلعًا مشرقًا خاصا ومغربًا خاصا، وأفردَهما في قوله: ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ﴾ [الشعراء:٢٨] باعتبار الجنس (١).

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾

وقد ضمِنَ اللَّهُ سبحانَهُ الجنةَ لمن خافَهُ من أهلِ الإيمان، فقالَ تعالَى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾ [الرحس:٤٦] قال مجاهدٌ: في هذه الآية: اللَّهُ قائمٌ على كلِّ نفسٍ بما كسبتْ، فمن أراد أن يعمل شيئًا فخاف مقام ربِّه عليه، فله جنتان.

وعنه أنه قالَ: هو الرجلُ يذنبُ فيذكرُ مقامَ اللَّهِ فيدعهُ. وعنه قالَ: هو الرجلُ يهمُّ بالمعصيةِ فيذكرُ اللَّهَ فيترُكُها.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/۲۹۳).

وقال عليُّ بنُ أبي طلحـةَ عن ابنِ عباسٍ: وعد اللَّهُ المؤمنينَ الـذين خافُوا مقامَهُ وأدَّوا فرائضَهُ الجنةَ.

وعن الحسنِ، قــالَ: قالتِ الجنةُ: يا ربِّ لمنْ خلقْـتني، قالَ: لمن يعـبدُني وهو يخافُني.

وقال يزيدُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ الشخيرِ: كنَّا نحدَّثُ أنَّ صاحبَ النارِ الذي لا تمنعُهُ مخافةُ اللَّهِ من شيءِ خفي له.

وعن وهب بنِ منبهِ، قال: ما عُبدَ اللَّهُ بمثل الخوف.

وقال أبو سليمانَ الدارانيُّ: أصلُ كلِّ خيرٍ في الدنيا والآخرةِ الخوفُ من اللَّهِ عزَّ وجلَّ، وكلُّ قلبٍ ليسَ فيه خوفُ اللَّهِ فهو قلبٌ خربٌ.

وقال وهيبُ بنُ الوردِ: بلغنا أنَّه ضُرب لخوف اللَّهِ مثلٌ في الجسد، قيلَ: إنما مثلُ خوف اللَّه، كمثلِ الرجلِ يكونُ في منزلِه فلا يزالُ عامرًا ما دامَ فيه ربَّه، فإذا فارق المنزلَ ربَّه وسكنَهُ غيرُه خربَ المنزلُ، وكذلكَ خوفُ اللَّه، فإذا فارق تعالَى، إذا كانَ في جسد لم يزلْ عامرًا ما دامَ فيه خوفُ اللَّه، فإذا فارق خوفُ اللَّه الجسد خرب، حتى إنَّ المارَّ يمرُّ بالمجلسِ من الناسِ فيقولونَ: بئسَ العبدُ فلانَّ، فيقولُ بعضُهم لبعضٍ: ما رأيتم منه؟ فيقولونَ: ما رأينا منه شيئًا غير أنَّا نبغضه، وذلك أن خوفَ اللَّه فارقَ جسدَه، وإذا مرَّ بهم الرجلُ فيه خوفُ اللَّه، قالُوا: نعمَ واللَّه الرجلُ، فيقولونَ: أيَّ شيءٍ رأيتم منه؟ فيقولونَ: ما رأينا منه شيئًا غير أنَّا نحبُه.

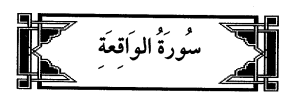
وقـال الفضـيلُ بنُ عـياضٍ: الخـوفُ أفـضلُ من الرجـاءِ ما كـانَ الرجلُ صحيحًا، فإذا نزلَ الموتُ فالرجاءُ أفضلُ.



وسئلَ ابنُ المباركِ عن رجلينِ، أحدُهما خائفٌ والآخرُ قتيلٌ في سبيلِ اللَّهِ عز وجل، قال: أحبُّهما إلى الخوفُهُما(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (ص ٤ ـ ٥).



# قوله تعالى: ﴿إِذَا وَقَعَت الْوَاقَعَةُ ﴿ ﴾ لَيْسَ لُوَقْعَتِهَا كَاذَبَةٌ ﴿ ﴿ خَافَضَةٌ رَّافَعَةٌ ﴾

وقال محمدُ بن كعب القُرظيُّ في قـوله تَعالى: ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴿ إِذَا لَيْسَ لوَقْعَتَهَا كَاذَبَةٌ ﴿ ﴾ خَافضَةٌ رَّافعَةٌ ﴾ [الرافعة:١-٣]، قال: تخفضُ رجالاً كانُوا في الدُّنيا مرتفعينَ، وترفعُ رجالاً كانوا في الدُّنيا مخفوضين (١).

قوله تعالى: ﴿ وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ ﴿ إِنَّ فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ ﴿ إِنَّ وَظُلِّ مَّن يَحْمُومِ ﴿ اللَّهِ لَا بَارِدِ وَلَا كَرِيمٍ ﴾

قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمَالِ ﴿ إِنَّ ۖ فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ ﴿ إِنَّ وَظُلَّ مِّن يَحْمُوم ﴿ آنَ لَهُ لَا بَارِدِ وَلَا كَرِيمٍ ﴾ [الواقعة: ١١ - ٤٤] .

قالَ ابنُ عباسِ: ظلٌّ من دخان، وكذا قالَ مجاهدٌ وعكرمـةُ وغيرُ واحد، وعن مجاهد قالَ: ظلٌّ من دخان جهنم، وهو السَّمُومُ؛ وقالَ أبو مالك: اليحمومُ: ظلٌّ من دخان جهنم، قالَ الحسنُ وقتادةُ في قوله: ﴿ لا بَارِدِ وَلا كَرِيمٍ ﴾ [الواقعة:؛؛] لا باردُ المدخلِ، ولا كــريمُ المنظــرِ؛ والسَّــمُــومُ: هو الريحُ

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٩٦).



الحارةُ، قالَه قتادةُ وغيرُه.

وهذه الآيةُ تضمنتُ ذكرَ ما يُتبردُ به في الدُّنيا من الكربِ والحرِّ وهو ثلاثةٌ: الماءُ والهواءُ والظلُّ، فهواءُ جهنمَ: السمومُ وهو الريحُ الحارَّةُ الشديدةُ الحرِّ، وماؤُها الحميمُ الذي قدْ اشتدَّ حرَّهُ، وظلُّها اليحمومُ وهو قطعُ دخانِها، أجارنا اللَّهُ من ذلك كلِّه بكرمه ومنِّه.

وقالَ تعالى: ﴿انطَلِقُوا إِلَىٰ ظِلَ دِي ثَلاثِ شُعَبٍ ﴾ [المرسلات:٣٠] قالَ مجاهدٌ: هو دخانُ جهنمَ: اللّهبُ الأخضرُ والأسودُ والأصفرُ الذي يعلو النَّارُ إذا أوقدتْ.

قالَ السديُّ في قوله: ﴿إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَدٍ كَالْقَصْرِ ﴾ [المرسلات: ٣٦] قال: زعمُوا أن شررَها ترمي به، كأصولِ الشجرِ ثمَّ يرتفعُ فيمتدُّ، وقالَ القرظيُّ: على جهنمَ سورٌ فما خرج من وراءِ سورِها يخرجُ منها في عظم القصورِ ولونِ القارِ.

وقال الحسنُ والضحاكُ في قوله: ﴿كَالْقَصْرِ﴾ هو كأصولِ الشجرِ العظامِ، وقالَ مجاهدٌ: قطعُ الشجرِ والجبلِ. وصحَّ عن ابنِ مسعودِ قالَ: شررٌ كالقصورِ والمدائنِ. وروى عليُّ بنُ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ قالَ: ﴿بِشَرَدٍ كَالْقَصْرِ ﴾ يقولُ: كالقصرِ العظيم.

وفي "صحيح البخاريِّ" عن ابنِ عباس، قالَ: كنا نرفعُ من الخسبِ بقصرِ ثلاثةَ أذرعٍ أو أقلَّ نرفعُه للشتاءِ، نُسميه القصرَ.

وقولُه: ﴿ كَأَنَّهُ جِمَالَتٌ صُفْرٌ ﴾ [المرسلات: ٣٣] قالَ ابنُ عباسٍ: حبالُ السفنِ يُجمَعُ بعضُها إلى بعضٍ تكونُ كأوساطِ الرجالِ، وقالَ مجاهدٌ: هي حبالُ

<sup>(</sup>١) البخاري (٦/ ٢٠٤).



الجسور، وقالت طائفة : هي الإبل، منهم الحسن وقتادة والضحاك، وقالوا: الصفر هي السود. ورُوي عن مجاهد أيضًا.

وقالَ عليُّ بنُ أبي طلحةَ عن ابنِ عـباسٍ في قولهِ: ﴿ جِمَالَتٌ صُفْرٌ ﴾ قالَ: يقولُ: قطَعُ النحاس.

قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ ﴾ [الرحس: ٣٥] قال عليُّ بنُ أبي طلحة عن ابنِ عباسٍ ﴿ شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ ﴾ يقولُ: لهبُ النَّارِ ﴿ وَنُحَاسٌ ﴾ يقولُ: لهبُ النَّارِ ﴿ وَنُحَاسٌ ﴾ يقولُ: دخانُ النَّارِ .

وكذا قالَ سعيدُ بنُ جبيرٍ وأبو صالحٍ وغيرُهما إنَّ النحاسَ: دخانُ النَّارِ، وقالَ سعيدُ بنُ جبيرٍ عن ابنِ عباسٍ ﴿ شُواَظٌ مِن نَّارٍ ﴾ قالَ: دخانٌ، وقال أبو صالح: الشواظُ: اللهبُ الذي فوقَ النَّارِ ودونَ الدخانِ. قالَ منصورٌ عن مجاهد: الشواظُ: هو اللهب الأخضرُ المتقطعُ. وعنه قالَ: الشواظُ: قطعةٌ من النَّارِ فيها خُضرةٌ.

قالَ الحسينُ بنُ منصورِ: أخرج الفضيلُ بنُ عياضِ رأسه من خوخة فقالَ منصورٌ عن محاهد: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلا تَنتَصِرانِ ﴾ منصورٌ عن محاهد: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُما شُواَظٌ مِن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلا تَنتَصِرانِ ﴾ [الرحدن:٣٥] ثمَّ أدخلَ رأسه فانتحب ثم أخرجَ رأسه، فقالَ: هو اللهبُ المنقطعُ ولم يستطعْ أنْ يجيزَ الحديثَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي (۱۲۳۳)، (۲۳۱۱)، والنسائي (۲/۱۲)، وأحمد (۲/۰۰)، وابن ماجه (۲/۷۷).



أحمد (١) من حديث أبي الدرداء عن النبيِّ عَيَالِيَّة نحوه (٢).

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ الْمُكَذَّبُونَ مَنْهَا الضَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ مَنْهَا الْحَهُ لَآكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِن زَقُّومٍ ﴿ آَنَ الْحَمْيمِ ﴿ آَنَ الْجُونَ مَنْهَا الْبُطُونَ ﴿ آَنَ الْحَمْيمِ ﴿ آَنَ الْجُمْيمِ ﴿ آَنَ الْجُهُمُ اللَّهِ مِنَ الْحَمْيمِ ﴿ آَنَ اللَّهُ مِنَ الْحَمْيمِ ﴿ آَنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُلَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ ﴿ آَكُ لَا كُلُونَ مِن شَجَرَ مِن زَقُّومٍ ﴿ آَنَ فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴿ آَنَ فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ ﴿ فَنَ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ ﴿ آَنَ هُ هُذَا نُزُلُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ ﴾ [الراقعة: ٥١ - ٥٦].

والنّزلُ هو ما يعُد للضيف عند قدومه، فدلت هذه الآيات على أنّ أهل النّار يتحفُونَ عند دخولها بالأكلِ من شجرة الزقوم والشرب من الحميم، وهم إنّما يُساقُونَ إلى جهنم عطاشًا، كما قال تعالى: ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنّمَ ورْدًا ﴾ [مرم:٨٦]. قال أبو عمران الجوني: بلغنا أنَّ أهلَ النّار يبعثُون عطاشًا ثمَّ يقفُونَ مشاهدَ القيامة عطاشًا، ثمَّ قَرأً: ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنّمَ ورْدًا ﴾ قال مجاهدٌ في تفسير هذه الآية: متقطعة أعناقهم عَطَشًا؛ وقال مطر الوراق: عطاشًا: ظماءً.

وفي "الصحيحينِ" عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ في حديثِ الشفاعة الطويل: "إنَّه يقالُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) "التخويف من النار" (ص ٨٥ \_ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦/٦، ١٩٨)، (١٥٨/٩)، ومسلم (١١٧/١) عن أبي سعيد الخدري.



لليهـودِ والنصارى: ماذا تبغُـون؟ فيقولُون: عَطِشْنا ربَّنا فـاسقِنا، فيُشــارُ إليهم ألا تردِونَ فيُحشرونَ إلى جهنمَ كأنَّهما سرابٌ يحطمُ بعضُها بعضًا، فيتساقطُونَ في النَّار».

وقالَ أيوبُ عن الحسنِ: ما ظنُّكَ بقومٍ قاموا على أقدامِهم خمسينَ ألفَ سنة لم يأكُلوا فيها أكلةً ولم يشربُوا فيها شربةً حتَّى انقطعت أعناقُهم عطشًا واحترقت أجوافُهم جُوعًا، ثمَّ انصرف بهم إلى النَّارِ فيسقونَ من عينٍ آنيةٍ قد أن حرُّها واشتدَّ نضجُها.

ورَوى ابنُ المبارك بإسناده عن كعب، قالَ: إنَّ اللَّهَ ينظرُ إلى عبده يومَ القيامة وهو غضبانٌ، فيقولُ: خذُوه، فيأخذه مائة ألف ملك أو يزيدُون، فيجمعُون بينَ ناصيته وقدميه غضبًا لغضب اللَّه، فيسحبونه على وجهه إلى النَّار، قالَ: فالنَّارُ أشدُّ عليه غضبًا من غضبهم سبعينَ ضعفًا، قال: فيستغيثُ بشرْبة، فيسقى شربة يسقطُ منها لحمُه وعصبُه، ثمَّ يركسُ \_ أو يدكسُ \_ في النَّار، فويلٌ لها من النَّار.

قال ابنُ المباركِ: حُدثتُ عن بعضِ أهلِ المدينةِ أنَّه يتفتتُ في أيديهم إذا أخذُوه فيقولُ: ألا ترحمُوني، فيقولُون: كيفَ نرحمُك ولمَ يرحمك أرحمُ الراحمينَ.

وروى الأعمشُ عن مالكِ بن الحارث، قال: إذا طُرح الرجلُ في النارِ هوى فيها، فإذا انتهى إلى بعضِ أبوابها قيلَ: مكانَك حتَّى تُتْحَفَ، قال: فيسُقى كأسًا من سُمِّ الأساودِ والعقارب، فيتميزُ الجلدُ على حدة، والشعرُ على حدة، والعصبُ على حدة، والعروقُ على حدة. خرَّجه ابنُ أبي حاتم. وروى محمدُ بنُ سليمانَ بنِ الأصبهانيِّ، عن أبي سنانَ ضرار بن مرة،



عن عبد اللّه بن أبي الهذيل، عن أبي هريرة وظف ، عن النبي على قال: "إنَّ جهنم لما سِيقَ إليها أهلُها تلقته م فلفحته م لفحة ، فلم تدع لحمًا على عظم إلا ألقته على العرقوب خرَّجه الطبراني (١) ورفعه منكر ، فقد رواه ابن عيينة عن أبي سنان عن عبد الله بن أبي الهذيل أو غيره من قوله لم يرفعه . ورواه محمد بن فضيل عن أبي سنان عن عبد الله بن أبي الهذيل عن أبي هريرة من قوله في فضيل عن أبي سنان عن عبد الله بن أبي الهذيل عن أبي هريرة من قوله في قوله تعالى: ﴿ لَوَّاحَةٌ لِلْبَشِرِ ﴾ [الدنر:٢٩] قال: تلقاهم جهنم يوم القيامة فتلفحهم لفحة ، فلا تترك لحمًا على عظم إلا وضعته على العراقيب (١) .

#### \* \* \*

وأما شرابُهم فقالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ ﴾ [الواقعة: ٤٥]، وقالَ تعالى: ﴿ لا تعالى: ﴿ وَسُلُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعًاءَهُمْ ﴾ [محمد: ١٥]، وقالَ تعالى: ﴿ لا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلا شَرَابًا ﴿ إِلاَّ حَمِيمًا وَغَسَّاقًا ﴾ [النبا: ٢٤، ٢٥]، وقالَ تعالى: ﴿ هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴿ إِلاَّ حَمِيمًا وَ وَآخَرُ مِن شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ ﴾ [ص: ٥٥، ٥٥]، وقالَ تعالى: ﴿ هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴿ إِلاَّ حَمِيمًا وَ النبادِهُ وَاللَّهُ وَلاَ يَكُادُ يُسِيغُهُ ﴾ [إبراميم: ١٥، ١٥]، وقالَ تعالى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءٍ كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف: ٢٩].

فهذه أربعةُ أنواعٍ ذكرناها من شرابِهم، وقد ذكرَها اللَّهُ في كتابه: النوعُ الأولُ: الحميمُ ـ قال عبدُ اللَّهِ بنُ عسى الخراز، عن داود، عن عكرمة، عن ابنِ عباس: الحميمُ الحارُّ الذي يحرق.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٢٧٨)، (٩٣٦٥) عن أبي هريرة يُطُّيُّك.

<sup>(</sup>۲) «التخويف من النار» (۱۵۷، ۱۵۸).

وقال الحسنُ والسديُّ: الحميمُ الذي قد انتهى حرَّهُ.

وقالَ ابنُ وهب عن ابن زيد: الحميمُ دموعُ أعينِهم في النارِ يجتمعُ في حياض النار فيُسْقَونَه.

وقال تعالى: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ آنٍ ﴾ [الرحمن: ٤٤].

قال محمدُ بنُ كعب: حميم آن: حاضرٌ، وخالفَه الجمهورُ، فقالوا: بل المرادُ بالآن: ما انتهى حرُّهُ.

وقال شبيبٌ، عن عكرمَة، عن ابنِ عباسٍ: حميمٍ آنٍ: الذي قد انتهى غليه. غليه.

وقال سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةً: قد آنَ طبخُه، منذُ خلقَ اللَّهُ السماواتِ والأرضَ، وقالَ تعالى: ﴿ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنِ آنِيَةٍ ﴾ [الغاشية: ٥] قال مجاهدٌ: قد بلغَ حرُّها، وجانَ شربُها.

وعن الحسن، قالَ: كانت العربُ تقولُ للشيء إذا انتهى حرَّهُ حتى لا يكون شيءٌ أحرَّ منه: قد آنَ حرَّهُ، فقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿مِنْ عَيْنِ آنِيةٍ ﴾ يكون شيءٌ أحرَّ منه: قد آنَ حرَّهُ، فقالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ . وعنه قال: آنَ يقول: قد أوقدَ اللَّهُ عليها جهنمَ منذُ خُلقتْ، وآنَ حرُّها. وعنه قال: آنَ طبخُها منذُ خلقَ اللَّهُ السموات والأرضَ.

وقال السديُّ: انتهى حرُّها، فليس بعدَه حرُّ. وقد سبق حديثُ أبي الدرداء، في دفع الحميم إليهم بكلاليب الحديد.

النوع الثاني: الغسَّاقُ \_ قال ابنُ عباسٍ: الغسَّاقُ: ما يسيلُ من بينِ جلدِ



الكافرِ ولحمهِ. وعنه قال: الغسَّاقُ: الزمهريرُ الباردُ، الذي يحرقُ من برده.

وعن عبد اللّه بنِ عمرو قالَ: الغسَّاقُ: القيحُ الغليظُ، لو أنَّ قطرةً منه تُهرقُ في المغربِ، لأنتنتْ أهلَ المشرقِ؛ ولو أُهرِقَتْ في المشرقِ، لأنتنتْ أهلَ المغرب.

وقال مجاهدٌ: غسَّاق: الذي لا يستطيعُون أنْ يذوقُوه من برده.

وقال عطيةُ: هو ما يغسِقُ من جلودِهم ـ يعني يسيلُ من جلودِهم.

وقال كعب ": غسَّاق ": عين في جهنم يسيل إليها حمة كل ذات حمة ، من حية وعقرب وغير ذلك ، فيستنقع الله في بالآدمي ، فيعنمس فيها غمسة واحدة ، فيخرج وقد سقط جلد ولحمه عن العظام الويتعلق جلد ولحمه في عقبيه وكعبيه ، ويجر لحمه ، كما يجر الرجل ثوبه .

وقال السديُّ: الغسَّاق: الذي يسيلُ من أعينهِم من دموعِهم، يُسقونَه معَ الحميم.

وروى دراجٌ، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد، عن النبيِّ عَيَالِيَّه، قالَ: «لو أَن دلوًا من غسَّاق، يُهرَقُ في الدُّنيا، لأنتنَ أهلَ الدُّنيا» خُرَّجَه الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ والحاكمُ وصححَهُ (١).

وقال بلال بن سعد: لو أنَّ دلوًا من الغسَّاق، وُضعَ على الأرضِ، لماتَ مَنْ عليها. وعنه قالَ: لُو أَنَّ قطرةً منه، وَقَعتْ على الأرضِ، لأنتنَ مَن فيها. خرَّجَه أبو نعيم.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٢٨، ٨٣)، والترمذي (٢٥٨٤)، والحاكم (٢٠٢/٤).

وقدْ صرحَ ابنُ عباسٍ في رواية عنه، ومجاهدٌ، بأنَّ الغسَّاق ههنا هو الباردُ الشديدُ البردِ. ويدلُّ عليه قولُه تعالى: ﴿لا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلا شَرَابًا ﴿ إِلاَّ حَمِيمًا وَغَسَّاقًا ﴾ [النبا:٢٤، ٢٥].

فاستثنى من البرد الغسَّاقَ ومن الشراب الحميم.

وقد قيل: إن الغسَّاقَ هو الباردُ المنتنُ، وليس بعربيٍّ. وقيل: إنَّه عربيٌّ، وإنه فَعَّال من غسَقَ يَغسقُ، والغاسقُ: الليلُ، وسُمِّيَ غاسقًا لبرده.

النوع الثالث: الصَّدِيدُ: \_ قال مجاهدٌ في قولِه تعالى: ﴿ وَيُسْفَىٰ مِن مَّاءٍ صَدِيدٍ ﴾ [إبراميم:١٦].

قال: يعني القيح والدَّم، وقالَ قتادةُ: ﴿ وَيُسْقَىٰ مِن مَّاءٍ صَدِيدٍ ﴾ قال: ما يسيلُ من بين لحمه وجلده؛ قالَ: ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ [إبراميم:١٧] قالَ قتادةُ: هلْ لكُم بهذا يدان، أم لكُم على هذا صبرٌ؟ طاعةُ اللَّهِ أهونُ عليكُم \_ يا قوم \_ فأطيعُوا اللَّهَ ورسولَه.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ<sup>(۱)</sup> ، من حديث أبي أمامةَ، عن النبيِّ ﷺ، في قـولـه: ﴿وَيُسْقَىٰ مِن مَّاءٍ صَدِيدٍ ﴿ آَلَ ﴾ يَتَجَرَّعُهُ ﴾ [إبراهبم: ١٦-١٧].

قال: يقربُ إلى فيه فيكرعُهُ، فإذا أُدني منه، شُوى وجهه، ووقعت فروةُ رأسِه؛ فإذا شَرِبه قطَّعَ أمعاءَه، حتَّى يخسرجَ من دبرِه، يقولُ اللَّهُ تعالى: ﴿ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ ﴾ [محمد:١٥].

وقال: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءِ كَالْمُهُل يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرابُ وَسَاءَتْ

<sup>(</sup>١) أخرجـه: أحمد في «المسند» (٥/ ٢٦٥)، والترمذي (٢٥٨٣)، والنســائي في «الكبرى» «تحــفة الأشراف» (٤٨٩٤).



مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف:٢٩].

وروى أبو يحيى القتات، عن مجاهد، عن ابنِ عباسٍ قالَ: في جهنَّم أوديةٌ من قيح تكتازُ ثمَّ تُصَبُّ في فِيهِ.

وفي «صحيح مسلم» (١) عن جابر عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «إنَّ على اللَّهِ عهداً لمن شَرِبَ المسكراتِ ليسقيه من طينة الخبال»، قالوا: يا رسولَ اللَّه! وما طينة الخبال؟ قال: «عَرَقُ أهلِ النَّارِ أو عُصَارَةُ أهلِ النَّارِ».

وخرَّج الإمامُ أحمدَ والنسائيُ وابنُ ماجه وابنُ حبانَ في «صحيحه» (٢) من حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ عمرِو بنِ العاصِ عن النبيِّ عَيْلِيَّ نحوَه، إلا أنَّه ذكرَ ذلك في المرةِ الرابعةِ، وفي بعضِ الرواياتِ «مِنْ عينِ الخبالِ».

وخرَّج الترمذيُّ (٣) من حديث عبد اللَّه بنِ عمرَ نحوَه عن النبيِّ عَيَّالِيُّ إلا أَنَّه قال: «من نهرِ الخبال؟ قالَ: نهرٌ أَنَّه قال: «من نهرِ الخبال؟ قالَ: نهرٌ من صديد أهلِ النَّارِ. وقالَ: حديثٌ حسنٌ.

وخرَّج أبو داود (٤) من حديث ابن عباس عن النبيِّ ﷺ نحوه، وقالَ: «من طينة الخبال» قيلَ: يا رسولَ اللَّه مَا طينة الخبال؟ قالَ: «صديدُ أهلِ النَّارِ»، وفي رواية أخرى قالَ: «ما يخرجُ من زهومة أهلِ النَّارِ وصديدهم». وخرَّج الإمامُ أحمدً بمعناه أيضًا من حديث أبي ذرً (٥) وأسماء بنت يزيد (١) عن النبيِّ ﷺ.

وخرَّج الإمامُ أحمدَ وابنُ حبانَ في «صحيحهِ» (٧) من حديثِ أبي موسى (١) أخرجه: مسلم (١٠/١٠).

- (٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ١٧٦)، وابن ماجه (٣٣٧٧)، والنسائي (٣١٧/٨)، وابن حبان (٥٣٥٧).
  - (٣) أخرجه: الترمذي (١٨٦٢)، وأحمد في «المسند» (٢/ ٣٥).

  - (٢) السابق (٦/ ٤٦٠). (٧) السابق (٤/ ٣٩٩)، وابن حبان في "صحيحه" (٥٣٤٦).

عن النبيِّ عَلَيْهِ قالَ: «مَنْ ماتَ وهو مدمنُ خمر سقاه اللَّهُ من نهرِ الغوطة»، قيلَ: وما نهرُ الغوطة؟ قال: «نهرٌ يخرجُ من فروج المومساتِ يؤذي أهلَ النَّارِ نتنُ فروجهم».

وقد سبق حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، عن النبي عليه عن النبي عليه عن النبي عليه التكبرين وفيه: «يسقون من عصارة أهل النار طينة الخبال».

النوعُ الرَّابعُ: الماءُ الذي كالمهلِ، خرَّج الإمامُ أحمد والترمذيُ (۱) من حديث دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد عن النبيِّ عَلَيْهُ في قوله: ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد عن النبيِّ عَلَيْهُ في قوله: ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ [الكهف/٢٩ ـ الدخان/٥٥ ـ المعارج/٨] قال: ﴿ كَعْكُرِ الزيتِ، فإذا قربَ إلى وجههِ سقطتُ فروةُ وجهه فيه».

قال عطية : سُئِلَ ابنُ عباسٍ عن قوله : ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ قال : غليظٌ كدردي الزيت ، قال علي بن أبي طالب عن ابنِ عباسٍ : أسود كمهلِ الزيت ؛ وكذا قال سعيد بن جبيرٍ وغيره .

قال الضحاكُ: أذابَ ابنُ مسعود فضةً من بيتِ المالِ ثمَّ أرسلَ إلى أهلِ المسجد، فقالَ: من أحبَّ أن ينظرَ إلى المهلِ فلينظرُ إلى هذاً.

وقال مجاهدٌ: بماء كالمهلِّ: مثلُ القيحِ والدمِ أسود كعكرِ الزيتِ.

وخرَّج الطبرانيُّ<sup>(۲)</sup> من طريقِ تمامِ بنِ نجيح عن الحسنِ عن أنسٍ عن النبيِّ عَلَيْهِ : «لو أنَّ غربًا جُعِلَ من حميمِ جهنمَ وجُعِلَ وسطُ الأرضِ لآذى نتنُ ريحهِ وشدَّةُ حرِّه ما بينَ المشرق والمغرب».

وفي موعظة الأوزاعيِّ للمنصورِ قال: بلغني أنَّ جبريلَ قالَ للنبيِّ عَيَاكِيَّة: «لو

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۳/ ۷۰)، والترمذي (۲۰۸۱)، (۳۳۲۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٣٦٨١).



أنَّ ذَنُوبًا من شرابِ جهنم صُبَّ في ماءِ الأرضِ جميعًا لقتل من ذاقه».

خرجَ بعضُ المتقدمينَ فمر بكرومٍ بقريةٍ يقالُ لها: طيزناباد، وكأنَّه كانَ يُعصرُ فيها الخمرُ، فأنشدَ يقولُ:

بطيزناباد كَرْمٌ ما مررتُ به إلا تعجبتُ ممن يشربُ الماءَ

فهتف به هاتف يقول:

وفي جهنم ماءٌ ما تجرعه حلقٌ فأبقى له في البطنِ أمعاء (١)

\* \* \*

قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ ﴿ آَنَ ﴿ أَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ ﴿ وَ الْمَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَامًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ﴿ وَ اللَّهُ الْمَاءَ الزَّارِعُونَ ﴿ وَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۱۷ ـ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

تعبِ الزراعِ، واجتماعِ الدَّيْنِ عليهِ، لرجاء القضاءِ بعد الحصاد مع فراغِ البيوت من الأقوات.

وأمَّا في الماء، فقالَ: ﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أُجَاجًا ﴾ [الراقعة: ٧٠] أي: الآنَ؛ لأنَّا لو أخَرْنا ذلك لشربَ العطشانُ، وادَّخَرَ منه الإنسانُ (١).

### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِّلْمُقُويِنَ ﴾

وكان من السلف من إذا رأى النارَ اضطربَ وتغيرتُ حالُه، وقد قالَ تعالى ﴿ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرُ الواقعة: ٧٣] قال مجاهدٌ وغيرُه: يعني أن نارَ الدنيا تذكرُ بنارِ الآخرة.

وقال أبو حيانَ التيميّ: سمعتُ منذُ ثلاثينَ سنة أو أكثرَ من ثلاثينَ سنة أنَّ عبدَ اللَّه بنَ مسعودٍ مَرَّ على الذينَ ينفخُونَ على الكيرِ فسقَطَ، خرجه الإمامُ أحمدُ.

وخرج ابنُ أبي الدنيا من رواية سعد بنِ الأخرم، قالَ: كنتُ أمشي معَ ابنِ مسعودٍ فمرَّ بالحدادينَ وقد أخرجُوا حديدًا من النارِ، فقامَ ينظرُ إليه ويبْكِي.

وعن عطاء الخراسانيِّ قال: كانَ أويس القرنيُّ يقفُ على موضع الحدادينَ فينظرُ إليه كيفَ ينفخونَ الكيرَ، ويسمعُ صوتَ النارِ فيصرخُ ثم يسقطُ.

وعن ابن أبي الذبابِ: أن طلحةَ وزيدًا مـرًا بكيرِ حدادٍ فوقَفَ ينظرانِ إليه ويبكيانِ.

<sup>(</sup>۱) «طبقات الحنابلة» (۳/ ۲۷۲).



قال الأعـمشُ: أخبرني من رأى الربيعَ بن خـثيمٍ مرَّ بـالحدادينَ فنظر إلى الكيرِ وما فيه فخرَّ.

وقال مطر الوراقُ: كان حممةُ وهرمُ بنُ حيانَ إذا أصبحًا غدَيا فمرَّا بأكْوِرَةِ الحدادينَ، فنظرًا إلى الحديدِ كيفَ ينفخُ، فيقفانِ ويبكيانِ، ويستجيرانِ من النار.

وقال حمادُ بن سلمة عن ثابت: كان بشير بن كعب وقراء البصرة يأتون الحدادين فينظرون إلى شهيق النار فيتعوذون باللَّهِ من النار .

وعن العلاءِ بنِ محمد قالَ: دخلتُ على عطاء السلميِّ فرأيتُه مغشيًّا عليه، فقلتُ لامرأتِهِ: ما شأنُه؟ قالتْ: سجرتْ جارةٌ لنا التنورَ فلمَّا نظرَ إليه غُشِيَ للهِ.

وعن معاوية الكندي قال: مر عطاء السلمي على صبي معه شعلة نار فأصابت النار الريح، فسمع ذلك منها، فغشي عليه.

وقال الحسنُ: كان عمرُ ولطي ربَّما توقدُ له النارُ ثم يدْني يديه منها، ثم يقولُ: يا ابنَ الخطاب هل لك على هذا صبرٌ.

وكان الأحنفُ بنُ قيس يجئُ إلى المصباحِ بالليلِ فيضعُ أصبعهُ فيه، ثم يقولُ: حِس حِس، ثم يقولُ: يا حنيفُ ما حملكَ على ما صنعتَ يومَ كذا، ما حملكَ على ما صنعتَ يومَ كذا؟.

وقال البختريُّ بنُ حارثةَ: دخلتُ على عابد، فإذا بين يديهِ نارٌ قد أجَّجَها، وهو َ يعاتبُ نفسهُ ولم يزلُ يعاتِبُها حتى ماتَ.

وكانَ كثيـرٌ من الصالحينَ يذكرُ النارَ وأنواعَ عذابِها برؤيةٍ ما يشـبُههُ بها في

الدُّنيا، أو يذكرُهُ بِهَا كرؤيةِ البحرِ وأمواجِهِ والرؤوسِ المشويةِ، وبكاءِ الأطفالِ، وفي الحرِّ والبحردِ، وعند الطعامِ والشرابِ وغيرِ ذلكَ، وسنذكرُ ما تيسرَ من ذلكَ مفرَّقًا في مواضعه إن شاءَ اللَّهُ تعالى.

وأنَّ منهم من كانَ يذكرُ النارَ بدخولِ الحمامِ، وروى ليثٌ عن طلحة قال: انطلقَ رجلٌ ذاتَ يومٍ فنزعَ ثيابَهُ وتمرغَ في الرمضاء وهو يقولُ لنفسه: ذوقي نارَ جهنمَ ذوقي ﴿ نَارُ جَهَنّمَ أَشَدُّ حَرًّا ﴾ [التربة: ٨١] جيفةٌ بالليلِ بطالةٌ بالنهارِ، فبينا هو كذلك إذا أبصر النبي عَلَيْ في ظلِّ شجرة فأتاهُ، فقالَ: غلبتني نفسي، فقالَ له النبيُ عَلَيْ : «ألم يكن لك بدٌ من الذي صنعت؟ لقد فُتحت لك أبوابُ السماء، ولقد باهي اللَّهُ بك الملائكة » خرجهُ ابن أبي الدنيا وهو مرسلٌ، وخرجَ الطبراني تُنحوهُ من حديث بريدة موصولاً، وفي إسنادِه من لا يعرف حالُه، واللَّهُ أعلم (١).

### \* \* \*

ومِن أعظمِ ما يُذكِّرُ بنارِ جهنم: النَّارُ التي في الدنيا، قال اللَّه تعالى: ﴿ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكُرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقْوِينَ ﴾ [الوانعة: ٧٣]، يعني أنَّ نارَ الدُّنيا جعلها اللَّه تذكرةً تذكّرُ بنارِ الآخرةِ. مرَّ ابنُ مسعود بالحدَّادين وقد أخرجُوا حديدًا من النارِ، فوقفَ ينظرُ إليه ويبكي.

ورُوي عنه: أنَّه مرَّ على الذين ينفُخُون الكيرَ فسقطَ.

وكان أويس يقفُ على الحدَّادين فينظرُ إليهم كيف ينفخونَ الكيرَ، ويسمعُ صوتَ النَّار، فيصرخُ، ثم يسقُطُ. وكذلك الرَّبيع بنُ خُثيم. وكان كثيرٌ من

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٢٤ \_ ٢٥).



السَّلف يخرجونَ إلى الحدَّادينَ ينظرونَ إلى ما يصنعونَ بالحديدِ، فيبكونَ ويتعوَّذون باللَّه من النَّار.

ورأى عطاءٌ السَّليمي امرأةً قد سجرت تنورَها، فغُشي عليه. قال الحسنُ: كانَ عمـرُ رُبَّما تُوقدُ له النَّارُ، ثم يُدني يدَه منها، ثم يقول: يا ابنَ الخطاب! هل لك على هذا صبرٌ؟

كانَ الأحنفُ بنُ قيسٍ يجيءُ إلى المصباحِ فيضعُ أُصبعَه فيه، ويقول: حسِّ، ثمَّ يُعاتبُ نفسه على ذنوبه.

أجَّجَ بعضُ العبَّادِ نارًا بين يديه وعاتبَ نفسه، فلم يزلُ يعاتبُها حتى مات.

نارُ الدنيا جُزءٌ من سبعين جزءًا من نار جهنَّم، وغُسلَت بالبحر مرتين حتى أشرقت وخفَّ حرَّها، ولولا ذلك ما انتفع بها أهلُ الدُّنيا، وهي تدعو اللَّهَ ألا يعيدَها إليها. قال بعضُ السَّلف: لو أُخرج أهلُ النار منها إلى نار الدنيا لقالُوا فيها ألفي عام. يعني أنهم كانُوا ينامُون فيها ويرونها بردًا.

كان عمـرُ يقول: أكثروا ذِكرَ النَّارِ؛ فـإنَّ حرَّها شديدٌ، وإنَّ قعـرها بعيدٌ، وإنَّ مقامعها حديدٌ.

كان ابن عمر وغيره من السَّلف إذا شربوا ماءً باردًا بكوا وذكروا أمنيّة أهل النار وأنّهم يشتهون الماء البارد، وقد حيل بينهم وبين ما يشتهون، ويقولون لأهل الجنة: ﴿أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّه ﴾ [الاعراف: ٥٠]، فيقولُون لهم: إنَّ اللّه قد حرمَهما على الكافرين. والمصيبة العُظمى حين تطبق النّار على أهلها، وييأسون من الفرج، وهو الفزع الأكبر الذي يأمنه أهل الجنة ﴿إِنَّ على الْكَافِرِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِنّا الْحُسْنَىٰ أُولْنَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الانبياء: ١٠١].

لو أبصرت عيناك أهلَ الشَّقَا سيقوا إلى النَّار وقد أُحرقُوا وَجِيء بالنِّيـــران مَـــــذْمُـــومَـــةً شَــرَارُها منْ حَــوْلهـــا مُـحْـــدقُ

شرابُهُمُ المُهُلُ في قَعِرِها إذ خالَفُوا الرُّسُلَ وما صَدَّقُوا تقـــولُ أخــراهُمُ لأولاهُمُ في لُجِج المُهْلِ وقـد أُغْــرقــوا قد كُنتُمُ خُسوًفْتُمُ حَسرَّها لكن من النِّيسران لم تَفْر تُوسوا وقسيلَ للنِّيسران أَنْ أَحْسرقي وقيلَ للخُرزَّان أن أَطْبِفُ وا(١)

## قوله تعالى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذَّبُونَ ﴾

[قال البخاري](٢): قَوْل اللَّه عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٢] قَالَ ابنُ عبَّاسِ: شُكركُمْ.

قالَ آدمُ بنُ أبي إياسِ في «تفسيره»: نا هـشيمٌ، عن جعفر بنِ إياس، عن سعيدِ بنِ جبيرٍ، عنِ ابنِ عباسِ، في قولِه: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ ﴾ أي: شكركم ﴿ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ قال: هو قولُهم: مُطرنًا بنوء كذًا وكذًا.

قال ابنُ عباسِ: وما مُطرَ قومٌ إلا أصبحَ بعضُهُم به كافرًا، يقولونَ: مُطرنا بنوء كذا وكذا.

ثمَّ خررَّج في سببِ نزولِها من روايةِ الكلبيِّ، عن أبي صالحٍ، عن ابنِ عباس.

وقد خرَّجه مسلمٌ في «صحيحه»(٣)من روايةِ عكرمـةَ بنِ عمارٍ: حـدثني

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٥٥٦ \_ ٥٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (١/ ٦٠).



أبو زميل: حدثني ابنُ عباس، قال: مُطرَ الناسُ علَى عهد رسولِ اللَّه عَلَيْهُ، فقالَ رَحمة فقالَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ، فقالَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ: «أصبح مِنَ الناسِ شاكرٌ، ومنهم كافرٌ، قالوا: هذا رحمة وضعَها اللَّهُ، وقال بعضهم: لقد صدق نوءُ كذا وكذا»، فنزلتُ هذه الآيةُ: ﴿ فَلا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ ﴾ حتَّى بلغَ ﴿ وتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذَّبُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٥-٨٦].

وروى عبدُ الأعلَى الثعلبيُّ، عن أبي عبدِ الرحمنِ السلميِّ، عن عليًّ، عن النبيِّ ﷺ: ﴿وَتَجْعَلُونَ رُزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ قال: «شكُركم، تقولُون: مُطرْنا بنوءِ كذا وكذا، ونجم كذا وكذا».

خرجه الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ<sup>(١)</sup> .

وقال: حسنٌ غريبٌ، لا نعرفه \_ مرفوعًا \_ إلا من حديث إسرائيلَ، عن عبد الأعلى.

ورواه سفيانُ عن عبد الأعلَى \_ نحوَه \_، ولم يرفَعْه.

ثم خرَّجه من طريقِ سفيانَ \_ موقوفًا على عليِّ (٢) .

وكان سفيانُ ينكرُ علَى مَن رفعَه.

وعبدُ الأعلَى هذا، ضعَّفَه الأكثرونَ. ووثقه ابنُ معينٍ.

وخرج القاضي إسماعيل في كتابه «أحكام القرآن» كلام ابن عباس بالإسناد المتقدم، عن سعيد بن جبير، أن ابن عباس كان يقرؤها: ﴿وتجعلون شكركم﴾، تقولون : مُطرْنا بنوْء منا أنزلت من الغيث والرحمة، تقولون : مُطرْنا بنوْء كذا وكذا. قال: فكان ذلك كفراً منهم لما أنعم الله عليهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٨٩، ١٠٨)، والترمذي (٣٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) السابق (١٠٨/١).

نا إسماعيلُ: حدَّثني مالكٌ، عن صالح بن كيسانَ، عن عبيد اللَّه بن عبد اللَّه بن عبد اللَّه بن عُتبَة بن مسعُود، عن زيد بن خالد الجُهنيِّ، أنَّهُ قالَ: صلَّى لنا رسولُ اللَّه عَلَيٰ إثْرِ سماء كانتْ من اللَّيلِ، فلمَّا انصرفَ النَّبيُّ عَلَيٰ أقبلَ علَى النَّاسِ، فقالَ: «هَلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ؟» قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وكافرٌ، فأمًا من قالَ: مُطرنَا بفضلِ اللَّه ورحمته، فذلكَ مُؤْمنٌ بِي كَافرٌ بالكوكَبِ، وأمَّا منْ قالَ: بنوء كذا وكذا، فذلك كافرٌ بي مُؤْمنٌ بي مُؤْمنٌ بي كَافرٌ بالكوكَبِ، وأمَّا منْ قالَ: بنوء كذا وكذا، فذلك كافرٌ بي مُؤْمنٌ بي مُؤْمنٌ بي كافرٌ بالكوكَبِ، وأمَّا منْ قالَ: بنوء كذا وكذا،

قولُه: «على إثرِ سماء»، أي: مطرٍ كانَ منَ الليلِ.

والعربُ تسمِّي المطرَ سماءً؛ لنزولهِ منَ السماءِ، كما قالَ بعضُهم: إِذَا نَزَلَ السَّمَاءُ بِأَرْضِ قَوْمٍ رَعَيْنَاهُ، وَإِنْ كَانُوا غِضَابًا

وقولُهُ ﷺ: «هَلْ تدرونَ ماذَا قـالَ ربكمْ؟» \_ وفي بعـضِ الرواياتِ: «الليلةَ» \_ وهي تدلُّ على أن اللَّه تعالى يتكلَّمُ بمشيئتِه واختيارِه.

كما قالَ الإمامُ أحمدُ: لم يزلِ اللَّهُ متكلِّمًا إذا شاءَ.

وقولُه: « أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وكافرٌ، فأمَّا من قالَ: مُطرْنَا بفضلِ اللَّهِ ورحمتِه، فذلك مُؤْمنٌ بِي كَافرٌ بالكوكَبِ، وأمَّا منْ قالَ: بِنَوءِ كذاَ وكذَا، فذلك كافرٌ بي مُؤْمنٌ بالكوْكب».

يعني: أنَّ مَن أضافَ نعمةَ الغيثِ وإنزالهِ إلى الأرضِ إلى اللَّهِ عـز وجل وفضلِه ورحمته، فهو مؤمنٌ باللَّهِ حقًّا، ومَن أضافَه إلى الأنواءِ، كـما كانتِ الجاهليةُ تعتادُه، فهو كافرٌ باللَّهِ، مؤمنٌ بالكوكبِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ٤١).



قال ابنُ عبدِ البرِّ: النوءُ في كلامِ العربِ: واحدُ أَنُواءِ النجومِ، وبعضُهم يجعلُه الطالعَ، وأكثرهُم يجعلُه الساقط، وقد تسمَّى منازلُ القمرِ كلُّها أنواءً، وهي ثمانيةٌ وعشرونَ.

وقال الخطابيُّ، النوْءُ واحدُ الأنواءِ، وهي الكواكبُ الثمانيةُ والعشرونَ التي هي منازلُ القمرِ، كانوا يزعمونَ أنَّ القمرَ إذا نزل ببعضِ تلكَ الكواكبِ مُطروا، فجعل النبيُّ ﷺ سقوطَ المطرِ من فعلِ اللَّهِ دونَ غيرِه، وأبطل قولَهم. انتهى.

وقال غيرُه: هذه الـثمانيةُ وعشرونَ منزلاً تطلعُ كلَّ ثلاثةَ عـشرَ يومًا منزلَ صلاةِ الغداةِ بالمشرقِ، فإذا طلعَ رقيبُه منَ المغرب؛ فسمِّيت أنواءً لهذا المعنى.

وهو من الأضداد، يقال: ناء إذا طلع، وناء إذا غرب، وناء فلانٌ إذا قرب، وناء إذا بعد.

وقد أجرى اللَّهُ العادة بِمَجيء المطر عنـ لا طلوع كلِّ منزل منها، كما أجرى العادة بمجيء الحرِّ في الصيف، والبرد في الشتاء.

فإضافةُ نزولِ الغيثِ إلى الأنواء، إن اعتقدَ أنَّ الأنواءَ هي الفاعلةُ لذلك، المدبرةُ له دونَ اللَّه عز وجل، فقد كفر باللَّه، وأشرك به كفرًا ينقله عن ملة الإسلام، ويصير بذلك مرتدا، حكم حكم المرتدين عن الإسلام، إن كان قبل ذلك مسلمًا.

وإن لم يعتقدْ ذلكَ، فظاهرُ الحديثِ يدلُّ على أنه كفرُ نعمةِ اللَّهِ. وقد سبقَ عنِ ابنِ عباسٍ، أنه جعلَه كفرًا بنعمة اللَّهِ عزَّ وجلَّ.

وقد ذكرنا في «كتابِ الإيمان» أن الكفرَ كـفرانِ: كفرٌ ينقلُ عن الملةِ، وكفرٌ

دون ذلكَ، لا ينقلُ عن الملة، وقد بوَّب البخاريُّ عليه هنالك.

فإضافةُ النِّعَم إلى غيرِ المنعمِ بها بالقولِ كفرٌ للمنعمِ في نعمهِ، وإن كان الاعتقادُ يخالفُ ذلك.

والأحاديثُ والآثار متظاهرةٌ بذلك.

وفي "صحيح مسلم" (١)، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَالِيُّه، قال: «ألم ترواً الله عن النبيِّ عَيَالِيُّه، قال: «ألم ترواً إلى ما قال ربُّكم؟ قال: ما أنعمت على عبادي من نعمة إلا أصبح فريقٌ منهم بها كافرين، يقولون: الكوكب وبالكوكب».

وروي من وجه آخر (٢)، عن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، قال: «إن اللَّهَ عزَّ وجلَّ ليُسَيِّتُ القومَ بالنعمةِ، ثم يُصبحُونَ وأكثرُهم بها كافرٌ، يقولون: مُطِرْنا بنوْءِ كذا وكذا».

وروى أبو سعيد الخدريُّ، عن النبي ﷺ، قال: «لو أمسكَ اللَّهُ القَطرَ عن الناسِ سبعَ سنينَ، ثم أرسلَه، كفرت طائفة منهم، فقالوا: هذا من نوْءِ المجدَح»(٣).

وروى أبو الدرداء، قال: مُطرنا على عهد رسول اللَّه عَلَيْ ذات ليلة، فأصبح رسولُ اللَّه عَلَيْ ورجلٌ يقولُ: مُطرنا بنوء كذا وكذا، فقال رسولُ اللَّه عَلَيْ ورجلٌ يقولُ: مُطرنا بنوء كذا وكذا، فقال رسولُ اللَّه عَلَى قوم نعمة، إلا أصبح كثيرٌ منهم بِها كافرينَ (٤).

وفي «صحيحِ مسلمٍ»(٥)، عن أبي مالكِ الأشعريِّ، عن النبيِّ عِيَلِيْلَةٍ، قال:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/۹۵).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲/ ٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٧٠)، والنسائي (٣/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) عزاه في «الكنز» للطبراني.

<sup>(</sup>٥) مسلم (٣/ ٥٥).



«أربعٌ في أمتِي مِن أمرِ الجاهلية، لا يتركونَهنُّ: الفَخر في الأحساب، والطعنُ في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحةُ».

وخرج البخاريُّ في «صحيحه»(١) ، من رواية ابنِ عيينة ، عن عبيدِ اللَّهِ: سمع ابن عباسٍ يقول: «خلالٌ من خلالِ الجاهلية: الطعن في الأنسابِ، والنياحة »، ونسي الثالثة: قال سفيان: ويَقُولُون: إنها «الاستسقاء بالأنواء».

وروي عن ابنِ عباسٍ ـ مرفوعًا ـ من وجهٍ آخر ضعيفٍ.

وخرج ابنُ حبانَ في «صحيحه» (٢) \_ معناه \_ من حديثِ أبي هريرةَ \_ مرفوعًا.

وروى ابنُ عيينَةَ، عن إسماعيلَ بنِ أمية، أنَّ النبي ﷺ سمع رجلاً في بعضِ أسفارِه يقول: مُطِرْنا ببعضِ عَثانين الأسدِ، فقالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «كذبتَ، بل هو سقى اللَّه عزَّ وجلَّ، ورزقُه» (٣).

وذكر مالك (٤)، أنه بلغَه عن أبي هريسرة، أنه كانَ يقولُ: مُطرْنا بنوْءِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا ﴾ الفتح، ثم يتلو هذه الآية: ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا ﴾ [فاطر:٢].

وذكر الشافعي (٥) أنه بلغه، أن عمر سمع شيخًا يقول \_ وقد مطر الناس \_: أجاد ما أَقْرَى المجْدَح الليلة، فأنكر ذلك عمر عليه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٦/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن حبان (٣١٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (٢٧/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٤) «الموطأ» (ص ١٣٦).

<sup>(</sup>٥) «الأم» (١/ ٣٢٣).

وروى ابنُ أبي الدنيا باسناده، عن سلم العلويِّ، قال: كنا عند أنسٍ، فقال رجل: إنها لمخيلة للمطرِ، فقال أنس: إنها لربِّها لمطيعةٌ.

يشير أنس إلى أنه لا يضاف المطر إلى السحاب، بل إلى أمرِ اللَّهِ ومشيئته. وذكر ابن عبد البرِّ، عن الحسنِ، أنه سمع رجلاً يقول: طلع سهيل ، وبرد الليل ، فكره ذلك ، وقال: إن سهيلاً لم يأت قط بُحرٍّ ولا برد.

قال: وكره مالكٌ أن يقولَ الرجلُ للغيم والسحابة: ما أخلقَها للمطر.

قال: وهذا يدلُّ على أن القومَ احتاطُوا، فمنعوا الناسَ من الكلامِ بما فيه أدنى متعلَّق مِن كلامِ الجاهلية في قولهم: مُطرنا بنوء كذا وكذا. انتهى.

واختلف الناسُ في قـول القائل: «مُطِرِنْا بنوْءِ كذا وكـذا» مِن غيرِ اعتـقادِ أهلِ الجاهليةِ: هو هو مكرُوه، أو محرَّمٌ؟

فقالت طائفةٌ: هو محرمٌ، وهو قولُ أكثرِ أصحابِنا، والنصوصُ تدلُّ عليه، كما تقدم.

وقال طائفة: هل مكرُوه، وهو قولُ الشافعيِّ وأصحابِه، وبعضِ أصحابِنا. فأما إن قالَ: «مُطِرْنا في نوْء كذا وكذا»، ففيه لأصحابنا وجهان:

أحدهما: أنه يجوزُ، كقوله: «في وقت كـذا وكذا»، وهو قولُ القاضِي أبي يعلَى وغيره.

ورُوي عن عمرَ وَطْنَى ، أنه قال للعباسِ وَطْنَى ، وهـ و يستسقِي: يا عباسُ ، كم بقيَ مِن نوْءِ الثرَيَّا؟ فقال: يا أميرَ المؤمنين، إن أهلَ العلمِ بها يزعمونَ أنها تعترض بالأفقِ بعدَ وُقُوعِهَا سبعًا، فما مضت ْ تلك السبعُ حتى أغيثَ الناسُ.



رواه ابنُ إسحاقَ، عن محمدِ بنِ إبراهيمَ بنِ الحارثِ، عن ابنِ المسيبِ، قال: حدثني من لا أتهمُ، عن عمرَ ـ فذكره.

والوجهُ الثاني: أنه يُكْرَه، إلا أن يقولَ مع ذلك: «برحمةِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ»، وهو قولُ أبي الحسن الآمديِّ من أصحابنا.

واستدلَّ للأول بما ذكرَ مالكٌ في «الموطإِ»(١) ، أنه بلغَه، أنَّ النبيَّ ﷺ كانَ يَقْطِيُّهُ كانَ يَقُولُ: «إذا نشأتْ بحريَّتُها فَشَاءَمَتْ، فتلك عينٌ غَديقةٌ».

وهذا من البلاغاتِ لمالكِ التي قيل: إنه لا يعرَفُ إسنادُها.

قال ابنُ عبدِ البرِّ: ابنُ أبي يحيى، مطعونٌ عليه متروكٌ.

وإسحاقُ، هو: ابن أبي فروةً، ضعيفٌ ـ أيضًا ـ متروكٌ.

وهذا لا يَحتَجُّ به أحدٌ من أهل العلم.

قلت: وقد خرجه ابن أبي الدنيا من طريق الواقدي : نَا عبدُ الحكيمِ بنُ عبدُ الحكيمِ بنُ عبدُ اللهِ بن أبي فروة : سمعت عوف بنَ الحارث : سمعت عائشة تقول : سمعت النبي علي يقول : "إذا أنشاتِ السحابة بحرية ، ثم تشاء مت ، فتلك عين " لوقال : «عامٌ غديقة "(") .

يعني: مطرًا كثيرًا.

<sup>(</sup>۱) «الموطأ» (ص ۱۳۲).

<sup>(</sup>٢) «الأم» (١/ ٢٢٥). (٣) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٧٥٧).

والواقديُّ: متروك ـ أيضًا.

والمعنى: أنَّ السحابةَ إذا طلعتْ بالمدينةِ من جهةِ البحرِ، ثمَّ أخذتْ إلى ناحيةِ الشامِ، جاءتْ بمطرِ كثيرِ، وهو الغدَقُ.

قال تعالى: ﴿ لأَسْقَيْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا ﴾ [الجن:١٦].

وقيَّده ابنُ عبدِ البرِّ: «غُدَيقةٌ» بضمِّ الغينِ بالتصغيرِ.

ومن هذا المعنى: قـولُ اللَّه عـزَّ وجلَّ: ﴿ فَالْحَامِلاتِ وِقْرًا ﴾ [الناريات:٢]، وفسَّره عليُّ بنُ أبي طالبِ وابنُ عباسِ ومَن بعدَهُما بالسحابِ.

قال مجاهدٌ: تحملُ المطر(١).

### \* \* \*

قال الله تعالى: ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ ﴿ آَلَ وَأَنتُمْ حَينَاذَ تَنظُرُونَ ﴿ وَأَنتُمْ حَينَاذَ تَنظُرُونَ ﴿ وَلَكِن لاَ تُبْصِرُونَ ﴿ وَلَكَ فَلَوْلًا إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ إِلَيْهِ مَنكُمْ وَلَكِن لاَ تُبْصِرُونَ ﴿ وَلَي فَلَوْلًا إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ وَلَي فَلَوْلًا إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ وَلَي فَلَوْلًا إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴿ وَلَي فَلَوْلًا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴿ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ ﴿ وَلَي فَا اللّهُ اللّهُ لَكُ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ لَكُ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَلَي فَسَلامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَلَي فَسَلامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَلَي فَسَلامٌ لَكُ مَنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴿ وَلَكُونَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ ﴿ وَلَكُ فَنَولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

قال آدمُ بنُ أبي أياسٍ: حدثنا حمادُ بنُ سلمةَ، عن عطاءِ بنِ السائب، عن عبد الرحمنِ بنِ أبي ليلي، قالَ: تلا رسولُ اللَّهِ ﷺ هذه الآيات: ﴿فَلُولا إِذَا عِبْدُ الْحُلْقُومَ حَيْنَهُ وَأَنتُمْ حَينَئَذٍ تَنظُرُونَ ﴾، إلى قولِه: ﴿فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ لِلْكَانَ وَجَنَّةُ لَا اللّهِ عَلَيْكُ وَلَهُ: ﴿فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ لِللّهِ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَيَعْمَالًا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّاكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّاكُمُ عَلَيْكُمُ عَلّمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَ

 <sup>(</sup>١) "فتح الباري" (٦/ ٣٣٤ \_ ٣٤١).

نَعِيمٍ ﴾، إلى قوله: ﴿ فَنُزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴿ آَنَ ﴾ وَتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ ﴾ [الراقعة: ٨٠- ١٩٥]، قال: ﴿إذا كانَ عَندَ الموت قيلَ له هذا، فإن كانَ من أصحابِ اليمين أحبَّ لقاءَ اللَّهِ وأحبَّ اللَّهُ لقاءَهُ، وإن كانَ من أصحابِ الشمالِ كَرهَ لقاءَ اللَّه وكرهَ اللَّهُ لقاءَهُ».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ، من طريقِ همّامٍ، عن عطاء بنِ السائب، سمعتُ عبدَ الرحمنِ بنِ أبي ليلَى \_ وهو يتبعُ جنازةً يقولُ: حدثني فلانُ بن فلان، سمع رسولَ اللَّه عَلَيْ يقولُ: «مَن أحبَّ لقاءَ اللَّه أحبَّ اللَّه لقاءَهُ، ومن كرهَ لقاءَ اللَّه كرهَ اللَّه لقاءَهُ». فأكب القوم يبكونَ. قال: «ما يبكيكُم؟» قالوا: إنا نكرهُ الموتَ. قال: «ليسَ ذاك، ولكنّه إذا حُضرَ: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرّبِينَ ﴿ اللَّهِ فَرُوحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنّهُ نَعِيمٍ ﴾ فإذا بشرَ بذلك أحبً لقاءَ اللَّه، واللَّهُ للقائه أحبُّ. ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُكَدّبِينَ الضّالِينَ ﴿ آَنَ فَي قراءة ابن المُكذّبِينَ الضّالِينَ ﴿ آَنَ فَي قَراءة ابن مَا مُعَدِد: ﴿ فَهُ تَصْلِيةُ جَحِيمٍ ﴾ . وفي قراءة ابن مسعود: ﴿ فُهُ تَصْلِيةُ جَحيمٍ ﴾ . وفي قراءة ابن مسعود: ﴿ فُهُ تَصْلِيةُ جَحيمٍ ﴾ . فإذا بشرَ بذلك كرهَ لقاءَ اللَّه واللَّهُ للقائه أكْرَهُ (١) .

خرَّج ابنُ البراءِ في كتابِ «الروضة» من حديث عمرو بن شَمر ـ وهو ضعيف جدًّا ـ عن جابر الجعفي، عن تميم بن حَذْلُم، عن ابنِ عباس، عن النبي عَيَّكِ : «ما من ميّت يموتُ إلا وهو بعرفُ غاسلَه، ويناشدُ حاملَه، إن كان بُشِّر بَروْح وريحان وجنة نعيم أن يعجلّه، وإن بُشِّر بنزل من حميم وتَصْلية جحيم أن بحسهُ».

وفي "صحيح البخاريً" (٢) ، عن عبادة بن الصامت، عن النبي عَيَا قال: «من أحب لقاء الله أحب الله أحب الله لقاء أه ومن كره لقاء الله كره الله كفاء أه فقالت عائشة ، أو بعض أزواجه : إنا نكره الموت. قال: «ليس ذلك، ولكن المؤمن إذا حضره

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٥٩/٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۸/ ۱۳۲)، ومسلم (۸/ ۲۵).

الموتُ بُشِّر برضوانِ اللَّه وكرامته، فليسَ شيءٌ أحب اليه مَّا أمامَهُ، فأحب لقاء اللَّه وأحب الله وأحب الله وعقوبته، فليسَ شيءٌ أكره إليه مَّا أمامَهُ، فكره لقاء اللَّه وكره اللَّه لقاءه ».

وقد رُوِيَ هذا المعنى عن النبيِّ ﷺ من وجوهٍ متعددةٍ.

وفي حديث زاذن، عن البراء بن عازب، عن النبي على الله ورضوان، فتخرج وتسيل كما يقال لها: اخْرجي أيتها النفس المطمئنة إلى مغفرة من الله ورضوان، فتخرج وتسيل كما تسيل القطرة من في السقاء، وإنَّ نفس الكافر يُقال لها: اخرجي أيتها النفس الخبيئة إلى غضب الله وسخطه، فتنفرق في جسده، وتأبى أن تخرج، فيجذبونها، فتنقطع معها العروق والعصب (1)

وفي رواية عيسى بن المسيب عن عدي بن ثابت، عن البراء، عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن على النبي عن النبي

وقد دل القرآنُ على عذاب القبرِ في مواضع أُخرَ كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلائِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونَ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ ﴾ عَذَابَ الْهُونَ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ ﴾ [الانعام: ٩٣].

وخرَّج الترمذي بإسناده (٢) ، عن علي قالَ: مازِلْنا في شكَّ من عـذابِ القبرِ حتى نزلتْ: ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴿ ثَلَ حَتَىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ [التكاثر: ١-٢].

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في المسند» (٢٨٧/٤ ـ ٢٨٨).

<sup>(</sup>۲) الترمذي (۳۳۵۲).



وخرّج ابن حبانَ في «صحيحه»(۱)، من حديث حمّاد بنِ سلمة، عن محمد بنِ عمرو، عن أبي سلمة، عن محمد بنِ عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [طه:١٢٤]، قال: «عذابُ القبر».

وقد روي موقوقًا، وروي من وجه آخر عن أبي هريرةَ مرفوعًا.

وروي من وجه آخر من حديث أبي سعيد الخدريّ، مرفوعًا وموقوفًا، وسيأتي ذلك كلُّه إن شاء اللَّه تعالى.

وقال آدمُ بنُ أبي إياسٍ، حدثنا المسعوديُّ، عن عبدِ اللَّهِ بن المخارق، عن أبيه، عن ابنِ مسعود وَظِيْكَ، قالَ: إذا ماتَ الكافرُ أُجلس في قبره، فيقالُ له: من ربك؟ وما دينُك؟ فيقولُ: لا أدري، فيضيَّقُ عليه قبره، شم قرأ ابنُ مسعودٍ: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾، قال: المعيشة الضنكُ: عذابُ القبرِ.

وروى شريك، عن ابنِ إسحاق، عن السبراءِ، في قولهِ عزَّ وجلَّ: ﴿عَذَابًا مُونَ ذَلِكَ ﴾ [الطور:٤٧]. قال: عذابُ القبر.

وكذا رُوي عن ابنِ عباسٍ، في قولِه سبحانه وتعالى: ﴿ لَنُذِيقَنَّهُم مِنَ الْعَذَابِ الْأَكْبُو ﴾ [السجدة: ٢١] أنه عذابُ القبرِ.

وكذا قال قتادةُ، والربيعُ بنُ أنسٍ، في قولِه عز وجل: ﴿ سَنُعَذِّبُهُم مَّرَّتَيْنِ ﴾ [التوبة:١٠١]، إحداهما في الدنيا، والأُخرى هي عذابُ القبرِ.

وقد تواترتِ الأحاديثُ عن النبيِّ عَلَيْكُمْ في عذابِ القبر والتعوّذ منه.

<sup>(</sup>۱) ابن حبان (۳۱۱۹).

وفي «الصحيحينِ»(١) عن مسروق عن عائشة وظيها، أنها سألت النبي عَيْلِيْهِ عن عذاب القبرِ، قال: «نَعمْ، عذابُ القبرِ حقٌ» قالت عائشة وظيها: فما رأيت رسولَ الله عَيْلِيْهُ بعد ذلك صلّى صلاةً إلا تعوّذ من عذاب القبر.

وفيهما عن عَمْرة (٢) ، عن عائشة وظيها، أنَّ النبيَّ وَلَيْهِ قال: «إنِّي رأيتكم تفتنونَ في القبورِ كفتنة الدَّجَّالِ»، قالت عائشة وطيها: فكنت أسمع رسولَ اللَّهِ وَلَيْهِ بعد ذلك يتعودُ من عذابِ القبرِ.

وفي "صحيح مسلم" (٣) عن ابنِ عباس، عن النبي عَيَالِيَّةُ أنه كان يعلِّمُهم هذا الدعاء كما يعلِّمُهُم السورة من القرآن: "اللهُم إنِّي أعوذُ بك من عذاب جهنَّم، وأعوذُ بك من عذاب القبر، وأعوذُ بك من فتنة المسيح الدجال، وأعوذُ بك من فتنة المحيا والممات».

وفيه (٤) \_ أيضًا \_، عن أبي هريرة ، أنَّ النبيَّ عَيَالِيَّةِ قال: «إذا فرغَ أحدُكم من التشهدِ الآخرِ، فليتعوَّذُ باللَّهِ من أربع: من عذابِ جهنَّم، ومن عذابِ القبرِ، ومن فتنة المحيا والممات، ومن فتنة المسيح الدَّجال».

وفي "صحيح مسلم" (٥) عن زيد بن ثابت، قال: بينما النبي عليه في حائط بني النجار على بغلة له، ونحن معه، إذ حادت به، فكادت أن تلقيه، وإذا أقبر ستة أو خمسة أو أربعة ، فقال: «من يعرف أصحاب هذه الأقبر؟» فقال رجل : أنا، فقال: «متى مات هؤلاء؟» فقال: ماتُوا في الإشراك، فقال النبي ربيا النبي النبي النبي المناه المناه المناه النبي المناه المناه النبي المناه المناه المناه المناه المناه النبي المناه النبي المناه النبي المناه المناه المناه المناه النبي المناه المناه المناه النبي المناه ال

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٢/ ١٢٣)، (٨/ ٩٧)، ومسلم (٢/ ٩٢).

 <sup>(</sup>۲) لم أجدُه في «الصحيحين»، وهو عند النسائي (٤/ ١٠٥)، و(٨/ ٢٧٤)، وابن خزيمة (٨٥١).
 (٣) مسلم (١/ ٩٤)، وكذلك أخرجه: البخاري (٢/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) مسلم (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٥) مسلم (٨/ ١٦٠)، وأحمد في «المسند» (٥/ ١٩٠).



عَنَابِ القَبرِ الذي أسمعُ منه»، ثم أقبلَ علينا بوجههِ فقال: «تعودوا بالله من عذابِ عذابِ القبرِ الذي أسمعُ منه»، ثم أقبلَ علينا بوجههِ فقال: «تعودوا بالله من عذاب النارِ»، فقالوا: نعوذُ بالله من عذاب النارِ، فقال: «تعودوا بالله من عذاب القبرِ»، قالوا: نعوذُ بالله من عذاب القبرِ، فقال: «تعودُوا بالله من الفتنِ ما ظهر منها وما بطنَ»، قالوا: نعوذ بالله من الفتنِ ما ظهر منها وما بطنَ»، قالوا: نعوذ بالله من الفتنِ ما ظهر منها وما بطنَ، قال: «تعودوا بالله من فتنة الدجال.

وفي «صحيح مسلم» (١) عن أنس، عن النبيِّ عَلَيْكُ قالَ: «لولا أن لا تدافنوا لدعوتُ اللَّهَ أن يسمعكمُ من عذاب القبر».

وفي «الصحيحينِ» (٢)، من حديث أبي أيوب الأنصاريِّ، قالَ: خرجَ علينا النبيُّ عَلَيْكَ وقد وجبتِ الشمسُ، فسمعَ صوتًا، فقالَ: «يهودُ تعذّبُ في قبورِها».

وخرّج الإمامُ أحمدُ، وأبو داود (٣)، من حديث البراء بن عازب، قال: خرجْنَا مع رسولِ اللَّه عَلَيْ في جنازة رجل من الأنصارِ فانتهيْنَا إلى القبرِ ولم يُلحَد، فجلسَ رسولُ اللَّه عَلَيْ وجلسْنَا حولَهُ، كأنّا على رؤوسنَا الطيرُ، وفي يده عودٌ ينكتُ به الأرضَ، فرفع رسولُ اللَّه عَلَيْ رأسهُ، فقالَ: «استعيذُوا باللَّه من عذاب القبر»، مرتين أو ثلاثًا، وذكر الحديث بطوله.

وخرَّجَ الإمامُ أحمدُ، من حديثِ أبي الزبيرِ، عن جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ، قالَ: دخلَ النبيُّ عَيَّالِيَّةٍ نَخْلاً لبني النجارِ، فسمع أصوات رجال من بني النجارِ، ماتُوا في الجاهليةِ، يعذَّبونَ في قبورِهم، فخرجَ رسولُ اللَّهِ عَيَالِيَّةٍ فَزعًا فأمرَ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۲/۱۲۳)، ومسلم (۸/۱۲۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤/ ٢٨٧)، وأبو داود (٣٢١٢)، و(٤٧٥٣)، و(٤٧٥٤).

أصحابَهُ أن يتعوَّذوا باللَّهِ من عذابِ القبرِ (١) .

وخرّجه \_ أيضاً \_ من حديث أبي سفيان، عن جابر، عن أمِّ مبشر، قالتْ: دخلَ علي رسولُ اللَّه عَلَيْ وأنا في حائط من حوائط بني النجار، فيه قبور منهم، قد ماتُوا في الجاهلية، فسمعهم يعذبون، فخرج وهو يقولُ: «استعيذُوا باللَّه من عذاب القبر»، قلتُ: يا رسولَ اللَّه ليعذبونَ في قبورهم؟ قال: «نعم عذابًا تسمعه البهائم»(٢).

وفي «الصحيحينِ» (٣) عن ابنِ عـبـاس، أن النبيَّ عَلَيْكُ مرَّ بقبـرينِ، فقالَ: «إنهما ليَعذّبانِ، وما يعذبانِ في كبيرٍ، أما أحدُهما فكانَ لا يستترُ من البولِ، وأما الآخرُ

فكانَ يمشِي بالنميمةِ»، ثم أخذ جريدةً رطبةً، فشقَّها باثنتين، ثم غَرَز على كلِّ قبرٍ منهُما واحدةً، قالوا: لِمَ فعلتَ هذا يا رسولَ اللَّهِ؟ قال: «لعلَّه يخففُ عنهُما ما لم يَيْسِا».

وقد رُوي هذا الحديثُ عن النبيِّ ﷺ بهذا المعنى منْ وجوه متعددة، خرّجه ابنُ ماجه (٤) من حديث أبي بكرة، وفي حديثه : «وأمَّا الآخرُ يعذَّبُ في الغيبة». وخرّجه الخلالُ وغيره، من حديث أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ، وفي بعض رواياته : «وأمَّا الآخرُ فكان يهْمِزُ الناسَ بلسانه، ويمشي بينَهُم بالنميمة».

وخرَّجَّه الطبرانيُّ من حديثِ عائشة (٥) ، وأنسِ بنِ مالكٍ ، وابنِ عمر .

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٢٩٥ \_ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) السابق (٦/ ٣٦٢)، وابن حبان (٣١٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (١/ ٦٥)، (٢/ ١١٩، ١٢٤)، (٨/ ٢٠)، ومسلم (١٦٦١).

<sup>(</sup>٤) ابن ماجه (٣٤٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٦٥٦٥).



وخرّجه أبو يعلى الموصِليُّ<sup>(۱)</sup> وغيرُه، من حديثِ جابرٍ، وفي حديثهِ: «أمّا أحدُهما فكانَ يغتابُ الناسَ».

وخرّجه الإمامُ أحمدُ (٢)، من حديث أبي أمامة، وفي حديثه قالوا: يا نبيّ اللّه، وحتى متى يعذبان؟ قال: «غَيْبٌ لا يعلَمُه إلا اللّه، ولولا تمريجٌ في قلوبِكم وتزيدُكُم في الحديث لسمعتُم ما أسمعُ». وروي من وجوه أُخرَ.

وخرَّج النسائيُّ (٣)، من حديث عائشة فراضي، قالت : دخلَت عليَّ امرأة من اليهود فقالَت : إنْ عذابَ القبرِ من البول، قلت : كذبت، قالت : بلَى، إنه ليقرظ من الجلد والثوب، قالت : فخرج رسول الله عَلَيْهِ إلى الصلاة، وقد ارتفعت أصواتنا، فقال عَلَيْهِ: «ما هذا؟» فأخبرتُه بما قالت ، فقال : «صَدَقَت ».

وخرّجَ الإمامُ أحمدُ، وأبو داودَ، والنسائيُّ، وابن ماجه (١٠)، من حديثِ عبدِ الرحمنِ بنِ حسنة، سمعَ النبيَّ ﷺ يقولُ: «أَلَم تعلمُوا ما لقيَ صاحبُ بني إسرائيلَ؟ كانُوا إذا أصابَهُم البولُ قطعُوا ما أصابَهُ البولُ، فنهاهُم فعُذّبَ في قبره».

وخرّج الإمامُ أحمدُ، وابنُ ماجه (٥)، من حديثِ أبي هريرةَ، عن النبيِّ ﷺ قال: «أكثر عذاب القبر من البول»، وروي موقوفًا على أبي هريرة.

وخرّج البزارُ، والحاكم (٦)، من حـديثِ ابنِ عبـاسٍ وللله ، عن النبيِّ ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو يعلكي (٢٠٥٠/، ٢٠٥٥، ٢٠٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٦٦/٥).

<sup>(</sup>٣) النسائي (٤/ ١٠٤ \_ ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمـــد في «المسند» (٤/ ١٩٦)، وأبو داود (٢٢)، والنسائي (٢١/ ٢٦، ٢٨)، وابن ماجه (٣٤٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٢٦، ٣٨٨)، وابن ماجه (٣٤٨).

<sup>(</sup>٦) الحاكم (١/ ١٨٣ ـ ١٨٤)، وأخرجه: البزار والطبراني كما في «المجمع» (١/ ٢٠٧).

قالَ: «إنَّ عامَّة عذابِ القبر من البول، فتنزَّهُوا منه».

وخرّجَ الطبرانيُّ (١)، والدارقطنيُّ، من حديثِ أنسٍ، عنِ النبيِّ ﷺ قال: «اتّقوا البولَ، فإنَّه أوّلُ ما يحاسَبُ به العبدُ في القبر».

وخرّج ابنُ عدي (٢)، من حديثِ أنس وطف أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ مرَّ برجلٍ يعذَّبُ في قبرهِ من الغيبةِ، ورجلٌ يعذَّبُ في قبرهِ من الغيبةِ، ورجلٌ يعذَّبُ في قبرهِ من البولِ.

وخرَّجَ أيضًا (٣)، بإسناد ضعيف، عن قـــــادةَ، عن أنسٍ وَطَيْك، عن النبيِّ وَالنبيِّ وَالنبيِّ وَالنبيِّ وَالنبيّ

ولكن روى عبدُ الوهابِ الخفَّاف، عن سعيد، عن قتادة، قالَ: كان يُقال: عذابُ القبرِ من ثلاثة أثلاث: ثلثٌ من الغيبة، وثلثٌ من النميمة، وثلثٌ من البول. خَرَّجه الخلالُ وهذا أصحُّ.

وخرَّجَ الأثرمُ والخلالُ من حديث ميمونة \_ مولاة رسول اللَّه ﷺ أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ أَنَّ النبيَّ وَالبولِ».

وقد ذكرَ بعضُهم السرَّ في تخصيص البولِ والغيبةِ والنميمةِ بعدابِ القبرِ، وهو أنّ القبرِ أولُ منازلِ الآخرةِ، وفيه أنموذجُ ما يقعُ في يومِ القيامةِ من العقاب والثواب.

والمعاصي التي يعاقب عليها العبد يوم القيامة نوعان: حقُّ اللَّه، وحقُّ العباد، وأولُ ما يُقضَى فيه يوم القيامة من حقوق اللَّه الصلاة، ومن حقوق العباد الدماء.

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في «المجمع» (٢٠٩/١): رواه الطبراني في «الكبير» ورجاله موثقون.

<sup>(</sup>۲) «الكامل» (۳/ ۹۱۸). (۳) السابق (٤/ ١٤٥٢).



وأمّا البرزخُ فقضى فيه في مقدماتِ هذَينِ الحقّينِ ووسائِلهما، فمقدمةُ الصلاةِ: الطهارةُ من الحَدَثِ والخَبثِ، ومقدمةُ الدماءِ النميمةُ والوقيعةُ في الطهارةُ من الحَداثِ الأخراضِ، وهما أيسرُ أنواعِ الأذى، فيبدأ في البرزخِ بالمحاسبةِ والعقابِ عليهما.

وروى عبد الرزّاق، عن معمر، عن أبي إسحاق، عن أبي ميسرة، عمرو بن شرحبيل، قال: مات رجل، فلمّا دخل في قبره أتته الملائكة، فقالُوا: إنا جالدوك مائة جلدة من عذاب اللّه، قال: فذكر صلاته وصيامه واجتهاده قال: فخفّفوا عنه حتى انتهى إلى عشرة، ثم سألهم، فخفّفوا عنه حتى انتهى إلى واحدة، فجلدوه جلدة اضطرم قبره نارا، وغُشِي عليه، فلمّا أفاق قال: فيم جلدتموني هذه الجلدة؟ قالوا: إنّك بُلْت يومًا، ثم صليت ولم تتوضأ، وسمعت رجلاً يستغيث مظلومًا، فلم تغنه.

ورواهُ أبو سنان، عن أبي إسحاقَ، عن أبي ميسرةَ، بنحوِه.

ورويناه من طريقِ حفصِ بن سليمانَ القارئِ وهـو ضعـيفٌ جدًّا، عن عاصمٍ، عن أبي وائلٍ، عن ابنِ مسعودٍ، عن النبيِّ ﷺ به.

فعذابُ القبرِ حصلَ ها هنا بشيئين: أحدُهما: تركُ طهارةِ الحَدثِ، والثاني: تركُ نصرةِ المظلومِ مع القدرةِ عليه، كما أنه في الأحاديثِ المتقدمةِ حصلَ بتركِ طهارةِ الخبثِ، والظلمِ بالقولِ، وهي متقاربةٌ في المُعنَى.

وفي حديث عبد الرحمن بن سمرة، عن النبي عَيَّكِيْ قالَ: «إنّي رأيتُ الليلَة عجبًا» فذكرَ الحديثَ بطوله، وفيه: «رأيتُ رجُلاً من أمَّتي بُسِطَ عليه عذابُ القبرِ، فجاءَهُ وضوءُه فاستنقذَهُ منه»، أخرجه الطبراني وغيره.

ففي هذا الحديثِ أنَّ الطهارةَ من الحدثِ تُنجي من عذابِ القبرِ.

وكذلك الأمرُ بالمعروفِ والنهيُّ عن المنكرِ يُنجِي من عذابِ القبرِ، كما تقدَّم ذكْرُه في البابِ الثاني، لأنَّ فيه غايةَ النفع للناسِ في دينهِم.

وكذلكَ الجهادُ والرباطُ، لأنَّ المجاهدَ والمرابطَ في سبيلِ اللَّهِ كلُّ منهُما بذَلَ نفسهُ، وسمحَ بنفسِهِ لتكونَ كلمةُ اللَّهِ هي العُليا، ودينُه هو الظاهرُ، وليذبَّ عن إخوانه المؤمنينَ عدوَّهم.

ففي الترمذي (١)، عن المقدام بن معدي كرب، عن النبي عَلَيْكُ قالَ: «للشهيد عندَ الله ستُ خصال: يُغفر لهُ في أولِ دفعة، ويرَى مقعدة من الجنة، ويُجارُ من عذابِ القبر، ويأمنُ من الفزع الأكبر» وذكر بقية الحديث.

وخرّج الحاكم (٢) وغيره، من حديث أبي أيوب، عن النبيِّ ﷺ قالَ: «من لقي العدو في سبيل الله فصبرَ حتَّى يُقتلَ أو يُغلبَ لم يُفتن في قبره أبدًا».

وفي "صحيح مسلم" (٣) عن سلمان، عن النبيِّ ﷺ قالَ: "رباطُ يومٍ وليلةً خيرٌ من صيامٍ شهرٍ وقيامِه، وأُجْرِي عليه من صيامٍ شهرٍ وقيامِه، وإن مات أُجرِي عليه عملُه الـذي كانَ يعملُه، وأُجْرِي عليه رزقُه، وأمنَ الفتّان». وخرجه غيره وقال فيه: "ووُقيَ عذابَ القبر».

وخرّج الترمذيُّ وأبو داود<sup>(١)</sup>، من حديث فَضَالةَ بنِ عُـبَيدٍ، عن النبي ﷺ معناه أيضًا، ورُوي من وجوه أُخر.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (١٦٦٣)، وابن ماجه (٢٧٩٩).

<sup>(</sup>۲) الحاكم (۲/۱۱۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٦/٥١)، والترمذي (١٦٦٥)، والنسائي (٣٩/٦)، وأحمد في «المسند» (٥/ ٤٤٠ ـ ٤٤١).

<sup>(</sup>٤) أبو داود (۲۰۰۰)، والتــرمــذي (١٦٢١)، وأحمــد في «المسند» (٦/ ٢٠)، والحــاكم (٢/ ٧٩، ١٤٤)، وابن حبان (٤٦٢٣).



وخرّج النسائيُّ من حديثِ راشدِ بنِ سعد، عن رجلٍ من أصحابِ النبي عَلَيْ أَن رجلٌ من أصحابِ النبي عَلَيْ أَن رجلاً قـال: يا رسـولَ اللَّه، ما بالُ المُؤمنينَ يفـتنونَ في قـورِهم إلا الشهيدُ؟ قال: «كفَى ببارقة السيوفِ على رأسهِ فتنةً».

وروى مجالدٌ، عن محمدِ بن المنتشرِ، عن ربعي، عن حذيفةَ، قالَ: إنَّ في القبرِ حِسَابًا، وفي القيامةِ حِسَابًا، فمن حوسبَ يومَ القيامةِ عُذِّبَ.

وروى ابنُ عجلانَ، عن عونِ بنِ عبدِ اللَّهِ، قالَ: يقالُ: إنَّ العبدَ إذا أُدخِلَ قبرَه، سئِلَ عن صلاته أولَ شيء يُسأَلُ عنه ، فإنْ جازَتْ له صلاتُه، نُظِرَ في سئِلَ عن عملهِ ، وإن لَم تجزْ له ، لم ينظرْ له في شيءٍ من عمله بعد .

### وقد وردَ فِي عذابِ القبرِ أنواعٌ:

مِنْها: الضربُ إمَّا بمطراقٍ منْ حديدٍ أو غيرِه، وقدْ سبقَ ذلكَ في أحاديثَ متعددة.

وروينا من طريقِ عثمان بنِ أبي العاتكة، عن علي بن زيد، عن القاسم، عن أبي أمامة الباهلي، قال: أتى رسولُ اللَّه ﷺ بقيع الغرقد، فوقف على قبرين، فقال: «أدفنتُم ها هنا فُلانًا وفلانة؟» أو قال: «فلانًا وفلانًا؟» قالوا: نعم، فقال: «قد أقعد فلان الآن يُضربُ»، ثم قال: «والَّذي نفسي بيده لقد ضرب ضربة ما بقي منه عضو الا انقطع، ولقد تطاير قبره نارًا، ولقد صرخ به صرخة يسمعها الخلائق الا الثقلين من الجن والإنس، ولولا تمريج في صدوركم وتزييدكم في الحديث لسمعتم

<sup>(</sup>١) النسائي (٤/ ٩٩).

ما أسمعُ»، قالوا: يا رسولَ اللَّهِ ما ذنبُهما؟ قال: «أما فلانٌ، فإنَّه كانَ لا يستبرئُ من البول، وأما فلانٌ أو فلانةٌ، فكانَ يأكلُ لحومَ الناسِ». وفي هذا الإسنادِ ضعفٌ.

وخرج ابن جرير في «تفسيره»، من طريق أسباط، عن السُّدِي، قال : قال البراء بن عازب: إنَّ الكافر إذا وضع في قبره أتتُه دابّة كأنَّ عينيها قدران من نحاس، معها عمود من حديد، فتضربه ضربة بين كتفيه، فيصيح، فلا يسمع صوته إلا لعنه، ولا يَبُقى شيء إلا سمع صوته إلا الثقلين الجن والإنس.

ومن طريق جويبر، عن الضحاك، قال: الكافرُ إذا وُضِعَ في قبرهِ ضُرِبَ ضربةً بمطراق، فيصيح صيحة، فيسمع صوته كلُّ شيءٍ إلا المثقلينِ الجنَّ والإنسَ، فلا يسمع صيحته شيءٌ إلا لعنَهُ.

وروى اللالكائيُّ بإسناده، عن محمد بنِ المنكدر، قالَ: بلغني أنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ يسلِّطُ على الكافرِ في قبرِه دابّةً عمياءً في يدها سوطٌ من حديد، رأسها مثلُ غربِ البعيرِ فتضربُه بها إلى يومِ القيامةِ، لا تراهُ ولا تسمعُ صوتَه فترحمهُ.

ومنها: تسليطُ الحياتِ والعقاربِ عليه؛ وقد سبقَ ذلكَ من حديثِ أبي هريرةً.

وروى ابنُ وهب، حدثني عسمرُو بن الحارث، أنَّ أبا السمح، حدَّه عن ابنِ حجيرة، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَلَيْ أنه قالَ: «أتدرونَ فيما أُنزلتْ هذه الآيةُ: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه:١٢٤] ؟ تدرونَ ما المعيشةُ الضنكُ؟» قالوا: اللَّهُ ورسولُه أعلمُ، قال: «عذابُ الكافرِ في قبرِه، والذي نفسي بيده إنه ليسلَّطُ عليه تسعةٌ ورسعونَ تنينًا، أتدرونَ ما التنينُ؟ قال: تسعةٌ وتسعونَ حيةً، لكلَّ حية سبعةُ رؤوسٍ»،



وفي رواية: «تسعة رؤوس، ينفخون في جسمه، ويلسعونه ويخدشونه إلى يوم يبعثون الله عنون عرب الله والله والل

وخرّجه البزارُ، من وجه آخرَ عن ابنِ حجيرةَ عن أبي هريرةَ، مرفوعًا أيضًا مختصرًا.

وخرّج ابنُ منده من طريقِ أبي حازم، عن أبي هريرةَ، وذكرَ قبضَ روح المؤمنِ والكافرِ، وقالَ في الكافرِ: «ويسلَّطُ عليه الهوامُّ، وهي الحيّاتُ، فينامُ كالمنهوسِ فينامُ ويفزعُ». وخرجه مرفوعًا أيضًا.

وقد رُوي عن درّاج أبي السمح، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد الخدري، عن النبي عَلَيْكُ قال: «يسلّطُ على الكافرِ في قبره تسعةٌ وتسعونَ تنينًا، يلدغونَهُ حتَّى تقومَ الساعةُ، ولو أنَّ تنينًا منها نفخ على الأرضِ ما أنبتت خضراء». خرَجه الإمامُ أحمدُ، وابنُ حبانَ في «صحيحه»(٢)، من طريق سعيد بن أبي أيوب، عن دراج به.

ورواه ابنُ لهيعةَ، عن درّاجٍ، مرفوعًا \_ أيضًا \_ إلا أنه قالَ: «ضمّةُ القبرِ».

وخرَّجه الخلالُ، مِن طريقِ سعيدِ أبي خلادِ بنِ سليم، عن دراجِ أبي السمح، عمَّن حدَّثَهُ، عن أبي سعيد: أنَّهم سألُوه عن المعيشةِ الضنك، قال: هي معيشةُ الكافرِ في قبرهِ، يبعثُ اللَّهُ إليه قبلَ يومَ القيامةِ اثنينِ وسبعينَ تنينًا وعقاربَ كالبغالِ يلسعنهُ في قبره، ويضيّقُ عليه قبرُه حتَّى تدخلَ الأضلاعُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو يعلني (۱۱/ ٦٦٤٤)، وابن حبان (٣١١٩)، والحاكم (١/ ٣٨١)، وقد رواه الأخيران مختصرًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمَــد في «المسند» (۳/ ۳۸)، وابن حبان (۳۱۲۱)، والدارمي (۲/ ۳۳۱)، وأبو يعلى (۲/ ۳۲۱) وأبو يعلى (۱۳۲۹) موقوفًا.

بعضُها في بعض، يتمنَّى أنه لو خرج منها إلى النارِ. وهذا موقوفٌ، قد سبق في البابِ الثاني من وجه آخر مرفوعًا، وقد رُوي بعضُه من وجه آخر مرفوعًا وموقوقًا أيضًا.

وروى منصور بن صقير، عن حماد بن سلمة ، عن أبي حازم، عن النعمان بن أبي عياش، عن أبي سعيد، أنّ النبي وَلَيْكُ قال في هذه الآية: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً صَنكًا ﴾ [طه:١٢٤] قال: «المعيشة الضنك عذاب القبر، يضيّق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه ، ولا يزال يعذّب حتى يبعث » خرّجه الخلال ، ومنصور بن صقير فيه ضعف .

وخالفَهُ آدمُ بنُ أبي إياسٍ، فرواه عن أبي حازمٍ، عن حمَّادِ بن سلمـةَ، ووقفه.

وكذا رواه الشوريُّ، وسليمانُ بنُ بلال، والدراورديُّ، وغيرُهم، عن أبي حازم، عن النعمان، عن أبي سعيد مرفوعًا، وخالفَهُم ابنُ عيينة، فرواه عن أبي سلمة عن أبي سعيد موقوفًا أيضًا، فمنهم من قال: أخطأ فيه ابنُ عيينة، كذا قاله أبو زرعة والعلائيُّ، وقيل: بل أبو سلمة هذا هو النعمانُ بنُ أبي عياش، قاله أبو حاتم الرازيُّ، وأبو أحمد الحاكمُ، وأبو بكر الخطيبُ وغيرُه.

وخراجه الإمامُ أحمدُ، من حديث علي بن زيد بن جدعانَ، عن أمّ محمد، عن عائشة وَ الله عن أنّ رسولَ اللّه وَ الله والله وا

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ١٢٥).



وخرَّجَ ابنُ أبي الدنيا \_ بإسناد ضعيف \_ عن الحسنِ، عن النبيِّ عَيَالِهُ قال: «لا يُرى أحدٌ خارجًا من الدنيا شائمًا لأحد منهم \_ يعني من أول هذه الأمة \_ إلا سلَّطَ اللَّهُ عليه دابةً في قبرِه، تقرصُ لحمَهُ، يجدُّ ألمهُ إلى يوم القيامة».

وخرّج الخلالُ، من طريقِ عاصم، عن زرّ، عن ابنِ مسعود، قالَ: يقالُ للكافرِ - يعني في قبرِه: ما أنت؟ فيقولُ: لا أدْري، فيقالُ: لا دريتَ ـ ثلاثًا، ويضيّقُ عليه قبرُه حتَّى تختلفَ أضلاعُه، ويرسلُ عليه حيّاتٌ من جوانبِ قبره، ينهشنهُ ويأكلنهُ، فإذا خرجَ صاحَ، قُمِعَ بمقامع من نارٍ أو حديد.

وخرّجه أبو بكر الآجريُّ، وزاد فيه: «ويُضربُ ضربةً يلتهبُ قبرُه نارًا» وعنده: «وتنبعثُ عليه حيّاتٌ من النار كأعناق الإبل».

وخرّج ابنُ أبي الدنيا في كتابِ «الموت» بإسناده عن عبيد بن عميرٍ، قالَ: يسلَّطُ عليه شجاعٌ أقرعُ، فيأكله حتى يأكلَ أمَّ هامتِه، فهذا أُوَّلُ ما يصيبُه من عذابِ اللَّهِ.

وبإسناده عن مسروق، قال: ما من ميِّت يموتُ وهُو يزنِي، أو يسرقُ، أو يشربُ، أو يأتي شيئًا من هذه، إلا جُعِلَ معه شجاعانِ ينهشَانهِ في قبرِه.

ومنها: رضٌّ رأسِ الميتِ بحجرِ، أو شقُّ شدُّقهِ أو نحوُ ذلك.

وفي حديث سمرة بنِ جندب، عن النبيِّ عَلَيْ قال: «رأيتُ الليلةَ رجلينِ أَتيانِي فَأْخَذَا بيدِي، فأخرجانِي إلى أرض مقدسة، فإذا رجلٌ جالسٌ ورجلٌ قائمٌ بيده كَلُّوبٌ من حديد يدخلُه في شدقه حتَّى يبلغَ قفاه، ثم يفعلُ بشدقه الآخر مثلَ ذلك، ويلتئمُ شدقُه هذا، فيعودُ فيصنعُ مثلَه، قلتُ: ما هذا؟ قالا: انطلقْ فَانطلقْنا، حتَّى أتينا على رجلٍ مضطجع على قفاه، ورجلٌ قائمٌ على رأسِه بصخرة أو فهرٍ، فيشدخ بها

رأسَه، فإذا ضربَه تدهْدَهَ الحجرُ، فانطلقَ إليـه ليأخذَه فلا يرجعُ إلى هذا حتى يلتثمَ رأسُه، وعادَ رأسه كما هُو، فعادَ إليه فضربَهُ، قلتُ: ما هذا؟ قالا لي: انطلقْ، فانطلقْنا، إلى نقب مثل التنور أعلاه ضيقٌ وأسفله واسعٌ، توقدُ تحتَهُ نارٌ، وإذا فيه رجالٌ ونساءٌ عراةٌ فيأتيهم اللهبُ من تحتهم فإذًا اقتربَ ارتفعوا حتَّى كادُوا أن يخرجُوا، فإذا خمدتَ رجعُوا فيها، وفيها رجالٌ ونساءٌ، فقلتُ: ما هذا؟ قالا: انطلقُ، فانطلقْنا، حتَّى أتيْنَا على نهر من دم، فيه رجلٌ قائمٌ، وعلى شاطئ النهر رجلٌ بين يديه حجارةٌ، فأقبلَ الرجلُ الذي في النهر، فإذا أرادَ أن يخرجَ، رَمَى الرجلُ بحجر في فيه فِردَّه حيثُ كان، فجعلَ كلما جاءَ ليخرجَ رَمَى في فيه بحجر رجع كما كان، فقلتُ: ما هذا؟ قالا لي: إنطلق، فانطلقنا». فذكر الحديثَ. وفيه: «قلتُ: طوفتُماني الليلةَ، فأخبراني عما رأيتُ؛ قالا: نعم، أما الرجلُ الذي رأيتَه يشقّ شدقُه فكذّابٌ، يحدِّثُ بالكذب، فتُحملُ عنه حتى تبلغَ الآفاقَ، فيصنعُ به ذلك إلى يوم القيامة؛ والذي رأيتَه يُشدخُ رأسُه فرجلٌ علّمه اللَّهُ القرآنَ، فنامَ عنه بالليل، ولم يعمل فيه بالنهار؛ يُفعل به إلى يوم القيامة؛ وأما الذي رأيت في النقب فهم الزناةُ والزوانِي، وأما الذي رأيتَ في النهر فآكلُ الرِّبا»، وذكر الحديث بطوله، خرَّجه البخاريُ<sup>(۱)</sup>

وروى هذا الحديث أبو خلدة، عن أبي حازم، عن سمرة، وفي حديثه: «قلتُ: فالذي يسبحُ في اللمِ؟ قال: ذاك صاحبُ الرَّبا، ذاك طعامُه في القبر إلى يوم القيامة. قلت: فالذي يشدخُ رأسهُ؟ قال: ذاك رجلٌ علَّمه اللَّهُ القرآن، فنامَ عنه حتى نسيَه، لا يقرأُ منه شيئًا، كلَّما رقدَ دقُوا رأسه في القبر إلى يومِ القيامة، ولا يدعونَهُ ينامُ».

ومنها: تضييقُ القبرِ على الميتِ حتَّى تختلفَ فيه أضلاعُه، وقد سبقَ ذلك في أحاديثَ متعددة.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲/ ۲۵)، (٤/ ۱۷۰)، (۲/ ۸۸)، (۹/ ۵۵)، ومسلم (۷/ ۵۸).



وخرّج الخلالُ \_ بإسناد ضعيف \_ عن أبي سعيد، عن النبي عَيَلَيَالَهُ أنه قالَ في الكافر: «فيضيّقُ عليه قبرُه حتى يخرج دماغُه من بَين أظفاره ولحمه».

وقد ورد ما يدلُّ على أن التَّضييقَ عامٌ للمؤمنِ والكافرِ، وصرَّحَ بذلكَ طائفةٌ من العلماءِ، منهم ابنُ بطة وغيرُه، فروى شعبةُ، عن سعد بنِ إبراهيمَ، عن نافع، عن عائشة وَلَيْهَا، عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: «إن للقبرِ ضغطةٌ، لو كان أحدٌ ناجيًا منها لنَجا مها سعدُ بنُ معاذ» خرَّجه الإمام أحمد(١).

وروى: الشوريُّ، عن سعدٍ، عن نافعٍ، عن ابنِ عـمـرَ، عن النبيِّ ﷺ وليس بالمحفوظ.

ورواه ابنُ لهيعة، عن عقيلٍ، سمعَ سعد بنَ إبراهيمَ، يخبرُ عن عائشةَ بنتَ سعد، عن عائشةَ بنتَ سعد، عن عائشةَ أمِّ المؤمنينَ، عن النبيِّ ﷺ بأنه قالَ لها: «تعوَّذِي باللَّهِ من عذابِ القبرِ، فإنه لو نجا منه أحدٌ لنجا سعدُ بنُ معاذٍ، لكنّه لم يزدْ على ضمّه». خرَّجه الطبراني، ورواية شعبة أصح.

وخرّج الإمامُ أحمدُ، من حديث محمد بن جابر، عن عمرو بن مرة، عن أبي البختري، عن حذيفة، قالَ: كنّا مع النبيّ عَلَيْكُ في جنازة، فلمّا انتهينا إلي القبر قعد على شفته فجعل يردد بصرة فيه، ثم قال: «يُضغطُ المؤمنُ فيه ضغطةً تزولُ منها حمائِلُه، وتُملأ على الكافر نارًا»(٢). ومحمد بن جابر هو اليمامي:

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/ ۵۰، ۹۸). (۲) «المسند» (۵/ ۷۰۶).

ضعيف: وأبو البختري لم يدرك حذيفة.

وخرّج النسائيُّ، من حديث عبيد اللَّه بن عمر عن نافع، عن عبد اللَّه بن عمر عن نافع، عن عبد اللَّه بن عمر طُخْ أن النبيُّ عَلَيْهِ قالَ: «هذا الذي تحرَّكَ له العرشُ وفتحت له أبوابُ السماء، وشهدَهُ سبعونَ ألفًا من الملائكةِ، لقد ضُمَّ ضمةً ثمَّ فُرِّج عنه»(١)

وخرَّجه البزارُ وقالَ: وروي عن عبيدِ اللَّهِ، عن نافعٍ مرسلاً.

قلتُ: وقد سبقَ ذكرُ الاختلافِ فيه عن سعدِ بنِ إبراهيمَ عن نافعٍ.

ورواه زيدُ بنُ أبي أنيسةً، عن جابرٍ، عن نافعٍ، عن صفيةَ بنتِ أبي عبيدٍ، عن بعضِ أزواجِ النبيِّ عَيَّالِيَّةِ قال: «إن كنتُ لأرى لو أنَّ أحدًا أُعفي من عذابِ القبرِ، لعُفِي منه سعدُ بنُ معاذِ، لقد ضُمَّ فيه ضمةً »(٢).

وخرَّجه البزارُ من وجه آخرَ، عن نافعٍ، عن ابنِ عمرَ، ومن طريقِ عطاءِ بنِ السائبِ عن مجاهدِ عن ابنِ عمرَ.

وخرَّج الطبراني من طريق زكريا بنِ سلام، عن سعيد بن مسروق، عن انسٍ، قال: لما ماتت زينب بنت رسول اللَّه ﷺ حزن، ثم سُرِّي عنه، فقلنا: يا رسول اللَّه، رأينا منك ما لم نرَ، قالَ: «ذكرت زينب وضعفها وضغطة القبر، لقد هُوِّن عليها، ومع ذلك لقد ضُغطت ضغطة بلغت الخافقين»(٣). وزكريا قيل: إنه مجهول، وسعيد بن مسروق، لم يدرك أنسًا، فهو منقطع .

وقد رُوي من وجه آخر عن أنس، من رواية الأعمش، عن أنس، عن النبيِّ عَيْلِيَّةً بمعناهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: النسائي (٤/ ١٠٠ \_ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (١١٥٩).

<sup>(</sup>٣) السابق (٥٨١٠).



وكذا رواه أبو حمزة السكري، عن الأعمش، والأعمشُ لم يسمعُ من أنس عند الأكثرينُ.

وقيلَ: عِن أبي حمزةً، عن الأعمش، عن سليمانَ، عن أنسٍ. ورواه سعدُ بنُ الصلتِ، عن الأعمشِ، عن أبي سفيانَ، عن أنسٍ.

ورواهُ حبيبُ بنُ خالد الأسديِّ عن الأعمشِ، عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ المغيرة، عن أنسِ.

ورواه حمادُ بنُ سلمة، عن ثمامة، عن أنس، أن النبيَّ عَلَيْ دَفَن صبيا أو صبية، فقالَ: «لو نجا أحدٌ من ضمة القبر لنجا منها هذا الصبيُّ»(١) . خرّجه الخلالُ، والطبرانيُّ. وقد اختُلفَ فيه على حماد، فرواه جماعةٌ عن ثمامة مرسلاً، والمرسلُ هو الصحيحُ، عند أبي حاتم الرازي، والدارقطنيِّ.

وروى ابنُ وهب، عن عمرِو بنِ الحارث، عن أبي النضرِ، عن زيادِ مولى ابن عباس عن أبن عباس، أن النبي عَلَيْهِ صعد على قبرِ سعدِ بن معاذ فقال: «لو نجا من ضغطة القبرِ أحدٌ منه لنجا سعدُ بنُ معاذ، ولقد ضُمَّ ضمةً ثم فرِّج عنه» (٢) . خرّجه الطبرانيُّ.

وخرج الإمامُ أحمدُ والنسائيُ (٣) ، من حديث يزيد بن عبد اللَّه بن الهاد، عن معاذ بن رفاعة ، عن جابرٍ ، أن النبي وَ اللَّهِ قال لسعد وهو يدفن : «سبحان اللَّهِ ، لهذا العبد الصالح الذي تحرك له عرش الرحمن وفتحت له أبواب السماء شدّد

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في «المجمع» (٣/ ٤٧): رواه الطبراني في «الأوسط» ورجاله موثقون.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٦٥٩٣).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٢٧)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف»
 (٣١٠٠).

عليه ثمَّ فرجَ عنه».

وخرّجه الإمامُ أحمدُ (۱۷) ، من طريقِ ابن إسحاق، حدثني معاذُ بنُ رفاعةً ، عن محمودِ بنِ عبدِ الرحمنِ بنِ عمرِو بن الجموحِ ، عن جابرٍ ، عن النبيِّ عَلَيْكُ وَاللهُ عنه ». قال: «لقد تضايقَ على هذا العبد الصالح قبرُه حتى فرّجَ اللَّهُ عنه».

وذكر ابنُ إسحاقَ: اهتزازَ العرشِ، وفتحَ أبوابِ السماء؛ عن معاذِ بنِ رفاعةً، قال: حدثني من شئتُ من رجال قومِي، عن النبيِّ عَلَيْكُ ولم يذكره في حديثِ جابرٍ. وزادَ في إسنادِ حديثِ جابرٍ رجلاً، وقوله أصحُ من قولِ يزيدِ بن الهادِ في هذا كله عند كثيرٍ من أئمةِ الحفاظِ واللَّه أعلم.

وخرّج البيهقيُّ، من حديثِ ابنِ إسحاقَ، قال: حدثني أميةُ بنُ عبدِ اللَّهِ، أنه سألَ بعضَ أهلِ سعد، ما بلغكَم من قولِ النبيِّ ﷺ في هذا؟ قالواً: ذُكر لنا أنَّ رسول اللَّهِ ﷺ سُئِل عن ذلكَ، فقال: «كانَ يُقصِّر في بعض الطهورِ من البول».

وذكر ابنُ أبي الدنيا عن عبيد اللّه بنِ محمد التميميّ، قالَ: سمعتُ أبا بكرِ التيمي ـ شيخًا من قريش ـ قال: كان يقالُ: إن ضمّة القبرِ إنّما أصلُها أُمّهم، ومنها خلقُوا، فغابُوا عنها الغيبة الطويلة، فلما رَدُّوا إليها أولادَها، ضمتّهم ضمّ الوالدة التي غابَ عنها ولدُها، ثم قدمَ عليها، فمن كانَ للّه عز وجل مطيعًا ضمتُهُ برأفةٍ ورفقٍ، ومن كانَ للّه عاصيًا ضمتُه بعنف، سخَطًا منها عليه لربّها.

وروي في كتاب «المحتضرينَ» بإسنادِه عن عبـدِ العزيزِ بن أبي روادٍ، عن

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٦٠، ٣٧٧).



نافع، أنه لمّا حضرتهُ الوفاةُ جعلَ يبْكي، فقيل له: ما يبكيك؟ فقال: ذكرتُ سعدًا وضغطةَ القبر.

وروى هنّادُ بن السريِّ، عن سعيدِ بن دينارٍ، عن إبراهيمَ الغنويِّ، عن رجلٍ عن عائشةَ وَلَيُّهُ، أنها مرَّتْ بها جنازةٌ صغيرةٌ فبكتْ، فقالتْ: بكيتُ لهذا الصبيِّ، شفقة عليه من ضمّةِ القبرِ.

قال هناد: وحدثنا محمد بن فضيل، عن أبيه، عن ابن أبي مليكة، قال : ما أُجِير أحد من ضغطة القبر، ولا سعد بن معاذ، الذي منديل من مناديله خير من الدنيا وما فيها.

وقال أبو الحسن بن البراء: حدثنا محمد بن الصباح، حدثنا عمّار بن محمد، عن لنبي عليه في محمد، عن لنبي عليه في محمد، عن النبي عن المنهال، عن زاذان ، عن البراء، عن النبي قليه في قوله تعالى: ﴿ لَهُم مِّن جَهَنَّمَ مِهَادٌ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ ﴾ [الاعراف: ١٤]، قال: «يُكُسَى الكافرُ في قبره ثوبانِ من نارٍ، فذلك قولُه سبحانَهُ وتعالى: ﴿ مِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ ﴾ هذا غريبٌ منكرٌ.

وقد قيلَ: إن عذابَ القبرِ يفتر عن أهلِ القبورِ فيما بين النفختين، كذا ذكرَهُ سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةً، وتأوَّل ذلك قوله تعالى: ﴿ يَا وَيْلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدَنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ [يس:٢٠]، يعني تلك الفترة التي لا عذاب فيها.

وورد ذلك مرفوعًا، خرّجه الخللالُ في كتابِ «السنة» حدثنا إسحاقُ بنُ خالد البالسي، حدثنا محمد بن صعب، حدثنا روح بن مسافر، عن الأعمش، عن أبي سفيانَ، عن جابرٍ، عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «إنَّ هذه الأمة تبتلى

في قبورها»، فذكر الحديث بطوله، وفي آخره قال: «فإنهم يعذَّبونَ في قبورهم إلى قريب من قيام الساعة، ثم ينامون قبيل الساعة، وهي النومة التي ندمُوا عليها، حين قالوا: ﴿ يَا وَيُلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنَا ﴾ [يس:٢٥]». وهذا إسنادٌ ضعيفٌ، وروح بن مسافر، وإسحاقُ بن خالد، ضعيفان جداً.

وقد يُرفعُ عذابُ القبرِ أو بعضُه في بعضِ الأوقاتِ الشريفةِ.

فقد روي بإسناد ضعيف، عن أنسِ بنِ مالك: أن عذابَ القبرِ يرفعُ عن الموتى في شهرِ رمضانَ، وكذَّلكَ فتنةُ القبرِ ترفعُ عَمَّن مات يومَ الجمعةِ أو ليلة الجمعة.

كما خرّج الإمام أحمد ، والترمذي (١٥) ، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ، عن النبي ﷺ قال: «ما من مسلم يموت يوم الجمعة أو ليلة الجمعة إلا وقاه الله فتنة القبر».

وأما نعيمُ القبرِ، فقد دلّ عليه قولُه تعالَى: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴿ هَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَمُنَّةً نَعِيمٍ ﴾ [الواقعة:٨٨-٨٩] كما سبق.

وقد تقدَّمَ في حديثِ البراءِ وغيرِه ذكرُ بعضِ نعيمِ القَبرِ.

وروى ابنُ وهب، حدَّثني عمرُو بنُ الحارث، أنَّ أبا المسيح درّاجًا حدَّتُهُ، عن ابنِ حجيرة، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَيَالِيَّةٍ أنه قالَ: «إنَّ المؤمنَ في قبرِه لفي روضة خضراء، ويرحبُ له قبرُه سبعونَ ذراعًا، وينوّرُ له فيه كالقمرِ ليلةَ البدرِ».

وروى أبو عبد الرحمنِ المقرئُ، حـدثنا داودُ أبو بحرِ، عن صهر له ـ يقالُ

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۱۰۷٤)، و «المسند» (۲/ ۱۲۹).



له: مسلمُ بنُ مسلم ـ عن مُورِّقِ العجليِّ، عن عبيدِ بنِ عميرٍ، قال: قال عبادةُ بن ُ الصامت: إذا حضرتْه \_ يعنى المؤمنَ المتهجدَ بالقرآن \_ الـوفاةُ جاءَ القرآنُ فوقفَ عند رأسه، وهم يغسِّلونَهُ، فإذا فرغَ منه دخلَ حتى صارَ بين صدرِه وكفنِهِ، فإذًا وُضعَ في حفرته جاءَه منكرٌ ونكيرٌ، خرجَ حتى صارَ بينه وبينهُمَا، فيقولانِ له: إليكَ عنَّا، فإنا نريدُ أن نسألَهُ؛ فيقولُ: واللَّه ما أنا بمفارقه، فإن كنتُما أمرتُما فيه بشيء فشأنكما. ثم ينظرُ إليه، فيقولُ: هل تعرفني؟ فيقول: لا. فيـقولُ: أنا القرآنُ الـذي كنتُ أسهرُ ليـلكَ، وأظمأُ نهارَك، وأمنعكَ شهوتَكَ، وسمعَكَ، وبصـركَ، فستجدُّني من الأخلاء خليلَ صدق، فأبشر، فما عليكَ بعد مسألةٍ منكرِ ونكيـرِ من همٍّ، ولا حزنٍ، ثم يخرجان عنه، فيصعدُ القرآنُ إلى ربِّه، فيسأله فراشًا ودثارًا، قال: فيؤمرُ له بفراشٍ ودثارٍ وقنديلٍ من الجنةِ، وياسمين من الجنة، فيحمله ألفُ ملك من مقرَّبي سماءِ الدنيا. قال: فيسبقُهُم إليه القرآنُ، فيقولُ: هل استوحشتَ بعدي؟ فَإِنِّي لم أَزَلْ بربِّي حتى أمر كك بفراش ودثار ونور من الجنة. قال: فتدخلُ عليه الملائكة، فيحملونَهُ ويفرشونَ له ذلك الفراشَ، ويضعونَ الدِّثارَ تحتَ رجليهِ، والياسمينَ عند صدره، ثم يحملونَهُ حتى يضجعُ وه على شقِّه الأيمن، ثم يصعدونَ عنه، فيستلقِي عليه، فلا يزالُ ينظر إلى الملائكة حتى يلجُوا في السماء، ثم يدفعُ القرآنَ في قبلةِ القبرِ، فيوسِّعُ عليه ما شاءَ اللَّهُ من ذلك َ.

قال أبو عبد الرحمن: وكان في كتابِ معاوية إلي : فيوسع له مسيرة أربعمائة عام، ثم يحمل الياسمين من عند صدره، فيجعله عند أنفه، فيشمه غضا إلى يوم ينفخ في الصور، ثم يأتي أهلَه كل يوم مرة أو مرتين، فيأتيه



بخبرِهم، ويدعُو لهم بالخيرِ والإقبالِ، فإن تعلَّم أحدٌ من ولده القرآنَ بشَّره بذلكَ، وإن كانَ عقبَ سوءٍ، أتى الدار بكرة وعشيًا، فبكى عليه إلى أن يُنفخَ في الصور. أو كما قال.

قال الحافظُ أبو موسى المديني: هذا خبرٌ حسنٌ رواه الإمام أحمد بن حنبل، وأبو خيثمة، وطبقتُهما من المتقدمينَ، عن أبي عبد الرحمن المقرئ.

وقد تقدّم في البابِ الثاني: «القبرُ روضةٌ من رياضِ الجنةِ، أو حفرةٌ من حفرِ النار». من حديثِ أبي هريرةَ، وأبي سعيدِ، بإسنادينِ ضعيفينِ.

وروي أيضًا من حديث ابن عمرَ، خرّجهُ ابنُ أبي الدنيا، حدثنا هارونُ بن سفيانَ، حدثنا محمدُ بنُ عمرَ، أخبرنا أخي شملةُ بنُ عمرَ، عن عمرَ بن شيبة عن أبي كثير الأشجعيِّ، عن نافع، عن ابنِ عمرَ، عن النبي عَلَيْهِ قال: «القبرُ روضةٌ من رياضِ الجنة، أو حفرةٌ من حفر النار». إسنادُه ضعيفُ (١)

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) «أهوال القبور» (٨٥ ـ ٨٢).



# قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ ﴾

إنَّ اللَّهَ تعالى أمرَ عبادَهُ في كتابه، وعلى لسان رسُوله، بجميع ما يُصلحُ قلوبَ عباده، ويُقرِّبها منه، ونهاهُم عمَّا ينافي ذلكَ ويضادُّه ولَّا كانت الرَّوحُ تقوى بما تسمعُه من الحكمة والموعظة الحسنة، وتَحْيَا بذلكَ، شرعَ اللَّهُ لعباده سماعَ ما تقوى به قلوبُهم، وتتغذّى وتزدادُ إيمانًا.

فت أرةً يكونُ ذلك فرضًا عليهم، كسماع القرآنِ، والذكرِ والموْعظةِ يومَ الجمعةِ في الصّلواتِ الجهريّةِ من المحتوبات.

[المديد: ١٦] قال ابن مسعود: ما كان بين إسلامنا، وبين أن عوتبنا بهذه الآية إلا أربع سنين. خرجه مسلم (١) . وفي رواية أخرى قال: فجعل المؤمنون يعاتب بعضهم بعضا (٢) . وعن ابن عباس قال: إن الله استبطأ قلوب المهاجرين فعاتبهم، على رأس ثلاث عشرة سنة من نزول القرآن، بهذه الآية فهذه الآية تتضمّن توبيخا وعتابًا لمن سمع هذا السماع، ولم يُحدث له في قلبه صلاحًا ورقّة وخشوعًا، فإنّ هذا الكتاب المسموع يشتمل على نهاية المطلوب، وغاية ما تصلُح به القلوب، وتنجذب به الأرواح، المعلقة بالمحلِّ الأعلى إلى حضرة المحبوب، فيحيى بذلك القلب بعد مماته، ويجتمع بعد شتاته، وتزول قسوته بتدبر خطابه وسماع آياته، فإنّ القلوب إذا أيقنت بعظمة ما سمعت، واستشعرت شرف نسبة هذا القول إلى قائله، أذعنت وخضعت. فإذا تدبرت ما احتوى عليه من المراد ووعت، اندكت من مهابة الله وإجلاله، وخضعت.

فإذا هطلَ عليها وابلُ الإيمانِ من سُحُب القرآنِ، أخذت ما وسعت ، فإذا بذر فيها القرآنُ مِن حقائقِ العرفان، وسقاه ماء الإيمان، أنبتت ما زرعت ﴿ وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّت ْ وَرَبَت ْ وَأَنْبَت ْ مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴾ ﴿ وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّت ْ وَرَبَت ْ وَأَنْبَت مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴾ [الموم: ٥٠] ومتى وألح: ٥]، ﴿ فَانظُر ْ إِلَىٰ آثَارِ رَحْمَت اللّه كَيْفَ يُحيي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ [الروم: ٥٠] ومتى فقدت القلوب عذاءها، وكانت جاهلة به، طلبت العوض من غيره، فتغذت به، فازداد سقمها بفقدها ما ينفعها والتعوض بما يضرّها. فإذا سقمت مالت إلى ما فيه ضررها، ولم تجد طعم غذائها، الذي فيه نفعها، فتعوضت عن

<sup>(</sup>١) مسلم (٨/٢٤٣)، وأخرجه الحاكم (٢/ ٤٧٩).

<sup>(</sup>۲) أخرج نحوه أبو يعلى في «مسنده» (۹/٥٢٥٦).



سماع الآياتِ، بسماع الأبياتِ. وعن تدبُّرِ معاني التنزيلِ، بسماع الأصواتِ. قال عثمانُ بنُ عفانَ رَطِينُك : لو طهُرتُ قلوبُكم ما شبعتُم من كلام ربِّكم. وفي حديث مرسل: «إنَّ هذه القلوبَ تصدأُ كما يصدأُ الحديد»، قيل: فما جلاؤُه؟، قالَ: «تلاوةُ كتاب اللَّه»(١). وفي حديثِ آخـرَ مرسلِ، أنَّ النبي عَيَلِيِّهُ، خطب بعدما قدم المدينة ، فقال: «إن أحسن الحديث كتاب اللَّه، قد أفلح من زينه اللَّهُ في قلبه، وأدخلَهُ في الإسلام بعد الكفر؛ واختاره على ما سواه من أحاديث الناس، إنه أحسنُ الحديث وأبلغُه، أحبُّوا ما أحبَّ اللَّه، أحبُّوا اللَّه من كلِّ قلوبكِم»(٢). وقالَ ميمونُ بن مِهوانَ: إنَّ هذا القرآنَ قدْ خلق في صدُورِ كثيرٍ من الناسِ، والتمسوا حديثًا غيره، وهو ربيعُ قلوب المؤمنينَ، وهو غضٌّ جديدٌ في قلوبِهِم. وقال محمدُ بنُ واسع: القرآنُ بستانُ العارفينَ حيثما حلُّوا منه، حلُّوا في نزهة. وقال مالكُ بنُ دينار: يا حملةَ القرآن ماذَا زرعَ القرآنُ في قلوبِكم؟! فإنَّ القرآنَ ربيعُ المؤمنينَ، كما أنَّ الغيثَ ربيعُ الأرض، فقد ينزلُ الغيثُ من السَّماءِ إلى الأرضِ، فيُصيبُ الحشُّ فتكونُ فيه الحبَّةُ، فلا يمنعُها نتنُ موضعِهَا أن تهتزُّ وتخضـرُّ وتحسُن. فيا حملَة القرآنِ، ماذا زرعَ القرآنُ في قلوبِكُم؟ أين أصحابُ سورةِ؟ أينَ أصحابُ سورتين؟! ماذا عملتم فيهما.

وقال الحسن: تفقّدُوا الحلاوةَ في الصّلاةِ، وفي القـرآنِ، وفي الذكرِ. فإنْ وجدتمُوها فامضُوا وأبشِرُوا، وإنْ لم تجدُوها فاعْلمُوا أنَّ البابَ مغلقٌ.

أسمع يامن لا يجد الحلاوة في سماع الآيات، ويجدها في سماع الأبيات. في حديث مرفوع: "من اشتاق إلى الجنة فليسمع كلام الله». كان داود الطّائي يُترنم بالآية في الليل، فيرى من سمعه أنَّ جميع نعيم الدنيا جُمع في ترنَّمه.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البيهقي في «الشعب» (٣٥٣/٢)، وأبو نعيم في «الحلية» (٨/١٩٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: هناد في «الزهد» (۱/۲۷۹).

قال أحمد بن أبي الحواريّ: إنيّ لأقرأ القرآن، فأنظرُ في آية آية، فيحارُ في عَلْي أبي الحواريّ: إنيّ لأقرأ القرآن، كيف يهنيهم النّوم، ويسعهم أن يشتُخلُوا بشيء من الدُّنيا، وهم يتلون كلام اللّه!! أما لو فهمُ وا ما يتلون، وعَرفُوا حقّه، وتلذّذُوا بِهِ، واستحلوا المناجاة بِهِ، لذهبَ عنهم النوم، فَرحًا بما قدْ رُزقوا.

قال ابنُ مسعود: لا يسألُ أحدٌ عن نفسه غيرَ القرآن، فمن كانَ يحبُّ القرآنَ فهُ وَ يحبُّ اللَّه، حُبُّ اللَّه، حُبُّ اللَّه، حُبُّ اللَّه، حُبُّ اللَّه، ولم يشبَع من القرآن. وقال أبو سعيد الخراز: من أحبَّ اللَّه أحبَّ كلامَ اللَّه، ولم يشبَع من تلاوته.

ويُروى عن معاذ قالَ: سيبلى القرآنُ في صدُورِ أقوامٍ، كما يبلى الثوبُ، فيتهافتُ، فيقرءونه لا يجدون له شهوةً.

وعن حذيفةَ قالَ: يوشِكُ أن يدرُسَ الإسلامُ، كما يدرسُ وشيُ الثوبِ؛ ويقرأُ الناسُ القرآنَ لا يجدونَ له حلاوةً.

وعن أبي العالية قال: سيأتي على الناسِ زمانٌ، تخربُ فيه صدورُهم من القرآنِ، وتبلَى كما تبلى ثيابُهم، وتهافَت فلا يجدُون له حلاوةً، ولا لذاذةً.

قال أبو محمد الجريريُّ - وهو من أكابرِ مشايخِ الصوفية - : من استولْت عليهِ النفسُ، صارَ أسيرًا في حكمِ الشَّهواتِ، محصُورًا في سجنِ الهوَى، فحرَّم اللَّهُ على قلبهِ الفوائد، فلإ يستلذُّ بكلامهِ، ولا يستحليه، وإنْ كشُرَ تردادُه على لسانه. وذُكرَ عند بعضِ العارفينَ أصحابُ القصائد، فقالَ: هؤلاء الفرارُونَ من اللَّه عز وجل، لو ناصحُوا اللَّه، وصدَّقُوه، لأفادَهُم في



سَرائرِهِم، ما يشغلُهم عن كثرةِ التلاقِي.

واعلمْ أن سماعَ الأغانِي يضادُ سماعَ القرآنِ، مِنْ كلِّ وجه. فإنَّ القرآنَ كلامُ اللَّهِ، ووحيُهُ ونورُهُ، الذي أحيا اللَّهُ بــه القُلوبَ الميتةَ، وأُخرجَ العبادَ به من الظلماتِ إلى النّورِ.

والأغاني وآلاتُها مزاميرُ الشيطانِ. فإنَّ الشيطانَ قرآنهُ الشعرُ، ومؤذِّنُه المزمارُ، ومصائِدُه النَّساءُ. كذا قالَ قتَادةُ وغيرُه من السَّلفِ. وقد رُوي ذلك مرفوعًا، من رواية عبيد اللَّه بن زحْر، عن عليِّ بنِ يزيد عن القاسم، عن أبي أمامة ، عن النبيِّ عَلَيْقُوْلًا) وقدْ سبق ذكرُ هذا الإسنادِ.

والقرآنُ تُذكر فيه أسماءُ اللَّهِ، وصفاتُهُ وأفعالُهُ، وقدرتُهُ وعظمتُهُ، وكبرياؤه وجلالُه، ووعدُه ووعيدُه.

والأغاني إنما يُذكرُ فيها: صفاتُ الخمرِ والصورُ المحرِّمُة، الجميلةُ ظاهرُها المستقذرُ باطنُها التي كانتُ تُرابًا، وتعُود ترابًا. فمن نزّل صفاتها على صفات من ليس كمشله شيءٌ وهو السَّميعُ البصيرُ، فقد شبَّه، ومرق من الإسلام، كما يمرقُ السهمُ من الرميةِ. وقد رئي بعضُ مشايخ القومِ في النَّومِ بعدَ موته، فسئلَ عن حالهِ فقالَ: أوقفني بينَ يديه، ووبَّخني، وقالَ: كنتَ تسمعُ وتقيسني بسُعدي ولبني. وقد ذكر هذا المنامَ أبو طالب المكيُّ، في كتاب «قوت القلوب».

وإن ذُكِرَ في شيء من الأغانِي التوحيدُ، فغالِبُه من يسوقُ ظاهرُه إلى الإلحادِ: من الحلولِ والاتحادِ، وإن ذُكِرَ شيءٌ من الإيمانِ والمحبةِ، أو توابع

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (۸/ ٢٤٥).

ذلك، فإنّما يُعبَّرُ عنه بأسماء قبيحة، كالخمرِ وأوعيتهِ ومواطنهِ وآثاره، ويُذكر فيه الوصلُ والهجرُ، والصدودُ والتَّجنِّي. فيطربُ بذلكَ السامعونَ، وكأنّهم يشيرون، إلى أنَّ الله تعالى، يفعل مع عبادهِ المحبينَ له المتقربينَ إليه، كما يذكرونَهُ. فيبعدُ ممن يتقربُ إليه، ويصدُّ عمن يحبُّه ويُطيعُه، ويُعرِضُ عمن يُقبلُ عليه.

وهذا جهلٌ عظيمٌ فإنَّ اللَّهَ تعالى يقولُ، على لسان رسُوله الصادق المصدوق عَلَيْكُ : «من تقرَّب مني ذراعًا تقرَّبتُ منه باعًا، ومن تقرَّب مني ذراعًا تقرَّبتُ منه باعًا، ومن أتاني يمشي أتيته هرولةً »(١) .

وغاية ما تحرك له هذه الأغاني: ما سكن في النفوس من المحبّة، فتتحرك القلوب إلى محبوباتها، كائنة ما كانت، من مباح ومحرّم وحق وباطل. والصّادق من السامعين، قد يكون في قلبه محبّة الله، مع ما ركز في الطباع من الهوى، فيكون الهوى كامنًا، لظهور سلطان الإيمان. فتحرّك الأغاني، مع المحبّة الصحيحة. فيقوى الوجد، ويظن السامع، أن ذلك كلّه محبّة الله، وليس كذلك. بل هي محبّة ممزوجة ممتزجة، حقها بباطلها. وليس كل ما حرك الكامن في النفوس، يكون مباحًا في حكم الله ورسوله.

فإنّ الخمر تحركُ الكامنَ في النُفوسِ، وهي محرمةٌ في حكم اللّهِ ورسولهِ كما قيلَ:

الرّاحُ كالريح إِن هبَّتْ على عِطْرٍ طابتْ وتخبثُ إِنْ مرَّتْ على الجِيفِ وهذا السماعُ المحظورُ، يُسكرُ النفوسَ، كما يسكرُ الخمرُ أو أشدُّ، ويصدُّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري في «الصحيح» (٩/ ١٤٧ ـ ١٤٨)، ومسلم (٨/ ٦٢).



عن ذكر الله، وعن الصلاة، كالخمر والميسر فإن فُرضَ وجُودُ رجل يسْمعه، وهو ممتَلئٌ قلبه بمحبة الله، لا يؤثرُ فيه شيءٌ من دَواعِي الهوى بالكلية، لم يُوجب ذلك له خصوصًا، ولا للناس عمومًا. لأنّ أحكام الشريعة، تناطُ بالأعمِّ الأغلب. والنَّادرُ ينسحبُ عليه حكمُ الغالب، كما لو فُرض رجلٌ تامُّ العقل، بحيثُ لو شرب الخمر، لم يُؤثرُ فيه ولم يقعْ فيه فسادٌ، فإنَّ ذلك لا يوجب إباحة الخمر له، ولا لغيره. على أنَّ وجودَ هذا المفروضِ في الخارج، في الصُّورتين: إما نادرٌ جدًّا أو ممتنعٌ متعذرٌ.

وإنما يظهر هذا السَّماع ، على هذا الوجه ، حيث جرّد كثير من أهل السلوك الكلام في المحبة ولهجوا بها ، وأعرض وا عن الخشية . وقد كان السلف الصالح يُحذّرون منهم ، ويفسِّقون من جرَّد ، وأعرض عن الخشية إلى الزندقة . فإنَّ أكثر ما جَاءت به الرسل ، وذكر في الكتاب والسنة : هو خشية الله وإجلاله وتعظيمه ، وتعظيم حرماته وشعائره ، وطاعته .

والأغاني لا تحرّكُ شيئًا من ذلك، بل تُحدِثُ ضدَّهُ من الرعُونَةِ والانبساطِ والشطح، ودعوى الوصُولِ والقُرب، أو دعوى الاختصاصِ بولايةِ اللَّهِ التي نسب اللَّهُ في كتابِه دعواها إلى اليهود. فأمَّا أهلُ الإيمان، فقد وصفهم بأنَّهم في وُجلة في وَجلة في المؤمنون، والمؤمنون، والمؤمنون، والمؤمنون، والمؤمنون، ويصلُّون ويخشون أن لا يُتقبلَ منهم (١٠). وقد كان الصَّحابة والشي عنافي النفاق على نفوسِهم، حتَّى قالَ الحسنُ: ما أمِنَ النفاق إلا مؤمنٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحــمد في «المسند» عن عائشة (٦/١٥٩)، والترمــذيّ في «الجامع» (٣١٧٤)، والحاكم (٢/ ٣٩٤).

ويوجبُ أيضًا سماعُ الملاهي: النفرة عن سماعِ القرآنِ، كما أشارَ إليه الشافعيُّ رحمه اللَّه. وعدمَ حضورِ القلبِ عند سماعِه، وقلة الانتفاع بسماعِه. ويوجبُ أيضًا قلة التعظيم لحرمات اللَّه، فلا يكادُ المدمنُ لسماعِ الملاهي، يشتد غضبُهُ لمحارمِ اللَّه تعالَى إذا انتُهكتُ، كما وصفَ اللَّهُ تعالى المحبينَ لهُ بأنَّهم ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمنِينَ أَعزَّةً عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِمٍ ﴾ [المائدة:٤٥]. ومفاسدُ الغناء كثيرةٌ جدًا.

وفي الجملة فسماعُ القرآنِ ينبتُ الإيمانَ في القلب، كما ينبتُ الماءُ البقلَ. ولا يستويانِ حتى يستوي وسماعُ الغناءِ ينبتُ النفاق، كما ينبتُ الماءُ البقلَ. ولا يستويانِ حتى يستوي الحقُّ والبُطلانُ ﴿ مَا يَسْتَوِي الأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴿ آلَ وَلا الظُّلُمَاتُ وَلا النُّورُ عَنْ يَسَاءُ وَلا الظَّلُ وَلا الْحَرُورُ عَنْ وَمَا يَسْتَوِي الأَعْيَاءُ وَلا الأَمْواتُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَاءُ وَمَا الظِّلُ وَلا الْحَرُورُ عَنْ فِي الْقُبُورِ ﴾ [ناطر:١٨ - ٢٦] واللَّهُ تعالى المستولُ أن يهدينا وسائر أنت بمسمع من في الْقُبُورِ ﴾ [ناطر:١٨ - ٢٦] واللَّهُ تعالى المستولُ أن يهدينا وسائر إخواننا المؤمنينَ إلى صراط مستقيم، صراط الذين أنعمَ عليهم غير المغضوب عليهم، ولا الضائين آمين والحمدُ للَّهِ ربِّ العالمينَ، وصلَّى اللَّه على سيدنا محمد، وآله وصحبه أجمعين (١).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ أَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾

وقد قال طائفة من السَّلف في قول اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ أَقُرَضُوا اللَّه فَرْضًا حَسَنًا ﴾ [الحديد:١٨]: إنَّ القرضَ الحسنَ قولُ: سَبحانَ اللَّه، والحمدُ اللَّه، ولا اللَّه، واللَّهُ أكبرُ. وفي «مراسيلِ الحسنِ»، عن النبيِّ ﷺ، قالَ: «ما

<sup>(</sup>١) «نزهة الأسماع» (٨٠ ـ ٩٣).



أنفقَ عبدٌ نفقة أفضلَ عند اللَّه عزَّ وجلَّ من قول ليس من القرآن وهو من القرآن: سبحان اللَّه، والحمد للَّه، ولا إله إلا اللَّه واللَّه أكبر»(١) .

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ سَابِقُوا إِلَىٰ مَغْفَرَةً مِّن رَّبِّكُمْ ﴾

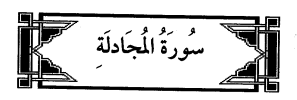
وقال بعض السلف في قول اللَّه تعالى: ﴿ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ [الواقعة: ١٠]: إنَّهم أوَّلُ الناسِ خروجًا إلى المسجدِ وإلى الجهادِ.

وفي قوله: ﴿ سَابِقُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةً مِن رَبِكُمْ ﴾ [الحديد:٢١] قال مكحولٌ: التكبيرةُ الأولى مع الإمام. وقال غيرُه: التكبيرة الأولى والصفُّ الأولُ<sup>(٢٧)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (ص ٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) «الفتح» (٣/ ٥٣٣).



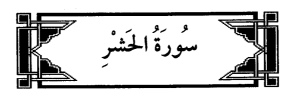
# قوله تعالى: ﴿ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾

وخرَّج محمد بنُ نصر المروزيُّ بإسناد ضعيف جدًّا عن أنس قالَ: لم يكنِ النبيُّ عَلَيْهُ يقبل مَنْ أجابه إلى الإسلام إلا بإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وكانتا فريضتين على مَنْ أقرَّ بمحمَّد عَلَيْهُ وبالإسلام، وذلك قولُ اللَّه عنزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ [الجادلة:١٣].

وهذا لا يثبت ، وعلى تقدير ثبوته ، فالمراد منه: أنه لم يكن يُقرُّ أحدًا دخل في الإسلام على ترك الصَّلاة والزكاة ، وهذا حقٌ فإنه على ترك الصَّلاة والزكاة ، وهذا حقٌ فإنه على أمر معادًا لما بعثه إلى اليمن أن يدعوهم أوَّلاً إلى الشهادتين ، وقال: «إنْ هُمْ أطاعوك لذلك، فأعلمهم بالصلاة ثم بالزكاة» ومراده أن من صار مسلمًا بدخوله في الإسلام أمر بعد ذلك بإقام الصلاة ، ثم بإيتاء الزكاة ، وكان من سأله عن الإسلام يذكر له مع الشهادتين بقية أركان الإسلام ، كما قال لجبريل عليه السلام لما سأله عن الإسلام . وكما قال للأعرابي الذي جاءة ثائر الرأس يسأل عن الإسلام (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢١٨ \_ ٢١٩).



قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ رُسُلَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

الأرضُ المعنوةُ هل هي داخيلةٌ في آية الغنائم المذكورة في سورة الأنفال وهي قوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ ﴾ الآية [الأنفال: ١٤] أَمْ هي داخلةٌ في آية الفيء المذكورة في سورة الحشر وهي قوله تعالى: ﴿ مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَللّهِ وَللرّسُولِ وَلَذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ النّبيلِ ﴾ [الحشر: ٧] الآية ثم ذكر ثلاثة أصناف المهاجرين والأنصار ومن جاء السبيل ﴾ [الحشر: ٧] الآية ثم ذكر ثلاثة أصناف المهاجرين والأنصار ومن جاء بعدهم؟ فقالت طائفة : الأرضُ داخلةٌ في آية الغنيمة، فإنه تعالى قال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ ﴾ الانفال: ١١] وشيءٌ نكرةٌ في سياق النَّفي فيعمه كل ما يُسمى شيئًا، قالوا: وآية الفيء لم يدخل فيها حكم الغنيمة كما أنَّ آية الغنيمة لم يَدْخلْ فيها الفيء بل الغنيمة والفيء لكل واحد منهما حم يختص الغنيمة لم يَدْخلْ فيها الفيء بل الغنيمة والفيء لكل واحد منهما حم يختص الغنيمة لم يَدْخلْ فيها بينَ الغانمين .

وقالت طائفة : بل الأرضُ داخلة في آية الفيء، وهذا قولُ أكثرِ العلماءِ صرَّحوا بذلك، وممن روي عنه عمر بن عبد العزيز، وقد سبق ذكر من قال من السلف: إن السَّوادَ فيءٌ ونصَّ عليه الإمامُ أحمد.

ووجه دخول الأرض في الفيء أنَّ اللَّه تعالى قالَ: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهُ وَلِلرَّسُولِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ﴾ الآية [الحشر:٧٠-١] فجعل الفيء لثلاثة أصناف؛ المهاجرين والأنصار والذين جاءوا من بعدهم ولذلك لما تلا عمر وَلا هذه الآية قال: «استوعبت هذه الآية الناس فلم يبق أحدٌ من المسلمين إلا له فيها حق إلا بعض من علكون من أرقائكم » خرَّجه أبو داود (١) من طريق الزُّهْري عن وَلا عن من فوي وروي من وجه آخر عن الزهري موصولاً، ورواه هشام بن سعد عن زيد بن أسلم عن أبيه عن عمر وَلا النها أيضاً.

ثمَّ إنَّ عـمر وَ وَ الله على أنه فهِم دخـولها في آيات الفيء ولذلك قرَّره أمير المؤمنين القيامة، فدلَّ على أنَّه فهِم دخـولها في آيات الفيء ولذلك قرَّره أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز في رسالته المشهورة التي بَيَّنَ فيها أحكام الفيء وقد اعتمد علها مالك وأخـذ بها، كما ذكر ذلك القاضي إسماعيل في كتاب «أحكام القرآن» وساقها بتمامها بإسناده، وذكر البخاريُّ في «صحيحه» بعضها تعليقًا وبيَّن دخول الأرض في الفيء وأنَّ هذه الآيات ليست بسبب بني النضير.

وبنو النّضيرِ أجَلاَهم النبيُّ عَيَّكِم من المدينة بعد أن حاصرَهم قال الزهريُّ: حاصر رسولُ اللَّه عَيْكِم بني النضير وهم سبطٌ من اليهود بناحية من المدينة حتى نَزَلُوا على الجلاء وعلى أنه لهم ما أقلّت الإبل من الأمتعة إلا الحلقة فأنزلَ اللَّه فيهم يعني أول سورة الحشرِ . خرَّجه أبو عبيدٍ وخرَّجه أبو داود (٢) مطولاً من طريق الزهري عن عبد الرحمن بن كعب عن رجلٍ من أصحابِ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲۹۶۲).

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۲۰۰۳).

النبي عَلَيْ فَذَكَر حديثًا طويلاً وفيه أنَّ النبي عَلَيْ غزا على بني النضير بالكتاب فقاتلَهَم حتى نزلوا على الجلاء فجلَت بنو النضير واحتملوا ما أقلَّت الإبلُ من أمتعتهم وأبواب بيوتهم وخشبِها، فدلَّ أنَّ نخلَ بني النضير لرسول اللَّه عَلَيْ رَسُولِه مِنْهُمْ خاصةً أعطاه اللَّه إيَّاها وخصَّه بها فقال تعالى: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ ﴾ [الحشر: 1] يقول: فأعطى النبي عَيْلِيَهُ أكثرَها للمهاجرين وقسمها بينهم وقسم منها لرجلين من الأنصار كانا ذوي حاجة، وبقي منها صدقة رسول اللَّه عَلَيْهُ التي في أيدي بني فاطمة وَلَيْهُم، وهذا الكلام أكثر مدرجٌ من قول الزهري واللَّه أعلم.

وخرَّج أبو داود من قولِه: «كانتْ بنو النَّضيرِ للنبيِّ ﷺ إلى آخرِهِ من قول الزهريِّ.

وثبت في «الصحيحين» (١) عن ابنِ عمر َ وَاللّهِ عَنْ النبي وَ وَاللّهِ حرَّق نخل بني النضير وقطّع وهي البويْرة فنزلت فيهم هذه الآية : ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِينَة أَوْ بني النضير وقطّع وهي البويْرة فنزلت فيهم هذه الآية : ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِينَة أَوْ تَرَكْتُمُوهَا ﴾ [الحشر:٥] الآية ، وفي «الصحيحين» (٢) أيضًا عن عمر وَاللّه على رسوله مما لم يوجف قال: «كانت أموال بني النضير مما أفاء اللّه على رسوله مما لم يوجف المسلمون عليه بخيل ولا ركاب وكانت لرسول اللّه وَ اللّه وَ عَلَيْ خاصةً في سبيل اللّه على أهله نفقة سنة ثم ما بقي جعله في الكراع والسلاح عدةً في سبيل اللّه عن وجل وجل .

وإذا عُلِمَ أَنَّ الآيةَ نزلتْ بسببِ بني النضير فبنو النضير بما تركُوا أرضَهم ونخْلُهم وسلاحَهم وقد جعلَه اللَّه فيئًا وخصَّه برسولِهِ إِمَّا لأنَّه كانَ يملكُ الفيء في حياتِهِ، أو لأنه كان يُـقسِّمه باجتهادِه ونظرِه بخـلاف الغنيمة ولا ريبَ أنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٣٦/٣)، (٤/ ٧٦)، (٥/ ١١٣)، (١/ ١٨٤)، ومسلم (٥/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤٦/٤)، (٦/ ١٨٤).

بني النضير لم يتركُوا أرضَهم إلا بعد حصار ومحاربة ولم ينزلوا من حصونهم إلا خشية القلت ومع هذا فقد جعلَ اللَّه أرضَ بني النضير فيئًا، وقوله تعالى: ﴿ فَمَا أُو ْجَفْتُمْ عَلَيْه مِنْ خَيْلِ وَلا رَكَابٍ ﴾ [الحشر:٦] تذكيرٌ بنعمة اللَّه عليهم في أنَّهم لم يحتاجوا في أخذ ذلك إلى كثير عمل ولا مشقة، وقال مجاهدٌ في قوله: ﴿ فَمَا أُوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ ﴾ [الحنر:٦] قال: يذكرُهم ربُّهم أنَّه نصرَهم بغيرِ كراع ولا عدةٍ في بني قريظةَ وخيبرَ. خرَّجه آدم بن أبي إياسِ عن ورقاءً عن أبي نجيح عنه، ومعلومٌ أنَّ خيبرَ وقعَ فيها قتال لكن يسير فتكون الآيةُ كقوله: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بَبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذَلَّةٌ ﴾ [ال عمران:١٢٣] وحينئذ فإمَّا أَن تَكُونَ الأَرْضُ تُستثنى من عـمومِ قوله: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسُهُ ﴾ الآية [الانفال:٤١] فيكونُ ذلك تخصيصًا من العامِّ، وإمَّا أن يكونَ هذا ناسخًا لحكم الأرضِ من آية الغنيمة فإنَّ قصة بني النضير بعد قصة بدر بالاتفاق والأشبهُ التخصيصُ إلا أنْ يقالَ: إنَّ قصةَ بدر لم يدخُلْ فيها إلا المنقولات إذ لم يكن في غنيمة بدر أرضٌ، وهذا على قول من يرى التخصيص بالسببِ ظاهرٌ ، ومما يدلُّ على تخصيصِ آيةِ الغنيمةِ بالمنقولاتِ، أنَّ اللَّه تعالى خصٌّ هذه الأمة بإباحة الغنيمة كما ثبتَ ذلك عن النبي عَلَيْكُمْ من وجوه كثيرة، والذي خصت ْ بإباحته هو المنــقولاتُ دونَ الأرضِ، فإنَّ اللَّه تعالى أورثَ بني إسرائيل أرضَ الكفارِ وديارَهُم ولم يكن ذلك ممتنعًا عليها، لأنَّ الأرضَ ليستْ بداخلة في مطلق الغنيمة وإنَّما كان ممتنعًا عليهم المنقولات، ولهـذا كانُوا يحرِّقونها بالنَّار وإنَّما خصَّ الغانمون من هذه الأمة بالمنقولات دون الأرض، لأنَّ قتالَهم وجهادَهُم للَّه عزَّ وجلَّ لا للغنيـمة، وإنَّما الغنيمةُ رخصةٌ من اللَّه تعالَى ورحمةٌ بهم فخصُّوا بما ليسَ له أصلٌ يبقى، وأما ما لـه أصلٌ يبقَى فإنه يكونُ مشتركًا بين المسلمينَ كلِّهم، من وُجِدَ منهم ومن لم يوجد بعد ذلك، ويبينُ هذا أنَّ اللَّه تعالى نسبَ الغنيمة للغاغين، فقال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ ﴾ [الانفال: ١٤] فأمَّا الأرضُ فأضافها إلى الرسول لقوله: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ [الحشر:٧] إشارةً إلى أنَّ كلَّ قرية يفيئها اللَّهُ على أمته إلى يومِ القيامة، فهي مضافة إلى الرسول غيرُ مختصة بالغاغين، والإمام يقوم مقام الرسول في قسمتها بالاجتهاد.

وقولُهُ: ﴿ مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ [المشر:٧] من الأرض خاصة وقد صح عن عطاء بن السائب والحسن البصري وغيرهما من السلف أنهم قالُوا: الأرضُ فيء وإن أخذت بقتال وتقدَّم ذكر ذلك عن جماعة من العلماء يدلُّ على ذلك أنَّه جعلها لثلاثة أصناف المهاجرين والأنصار ومن جاء بعدهم من المسلمين، وهذا لا يمكن في المنقولات قطعًا، لأنَّ المنقولات تستهلك ويختص به من يأخذه فلا يمكن أشتراك جميع المسلمين فيه، وقد قيل: إنَّ هذه الآية نزلت في قرى عرينة التي فتحت على النبي عليه أو فيها وفي قرى بني قريظة والمنضير وحنين، وقيل: بل الآية تعم كلَّ ما فتح إلى آخر الدهر، وهو أصح ، وإن كان سبب نزولها في قرى عرينة، فإنَّ سبب النزول لا يختص الحكم العام .

قال معمر ": بلغنا أن هذه الآية نزلت في الجزيرة والخراج، وخراج القرى، يعني القرى تؤدي الخراج دكره أبن أبي حاتم وكذا قال الحسن بن صالح: أن الفيء ما أُخذ من الكفار بصلح من جزية أو خراج، وكذا فسر أحمد الفيء بأنه ما صولح عليه من الأرضين وجزية الرؤوس وخراج الأرض، وقال: فيه حق للحميع المسلمين، ولم يذكر في هذه الآية بغير إيجاف، كما ذكره في

الآية الأولى، وقد تقدَّم عن مجاهد أنه حمل الآية الأولى على خيبر وقريظةً مع ما فيها من نفي الإيجاف، فما لم يذكر فيه نفي الإيجاف أوْلى أن يحمل على حالة القتال، فمن هنا قالت طائفة من السلف: المراد به ما أخذَه المسلمون بقتال من الأرض.

ذكر إسماعيلُ بن إسحاق عن أبيه عن المغيرة بنِ عبد الرحمن، قال ابن إسحاق: وحدَّنني عبد اللَّه بن أبي بكر دخل حديث أحدُهما في الآخر، قال: أنزلَ اللَّهُ تعالى في بني النضير سورة الحشر، فكانت موال بني النضير عالم يوجف المسلمون عليه خيلاً ولا ركابًا، فجعل اللَّهُ أموالهم لنبيه على يضعها حيث شاء، ثم قال: ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ [المشر:٧]، ما أوجف المسلمون عليه بالخيل والركاب، وفتت بالحرب فلله وللرسول ولذي أوجف المسلمون عليه بالخيل والركاب، وفتح بالحرب فلله وللرسول الفيء القربى، فهذا قسم آخر بين المسلمين على ما وضعه اللَّه عز وجل فقسم الفيء لمن سمّى من المهاجرين والأنصار، لمن جاء بعدهم، خرجه القاضي إسماعيل.

ونحو هذا قال قتادة ويزيد بن رومان: وأنَّ هذه القرى مما أخذ بالقتال لكنَّهم قالوا: نُسخ ذلك بآية الأنفال، فإن أرادوا النسخ الاصطلاحي، وهو رفع الحكم، فلا يصح بالله الله الأنفال نزلت عقب بدر قبل بني النضير، وإن أرادوا أنها بينت أمرها وأنَّ المراد بآية الحشر خُمسُ الغنيمة خاصة، وهذا قول عطاء الخراساني ذكره آدم بن أبي إياس في «تفسيره» عن أبي شيبة عنه على تقدير أن يكون المراد الخمس خاصة بآية الحشر أنها بينت أنَّ خُمسَ الغنيمة لا يختص بالأصناف الخمس، بل يشترك فيها جميع المسلمين كان متوجّها، ويستدل بذلك على أن مصرف الخمس كلَّه مصرف الفيء، وهو



أقوى الأقوالَ، وهو قـولُ مالك وقرره عمـرُ بن ُ عبد العزيزِ في رسـالتِهِ في الفيء تقريرًا بليغًا شافيًا رطينته .

فهذه ثلاثـة أقوال في الآية إذا قلنا: إنَّ الفيءَ هنا ما أخذَ بقـتال، هل هي منسوخةٌ أو أن المرادَ بها خمسُ الغنيـمة أو أنَّ المرادَ بها الأرضُ خاصةً، وهذا الثالثُ أصحُّ ويقررُ هذا أنَّ الفيءَ يستعملُ كثيرًا فيما أخذ بقتالِ.

وروى إبراهيمُ بنُ طهمانَ عن أبي الزبير عن جابر رطي ق قال: «أَفَاءَ اللَّهُ على رسولِهِ خيبرَ فأقرَّهم رسولُ اللَّه ﷺ كما كانُوا»، وذكرَ الحديث.

وروى يحيى بنُ سعيد عن بشير بنِ يـسارِ أنَّ رسول اللَّه ﷺ لما أفاء اللَّهُ عَلَيْكِ لَمْ أفاء اللَّهُ على عليه خيبرَ قسمَها ستةً وثلاًثينَ سهمًا، وذكرَ الحديث.

خرَّجه أبو داود<sup>(١)</sup> .

وإذا تقرر هذا فمن رأى دخول الأرض في آية الغنيمة خاصة أوجب قسمتها بين الغانمين، ومن رأى دخولها في آية الفيء خاصة فمنهم من أوجب إرصادها للمسلمين عموما، كقول مالك وأصحابه، ومنهم من خير بين ذلك وبين قسمتها، وهو قول الأكثرين، ثم إن أبا عبيد زعم أن الصحابة ولي رأوا دخولها في كلتا الآيتين، فلذلك منهم من أشار بقسمتها ومنهم من أشار بحبسها، ورد ذلك أصحاب مالك، وقالوا: لو دخلت في آية الغنيمة لكانت حقًا للغانمين كالمنقولات، فكيف يخير الإمام بين إعطائها لأهلها المستحقين لها وبين منعهم حقهم.

وقد يقالُ: إنَّ من رأى قسمتَها كالزبير وبلال رَفِي ، وهو أولُ اختيارَيً عـمرَ رَفِي لَهِ الغنيمة، وإنما يكونُ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۲۰۱۲).

مأخذُهُم في ذلك أنها لما كانت فيئًا لجميع المسلمين، وحقًا مشتركًا بينم جاز تخصيص للغانمين بها لأنهم من جملة المسلمين، ولهم خصوصية على غيرهم بحصول هذه الأرض بقتالهم عليها، فإذا كانت المصلحة في تخصيصهم بها جاز ، وهذا كما أقطع عثمان وظي جماعة من الصحابة بعض أرض السواد إقطاع تمليك، ونظيره وقف الإمام بعض أراضي بيت المال على بعض المسلمين، وقد أفتى بجواز ذلك ابن عقيل من أصحابنا وطوائف من أصحاب الشافعي وأبي حنيفة ، ومن الشافعية من منع ذلك (١).

### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾

من ملك نفسه وقهرها ودانها: عز بذلك؛ لأنه انتصر على أشد أعدائه وقهره وأسره واكتفى شره قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُح نَفْسه فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر:٩]، فحصر الفلاح في وقاية شح نفسه، وتطلُّعها إلى ما منعت منه ، وحرصها على ما يُضيرها مما تشتهيه: من علو وترفع ، ومال وجاه وأهل ومسكن، ومأكل ومشرب وملبس وغير ذلك .

فإنَّها تتطلعُ إلى ذلكَ كلِّه وتشتهيه، وهو عينُ هلاكِها ومنه ينشأُ البغيُ والحسدُ والحسدُ والحسدُ والحسدُ والحسدُ والحسدُ وذلكَ عين الفلاح (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «أحكام الخراج» (ص ١٢٨ ـ ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) «شرح حديث: لبيَّك اللهم لبيك» (ص ١٢٨ \_ ١٢٩).



قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا اغْفُرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾

فأفضلُ الأعمالِ: سلامةُ الصّدرِ من أنواع الشّحناءِ كلّها، وأفضلُها السّلامةُ من شحناءِ أهلِ الأهواءِ والبدع التي تقتضي الطّعن على سلف الأمة، وبغضهم والحقد عليهم، واعتقاد تكفيرهم أو تبديعهم وتضليلهم؛ ثم يلي ذلك سلامةُ القلبِ من الشّحناءِ لعمومِ المسلمين، وإرادةُ الخيرِ لهُم، ونصيحتُهم، وأن يُحبَّ لهم ما يُحبُّ لنفسه. وقد وصف اللّهُ تعالى المؤمنين عمومًا بأنّهم يقولون: ﴿ رَبّنا اغْفُرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الّذِينَ سَبَقُونَا بالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي عمومًا بأنّهم يقولون: ﴿ رَبّنا أَغْفُرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الّذِينَ سَبَقُونَا بالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي

وفي "المسند" (١) عن أنسٍ أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ ، قال لأصحابه ثلاثة أيام: "يطلُعُ عليكم الآنَ رَجُلٌ مِن أهلِ الجُنَّة " فيطلُعُ رجلٌ واحدٌ ، فاستضافه عبد الله بن عمرٍ و ، فنامَ عنده ثلاثًا لينظر عمله ، فلم ير له في بيته كبير عمل ، فأخبره بالحال ، فقال له: هو ما ترى ، إلا أنِّي أبيتُ وليسَ في قلبي شيءٌ على أحد من المسلمين . فقال عبد اللَّه: بهذا بلغ ما بلغ .

وفي «سُننِ ابنِ ماجه» (٢): عن عبد اللَّه بنِ عمرو، قالَ: قيل: يا رسول اللَّه، أيُّ الناسِ أفضلُ؟ قال: «كُلُّ مُخْمُومِ القلب، صدوق اللِّسان». قالوا: صدوقُ اللَسانِ نعرفُه، فما مَخمُومُ القلب؟ قال: «هو التَّقِيُّ النَّقِيُّ الذي لا إثْمَ فيه، ولا بَغْيَ، ولا غلَّ، ولا حسدَ».

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث طويل أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/١٦٦).

<sup>(</sup>۲) ابن ماجه (٤٢١٦).

قال بعضُ السَّلف: أفضلُ الأعمالِ سلامةُ الصُّدُورِ، وسخاوةُ النُّفوسِ، والنَّصيحةُ للأمَّةِ؛ وبهذه الخصالِ بلغ منْ بلغ، لا بكثرةِ الاجتهادِ في الصَّومِ والصَّلاة (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَد وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ آلَ وَلَا تَكُونُوا كَاللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلا تَكُونُوا كَاللَّهَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولْئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولْئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾

وأعظمُ الشدائد التي تنزلُ بالعبد في الدنيا الموت، وما بعده أشدُّ منه إن لم يكنْ مصيرُ العبد إلى خير، فالواجبُ على المؤمنِ الاستعدادُ للموت وما بعدَهُ في حال الصحة بالتقوى والأعمالِ الصالحة، قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلَّتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَد وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ يَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [الحشر: ١٨-١٩].

فمن ذكر اللَّه في حال صحته ورخائه، واستعدَّ حينئذ للقاء اللَّه عزَّ وجلَّ بلات وما بعدَهُ، ذكرَهُ اللَّهُ عند هذه الشدائد، فكانَ معه فيها، ولطف به، وأعانَه وتولاه وثبت على التوحيد، فلقيه وهو عنه راض، ومن نسي اللَّه في حال صحته ورخائه، ولم يستعدَّ حينئذ للقائه، نسيه اللَّه في هذه الشدائد، بمعنى أنَّه أعرض عنه وأهمله في فإذا نزل الموت بالمؤمن المستعدِّ له، السدائد، بمعنى أنَّه أعرض عنه وأهمله في من اللَّه فأحب لقاء اللَّه، وأحب اللَّه فاحب الله وأحب اللَّه فاحب الله وأحب الله وأحب الله في هذه أعدس والفاجر بعكس ذلك، وحينئذ يفرح المؤمن ويستبشر بما قدَّمة مما هو لقاء والفاجر بعكس ذلك، وحينئذ يفرح المؤمن ويستبشر بما قدَّمة مما هو

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (۲۲۷ \_ ۲۲۷).



قادمٌ عليه، ويندمُ المفرطُ، ويقولُ: ﴿ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنبِ اللَّهِ ﴾ [الزمر:٥٦].

قال أبو عبد الرحمنِ السُّلميُّ قبلَ موتِهِ: كيفَ لا أرجُو ربِّي وقد صُمْتُ له ثمانينَ رمضان؟

وقال أبو بكرٍ بنُ عياشٍ لابنه عندَ موتِهِ: أترى اللَّه يضيعُ لأبيكَ أربعينَ سنةً يختمُ القرآن كُلَّ ليلةٍ؟

وختم آدمُ بنُ أبي إياسِ القرآنَ وهو مسجَّى للموت، ثم قالَ: بحبِّي لكَ، إلا رفقت بي في هذا المصرع؟ كنتُ أُؤمِّلُك لهذا اليومِ، كنتُ أرجوكَ، لا إله إلا اللَّه، ثم قُضى.

ولما احتُضِرَ زكريا بنُ عديٌّ، رفعَ يديهِ، وقالَ: اللهمّ إنِّي إليكَ لمشتاقٌ.

وقال عبدُ الصمدِ الزاهدُ عند موتِهِ: سيِّدي لهذهِ الساعةِ خبَّاتُكَ، ولهذا اليومِ اقتنيتُكَ، حقِّق حُسنَ ظنِّي بكَ.

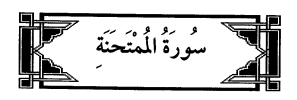
وقال قتادةُ في قولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلَ لَهُ مَخْرَجًا ﴾ [الطلاق:٢] قال: من الكرب عندَ الموت.

وقـال عليُّ بنُ أبي طلحةَ عن ابنِ عـبـاسٍ في هذه الآيةِ: يُنجيـهِ من كلِّ كربٍ في الدنيا والآخرةِ.

وقال زيد بنُ أسلمَ في قولهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ ﴾ [نصلت:٣٠]. قال: يُبشر بذلك عند موته، وفي قبره، ويومَ يُبعثُ، فإنَّه لفي الجنة، وما ذهبت فرحةُ البشارةِ من قلبه. وقال ثابت البناني في هذه الآية: بلغنا أن المؤمن حيث يبعثه الله من قبره، يتلقاه ملكاه اللذان كانا معه في الدنيا، فيقولان له: لا تخف ولا تحزن، فيؤمّن اللّه خوفه، ويُقر اللّه عينه، فما مِنْ عظيمة تغشى الناس يوم القيامة إلا هي للمؤمن قرّة عين لما هداه اللّه، ولما كان يعمل في الدُّنيا(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٤٩٩ \_ ٠١ ٥٠).



# قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لا تَجْعَلْنَا فَتْنَةً لَلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفَرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾

قال ابن الجوزي في «المقتبس»: سمعت الوزير (١) يقول في قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [المنحنة: ٥] قال: المعنى: لا تَبْتليْنا بأمر يوجب افتتان الكفار بِنَا، فإنّه إذا خُذل المتنقي ونُصِر العاصي فُتِنَ الكافر، وقال: لوكان مذهب هذا صحيحًا ما غُلب (٢).

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ ﴾

وقد رُويَ عن ابنِ عبّاسِ وَلَيْهِا في قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَ ﴾ [المنحنة:١٠]، قالَ: كانتِ المرأةُ إذا أتتِ النّبيّ عَلَيْكُ، حلّفها باللّه: ما خرجت من بُغض زوج، وباللّه: ما خرجت رغبةً بأرض عن أرض، وباللّه: ما خرجت التماس دُنيا، وباللّه: ما خرجت إلا حُبًّا للّه ورسوله. خرجهُ ابنُ أبي حاتم، وابنُ جرير، والبزّارُ في «مسنده»(٣)، وخرّجه الترمذي في بعض نسخ كتابه مختصراً(٤).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البزار (٢٢٧٢ ـ كشف).

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلا يَسْرِقْنَ وَلا يَزْنِينَ وَلا يَقْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ وَلا يَثْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ وَلا يَثْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ وَلا يَعْصِينَكَ فِي وَلا يَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتُرِينَهُ بَيْنَ أَيْديهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفَ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ مَعْرُوف فَبَايِعْهُنَ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

[قال البخاريُ ] (١): حدَّنا أبُو اليمانِ: أنا شُعيبٌ، عن الزُّهريِّ: أخبرنِي أَبُو إدريسَ عائذُ اللَّه بنُ عبدِ اللَّه، أنَّ عبادة بن الصَّامت \_ وكانَ شهدَ بدرًا، وهو أحدُ النُّقباء ليلة العقبة \_، أنَّ رسولُ اللَّه عَلَيْ قالَ: \_ وحولَهُ عصابةٌ منْ أصحابه \_: «بايعُونِي على أنْ لا تُشركُوا باللَّه شيئًا، ولا تسرقُوا، ولا تزنُوا، ولا تقتلُوا أولادكُمْ، ولا تعصوا في معروف، فمنْ أولادكُمْ، ولا تعصوا في معروف، فمنْ وفي منكمْ فأجرهُ على اللَّه، ومن أصابَ مِنْ ذلك شيئًا فعُوقبَ به في الدُّنيا فهو كفَّارةُ، ومن أصابَ مِنْ ذلك شيئًا فعُوقبَ به في الدُّنيا فهو كفَّارةُ، ومن أصابَ مِنْ ذلك شيئًا فعُوقبَ به في الدُّنيا فهو كفَّارةُ، فمن في أليهُ على ذلك شيئًا فعُوقبَ على ذلك.

هذا الحديث؛ سمعه أبو إِدْريس [...](٢)، عن عقبة بن عامر، عن عادة.

وزيادة «عقبة» في إسناده وَهُم.

وقد خرج البخاريُّ الحديث في «ذكرِ بيعة العقبة»(٣) وفي «تفسير سورة المتحنة»(٤) من كتابه هذا، وفيه: التصريحُ بأنَّ أبا إدريس أخبره به عبادة،

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١١).

<sup>(</sup>٢) الكلام في الأصل متصل، لكنني لست أشك أن هنا سقطًا وقع، تقديره: «سمعه أبو إدريس [من عبادة، ورواه بعضهم عن أبي إدريس]، عن عقبة بن عبامر، فيكون الساقط ما بين المعقوفين، أو ما في معناه. واللَّه أعلم.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٥/ ٧٠). (٤) السابق.

وسمعه منه.

وكان عبادة ُقد شهد بدرًا، وهو أحدُ النقباءِ ليلةَ العقبةِ، حيثُ بايعتِ الأنصارُ النبيُّ عَلَيْكُ قبلَ الهجرة.

لكنْ؛ هلْ هذه البيعةُ المذكورةُ في هذا الحديثِ كانت ليلةَ العقبةِ، أم لا؟ هذا وقع فيه تردُّدٌ.

فرواهُ ابنُ إسحاقَ، عن الزهريِّ، وذكرَ في روايتهِ: أنَّ هذه البيعةَ كانتُّ ليلةَ العقبة.

وروى ابن مسحاق - أيضًا -، عن يزيد بن أبي حبيب، عن أبي الخير مرثد ابن عبد الله، عن الصنّابحي، عن عبادة بن الصامت، قال: كنت فيمن حضر العقبة الأولى، وكنّا اثني عشر رجلاً، فبايعنا رسول الله على الله على بيعة النّساء، وذلك قبل أن تفرض الحرب على أنْ لا نشرك بالله شيئًا، ولا نسرق، ولا نزني - الحديث.

خرجهُ الإمامُ أحمدُ (١٧)، من روايةِ ابنِ إسحاقَ ـ هكذا.

وكذا رواه الواقديُّ، عن يزيدَ بنِ أبي حبيب.

وخرجاه في «الصحيحين» (٢)، من حديث الليث بن سعد، عن يزيد بن أبي حبيب، عن أبي الخير، عن النقباء أبي حبيب، عن أبي الخير، عن الصنابحي ، عن عبادة ، قال: إني من النقباء الذين بايعًو رسول الله على الله على أنْ لا نشرك بالله شيئًا \_ فذكر الحديث .

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٥/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>۲) البخاري (٥/ ٧٠)، ومسلم (٥/ ١٢٧).

وليس هذا بالصريح في أنَّ هذه البيعةَ كانتُ ليلةَ العقبةِ.

ولفظُ مسلم (١) بهذه الرواية: عن عبادة بن الصامت، قالَ: إنِّي من النقباءِ الذينَ بايعُوا رسولَ اللَّه ﷺ. وقالَ: بايعناهُ على أن لا نشركَ ـ الحديث.

وهذا اللفظُ؛ قد يُشعرُ بأنَّ هذه البيعة غيرُ بيعة النقباء.

وخرجهُ مسلمٌ، من وجه آخرَ، من رواية أبي قلابَة، عن أبي الأشعث، عن عبادةَ، قال: أخذَ عليها رسولُ اللّهِ ﷺ، كما أخذَ على النساءِ: أنْ لا نشركَ باللّه شيئًا.

وهذا قد يُشعرُ بتقدمِ أخذهِ على النساءِ على أخذِهِ عليهِم.

وخرجَ مسلمٌ حديثَ عبادةَ، من رواية أبي إدريس عنه، وقال في حديثه: «فتلا علينا آية النساء: ﴿أَن لاَ يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا ﴾ الآية [المنحنة:١٢]».

وخرَّجَه البخاريُّ في «تفسيرِ سورة الممتحنة»(٢) من رواية ابنِ عينة، عن الزهريِّ، وقالَ فيه: وقرأ آيةَ النساء، وأكثرُ لفظِ سفيانَ: وقرأ الآيةَ.

ثم قالَ: تابعهُ عبدُ الرزاقِ، عن معمرِ \_ في الآيةِ.

وكذا خرجهُ الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ (٣)، وعندَهُما: فقرأ عليهم الآيةَ.

زاد الإمامُ أحمدُ: التي أخذت على النساءِ: ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ ﴾ [المتحنة:١٢].

وهذا تصريحٌ بأنَّ هذه البيعة كانت بالمدينة؛ لأن آية بيعة النساء مَدنية.

<sup>.(</sup>۱۲۷/0)(1)

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٥/ ٣١٤)، والترمذي (١٤٣٩).

وروى هذا الحديثَ سفيانُ بن حسين، عن الزهريِّ، وقال في حديثه: إنَّ النبيُّ عَلَيْكُمْ قال لهم: «أيكمْ يبايعني على هؤلاء الآيات الثلاث؟» ثُمَّ تلا هذه الآيةَ: ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيئاً ﴾ [الانعام:١٥١]، حتى فرغ من الثلاثِ آياتِ.

خرجه الهيثم بن كليبٍ في «مسندهِ».

وسفيانُ بنُ حسين، ليسَ بقويٍّ، خصوصًا في حديثِ الزهريِّ، وقد خالفَ سائرَ الثقات من أصحابه في هذا.

وقد روى عبادة بن الصامت، أنهم بايعُوا النبي ﷺ على السمع والطاعة، في المنشطِ والمكرّهِ، وأن لا ينازعُوا الأمر أهلَه، وأن يقولوا بالحق (١) .

فهذه صفةٌ أخرى، غيرً صفةِ البيعةِ المذكورةِ في الأحاديثِ المتقدمةِ.

وهذه البيعةُ الثانيةُ مخرجةٌ في «الصحيحينِ» من غيرِ وجهٍ عن عبادةً.

وقد خرَّجها الإمامُ أحمد (٢) من رواية ابنِ إسحاق: حدثني عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت، عن جدِّه عبادة ـ وكان أحد النقباء ـ، قال: بايعنا رسول الله على بيعة الحرب، وكان عبادة من الاثني عشر الذين بايعوا في العقبة الأولى على بيعة النساء على السمع والطاعة، في عُسرِنا ويُسرِنا \_ وذكر الحديث.

وهذه الروايةُ، تدلُّ على أنَّ هذه البيعةَ هي بيعةُ الحربِ، وأنَّ بيعةَ النساءِ كانتْ في العقبةِ الأُولى، قبلَ أن تفرضَ الحربُ.

<sup>(</sup>١) البخاري (٩٦/٩)، ومسلم (١٦/٦).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/٢١٣).

فهذا قد يُشعرُ بأنَّ هذه البيعةَ كانتْ بالمدينةِ، بعد فرضِ الحربِ، وفي هذا نظرٌ.

وقد خرجه الهيثم بن كليب في «مسنده»، من رواية ابن إدريس، عن ابن إسحاق ويحيى بن سعيد وعبيد الله بن عمر، عن عبادة بن الوليد، أن أباه حدثه، عن جدّه قال: بايعنا رسول الله عليه في العقبة الآخرة على السمع والطاعة \_ فذكره.

وخرجهُ ابنُ سعد من وجهِ آخرَ، عن عبادةَ بنِ الوليدِ ـ مرسلاً.

وخرجَ الإمامُ أحمدُ من وجه آخر (١)، عن عبادةَ، أنَّهم بايعُوا النبيَّ عَلَيْهُ هذه البيعةَ على السمع والطاعة ـ الحديث، وقال فيه ـ: وعلى أن ننصرَ النبيَّ إِنَّا قِدمَ علينا يثربَ، فنمنعهُ مما نمنعُ منه أنفسنَا.

وهذا يدلُّ على أن هذه البيعة كانتْ قبلَ الهجرةِ، وذلكَ ليلةَ العقبة.

وخرَّج \_ أيضًا (٢) \_ هذا المعنى من حديث ِ جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ، أنَّ هذه البيعة كانتْ للسبعينَ، بشعب العقبة.

وهي البيعةُ الثانيةُ، وتكونُ سميتُ هذه البيعةُ الثانيةُ: «بيعةَ الحرب»؛ لأن فيها البيعةَ على منعِ النبيِّ عَلَيْكَةٍ، وذلكَ يقتضِي القتالَ دونَهُ، فهذا هو المرادُ بالحرب، وقد شهدَ عبادةُ البيعتينِ معًا.

ويحتملُ أن النبيُّ ﷺ كانَ يبايعُ أصحابَه على بيعةِ النساءِ قبلَ نزولِ آيةِ مبايعتهنَّ، ثم نزلتْ الآيةُ بموافقة ذلكَ.

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٥/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۲۲۲ \_ ۲۲۲).



وفي «المسند»(١)، عن أمِّ عطية، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ لما قدمَ المدينة جمع النساء، فَ فَالِيعِهنَّ على هَذْهِ الآيةِ، إلى قوله: ﴿ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾ [المتحنة:١٢].

وهذا قبلَ نزولِ سورةِ الممتحنةِ؛ فإنها إنَّما نزلتْ قبلَ الفتحِ بيسيرٍ. واللَّهُ أعلمُ بحقيقة ذلكَ كلِّه.

وأمَّا ما بايعهم عليه، فقد اتفقت روايات حديث عبادة، من طرقه الثلاثة عنه ، أنهم بايعُوه على أن لا يشركُوا باللَّه ، ولا يسرقُوا، ولا يقتلُوا.

وفي بعضِ الروايات: لا يقتلُوا أولادَهُم، كما في لفظِ الآية.

وفي بعضِهَا: لا يقتلُوا النفسَ التي حرَّم اللَّهُ.

وهذه روايةُ الصُّنابحي، عن عبادةً.

ثم إنَّ منَ الرواةِ من اقتصرَ على هذه الأربع، ولمْ يزد عليهاً.

ومنهم من ذكرَ في روايةِ المبايعةِ على بقيةِ ما ذكرَ في الآيةِ، كما في روايةِ البخاريِّ المذكورة هاهنا.

ومنهم من ذكرَ خصلةً خامسةً بعد الأربع، ولكن لم يذكرها باللفظ الذي في الآية.

ثم اختلفُوا في لفظِها:

فمنهم من قالَ: «ولا ننتهبُ».

وهيَ روايةُ الصنابحيِّ عن عبادةَ المخرجةُ في «الصحيحين».

<sup>.(</sup>Ao/o)(1)

ومنهم مَنْ قالَ: «ولا يَعْضَهُ بعضُنا بعضًا».

وهي روايةُ أبي الأشعثِ، عن عبادةً.

خرجها مسلم (۱)

ومنهم من قالَ: «ولا يغتب بعضنًا بعضًا».

وهي روايةُ الإمامِ أحمد (٢) .

وأما الخصلةُ السادسةُ، فمنهمُ من لم يذكرُها بالكليةِ، وهي روايةُ أبي الأشعث التي خرجها مسلمٌ.

ومنهُم من ذكرَها، وسـمَّاها: «المعصيـة»، فقالَ: «ولا نعصِي»، كـما في رواية الصنابحيِّ.

وفي رواية أبي إدريسَ: «ولا تعصُوا في معروفِ».

فأمَّا الشركُ والسرقةُ والزنا والقتلُ، فواضحٌ.

وتخصيصُ قتلِ الأولادِ بالذكرِ في بعضِ الرواياتِ، موافقٌ لِمَا وردَ في القرآنِ في مواضعَ، وليس له مفهومٌ، وإنما خصص بالذكرِ للحاجةِ إليهِ، فإنَّ ذلك كان معتادًا بين أهلِ الجاهليةِ.

وأما الإتيانُ ببهتان يفترونَهُ بين أيديهم وأرجلهم، على ما جاءَ في رواية البخاريِّ، فهذا يدلُّ على أن هذا البهتانَ ليسَ مما تختصُّ به النساءُ.

وقد اختلفَ المفسرونَ في البهتانِ المذكورِ في آية بيعة النساء:

<sup>.(17</sup>٧/0)(1)

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/ ۲۲۰).



فأكثرهُم فسرُوه، بإلحاقِ المرأةِ بزوجِهَا ولدًا من غيرِهِ.

رواه عليُّ بنُ أبي طلحةً، عن ابنِ عباسٍ.

وقاله مقاتلُ بنُ حيانَ وغيرُه.

واختلفُوا في معنى قولهِ: ﴿ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ ﴾ [المتحنة:١٢]:

فقيل: لأنَّ الولدَ إذا ولدتهُ أمه سقطَ بين يديها ورجليها.

وقيلَ: بل أرادَ بما تفتريه بين يديها، أن تأخذَ لقيطًا فتلحقه بزوجها، وبما تفتريه بين رجليها، أن تلده من زنا، ثم تلحقه بزوجها.

ومن المفسرينَ من فسرَ البهتانَ المُفترى بالسحرِ.

ومنهم من فسَّره بالمشي بالنميمة، والسعي في الفساد.

ومنهم من فسرهُ بالقذف والرمي بالباطل.

وقيل: البهتانُ المفترى يشملُ ذلك كلُّه، وما كانَ في معناهُ.

ورجحه ابنُ عطيةَ وغيرُه.

وهو الأظهرُ؛ فيدخلُ فيه كذبُ المرأةِ فيما ائتُمنتْ عليه من حملٍ وحيضٍ، وغير ذلكَ.

ومن هؤلاء من قالَ: أرادَ بما بين يديها حفظ لسانها وفمها ووجهها عمَّا لا يحلُّ لها، وبما بين رجليها حفظ فرجِها، فيحرمُ عليها الافتراء ببهتانٍ في ذلك كله.

ولو قيلَ: إنَّ من الافتراءِ ببهتانٍ بين يديها: خيانةُ الزوجِ في مالهِ الذي في بيتها، لم يبعدْ ذلكَ.

وقد دلَّ مبايعةُ النبيِّ ﷺ الرجالَ علَى أنْ لا يأتوا ببهتانٍ يفترونَه بينَ أيْديهم وأرجُلهمْ أنَّ ذلكَ لا يختصُّ بالنساء.

وجميعُ ما فُسِّر به البهتانُ في حقِّ النساءِ يدخلُ فيه الرجالُ \_ أيضًا \_، فيدخلُ فيه استلحاقُ الرجلِ ولدَ غيرِهِ، سواءٌ كان لاحقًا غيره أو غيرَ لاحقٍ، كولد الزنا، ويدخلُ فيه الكذبُ والغيبةُ.

وقد قالَ النبيُّ عَلَيْكِيَّةِ: «إِنْ كانَ في أخيكَ ما تقولُ فقد اغْتبتَه، وإنْ لم يكنْ فيه ما تقولُ فقد بهتَهُ».

خرجهُ مسلم (۱) .

وكذلكَ القذفُ، وقد سمَّى اللَّهُ قذفَ عائشةَ بهتانًا عظيمًا.

وكذلك النميمة من البهتان.

وفي روايةٍ أبي الأشعثِ، عن عبادةَ: «ولا يَعْضَه بعضُكُم بعضًا».

والعضِيهَة: النميمة.

وفي «صحيح مسلم» (٢) ، عن ابنِ مسعود \_ مرفوعًا \_: «ألا أُنبئكُم ما العضهُ؟ هي النميمةُ القَالَةُ بين الناس».

وروى إبراهيمُ الهَجَـري، عن أبي الأحوصِ، عن ابنِ مسعـودٍ، قالَ: كنا نسمِّي العضيهة السحرَ، وهو اليوم: قيلَ وقالَ.

وفسر إسحاقُ بن راهويه العضيهةَ في حديثِ عبادةَ بن الصامتِ، قال: لا يبهتْ بعضُكم بعضًا.

<sup>.(</sup>Y\/\)(<mark>1</mark>)

<sup>.(</sup>YA/A)(Y)



نقله عنه محمدُ بنُ نصر.

وذكر أهلُ اللغةِ: أنَّ العضيهةَ: الشتيمة، والعضيهة: البهتانُ، والعاضهة، والمستعضهة: الساحرةُ والمستسحرةُ.

وفي رواية الصنابحيِّ: «ولا ننتهبُ»، والنُّهبَةُ من البهـتانِ؛ فإنَّ المـنتهبَ يبعتُ الناسَ بانتهاب المنتهبُ الناسَ بانتهابه منه ما يرفعونَ إليه أبصارَهُم فيه.

وكل ما بهت صاحبَه وحيَّـره وأدهشه من قول أو فعلٍ لم يكن في حسابِهِ فهو بهتانٌ، فأخذُ المال بالنُّهْبي أو بالدعاوَى الكاذبة بهتانٌ.

وقد قالَ تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدْتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنطَارًا فَلا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُبينًا ﴾ [النساء:٢٠].

وفي «المسند» والترمذي والنسائي (۱) ، عن صفوان بن عسال ، أن اليهود سألوا النبي ﷺ عن التسع آيات البينات التي أوتيها موسى ، فقال الاسرقوا ولا تشركوا بالله شيئًا، ولا تزنوا، ولا تقتلُوا النفس التي حرم الله إلا بالحق، ولا تسرقوا، ولا تسحرُوا، ولا تمشوا ببريء إلى سلطان فيقتلُه، ولا تأكلوا الربا، ولا تقذفُوا محصنة ، ولا تفرُّوا من الزحف، وعليكم اليهود خاصة أن لا تعدُوا في السبت ».

فلم يذكرْ في هذا الحديث البهتانَ المفترى بلفظه، ولكن ذكرَ مَّا فسر به البهتانَ المذكورَ في القرآنِ عدة خصالٍ: السحرَ، والمشيَ ببريءٍ إلى السلطانِ، وقدفَ المحصنات.

وهذا يشعرُ بدخولِ ذلك كلِّه في اسم البهتانِ.

<sup>(</sup>١) أحمـد في «المسند» (٤/ ٢٣٩)، والتـرمذي (٢٧٣٣)، والنسـائي في «الكبرى» كـما في «تحـفة الأشراف» (٤٩٥١).

وكذلك الأحاديثُ التي ذكرَ فيها عدَّ الكبائرِ، ذكرَ في بعضها: القذفَ، وفي بعضها: اليمينَ الغموسِ، وفي بعضها: اليمينَ الغموسِ، والسحرَ، وهذا كلُّه من البهتانِ المفترى.

وأما الخصلةُ السادسةُ، فهي المعصيـةُ، وتشملُ جميعَ أنواعِ المعاصِي، فهو من باب ذكر العامِّ بعد الخاصِّ.

وهو قريبٌ من معنى قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرَّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [النور:٥٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾ [المتحنة:١٢].

وفي بعضِ ألفاظِ حديثِ عبادةً: «ولا تعصُوا في معروفٍ»، وفي بعضها: «ولا تعصوني في معروف».

وقد خرجها البخاريُّ في موضع آخرَ.

وكلُّ هذا إشارةٌ إلى أن الطاعةَ لا تكونُ إلا في معروفٍ، فلا يطاعُ مخلوقٌ إلا في معروفٍ، ولا يطاعُ في معصيةِ الخالقِ.

وقد استنبَط هذا المعنى من هذه الآية طائفةٌ من السلف.

فلو كان لأحد من البشر أن يطاع بكلِّ حال، لكان ذلك للرسول عَلَيْهِ، فلمَّا خُصَّتُ طاعتُه بالمعروف، مع أنه لا يأمر إلا بما هو معروف، دلَّ على أن الطاعة في الأصلِ للَّه وحده، والرسولُ مبلغ عنه، وواسطة بينه وبين عباده.

ولهذا قالَ تعالى: ﴿ مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ [النساء:١٨].

فدخلَ في هذه الخصلةِ السادسةِ: الانتهاءُ عن جميعِ المعاصِي، ويدخلُ فيها \_ أيضًا \_: القيامُ بجميعِ الطاعاتِ على رأي من يرى أن النهي عن شيءٍ

أمرٌ بضدِّه.

فلما تمت هذه البيعة على هذه الخصال؛ ذكر لهم النبي عَلَيْكُ حكم من وفَّى بها، وحكم من لم يَفِ بها عند اللَّهِ عزَّ وجلَّ.

فأما مَن وفَّى بها، فأخـبرَ أن أجرَه على الـلَّهِ، كذا في روايةٍ أبي إدريسَ وأبي الأشعثِ عن عبادةً.

وفي روايةِ الصنابحيِّ، عنه: «فالجنةُ إِن فعلنَا ذلك».

وقد قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْديهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَمَنْ أُوفَىٰ بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح:١٠].

وفُسرَ الأجرُ العظيمُ بالجنةِ \_: كذا قالَه قتادةُ وغيرُه من السلفِ.

ولا ريب أن من اجتنب الشرك والكبائر والمعاصي كلَّها فله الجنة، وعلى ذلك وقعت هذه البيعة وإن اختصر ذلك بعض الرواة، فأسقط بعض هذه الخصال.

وأما من لم يوفِّ بها، بل نكثَ بعضَ ما التزم بالبيعةِ تركَه للَّهِ عزَّ وجلَّ ـ والمرادُ: ما عدا الشركِ منَ الكبائرِ ـ فقسمَه إلى قسمينِ:

أحدُهما: أن يعاقَب به في الدنيا، فأخبرَ أن ذلك كفارةٌ له. وفي رواية: «فهو طهورٌ له»، وفي رواية: «طهور له، أو كفارةٌ» ـ بالشك.

ورواه بعضُهُم: «طهورٌ وكفارةٌ» \_ بالجمع.

وقد خرجَها البخاريُّ في موضع آخر من "صحيحه".

وروى ابنُ إسحاقَ، عن الزهريِّ حديثُ أبي إذريسَ، عن عبادَةَ، وقال

فيه: «فأُقيم عليه الحدُّ، فهو كفارةٌ له».

وفي رواية أبي الأشعث عن عبادة: «ومن أتى منكُم حدا، فأقيم عليه فهو كفارة».

خرجه مسلم (۱<sup>۱۱)</sup>.

وهذا صريحٌ في أن إقامةَ الحدود كفاراتٌ لأهلها.

وقد صرحَ بذلك سفيانُ الثوريِّ.

ونصَّ على ذلك أحمدُ \_ في روايةِ عبدوس بنِ مالكٍ العطارِ، عنه.

وقال الشافعيُّ: لم أسمع في هذا البابِ أن الحدُّ كفارةٌ أحسن من حديثِ عبادة .

وإنما قالَ هذا؛ لأنه قـد رُوي هذا المعنى عن النبيِّ ﷺ من وجوه متعددة، عن عليٌّ، وجريرٍ، وخزيمة بنِ ثابتٍ، وعبد اللَّه بن عمرو وغيرهم.

وفي أسانيدها كلِّها مقالٌ، وحديثُ عبادة صحيحٌ ثابتٌ.

وقد روى عبد الرزاق، عن معمر، عن ابنِ أبي ذئب، عن المقبريِّ، عن أبي هريرة، عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «ما أدرِي الحدودُ طهارةٌ لأهلها، أم لاَ؟» وذكر كلامًا آخر.

خرجه الحاكم (۲)، وخرج أبو داود (۳) بعضُ الحديثِ.

وقد رواه هشامُ بنُ يوسفَ، عن معمرٍ، عن ابن أبي ذئب، عن الزهريِّ ـ مرسلاً.

<sup>(</sup>۱) (۵/ ۱۲۷). (۲) «المستدرك» (۲/ ۵۰).

<sup>(</sup>٣) «السنن» (٤٦٧٤).

قال البخاريُّ في «تاريخه» (١): المرسلُ أصحُّ. قال: ولا يشبتُ هذا عن النبيِّ عَلَيْكَةٍ، وقد ثبت عنه أن الحدودَ كفارةٌ. انتهى.

وقد خرجه البيهقيُّ<sup>(۲)</sup> من رواية آدم بنِ أبي إياسٍ، عن ابنِ أبي ذئبٍ، عن المقبريِّ، عن أبي هريرة ـ مرفوعًا ـ أيضًا.

وخرجه البزارُ من وجه آخرَ، فيه ضعفٌ، عن المقبريِّ، عن أبي هريرةَ ـ مرفوعًا ـ أيضًا.

وعلى تقديرِ صحته، فيحتملُ أن يكونَ النبيُّ ﷺ قال ذلك قبل أن يعلَمه ثم علمه، فأخبرَ به جَزمًا.

فإن كانَ الأمرُ كذلكَ فحديثُ عبادةً إذن لم يكن ليلةَ العقبة بلا تردد؛ لأن حديث أبي هريرة متأخرٌ عن الهجرة، ولم يكن النبي على علم حينئذ أن الحدود كفارة، فلا يجوز أن يكون قد أخبر قبل الهجرة بخلاف ذلك.

وقد اختلفَ العلماءُ: هل إقامةُ الحدِّ بمجردِه كفارةٌ للذنب من غيرِ توبةٍ أم لا؟ على قولين:

أحدُهما: أن إقامةَ الحدِّ كفارةٌ للذنبِ بمجردِه، وهو مرويٌّ عن عليِّ بنِ أبي طالبٍ وابنهِ الحسنِ، وعن مجاهد وزيد بنِ أسلم، وهو قولُ الشوريِّ والشافعيِّ وأحمد، واختيارُ ابنِ جريرٍ وغيرِه من المفسرين.

والثاني: أنه ليس بكفارةٍ بمجردهِ، فلا بدَّ من توبةٍ، هو مرويٌّ عن صفوانَ ابنِ سليم وغيرِه.

<sup>(</sup>۱) «الكبير» (۱/۱/۳۵۱).

<sup>(</sup>۲) البيهقى في «السنن» (۸/ ۳۲۹).

ورجَّحهُ ابنُ حزمٍ وطائفةٌ من متأخرين المفسرينَ، كالبغويِّ وأبي عبدِ اللَّهِ ابنِ تيميةَ وغيرِهما.

واستدلُّوا بقوله تعالَى \_ في المحاربينَ \_: ﴿ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي اللَّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَة عَذَابٌ عَظيمٌ ﴿ رَبِّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِلْمُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ ال

وقد يجابُ عن هذا، بأن ذكرَ عـقوبةِ الدنيا والآخرةِ لا يلزمُ اجتمـاعهُما، فقد دلَّ الدليلُ على أن عقوبةَ الدنيا تسقطُ عقوبةَ الآخرة.

وأما استشناءُ الذينَ تابوا، فإنما استشناهُم من عقوبةِ الدنيَا خاصةً، ولهذا خصَّهم بما قبلَ القدرةِ، وعقوبةُ الآخرة تندفعُ بالتوبة، قبلَ القدرة وبعدَها.

ويدل على أن الحدَّ يطهرُ الذنبَ: قولُ ماعزِ للنبيِّ عَيَالِيَّةِ: إني أصبت حدًّا، فطهرني. وكذلك قالتُ له الغامديةُ (١) ولم ينكرُ عليهما النبيُّ عَيَالِيَّةِ ذلكَ، فدلَّ على أن الحدَّ طهارةٌ لصاحبه.

ويدخلُ في قولِ النبيِّ ﷺ: «من أصابَ شيئًا من ذلك، فعوقبَ به في الدنيا فهو كفارتُه» العقوباتُ القدريةُ، من الأمراضِ والأسقام.

والأحاديثُ في تكفيرِ الذنوبِ بالمصائبِ كثيرةٌ جدًّا.

وهذه المصائبُ يحصلُ بها للنفوسِ من الألمِ نظيرُ الألمِ الحاصلِ بإقامةِ الحدِّ وربما زادَ على ذلكَ كثيرًا.

وقد يقالُ في دخولِ هذه العقوباتِ القدريةِ في لفظ حديث عبادةَ نظرٌ؛ لأنهُ قابلَ من عوقبَ في الدنيا سترُ اللَّهِ عليه، وهذه المصائبُ لا تنافي السترَ. واللَّه أعلمُ.

<sup>.(11</sup>٧/0)(1)



### والقسمُ الثاني:

أن لا يعاقبَ في الدنيا بذنبهِ، بل سترَ عليه ذنبه، ويعافَى من عقوبتهِ، فهذا أمرُه إلى اللَّه في الآخرة، إن شاءَ عذَّبه، وإن شاءَ عفا عنهُ.

وهذا موافقٌ لقولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨].

وفي ذلك ردُّ على الخوارج والمعتزلة في قولِهم: إن اللَّه يخلِّدُه في النارِ إذا لم يَتُبْ.

وهذا المستورُ في الدنيا له حالتان:

إحدَاهُما: أن يموتَ غيرَ تائبٍ، فهذا في مشيئة اللَّهِ، كما ذكرنا.

والثانيةُ: أن يتوبَ من ذنبهِ.

فقال طائفةٌ: إنه تجت المشيئة ـ أيضًا.

واستدلُّوا بالآيةِ المذكورةِ، وحديثِ عبادةً.

والأكثرونَ على أن التائبَ من الذنبِ مغفورٌ له، وأنه كمن لا ذنبَ له، كما قال تعالى: ﴿ إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ [الفرقان:٧٠]، وقال: ﴿ أُولَئِكَ جَزَاؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتها الأَنْهَارُ خَالدينَ فيها ﴾ [آل عمران:١٣٦].

فيكونُ التائبُ حينئذِ ممن شاءَ اللَّهُ أن يغفرَ له.

واستدلَّ بعضُهم \_ وهو: ابنُ حـزم \_ بحديث عبادة هذا على أن من أذنب ذنبًا، فإنَّ الأفضل له أن يأتي الإمام، فيعـترف عنده؛ ليقيم عليه الحدَّ، حتى

يكفَّر عنه، ولا يبقى تحتَ المشيئةِ في الخطر.

وهذا مبنِيٌّ على قوله: إن التائبَ في المشيئةِ.

والصحيحُ: أن التائبَ توبةً نصوحًا مغفورٌ له جزمًا، لكن المؤمنَ يتَّهِم توبتَه، ولا يجزمُ بصحَّتها، ولا بقبولها، فلا يزالُ خائفًا من ذنبه وَجلاً.

ثم إنَّ هذا القائلَ لا يرى أن الحدَّ بمجردِه كفارةٌ، وإنما الكفارةُ التوبةُ، فكيف لا يقتصرُ على الكفارةِ، بل يكشفُ سترَ اللَّهِ عليه؛ ليقامَ عليه ما لا يكفِّرُ عنه؟

وجمه ورُ العلماءِ على أنَّ من تابَ من ذنب، فالأفضلُ أن يستر على نفسهِ، ولا يقرَّ به عند أحدِ، بل يتوبُ منه فيما بينَه وبين اللَّه عزَّ وجلَّ.

روي ذلك عن أبي بكرٍ وعمر وابنِ مسعودٍ وغيرهم.

ونصَّ عليه الشافعِيُّ.

ومن أصحابه وأصحابنا من قال: إن كان غير معروف بين الناس بالفجور فكذلك، وإن كان معلنًا بالفجور مشتهرًا به؛ فالأولى أن يقرَّ بذنبه عند الإمام؛ ليطهره منه.

وقد رُويَ، عن النبيِّ ﷺ، أنه قال لمعاذ: «إذا أحدثت ذنبًا فأُحدث عنده توبةً، إن سرًا فسرًا، وإن علانيةً فعلانيةً».

وفي إسناده مقالٌ.

وهو إنما يدلُّ على إظهارِ التوبةِ، وذلك لا يلزمُ منه طلبُ إقامةِ الحدِّ. وقد وردت أحاديثُ تــدلُّ على أنَّ من سترَ اللَّهُ عليه في الدنيا، فإنَّ اللَّه



يسترُ عليه في الآخرةِ، كحديثِ ابنِ عـمرَ في النجوى، وقد خرَّجه البخاريُّ في «التفسير».

وخرَّج الترمذيُّ وابنُ ماجه (١) عن عليٍّ \_ مرفوعًا: «من أذنبَ ذنبًا في الدنيا، فستره اللَّهُ عليه، فاللَّهُ أكرمُ أن يعودَ في شيء قد عفاً عنه».

وفي «المسند» (٢) عن عائشة \_ مرفوعًا \_: «لا يسترُ اللَّهُ على عبدٍ ذنبًا في الدنيا إلا سترهُ عليه في الآخرة».

ورُوي مثلُه عن عليٌّ (٣) وابنِ مسعودٍ، من قولِهما.

وقد يحملُ ذلك كلُّه على التائبِ من ذنبهِ، جمعًا بين هذه النصوصِ وبينَ حديث عُبادةَ هذا.

وأصحُّ الأحاديث المذكورةِ هاهنا حديثُ ابنِ عـمَر في النجوى، وليس فيه تصريحٌ بأنَّ ذلك عامٌ لكلِّ من سترَ عليه ذنبَه. واللَّهُ تعالى أعلمُ.

وقد قيل: إن البيعةَ سُمِّيت بيعةً؛ لأن صاحبَها باعَ نفسَه للَّه.

والتحقيقُ: أن البيعَ والمبايعةَ مأخوذانِ من مدِّ الباع؛ لأنَّ المتبايعَينِ للسلعةِ كُلُّ منهما يمدُّ باعه للآخرِ ويعاقدُه عليها، وكذلك مَن بايعَ الإمامَ ونحوه، فإنه يمدُّ باعه إليه ويعاهدُه ويعاقدُه على ما يبايعُه عليه.

وكان النبيُّ عَلَيْكُ يبايعُ أصحابه عند دخولِهم في الإسلامِ على الترام أحكامهِ، وكانَ أحيانًا يبايعُهم على ذلك بعد إسلامِ هم؛ تجديدًا للعهدِ؛

<sup>(</sup>١) الترمذي (٢٦٢٦)، وابن ماجه (٢٦٠٤).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۱۲۰ ، ۱۲۰).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (١/ ٩٩، ٩٥١).

وتذكيرًا بالمقام عليه.

وفي «الصحيحينِ» (١) عن ابن عباس، أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ أَتَى النساءَ في يومِ عيد، وتلا عليهنَّ هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ عيد، وتلا عليهنَّ هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا ﴾ الآية [المتحنة:١٢]، وقال: «أنتُنَّ على ذلك؟» فقالت امرأة منهن: نعم.

وحديثُ عبادة المذكورُ هاهنا في البيعة قد سبق أنه يحتملُ أنه كان ليلة العقبةِ الأولَى، فيكونُ بيعةً لهم على الإسلامِ والتزامِ أحكامِه وشرائعِه.

وقد ذكر طائفة من العلماء، منهم: القاضي أيو يعلَى في كتاب «أحكام القرآنِ» من أصحابِنا ـ أن البيعة على الإسلام كانت من خصائص النبي عَلَيْكَةٍ.

واستدلُّوا، بأن الأمرَ بالبيعة في القرآنِ يخصُّ الرسولَ بالخطابِ بها وحده، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا ﴾ [المتحنة:١٢].

البخاري (۲/ ۱۲۱۷)، ومسلم (۳/ ۱۸).



ولما كانَ الامتحانُ وجَّه الخطابَ إلى المؤمنينَ عمومًا، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ ﴾ [المتحنة ١٠٠].

فدلَّ على أنه يعمُّ المؤمنينَ.

وكذلكَ قولُه تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح: ١٠].

وهذا أمرٌ يختصُّ به الرسولُ ﷺ، لا يشركُه فيه غيرُه.

ولكن قد رُوي عن عثمانً، أنه كان يبايع على الإسلام.

قال الإمامُ أحمدُ: حدثنا مسكينُ بنُ بكيرٍ، قال: ثنا ثابتُ بنُ عـجلانَ، عن سليمٍ أبي عامرٍ (١)، أن وفد الحمراءِ أتوا عثمانَ بنَ عفانَ، يبايعونَه على الإسلام، وعلى من وراءهم، فـبايعهم على أن لا يشركوا بالله شيئًا، وأن يقيمُوا الصلاة، ويؤتُوا الزكاة، ويصومُوا رمضانَ، ويدَعُوا عيدَ المجوسِ، فلما قالُوا، بايعَهم.

خرجهُ البخاريُّ في «الجهاد»(٢) .

وإنما أنكرَ البيعةَ على الموتِ، لا أصلَ المبايعةِ.

وقال أبو إسحاقَ الفزاريُّ: قلتُ للأوزاعيِّ: لو أن إمامًا أتاه عدوٌّ كثيرٌ،

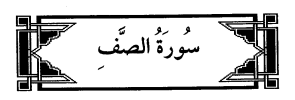
<sup>(</sup>١) كذا، وإنما هو : سليم بن عامر ويكنى: «أبا يحيى».

<sup>(</sup>۲) البخاري (٤/ ٦١)، ومسلم (٦/ ٢٧).

فخافَ على من معه، فقال لأصحابِه: تعالَوْا، نتبايعُ على أن لا نفرَّ، فبايعُوا على ذلك؟ قال: ما أحسنَ هذا. قلتُ: فلو أن قومًا فعلُوا ذلك بينهُم دونَ الإمامِ؟ قال: لو فعلُوا ذلك بينهم شبه العقدَ في غيرِ بيعةِ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (۱/ ۲۱ ـ ۷۹).



# قوله تعالى: ﴿ لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴿ كَبُرَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ مَقْتًا عِندَ اللَّه أَن تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾

لَّا حاسَبَ المَتَّقُونَ أَنفسَهم خافوا من عاقبة الوعظ والتَّذكيرِ. قال رجلٌ لابن عبَّاسٍ: أريدُ أن آمرَ بالمعروف وأنهى عن المنكرِ. فقالَ لهُ: إنْ لم تخشَ أن تفضحكَ هذه الآياتُ الثلاثُ فافعلْ، وإلا فابدأ بنفسكَ، ثم تلا: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٤]، وقوله تعالى: ﴿ لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ والصف: ٢، ٣]، وقوله حكايةً عن شُعيبٍ عليه السلام: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ ﴾ [هود: ٨٨].

قال النَّخعيُّ: كانُوا يكرهُونَ القصص؛ لهذه الآياتِ الثلاثِ. قيل لمورِّق العجلي: ألا تعظُ أصحابَك؟ قال: أكرهُ أن أقولَ ما لا أَفعل.

تقدَّمَ بعضُ التابعينَ ليصلِّي بالنَّاسِ إمامًا، فالتفتَ إلى المأمُومين يُعدِّلُ الصُّفوفَ، وقال: اسْتَوُوا، فُغشِيَ عليه، فستُلَ عن سَببِ ذلكَ، فقالَ: لَّا قلتُ لهُم: استقيمُوا، فكَّرتُ في نفسِي، فقلتُ لهَا: فأنتِ، هل استقمتِ مع اللَّهِ طرفةَ عينِ؟

مَا كُلُّ مَنْ وَصَفَ الدَّواء يستعملُه ولا كُلُّ مَنْ وَصَفَ التُّقَى ذو تُقَى وَتَقَى وَتُقَى وَصَفَ التُّقَى وَصَفَ التُّقَى وَرِيحُ الخَطَايا مِن ثِيابِي تَعْبَبَقُ وَصَفَتُ التَّقَى حَتَّى كَانِّي ذو تُقَى ورِيحُ الخَطَايا مِن ثِيابِي تَعْبَبَقُ

ومع هذا كلُّه فلا بُدُّ للناسِ من الأمرِ بالمعروفِ والنَّهْي عن المنكرِ، والوعظِ

والتذكيرِ، ولو لم يعظِ النَّاسَ إلا مَعْصُومٌ مِنِ الزَّلْلِ، لم يعظْ بعدَ رسولِ اللَّهِ عَلَيْ أَحدٌ لأنَّه لا عصْمَةَ لأحد بعدَهُ.

لئن لم يَعظ العاصينَ مَنْ هُوَ مُذُنبٌ فَمَنْ يَعِظ العَاصِينَ بَعْدَ مُحمَّد وروى ابن أبي الدُّنيا بإسناد فيه ضعف، عن أبي هريرة، عن النَّبي عَلَيْ الله قال: «مُروا بالمعروف وإن لم تعملُوا به كُلِّه، وانَهْوا عن المُنْكرِ وإن لم تنتهوا عنه كُلِّه» (١). وقيل للحسن: إنَّ فلانًا لا يَعِظُ، ويقولُ: أخافُ أنْ أقولَ ما لا أفعلُ؟ فقال الحسن: وأيَّنا يفعلُ ما يقولُ؟! ودَّ الشيطانُ أنَّه قد ظفر بهذا، فلم يأمرُ فقال الحسن: وأيَّنا يفعلُ ما يقولُ؟! ودَّ الشيطانُ أنَّه عن ربيعة: قال سعيدُ بن أحدٌ بمعروف ولم ينه عن مُنْكرٍ. وقال مالك، عن ربيعة: قال سعيدُ بن جُبير: لو كان المرء لا يأمر بالمعروف ولا ينهَى عن المنكرِ حتى لا يكونَ فيه شيءٌ، ما أمرَ أحدٌ بمعروف ولا نَهَى عن مُنْكرٍ. قال مالك في ومَن ذا الذي ليس فيه شيء ؟!

## مَنْ ذَا الَّذِي مَا سَاءَ قَطْ وَمَنْ لَـهُ الْحُسْنَى فَقَطْ

خطب عُمرُ بنُ عبد العزيز - رحمه الله - يومًا، فقال في موعظته: إنّي لأقُولُ هذه المقالَة وما أعلمُ عند أحد من الذُّنوبِ أكثر ممَّا أعلمُ عندي، فأستغفرُ الله وأتوبُ إليه. وكتب إلى بعض نوّابه على بعض الأمصار كتابًا يعظهُ فيه، فقال في آخره: وإنّي لأعظك بهذا، وإنّي لكثير الإسراف على نفسي، غير مُحكم لكثير من أمري، ولو أن المرء لا يعظ أخاه حتى يُحكم نفسهُ إذًا لمتواكل الناسُ الخير، وإذًا لرُفع الأمر بالمعروف والنّهي عن المُنكر، وإذًا لرُفع الأسر بالمعروف والنّهي عن المُنكر، وإذًا لاستُحلّت المَحارم، وقل الواعظون والسّاعون لله بالنّصيدة في

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في «الأوسط»، و«الصغير» كما ذكره الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٢٧٧).

الأرض؛ فإنَّ الشيطان وأعوانَه يَودُّون أن لا يـأمُرَ أحدٌ بمعروف ولا يَنْهَى عن مُنْكَرٍ، وإذا أمَرَهُم أحدٌ أو نَهاهُم، عَابُوه بما فيه وبما ليس فيه. كما قيل:

وأُعْلِنَتِ الفواحِشُ في البوادِي وصارَ النَّاسُ أَعْوَا المريبِ إِذَا مَا عَبْتُهُم عَابُوا مَ قَالِي لِما في القوم مِن تلكَ العُيوبِ وَوَدُّوا لو كَفَفنا فاسْتَويْنا فصارَ النَّاسُ كالشيءِ المشوبِ وَدَّوا لو كَفَفنا فاسْتَويْنا فصارَ النَّاسُ كالشيءِ المشوبِ وكنَّا نَسْتَطِبُ إِذَا مَرِضْنَا فصارَ هلاكُنا بيدِ الطَّبِيبِ (١)

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنْ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدَقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾

عيسى آخِرُ أنبياء بني إسرائيلَ، وقد قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُم مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا برَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ [الصف:٦].

وقد كان المسيحُ - عليه السَّلامُ - يحضُّ على اتباعه، ويقولُ: إنَّه يُبعَثُ بِالسَّيف، فلا يمنعنَّكُم ذلك منه. ورُوي عنه أنَّه قالَ: سوف أذهبُ أنا ويأتِي الذي بعدي لا يَتَحمَّدُكم بدعُواهُ، ولكنْ يَسُلُّ السَّيفَ فتدخلُونَه طَوْعًا وكُرْهًا. وفي «المسند»(٢) عن أبي الدَّرْدَاء وَوَقَيْك، عن النَّبيِّ وَيَلِيْلُونَ، أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وجَلَّ أَوْحَى إلى عِيسى عليه السَّلامُ: «إنِّي باعث بعدك أُمَّة، إن أصابهم ما يُحبُّونَ حَمِدُوا

<sup>(</sup>١) «اللطائف» (٤٥ \_ ٥٧).

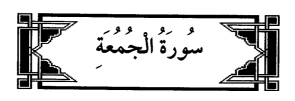
<sup>.(</sup>to·/\)(Y)

وشكرُوا، وإنْ أصابهُم ما يكرهُونَ، احتسبُوا وصبرُوا، ولا حِلمَ ولا عِلمَ. قال: يا ربّ! كيفَ هذا ولا حِلمَ ولا عِلم؟ قال: أُعْطيهم من حِلْمي وعلمي».

قال ابنُ إسحاق: حدَّثني بعضُ أَهْلِ العلْمِ أَنَّ عيسَى ابنَ مريمَ عليه السَّلام - قال: إنَّ أحبَّ الأُممِ إلى اللَّه عزَّ وجلَّ لأُمَّةُ أحمدَ. قيلَ له: وما فضلُهم الذي تذكرُ؟ قال: لم تُذلَّل «لا إلهَ إلا اللَّه» على ألسُنِ أُمَّةً مِنَ الأُمَمِ تذليلَها على ألسنتِهِم (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (۱۷۰ ـ ۱۷۱).



قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمْيِينَ رَسُولاً مَّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبين ﴿ يَهُمْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ يَمُ مُبِينِ ﴿ يَهُمُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ يَمُ اللّهِ يَوْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ ذَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبِينٍ ﴾ [آل عمران:١٦٤]، وقال سبحانه: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمّيِينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ عَنْهُمْ وَهُو الْعَزيزُ الْحَكيمُ ﴿ وَاللّهُ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ ذُو الْفَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ ذُو الْفَضْلُ الْعَظِيمِ ﴾ [الجمعة: ٢-٤].

ومعلومٌ أنَّه لم يُبعث في مكَّة رسولٌ منهم بهذه الصفة غيرُ محمَّد عَلَيْهُ، وهو مِن ولد إسماعيلَ، كما أنَّ أنبياء بني إسرائيلَ مِن ولد إسحاق. وذكر اللَّهُ تعالى أنَّه مَنَّ على المؤمنينَ بهذه الرّسالة، فليسَ للّه نعمةٌ أعظم من إرسال محمد عَلَيْهُ يهدي إلى الحقّ وإلى صراط مستقيم.

وقوله: ﴿ فِي الْأُمِيِّنَ ﴾ والمرادُ بهم العَرَبُ وتنبيهٌ لهم على قدرِ هذه النَّعمةِ وعظمها، حيثُ كانوا أميِّينَ لا كتابَ لهم، وليسَ عندَهم شيء من آثارِ

النُّبُوَّاتِ، كما كان عند أهلِ الكتاب، فمنَّ اللَّه عليهم بهذا الرسولِ وبهذا الكتاب، حمى صاروا أفضل الأمم وأعلمهم، وعرفُوا ضلالة منْ ضلَّ من الأمم قبلهم. وفي كونه منهم فائدتان:

إحداهما: أنَّ هذا الرَّسولَ كان أيضًا أُميًّا كأمَّتهِ المبعوثِ إليهم، لم يقرأ كتابًا قطُّ، ولم يخُطهُ بيمينه، كما قالَ اللَّه تعالى: ﴿ مَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كَتَابٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ ﴾ الآيات [العنكبوت: ٤٨]، ولا خرج عن ديارِ قومه فأقام عند غيرهم حتَّى تعلَّم منهم شيئًا، بل لم يزل أُميًّا بين أمَّة أُميَّة، لا يكتُبُ ولا يقرأ حتى كمَّلَ الأربعينَ من عُمره، ثمَّ جاء بعد ذلك بهذا الكتابِ المبين، وهذه الشريعة الباهرة، وهذا الدِّينِ القيمِّم، الذي اعترف حُدَّاقُ أهل الأرض ونظًارهُم أنَّه لم يقرع العالم ناموس أعظمُ منه. وفي هذا بُرهان ظاهر على صدقه.

والفائدة الثانية: التنبيهُ على أنَّ المبعوثَ فيهم ـ وهم الأمَيُّون خُصوصًا أهل مكَّةَ ـ يعرفُونَ نسبهُ، وشرفهُ، وصدقهُ، وأمانتهُ، وعفَّتهُ، وأنَّه نشأ بينهُم معروفًا بذلك كلِّه، وأنَّه لم يكذب قطُّ؛ فكيف كان يدعُ الكذبَ على النَّاسِ ثم يفترِي الكذبَ على اللَّه عـزَّ وجلَّ، وهذا هو الباطلُ، ولذلك سألَ هرقلُ عن هذه الأوصاف، واستدلَّ بها على صدقه فيما ادَّعاهُ من النَّبُوةِ والرِّسالة.

وقوله: ﴿ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ ﴾ [الجمعة: ٢]، يعني: يتلُو عليهم ما أنزلَ اللَّهُ عليه من آياته المتلُوة، وهو القرآنُ، وهو أعظمُ الكتب السَّماويَّة، وقد تضمَّنَ من العلوم والحكم، والمواعظ، والقصص، والترغيب والترهيب، وذكر أخبار من سبق، وأخبار ما يأتي من البعث والنُّشور والجنَّة والنَّار، ما لم يشتمل عليه كتاب غيرهُ، حتَّى قال بعض العلماء: لو أنَّ هذا الكتاب وجد مكتوبًا في

مُصحَف في فلاة من الأرض، ولم يُعلم من وضعه هناك، لشهدت العقولُ السَّليمة أنَّه منزلٌ مِن عند اللَّه، وأنَّ البشر لا قدرة لهم على تأليف ذلك، فكيف إذا جاء على يدي أصدق الخلق وأبرهم وأتقاهم، وقال: إنَّه كلام اللَّه، وتحدَّى الخلق كلَّهم أن يأتوا بسُورة من مثله، فعجزُوا. فكيف يبقى مع هذا شكُّ فيه؟ ولهذا قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَبْبَ فيه ﴾ [البقرة:٢].

وقال تعالى: ﴿أَو لَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾ [المحبوت:٥٠]. فلو لم يكن لمحمد ﷺ من المعجزات الدالة على صدقه غير هذا الكتاب لكفاه، فكيف وله من المعجزات الأرضية والسماوية ما لا يُحصَى. وقوله: ﴿ يُزكّيهِمْ ﴾ [الجمعة:٢]: يعني أنَّه يُزكّي قلوبَهم ويطهرها من أدناس الشرك والفُجور والضّلال؛ فإنَّ النفوس تزكو إذا طهرت من ذلك كلّه، ومن زكت نفسه فقد أفلح، كما قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكّاهَا ﴾ [الشمس:٩]، وقال: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكّاهَا ﴾ [الشمس:٩]، وقال: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزكّيٰ ﴾ [الاعلى:١٤].

وقوله: ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ ، يعني بالكتاب القرآن والمرادُ: ويعلِّمُهُم تلاوة الفاظهِ. ويعني بالحكمة فهم معاني القرآن والعمل بما فيه. فالحكمة هي فهم القرآن والعمل به ، فلا يُكْتفى بتلاوة الفاظ الكتاب حتَّى فالحكمة هي فهم القرآن والعمل به ، فلا يُكْتفى بتلاوة الفاظ الكتاب حتَّى يُعلم معناهُ ويُعمل بمقتضاه ، فمن جُمع له ذلك كلَّه فقد أُوتِي الحكمة . قال يعلم معناه ويُعمل بمقتضاه ، فمن جُمع له ذلك كلَّه فقد أُوتِي خيرًا كثيرًا ﴾ تعالى: ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَة فَمَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَة فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢١٩].

قال الفضيلُ: العلماءُ كثيرٌ، والحكماءُ قليلٌ. وقال: الحكماءُ ورثةُ الأنبياءِ. فالحكمـةُ هي العلمُ النافعُ الذي يتبعُه الـعملُ الصالحُ. وهي نـورٌ يقذفُ في

القلبِ يُفهمُ بها معنى العلم المنزَّلِ من السَّماءِ، ويحُضُّ على اتِّباعِه والعملِ به. ومَن قال: الحكمةُ السنةُ، فقولُه حقُّ؛ لأنَّ السنةَ تفسِّرُ القرآنَ وتبينُ معانيه وتحُضُّ على اتباعِهِ والعملِ به؛ فالحكيمُ هو العمالم المستنبطُ لدقائقِ العلمِ المنتفع بعلمهِ بالعمل به. ولأبي العتاهية:

وكَيْفَ تُحِبُّ أَنْ تُدْعَى حَكِيمًا وأَنْتَ لِكُلِّ مِا تَهْوَى رَكُوبَ وَتَضْحَكُ وَائِبًا ظَهْرًا لِبَطْنٍ وتَذْكُرُ مَا عَمِلْتَ فَلا تَتُوبُ

وقوله: ﴿إِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مَّبِينٍ ﴾، إشارة إلى ما كان النَّاسُ عليه قبلَ إنزالِ هذا الكتابِ من السضلالِ، فإنَّ اللَّه تعالى نظرَ حينئذ إلى أهلِ الأرضِ، فمقتهُم، عربهُم وعجمهُم، إلا بقايا مِن أهلِ الكتابِ تمسَّكُوا بدينهِم الذي لم يُبدَّلُ ولم يُغيرْ، وكانوا قليلاً جدًّا.

فأمًّا عامَّةُ أهل الكتابِ فكانوا قد بدَّلُوا كُتُبَهُم وغيرُوها وحرفُوها، وأدخلُوا في دينهم ما ليسَ منه فضلُّوا وأضلُّوا. وأمَّا غيرُ أهلِ الكتابِ فكانُوا على ضلال مبين؛ فالأميُّون أهلُ شرك يعبدُونَ الأوثانَ، والمجوسُ يعبدُونَ النيرانَ ويقولُون بإلهين اثنين، وكذلك غيرهُم مِن أهلِ الأرض؛ منهم مَن كان يعبدُ النَّجوم، ومنهم مَن كان يعبدُ السَّمس أو القمر، فهدى اللَّه المؤمنينَ بإرسال محمَّد ﷺ إلى ما جاءً به مِنَ الهدى ودينِ الحقِّ؛ وأظهرَ اللَّهُ دينهُ حتى بلغَ مشارقَ الأرضِ ومغاربَها، فظهرت فيها كلمةُ التَّوحيد والعَمل بالعدْل بعد أن كانت الأرضُ كلُّها ممتلئةً من ظُلمة الشَّركِ والظُّلم. فالأميُّون هم العرب، والآخرون الذين لم يلحقُوا بهم هم أهلُ فارسَ والرُّوم، فكانت أهلُ فارسَ مجوسًا، والرُّوم، فكانت أهلُ فارسَ مجوسًا، والرُّوم نصارى، فهدى اللَّهُ تعالى جميعَ هؤلاء برسالة محمَّد عَلَيْ

وقد رئي الإمام أحمد بعد موته في المنام، فسئل عن حاله، فقال: لولا هذا النبي لكنا مجوسا، وهو كما قال، فإنا أهل العراق لولا رسالة محمد على لكانوا مجوسا، وأهل الشام ومصر والروم لولا رسالة محمد على لكانوا نصارى، وأهل جزيرة العرب لولا رسالة محمد لكانوا مشركين عباد أوثان. ولكن رحم الله عباده بإرسال محمد على فانق ذَهُم من الضالال، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَ رَحْمَةً لَلْعَالَمِينَ ﴾ [الانباء:١٠٧]، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ وَلَكَ فَضْلُ الله يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّه دُو الْفَضْلُ الْعَظِيم ﴾ [الجمعة:٤]، فمن حصل له نصيب من دين الإسلام فقد حصل له الفضل العظيم وسؤاله دوامها والشّبات عليها الله، فما أحوجه إلى القيام بشكر هذه النعمة وسؤاله دوامها والشّبات عليها إلى المات، والموت عليها، فبذلك تتم النعمة وسؤاله دوامها والشّبات عليها إلى المات، والموت عليها، فبذلك تتم النعمة أله الموت عليها أله المات، والموت عليها، فبذلك تتم النعمة أله المات والموت عليها أله المات والموت عليها أله المؤلّد ال

فإبراهيم - عليه السلام - هو إمام الحنفاء، المأمور محمّد ومن قبله من الأنبياء - عليهم السلام - بالاقتداء به، وهو الذي جعله اللّه للنّاس إمامًا، وقد دعا هو وابنه إسماعيل - عليه السّلام - بأن يبعث اللّه في أهل مكّة رسولا منهم موصوفًا بهذه الأوصاف، فاستجاب اللّه لهما وجعل هذا النّبي المبعوث فيهم من ولد إسماعيل بن إبراهيم كما دعيا بذلك، وهو النّبي الذي أظهر دين إبراهيم الحنيف بعد اضمحلاله وخفائه على أهل الأرض فلهذا كان أولى النّاس بإبراهيم ما قال تعالى: ﴿إِنَّ أُولَى النّاس بإبراهيم للّذين اتّبعوه وهذا النّبي والذين آمنوا ﴾ [آل عمران: ١٨].

وقال عَيْكِيَّةِ: «إنَّ لكلِّ نبيٍّ وليًّا مِن النَّبيينَ وإنَّ وليي إبراهيم»(١) ، ثم تلا هذه الآية.

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٩٩٥)، وأحمد في «المسند» (١/١٠)،والحاكم في «المستدرك» (٢/٢٩٢).

وكان ﷺ أشبه ولد إبراهيم به صُورةً ومعنًى، حتى أنَّه أشبهه في خُلَّةِ اللَّهِ تعالى، فقال: «إنَّ اللَّه اتَّخذني خليلاً كما اتَّخذَ إبراهيمَ خليلاً»(١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

[قال البخاري] (٢): قَوْل اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ الآية [الجمعة:٩] .

صلاةُ الجمعةِ فريضةٌ من فرائض الأعيانِ على الرجالِ دونَ النساءِ، بشرائطَ أُخَرَ، هذا قولُ جمهورِ العلماءِ، ومنهم من حكاه إجماعًا كابنِ المنذرِ.

وشـنَّ من زعمَ أنها فـرضُ كفـاية من الشـافعـيةِ، وحكاهُ بعـضُهم قـولاً للشافعيِّ، وأنكر ذلك عـامةُ أصحابه حتى قـال طائفةٌ منهم: لا تحلُّ حكايتُه عنه.

وحكاية الخطابي "" لذلك عن أكثر العلماء وهم منه، ولعله اشتبه عليه الجمعة بالعيد.

وحكي عن بعضِ المتقدمينَ: أن الجمعةَ سنةٌ.

وقد روى ابنُ وهبٍ، عن مالكٍ، أن الجمعةَ سنةٌ.

وحملَها ابنُ عبدِ البرِّ على أهل القـرى المختلَفِ في وجوب الجمعةِ عليهمْ

<sup>(</sup>۱) «اللطائف» (۱٦٤ \_ ۱۷۰).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢/٢).

<sup>(</sup>٣) في «معالم السنن» (١/ ٢٤٤ ـ هامش أبي داود» .



خاصةً، دون أهلِ الأمصارِ.

ونقلَ حنبلٌ، عن أحمدً، أنه قال: الصلاةُ \_ يعني: صلاةَ الجمعةِ \_ فريضةٌ، والسعيُ إليها تطوعٌ، سنةٌ مؤكدةٌ.

وهذا إنما هو توقف عن إطلاق الفرض على إتيان الجمعة، وأما الصلاة نفسها، فقد صرَّح بأنها فريضة وهذا يدلُّ على أن ما هو وسيلة إلى الفريضة ولا تتمُّ إلا به لا يطلق عليه اسم الفريضة ؛ لأنه وإنْ كان مأموراً به فليس مقصوداً لنفسه، بل لغيره.

وتأوَّل القاضِي أبو يعلَى كلامَ أحمدَ بما لا يصحُّ.

وقد دلَّ على فرضيتها: قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الجمعة: ٩].

والمرادُ بالسعي: شدةُ الاهتمامِ بإتيانِها والمبادرةُ إليها، فهو من سعي القلوب، لا من سعي الأبدان، كذا قال الحسنُ وغيرُه، وسيأتي بسطُ ذلك فيما بعد ـ إن شاء الله سبحانه وتعالى.

وفي "صحيح مسلم" (١) عن عبد الله بن عمر وأبي هريرة، أنهما سمعا رسول الله عَنْ ودعهم الجمعات، أو رسول الله عَنْ ودعهم الجمعات، أو ليختمن الله على قلوبهم، ثم ليكونُن من الغافلين».

<sup>(</sup>۲) أخسرجه: أحسمد في «المسند» (۳/ ٤٢٤)، وأبو داود (۱۰۵۲)، والتسرمذي (۵۰۰)، والنسسائي (۳/ ۸۸)، وابن ماجه (۱۱۲۵).

أبي الجعد الضَّمريِّ ـ وكانتُ له صحبةٌ ـ، عن النبيِّ ﷺ، قال: «مَن تركَ الجمعةَ تهاونًا ثلاثَ مرات طُبعَ على قلبه».

وقال الترمذيُّ: حــديثٌ حسنٌ. وخرجــهُ ابنُ حبانَ فــي «صحيــحهِ»<sup>(۱)</sup>. ورُوي معناهُ من وجوهِ كثيرةِ.

وفي «صحيح مسلم»<sup>(۲)</sup> عن ابنِ مسعود، أن النَّبي ﷺ هَمَّ أن يحرقَ على مَن يتخلفُ عن الجمعة بيوتَهم. وقد سبقَ ذكرُه.

وخرَّج أبو داود (٣) بإسناد صحيح، عن طارق بن شهاب، عن النبيِّ عَيَالِيَّة، قال َ: «الجمعةُ حقُّ واجبٌ في جماعة، إلا أربعة: عبدٌ مملوك، أو امرأة، أو صبيًّ، أو مريضٌ».

قال أبو داودَ: طارقُ بنُ شهابِ رأى النبيُّ عَلَيْكَةٌ، ولمْ يسمَعْ منه شيئًا.

قال البيهقيُّ: وقد وصلَه بعضُهم عن طارقٍ، عن أبي موسى الأشعرِي، عن النبيِّ عَلَيْكِيُّ، وليس وصلُه بمحفوظ.

وخرج النسائيُّ (٤) من حديث حفصة ، عن النبي عَلَيْلَة ، قال : «رواح الجمعة واجبٌ على كلِّ محتلم».

وخرَّج ابنُ ماجه (٥) من حديث جابر بن عبد اللَّه، أن النبيَّ ﷺ خطبَهم، فقالَ في خُطبته: «إن اللَّهَ فرضَ عليكمُ الجمعةَ في مقامي هذا، في يومِي هذا، في

<sup>(</sup>۱) ابن حبان (۲۰۸)، (۲۷۸٦).

<sup>.(</sup>۱۲۳/۲)(۲)

<sup>(</sup>۳) «السنن» (۱۰۶۷).

<sup>(</sup>٤) «السنن» (٣/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥) «السنن» (١٠٨١).



شهري هذا، من عامي هذا إلى يوم القيامة، فمن تركها في حياتي أو بعدي، وله إمامٌ عادلٌ أو جائرٌ، استخفافًا بها أو جحودًا لها فلا جمع اللّه شملَه، ولا بارك له في أمره، ألا ولا صلاة له، ولا زكاة له، ولا حج له، ولا صوم له، ولا بركة حتّى يتوب، فمن تاب تاب اللّه عليه».

وفي إسنادِه ضعفٌ واضطرابٌ واختـلافٌ، قد أشرْنا إلى بعضِه فيـما تقدَم في «أبواب الإمامة».

وفيه: دليلٌ على أن الجمعة إنما فُرضت بالمدينة؛ لأن جابرًا إنما صحبَ النبيُّ وَلَيْكُ وَشَهِدَ خطبتَه بالمدينة، وهذا قولُ جمهور العلماء.

ويدلُّ عليه \_ أيضًا \_: أن سورةَ الجمعةِ مدنيةٌ، وأنه لم يثبتْ أنَّ النبيَّ ﷺ كان يصلِّى الجمعةَ بمكةَ قبلَ هجرته.

ونصَّ الإمامُ أحمدُ على أنَّ أولَ جمعةٍ جُمعَتْ في الإسلامِ هي التي جمعتْ بالمدينةِ مع مصعبِ بنِ عميرِ.

وكذا قالَ عطاءٌ والأوزاعيُّ وغيرُهما.

وزعم طائفةٌ من الفقهاء: أن الجمعة فرضت بمكة قبلَ الهجرة؛ وأن النبيُّ عَلَيْهُ كان يصلِّيها بمكة قبل أن يهاجرَ.

واستدلَّ لذلكَ: بما خرَّجه النسائيُّ في «كتاب الجمعة» من حديث المُعَافَى ابنِ عمرانَ، عن إبراهيمَ بنِ طهمانَ، عن محمد بنِ زياد، عن أبي هريرة، قال: إن أولَ جمعة جُمِّعَتُ مع رسولِ اللَّه عَيْكَ بمكة \_ بجُواثاءَ بالبحرينِ \_ قرية لعبدِ القيسِ.

وقد خرَّجه البخاريُّ ـ كما سيأتي في موضعه(١) ـ من طريق أبي عامر

<sup>(</sup>١) البخاري (٦/٢).

العَقديِّ، عن إبراهيم بن طهمان، عن أبي جمرة ، عن ابنِ عباسٍ ، أن أولَ جمعة جمعة جمعة عيد بعد جمعة في مسجد رسولِ اللَّهِ ﷺ - في مسجدِ عبدِ القيسِ بجُواثى من البحرينِ .

وكذا رواه وكيعٌ، عن إبراهيمَ بن طهمان، ولفظُه: إن أولَ جـمعة جمعتُ في الإسلامِ ـ بعد جمعة جمعتُ في مسجدِ رسولِ اللَّهِ ﷺ بالمدينةِ \_ لَجُمُعَةٌ بجمعتُ بجواثاءَ ـ قرية من قرى البحرينِ.

خرجه أبو داود (<sup>(۱)</sup> .

وكذا رواه ابنُ المباركِ وغيرُه، عن إبراهيمَ بنِ طهمان.

فتبيَّن بذلكَ: أنَّ المعافى وهم في إسنادِ الحديثِ ومتنهِ، والصوابُ: رواية الجماعة، عن إبراهيم بن طهمان.

ومعنى الحديث: أن أولَ مسجد جمع فيه \_ بعدَ مسجد المدينة \_: مسجد جواثاء، وليس معناه: أنَّ الجمعة التي جمعت بجواثاء كانت في الجمعة الثانية من الجمعة التي جمعت بالمدينة، كما قد يُفْهَم من بعض الفاظ الروايات؛ فإن عبد القيس إنما وفد على رسول اللَّه على الله على عام الفتح، كما ذكره ابن سعد (٢)، عن عروة بن الزبير وغيره.

وليس المرادُ به \_ أيضًا \_ أن أولَ جمعة جمعت في الإسلام في مسجد المدينة، فإن أول جمعة جمعت بالمدينة في نقيع الخفضمات، قبل أن يقدم النبي عليه المدينة، وقبل أن يبني مسجده.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۰۶۸).

<sup>(</sup>٢) «الطبقات» (١/ ٢/ ٥٤).

يدلُّ على ذلك: حديثُ كعب بنِ مالك، أنه كان كلَّما سمع أذانَ الجمعةِ استغفرَ لأسعدَ بن زرارة، فسأله ابنه عن ذلك، فقال: كانَ أولَ مَن صلَّى بنا صلاة الجمعةِ قبل مقدم رسولِ اللَّه ﷺ من مكة في نقيع الخضمات، في هَزْم النَّبيت، من حرَّة بني بياضة. قيل له: كم كنتم يومئذ؟ قال: أربعين رجلاً. خرجه الإمامُ أحمدُ وأبو داودَ وابنُ ماجه \_ مطولًا لله.

وروى أبو إسحاق الفزاريُّ في «كتاب السيّر» له، عن الأوزاعيِّ، عمَّن حدثه، قال: بعث رسولُ اللَّه عَلَيْهِ مصعب بن عمير القرشيَّ إلى المدينة، قبل أن يهاجر النبيُّ عَلَيْهُ، فقال: «اجمع مَنْ بها من المسلمين، ثم انظر اليوم الذي تجمرُ فيه اليهودُ لسبتها، فإذا مال النهارُ عن شطره فقم فيهم، ثم تزلَّفوا إلى اللَّه بركعتين».

قال: وقالَ الزهريُّ: فجمع بهم مصعبُ بنُ عميرٍ في دارٍ من دُورِ الأنصارِ، فجمع بهم وهُم بضعةَ عشرَ.

قال الأوزاعيُّ: وهو أولُ من جمعَ بالناس.

وقد خرج الدارقطني ألم أظنه في «أفراده» من رواية أحمد بن محمد بن غالب الباهلي أن المعيرة بن عبد الله أبو زيد المدني أن ثنا المعيرة بن عبد الرحمن: ثنا مالك ، عن الزهري ، عن عبيد الله بن عبد الله ، عن ابن عبد الرحمن: ثنا مالك ، عن الله والله والله عن الله والله عن الله عبد الله والله والله

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۱۰٦۹)، وابن مــاجه (۱۰۸۲)، وابن خزيمــة (۱۷۲٤)، والبيهــقي (۳/۱۷٦)، ولم أجده في «المسند».

قال: فهو أولُ من جمَّع مصعبُ بنُ عميرٍ، حتى قدمَ رسولُ اللَّهِ ﷺ المدينةَ، فجمَّع عند الزوال من الظهرِ، وأظهرَ ذلكَ.

وهذا إسنادٌ موضوعٌ، والباهليُّ هو: غلامُ خليلٍ، كذابٌ مشهورٌ بالكذبِ، وإنما هذا أصله من مراسيلِ الزهريِّ(١)، وفي هذا السياق ألفاظٌ منكرةٌ.

وخرج البيهقي (٢) من رواية يونسَ، عن الزهريِّ، قال: بلغَنا أنَّ أولَ ما جُمِّعتِ الجمعةُ بالمدينةِ قبلَ أن يقدمَها رسولُ اللَّهِ ﷺ، فجمَّع بالمسلمينَ مصعبُ بنُ عمير (٣).

وروى عبد الرزاق في «كتابه» (٤) عن معمر، عن الزهريّ، قال: بعث رسول اللّه عَلَيْ مصعب بن عمير إلى أهل المدينة ليقرئهم القرآن، فاستأذن رسول اللّه عَلَيْ أنْ يجمّع بهم، فأذن له رسول اللّه عَلَيْ ، وليس يومئذ بأمير، ولكنه انطلق يعلّم أهل المدينة.

وذكر عبدُ الرزاقِ، عن ابنِ جريجٍ، قال: قلتُ لعطاء: مَن أولُ من جمَّعَ قال: رجلٌ من بني عبدِ الدارِ \_ زعموا \_، قلتُ: أفبأمَّر النبيِّ ﷺ؟ قال: فَمَهُ؟!

وخرَّجه الأثرمُ من رواية ابنِ عيمينَةَ، عن ابنِ جريج، وعندَه. قال: نعمْ، فمه؟! قال ابن عيينةَ: سمعتُ مَن يقولُ: هو مصعبُ بنُ عميرٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في «المراسيل» (٥٣).

<sup>(</sup>٢) البيهقي (٣/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) ووصله صالح بن أبي الأخضر، عن الزهري عن أبي بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام، عن ابن مسعود.

أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٦٧/١٧). والصواب: المرسل.

<sup>(</sup>٤) «المصنف» (٣/ ١٦٠).



وكذلك نصَّ الإمامُ أحــمدُ في ـ رواية أبي طالب \_ على أنَّ النبي ﷺ هو أمر مصعبَ بنَ عميرِ أن يجمِّعَ بهمْ بالمدينةِ.

ونصَّ أحمدُ \_ أيضًا \_ على أنَّ أولَ جمعةٍ جمِّعتْ في الإسلامِ هي الجمعة التي جمعتْ بالمدينةِ مع مصعبِ بنِ عميرٍ.

وقد تقدُّم مثلُه عن عطاءِ والأوزاعيِّ.

فتبينَ بهذا: أنَّ النبيَّ ﷺ أمرَ بإقامةِ الجمعةِ بالمدينةِ، ولم يُقمُّها بمكةَ، وهذا يدلُّ على أنه كان قد فُرِضَت عليه الجمعةُ بمكةَ.

وممَّن قالَ: إن الجمعة فُرضَت بمكة قبلَ الهجرة: أبو حامد الإسفرايينيُّ من الشافعية، والقاضي أبو يعلَى في «خلافه الكبير» من أصحابنا، وابنُ عقيلِ في «عمد الأدلةِ»، وكذلك ذكره طائفةٌ من المالكيةِ، منهم: السهيليُّ وغيرُه.

وأما كونُه لم يفعله بمكة، فيُحمَل أنه إنما أُمرَ بها أنْ يقيمَها في دارِ الهجرة، لا في دارِ الحرب، وكانت مكة أذ ذاك دار حرب، ولم يكن المسلمون يتمكّنون فيها من إظهار دينهم، وكانُوا خائفين على أنفسهم؛ ولذلك هاجرُوا منها إلى المدينة، والجمعة تسقط بأعذار كثيرة منها الخوف على النفس والمال.

وقد أشار بعضُ المتأخرينَ من الشافعية إلى معنًى آخرَ في الامتناع من إقامتِها بمكة، وهو: أن الجمعة إنما يُقصدُ بإقامتِها إظهارُ شعارِ الإسلامِ، وهذا إنما يُتمكنُ منه في دارِ الإسلامِ.

ولهذا لا تقامُ الجمعةُ في السجنِ، وإن كان فيه أربعونَ، ولا يعلمُ في ذلك خلافٌ بينَ العلماءِ، وممَّن قالَه: الحسنُ، وابنُ سيرينَ، والنخَعيُّ، والثوريُّ،

ومالكٌ، وأحمدُ، وإسحاقُ وغيرُهم.

وعلى قياسِ هذا: لو كانَ الأسارى في بلدِ المشركينَ مجتمعينَ في مكان واحد؛ فإنهم لا يصلُّون فيه جمعةً، كالمسجونينَ في دارِ الإسلامِ وأولَى؛ لا سيما وأبو حنيفة وأصحابه يرونَ أن الإقامة في دارِ الحرب \_ وإن طالتْ \_ حكمها حكم السفر، فتقصر فيها الصلاة أبدًا، ولو أقام المسلم باختياره، فكيف إذا كانَ أسيرًا مقهورًا؟

وهذا على قول من يرى اشتراط إذن الإمام لإقامة الجمعة أظهر ، فأمّا على قول من لا يشترط إذن الإمام ، فقد قال الإمام أحمد في الأمراء إذا أخّروا الصلاة يوم الجمعة : فيصلّمها لوقتها ويصليها مع الإمام ، فحمله القاضي أبو يعلى في «خلافه» على أنهم يصلونها جمعة لوقتها.

وهذا بعيدٌ جدًا، وإنما مرادهُ: أنهم يصلون الظهرَ لوقتِها، ثم يشهدونَ الجمعة مع الأمراء.

وكذلك كانَ السلفُ الصالحُ يفعلونَ عند تأخيرِ بني أميةَ للجمعةِ عن وقتِها، ومنهم من كانَ يومئُ بالصلاةِ وهو جالسٌ في المسجدِ قبلَ خروج الوقتِ، ولم يكن أحدٌ منهم يصلِّي الجمعةَ لوقتِها، وفي ذلك مفاسدُ كثيرةٌ تسقطُ الجمعةُ بخشية بعضها.

وفي «تهذيب المدونة» (١) للمالكية: وإذا أتى من تأخير الأئمة ما يُسْتنكرُ جمَّعَ الناسُ لأنفسِهم إن قدرُوا، وإلا صلَّوا ظهرًا، وتنفلُوا بصلاتِهم معَهم.

قال: ومَن لا تجبُ عليه الجمعةُ مثلُ المرضَى والمسافرينَ وأهلِ السجنِ

<sup>(</sup>۱) انظر: «المدونة» (۱/ ۲۸).

فجائزٌ أن يجمِّعُوا.

وأراد بالتجميع هنا: صلاة َ الظهر جماعة، لا صلاة الجمعة؛ فإنه قال قبله: وإذا فاتت الجمعة من تجب عليهم فلا يجمّعوا.

والفرقُ بين صلاةِ الظهرِ جماعـةً يومَ الجمعةِ، ممَّن تجبُ عليه وممَّن لا تجبُ عليه: أن من تجبُ عليه يُتَّهمُ في تركِها، بخلاف من لا تجبُ عليه فإن عذرَهُ ظاهرٌ.

وقد رُويَ عن ابنِ سيرينَ، أن تجميعَ الأنصارِ بالمدينةِ إنما كان عنْ رأيهم، من غيرِ أمرِ النبيِّ ﷺ بالكليَّةِ، وأن ذلكَ كان قبلَ فرضِ الجمعةِ.

قال عبدُ اللَّهِ ابنُ الإمامِ أحمدَ في «مسائله»: ثنا أبي: ثنا إسماعيلُ - هو: ابنُ عليَّة \_: ثَنَا أيوبُ، عنْ محمدِ بنِ سيرينَ، قال: نُبِّتُ أَنَّ الأنصارَ قبلَ قدومِ رسولِ اللَّهِ عَلَيْهِم المدينةَ قالوا: لو نظرنا يومًا فاجتمعنا فيه، فذكرنا هذا الأمرَ الذي أنعمَ اللَّهُ علينا به، فقالُوا: يوم السبت، ثمَّ قالوا: لا نجامعُ اليهودَ في يومهم. قالوا: يوم الأحد، قالوا: لا نجامعُ النصارَى في يومهم. اليهودَ في يومهم. قالوا: وكانُوا يسمُّون يوم الجمعة: يوم العروبة، قالوا: فيوم العروبة، فاجتمعوا في بيتِ أبي أمامة أسعد بن زرارة، فذبحت لهم شاةٌ، فكفتْهُمْ.

وروى عبدُ الرزاق في «كتابِه» (۱) عن معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، قال: جمَّعَ أهلُ المدينةِ قبلَ أن يقدمَ رسولُ اللَّهِ ﷺ، وقبلَ أن تنزلَ الجمعة، وهم الذين سمَّوُها الجمعة، فقالتِ الأنصارُ: لليهودِ يومٌ يجتمعونَ فيه كلَّ ستةِ (۲) أيامٍ، وللنصارَى \_ أيضًا \_ مثلُ ذلك، فهلُمَّ فلنجعلْ يومًا نجتمعُ فيه،

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۳/ ۱۵۹).

<sup>(</sup>٢) في «المصنف»: «سبعة»، وكذا هو في «الفتح» لابن حجر (٢/ ٣٥.٥) نقلاً عن «المصنف».

ونذكرُ اللَّهَ عزَّ وجلَّ، ونصلِّي ونشكرهُ \_ أو كما قالوا \_، فقالوا: يومُ السبتِ لليهودِ، ويومُ الأحدِ للنصارَى، فاجعلُوا يومَ العروبةِ، وكانوا يسمُّون يوم الجمعة: يومَ العروبةِ، فاجتمعُوا إلى أسعدَ بن زرارة، فصلَّى بهم وذكَّرَهم، فسمَّوه: يومَ الجمعة حينَ اجتمعُوا إليه، فذبحَ أسعدُ بنُ زرارةَ لهم شاةً، فسمَّوه: يومَ الجمعة حينَ اجتمعُوا إليه، فذبحَ أسعدُ بنُ زرارةَ لهم شاةً، فتعدَّوا وتعشَّوا من شاة واحدة ليلتَهم (١) ، فأنزلَ اللَّهُ بعدَ ذلك: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَومُ الْجُمُعَةِ فَاسُعُوا إِلَىٰ ذَكْرِ اللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩].

فوقع في كلام الإمام أحمد: أن هذه هي الجمعة التي جمعها مصعب بن عمير، وهي التي ذكرها كعب بن مالك في حديثه، أنهم كانوا أربعين رجلاً. وفي هذا نظر".

ويحتملُ أن يكونَ هذا الاجتماعُ منَ الأنصارِ كانَ باجتهادهم قبلَ قدومِ مصعب إليهم، ثم لمّا قدمَ مصعبُ عليهم جمّع بهم بأمرِ النبيِّ عَلَيْه، وكانَ الإسلامُ حينتُ فد ظهرَ وفَشَا، وكان يمكنُ إقامةُ شعارِ الإسلامِ في المدينة، وأما اجتماعُ الأنصارِ قبلَ ذلكَ، فكانَ في بيت أسعدَ بن زرارةَ قبل ظهور الإسلامِ بالمدينةِ وفشوه، وكانَ باجتهادٍ منهم، لا بأمرِ النبيِّ عَلَيْهُ. واللّهُ سبحانه وتعالى أعلم (٢).

#### \* \* \*

[قال البخاري] (٣): بابٌ مِنْ أَيْنَ تُؤتَى الجُمُعةُ ، وعلَى مَنْ تَجِبُ ؟ لقول اللّه عنزَ وجلّ : ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللّه ﴾ [الجمعة: ٩].

<sup>(</sup>۱) في «المصنف»: «لقلتهم». (۲) «الفتح» (٥/ ٣٢٥ \_ ٣٣٤). (٣) البخاري (٧/٧ \_ ٨).



وقالَ عطاءٌ: إذَا كُنتَ فِي قَرية جامعة، فنُودِيَ بالصَّلاةِ مِن يومِ الجـمُعةِ، فحقً عليكَ أن تشهدَهَا، سمعتَ النِّداء أوَّ لمْ تسمعهُ.

وكانَ أنسُ بنُ مالك فِي قصرهِ، أحيانًا يُجمِّعُ، وأحيانًا لا يُجمِّعُ، وهُو بالزَّاويةِ على فرسخينِ.

تضمن هذا الذي ذكره مسألتين:

إحداهُما: أنَّ مَن هو في قرية تقامُ فيها الجمعةُ، فإنه إذا نودي فيها بالصلاة للجمعة وجب عليه السعي الى الجمعة، وشهودُها، سواء سمع النداء أو لم يسمعه وقد حكاه عن عطاء.

وهذا الذي في القرية، إن كان من أهلها المستوطنين بها، فلا خلاف في لزوم السعي إلى الجمعة له، وسواءٌ سمع النداء أو لم يسمع، وقد نص على ذلك الشافعيُّ وأحمدُ، ونقل بعضهم الاتفاق عليه.

وإن كانَ من غيرِ أهلِها، فإن كانَ مسافرًا يباحُ له القصرُ، فأكثرُ العلماء على أنه لا يلزمه الجمعةُ مع أهلِ القريةِ، وقد ذكرنَا فيما تقدّم أن المسافر لا جمعة عليه.

وَحُكيَ عن الزهريِّ والنخعيِّ، أنه يلزمه تبعًا لأهلِ القريةِ.

ورُوي عن عطاء \_ أيضًا \_، أنه يلزمُه.

وكذا قال الأوزاعيُّ: إنْ أدركه الأذانُ قبلَ أن يرتحلَ فليجبْ.

وإن كانَ المسافرُ قـد نوى إقامةً بالقريةِ تمنعُه من قصـرِ الصلاةِ، فهلْ يلزمُه الجمعة؟ فيه وجهانِ لأصحابنا.

وأوجبَ عليه الجمعةَ في هذه الحالِ: مالكٌ وأبو حنيفةً، و لم يوجبُها عليه

الشافعيُّ وأصحابُه.

المسألةُ الثانيةُ: إنَّ مَن كان خارجَ القريةِ أو المصرِ الذي تقامُ فيه الجمعةُ، هل تلزمُه الجمعةُ مع أهلِ القريةِ أو المصرِ، أم لا؟ هذا مما اختلَف فيه العلماءُ:

فقالت طائفة : لا تلزم من كان خارج المصر أو القرية الجمعة مع أهله بحال، إذا كان بينهم وبين المصر فرجة ، ولو كانوا من رِبْض (١) المصر.

وهذا قولُ الشوريِّ وأبي حنيفة وأصحابه، إلحاقًا لهم بأهلِ القرَى؛ فإنَّ الجمعة لا تقامُ عندَهم في القرَى.

وقال أكثرُ أهلِ العلمِ: تلزمُهم الجمعةُ مع أهلِ المصرِ أو القريةِ، مع القربِ دونَ البعد.

ثم اختلفُوا في حدٍّ ذلك:

فقالت طائفة : المعتبر : إمكان سماع النداء، فمن كان من موضع الجمعة بحيث يمكنه سماع النداء لزمه، وإلا فلا. هذا قول الشافعي وأحمد وإسحاق.

واستدلُّوا: بظاهرِ قولِ اللَّهِ تعالى: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّه ﴾ [الجمعة: ٩].

ورُوي عن عبدِ اللَّهِ بنِ عَمرو بنِ العاصِ وسعيدِ بنِ المسيبِ وعَـمرِو بن شعيب (٢).

ورُويَ عن أبي أمامةَ الباهليِّ \_ معناه .

<sup>(</sup>١) أي: مِن جماعتهم.

<sup>(</sup>٢) «المصنفُ» لعبد الرُّزاق (٣/ ١٦٢ \_ ١٦٣).



وخرجَ أبو داودُ<sup>(۱)</sup> من حديث عـبدِ اللَّهِ بنِ عَمـرِو بنِ العاصِ، عنِ النبيِّ ﷺ: «الجمعةُ علَى مَن سمعَ النداء» ورُويَ موقوفًا، وهو أشبهُ.

وروَى إسماعيلُ، عن عبد العزيز بن عبد الله، عن محمد بن عمرو بن عطاء، عن عبد الله بن كعب بن مالك، عن أبيه ـ يرفعه ـ، قال: «لينتهين أقوامٌ يسمعون النداء يوم الجمعة، ثم لا يشهد ونها، أو ليطبعن الله على قلوبهم، وليكونن من الغافلين، أو ليكونن من أهل النار (٢) . عبد العزيز هذا، شامي تكلّموا فيه.

وقالت طائفة : تجبُ الجمعة على مَن بينَه وبينَ الجمعة فرسخ ، وهو ثلاثة أميال، وهو قول أبنِ المسيبِ والليثِ ومالك ومحمدِ بنِ الحسنِ، وهو رواية من أحمد.

ومِن أصحابِنا مَن قالَ: لا فرقَ بينَ هذا القولِ والذي قبلَه؛ لأن الفرسخ هو منتهى ما يسمعُ فيه النداء \_ غالبًا \_؛ فإن أحمد قالَ: الجمعة على من سمع النداء، والنداء يسمعُ من فرسخ، وكذلك رواه جماعة عن مالك، فيكون هذا القول والذي قبلَه واحدًا.

وخرجَ الطبرانيُ (٣) نحوَه من حديثِ ابنِ عمرَ ـ مرفوعًا.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۰۵٦). (۲) أخرجه الطبراني «في الكبير» (۱۹/۱۹).

<sup>(</sup>٣) في «الأوسط» (٣٣٦).

وفي إسنادِه: إبراهيمُ بنُ يزيدَ الخوزيُّ، وهو ضعيفٌ.

وروى معدي بن سليمان، عن ابنِ عجلانَ، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه على رأسِ ميلٍ أو عن النبي ﷺ قال: «ألا هل عسى أحدُكم أن يتخذَ الصُّبة من الغنم على رأس ميلٍ أو ميلين، فيتعذّر عليه الكلأ، فيرتفع، ثم تجيء الجمعة، فلا يجيء ولا يشهدها، وتجيء الجمعة، فلا يشهدها حتى يُطبع على قلبه».

خرجه ابن ماجه (۱) .

وخرجه أبو بكر النجاد وابنُ عبد البر، وفي روايتهما: «ميلين أو ثلاثة».

ومَعْدي هذا، تكلم فيه أبو زرعة وغيره. وقال أبو حاتم: شيخ.

وقالت طائفةٌ: تجبُ الجمعةُ على من بينَهُ وبينَهَا أربعةُ أميالٍ، ورُويَ عن ابن المنكدر والزهريِّ وعكرمةَ وربيعةَ.

ورويَ عن الزهريِّ ـ أيضًا ـ تحديدُه بستةِ أميالِ، وهي فرسخانِ.

وروي عن أبي هريرةً، قالَ: تؤتَّى الجمعةُ من فرسخينِ.

خرجه ابن أبي شيبة (٢) بإسناد ضعيف.

وروى عبد الرزاق<sup>(٣)</sup> بإسناد منقطع، عن معاذ، أنه كانَ يقومُ على منبرِه، في قولُ لـقومٍ بينهُم وبينَ دمشقَ أربعُ فراسخٍ وخَـمسُ فراسخٍ: إن الجمعة لزمتْكُم، وأن لا جمعة إلا معنا.

وبإسنادٍ منقطعٍ، عن معاويةً، أنه كانَ يأمرُ بشهودِ الجمعةِ مَن بينه وبينَ

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۱۲۷).

<sup>(</sup>٢) «المصنف» (١/ ٤٤١).

<sup>(</sup>٣) «المصنف» (٣/ ١٦٤).

دمشقَ أربعة عشرَ ميلاً.

وقالَ بقيةُ، عن محمد بن زياد: أدركتُ الناسَ بحمْص تبعثُ الخيلَ نهارَ الخميسِ إلى جُموسيةَ وحمَاة والرَّسَّن يجلبون الناسَ إلَى الجمعةِ، ولم يكن يجمعُ إلا بحمْص.

وعن عطاء. إنه سئل: من كم يُؤتى الجمعةُ؟ قال: من سبعةِ أميال<sup>(١)</sup>. وعنه، قال: يقال: من عشرةِ أميالٍ إلى بريدٍ (٢).

وعن النخعيِّ، قالَ: تؤتى الجمعةُ من فرسخينِ.

وعن أبي بكر بنِ محمد بنِ عمرو بنِ حزم، أنه أمرَ أهلَ قباء، وأهلَ ذي الحليفة، وأهلَ القرى الصغار حولهُ: لا يجمّعُوا، وأن يشهدوا الجمعة بالمدينة.

وعن ربيعة \_ أيضًا \_، أنه قالَ: تجبُ الجمعةُ على من إذا نودِيَ بصلاةِ الجمعةِ خرجَ من بيتهِ ماشيًا أدركَ الجمعةَ.

وقالتْ طائفةٌ: تجبُ الجمعةُ على من آواه الليلُ إلى منزله.

قال ابنُ المنذرِ: رويَ ذلكَ عن ابنِ عمرَ وأبي هريرةَ وأنسِ والحسنِ ونافع مولى ابنِ عـمرَ، وكـذلكَ قالَ عكرمـةُ والحكمُ وعطاءٌ والأوزاعيُّ وأبو ثور. انتهى.

وهو قولُ أبي خيثمةَ زهيرِ بنِ حربٍ وسليمان بن داود الهاشمي.

وحكى إسماعيلُ بنُ سعيد الشالنجيُّ، عن أحمد نحوَهُ، واختاره الجوزجانيُّ.

<sup>(</sup>۱) «المصنف» لابن أبي شيبة (١/ ٤٤١). (٢) «المصنف» لعبد الرزاق (٣/ ١٦٢).

وفيه حديثٌ مرفوعٌ، من حديثِ أبي هريرةً.

وقد ذكره الـترمذي (١)، وبيَّن ضعفَ إسنـادِه، وأن أحـمـدَ أنكرهُ أشـدَّ الإنكار.

وفيه \_ أيضًا \_، عن عائشةً، وإسنادُه ضعيفٌ.

وفيه ـ أيضًا ـ من مراسيل أبي قلابَة، وفي إسناده ضعفٌ.

وقالت طائفة : تُؤتَى الجمعةُ من فرسخينِ، قالهُ النخعيُّ وإسحاقُ، نقله عنه حربٌ.

لكنهما لم يصرِّحا بوجوبِ ذلكَ، وقد تقدُّم نحوُه عن غيرِ واحدِ.

وخرجَ حــربٌ من طريقِ ابنِ أبي عروبــة، عن قتادة، عن أنــسٍ، أنه كانَ يجمعُ من الزاويةِ، وهي فرسخانِ.

وروى عبدُ الرزاقِ<sup>(٢)</sup> ، عن معمرٍ ، عن ثابت ، عن أنس ، أنه كانَ يكونُ بينَهُ وبين البصرة ثلاثةُ أميال ، فيشهدُ الجمعةَ بالبصرة .

وقد ذكرَ البخاريُّ عنهُ أنه كانَ أحيانًا لا يجمعُ.

وكذلك رُويَ عن أبي هريرة، أنه كانَ بالشجرة \_ وهي ذو الحليفة \_، فكانَ أحيانًا يجمعُ، وأحيانًا لا يجمعُ.

وقد رويَ عنه الأمرانِ جميعًا.

وكذلكَ سعدُ بنُ أبي وقاص، كانَ في قصره بالعقيق، فكانَ أحيانًا يجمعُ، وأحيانًا لا يجمعُ، وكان بينهُ وبينَ المدينةِ سبعةُ أميالِ أو ثمانيةٌ.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱۰٥).

<sup>(</sup>۲) «المصنف» (۳/ ۱۶۲).



وكذلك رويَ عن عائشةَ بنتِ سعد، أنَّ أباها كانَ يفعل (١) . (٢) .

#### \* \* \*

[قال البخاري] (٣) : بَابُ: المشي إلى الجُمُعة :

وقولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩]. ومَنْ قالَ: السَّعيُ العملُ والذُّهَابُ؛ لقوله: ﴿ وسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا ﴾ [الإسراء: ١٩].

وقالَ ابنُ عباسٍ: يحرمُ البيعُ حينئذٍ.

وقالَ عطاءٌ: تحرُّمُ الصناعاتُ كلُّها.

وقـالَ إبراهيمُ بنُ سـعدٍ، عنِ الـزهريِّ: إذا أذَّنَ الموذِّنُ يومَ الجمـعـةِ وهوَ مسافرٌ، فعليه أن يشهدَ.

اشتمل كلامه \_ هاهنا \_ على مسائل :

إحدَاها: المشيُّ إلى الجمعة، وله فضلٌ.

وفي حـــديثِ أوسِ بنِ أوسٍ، عن الــنبيِّ ﷺ: «من بكَّر وابتكرَ، وغـسَّل واغتسلَ، ومشَى ولم يركَبُ»(٤). وقد سبقَ.

وفي حديث اختصام الملأ الأعلى: «إنهم يختصمون في الكفارات والدرجات، والكفارات أسباغ الوضوء في الكريهات، والمشي على الأقدام إلى الجمعات».

وقد خرجه الإمامُ أحمدُ والترمذيُّ (٥) من حديث معاذ.

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة (١/ ٤٤). (٢) (فتح الباري، (٥/ ٤٠٢).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٩/٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٩/٤، ١٠، ١٠٤)، وأبو داود (١/ ٣٤٥)، والنسائي (٣/ ٩٥ ـ ٩٧)، والترمذي (٤٩٦)، وابن ماجه (١٠٨٧) وابن خزيمة (١٧٥٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في «المسند» (٧٤٣/٥)، والترمذي (٣٢٣٥).

وله طرقٌ كثيرةٌ، ذكرتُها مستوفاةً في «شرح الترمذيِّ».

وروى ابنُ أبي شيبة (١) بإسناد فيه انقطاعٌ، أن عبدَ اللَّهِ بنَ رواحةَ كان يأتي الجمعةَ ماشيًا، فإذا رجعَ رجعَ كيف شاءَ ماشيًا، وإن شاء راكبًا.

وفي روايةٍ: وكان بين منزِله وبين الجمعةِ ميلانِ.

وعن أبي هريرةَ، أنه كان يأتي الجمعةَ من ذي الحليفة ماشيًا<sup>(٢)</sup> .

وذكر ابن سعد في «طبقاته» (۳) بإسناده، عن عمر بن عبد العزيز، أنه كتب ينهَى أن يركب أحد إلى الجمعة والعيدين.

وقال النخعيُّ: لا يُركبُ إلى الجمعة.

المسألةُ الثانيةُ: أنه يستحبُّ المشيُ بالسكينةِ مع مقاربةِ الخُطَا، كما في سائرِ الصلواتِ، على ما سبق ذكرُه في موضعه.

فأما قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُواْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩]، فقد حملَه قومٌ من المتقدمين على ظاهره، وأنكر ذلك عليهم الصحابة.

فروى البيهقي (١٤) من حديث عبد الله بن الصامت، قال: خرجت إلى المسجد يوم الجمعة، فلقيت أبا ذر ، فبينا أنا أمشي إذ سمعت النداء، فرفعت في المشي؛ لقول الله عز وجل : ﴿إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللهِ ﴾، فجذبني جذبة كدت أن ألاقيه، ثم قال: أو لسْنَا في سعي؟

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۱/۲۷).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة (١/٤٦٧).

<sup>(</sup>٣) «الطبقات» (٥/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٤) السنن للبيهقى (٣/ ٢٢٧).



فقد أنكر أبو ذرِّ مَن فسر السعي بـشدة الجري والعدْو، وبينَ أنَّ المشي إليها سعيٌ؛ لأنه عمل، والعملُ يُسمَّى سعيًا، كما قالَ تعالى: ﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَىٰ ﴾ [الإسراء:١٩] ومثلُ هذا كثيرٌ في القرآن.

وبهذا فسرَّ السعيَ في هذه الآية التابعونَ فمن بعدَهم، منهم: عطاءً، ومجاهدٌ، وعكرمةُ، وقتادةُ، ومحمدُ بنُ كعب، وزيدُ بنُ أسلمَ، ومالكٌ، والثوريُّ، والشافعيُّ وغيرُهم.

وروي عن ابنِ عباسٍ ـ أيضًا ـ من وجهِ منقطع.

ومنهم مَن فسَّر السعيَ بالجري والمسابقةِ، لكنه حملَه على سعي القلوبِ والمقاصدِ والنياتِ دون الأقدام، هذا قولُ الحسنِ.

وجمع قتادةُ بين القولينِ \_ في روايةٍ \_، فقال: السعيُ بالقلب والعمل.

وكان عثمانُ وابنُ مـسعودٍ وجماعةٌ من الصحابة يقـرءونَها: «فامضُوا إلى ذكر اللَّه».

وقال النخعيُّ: لو قرأتُها ﴿ فَاسْعُوا ﴾ لسعيتُ حتى يسقط ردائي.

ورُويَ هذا الكلامُ عن ابنِ مسعودٍ من وجهٍ منقطعٍ.

المسألةُ الثالثةُ: في تحريمِ البيعِ وغيرِه مما يشتغلُ به عن السعي بعدَ النداءِ.

وقد حُكي عن ابنِ عباسٍ تحريم البيع وغيرِه.

وروى القاضي إسماعيلُ في كتابه «أحكامِ القرآنِ» من رواية سليمانَ بنِ معاذٍ، عن سماك، عن عكرمة، عن ابنِ عباسٍ، قال: لا يصلحُ البيعُ يومَ الجمعةِ حين ينادَى بالصلاةِ، فإذا قُضِيتِ الصلاةُ فاشترِ وبعْ.

وبإسناده: عن ميمون بن مهران، قال: كانَ بالمدينة إذا نوديَ بالصلاةِ من يومِ الجمعةِ نادَوْا: حرُمَ البيعُ، حرُمَ البيعُ.

وعن أيوبَ، قالَ: لأهلِ المدينةِ ساعةٌ، وذلك عندَ خروجِ الإمامِ، يقولون: حرُم البيعُ، حرُم البيعُ.

وعن عمر بن عبد العزيز، أنه كان يمنعُ الناسَ منَ السبيعِ يومَ الجمعةِ إذا نودِي بالصلاةِ.

وعن الحسنِ وعطاءٍ والضحاكِ: تحريمُ البيع إذا زالتِ الشمسُ من يومِ الجمعة.

وعن الشعبيِّ، أنه محرَّمٌ، وكذا قالَ مكحولٌ.

وحكى إسحاقُ بنُ راهويه الإجماعَ على تحريمِ البيع بعدَ النداءِ.

وحكى القاضي إسماعيلُ، عمَّن لم يسمِّه، أن البيعَ مكرُوهٌ، وأنه استدل بقوله: ﴿ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [الجمعة: ٩].

وردَّ عليه: بأن مَنْ فعل ما وجَب عليه وتركَ ما نُهِي عنه فهو خيرٌ له، كما قال تعالَى: ﴿ وَلا تَقُولُوا ثَلاثَةٌ انتَهُوا خَيْرًا لَّكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [النساء:١٧١].

وحُكي القولُ بأن البيعَ مردودٌ عن القاسمِ بنِ محمدٍ وربيعةَ ومالكٍ. ورواه ابنُ عيينةَ، عن عبدِ الكريمِ، عن مجاهدٍ أو غيرِه.

وهو مذهب الليثِ والثوريِّ وإسحاقَ وأحمد وغيرِهم من فقهاءِ أهلِ الحديث.

وخالف فيه أبو حنيفةَ والشافعيُّ وأصحابُهما وعبيدُ اللَّه العنبريُّ، وقالوا:



البيعُ غيرُ مردودٍ؛ لأن النهي عن البيع هنا ليس نهيًا عنه لذاتهِ بل لوقتهِ.

والأولون يقولون: النهي يقتضي فسادَ المنهيِّ عنه، سواءٌ كان لذاتِ المنهيِّ عنه أو لوقتهِ، كالصوم يوم العيدِ، والصلاةِ وقت النهي، فكذلك العقودُ.

وقال الثوريُّ \_ فيما إذا تصارفا ذهبًا بفضة وقبضا البعضَ، ثم دخل وقتُ النداءِ يوم الجمعةِ \_: فإنهما يترادَّان البيعَ.

وهذا يدلُّ على أن القبضَ عنده شرطٌ لانعقادِ الصرفِ، فلا يتمُّ العقدُ إلا به، وهو الصحيحُ عند المحققينَ من أصحابنا ـ أيضًا.

وأما ما ذكره عن عطاء، أنه تحرُم الصناعاتُ حينتُذ، فإنه يرجع إلى أنه إنَّما حرمَ البيعُ لأنه شاغلٌ عن السعي إلى ذكر اللَّه والصّلة، فكلُّ ما قطع عن ذلك فهو محرمٌ من صناعة أو غيرِها، حتى الأكلُ والشربُ والنومُ والتحدثُ وغيرُ ذلك، وهذا قولُ الشّافعية وغيرهم \_ أيضًا.

لكن لأصحابنا في بطلانِ غيرِ البيعِ منَ العقودِ وجهانِ، فإنَّ وقوعها بعد النداءِ نادرٌ، بخلافِ البيع، فإنَّه غالبٌ، فلو لم يبطلُ لأدَّى إلى الاشتغالِ عنِ الجمعة به، فتفوت الجمعة غالبًا.

وأكثرُ أصحابِنا حكواً الخلافَ في جوازِ ذلك، وفيه نظرٌ؛ فإنه إذا وجبَ السعيُ إلى الجمعة حرم كل ما قطع عنه.

وقد رُويَ عن زيد بنِ أسلمَ، قالَ: لم يأمرُهُمُ اللَّهُ أن يذرُوا شيئًا غيرَه، حرم البيع، ثم أذنَ لهم فيه إذا فرغُوا.

وهذا ضعيفٌ جدًّا؛ فإن البيعَ إنما خُصَّ بالذكرِ لأنَّه أكثرُ ما يقعُ حينئذِ مما يُلهي عن السعي، فيشارِكُه في المعنى كلُّ شاغل.

واستدلَّ بعضُ أصحابنا على جوازِ غيـرِ البيع منَ العقود بالصدقةِ، وقال: قد أمرَ بها النبي ﷺ وهو يخطبُ.

وهذا لا يُصحُّ؛ فإن الصدقةَ قربةٌ وطاعةٌ، وإذا وقعتْ في المسجدِ حيثُ لا يُكره السؤالُ فيه فلا وجْهَ لمنعها.

فإن ألحق بذلكَ عقدُ النكاحِ في المسجدِ قبلَ خروجِ الإمامِ كان مـتوجهًا، مع أن بعضَ أصحابِنا قد خصَّ الخلافَ بالنكاح، وهو ابنُ عقيلِ.

وعن أحمد روايةٌ: إنه يحرم البيع بدخول وقت ِ الوجوبِ، وهو زوالُ الشمس.

وقد سبقَ مثلُه عن الحسنِ، وعطاء، والضحاكِ، وهو ـ أيضًا ـ قـولُ مسروقٍ، ومسلمِ بنِ يسارٍ، والثوريِّ، وإسحاقَ.

وقياسُ قولهم: إنه يجبُ السعيُ بالزوال، ويحــرمُ حينئذٍ كلُّ شاغلٍ يشغلُ عنه.

والجمهورُ: على أنه لا يحرُم بدون النداء.

ثم الأكثرونَ منهم على أنه النداءُ الثاني الذي بَين يدي الإمام؛ لأنه النداءُ الذي كان في عهد النبيِّ ﷺ، فلا ينصرفُ النداءُ عند إطلاقه إلا إليه.

وفي "صحيح الإسماعيليِّ" من حديث الزهريِّ، عن السائب بن يزيد، قال: كان النداءُ الذي ذكر اللَّهُ في القرآن يوم الجمعة إذا خرج الإمام، وإذا قامت الصلاة في زمن النبيِّ عَلَيْكَ وأبي بكر وعمر.

وعن أحمدَ روايةٌ: أنه يحرمُ البيعُ ويجبُ السعيُ بالنداء الأولِ.

وهو قولُ مقاتلِ بنِ حيَّانَ، قالَ: وقد كانَ النداءُ الأولُ قبلَ زوالِ الشمسِ.



ونقله ابنُ منصورٍ، عن إسحاقَ بنِ راهويه صريحًا.

وعن أحمدَ، أنه قال: أخافُ أن يحرمَ البيعُ، وإن أذن قبل الوقت.

ومجردُ الشروعِ في الأذانِ يحرمُ به البيعُ عند أصحابِنَا والشافعيةِ؛ لأنه صارَ نداءً مشروعًا مسنونًا من سنةِ الخلفاءِ الراشدين.

قال أصحابُنا: ولو اقتصر عليه أجزأ، وسقط فرض الأذان.

وعند أصحاب الشافعيِّ: يحرمُ البيعُ بمجردِ الشروعِ في النداءِ الثانِي بين يدي الإمامِ، إذا كَانَ قاطعًا عن السعي، فأما إن فعلَه وهو ماشٍ في الطريق ولم يقفْ، أو هو قاعدٌ في المسجد كُره ولم يَحرمْ.

وهذا بعيـدٌ، والتبايعُ في المسجدِ بعـدَ الأذانِ يجتمعُ فـيه نهيـانِ؛ لزمانِهِ ومكانهِ، فهو أولى بالتحريم.

المسألةُ الرابعةُ: حُكى عن الزهريِّ: أن المسافر إذا سمع النداء للجمعة، فعليه أن يشهدها، وقد سبق ذكر ذلك عنه، وعن النخعيِّ والأوزاعيِّ وعن عطاء: أن عليه شهودها، سمع الأذان أو لم يسمعه، وأن الجمهور عملى خلاف ذلك.

وهل للمسافر أن يبيع ويشتري في المصر بعد سماع النداء؟ فيه اختلاف بين أصحابنا، يرجع إلى أنَّ من سقطت عنه الجمعة لعذر، كالمريض: هل له أن يبيع بعد النداء، أم لا؟ فيه روايتان عن أحمد.

وأما من ليس مِن أهلِ الجـمعةِ بالكِلِّية، كـالمرأةِ، فلها البيعُ والشراءُ بـغيرِ خلاف، وكذا العبدُ، إذا قلنا: لا يجبُ عليه الجمعةُ (١) .

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٥/ ٤٣٠ ـ ٤٣٦).

[قال البخاري](١): حدثنا آدمُ: ثنا ابنُ أبي ذئب، عن النُّهريِّ، عن السَّائبِ بنِ يزيدَ، قالَ: كانَ النِّداءُ يومَ الجمعة أوَّلهُ إِذَا جلسَ الإمامُ على النبرِ، علَى عهدِ رسُولِ اللَّه عَلَيْ وأبي بكرِ وعُمرَ، فلمَّا كانَ عُتُمانُ، وكثرُ النَّاسُ، زاد النِّداءَ الثَّالثَ على الزوراء.

قالَ أبو عبدِ اللَّهِ: الزَّورَاءُ: موضعٌ بالسُّوقِ بالمدينةِ.

الأذانُ يومَ الجمعةِ قد ذكرَه اللَّهُ تعالَى في كتابه، في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُواْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩] ، وقد ذهب طائفةٌ من العلماء إلى وجوبه، وإنْ قيل: إن الأذان سنةٌ، وهو الذي ذكره ابنُ أبي موسى من أصحابِنا، وقاله طائفةٌ من الشافعيةِ \_ أيضًا.

وقد دلَّ الحديثُ على أن الأذانَ الذي كان على عهد رسولِ اللَّهِ ﷺ وأبي بكرٍ وعمر هو النداءُ الذي بين يدي الإمامِ عند جلوسـهِ على المنبرِ، وهذا لا اختلاف فيه بين العلماء.

ولهذا قبال أكثرُهم: إنه هو الأذانُ الذي يَمنع البيعَ، ويوجبُ السعيَ إلى الجمعة، حيث لم يكن على عهدِ النبيّ ﷺ سواه.

وما ذكره ابنُ عبد البرِّ عن طائفة من أصحابِهم، أن هذا الأذانَ الذي يمنع البيع لم يكن على عهدِ النبي ﷺ وإنما أحدثه هشامُ بنُ عبدِ الملكِ، فقد بيَّن ابنُ عبدِ المبرِّ أن هذا جهلٌ من قائلهِ؛ لعدم معرفته بالسنةِ والآثارِ.

فإن قال هذا الجاهلُ: إنه لم يكن أذان بالكلّية في الجمعة، فقد باهت، ويكذّبه ولا اللّه عز وجل ﴿إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا ﴾ [الجمعة: ٩].

<sup>(</sup>١) البخاري (٢/ ١٠).

وإنْ زعمَ أن الأذانَ الذي كان في عهد النبيِّ عَلَيْتُهُ وأبي بكرٍ وعمرَ هو الأذانُ الأولُ الذي قبلَ خروجِ الإمامِ، فقد أبطلَ، ويكذَّبُه هذا الحديثُ واجتماعُ العلماء على ذلكَ.

وقولُه في هذه الرواية: «أولُه إذا جلسَ الإمامُ على المنبرِ»، معناه: أن هذا الأذانَ كانَ هو الأولَ، ثم تليه الإقامةُ، وتسمَّى: أذانًا، كما في الحديثِ المشهور: «بين كلِّ أذانين صلاةً»(١).

وخرجه النسائيُ (٢) من رواية المعتمر، عن أبيه، عن الزهريِّ، ولفظُه: كان بلالٌ يؤذن إذا جلسَ رسولُ اللَّهِ ﷺ على المنبر يومَ الجمعة، فإذا نزلَ أقامَ، ثم كان كذلك في زمنِ أبي بكرٍ وعـمرَ، فلما زاد عثمانُ النداءَ الثالثَ صار هذا الثالثُ هو الأولَ، وصار الذي بين يدي الإمام هو الثاني.

وقد خرج أبو داود (٣) هذا الحديث من طريق ابن إسحاق، عن الزهريّ، عن النهريّ، عن السائب، قال: كان يؤذّن بين يدي رسولِ اللّهِ ﷺ إذا جلسَ على المنبرِ يومَ الجمعة على بابِ المسجدِ، وأبي بكرٍ وعمرً.

ففي هذه الرواية: زيادةٌ: أنَّ هذا الأذانَ لـم يكنْ في نفسِ المسجد، بل على بابهِ، بحيث يسمعه مَنْ كان في المسجدِ ومَن كان خارجَ المسجدِ، ليترك أهلُ الأسواقِ البيعَ ويسرعُوا إلى السعي إلى المسجدِ.

وقولُه: «فلما كان عثمانُ» \_ يريد: لما ولي عثمان \_ «وكثر الناسُ في زمنه زاد النداء الثالث على الزوراء»، وسمَّاه: ثالثًا؛ لأنَّ به صارت النداءات

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١٦١)، ومسلم (٢/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٢) النسائي (٣/ ١٠١).

<sup>(</sup>٣) أبو داود (۱۰۸۸)، (۱۰۸۹).

للجمعة ثلاثةً، وإنْ كان هو أوَّلها وقوعًا.

وخرَّجه ابن ماجه (۱)، وعنده \_ بعد قوله: «على دارٍ في السوق، يقال لها: الزوراءُ» \_: «فإذا خرجَ أذَّنَ، وإذا نَزلَ أقامَ».

وهو من روايةِ ابنِ إسحاقَ، عن الزهريِّ.

وروى الزهريُّ، عن ابنِ المسيبِ: معنَى حديثهِ عن السائبِ بن يزيدَ، غيرَ أنه قال: «فلمَّا كان عثمانُ كثرَ الناسُ، فزاد الأذانَ الأولَ، وأرادَ أن يتهيأ الناسُ للجمعة».

خرجه عبدُ الرزَّاقِ في «كتابه»(٢) عن معمرٍ، عنه.

وقد رواه إسماعيلُ بنُ يحيى التميمي لل وهو ضعيف جدًّا ، عن مسعرٍ ، عن القاسم، عن ابن المسيب، عن أبي أيوب الأنصاري ، قال: ما كان الأذان على عهد النبي علي عهد النبي عليه يُلكِي يوم الجمعة إلا قُدَّامَ النبي عليه المنارة ليسمع الناس .

خرجه الإسماعيليُّ في مسند مسعرٍ، وقال في القاسمِ: هو مجهولٌ. قلت: والصحيحُ المرسلُ.

وقد أنكر عطاءٌ الأذانَ الأولَ، وقال: إنما زادَه الحجاجُ. قال: وإنما كانَ عثمانُ يدعو الناسَ دعاءً.

خرجه عبد الرزاق<sup>(۲)</sup> .

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۱۳۵).

<sup>(</sup>۲) «المصنف» (۳/ ۲۰۵ \_ ۲۰۲).



وقال عمرُو بنُ دينارِ: إنما زادَ عثمانُ الأذانَ بالمدينةِ، وأما مكةُ فأوَّلُ من زادَه الحجاجُ. قال: ورأيت ابنَ الزبيرِ لا يؤذَّن له حتى يجلسَ على المنبرِ، ولا يؤذَّن له إلا أذانٌ واحدٌ يوم الجمعة.

خرجه عبد الرزَّاقِ \_ أيضًا<sup>(١)</sup> .

وروى مصعبُ بن سلامٍ، عن هشامِ بنِ الغازِ، عن نافعٍ، عن ابن عمرَ، قال: إنما كانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ إذا قعدَ على المنبرِ أذنَ بلالٌ، فإذا فرغَ النبيُّ على من خطبته أقام الصلاةَ، والأذانُ الأولُ بدعةٌ (٢).

وروى وكيع في «كتابه» (٣) عن هشام بنِ الغازِ، قال: سألت نافعاً عن الأذانِ يومِ الجمعةِ؟ فقال: قال ابن عمر : بدعة ، وكل بدعة ضلالة ، وإن رآه الناس حسناً.

وقال عبد الرحمنِ بنُ زيدِ بنِ أسلمَ: لم يكن في زمانِ النبيِّ عَيَالِيَّ إلا أَذَانَ عَنَ اللهِ عَلَيْ إلا أَذَانَ عَين تُقامُ الصلاةُ. قال: وهذا الأخيرُ شيءٌ أحدثه الناسُ بعدُ.

خرجهُ ابنُ أبي حاتمٍ.

وقال سفيانُ الثوريُّ: لا يُؤذَّن للجمعة حتى تزولَ الشمسُ، وإذا أذنَ المؤذِّن قام الإمامُ على المنبرِ فخطبَ، وإذا نزل أقامَ الصلاةَ. قال: والأذان الذي كان على عهد رسولِ اللَّه عَلَيْ وأبي بكرٍ وعمرَ أذانٌ وإقامةٌ، وهذا الأذانُ الذي (١) "المصنف" (٢٠٦/٣).

<sup>(</sup>٢) الجملة الأخيرة عند ابن أبي شيبة (١/ ٤٧٠) من طريق شبابة عن هشام.

<sup>(</sup>٣) وعنه ابن أبي شيبة (١/ ٤٧٠).

زادوه محدَثٌ.

وقال الشافعيُّ ـ فيـما حكاه ابنُ عبد البرِّ ـ: أحبُّ إليَّ أن يكون الأذانُ يومَ الجمعة حين يجلسُ الإمامُ على المنبرِ بينَ يديه، فإذا قعد أخذَ المؤذنُ في الأذان، فإذا فرغَ قام فخطبَ. قال: وكان عطاءٌ ينكرُ أن يكونَ عثمانُ أحدث الأذانَ الثاني، وقالَ: إنما أحدثَه معاويةُ.

قال الشافعيُّ: وأيُّهما كانَ، فالأذانُ الذي كان على عهد النبيِّ ﷺ، وهو الذي يُنَهى الناسُ عنده عن البيع.

ولأصحابِهِ في أذانِ الجمعةِ \_ على قولِهم: الأذانُ سنةٌ \_ وجهانِ: أحدُهما: أنه سنةٌ \_ أيضًا.

والثاني: أنه للجمعةِ خاصةً فرضُ كفايةٍ.

فعلى هذا: هل تسقطُ الكفايةُ بالأذانِ الأولِ، أوْ لا تسقطُ إلا بالأذان بين يدي الإمام؟ على وجهينِ \_ أيضًا.

ومنْ أصحابِنا من قــالَ: يســقط الفرضُ بــالأذانِ الأولِ، وفيــه نظرٌ واللَّه أعلم.

وقال القاضي أبو يعلَى: المستحبُّ أن لا يؤذَّن إلا أذانٌ واحدٌ، وهو بعد جلوسِ الإمامِ جازَ، جلوسِ الإمامِ جازَ، ولم يُكْرَه.

ثم ذكر حديث السائب بن يزيد هذا.

ونقلَ حربٌ، عن إسحاقَ بنِ راهَويه: أن الأذانَ الأولَ للجمعةِ محدث، أحدثه عشمان، رأى أنه لا يسمعُه إلا أن يزيدَ في المؤذنين، ليُعلم الأبعدين



ذلك، فصار سنةً: لأن على الخلفاء النظر في مثل ذلك للناس.

وهذا يفهم منه أن ذلك راجعٌ إلى رأي الإمام، فإن احتاج إليه لكثرة الناس فعله، وإلا فلا حاجة اليه (١) .

#### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تَجَارَةً أَوْ لَهُوا الْفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائمًا ﴾

[قال البخاري](٢) : بابُ الخُطبة قائمًا :

وقالَ أنسٌ: بينَا النَّبيُّ ﷺ يخطبُ قائمًا.

حديثُ أنس، هو الذي فيه ذكرُ الاستسقاءِ في الجمعةِ، وسيأتي ـ إن شاء اللهُ سبحانه وتعالى ـ فيما بعد (٣) .

حدثنا عُبيدُ اللَّهِ بنُ عمرَ القواريريُّ: نَا خالدُ بنُ الحارثِ: نَا عُبيدُ اللَّهِ بنُ عَمرَ، عنْ نافع، عن ابنِ عسر، قالَ: كانَ النَّبِيُّ ﷺ يَخطبُ قائمًا، ثمَّ يقومُ كما يفعلُونَ الآن(٤).

وفي الخطبة قائمًا أحاديثُ أُخَر .

وخرج مسلم من حديث سماك، عن جابر بن سمرة، قال: كان رسول الله عَلَيْهُ يخطبُ قائمًا، فمن نبَّاكَ أنه

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٥/ ٤٤٩ ـ ٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢/ ١٢).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢/ ٣٤).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢/ ١٢).

<sup>.(9/4)(0)</sup> 

كان يخطَبُ جالسًا فقد كذبَ، فقد \_ واللَّهِ \_ صليتُ معهُ أكثرَ من ألفَي صلاة.

وخرَّج مسلم (۱۳ بإسناده من حديث كعب بن عجرة ، أنه دخل المسجد وعبد الرحمن بن أمِّ الحكم يخطب قاعدًا ، فقال: انظرُوا الخبيث ، يخطب قاعدًا ، فقال: انظرُوا الخبيث ، يخطب قاعدًا ، وقد قال اللَّه تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ قاعدًا ، وقد قال اللَّه تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ [الجمعة: ١١].

وخرجَ ابنُ ماجه (٢) من حديث إبراهيمَ، عن علقمةَ، عن ابنِ مسعود، أنه سُئلَ: أكانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ يخطبُ قائمًا أو قاعدًا؟ قال: أمَا تقرأً: ﴿وَتَرَكُوكَ قَائمًا ﴾ [المعة:١١]؟

وهذا إسنادٌ جيدٌ.

لكن رُوي، عن إبراهيمَ، عن علقمـة من قولهِ. وعن إبراهيمَ، عن عبد اللَّه منقطعًا.

واستدلَّ بهذه الآيةِ على القيامِ في الخطبة جماعةٌ، منهم: ابنُ سيرينَ، وأبو عبيدةَ بن عبدِ اللَّهِ بنِ مسعودِ.

وإنما احتاجوا إلى السؤال عن ذلك؛ لأنه كان في زمن بني أمية من يخطبُ جالسًا، وقد قيلَ: إن أولَ من جلسَ معاوية : قاله الشعبيُّ والحسنُ وطاوسٌ.

وقال طاوسٌ: الجلوسُ على المنبرِ يومَ الجمعةِ بدعةٌ.

<sup>.(1./</sup>٣)(1)

<sup>(</sup>۲) «السنن» (۲۱۰۸).



وقال الحسنُ: كان النبيُّ عَلَيْكُمْ وأبو بكرٍ وعمرُ وعثمانُ يخطبون قيامًا، ثم إن عثمانَ لما رقَّ وكبرَ كان يخطبُ، فيدركُهُ ما يدركُ الكبيرَ فيستريحُ ولا يتكلَّمُ، ثم يقومُ فيتمُّ خطبتَه.

خرجه القاضي إسماعيلُ.

وخرج \_ أيضًا \_ من رواية ابن جريج، عن عطاء، أنه قال: أولُ من جعلَ في الخُطْبة جلوسًا عثمانُ، حين كبرَ وأخُذته الرعدة جلس هنيَّةً. قيل له: هل كان يخطبُ عمرُ إذا جلس؟ قال: لا أدري.

وقد روي عن عمرَ بنِ عبدِ العزيزِ، أنه كان يخطبُ الخطبةَ الأولَى جالسًا، ويقوم في الثانية.

خرجه ابن سعد (١).

والظنُّ به أنه لم تبلغهُ السنةُ في ذلك، ولو بلغتْه كان أتبع الناسِ لها.

وقد قيل: إن ذلك لم يصع عنه؛ فإن الأثرم حكى: أن الهيثم بن خارجة قال لأحمد: كان عمر بن عبد العزيز يجلس في خطبته؟ قال: فظهر منه إنكار لذلك.

وروايةُ ابنِ سعدِ له عن الواقديِّ، وهو لا يعتمدُ.

وقد رُوي عن ابنِ الزبيرِ ـ أيضًا ـ الجلوسُ في الخطبةِ الأولى ـ أيضًا.

خرَّجه القاضي إسماعيلُ.

واختلف العلماءُ في الخُطبةِ جالسًا: فمنهم مَن قالَ: لا يصحُّ، وهو قولُ

<sup>(</sup>۱) «الطبقات» (٥/٢٦٦).

الشافعيِّ، وحكى روايته عن مالك وأحمدَ.

وقال ابنُ عبدِ البرِّ: أجمعُوا على أن الخطبة لا تكونُ إلا قائمًا لمن قدرَ على القيام.

ولعلَّه أراد إجماعهم على استحبابِ ذلك؛ فإن الأكثرينَ على أنها تصحُّ من الجالسِ، مع القدرةِ على القيامِ، مع الكراهةِ. وهو قولُ أبي حنيفةً ومالك، والمشهورُ عن أحمدَ، وعليه أصحابُه، وقولُ إسحاقَ ـ أيضًا (١) .

#### \* \* \*

[قال البخاري](٢): حدثنا معاوية بن عسمرو: ثنا زائدة ، عن حصين ، عن سالم بن أبي الجعد: ثنا جابر بن عسبد الله ، قال: بينما نحن نُصلِّي مع النبي عليه النبي الجعد: ثنا جابر بن عسبد الله ، قال: بينما نحن نُصلِّي مع النبي عليه إلا عشر وجلاً ، فنزلت هذه الآية : ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُواً انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِما ﴾ [الجمعة: ١١].

وخرجه في «التفسير» (٣) ، عن حفص بن عمر، قال: ثنا خالدُ بنُ عبد اللّهِ: أَبْنَا حصينٌ، عن سالم بنِ أبي الجعد \_ وعن أبي سفيانَ، عن جابرِ ابنِ عبد اللّه \_ فذكرَه بمعناه.

وفي هذه الرواية: متابعةُ أبي سفيانَ لسالمِ بنِ أبي الجعدِ على روايته عن جابرٍ، وإنما خرَّج لأبي سفيان متابعةً.

وقد خرَّجه مسلم (٤٠) بالوجهين ـ أيضًا.

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري" (٥/ ٤٧٢ \_ ٤٧٤). (٢) البخاري (٢/ ١٦).

<sup>.(1./</sup>٣)(٤)

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦/ ١٨٩).

وفي أكثرِ رواياتهِ: أن النبيُّ عَيَّكِا لِلهِ كانَ يخطبُ يومَ الجمُعَة.

وفي روايةٍ له: أنَّ النبيُّ عَيَلِيَّةٍ كانَ يخطبُ قائمًا يومَ الجمُعَة \_ فذكرَه بمعناه.

وفي رواية له: فلم يبقَ إلا اثنا عشرَ رجلاً، أنا فيهم.

وفي روايةٍ له ـ أيضًا ـ: فيهم أبو بكرٍ وعمرُ ـ رَضُّ .

وقولُه في الرواية التي خرَّجها البخاريُّ: بيْنَا نحنُ نصلِّي معَ النبيِّ ﷺ للم يرِدْ به أنهمُ انفضُّوا عنه في نفسِ الصلاةِ، إنما أرادَ ـ واللَّهُ أعلمُ ـ أنهم كانوا مجتمعينَ للصلاة، فانفضُّوا وتركُوه.

ويدلُّ عليه: حديثُ كعبِ بنِ عجرة (١) ، لما قال: انظُروا إلى هذا الخبيثِ يخطبُ قاعِدًا، وقد قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿انفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ [الجمعة:١١].

وكذلك استدلالُ ابنِ مسعودٍ وخلقٍ من التابعينَ بالآيةِ على القيامِ في الخطبة.

وروى علي بن عاصم هذا الحديث عن حصين، فقال فيه: فلم يبق معه إلا أربعون رجلاً، أنا فِيهِمْ.

خرَّجه الدارقطنيُّ والبيهقيُّ(٢) .

وعليٌّ بنُ عاصمٍ، ليس بالحافظِ، فلا يُقبلُ تفردُه بما يخالفُ الثقاتِ.

وقد استدلَّ البخاريُّ وخلقٌ من العلماءِ على أن الناسَ إذا نَفروا عن الإمامِ وهو يخطبُ للجمعَةِ، وصلَّى الجمعَة بمن بَقي، جازَ ذلك، وصحَّت جمعتُهم.

<sup>(</sup>١)أخرجه: مسلم (٣/١٠)؛ وتقدّم قريبًا.

<sup>(</sup>٢) الدار قطني (٢/ ١٤)، البيهقي (٣/ ١٨٢).

وهذا يرجع إلى أصلٍ مختلَفٍ فيه، وهو: العددُ الذي تنعقدُ به الجمعةُ، وقد اختُلفَ في ذلك:

فقالت طائفةٌ: لا تنعقدُ الجمعةُ بدونِ أربعينَ رجلاً، رُوي ذلك عن عبيدِ اللّهِ بنِ عبد اللّهِ بنِ عتبةَ وعمرَ بنِ عبدِ العزيزِ، وهو قولُ الشافعيِّ وأحمدَ ـ في المشهورِ عنه ـ وإسحاقَ، وروايةٌ عن مالك.

وقالت طائفةٌ: تنعقد بخمسينَ، رُويَ عن عمرَ بنِ عبدِ العـزيزِ ـ أيضًا ـ وهو روايةٌ عن أحمدَ.

وقالت طائفةٌ تنعقد بثلاثة، منهم: ابنُ المباركِ والأوزاعيُّ والثوريُّ، وأبو ثورٍ، ورُوي عن أبي يوسفَ، وحُكيَ روايةً عن أحمدَ.

وقالت طائفةٌ: تنعقد بأربعة، وهو قولُ أبي حنيفة وصاحبَيه \_ في المشهور عنهما \_ والأوزاعيِّ ومالكٍ والتُوريِّ \_ في رواية عنهما \_ والليثِ بنِ سعدٍ.

وحُكي قولاً قديمًا للشافعيِّ، ومنهم مَن حكاه أنها تنعقدُ بثلاثةٍ .

وقالت طائفةٌ: يعتبـر أربعونَ في الأمصارِ وثلاثةٌ في القرى، وحُكيَ روايةً عن أحمدَ، صحَّحَها بعضُ المتأخِرينَ مِن أصحابهِ.

وقالت طائفةٌ: تنعقدُ بسبعةِ، وحُكيَ عن عكرمةً، وروايةً عن أحمدَ.

وقالت طائفةٌ: تنعقدُ باثني عشرَ رجلاً، حُكيَ عن ربيعةً.

وقد قالَ الزهريُّ: إن مصعبَ بنَ عميرٍ أولُ ما جمَّعَ بهم بالمدينةِ كانوا اثني عشرَ رجلاً (١) .

<sup>(</sup>١) «المراسيل» لأبي داود (٥٣).



وتعلُّق بعضُهُم لهذا الحديثِ بحديثِ جابرِ المخرجِ في هذا البابِ.

وقال طائفةٌ: تنعقدُ الجمعةُ بما تنعقدُ به الجماعةُ، وهو رجلانِ، وهو قولُ الحسنِ بنِ صالحٍ وأبي ثورٍ ـ في روايةٍ ـ وداودَ، وحُكيَ عن مكحولِ.

وتعلَّق القائلونَ بالأربعينَ بحديثِ كعبِ بنِ مالك، أنَّ أولَ جمُعة جمَّع بهم أسعدُ بنُ زرارةَ، كانوا أربعينَ، وقد سبقَ ذكرُه في أولِ «كتابِ الجمُعةِ».

وقد ذكرَ القاضي أبو يعلَى وغيرُه وجهَ الاستدلالِ به: أنَّ الجَمْعةَ فُرضت بمكةً، وكان بالمدينةِ من المسلمينَ أربعةٌ وأكثرُ مَّن هاجر إليها ومَّن أسلم بها، ثم لم يصلُّوا كذلك حتى كملَ العددُ أربعينَ، فدلَّ على أنها لا تجبُ على أقل منهم، ولم يُثبتْ أبو بكرِ الخلالُ خلافَه عن أحمد في اشتراطِ الأربعينَ.

قال: وإنما يُحْكَى عن غيرِه، أنه قال بثلاثة، وبأربعة، وبسبعة، ولم يذهبُ إلى شيءٍ من ذلك، وهذا الذي قاله الخلالُ هُو الأظهرُ. واللَّهُ أعلمُ.

وفي عددِ الجمعةِ أحاديثُ مرفوعةٌ، لا يصحُ فيها شيءٌ، فلا معنى لذكرها.

وإذا تقرَّر هذا الأصلُ، ف مَن قالَ: إن الجمعة تنعقدُ باثني عشرَ رجلاً أو بدونِهم، فلا إشكالَ عنده في معنى حديث جابرٍ؛ فإنه يحملُه على أن النبيَّ صلَّى الجمعة بَن بقي معَه، وصحت جمعتُهم.

ومَن قال: لا تصحُّ الجمعةُ بدون أربعينَ، فإنه يشكلُ عليه حديثُ جابرٍ.

وقد أجاب بعضُهم: بأن الصحيح أنهم انفضُّوا وهو في الخطبة. قال: فيحتملُ أنهم رجعُوا قبلَ الصلاة، أو رجع من تمَّ به الأربعونَ، فجمَّع بهم. قال: والظاهرُ أنهم انفضُّوا أبتداءً سوى اثني عشرَ رجلاً، ثم رجع منهم تمامُ

أربعينَ، فجمع بهم، وبذلك يُجمعُ بين رواية علي بن عاصم وسائر الروايات.

وهذا الذي قاله بعيدٌ، ورواية عليِّ بنِ عاصمٍ غلطٌ محضٌ، لا يُلتـفتُ إليها.

وسلك طائفة مسلكًا آخر، وظاهر كلام البخاري هاهنا وتبويبه يدل عليه، وهو: أن انفضاضهم عن النبي عَلَيْكَة كان في نفس الصلاة، وكان قد افتتح بهم الجمعة بالعدد المعتبر، ثم تفرَّقوا في أثناء الصلاة، فأتمَّ بهم صلاة الجمعة؛ فإنَّ الاستدامَة يغتفرُ فيها ما لا يُغتفرُ في الابتداء.

وهذا قولُ جماعة منَ العلماءِ، منهم: أبو حنيفةَ وأصحابهُ والثوريُّ ومالكٌّ والشافعيُّ ـ في القديَّم ـ وإسحاقُ، وهو وجهٌ لأصحابنا.

وعلى هذا؛ فمنهم مَن اعتبرَ أن يبقى معه واحدٌ فأكثرُ؛ لأن أصلَ الجماعةِ تنعقدُ بذلك، ومنهم مَن شرطَ أن يبقى معه اثنانِ، وهو قولُ الثوريِّ وابنَ المباركِ، وحُكيَ قولاً للشافعيِّ.

وقال إسحاقُ: إن بَقيَ معه اثنا عشرَ رجلاً جَمَّع بهم وإلا فلا؛ لظاهر حديثِ جابرِ.

وهو وجهٌ لأصحابنا.

ولأصحابنا وجهٌ أخرُ: يتمُّها الإمامُ جمُعةً، ولو بقيَ وحدَه.

وهذا بعيدٌ جدًّا.

وفرَّق مالكٌ بينَ أن يكون انفضاضُهم قبلَ تمامِ ركعةٍ فلا تصحُّ جمُعتُهم ويصلُّون ظهرًا، وبينَ أن يكونَ بعد تمامِ ركعةٍ فيتمُّونَها جمَّعةً.



ووافقَه المُزَنيُّ، وهو وجهٌ لأصحابِنا.

وقالَ أبو حنيفةَ: إن انفَضُّوا قبلَ أن يسجدَ في الأولى فلا جمُعةَ لهم، وإنْ كان قد سجَدَ فيها سجَدةً أتُمُّوها جمعةً.

وقال صاحباه: بل يتمونَها جمعةً بكلِّ حالٍ، ولو انفضُّوا عقبَ تكبيرةِ الإحرام.

ومذهبُ الشافعيِّ ـ في الجديد ـ وأحمدَ والحسنِ بنِ زيادٍ: أنه لا جمعة لهم، حتى يكملَ العددُ في مجموع الصلاة.

قال أبو بكرٍ عبدُ العزيزِ بنُ جعفرِ: لم يختلفْ قولُ أحمدَ في ذلكَ.

وقد وجدتُ جوابًا آخرَ عن حديثِ جابِرٍ، وهو: أن النبيَّ عَيَّ كَانَ قد صلّق بأصحابه الجمعة، ثم خطبَهم فانفضُّوا عنه في خطبِته بعد صلاة الجمعة، ثم إنَّ النبيَّ عَيَّا بعد ذلك قدَّم خطبة الجمعة على صلاتها.

فخرج أبو داود في «مراسيله» (١) بإسناده، عن مقاتلِ بنِ حيان ، قال: كان رسولُ اللَّه عَلَيْ يصلِّي الجمعة قبل الخطبة مثل العيد، حتَّى إذا كان يومُ جمعة والنبيُ عَلَيْ يخطب ، وقد صلَّى الجمعة ، فدخل رجل ، فقال: إن دحية بن خليفة قد قدم بتجارته \_ و كان دحية إذا قدم تلقّاه أهله بالدفاف \_ ، فخرج الناس ، لم يظنُّوا إلا أنه ليس في ترك الخطبة شيء ، فأنزل اللَّه عَزَّ وجل الناس ، لم يظنُّوا إلا أنه ليس في ترك الخطبة شيء ، فأنزل اللَّه عَزَّ وجل الصلاة .

وهذا الجوابُ أحسنُ مما قبلَه.

<sup>(</sup>۱) «المراسيل» (٦٢).

ومن ظنَّ بالصحابة أنهم تركوا صلاة الجمعة خلف النبيِّ عَيَّالِيَّ بعد دخولِهم معه فيها، ثم خرجُوا مِن المسجدِ حتى لم يبق معه إلا اثنا عشر رجلاً، فقد أساء بهم الظنَّ، ولم يقع ذلك بحمد اللَّه تعالى (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ [قال البخاري](٢): بابُ قولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ الآية [الجمعة:١٠]:

حدثنا سعيدُ بنُ أبي مريمَ: ثنا أبُو غسَّانَ: حدَّثنِي أبُو حازم، عنْ سهلِ بنِ سعد، قالَ: كانتْ فينَا امرأةٌ تجعلُ على أربعاءَ فِي مزرعَة لها سلقًا، فكانتْ إذَا كَانَ يومُ الجمعةِ تنزعُ أصولَ السّلقِ، فتجعلُهُ فِي قدر، ثمَّ تجعلُ عليهِ قبضةً مِن شعيرٍ تطحنُها، فتكونُ أصولُ السّلقِ عرقه، وكنَّا ننصرفُ مِن صلاةِ الجمعةِ فنسلّمُ عليها، فتُقرّبُ ذلكَ الطعامَ إلينا، فنلعقُهُ، فكنَّا نتمنّى يومَ الجمعةِ لطعامها ذلك.

حدثنا عبدُ اللَّهِ بنُ مسلمةَ: نَا ابنُ أبي حازم، عن أبيهِ، عنْ سهلِ بنِ سعدٍ \_ بهذا، وقالَ: مَا كُنَّا نقيلُ ولا نتغدَّى إلا بعد الجمعة.

المقصودُ من هذا الحديث هاهنا: أن الصحابة لم يكونوا يجلسونَ بعدَ صلاة الجمعة في المسجد إلى العصر لانتظار الصلاة \_ كما ورد في الحديث المرفوع أنه يعدلُ [عمرةً] (٣) وقد خرَّجه البيهقيُّ بإسناد ضعيف، وقد سبقَ ذكره \_

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري" (٥/ ٥٣ - ٥٢٨). (٢) البخاري (٢/ ١٦).

<sup>(</sup>٣) مكانها في الأصــل طمس، والحديث عند البيــهقي (٣/ ٢٤١)، وكــذا عند ابن عدي (٦/ ٢٦٢) =



وإنما كانوا يخرُجون من المسجد ينتشرُون في الأرض، فمنهم مَن كان ينصرفُ لتجارة، ومنهم مَن كان يزورُ أصحابَه وإخوانَه، وكانوا يجتمعُون على ضيافة هذه المرأة.

وقد ذهبَ بعضُهم إلى أنَّ الأمرَ بالانتشارِ بعدَ الصلاةِ للاستحبابِ.

كان عراكُ بنُ مالك إذا خرجَ من المسجد يومَ الجمعةِ قالَ: اللهمُّ، أجبتُ دعوتَكَ، وقضيتُ فريضتَك، وانتشرتُ كما أمرتني، فارزقني من فضلكِ، وأنتَ خيرُ الرازقينَ.

خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ وغيرُه.

وهذا يدلُّ على أنه رأى قولَه تعالى: ﴿ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ [الجمعة:١٠] أمرًا على ظاهرهِ.

وخرج ـ أيضًا ـ بإسناده، عن عمران بن قيس، قال: من باع واشترى يوم الجمعة بارك اللَّهُ له سبعين مرةً.

قال بعضُ رواتهِ: وذلك بعدَ صلاةِ الجمُّعَةِ؛ لهذه الآيةِ.

وذهب الأكثرون إلى أنه ليس بأمر حقيقة ، وإنما هو إذن وإباحة ، حيث كان بعد النهي عن البيع، فهو إطلاق من محظور، فيفيد الإباحة خاصة .

وكذا قالَ عطاءٌ ومجاهدٌ والضحاكُ ومقاتلُ بنُ حيان وابنُ زيدِ وغيرُهم.

وروى أبو بكرٍ عبدُ العزيزِ بنُ جعفرٍ في كتاب «الشافي» بإسناد لا يصحُ، عن أنسٍ \_ مرفوعًا \_ في قوله تعالى: ﴿ فَانتَشْرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ ، قال: «ليسَ

بلفظ: «أن لكم في كل جمعة حجة وعمرة: الحجة الهجير إلى الجمعة، والعمرة انتظار العصر بعد الجمعة».

بطلبِ دنيا، ولكن عيادةُ مريضٍ، وتشييعُ جنازةٍ، وزيارةُ أخٍ في اللَّه».

وفي حديث سهل: دليلٌ على زيارة الرجال للمرأة، وإجابتهم لدعوتها، وعلى استحباب الضيافة يوم الجمعة خصوصًا لفقراء المسلمين، فإطعام الفقراء فيه حسنٌ مُرغَّبٌ فيه.

وفيه: أن فرحَ الفقيـرِ بوجودِ ما يأكلُ وتمنيُّـه لذلك غيرُ قادحٍ في فـقرهِ، منافٍ لصَبْرِه، بل ولا لرضاه.

وفي الحديث ألفاظٌ تُستغرب:

ف «الأربعًاء»: جداولُ الماءِ في الأرض، واحدُها: «ربيعٌ».

وقولُه: «فيكون أصولُ السِّلقِ عرقَهُ» \_ وفي روايةٍ: «عراقَهُ» \_، وهو بالعين المهملةِ والقافِ، والعِرقُ والعِرَاقُ: اللحمُ.

والمعنَى: أن أصولَ السِّلقِ تصيرُ في هذا الطعامِ كاللحمِ لمَّا يطبخُ باللحمِ الأطعمة.

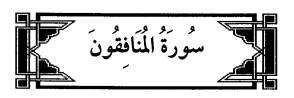
ورواه بعضُهم: «غرفه» ـ بالغين المعجمة والفاء ـ، وفسر بـ «المرقة» فإنها تُغرَفُ باليد.

وهذا بعيدٌ؛ فإن أصولَ السِّلقِ لا تصير بغرفٍ.

وقولُه: «فنلعقُه» أي: نلحسُه، وهذا يدلُّ على أنه كان قد تُخنَ.

وقيل: الفرقُ بين اللحسِ واللعْق: أن اللحسَ يختص بالأصبَعِ، واللعقَ يكون بالأصبع وبآلة يلعقُ بها كالملْعَقة (١).

 <sup>(</sup>١) "فتح الباري" (٥/ ٥٤٥ \_ ٥٤٧).



## قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾

وقد رُوي عن محمد بن كعب القُرظي أنّه استنبط ما في هذا الحديث العني: حديث: «آية المنافق ثلاث» ـ من القرآن، فقال: مصداق ذلك في كتاب اللّه تعالى: ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿اللّه يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ اللّه تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ الى اللّه لَيْنْ آتانا مِن فَضْله لَنصَدَّقَنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نَفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقُونْهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللّه مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا وَله: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقُونْهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللّه مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُذُبُونَ ﴾ [التوبة: ٧٠ - ٧٧]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالْجَبَالِ ﴾ إلى قولِه: ﴿ لِيُعَذّبُ اللّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتٍ ﴾ [الاحزاب: ٢٧ - ٣٧].

ورُوي عن ابن مسعود نحو هذا الكلام، ثُمَّ تلا قولَه تعالى: ﴿فَأَعْقَبَهُمْ نَفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ الآية (١) [التوبة:٧٧].

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسنَّدَةٌ ﴾

وقد وردَ في القرآنِ تشبيهُ المنافقينَ بالخُشُبِ المسندةِ فنظرهم فقالَ: ﴿ وَإِذَا

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٤٦).

رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ ﴾ [المنافقرن:٤].

فوصفَهُم بحسنِ الأجسامِ وتمامِهَا، وحسنِ المقامِ والفصاحةِ حتَّى وإعجابِ به، ومع هذا فبواطِنُهم خرابٌ ومعائنُهم فارغةٌ. فلهذا مثَّلَهم بالخشبِ المسندةِ التي لا روح لها ولا إحساس وقلوبُهم مع هذا ضعيفةٌ في غايةِ الضعفِ.

﴿ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةً عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُو ۗ فَاحْذَرْهُمْ ﴾ [المنافقرن:٤].

وهكذاً كلُّ مريبٍ يُظْهِـرُ خلافَ ما يضـمرُ يخافُ من أَدْنَى شيءٍ ويتحـسَّرُ عليهِ.

وأما المؤمنونَ فبعكسِ هذه الصفاتِ حالُهم مستضعفونَ في ظاهرِ أجسامِهم وكلامِهم لأنَّهم اشتغلُوا بعهارةِ قلوبهم وأرواحِهم عن عمارةِ أجسادِهم. وبواطنُهم قويةٌ ثابتةٌ عامرةٌ فيكابدونَ بها الأعمال الشاقة في طاعةِ اللَّهِ من الجهادِ والعباداتِ والعلومِ وغيرِها عمَّا لا يستطيعُ المنافقُ مكابدتَه لضعفِ قلبِهِ، لا يخافونَ من ظهورِ ما في قلوبهِم إلا خشيةَ الفتنةِ على نفوسِهم وإنَّ بواطِنَهُم خيرٌ من ظواهرِهم وسرَّهم أصلحُ من علانيتهم.

قال سليمانُ التيميُّ: أتَانِي آتِ فِي مَنَامِي فقالَ: يا سليمانُ إنَّ قُوتَ المؤمنِ في قَلْبهِ ، فالمؤمنُ لَمَّا اشتغلَ بعمَّارةِ قلبِه عن عمارةِ قالبهِ استُضْعِفَ ظاهرُهُ وربما أُوذي، ولو علمَ الناسُ ما في قلبه لما فعلُوا ذلكَ.

قال عليٌّ الأصحابه: «كونوا في النَّاسِ كَالنَحْلِ في الطَّيْرِ يستضعفُهَا ولوْ علمُوا مَا في جَوفها مَا فعلُوا». من قوة قلبِ المؤمنِ وثباتهِ على الإيمانِ.

فالإيمانُ الذي في قلبِ مَثَلُه كمثَلِ شجرة طيبة أصلُها ثابتٌ وفرعُها في السماءِ فيحيشُ على الإيمانِ ويموتُ ويُبعثُ عليه، وإنَّما الرياحُ وهي بلايا



الدُّنيا تقلِّبُ جسْمَهُ بمنةً ويسرةً، وكذلك قلبُهُ لا تصِلُ إليه الرياحُ لأنَّه محروسٌ بزبرِ الإيمان.

والكافرُ والمنافقُ والفاجرُ بعكسِ ذلكَ : جسمُه قـويُّ لا تقلبُّه رياحُ الدنيا، وأما قلبُه فإنَّه ضعيفٌ تـلاعبُ به الأهواءُ المضلَّةُ فتقلبُه بمنةً ويسرةً، فكذلكَ كانَ مَثَلُ قلبه كشجرة خبيثة اجتثتْ من فوق الأرضِ ما لها من قرارٍ، كما شجرةُ الحنضلِ ونحوهِ مما ليس له أصلٌ ثابتٌ في الأرضِ.

وقال علي ُ وَلَيْكُ فِي صفةِ الهمجِ الرعاعِ: «أتباعُ كلِّ ناعقٍ يميلونَ مَعَ كلِّ ريحٍ لمْ يستضيئُوا بنورِ العلْم ولم يلجأوا إلى رُكنٍ وثيقٍ»(١).

بهذا يظهرُ الجمعُ بين حديثِ تمثيل المؤمنِ بالنَّخلة.

فإن التمثيل بالزرع لجسده لتوالى البلاء عليه.

والتمثيلُ بالنخلةِ لإيمانهِ وعملهِ وقولِه.

يدلُّ عليه قولُه عزَّ وجلَّ: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ [إبراهيم:٢٤].

فجعلها مثلاً لكلمة الشهادتين التي هي أصلُ الإسلام في قلب المؤمن، كشبوت أصلِ النخلة في الأرض، وارتفاع عملِ المؤمنِ إلى السماء كارتفاع النخلة، وتجدد عملِ المؤمنِ كإتيانِ النخلة أكلها كلَّ حين.

وقد رُوي عن أبي هريرة رَطِيْك: «إنَّ المؤمنَ الضَّعيفَ قلبُهُ كزرعٍ والقـويَّ مثلُهُ كمثلِ النَّخلةِ». وخـرجه الـبزار وغـيـره. ولأن ثمـرةَ الزرع ـ وهو السنبلُ ـ

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث كميل بن زياد مع علي بن أبي طالب ولطي . أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» (۷۹/۱).

يستنضعفُ ويطمعُ فِيه كلُّ أحدٍ لقربِ تناولهِ فيطمعُ الآدمي في الأكلِ منهُ، وفي قَطْعِه وسرقتهِ، والبهائمُ في رعيهِ، والطيرُ في الأكلِ منهُ.

وكذلك المؤمنُ يُستضعفُ فيعادِيه عمومُ النَّاسِ لأنَّ الإسلامَ بدأَ غريبًا ويعودُ غريبًا كما بدأ فطوبَى للغرباء.

فعمومُ الخلقِ يستضعفُه ويستغربُه ويؤذيه لغربته بينَهم وأمَّا الكافرُ والمنافقُ أو الفاجرُ الذين كالصنوبرِ فإنَّه لا يُطمعُ فيه فلا الرياحُ تزعزعُ بدنَه ولا يُطمعُ في تناوله ثمرتهِ لامتناعِها<sup>(١)</sup>.

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولْئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ أَوْلادُكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولْئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾

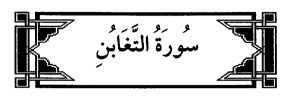
فكثرةُ العيالِ مما يوجبُ تعلقَ القلبِ بهم، فيُشغلُ ذلك عن محبَّته وخدمتهِ للَّه، وقد قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ عَنَ ذَكْرِ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [المنافقون: ٩].

قالَ أبو حازمٍ: كلُّ ما شغلَكَ عنِ اللَّهِ من مالٍ أو ولد فهو عليك شؤم (٢٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «غاية النفع» (٢٥ \_ ٢٩).

<sup>(</sup>۲) «شرح حديث: إنَّ أغبط أوليائي» (ق ٣/ ب).



# قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةً إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾

قال اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ [التغابن:١١]. قالَ علقمةُ: هي المصيبةُ تصيبُ الرَّجلَ، فيعلمُ أنَّها من عند اللَّهِ، فيسلِّمُ لها ويَرضَى.

وخرَّج الترمذيُّ من حديثِ أنسٍ عن النبيِّ عَيَّالِيَّةٍ قال: "إنَّ اللَّهَ إذا أحبّ قــومًا ابتلاهم، فمن رَضِي، فله الرِّضَا، ومن سَخط فله السَّخطُ اللَّهُ وكانَ النبيُّ عَيَّالِيَّةٍ يقولُ في دعائه: "أسألكَ الرِّضا بعدَ القضاء"(٢).

ومَّا يدعو المؤمنَ إلى الرِّضا بالقضاء تحقيقُ إيمانه بمعنى قولِ النبيِّ ﷺ: «لا يقضي اللَّهُ للمؤمنِ قضاءً إلا كانَ خيرًا له: إن أصابتْهُ سرَّاءُ شكر، فكان خيرًا له، وإنْ أصابتْهُ ضرَّاءُ صبرَ، فكان خيرًا له، وليسَ ذلك إلا للمؤمن»(٣).

وجاءَ رجلٌ إلى النبيِّ عَيَالِيُّهُ، فسألَه أن يُوصيه وصيَّةً جامعةً موجَزةً، فقال:

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٢٣٩٦)، وابن ماجه (٤٠٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النسائي (٣/ ٥٤ ـ ٥٥)، وابن حبان (١٩٧١)، والحاكم (١/ ٥٢٤ ـ ٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث على الصواب حديثان، أدمجهما المؤلف.

فقوله: «لا يقضى اللَّه للمؤمن قضاءً إلا كان خيرًا له»

أخرجه: أحمد (٣/١١٧ ـ ١٨٤)، (٥/٢٤)، وأبو يعلى (٢٢١٧)، (٢٢١٨)، وأما الجرزء الباقى: ﴿إِنْ أَصَابِتُهُ. . ﴾ فأخرجه مسلم (٨/٢٢٧).

قالَ أبو الدرداء: إنَّ اللَّه إذا قضى قضاءً أحبَّ أن يُرضى به. وقال ابنُ مسعود: إنَّ اللَّه بقسطه وعدله جعلَ الرَّوحَ والفرحَ في اليقينِ والرِّضا، وجعلَ الهمَّ والحزنَ في الشكِّ والسَّخَطِ؛ فالرَّاضي لا يتمنَّى غيرَ ما هو عليه من شدَّة ورخاء. كذا رُويَ عَنْ عمر وابنِ مسعود وغيرِهما. وقال عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ: أصبحتُ ومالي سرورٌ إلا في مواضع القضاء والقدرِ.

ف من وصل إلى هذه الدرجة ، كان عيشُه كلَّه في نعيم وسرور ، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٧٠] قال بعض السَّلَف: الحياة الطيبة: هي الرِّضا والقناعة. وقال عبد الواحد بن زيد: الرِّضا بابُ اللَّهِ الأعظم وجنة الدُّنيا ومستراح العابدين.

وأهلُ الرِّضا تارةً يلاحظون حكمة المبتلي وخيرته لعبده في البلاء، وأنَّه غير متهم في قيضائه، وتارةً يُلاحظون ثواب الرِّضا بالقيضاء، فينسيهم الم المقضي به، وتارةً يُلاحظون عظمة المبتلي وجلاله وكماله، فيستغرقُون في مشاهدة ذلك، حتَّى لا يشعرون بالألم، وهذا يصلُ إليه خواص أهل المعرفة والمحبَّة، حتَّى ربَّما تلذَّذوا بما أصابَهم لملاحظتهم صدُوره عن حبيبهم، كما قال بعضهم: أوجدهم في عندابه عذوبةً. وسئل بعض التابعين عن حاله في مرضه، فقال: أحبُّه إلى ...

وسئلَ السريُّ: هل يجدُ المحبُّ ألمَ البلاءِ؟ فقالَ: لا. وقال بعضُهم:

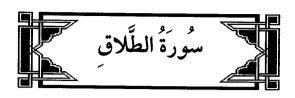
<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۳۱۸/۵ ـ ۳۱۹) من حديث عبادة، بلفظ: «لا تتهم اللَّه تبارك وتعالى في شيء قضى به».



علَابُه فليكَ عَلَابُ وبعده فليكَ قُلِرْبُ وبعده فليكَ قُلِرْبُ وأَنْتَ عِندي كلورُوحي بل أَنْتَ مِنها أَحَبُ أُحِبُ أَنْتَ مِنها أُحِبُ أُحِبُ أُحِبُ أُحِبُ أُحِبُ (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۱۱۲ \_ ٥١٥).



## قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّه وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودُ اللَّه فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾

وأمّا حدود اللّه التي نَهى عن اعتدائها، فالمراد بها جُملة ما أذن في فعله، سواءٌ كان على طريق الوجوب، أو الندْب، أو الإباحة، واعتداؤها: هو تجاوز ذلك إلى ارتكاب ما نَهى عنه، كما قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ [الطلاق:١]، والمرادُ: مَنْ طلّقَ على غير ما أمر اللّه به وأذن فيه، وقال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدّ حُدُودَ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوها عَمْن يَعَد عُدُودَ اللّه فَا وَمَن يَعَد عُدُودَ اللّه معروف، أو سرّح بغير إحسان، أو أخذَ ممّا أعْطَى المرأة شيئًا على غير وجه الفدية التي أذن اللّه فيها.

وقالَ تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ [النساء: ١٢-١٤].

والمرادُ: مَنْ تجاوزَ مَا فرضَه اللَّهُ للورثة، ففضَّلَ وارثًا، وزاد على حقه، أو نقصَه منه، ولهذا قال النبيُّ ﷺ في خُطبته في حجَّة الوَداع: «إنَّ اللَّه قد أَعْطَى كلَّ ذي حَقَّ مَقَّه فلا وصية لوارث» (١).

<sup>(</sup>١) راجع: «التاريخ الكبير» (٣/ ٢/ ٤ /٣)، و«السنن الكبرى» للبيهقي (٦/ ٢٦٤).

وروى النّواسُ بنُ سمعانَ عن النبي عَيْكُمْ قالَ: "ضرب اللّه مثلاً صراطاً مستقيماً، وعلى جنبتي الصرّاط سوران فيهما أبواب مفتحة، وعلى الأبواب ستور مرخاة، وعلى باب الصراط داع يقول: يا أيّها النّاسُ، ادخُلوا الصرّاط جميعًا، ولا تعرّجوا. وداع يدعو من جوف الصرّاط، فإذا أراد أن يفتح شيئًا من تلك الأبواب، قال: ويحك لا تفتحه، فإنّك إنْ تفتحه تلجه، والصّراط: الإسلام، والسُّوران: حدود الله، والأبواب المفتّحة: محارم اللّه، وذلك الداعي على رأس الصرّاط: كتاب اللّه، والداّعي من فوق : واعظ اللّه في قلب كلّ مسلم "خرّجه الإمام أحمد، وهذا لفظه، والنسائي في "تفسيره"، والترمذي وحسنه (۱)

فضرب النبي تعلقه مثل الإسلام في هذا الحديث بصراط مستقيم، وهو الطريق السسهل الواسع، الموصل سالكه إلى مطلوبه، وهو مع هذا مستقيم، لا عوج فيه، فيقتضي ذلك قربه وسهولته، وعلى جنبتي الصراط يمنة ويسرة سوران، وهما حدود الله، فكما أنَّ السور يمنع من كان داخله من تعديه ومجاوزته، فكذلك الإسلام يمنع من دخله من الخروج عن حدوده ومجاوزتها، وليس وراء ما حدَّ الله من المأذون فيه إلا ما نهى عنه، ولهذا مدح سبحانه الحافظين لحدوده، وذم من لا يعرف حدَّ الحلال من الحرام، كما قال تعالى: ﴿ الأَعْرَابُ أَشَدُ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلاً يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ الله عَلَىٰ رَسُولِه ﴾ [التوبة: ٩٧]. وقد تقدم حديث القرآن وأنه يقول لمن عمل به: حفظ حدودي، ولمن لم يعمل به: تعدَّى حدودي.

والمرادُ: أنَّ مَنْ لم يُجاوز ما أُذِنَ له فيه إلى ما نُهِي عنه فقد حفِظَ حدودَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمــد (١٨٢/٤ ــ ١٨٣)، والترمذي (٢٨٥٩)، والنسائي في «التفسـير» من «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١١٧١٤).

اللَّه، ومن تعدَّى ذلك فقد تعدَّى حدودَ اللَّه.

وقد تُطلقُ الحدودُ، ويُرادُ بها نفسُ المحارم، وحينئذ فيقال: لا تقربُوا حدودَ اللّه، كما قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا ﴾ [البقرة:١٨٧]، والمرادُ: النّهي عن ارتكابِ ما نهى عنه في الآية من محظورات الصيام والاعتكاف في المساجد، ومن هذا المعنى \_ وهو تسميةُ المحارم حدودًا \_ قولُ النبيّ عَلَيْ : «مَثَلُ القائم على حدود اللّه والمُدهن فيها، كمثل قوم اقتسموا سفينة الحديثُ المشهور (١) ، وأراد بالقائم على حدود اللّه: المنكرُ للمحرّمات والناهي عنها.

وفي حديث ابن عباس عن النبيِّ عَيَالِيْهِ، قال: «إنِّي آخِذُ بِحُجِزِكُم، أقولُ: اتَّقوا النَّارَ، اتَّقوا الحدودَ» قالها ثلائًا، خرَّجه الطبراني والبزار (۲) ، وأراد بالحدود، محارمَ اللَّه ومعاصيه، ومنه قولُ الرجلِ الذي قالَ للنبيِّ عَيَالِيَّةُ: إنِّي أصبتُ حدًّا فأقمه علي (۳) .

وقد تُسمى العقوباتُ المقدرةُ الرادعةُ عن المحارمِ المغلظةُ حدودًا، كما يقالُ: حدُّ الزني وحدُّ السرقةِ وحدُّ شُربِ الخَمرِ، ومنه قولُ النبيِّ عَلَيْكُ لأسامةَ: «أتشفعُ في حَدِّ من حدودِ اللَّه؟» (٤) يعني: في القَطع في السَّرقةِ. وهذا هو المعروفُ من اسم الحدودِ في اصطلاح الفقهاءِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرج: الطبراني (٣٣/١١)، والسبزار (٣٤٨٠) من طريق ليث بن أبي سليم، عن طاوس، عن ابن عباس رطائه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨/ ٢٠٦)، ومسلم (٨/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٢١٣/٤)، (٥/ ٢٩)، (٨/ ١٩٩)، (٨/ ٢٠١)، ومسلم (٥/ ١١٤).

وقد حملَ بعضُهم قولَه وَيَكُلِينَّ : "وحدَّ حُدُودًا فلا تعتدوها" على هذه العقوبات الزَّاجرةِ عَنِ المحرَّمات، وقال: المرادُ النَّهيُ عن تجاوزِ هذه الحدود وتعديها عند إقامتها على أهلِ الجرائم. ورجَّح ذلك بأنَّه لو كانَ المرادُ بالحدود الوقوف عند الأوامرِ والنَّواهي، لكانَ تكريرًا لقوله: "فرضَ فرائضَ فلا تُضيِّعُوها، وحرَّم أشياء، فلا تنتهكُوها" وليس الأمرُ على ما قالَه، فإنَّ الوقوفَ عند الحُدودِ يقتضي أنَّه لا يخرجُ عمَّا أذِنَ فيه إلى ما نَهى عنه، وذلك أعمُّ من كون المأذونِ فيه فرضًا أو يخرجُ عمَّا أذِنَ فيه إلى ما نَهى عنه، وذلك أعمُّ من كون المأذونِ فيه فرضًا أو ندبًا أو مباحًا كما تقدَّم، وحينئذِ فلا تكريرَ في الحديث، واللَّهُ أعلمُ (٢).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّق اللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا ﴾

قال قتادة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴾ [الطلاق:٢] قالَ: مِن الكربِ عندَ الموتِ، ومن أفزاعِ يوم القيامةِ.

وقال عليُّ بنُ أبي طلحةَ عن ابنِ عباسٍ ﴿ فَاقَعْ فَي هَذَهُ الآيةِ: ننجيه من كلِّ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ٢١٥)، ومسلم (٥/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٥٨ \_ ١٦٢).

كربٍ في الدُّنيا والآخرةِ.

وقال زيدُ بنُ أسلمَ في قـولهِ تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ [الاحقاف: ١٣] قال: يُبشرُ في ذلك عند موته، وفي قبره ويوم البعث، فإنه لفي الجنة، وما ذهبت فرحة البشارة من قلبه.

وقال ثابت البناني في هذه الآية: بلغنا أنَّ المؤمنَ حينَ يبعثُه اللَّهُ من قبره يتلقاه ملكاه اللذان كانا معه في الدُّنيا فيقولان له: لا تخفْ ولا تحزنْ، فيؤمِّنُ اللَّهُ خوفَه ويقرُّ عينَه، فما من عظمة تغشى الناسَ يومَ المقيامة إلا وهي للمؤمنِ قرةُ عين، لما هداه اللَّه ولما كانَ يعملُ في الدنيا. خرَّج ذلك كلَّه ابنُ أبي حاتمٍ وغيره.

وأمَّا من لم يتعرف إلى اللَّهِ في الرخاءِ، فليسَ له أنْ يعرفَه في الشدةِ لا في الدَّنيا ولا في الآخرة.

وشواهدُ هذا مشاهدةُ حالِهم في الدُّنيا، وحالهُم في الآخرةِ أشدُّ، وما لهم من وليًّ ولا نصير (١) .

#### \* \* \*

قالَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴿ ثَ ۗ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُو َحَسْبُهُ ﴾ [الطلاق: ٢-٣]، وقد قرراً النبيُّ ﷺ هذه الآيةَ على أبي ذَرِّ، وقالَ له: «لو أنَّ الناسَ كُلَّهم أَخَذُوا بها لكفَتهم ﴾ (٢) .

يعني: لو أنَّهم لو حقَّقوا التَّقوى والتوكلَ لاكتَفَوا بذلك في مصالح دينهِم

<sup>(</sup>١) «نور الاقتباس» (٤٩ ـ ٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٥/ ١٧٨ ـ ١٧٩)، وابن ماجه (٤٢٢٠).

ودنياهُم.

قال بعضُ السلف: بِحَسبِكَ من التوسلِ إليه أن يعلَمَ من قلبكِ حُسنَ توكُّلك عليه، فكم من عبد من عباده قد فَوَّضَ إليه أمرَه فكفاه منه ما أهمَّه، ثمَّ قرأ: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾، وحقيقةُ التوكُّلِ: هو صدقُ اعتمادِ القلبِ على اللَّه عزَّ وجلَّ في استجلابِ المصالح، ودفع المضارِّ من أمور الدنيا والآخرةِ كُلِّها، وكلةُ الأمورِ كُلِّها إليه، وتحقيقُ الإيمانِ بأنَّه لا يُعطي ولا يمنعُ ولا يضرُّ ولا ينفعُ سواه.

قال سعيدُ بنُ جُبير: التوكُّلُ جماعُ الإيمان.

وقال وهبُ بنُ مُنبِّه: الغايةُ القُصوى التوكلُ.

قالَ الحسنُ: إن توكُّلَ العبد على ربِّه: أنْ يعلمَ أنَّ اللَّه هو ثقتُه.

وفي حديث ابن عباس عن النبيِّ ﷺ، قال: «مَنْ سرَّه أن يكونَ أقوى النَّاسِ فليتوكل على اللَّه»(١) .

ورُوي عنه ﷺ أنَّه كانَ يقـولُ في دعائه: «اللهمَّ إنِّي أسـألُك صِدْقَ التـوكُّل عليك» (٢٠) ، وأنّه كان يقولُ: «اللهمَّ اجعلني ممَّنُ توكَّلَ عليك فكفيْتَه» (٣٠) .

واعلم أنَّ تحقيقَ التوكلِ لا يُنافي السَّعي في الأسباب التي قَدَّر اللَّهُ سبحانَه المقدوراتِ بها، وجرت سُنَّته في خَلْقهِ بذلك، فإنَّ اللَّهَ تعالى أمرَ بتعاطي الأسباب مع أمره بالتوكُّلِ، فالسَّعيُ في الأسباب بالجوارح طاعةٌ له، والتوكُّلُ بالقلبِ عليه إيمانٌ به، قال اللَّه تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾ بالقلبِ عليه إيمانٌ به، قال اللَّه تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عدي (٧/ ٦٠٦)، والبيهةي في «الزهد» (٩٨٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٢١٨)، و «أخبار أصبهان» (٢/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في «التوكل» (٤).

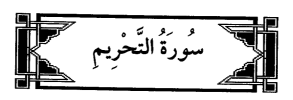
[النساء: ٧١]، وقال: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةً وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ ﴾ [النساء: ٧١]، وقال: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللَّهِ ﴾ [الانفال: ٦٠]،

قالَ سهلٌ التُّستري: مَنْ طعنَ في الحركة \_ يَعْني: في السَّعيِّ والكَسْبِ \_ فقد طعنَ في السَّنَّة، ومن طَعَنَ في التوكُّلِ فقد طعنَ في الإيمانِ.

فالتـوكُّلُ حالُ النبيِّ ﷺ، والكَسْبُ سنَّتُـه، فمن عَـمِلَ على حالهِ، فـلا يَتْرُكَنَّ سنتَه (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٥٤ \_ ٥٥٠).



قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غَلاظٌ شدادٌ لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يَؤْمَرُونَ ﴾ شدادٌ لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يَؤْمَرُونَ ﴾

روى شريك ، عن عاصم ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْلُم ، قال: «أُوقِدَ على النَّارِ ألف سنة حتَّى ابيضت ، ثم أُوقِدَ عليها ألف سنة حتَّى احمرَّت ، ثم أُوقِد عليها ألف سنة حتَّى اسودّت ، فهي سوداء كالليلِ المُظلم » خرَّجه ابن ماجه والترمذي (۱) وقال: حديث أبي هريرة في هذا موقوف أصح ، ولا أعلم أحداً رفعه غير يحيى بنِ أبي كثيرٍ عن شريك ،

وروى معن ، عن مالك ، عن أبي سهيل ، عن أبي هريرة ، عن النبي عليه الله عن أبي هريرة ، عن النبي عليه الله قال : «أترونَها حمراء كناركم هذه لهى أشد سوادًا من القار » خر جه البيهقي (٢) وخر جه البزار ولفظه : «لهي أشد من دخان ناركم هذه سبعين ضعفًا» وروي موقوفًا على أبي هريرة وهو أصح ، قالَه الدارقطني .

وقالَ الجوزجَانيُّ: حدثنا عبيدُ اللَّه الحنفي، حدثنا فَرْقَدُ بنُ الحجاج، سمعتُ عقبةَ اليماني يقولُ: سمعتُ أبا هريرةَ يقول: قالَ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ: «إنَّ نَارَ جهنمَ أشدُّ حراً من نارِكم هذه بتسعة وتسعينَ جزءًا، وهي سوداء مظلمةٌ لا ضوءَ لها، لهي أشدُّ سوادًا من القطرانِ عريبٌ جدًّا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (١٤٣٢٠)، والترمذي (٢٥٩١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البيهقي في «البعث والنشور» (٥٠١).

وروى الكُديمي عن سهلِ بنِ حماد، عن مباركِ بنِ فضالةَ، عن ثابت، عن أنسٍ قال: تلا رسولُ اللهِ ﷺ ﴿ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٢] قال: «أُوقِدَ عليها ألفُ عام حتَّى احمرَّت، ثم أُوقِدَ عليها ألفُ عام حتَّى احمرَّت، ثم أُوقِدَ عليها ألفُ عام حتَّى اسودَّت، فهي سوداء لا يضئُ لهبُها » خرَّجه البيهقي (١) ، والكُديمي ليس بحجة.

وخرَّج البزارُ (٢٧) من حديث زائدة بن أبي الرقادِ عن زيادِ النميريِّ، عن أنسٍ، عن النبيِّ عَلَيْكُ أنَّه ذكر ناركم هذه فقال: «إنها لجزءٌ من سبعين جزءً من نارِ جهنم، وما وصلت إليكم \_ حتَّى أحسبه قال \_: حتَّى نُضحت بالماءِ مرتينِ لتضئ لكُم، ونار جهنم سوداء مظلمة ...

وفي حديث عدي بن عدي عن عُمرَ مرفوعًا ذكرَ الإيقادَ عليها ثلاثة آلاف عام أيضًا، وقال: «فهي سوداء مظلمة لا يضئ جمرُها ولا لهبها» خرَّجه ابن أبي الدَّنيا والطبرانيُّ، وقد سبق إسنادُه والكلام عليه.

ورَوى ابنُ أبي الدُّنيا من طريقِ الحكم بنِ ظهيرٍ - وهو ضعيفٌ -، عن عاصم، عن زر، عن عبد اللَّهِ ﴿ وَإِذَا الْجَعِيمُ سُعِرَتُ ﴾ [التكوير:١٦] قال: سُعِّرَت ألفَ سنة حتى احمرَّت، ثمَّ ألفَ سنة حتى احمرَّت، ثمَّ ألفَ سنة حتى اسودت، فهي سوداء مظلمةٌ.

الحكمُ بنُ ظهيرٍ ضعيفٌ، والصحيحُ روايةُ عاصمٍ عن أبي هريرةَ كما سبق.

وروى الأعمشُ، عن أبي ظبيانَ، عن سلمانَ، قال: النَّارُ سوداءُ مظلمةٌ لا يُطفأُ جمرُها ولا يضيءُ لهبُها، ثمَّ قرأ: ﴿وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [الانفال: ٥٠]،

<sup>(</sup>۱) في «البعث والنشور» (٥٠٦).

<sup>(</sup>٢) «كشف الأستار» (٣٤٨٩).



خرَّجه البيهقي من طريقِ أحمد بنِ عبدِ الجبارِ، عن أبي معاوية ،عن الأعمشِ مرفوعًا وقال: رفْعُه ضعيفٌ.

وقالَ أبو جعفرِ الرازيُّ، عن الربيعِ بنِ أنسٍ، عن أبي العاليةَ، عن أُبيِّ بنِ كعبِ: ضَرَبَ اللَّهُ مثلاً للكافرينَ قال: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَعْرٍ لِمُجِيِّ ﴾ [النور: ١٠]، فهـو يتقلبُ في خـمسٍ من الظلم: كـلامُه ظلمةٌ، وعـملُه ظلمةٌ، ومـدخلُه ظلمةٌ، ومخرجُه ظلمةٌ، ومسيرُهُ إلى الظلماتِ إلى النَّارِ.

وقال أيضًا أبو جعفرٍ، عن الربيع بنِ أنسٍ: إنَّ اللَّهَ جعلَ هذه النَّارِ \_ يعني نَارَ الدُّنيا \_ نُورًا وضياءً ومتاعًا لأهلِ الأرضِ، وإنَّ النَّارَ الكُبْرى سوداءُ مظلمةٌ مثلُ القيرِ \_ نعوذُ باللَّهِ منها.

وعن الضحاكِ قالَ: جهنمُ سوداءُ وماؤُها أسودُ وشجرُها أسودُ وأهلُها سودٌ.

وقد دلَّ على سواد أهلها قولُه تعالى: ﴿كَأَنَّمَا أُغْشِيَتْ وُجُوهُهُمْ قَطَعًا مِّنَ اللَّيْلِ مُظْلِمًا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [يونس:٢٧]، وقولُه تـعالى: ﴿يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ ﴾ الآية [آل عمران:١٠٦].

وقد ثبتَ في الأحاديثِ الصحيحةِ أنَّ مِن عصاةِ الموحدينَ مَنْ يحترقُ في النارِ حتَّى يصيرَ فحمًا (١) .

#### \* \* \*

وقدْ وصفَ اللَّهُ الملائكـةَ الذينَ على النَّارِ بالغلظِ والشدةِ قــالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدادٌ لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم:٦].

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٦٨ ـ ٧٠).

وروى أبو نعيم بإسناده عن كعب، قالَ: إنَّ الخازنَ من خُزَّانِ جهنمَ مسيرةُ ما بينَ مَنْكِبيه سنةٌ؛ وإنَّ مع كل واحد منهم لعمودٌ له شعبتانِ من حديدٍ. يدفعُ به الدفعة فيكبُّ به في النارِ سبعمائةَ ألفٍ.

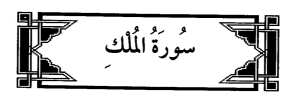
وروى عبدُ اللّهِ بنُ الإمامِ أحمدَ بإسنادهِ عن أبي عمرانَ الجونيِّ قالَ: بلغنا أنَّ الملكَ مِن خزنةِ جهنمَ ما بين مَنكبيه مسيرةُ خريف، فيضربُ الرجلَ من أهلِ النارِ الضربةَ فيتركه طحينًا من لدن قرنهِ إلى قدمهِ.

وفي رواية أخرى له قال: بلغنا أنَّ خزنةَ النارِ تسعةَ عشرَ ما بينَ مَنكِبي أحدِهم مسيرة خريفٍ؛ وليسَ في قلوبهِم رحمةٌ إنَّما خُلقُوا للعذاب.

ورَوى الجُوزَجانِيُّ بإسناده عن صالح أبي الخليل قالَ: ليلةَ أُسري بالنبيً عَثَ اللَّهُ إليه نَفرًا مِن الرَّسلِ فتلقَّوه بالفرح والبشر. وفي ناحية المسجد مصل يصلي لا يلتفتُ إليه؛ فقام إليه، فقال النبي عَلَيْلَةٍ: «ما منكُم من أحد إلا قد رأيتُ منه البشرَ والفرحَ غيرَ صاحبِ هذه الزاويةِ» فقالوا: أما إنَّه قد فرح بك كما فرحنا. ولكنَّه خازنٌ من خزَّانِ جهنم.

ورَوى بكرُ بنُ خنيسٍ، عن عبدِ الملكِ الجسري، عن الحسنِ أنَّ جبريلَ قال للنبيِّ عَلَيْتُهِ: «لو أنَّ خازتًا من خزَّانِ جَهنمَ أشرفَ على أهلِ الأرضِ لماتَ أهلُ الأرضِ على من تشويه خلقه» مرسلٌ ضعيفُ (١).

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۷٦).



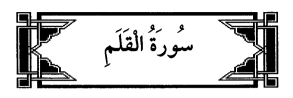
## قوله تعالى: ﴿ لِيَبْلُو كُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾

وقال الفضيلُ في قوله تعالى: ﴿لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [اللك: ٢]، قال: أخلصُه وأصوبُه. وقالَ: إنَّ العملَ إذا كانَ خالصًا، ولم يكنْ صوابًا، لم يقبلْ، وإذا كانَ صوابًا، ولم يكنْ خالصًا، لم يقبلْ حتَّى يكونَ خالصًا صوابًا، قالَ: والخالصُ إذا كانَ للَّه عزَّ وجلَّ، والصَّوابُ إذا كانَ على السُّنَّة. وقد دلَّ على هذا الَّذي قاله الفضيلُ قولُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو

وقد دل على هذا الذي قاله الفضيل قول الله عز وجل: ﴿ فَمَنَ كَانَ يُرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف:١١٠].

وقالَ بعضُ العارفينَ: إنَّما تفاضَلُوا بالإراداتِ، ولم يتفاضَلُوا بالصَّومِ والصَّلاة (١) .

 <sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/٣٦).



## قوله تعالى: ﴿عُتُلِّ بَعْدُ ذَلِكَ زَنِيمٍ﴾

وفي «الصحيحينِ»<sup>(۱)</sup> عن حارثة بن وهب، عن النبيِّ ﷺ، قال: «ألا أخبركم بأهلِ الجنَّة: كلُّ ضعيف متضعف لو أقسم على اللَّهِ لأبرَّهُ، ألا أخبرُكم بأهلِ النَّارِ كلُّ عتلِّ جواظ مستكبر».

و «العتلُّ» قال مجاهدٌ وعكرمةُ: هو القوىُّ؛ وقالَ أبو رزينِ: هو الصحيحُ، وقال عطاءُ بن يسارِ عن وهب الذماريِّ قالَ: تبكى السماءُ والأرضُ من رجلٍ أتمَّ اللَّهُ خلقَه وأرحبَ جوفَه وأعطاه معظمًا من الدُّنيا، ثم يكونُ ظلومًا غشُومًا للناس، فذلك العتلُّ الزنيمُ.

وقال إبراهيمُ النخعيُّ: العتلُّ: الفاجرُ، والزنيمُ: اللئيمُ في أخلاقِ الناسِ. ورَوى شهرُ بنُ حوشب، عن عبد الرحمنِ بنِ غنم، أنَّ رسولَ اللَّه ﷺ، قالَ: «لا يدخلُ الجنةَ جواظٌ ولا جعظريٌّ ولا العتلُّ الزنيمُ» فقال رجلٌ من المسلمين: منا الجواظُ الجعظريُّ، والعتلُ الزنيمُ؟ فقالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «الجواظُ: الذي جمعَ ومنعَ، وأما الجعظريُّ: فالفظُّ الغليظُ، قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنْ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لانفَضُوا مِنْ حَوْلك ﴾ [آل عمران:١٥٥]»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦/ ١٩٨) (٨/ ٢٤)، ومسلم (٨/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٢٧/٤) مختصرًا.

وأما العتلُ الزنيمُ: فشديدُ الخلقِ رحيبُ الجوفِ مصححٌ أكولٌ شروبٌ، واجدٌ للطعام، ظلومٌ للأنام.

ورَوى معاويةُ بنُ صالح، عن كثيرٍ بن الحارثِ عن القاسمِ مولى معاوية، قال: سُئلَ رسولُ اللَّه ﷺ عن العتلِّ الزنيم قال: «هو الفاحشُ اللئيمُ».

وقال معاويةُ: وحدثني عياضُ بنُ عبدِ اللَّه الفهريِّ عن موسى بنِ عقبةَ، عن النبيِّ ﷺ بذلك خرَّجه كلَّه ابنُ أبي حاتمٍ.

وأمَّا المستكبرُ فهو الذي يتعاطَى الكبرَ على الناسِ والتعاظمَ عليهم، وقد قال اللَّه تعالى: ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ (١) [الزمر: ٦٠].

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾

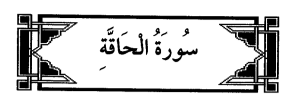
ورُوي عن أبي سنانَ، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ [القلم: ٤٣] قال: نزلت في صلاة الرجل يسمع الأذان فلا يجيب .

ورُوي عن سعيدِ بنِ جبيرٍ من قولِهِ (٢) . (٣) .

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٢١٨ ـ ٢١٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (۲۹/۲۹).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٤/ ٩\_ ١٠).



قوله تعالى: ﴿ فَهُو َ فِي عِيشَة رَّاضِيَة ﴿ آَنَ فِي جَنَّة عَالِيَة ﴿ آَنَ ﴾ فَي جَنَّة عَالِيَة ﴿ آَنَ ﴾ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ﴾

فالأشقياءُ في البرزخ في عيشٍ ضنكٍ، قال اللَّه تعالى: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذكري فَإِنَّ لَهُ مَعيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه:١٢٤].

وقد رُوي عن أبي سعيد الخدري، مرفوعًا وموقوقًا: أن المعيشة الضنك عذاب القبر. يضيق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه، ويسلَّط عليه تسعة وتسعون تنينًا.

وأمَّا عيشُهم في الآخرة فأضيقُ وأضيقُ فأمَّا من طاب عيشُه بعدَ الموتِ فإنَّ طيب عيشه لا ينقطع بل كلّما جاء تزايد طيبه. ولهذا سئِل بعضهم: من أنعمُ الناس؟ فقال: أجسامٌ في الترابِ قد أمنت العذاب فانتظرت الثواب فهذا في البرزخ في عيش طيب

ورُئي معروف في المنام بعد موتِهِ وهو ينُشد:

موتُ التقيِّ حياةٌ لا نـفـادَ لـهـا قد ماتَ قومٌ وهم في الناسِ أحياءُ وكان إبراهيم بنُ أدهم ينشدُ:

ما أحد العم من مُفرد في قبره أعمالُه تؤنسه منعم الحد الله أنعم من مُفرد في قبره أعمالُه تؤنسه منعم الجسم وفي روضة زيّنها اللّه فسهي مجلسه



رئي بعضُ الصالحين في المنامِ بعدَ موتِهِ، فقال: نحنُ بحمدِ اللَّه في برزخٍ محمودٍ، نفترشُ فيه الريحانَ ونوسدُ فيه السندسَ والإستبرقَ إلى يوم النشور.

رئي بعضُ الموتى في المنامِ فسُئلَ عن حالِ الفُضيل بنِ عياضٍ، فقال: كُسي حلَّةً لا تقومُ لها الدنيا بحواشِيها.

فأمًّا عيشُ المتقين في الجنَّة فلا يحتاج أنْ يسألَ عن طيبِهِ ولذتهِ، ويكُفِي في ذلك قولُهُ تعالى: ﴿ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿ إِنْ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ [الحاقة: ٢١-٢٤].

ومعنى راضية: أي: عيشةٌ يحصلُ بها الرِّضي.

وفسَّر ابنُ عباسٍ: هنيئًا: بأنه لا موتَ فيها يُشيرُ إلى أنَّه لم يهنهم العيشُ إلا بعد الموتِ والخلود فيها.

قال يزيدُ الـرقاشيُّ: أمِنَ أهلُ الجنةِ الموتَ فطابَ لهم العـيشُ، وأمنُوا من الأسقامِ فهنيئًا لهم في جوارِ اللَّه طولُ المقام.

وقال اللّه تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ [الذاريات:١٥] ، ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ [الذاريات:١٥] ، ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ ﴾ إلى آخرها [القمر:٥، ٥٥] أدنى أهلِ الجنة منزلةً من ينظرُ في ملكهِ وسُرره وقصوره مسيرة ألفي عام، يرى أقصاه كما يرى أدناه، وأعلاهُم من ينظرُ إلى وجه ربّه بكرة وعشيا.

وقال طائفة من السلف: إن المؤمن له باب في الجنة من داره إلى دار السلام، يدخل على ربِّه إذا شاء بلا إذن.

قال أبو سليمان الدارانيُّ: وإذا أتاه رسولٌ من ربِّ العزَّةِ بالتحيةِ واللُّطفِ فلا يصل إليه حتى يستأذنَ عليه يقول للحاجب: استأذنْ لي على وليِّ اللَّه، فإني لستُ أصلُ إليه. فيُعلم ذلك الحاجبُ حاجبًا آخر حتى يصلَ إليه فذلك

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴾ [الإنسان: ٢٠].

فللَّه ذاك العسيشُ بينَ خيامها وروضاتها والشغرُ في الروض يبسمُ وللَّه كَمْ من خيرة إنْ تَبَسَّمتْ أضاءَ لَها نورٌ من الفجر أعظمُ وللَّه واديهـــا الذي هو مــوعــــدُ الـ مــزيــد لوفــد الحبِّ لو كنــتَ منهمُ بذيالكَ الوادي يهيمُ صبابةً محبٌ يرى أنَّ الصبابةَ مغنمُ وللُّـه أفـــراح المحــــبين عندَمــــا يخــــاطبُــهــم مــــولاهُم ويُــسلِّمُ وللَّه أبـصـــارٌ ترى اللَّـهَ جـــهـــرةً فــلا الغيــمُ يغشــاها ولا هي تســأمُ فـيـــا نظرة أهدت إلى القــلب نظرةً أمنْ بعـــدهــا يسلو المحـب المتـــيمُ فــروحَك قــرِّبْ إن أردتَ وصــالَهم فما غلبتْ نظرةٌ تشري بروحكَ منهمُ فصُمْ يومَك الأدنى لعلَّك في غيد تفوزُ بعيد الفطر والنَّاسُ صوَّمُ فيا بائعًا هذا ببخس معجَّل كأنك لا تدري بلي سوف تعلمُ وإن كنت تدري فالمصيبة أعظم (١)

وأقــــدِم ولا تقـنعُ بعـــيش مـنغُّص فــمــا فــاز باللَّــذات منْ ليس يُقــدمُ فإن كنت لا تدرى فتلك مصيبة "

## الصائمون على طبقتين:

إحداهُما: من ترك طعامَه وشرابَهُ وشهوتَه للَّه تعالى، يرجو عنده عوض ذلك في الجنة، فهذا قد تاجر مع اللَّه وعاملَه ، واللَّه تعالى لا يُضيع أجر من أحسن عملاً، ولا يخيبُ معه من عاملَهُ، بل يربحُ عليه أعظمَ الرِّبْح، وقال رسولُ اللَّه ﷺ لرجل: «إنَّك لن تدعَ شيئًا اتَّقاءَ اللَّه إلا آتاك اللَّهُ خيرًا منه» خرَّجه الإمامُ أحمد (٢٧) ، فهذا الصَّائمُ يُعطى في الجنة ما شاء اللَّه من طعامٍ وشرابٍ

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث لبيك اللهم لبيك» (٧٦ ـ ٨٢).

<sup>(</sup>۲) «السند» (٥/ ٧٩).

ونساء، قال اللَّه تعالى: ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَامِ الْخَالِيَةِ ﴾ [الحاقة:٢٤] قال مجاهدٌ وغيرُه: نزلَتْ في الصائمين.

قال يعقوب بن يوسف الحنفي: بلغنا أن اللَّه تعالى يقول لأوليائه يوم القيامة: يا أوليائي طالما نظرْتُ إليكم في الدُّنيا وقد قلَصَتْ شفاهكم عن الأشربة، وغارت أعينكم وخفقت بطونكم؛ كونوا اليوم في نعيمكم، وظي كلُوا واشربُوا هنيئًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ في الأَيَّام الْخَالية ﴾.

وقال الحسنُ: تقولُ الحوراءُ لولي اللَّه وهو متكئ معها على نهر العَسلِ تُعاطيه الكأسَ: إنَّ اللَّه نظرَ إليك في يوم صائف بعيد ما بين الطرفين، وأنت في ظمأ هاجرة من جهد العطش، فباهى بك الملائكة، وقال: انظروا إلى عبدي ترك زوجته وشهوته ولذَّته وطعامه وشرابه من أجلي، رغبةً فيما عندي، اشهدُوا أنِّى قد غفرتُ لَهُ؛ فغفر لك يومئذ وزوجنيك.

وفي "الصحيحينِ" (١) عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: "إن في الجنة باباً يقال له: الرَّبان، يدخل منه الصائمون، لا يدخل منه غيرهُم وفي رواية: "فإذا دخلوا أُغْلق»، وفي رواية: "من دخل منه شرب، ومن شرب لم يظمأ أبداً»، وفي حديث عبد الرحمن ابن سَمْرة، عن النبيِّ عَلَيْهُ في منامه الطويل، قال: "ورأيتُ رجلاً من أُمَّتي يَلهَتُ عطشًا، كلَّما ورد حوْضًا مُنِعَ منه، فَجَاءَه صيامُ رمضان، فسقاه وأرواه» خرَّجه الطبراني (٢) وغيره.

وروى ابن أبي الدنيا(٣) بإسناد فيه ضعف، عن أنس مرفوعًا: «الصَّائمون

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠٢/٣) (٤/٥٤٤)، ومسلم (١٥٨/٣)، من حديث سهل بن سعد رُطُّتُك.

<sup>(</sup>۲) راجع «مجمع الزوائد» (۷/ ۱۷۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب «الجوع» (١٣٩).

يُنفَحُ من أفواهِهم ريحُ المسْكِ، ويوضَعُ لهم مائدةٌ تحتَ العرشِ، يأكلونَ منها والناسُ في الحساب».

وعن أنسٍ موقوفًا: «إنَّ للَّه مائدةً لم ترَ مشلَها عينٌ، ولم تسمع أذُنُّ، ولا خطرَ على قلبِ بشرٍ، لا يقعدُ عليها إلا الصَّائمون».

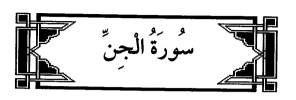
وعن بعض السلف، قال: بلغنا أنه يوضَعُ للصُّوَّامِ مائدةٌ يأكلون عليها والناسُ في الحساب، فيقولونَ: يا ربِّ، نحن نحاسبُ وهُم يأكُلون؟ فيقال: إنهم طالما صامُوا وأفطرْتُم، وقامُوا ونمتم.

رأى بعضُهم بشرَ بنِ الحارثِ في المنامِ وبين يديه مائدةٌ وهو يأكل، ويقال له: كُلْ يا من لم يأكُلْ، واشرَبْ يا من لم يشرَبْ.

كان بعضُ الـصالحين قد صام حتى انحنى وانقطع صوتُه، فماتَ فَرُئي بعضُ أصحابه الصالحين في المنام فُسئلَ عن حاله، فضحكَ وأنشد:

قد كُسي حُلَّةَ البهاءِ وطافَتُ بأباريتَ حَسُولَهُ الخُسِاءُ وطافَتُ بأباريتَ حَسُولَهُ الخُسِامُ (١) ثم حُلِّي وقِسِيلَ يا قسارَى ارْقى فلَعَسْري لقد براك الصِّيامُ (١)

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٢٩٥ ـ ٢٩٧).



قوله تعالى: ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا ﴾

[ قال البخاريُّ ]: حدثنا مُسدَّدٌ: ثنا أبو عوانةً، عنْ أبي بِشْرِ - هو: جعفرُ ابنُ أبي وحُشِيَّةَ \_ عن سعيدِ بنِ جبيرِ، عن ابنِ عباسِ، قال: انطلقَ النبيُّ ﷺ في طائفةٍ من أصْحَابِه، عامدينَ إلى سُوقِ عُكاظِ، وقدْ حِيلَ بيْنَ الشياطين وبيْنَ خبرِ السماءِ، وأُرْسلت عليهم الشُّهُبُ، فرجعَت الشياطين إلى قومهم ، فقالوا: ما لكُمْ؟ فقالُوا: حِيلَ بيْنَنا وبيْنَ خبرِ السماء، وأُرْسلتْ عليْنا الشُّهُبُ، قالُوا: ما حالَ بيْنكُم وبينَ خبرِ السماءِ إلا شيءٌ حدَثَ، فاضربُوا مشارقَ الأرض ومغاربَهَا، فانظروا ما هذا الذي حالَ بينكُمْ وبيْنَ خبر السماء، فانصرفَ الذين توجُّهُ وا نحوَ تهامَةَ إلى النبيِّ ﷺ وهُوَ بنخْلَةَ ـ عــامدينَ إلى سُوقٍ عُكَاظٍ، وهو يُصلِّي بأصْحَابِه صلاةَ الفجرِ، فلمَّا سمعُوا القرآن استمعُوا له، فقالوا: هذا \_ واللُّـهِ \_ الذي حالَ بينكم وبينَ خبرِ السماء، فهنالكَ حينَ رَجَعُوا إلى قومهم، فقالُوا: يا قومنا إنا سمعنا قرآنا عجبًا، يهدي إلى الرُّشد فَآمَنَّا بِهِ، وَلِن نُشْرِكَ بِربِّنَا أَحِدًا، فَأَنْزِلَ اللَّهُ عَلَى نَبِيِّهِ: ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ ﴾ [الجن:١]، وإنَّما أوحي إليه قولُ الجنِّ (١).

هذه القصة كانت في أول البعثة.

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ١٩٥ ـ ١٩٦).

وهذا الحديثُ ممَّا أرسله ابنُ عباسٍ، ولم يـسمِّ من حدَّثه به من الصحابة، ويحتملُ أنه سمعه من النبيِّ عَلَيْكُ يحكي عن نفسه، واللَّهُ أعلم.

وسوقُ عُكَاظ نحو نخلة، كان يجتمعُ فيه العربُ، ولهم فيه سوقٌ، فكان النبيُّ عَلَيْكُ يَخْرِجُ إليهم، فيدعُ وهم إلى اللَّه عزَّ وجلَّ، وقد كانتِ الشهبُ يُرمَى بها في الجاهلية، وإنَّما كثرت عندما بعث النبيُّ عَلَيْكَ .

وقد قال السُّديُّ وغيرُه: إنَّ السماءَ لم تحرسْ إلا حيث كان في الأرضِ نبيٌّ أو دينٌ للَّه ظاهرٌ.

والمقصودُ من هذا الحديثِ هاهنا: أن السياطينَ لما مروَّا بالنبيِّ عَلَيْهُ وهو يصلِّي بأصحابه صلاة الصبح، وقفُوا واستمعُوا القرآنَ. وهذا يدلُّ على أنَّه على المعلوا على القراءةِ في صلاةِ الصبح، فلمَّا سمعُوا عرفوا أنَّه هو الذي حال بينهم وبين خبر السماء.

وظاهرُ هذا السياقِ: يقتضي أن الشياطينَ آمنُوا بالقرآنِ، وكذا قال السُّديُّ وغيرُه.

وقد اختُلِفُ في الجنِّ والشياطينِ: هل هم جنسٌ واحدٌ، أو لا؟ فقالت طائفةٌ: الجنُّ كلُّهم ولدُ آبليسَ، كما أن الإنسَ كلَّهم ولدُ آدمَ.

رُوي هذا عن ابن عباسٍ من وجهٍ فيه نظرٌ. وأنَّهم لا يدخلون الجنةَ.

ورُوي - أيضًا - عن الحسنِ، وأنَّه قال: مؤمنُهم وليٌّ للَّه وله الشوابُ ومشركُهُم شيطانٌ له العقابُ.

وقـالت طائفةٌ: بلِ الشـياطينُ ولـدُ إبليسَ، وهم كفـارٌ ولا يموتون إلا معَ



إبليسَ، والجنُّ ولد الجانِّ، وليسوا شياطينَ، وهم يموتون، وفيهمَ المؤمنُ والكافرُ.

رُوي هذا عن ابن عباسٍ بإسنادٍ فيه نظرٌ \_ أيضًا.

وقولُه: «وإنَّما أوحي إليه قولُ الجنّ» يشيرُ ابنُ عباسٍ إلى أنَّ النبيَّ ﷺ لم يرَ الجنّ، ولا قرأ عليهم وإنما أُوحي إليه استماعُهم القرآنَ منه وإيمانهم به.

وقد رُويَ ذلك صريحًا عنه، أنه قال في أولِ هذا الحديثِ: ما قرأ رسولُ اللَّه ﷺ على الجنِّ ولا رآهم ـ ثم ذكر هذا الحديث (١) .

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمُسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾

[ قال البخاريُّ ] : «بابٌ هل يُقَالُ: مَسْجِدُ بني فُلانٍ»:

ابتدأ البخاريُّ ـ رحمه اللَّهُ ـ من هنا في ذكرِ المساجدِ وأحكامِها، فأولُ ما ذكرهُ من ذلك: أنه يجوزُ نسبةُ المساجدِ إلى القبائلِ، لعمارِتِهم إيَّاها، أو مجاورتِهم لها.

وقد كرهَ ذلك بعضُ المتقدمين، وتعلَّق بقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّه أَحَدًا ﴾ [الجن:١٨].

والصحيحُ: أن الآيةَ لم يُرَدْ بها ذلك، وأنّها نزلتْ في النهي عن أنْ يُشرك باللّه في المساجدِ في عسادتِهِ غيره، كما يفعلُ أهلُ الكتابِ في كنائسِهِم وبيعِهم.

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٤/ ٤٦٠ \_ ٤٦٢).



وقيلَ: إن المرادَ بالمساجدِ الأرضَ كلُّها، فإنها لهذه الأمة مساجدُ، وهي كلُّها للَّه، فنهى اللَّهُ أن يُسجدَ عليها لغيره.

وقيلَ: إن المرادَ بالمساجدِ أعضاء السجودِ نفسُهَا، وهي للَّه، فإنه هوَ خلقها وجمعَها وألَّفها، فَمِنَ شُكْرُهِ على هذه النعمةِ أن لا يسجدَ بها لغيره.

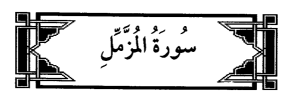
وقد قيلَ: إنَّ قوله تعالى ﴿ وَأَنَّ الْمُسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن:١٨] يدلُّ \_ أيضًا \_ على أنَّه لا يجوزُ إضافةُ المساجدِ إلى مـخلوقٍ إضافةَ ملكٍ واختصاصِ.

وأخذ بعضُ أصحابنا من ذلك كالوزير ابنِ هبيرةً: أنه لا يجوزُ نسبةُ شيء من المساجدِ إلى بعضِ طوائفِ المسلمينَ للاختصاصِ بها، فيقالُ: هذه المساجدُ للطائفةِ الفلانيةِ، وهذه للطائفةِ الأخرى، فإنّها مشتركةٌ بينَ المسلمينَ عمومًا.

وذكرَ بعضُ المتأخرينَ من أصحابِنا في صحةِ اشتراطِ ذلك في وقفِهَا وجهين.

وأما إضافة المسجد إلى ما يُعرِّفه به فليس بداخلٍ في ذلك، وقد كان النبيُّ يضيف مسجد أو إلى نفسه، فيقول: «مسجدي هذا» ويضيف مسجد قُباء الله، ويضيف مسجد بيت المقدس إلى إيلياء، وكلُّ هذه إضافات للمساجد إلى غيرِ اللَّه لتعريف أسمائها، وهذا غيرُ داخلٍ في النهي. واللَّه أعلم (١).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۳۶۰ ـ ۳۲۱).



# قوله تعالى: ﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً وَجَحِيمًا اللهِ وَجَحِيمًا اللهُ وَجَحِيمًا اللهُ وَطَعَامًا فَا غُصَّة وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾

قال اللّه تعالى: ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً وَجَحِيمًا ﴿ آلَ وَطَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [المزمل: ١٣، ١٢]، وقال: ﴿ لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلاَّ مِن ضَرِيعٍ ﴿ آلَ لَا يُسْمِنُ وَلا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴾ [الناشية: ٢، ٧].

روى الإمامُ أحمدُ بإسنادهِ عن عكرمـةَ عن ابنِ عباسٍ في قولهِ: ﴿ طَعَامًا ذَا غُصَّةٍ ﴾ قال: شوكٌ يأخذُ بالحَلقِ لا يدخلُ ولا يخرج(١) .

ورَوى علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله: ﴿ مِن ضَرِيعٍ ﴾ قال: شجر في جهنم. وقال مجاهد : الضريع : الشبرق اليابس، وروى أيضًا عن عكرمة وقتادة ، ورواه العوفي عن ابن عباس : الشبرق: نبت ذو شوك لاطئ بالأرض، فإذا هاج سمّي ضريعًا، وقال قتادة : من أضرع الطعام وأبشعه.

وعن سعيد بن جبير في قوله: ﴿ مِن ضَرِيع ﴾ قال: من حجارة، وعنه قال: الزقومُ. وعن أبي الحواريِّ قال: الضريع: السَّلَى شوكُ النخلِ، وكيف يسمنُ شوكُ النخلِ.

وخرَّج الترمذي (٢) من حديث أبي الدرداءِ عن النبيِّ عَلَيْكَ : «يُلْقَى على أهل

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٣٠٩/٦) لعبد اللَّه بن أحمد في زوائد الزهد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٥٨٦).

النار الجوع، فيعدل ما هم فيه من العذاب فيستغيثون، فيُغاثون بطعام من ضريع لا يسمن ولا يُغني من جوع، فيستغيثون بالطعام فيغاثون بطعام ذي غصة، فيذكرون أنهم كانُوا يجيزون الغصص في الدنيا بالشراب، فيستغيثون بالشراب، فيدفع إليهم الحميم كلاليب الحديد، فإذا دنت من وجوههم شوت وجوههم، فإذا وصلت بطونهم قطعت ما في بطونهم..» وذكر بقية الحديث. وقد رُوي الحديث موقوفًا على أبي الدرداء، وقيل: وقفه أشبه .

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴿ وَ لَا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينٍ وَقَالَ سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴿ وَ لَا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينٍ النَّاكِ لَا يَأْكُلُهُ إِلاَّ الْخَاطِئُونَ ﴾ [الحاقة: ٣٠- ٣٠] رَوى علي بن أبي طلحة ، عن ابن عباسٍ من غسلين، قال: هو صديد أهل النارِ ، وقال شبيب بن بشر عن عباسٍ عن عكرمة عن ابنِ عباسٍ: الغسلين : الدم والماء يسيل من لحومِهِم وهو طعامهم .

وعن مقاتلٍ، قال: إذا سالَ القيحُ والدمُ بادرُوا إلى أكلِهِ قبلَ أن تأكله النارُ.

وقال أبو جعفرٍ عن الربيعِ بنِ أنسٍ: الخسلينُ: شجرةٌ في جهنَّم، وعن الضحاك مثلُه.

ورَوى خصيف عن مـجاهد عن ابنِ عباسٍ، قال: مـا أدري ما الغسلينُ، ولكنِّي أظنُّه الزقومُ.

وقال أبو هلال عن قتادةَ: هو طعامٌ من طعامِ جهنَّم من شرِّ طعامِهِم. وقال يحيى بنُ سلامٍ: هو غسالةُ أجوافهِم.

قال ابنُ قتيبةَ: هو فعلين من غسلتُ، كأنَّه الغسالةُ.

قال شريحُ بنُ عبيدٍ، قال كعبٌ: يقولُ لو دُلِّي من غسلينِ دلوٌ واحدٌ في



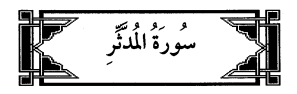
مطلع الشمسِ لغلت منه جماجمُ قومٍ في مغربِها. خرَّجه أبو نعيم.

وقد رُوي أن بعضَ أهلِ النارِ يأكلُ لحمه، وسنذكرُ الحديثَ في ذلك فيما بعد إن شاء اللَّه.

وقال اللّهُ تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونْ سَعِيرًا ﴾ [النساء:١٠] . وقد روي في حديث: ﴿إِن أَكُلَةَ الرِّبا يبعثونَ تَأْجِجُ أَفُواهُهُم نَارًا ﴾ ثم تلا هذه الآية. خرَّجه ابن حبان في ﴿صحيحه ﴾(١) من حديث أبي برزة عن النبي عَيْلِهُ (٢) .

<sup>(</sup>۱) «صحيح ابن حبان» (٥٦٦).

<sup>(</sup>۲) «التخويف من النار» (۱۱۵ \_ ۱۱۲).



## قوله تعالى: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّر ﴾

قال مجاهدٌ والشَّعْبيُّ وقتادةُ والضحاكُ والنخعيُّ والزُّهريُّ وغيرُهم ـ في قوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِرْ ﴾ [الدثر:٤]: إن المعنى: طهِّرْ نفسك من الذنوب.

وقال سعيدُ بنُ جبيرِ: وقلبَك ونيَّتَك فطهِّرْ.

وقريبٌ منه: قولُ مَنْ قال: وعملَك فأصلِحْ، رُوي عن مجاهدٍ وأبي رَوْقٍ والضحاك.

وعن الحسنِ والقرظيِّ، قالا: خُلُقَك حسِّنْه.

فكنَّى بالشيابِ عن الأعمالِ، وهي المدِّينُ والتقوى والإيمانُ والإسلامُ وتطهيرُه: إصلاحُه وتخليصُه من المفسداتِ له، وبذلك تحصلُ طهارةُ النفسِ والقلب والنية.

وبه يحصلُ حسنُ الخُلُقِ، لأنَّ الدِّينَ هو الطاعاتُ التي تصيرُ عادةً ودَيْدنًا وخُلقًا، قالَ تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

وفسَّرهُ ابنُ عباسٍ بالدِّينِ (١) .

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ۹۳).



## قوله تعالى: ﴿ وَلا تَمْنُن تَسْتَكُثْرِ ﴾

وقوله ﷺ: «إنَّ أمنَّ الناس عليَّ في صحبته وماله أبو بكر»(١).

قال الخطابيُّ: معنى قوله: «أمَنَّ»، أي: أبْذَلَ لنفسه وأعْطَى لماله، والمنُّ؛ العطاءُ من غير استثابة، ومنه قوله تعالى: ﴿ هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ ﴾ [العطاءُ من غير استثابة، ومنه قوله تعالى: ﴿ هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ ﴾ [صدور: ٣] أي: لا تُعْطِ لتأخذ أكثر مما أعْطَيتَ، ولم يرد به المنَّة؛ فإنها تُفسدُ الصَّنيعة، ولا مِنَّة لأحد على رسولِ اللَّه عَلَيْ بل له المنَّةُ على جميع الأُمَّة (٢).

### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ سَأُرْهَقُهُ صَعُودًا ﴾

وروى درّاجٌ عن أبي الهيشم عن أبي سعيد، عن النبي عَيَلِيْ قال في قوله تعالى: ﴿ سَأُرْهِقُهُ صَعُودًا ﴾ [المدنر:١٧] قال: ﴿ جَبُلٌ من نارِ يكلفُ أن يصعدَه، فإذا وضعَ يدَهُ عليه ذابت، وإذا رفَعها عادت، وإذا وضعَ رجله عليه ذابت، فإذا رفَعها عادت، يصعد سبعين خريفًا، ثم هوى مثلَها كذلك وهذا الحديث خرجه الإمام أحمد وغيره بمعناه، وخرَّجه الـترمذيُّ مختصرًا ولفظهُ: ﴿ الصَّعُود جبلٌ من نار يصعد فيه الكافر سبعين خريفًا ويهوي فيه كذلك أبدًا ﴾ . وقال: حديث غريب لا نعرفه مرفوعًا إلا من حديث ابن لهيعة عن دراج، ولكن رواه أيضًا عمرو بن الحارث عن دراج به، خرَّجه من طريقه الحاكم، وقال: صحيح الإسناد (٣٠) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/ ۱۲۲) (۷۳/۰)، ومسلم (۱/ ۱۰۸) من حديث أبي سعيد الخدري تُولَّئِك. . (۲) «فتح الباري» (۲/ ۰۵۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ٧٥)، والترمذي (٢٥٧٦ \_ ٣١٦٢ \_ ٣٣٢٦)، والحاكم (٤/ ٥٩٦).

ورَوى هذا الحديثَ أيضًا شريكٌ عن عمار الدهنيِّ عن عطية عن أبي سعيد الخدريِّ عن النبيِّ عَيْكِيٍّ . خرَّجه من طريقه البزارُ، وقال: تفردَ برفعه شريكٌ، ووقفه سفيانُ على عمارٍ ـ يعني أنه وقفه على أبي سعيدٍ ـ ولم يرفعهُ، ورواه أيضًا عمرُو بنُ قيسٍ الملائي عن عطية عن أبي سعيدٍ الخدريِّ عن النبيِّ عَيْكِيْدٍ.

ورَوى سماك عن عكرمة، عن ابنِ عباسٍ في قولِهِ: ﴿ سَأُرْهَفُهُ صَعُودًا ﴾ قال: جبلٌ في النارِ. ورويناهُ من طريقٍ فيه ضعفٌ عن الضحاكِ عن ابنِ عباسٍ، قال: هو جبلٌ من النارِ زلقٌ كلما صعدةُ الفاجرُ زلقَ فهوى في النارِ.

وعن ابن السائبِ قال: هو جبلٌ من صخرة ملساء في النارِ يكلف أن يصعدها على النارِ يكلف أن يصعدها يصعدها حتى إذا بلغ أعلاها رُدَّ إلى أسفلها، ثم يكلف أيضًا أن يصعدها فذلك دأبه أبدًا، ويجذب من أمامه بسلاسلِ الحديدِ ويضربُ من خلفِه بمقامع الحديدِ فيصعدها في أربعين سنة.

وقال أيوبُ بنُ بشيرٍ عن شفي بن ماتع قال: في جهنَّم جبلٌ يُدْعَى صعودًا يطلعُ فيه الكافرُ أربعينَ خريفًا قبل أن يرقاهُ. خرَّجه ابنُ أبي الدنيا(١) .

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِنْ هَٰذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾

وذكر صاحب سيرة الوزير (٢) قال: وسمعته يقول في قوله تعالى: ﴿إِنْ هَذَا الْأَقُولُ الْبَشَرِ ﴾ [المدنر: ٢٥] قال: العرب لا تعرفُ «ذا» ولا «هذا» إلا في الإشارة إلى الحاضر. وإنما أشار هذا القائلُ إلى هذا المسموع. فمن قال: إن المسموع

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۱۸، ۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) هو: يحيى بن محمد بن هبيرة.



عبارةٌ عن القديم، فقد قال: هذا قول البشر.

قال مصنفُ سيرته: كثيرًا ما سمعتُه يقول: ليس مذهبُ أحمد إلا الاتباع فقط. فما قال السلفُ قاله: وما سكتُوا عنه سكتَ عنه؛ فإنَّه كان يكثُر أن يقالَ: لفظي بالقرآن مخلوق، أو غير مخلوق لأنه لم يقل. وكان يقولُ في آيات الصفات: تمر كما جاءت.

قال: وسمعته يقول: تفكرت في أخبار الصفات، فرأيت الصحابة والتابعين سكتُوا عن تفسيرها، مع قوة علمهم، فنظرت السبب في سكوتهم، فإذا هو قوة الهيبة للموصوف، ولأنَّ تفسيرها لا يتأتَّى إلا بضرب الأمثال لله، وقد قال عز وجل: ﴿فَلا تَضْرِبُوا لِلّهِ الْأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٤٧] قال: وكان يقول: لا يفسر على الحقيقة ولا على المجاز؛ لأنَّ حملها على الحقيقة تشبيه، وعلى المجاز بدعة (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴿ ثَ ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاًّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاًّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ النَّارِ إِلاًّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاًّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾

قال اللَّه تعالى: ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴿ ثَنَّ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عَدَّتَهُمْ إِلاَّ فَتْنَةً لَلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [المدثر:٣١،٣٠].

قال آدمُ بنُ أبي إياسٍ: حدثنا حمادُ بنُ سلمةَ، حدثنا الأزرقُ بنُ قيسٍ عن رجلٍ من بني تميمٍ: قَـالُ: كنَّا عندَ أبي العـوامِ فقـرأ هذه الآية: ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ

<sup>(</sup>١) «طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧٣).

عَشَرَ ﴾ فقال: ما تقولون، تسعة عشر ملكا؟ قلنا: بل تسعة عشر ألفًا، فقال: ومن أين علمت ذلك؟ قال: قلت لأنَّ اللَّه تعالى يقول : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فَتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ قال أبو العوام: صدقت وبيد كلِّ واحد منهم مرزبة من حديد لها شعبتان، فيضرب بها الضربة يهوي بها سبعين ألفًا، بين منكبي كلِّ ملك منهم مسيرة كذا وكذا، فعلى قول أبي العوام ومن وافقه، الفتنة للكفار، إنما جاء من ذكر العدد الموهم للقلة حيث لم يذكر المميز له.

ويشبه هذا ما رَوى سعيدُ بن بشيرِ عن قتادةَ في قوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ اللهُ عُلُمُ جُنُودَ رَبِّكَ اللهُ عُونَ اللهُ عُلَمُ اللهُ عُنُودَ اللهُ عَنْ اللهُ عُنُودَ اللهُ عَنْ عَلَا عَالِمُ عَنْ اللّهُ عَا عَلَا عَا عَلَا عَا

وكذلك ما روى إبراهيم بن الحكم بن أبان وفيه ضعف عن أبيه، عن عكرمة قال: إن أول من وصل من أهل النار إلى النار وجدُوا على الباب أربع مائة ألف من خزنة جهنّم مسودة وجوههم كالحة أنيابهم، قد نزع الله الرحمة من قلوبهم، ليس في قلب واحد منهم مشقال ذرة من الرحمة لو طار الطائر من منكب أحدهم لطار شهرين قبل أن يبلغ المنكب الآخر، ثم يجدون على من منكب التسعة عشر، عرض صدر أحدهم سبعون خريفًا، ثم يهوون من باب الباب التسعة عشر، عرض صدر أحدهم سبعون خريفًا، ثم يهوون من باب إلى باب خمسمائة سنة حتى يأتُوا الباب؛ ثم يجدون على كل باب منها من الخزنة مثل ما وجدُوا على الباب الأول، حتى ينتهوا إلى آخرها. خرجه ابن أبي حاتم.

وهذا يدلُّ على أنَّ على كلِّ بابٍ من أبوابِ جهنَّم تسعة عشر خزانًا هُمْ رؤساءُ الخزنةِ، تحت يد كلِّ واحدِ منهم أربعمائة ألف.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (٢٩/ ١٦٢).

والمشهورُ بين السلف والخلف أنَّ الفتنةَ إنما جاءتْ من حيثُ ذكرِ عدد الملائكة الذين اغترَّ الكفارُ بقلَّتِهِم، وظنُّوا أنهم يمكنُهُم مدافعتُهُم وممانعتُهُم، وللائكة الذين اغترَّ الكفارُ بقلَّتِهِم، وظنُّوا أنهم يمكنُ البشرُ كلُّهم مقاومتُهُ، ولهذا قال اللَّه تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائكةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبّكَ إِلاَّ هُوَ ﴾ [المدثر:٣١].

قال السُّديُّ: إن رجلاً من قريشٍ يقالُ له أبو الأشدينِ قال: يا معشرَ قريشٍ لا يهولنَّكم التسعةَ عشرَ أنا أدفعُ عنكُم بمنكبي الأيمنِ عشرةً من الملائكة، وبمنكبي الأيسر التسعة الباقية ثم تمرونَ إلى الجنة \_ يقولُه مستهزئًا \_ فقال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ .

وقال قتادة: ذُكرَ لنا أنَّ أبا جهل حينَ نزلتُ هذه الآيةُ قال: يا معشرَ قريش أما يستطيعُ كلُّ عشرة منكم أن يأخذوا واحدًا من خزنة النارِ وأنتم الدُّهم، وصاحبُكم هذا يزعُمُ أنهم تسعة عشر (١) .

وقال قتادةُ: في التوراةِ والإنجيلِ: إنَّ خزنةَ النارِ تسعة عشر (٢٦).

ورَوى حريثٌ عن الشعبيِّ عن السبراءِ في قولِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ﴾ قال: إن رهطًا من يهود سألُوا رجلاً من أصحابِ النبيُّ ﷺ عن خزنة جهنم، فقال: اللَّهُ ورسولُهُ أعلمُ. فجاء رجلٌ فأخبر النبيَّ ﷺ فأنزلَ اللَّه عليه ساعة إذن ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ﴾ فأخبر أصحابَهُ، وقال: ادعُهُم، فجاءوا فسألوه عن خزنة جهنم، فأهْوَى بأصابع كفيه مرتين وأمسك الإبهام في الثانية،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۲۹/ ۱٦٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۲۹/ ۱۶۱).

خرَّجه ابن أبي حاتمٍ، وحريثٌ هو ابنُ أبي مطرِ ضعيف.

وخرَّجه الترمذيُ (۱) من طريق مجالد عن الشعبيّ، عن جابرٍ قال ناسٌ من اليهودِ لناسٍ من أصحابِ النبيّ على النبيّ محمد عُلِبَ أصحابُك اليومَ، قال: «وما عُلبُوا؟» قال: سألتهُم يهودُ: هل يعلم نبيّكم عددَ خزنة جهنّم، قال: «فما قالوا؟» قالوا: لا ندري حتى نسأل نبيّنا، نقال: «يغلبُ قومٌ سئلوا عمّا لا يعلمون، فقالُوا: لا نعلمُ حتى نسأل نبيّنا، لكنّهم قد سألُوا نبيّهم، فقالُوا: أرنا اللَّه جهرة، عليّ بأعداء اللَّه» فلما جاءوا قالُوا: يا أبا القاسم كم عددُ خزنة جهنم؟ قال: «هكذا أو هكذا» في مرة عشرةٌ وفي مرة تسعةٌ، قالُوا: نعم، وهذا أصح من حديث حريث المتقدم، قاله البيهقي وغيرهُ.

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (٢) من حديث عبد اللَّه بن عمرو بن العاص قال: خرج علينا رسولُ اللَّه ﷺ يومًا كالمودِّع، فقالَ: «أنا محمدٌ النبيُّ الأُمّيُّ» ثلاثًا، «ولا نبيَّ بعدي، أوتيتُ فواتح الكلم وخواتِمه وجوامعه، وعلمتُ كم خزنةُ النارِ وحملةُ العرش، وذكر بقيةَ الحديث (٣).

#### \* \* \*

قال اللَّه تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدادٌ لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۳۲۷).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۲۷۲ \_ ۲۱۲).

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (١٧٣ \_ ١٧٥).

قال الحسنُ في قـوله تعالى: ﴿ نَذِيرًا لِلْبَشَرِ ﴾ قال: «واللَّهِ ما أنذرَ العـبادَ بشيءِ قط أدْهَى منها» خرَّجه ابنُ أبي حاتم (١١) .

وقال قتادةُ في قولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ ﴾ يعْني النار (١).

وروى سماكُ بنُ حرب، قال: سمعتُ النعمانَ بنَ بشيرٍ يخطبُ، يقولُ: سمعتُ رسولَ اللَّه عَلَيْهِ يقولُ: «أنذرتُكم النارَ أنذرتُكمُ النارَ» حتى لو أنَّ رجلاً كان بالسوقِ لسمعَهُ من مقامي هذا. حتَّى وقعتْ خميصةٌ كانتْ على عاتقهِ عند رجليه، خرَّجه الإمامُ أحمدُ (٢)، وفي رواية له أيضًا عن النعمان بن بشيرٍ، قالَ : قال رسول اللَّه عَلَيْهُ: «أنذرتُكمُ النارَ، أنذرتُكمُ النارَ» حتَّى لو كانَ رجلٌ في أقصى السوق لسمعَهُ وسمعَ أهلُ السوق صوتَهُ، وهو على المنبر، وفي روايةٍ له عن سماك، قال: سمعتُ النعمانَ يخطبُ وعليه خميصةٌ، وفي روايةٍ له عن سماك، قال: سمعتُ النعمانَ يخطبُ وعليه خميصةٌ، فقال: لقد سمعتُ رسولَ اللَّه عَلَيْهُ يقولُ: «أنذرتُكمُ النارَ، أنذرتُكمُ النارَ» فلو أنَّ

أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (٢٩/ ١٦٣).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٤/ ۱۲۸ \_ ۲۷۲).

رجلاً بموضع كذا وكِذا، سمعَ صوتَهُ.

وعن عدي بن حاتم قال: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «اتَّقوا النارَ» قال: وأشاحَ، ثم قال: «اتَّقوا النارَ»، ثم أعرض وأشاحَ ثلاثًا حِتَّى ظننًا أنه ينظرُ إليها، ثم قال: «اتَّقوا النارَ ولو بشقِّ تمرةٍ، فمن لم يجدُ فبكلمة طيبةٍ» خرَّجاه في «الصحيحين»(١).

وخرَّج البيهقيُّ (٢) بإسناد فيه جهالةٌ عن أنسٍ عن النبيِّ عَلَيْهُ: «يا معشر المسلمينَ ارغبُوا فيما رغبُكم اللَّه فيه، واحذرُوا، وخافُوا ما خوَفَكُمُ اللَّهُ به من عذابِه وعقابِه، ومن جهنَّم، فإنَّها لو كانتْ قطرةٌ من الجنة معكم في دنياكم التي أنتم فيها حلَّتها لكُم، ولو كانتْ قطرةٌ من النارِ معكم في دنياكم التي أنتُم فيها خبثتُها عليكم،

وفي «الصحيحين» (٣) عن أبي هريرة وطين ، عن النبي عَيَالِيَّة قالَ: «إنَّما مثلي ومثلُ أُمَّتي كمثلِ رجلِ استوقدَ ناراً، فجعلتِ الدوابُّ والفراشُ يقعْن فيها، فأنا آخذُ بِحَجُزِكُم عن النارِ وأنتُم تقتحمون فيها» وفي رواية لمسلم: «مثلي كمثلِ رجلِ استوقد ناراً، فلمَّا أضاءت ما حولَها جعلَ الفراشُ وهذه الدوابُّ التي في النارِ يقعن فيها ، وجعلَ يحجزُهُنَّ ويغلبْنهُ فيقتحمن فيها » قال: «فذلكم مثلي ومثلكُم أنا آخذ بِحجرُركُم عن النارِ، هلمَّ عن النارِ، فتغلبُوني وتقتحمون فيها ».

وفي رواية للإمامِ أحمد (١٤): «مَثَلَى ومثلُكُم أيتها الأُمَّةُ كَمثلِ رَجْلِ أُوقدَ نارًا بليلٍ، فأقبلت إليها هَذه الفراشُ والذبابُ التي تغشى الـنارَ، فجعل يذبُّها ويغلبُنَهُ إلا تقحُّمًا في

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٣٩ \_ ١٤٤) ، (٩/ ١٦٢ \_ ١٨١)، ومسلم (٣/ ٨٦).

<sup>(</sup>۲) «البعث والنشور» (٥٤٦).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه: البخارى (٤/ ١٩٨١)، (٨/ ١٢٦)، ومسلم (٧/ ٦٣).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٢/ ٢٩٥).



النارِ، وأنا آخذ بحجُزِكُم أدعوكُم إلى الجنةِ وتغلبونِي إلا تقحُّمًا في النار».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (١) أيضًا من حديث ابنِ مسعود عن النبيِّ ﷺ قال: «إنَّ الله لم يحرمْ حرمةً إلا وقدْ علمَ أنَّه سيطلعها منكم مطلعٌ، ألا وإنّي آخذُ بحجر كُم أنَ تهافَتُوا في النارِ، كتهافُتِ الفراش والذباب».

وخرَّج البزارُ والطبرانيُّ من حديث ابنِ عباسٍ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «أنا آخذ بحجُرِٰكُم فاتقوا النارَ، اتقوا النارَ، اتقوا الخدودَ، فإذا متُ تركْتُكُم، وأنا فرطُكُم على الحوضِ، فمن وردَ فقد أفْلَحَ، فيؤْتَى بأقوامٍ ويؤخذُ بهم ذات الشمال، فأقولُ: ربِّ أمتي، فيقولُ: إنَّهم لم يزالوا بعدَكَ يرتدونَ على أعقابِهم وفي رواية للبزار، قال: «وأنا آخذ بحجُرِٰكُم أقولُ: إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ، إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ، إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ، إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ، إيَّاكُم وجهنم، إيَّاكُم والحدودَ وذكر بقية الحديث.

وفي "صحيح مسلم" (٣) عن أبي هريرة قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء:٢١٤]، دعا رسولُ اللَّه ﷺ قريشًا فاجتمعُوا، فعم وخص ، فقال: "يا بني كعب بن لؤي ، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني مرة بن كعب أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد مناف، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد مناف، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد المطلب، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد المطلب، أنقذوا أنفسكم من النار، فإنّي لا أملك أنقذوا أنفسكم من النار، فإنّي لا أملك لكم من اللّه شيئًا».

وخرَّج الطبرانيُّ (٤) وغيرُه من طريقِ يعلى بن الأشدقِ عن كليبِ بنِ حزنٍ،

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۱/ ۲۲٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البزار (۱۰۳۱ ـ كشف)، والطبراني في «الكبير» (۱۱/۳۳)، (۱۱/۲۷). (۳) (۱/۳۳۱).

قال: سمعتُ رسولَ اللَّه عَلَيْتُ يقولُ: «اطلبُوا الجنةَ جهدَكُم واهربُوا من النارِ جهدكم، فإن الجنة لا ينامُ طالبها، وإنَّ النارَ لا ينامُ هاربها، وإن الآخرةَ اليوم محفوفةٌ بالمكارِه، وإن الدنيا محفوفةٌ باللذاتِ والشهواتِ، فلا تلهينَّكُم عن الآخرةِ» ويُروى هذا الحديثُ أيضًا عن يعلى بن الأشدقِ عن عبد اللَّهِ بن جرادِ عن النبيِّ عَلَيْتُهُ، وأحاديثُ يعلى بن الأشدقِ باطلةٌ منكرةٌ.

وقال يوسفُ بنُ عطيةَ عن المعلى بنِ زياد: كانَ هرمُ بنُ حيانَ يخرجُ في بعضِ الليالي وينادي بأعلَى صوتِه: عجبتُ من الجنة كيفَ نامَ طالبُها، وعجبتُ منَ النارِ كيف نامَ هاربُها، ثم يقول: ﴿ أَفَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا بَيَاتًا وَهُمْ نَائِمُونَ ﴾ الآية [الاعراف: ٩٧].

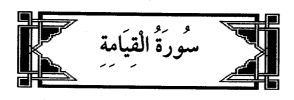
وقال أبو الجوزاء: لو وليت من أمرِ الناس شيئًا اتخذت منارًا على الطريق وأقمت عليها رجالاً ينادون في الناس: النار النار خراجه الإمام أحمد في كتاب «الزهد».

وخرَّج ابنُه عبدُ اللَّه في هذا الكتابِ أيضًا بإسناده عن مالكِ بنِ دينارٍ، قال: لو وجدتُ أعوانًا لناديتُ في منارِ البصرةِ بالليلِ: النارَ النارَ، ثم قال: (١) "الجامع» (٢٦٠١).

<sup>(</sup>٢) «المعجم الأوسط» (١٦٣٨).



لو وجدتُ أعوانًا لناديتُ في منارِ البصرةِ بالليلِ: النارَ النارَ، ثم قال: لو وجدتُ أعوانًا لفرقتهم في منارِ الدنيا: يا أيها الناس النارَ النارَ (١) .



## قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمُئِذٍ نَّاضِرَةٌ ﴿ آلَىٰ وَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾

[قال البخاريُ ]: حدثنا الحُميديُّ: ثنا مروانُ بن مُعاويةَ: ثنا إسماعيلُ عن قيْسٍ، عن جريرِ بنِ عبدِ اللَّه، قال: كُنَّا عندَ النبيِّ عَيَّكِيُّ، فنظرَ إلى القمرِ ليْلَةَ البدْرِ، فقالَ: «إنَّكم سترونَ ربَّكُم كما تروْنَ هذا القمر، لا تُضامُون في رُويَتِه، فإن استطعتُم أن لا تُغلبُوا على صلاة قبْلَ طُلُوعِ الشمسِ وقبْلَ غُرُوبِها فافْعَلُوا» ثمَّ قرأ: ﴿وَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ (٢) [ق:٣٦].

قالَ إسْماعيلُ: افْعَلُوا لا تفُوتنَّكُمْ.

هذا الجديثُ نصُّ في ثبوت رؤية المؤمنينَ لربِّهم في الآخرة، كما دلَّ على ذلك قولهُ تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذَ نَاضِرَةٌ ﴿ آَنَ ﴾ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القبامة: ٢٢، ٢٣]، ومفهومُ قولهِ في حقِّ الكفارِ: ﴿ كَلاَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لِّمَحْجُوبُونَ ﴾ [الطننين: ١٥]. قال الشافعيُّ وغيرهُ: لما حَجَبَ أعداءَهُ في السخط دلَّ على أنَّ أولياءَه

والأحاديثُ في ذلك كثيرةٌ جداً، وقد ذكر البخاريُّ بعضَها في أواخرِ «الصحيح» في «كتاب التوحيد» وقد أجمع على ذلك السَّلفُ الصالحُ مِنَ الصَّحابة والتَّابعينَ لهُم بإحسان من الأئمة وأتباعهم.

يرونَهُ في الرِّضا.

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۸ ـ ۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/١٤٥ ـ ١٥٠)، (٦/١٧٣)، (٩/١٥٦)، ومسلم (١١٣/١).

وإنّما خالف فيه طوائف أهلِ البدع، من الجهميّة والمعتزلة ونحوهم ممّن يردُّ النصوص الصحيحة لخيالات فاسدة وشبهات باطلة، يخيلُها لهم الشيطان، فيسرعون إلى قبولها منه، ويوهمهُم أنَّ هذه النصوص الصحيحة تستلزم باطلاً، ويسميه تشبيها أو تجسيمًا، فينفرون منه، كما خيّل إلى المشركين قبلَهُم أنَّ عبادة الأوثان ونحوها تعظيم لجناب الرب، وأنّه لا يُتوصل اليه من غير وسائط تعبد فقور أليه زُلفًا، وأنَّ ذلك أبلغ في التعظيم والاحترام، وقاسَه لهم على ملوكِ بني آدم، فاستجابُوا لذلك، وقبلوه منه.

وإنَّما بعثَ اللَّهُ الرسلَ وأنزلَ الكتبَ لإبطالِ ذلكَ كلَّه، فمن اتَّبع ما جاءوا به فقد الهتدى، ومنْ أعْرَضَ عنه أو عن شيءٍ منه واعترضَ فقد ضلَّ.

وقولهُ: «كما تروْن هذا القمرَ» شبَّه الرؤية بالرؤية، لا المرئي بالمرئي سبحانه وتعالى.

وإنَّما شبَّه الرؤية برؤية البدر، لمعنيين:

أحدهما: أنَّ رؤية القمرِ ليلةَ البدرِ لا يُشك فيه ولا يُمترى.

والثاني: يتسوى فيه جميعُ الناسُ من غير مشقةٍ.

وقد ظنَّ المريسيُّ ونحوُه ممن ضلَّ وافترى على اللَّه، أنَّ هذا الحديثَ يُرد؛ لما يتضمن من التشبيهِ، فضلَّ وأضلَّ. واتفقَ السلفُ الصالحُ على تلَقِّي هذا الحديث بالقبولِ والتصديقِ.

قال يزيدُ بنُ هارونَ: من كذَّب بهذا الحديثِ فهو بريءٌ من اللَّهِ ورسولِهِ. وقال وكيعٌ: مَنْ ردَّ هذا الحديثَ فاحسبوه من الجهميَّةِ.

وكان حسينٌ الجعُفيُّ إذا حدَّث بهذا الحديث، قال: زَعَمَ المريسي.

وقوله: «لا تضامُّون في رؤيته».

قال الخطابيُّ: «لا تضامون» رُوي على وجهين:

مفتوحة التاء، مشددة الميم، وأصله تتضامُون، أي لا يضام بعضكم بعضًا، أي: لا يُزاحم، من الضمِّ، كما يفعل الناس في طلب الشيء الخفي، يريد أنكم ترون ربَّكم وكل واحد منكم وادع في مكانه، لا ينزاعه فيه أحد .

والآخرُ: مخفف: تُضامُون ـ بضمِّ التاءِ ـ من الضَّيمِ، أي: لا يضيم بعضُكم بعضًا فيه. انتهي.

وذكر ابنُ السمعاني فيه روايةً ثالثةً: «تُضامُّون» ـ بضم التاء، وتشديد الميم ـ قال: ومعناها: لا تزاحِمُون، قال: ورواية ـ فتح التاء مع تشديد الميم ـ معناها: لا تزاحَمُون.

وقولُه: «كما ترون القمرَ ليلةَ البدر» يقوِّي المعنى الأولَ.

وجاء التصريحُ به في روايةِ أبي رزينِ العُقيليِّ، أنّه قال: يا رسولَ اللَّه، أكلُّنا يَرَى ربَّه يُومَ القَيامـة؟ ومَا آيةُ ذلك في خَلْقِه؟ قال رسولُ اللَّه ﷺ: «اللَّه عَلَيْهِ اللَّه عَلَيْهِ اللَّه أعظمُ».

خرَّجه الإمامُ أحمد (١) .

وخرَّجه ابنُه عبدُ اللَّه في «المسندِ»(٢) بسياق مطول جدا، وفيه ذكرُ البعث والنشورِ، وفيه: «فتخرُجُون من الأصواء ـ أو: من مصارِّعِكُم ـ فتنظرُون إليه وينظرُ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (٤/ ۱۱ \_ ۱۲).

<sup>.(18</sup> \_ 17/E)(Y)



إليكُمْ "قال: قلتُ: يا رسول اللَّه، وكيفَ ونحْنُ مِلْ الأرضِ وهُو شخْصٌ واحدٌ، ينظُرُ إلينا وننظُرُ إليه؟ قال: «أُنبئك بمثلِ ذلك، الشَّمْسُ والقَمَرُ، آيةٌ منهُ صغيرةٌ، تَروْنَهُما ويريانكُمْ ساعةً واحدةً، لا تضارون في رُويَتِهما، ولعَمْرُ إلهك لَهُوَ أَقْدرُ على أَنْ يراكمُ وتَرَوْنَهُ من أَنْ تَرَوْنَهُما ويريانِكُم، لا تُضارُون في رؤيتهما "وذكر بقية الحديث.

وخرَّجه الحاكم (١) وقال: صحيحُ الإسناد.

وقد ذكر أبو عبد اللَّه بنُ منده إجماع أهلِ العلمِ على قبولِ هذا الحديثِ ونَقَلَ عبَّاسٌ الدُّوري، عن ابن معينِ أنَّه استحسنه.

وقولُهُ: «فإنِ اسْتَطَعْتُمْ أن لا تُعْلَبُوا على صلاة قبْلَ طلُوعِ الشَّمْسِ وقبْلَ غُرُوبِها فافْعَلُوا» أمر بالمحافظة على هاتينِ الصلاتين، وهما صلاة الفجرِ وصلاة العصرِ، وفيه إشارة إلى عظم قدر هاتين الصلاتين، وأنَّهُما أشرف الصلوات الخمس، ولهذا قِيل في كلِّ منهُما: إنّها الصلاة الوسطى، والقول بأنَّ الوسطى غيرُهما لا تعويل عليه.

وقد قيل في مناسبة الأمرِ بالمحافظة على هاتينِ الصلاتينِ عقيبَ ذكرِ الرؤية: أنَّ أعلى ما في الجنَّةِ رؤيةُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ، وأشرفُ ما في الدنيا من الأعمالِ هاتان الصلاتانِ، فالمحافظةُ عليهما يُرجى بها دخولُ الجنةِ ورؤيةُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ فيها.

كما في الحديث الآخر: «منْ صلَّى البردين دخل الجنَّة» (٢) وسيأتي \_ إن شاء (١) «المستدرك» (٤/ ٥٠ ـ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٥٠)، ومسلم (١/ ١١٤) من حديث أبي موسى الأشعري يُطُّنُّك.

اللُّه في موضعه.

وقيل: هو إشارة إلى أنَّ دخولَ الجنة إنَّما يحصلُ بالصلاة مع الإيمانِ، فمن لا يصلِّي فليس بمسلم، ولا يدخلُ الجنة بل هو من أهل النارِ، ولهذا قال أهلُ النارِ لل قيل لهم: ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴿ آَنَ ۖ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴾ [الدثر:٢٤، ٤٣].

ويظهرُ وجْه ٌ آخرُ في ذلك، وهو: أنّ أعْلى أهلِ الجنّة منزلةً من ينظر في وجْهِ اللّه عزّ وجلّ مرتين بُكْرة وعشيا، وعُمومُ أهلِ الجنّة يرونه في كلّ جمعة في يوم المزيد، والمحافظةُ على هاتينِ الصلاتينِ على ميقاتهِما ووضوئهِماً وخشوعِهِما وآدابهما يُرجى به أن يوجب النظر إلى اللّه عزّ وجلّ في الجنّة في هذين الوقتين.

ويدلُّ على هذا ما رَوى ثُويْرُ بنُ أبي فاختة، قال: سمعتُ ابنَ عمر، يقول: قالَ رسولُ اللَّه عَلَيْ : "إنَّ أَدْنَى أَهلِ الجنَّة منزلةً لمنْ ينظرُ إلى جنانِه وأزْواجه ونعيمه وخدَمه وسرُره مسيرة ألفَ سنة، وأكْرَمُهُم على اللَّه منْ ينظرُ إلى وجهه غذْوة وعشيا» ثم قرأ رسولُ اللَّه عَلَيْ : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ ﴿ آلَ اللَّهُ عَلَيْ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ وعشيا» ثم قرأ رسولُ اللَّه عَلَيْ : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ ﴿ آلَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللللهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

خرَّجه الإمامُ أحـمدُ والترمذيُّ<sup>(۱)</sup> وهذا لفظُهُ. وخرَّجـه ـ أيضًا ـ موقـوفًا على ابنِ عمرَ. وثُوَيْرٌ فيه ضعفٌ.

وقد رُوي هذا المعنى من حديث أبي بَرْزة الأسلميِّ مـرفوعًا ـ أيضًا ـ وفي إسناده ضعفٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (١٣/٢ ـ ٦٤)، والترمذي (٢٥٥٣ ـ ٣٣٣٠).



وقاله غيرُ واحدٍ من السَّلفِ منهم: عبْدُ اللَّه بنُ بُريدةَ وغيرُه.

فالمحافظةُ على هاتين الصلاتينِ تكون سببًا لرؤية اللّه في الجنّةِ في مثلِ هذين الوقتين، كما أنَّ المحافظةَ على الجمعةِ سببٌ لرؤية اللَّه في يومِ المزيدِ في الجنّة، كما قال ابن مسعود: سارعُوا إلى الجُمُعات؛ فإنَّ اللَّه يبرز لأهل الجنّة في كلِّ جمعة على كثيبٍ من كافورٍ أبيض، فيكونون منه في الدنو على قدر تبكيرهم إلى الجُمُعات.

ورُوي عنه مرْفُوعًا. خرَّجه ابنُ ماجه (١) .

ورُوي عن ابن عباسٍ، قال: مَنْ دخلَ الجنةَ من أهلِ القُـرى لم ينظر إلى وجْه اللَّه؛ لأنَّهم لا يشهدون الجمعة.

خرَّجه أبو بكر عبد العزيز بن جعفر في كتاب «الشافي» بإسناد ضعيف.

وقد رُوي من حديثِ أنس مرفوعًا: «إنَّ النساءَ يريْنَ ربّهنَّ في الجنّة في يومي العيدين».

والمعنى في ذلك: أنّه نَّ كُنَّ يشاركن الرجال في شهود العيدين دون الجُمع.

وقولُه: ثم قرأ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدُ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ [ق:٣٩] الظاهر أن القارئ لذلك مو النبيُّ ﷺ.

وقد رُوي من رواية زيد بن أبي أُنيْسة، عن إسماعيلَ بنِ أبي خالد، عن جرير البَجَلي في هذا الحديثِ: ثم قرأ رسولُ اللَّه ﷺ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ الآية.

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۰۹٤).

خرَّجه أبو إسماعيلَ الأنصاريُّ في كتابِ «الفاروقِ».

وقد قيل: إنَّ هذه الكلمةَ مدرجةٌ، وإنَّما القارئُ هو جرير بن عبد اللَّه البَجَلي.

وقد خرَّجه مسلمٌ في «صحيحه» (١) عن أبي خيثمة، عن مروان بن معاوية فذكر الحديث، وقال في آخره: ثم قرأ جريرٌ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ [ق:٣٩].

وكذا رواه عَــمْرُو بنُ زُرارة وغـيرُه، عن مـروان بن معاوية، وأدرجـه عنه آخرون (۲) .

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۳/ ۱۳۳ \_ ۱۳۸).

# سُورَةُ الإِنْسَانِ

## قوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةً أَمْشَاجٍ ﴾

قال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ [الإنسان: ٢] وفسَّر طائفةٌ من السَّلَف أمشاج النُّطفة بالعُروق التي فيها. قال ابن مسعود: أمشاجُها: عروقُها (١).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَلاسِلَ وَأَغْلالاً وَسَعِيرًا ﴾

وقرأ ابنُ عباس: «وَالسلاسِلَ يُسْحَبُونَ» بنصب السلاسل وفتح ياء يسحبون، قال: هُو أَشدُّ عليهم هم يسحبون السلاسلَ. خرَّجه ابنُ أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٤٢).



### فهذه ثلاثةُ أنواعٍ:

أحدها: الأغلالُ: وهي في الأعناقِ، كما ذكر سبحانه.

قال الحسنُ بنُ صالح: الغلُّ تغلُّ اليدُ الواحدةُ إلى العنق، والصفدُ: اليدانِ جميعًا إلى العنق. خرجُّه ابنُ أبي الدنيا.

وقال أسباط عن السُّديِّ: الأصفادُ تجمعُ اليدينِ إلى العنق.

وقال معمر عن قتادة في قوله: ﴿ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴾ [إبراهيم:٤٩] ، قال: مقرنين في القيودِ والأغلال.

قال عيينة بنُ الغيصنِ عن الحسنِ: إنَّ الأغلالِ لَم تُجعلُ في أعناقِ أهلِ النارِ لأنَّهم أعجزُوا الربَّ عزَّ وجلَّ، ولكنها إذا طُفِيءَ بهم اللهبُ أرستُهُم، قال: ثم خرَّ الحسنُ مغشيًّا عليه.

وقال سيَّارُ بنُ حاتمٍ: حدث نا مسكينُ عن حوشب عن الحسنِ أنه ذكرَ النارَ فقالَ: لو أنَّ غلاً منها وُضِعَ على الجبالِ لقصمَ هَا إلى الماءِ الأسودِ، ولو أنَّ ذراعًا من السلسلة وُضِعَ على جبلِ لرضَّه.

ورَوى ابنُ أبي حاتم بإسناده عن موسى بنِ أبي عائشةَ أنَّه قرأ قولَهُ تعالى: ﴿ أَفَمَن يَتَّقِي بُوَجُهِهِ سُوءً الْعَذَابَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ ﴾ [الزمر:٢٤] ، قال: تشددُ أيديهم بالأغلالِ في السنارِ ، فيستقبلونَ العذابَ بوجوهِم قد شدت أيديهم ، فلا يقدرون على أن يتَّقوا بها ، كلما جاء نوعٌ من العذابِ يستقبلونَ بوجوهِم.

وبإسناده عن فيضِ بنِ إسحاقَ عن فضيلِ بنِ عياضٍ: إذا قال الربُّ تباركَ وتعالى: ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴾ [الحاقة: ٣٠] تبدَّرهُ سبعونَ ألفَ ملكِ كلُّهم يتبدرُ أيهم يجعلُ الغلَّ في عنقه.

النوع الثاني: الأنكالُ: وهي القيودُ، قال مجاهدٌ والحسنُ وعكرمةُ وغيرُهم، قال: الحسنُ: قيودٌ لا تحلُّ واللَّه أبدًا، وواحدُ الأنكالِ: نكلٌ، وسميت القيودُ أنكالاً لأنه ينكلُ بها، أي يمنعُ.

وروى أبو سنانَ عن الحسنِ: أما وعزَّتِهِ ما قيدَهُم مـخافةَ أن يعـجزُوه، ولكن قيدَهُم لترسَى في النار.

وقال الأعمشُ: الصفدُ: القيودُ، وقولُهُ تعالى: ﴿ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴾ [إبراهيم: ٤٤] القيودُ، وقد سبقَ عن أبي صالح قولُهُ: ﴿ فِي عَمَدٍ مُّمَدَّدَةً ﴾ [الهمزة: ٩]، قال: القيودُ الطوالُ.

النوع الثالثُ: السلاسلُ: خرج الإمامُ أحمدُ وغيرُه من طريقِ أبي السمحِ عن عيسى بنِ هلالِ الصدفيِّ عن عبد اللَّه بن عمرو، قال: قالَ رسولُ اللَّه عن عيسى بنِ هلالِ الصدفيِّ عن عبد اللَّه بن عمرو، قال: قالَ رسولُ اللَّه السماءِ لو أنَّ رصاصةً مثلَ هذه \_ وأشار إلى مثل الجمجمة \_ أُرْسلت من السماء إلى الأرضِ وهي مسيرة خمسمائة عام لبلغت الأرض قبل الليلِ، ولو أنَّها أُرْسلتْ من رأسِ السلسلة لسارت أربعين خريفًا الليلَ والنهار قبل أن تبلغ أصولَها» غريبٌ، وفي رفعه نظرٌ، واللَّه أعلم.

وفي حديث عدي ً الكندي عن عمر أن عبريل قال للنبي على الكندي وأن حلقة من سلسلة أهل النار التي نعت الله في كتابه وضعت على جبال الدنيا لانقضت ولم يردّها شيء عتى تنتهي إلى الأرض السابعة السفلى خرّجه الطبراني ، وسبق الكلام على إسناده.

وروى سفيانُ عن بشيرٍ عن نوف الشامي في قولِهِ تعالى: ﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةَ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ﴾ [الحاقة:٣٢]، قال: إن الذراعَ سبعونَ باعًا، والباعُ



من هاهُنا إلى مكة! \_ وهو يومئذ بالكوفة.

وقال ابنُ المباركِ: أنبأنا بكَّارُ عن عبدِ اللَّه سمعَ ابنَ أبي مليكةَ يحدِّثُ أنَّ كَعبًا قال: إنَّ حلقة من السلسلة التي قال اللَّهُ: ﴿ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا ﴾ [الحاقة: ٣٦]: إن حلقةً منها أكثرُ من حديد الدُّنيا.

وقال ابنُ جريجٍ في قولِهِ: ﴿ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا ﴾ قال: بذراعِ الملكِ.

وقال ابنُ المنكدرِ: لو جُمعَ حديدُ الدنيا كلَّه ما خلا منها وما بقي ما عدلَ حلقةً من الحلقِ التي ذكرَ اللَّهُ في كتابِهِ تعالى فقال: ﴿ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ فَرَاعًا ﴾ أخرجه أبو نعيم.

قال ابنُ المباركِ عن سفيانَ في قوله: ﴿ فَاسْلُكُوهُ ﴾ قال: بلَغنا أنها تدخلُ في دُبُرِهِ حتى تخرج منه.

وقال ابن جريج: قال ابن عباس: السلسلة تدخل في إسته ثم تخرج من فيه، ثم يُنظمون فيها كما ينظم الجراد في العود حتّى يُشُوك. خرَّجه ابن أبي حاتم. وخرَّجه أيضًا من رواية العوفي عن ابن عباس، قال: تسلك في دُبُره حتى تخرج من منخريه حتى لا يقوم على رجليه.

وخرج ابنُ أبي الدنيا من طريقِ خلف بنِ خليفة عن أبي هاشم قال: يجعلُ لهم أوتادٌ في جهنّم فيها سلاسلٌ فتلقى في أعناقهم، فتزفر جهنّم زفرة فت ذهب بهم مسيرة خمسمائة سنة، ثم تجيء بهم في يوم، فذلك قوله: ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةً مِّمّاً تَعُدُّونَ ﴾ [الحج: ٤٧].

ومن طريقِ أشعثَ عن جعفرٍ عن سعيدِ بنِ جبيرٍ، قال: لو انفلتَ رجلٌ من أهلِ النارِ بسلسلةِ لزالت الجبالُ.

وقال جويبر عن الضحاكِ في قوله: ﴿ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَقْدَامِ ﴾ [الرحين: ١٤]، قال: يجمعُ بين ناصيتِه وقدميه في سلسلةٍ من وراء ظهرهِ.

وقال السديُّ في هذه الآيةِ: يجمعُ بين ناصيةِ الكافرِ وقدميهِ ، فتربطُ ناصيتُهُ بقدمِهِ وظهره ويفتلُ.

وذكر الأعمشُ عن مجاهد عن ابنِ عباسٍ، قال: يؤخذَ بناصيتِه وقدميه ويكسر ظهرُهُ، كما يكسرُ الحطّبُ في التنورِ.

وقال سيارُ بنُ حاتم: حدثنا مسكينُ عن حوشب عن الحسن، قال: إنَّ جهنمَ ليَغلي عليها من الدهرِ إلى يومِ القيامة يُحمى طعامُها وشرابُها وأغلالُها، ولو أنَّ غلاً منها وضع على الجبال لقصمَها إلى الماء الأسود، ولو أنَّ ذراعًا من السلسلة وضع على جبل لرضّه، ولو أنَّ جبلاً كان بينه وبين عذابِ اللَّه عزَّ وجلَّ مسيرة خمسمائة عام لذاب ذلك الجبل، وإنَّهم ليُجمعون في السلسلة من آخرِهم فتأكلُهُم النارُ وتبقى الأرواحُ.

ورواه ابنُ أبي الدنيا عن عبدِ اللَّه بن عمرَ الجشميِّ، عن المنهالِ بن عيسى العبديِّ، عن حوشب، عن الحسنِ، عن النبيِّ عَلَيْكَ فَلَكُرَهُ بمعناهُ، وزادَ في العبديِّ، عن حوشب، عن الحسنِ، عن الحسنِ، عن الخبيرِ تصرخُ والموقوفُ أشبهُ.

وقال عبدُ اللَّه بنُ الإمامِ أحمدَ: أخبرت عن سيَّارِ عن ابنِ المعزِّي ـ و كان من خيارِ الناسِ. قال: بلغني أنَّ الأبدانَ تذهبُ وتبقى الأرواحُ في السلاسلِ. وخرَّج الطبرانيُّ(۱) وابنُ أبي حاتمٍ من طريقِ منصورِ بنِ عمار، حدثنا بشيرُ ابنُ طلحةَ، عن خالدِ بن الدريكِ، عن يعْلَى بنِ منيةَ رفعَ الحديثَ إلى النبيِّ

<sup>(</sup>٢٨٧) «المعجم الأوسط» (٢٨٧).



عَلَيْهِ قال: «ينشيءُ اللَّهُ سبحانه لأهلِ النارِ سحابة سوداء مظلمة ، فيقالُ: يا أهلَ النارِ ، أيَّ شيء تطلبون ؟ فيذكرون بها سحابة الدنيا، فيقولون: يا ربَّنا الشرابُ، فتمطرُهم أغلالاً تزيدُ في أغلالاً تزيدُ في سلاسلهم، وجمراً يلتهبُ عليهم» . وخرَّجه ابنُ أبي الدنيا موقوفًا لم يرفعه .

وروى أبو جعفر الرازيُّ عن الربيع بنِ أنس عن أبي العالية وغيرُه عن أبي هريرة، فذكر قصة الإسراء بطولها وفيها قال: «ثم أتى على واد\_ يعني النبي على على صوتًا منكرًا ووجد ريحًا منتنة، فقال: ما هذا يا جبريلُُ؟» فقال: هذا صوت جهنَّم تقولُ: ربِّ آتني ما وعدتني، فقد كثرت سلاسلي وأغلالي وسعيري وحميمي وغساقي وعذابي، وقد برد قعري واشتد حرّي فآتني ما وعدتني، قال: لك كلُّ مشرك ومشركة، وكافرة وكافرة ، وكل خبيث وخبيثة وكل جبار لا يؤمن بيوم الحسابُ (۱).

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمَسًا وَلا زَمْهَرِيرًا ﴾

قال بعضُ السلف: إنَّ اللَّه تعالى وصفَ الجنَّة بصفةِ الصَّيف لا بصفة الشتاء، فقال تعالى: ﴿ فِي سِدْرٍ مَخْضُود ﴿ ﴿ وَطَلْحٍ مَّنضُود ﴿ وَظَلْ مَمْدُود الشَّهُ وَظَلْ مَمْدُود الشَّهُ وَمَاءٍ مَّسْكُوب ﴿ آَ وَقَلَ قَالَ اللَّهُ تعالى السَّاء عَلَى الْأَرَائِك لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا زَمْهَرِيرًا ﴾ في صفةِ أهل الجنة: ﴿ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِك لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلا زَمْهَرِيرًا ﴾ [الإنسان: ١٣] فنفَى عنهم شدة الحرِّ والبرد. قال قتادةُ: علم اللَّهُ أنَّ شدَّة الحرِّ

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۹۷ \_ ۲۰۲).



تؤذي، وشدة البردِ تؤذي، فوقاهم أذاهما جميعًا(١).

#### \* \* \*

جاء في حديث مرفوع: «إنَّ زمهريرَ جهنَّمَ بيت يتميزُ فيه الكافرُ من بردهِ» يعني: يتقطع ويتمزَّعُ.

وروى ابنُ أبي الدنيا من طريقِ الأعمشِ عن مجاهد، قال: إنَّ في النارِ لزمهريرًا يغلونَ فيه فيهربون منها إلى ذلك الزمهريرِ، فإذا وقعوا فيه حطمَ عظامَهم حتى يُسمع لها نقيضٌ.

وعن ليثٍ عن مجاهدٍ، قالَ: الزمهـريرُ الذي لا يستطيعون أن يذوقُوه من بردِه .

وعن قابوس بنِ أبي ظبيانَ عن أبيه، عن ابنِ عـباس، قال: يستغيثُ أهلُ النارِ من الحرِّ فيغوثونَ بريحٍ باردةٍ يصدعُ العظامَ بردُها فيسألون الحرَّ.

وعن عبد اللَّه بنِ عميرٍ، قالَ: بلغني أنَّ أهلَ النارِ يسألون خازنَها أن يخرجَهُم إلى جانبِهَا، فيخرجُهم فيقتلَهُم البردُ والزمهريرُ حتى يرجعُوا إليها فيدخلوها مما وجدوا من البرد.

وروى أبو نعيم بإسنادِهِ عن ابنِ عباسٍ أنَّ كعبًا قال: إنَّ في جهنَّم بردًا هو الزمهريرُ يسقطُ اللّحمَ حتى يستغيثُوا بحرِّ جهنَّمَ.

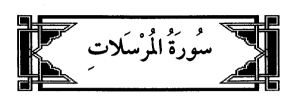
ورُويَ عن ابنِ مسعودٍ قال: الزمهريرُ: لونٌ من العذابِ.

وعن عكرمةً، قال: هو البردُ الشديدُ.

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (٥٦٥).

ورُويَ عن زبيد الياميِّ أنه قام ليلةً للتهجد فعمد إلى مطهرة له قد كان يتوضأ فيها، فغسل يده ثم أدخلها في المطهرة، فوجد الماء الذي فيها باردا بردا شديدا، قد كاد أن يجمد، فذكر الزمهرير ويده في المطهرة، فلم يخرج يده من المطهرة حتى أصبح فجاءته الجارية وهو على تلك الحال، فقالت: ما شأنُك يا سيدي لم تصل الليلة كما كنت تصلي، قال: ويحك إني أدخلت يدي في هذه المطهرة فاشتد علي برد الماء فذكرت به الزمهرير، فوالله ما شعرت بشدة برده حتى وقفت علي ، انظري لا تخبري بهذا أحداً ما دمت حيا، فما علم بذلك أحد حتى مات رحمه الله (۱).

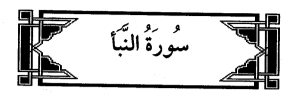
<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٧٣ \_ ٧٤).



قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ كَفَاتًا ﴾ كَفَاتًا ﴾

أي: نكفتُهم ونضمُّهم ونجمعُهم وهم أحياءٌ على ظهرِها، وإذا ماتُوا ففي بطنها (١) .

 <sup>(</sup>١) "فتح الباري" (٥/١١٧).



#### قوله تعالى: ﴿ لا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلا شَرَابًا وَغَسَّاقًا ﴿ ثَكَ جَزَاءً وِفَاقًا ﴾ إلاَّ حَميمًا وَغَسَّاقًا ﴿ ثَكَ جَزَاءً وِفَاقًا ﴾

وروي عن ابن عباس، قال: يستغيث أهل النار من الحَرِّ في عاثون بريح باردة يُصدَّ العظام بَرْدُها، فيسألون الحرَّ. وعن مجاهد، قال: يهربون إلى الزمهرير، فإذا وقعُوا فيه حطَّم عظامهم حتى يُسمع لها نَقيضٌ، وعن كعب، قال: إنَّ في جهنَّم بردًا هو الزَّمهريرُ، يُسقِطُ اللحم حتى يستغيثوا بِحرً جهنَّم.

وعن عبد الملك بن عُمير، قال: بلغني أنَّ أهلَ النارِ سألوا خازنَها أن يخرجَهُم إلى جانبها فأخرِجوا فقتلَهُم البَرْدُ والزمهريرُ، حتى رجعُوا إليها فدخلُوها عَّا وجدُوا من البَرْد، وقد قال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ لا يَدُوقُونَ فِيهَا بَرْدَا وَلا شَرَابًا ﴿ لا يَدُوقُونَ فِيهَا وَعَسَّاقًا ﴿ وَلا شَرَابًا ﴿ لا يَدُوقُونَ فِيهَا وَعَسَّاقًا ﴿ وَلا شَرَابًا ﴿ لا يَدُوقُونَ فِيهَا اللَّهُ وَلا شَرَابًا ﴿ لا يَدُوقُوهُ حَمِيمًا وَعَسَّاقًا ﴿ وَلَا شَرَابًا وَقَالَ اللَّهُ الله عَلَى: ﴿ هَذَا قَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَعَسَّاقً ﴾ [ص:٥٠].

قال ابنُ عباس: الغسسَّاقُ: الزَّمْهريرُ البارِدُ الذي يُحرِقُ من بَرْدِهِ. وقال مجاهدٌ: هو الذي لا يستطيعون أن يذوقوه من برده. وقيلَ: إنَّ الغسَّاقَ الباردُ المنتنُ؛ أجارنا اللَّهُ تعالى من جهنَّم بفضلِهِ وكرمِهِ (١) .

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٥٦٨).



اعلم أن تفاوت أهلِ النارِ في العذابِ هو بحسب تفاوت أعمالِهِم التي دخلُوا بها النارَ، كما قال تعالى: ﴿وَلَكُلِّ دَرَجَاتٌ مِّماً عَملُوا﴾ [الانعام:١٣٢]، وقال تعالى: ﴿جَزَاءً وِفَاقًا﴾ [النباء:٢٦]، قال أبنُ عباسٍ: وافق أعمالَهُم، فليس عقابُ من تغلظ كفرهُ وأفسدَ في الأرضِ ودعا إلى الكفرِ كمن ليس كذلك.

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفْسدُونَ ﴾ [النحل:٨٨].

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ [غانر:٤٦] .

وكذلك تفاوتُ عـذابِ عصاةِ الموحدينَ في النارِ بحسبِ أعمالِهِم، فليس عقوبة أهلِ الكبائرِ كـعقوبةِ أصحابِ الصغائرِ، وقد يخفف عن بعضهِم العذابُ بحسنات أُخرَ له أو بما شاءَ اللَّهُ من الأسباب، ولهذا يموتُ بعضهم في النارِ، كما سيأتي ذكرُهُ فيما بعدُ، إن شاء اللَّه تعالى.

وأما الكفار إذا كانَ لهم حسناتٌ في الـدنيا من العدلِ والإحسانِ إلى الخلقِ فهل يخففُ عنهم بذلكَ من العذابِ في النارِ أم لا؟

هذا فيه قولان للسلف وغيرهم: أحدُهُما: أنه يخفف عنهم بذلك أيضًا، وروى ابن لهيعة عن عطاء بن دينار عن سعيد بن جبير معنى هذا القول، واختاره أبن جرير الطبري وغيره.

وروى الأسودُ بنُ شيبانَ عن أبي نوفلِ قال: قالتْ عائشةُ: يا رسول اللَّه أينَ عبدُ اللَّه بنُ جدعان؟ قال: «في النار» فجزعتْ عائشةُ واشتدَّ عليها، فلمَّا رأى رسولُ اللَّه عَلَيْ ذلك قال: «يا عائشةُ ما يشتدُّ عليك من هذا؟» قالت: بأبي أنتَ وأمِّي يا رسولَ اللَّه، إنه كان يطعمُ الطعامَ ويصلُ الرَّحمَ، قال: «إنه يهونُ

عليه بما قلتٍ» خرَّجه الخرائطيُّ في كتابِ «مكارم الأخلاقِ» وهو مرسلٌ.

وروى عامرُ بنُ مدرك الحارثيُّ عن عتبة بنِ اليقظانَ عن قيسِ بنِ مسلمٍ، عن طارق بنِ شهاب، عن عبد اللَّه بنِ مسعود قال: قالَ رسولُ اللَّه عَلَيْ: "ما أحسنَ من محسن كافر أو مسلمٍ، إلا أثابَهُ اللَّه عزَّ وجلَّ في عاجلِ الدنيا أو ادخر له في الآخرة "قلنا: يا رسولُ اللَّه، ما إثابَةُ الكافرِ في الدنيا؟ قال: "إن كان قد وصلَ رحمًا أو تصدَّق بصدقة أو عمل حسنة أثابَهُ اللَّه المالَ والولدَ والصِّحة وأشباهَ ذلك "قلنا: فما إثابةُ الكافرِ في الآخرة، قال: "عذابًا دونَ العذاب "ثم تلا: ﴿أَدْخُلُوا آلَ فَرْعُونَ أَشَدُ الْعَذَاب ﴾ [غافر: ٢٤]، خرَّجه ابنُ أبي حاتم، والخرائطيُّ والبزارُ في فرعُونَ أَشَدُ الْعَذَاب ﴾ [غافر: ٢٤]، خرَّجه ابنُ أبي حاتم، والخرائطيُّ والبزارُ في «مسنده " والحاكمُ في "المستدرك " وقالَ: صحيح الإسناد، وخرَّجهُ البيهقيُّ في كتاب "البعث والنشور" (١) وقال: في إسنادِه نظرٌ انتهى، وعتبةُ بنُ يقظانَ تكلَّم فيه بعضهُم.

وقد سبقت الأحاديث في تخفيف العذاب عن أبي طالب بإحسانه إلى النبي على النبي على النبي على النبي على الطبراني (٢٠ بإسناد ضعيف عن أم سلمة أنّ الحارث بن هشام أتى النبي على وم حجة الوداع: فقال: إنّك تحث على صلة الرحم، والإحسان وإيواء اليتيم وإطعام الضعيف والمسكين، وكل هذا كان يفعله هشام ابن المغيرة، فما ظنّك به يا رسول اللّه؟ قال: «كل قبر لا يشهد صاحبه أن لا إله إلا اللّه فهو حفرة من حفر النار، وقد وجدت عمّي أبي طالب في طمطام من النار، فأخرجه اللّه بمكانه مني وإحسانه إلي فجعله في ضحضاح من النار».

والقولُ الثاني: أن الكافرَ لا ينتفعُ في الآخرةِ بشيءٍ من الحسناتِ بـحالٍ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: البيهقي في «البعث والنشور» (١٥)، والحاكم في «المستدرك» (٢/٣٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (۷۳۸۹).



ومن حجة أهلِ هذا القولِ قولُهُ تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّنثُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣].

وقولُهُ تعالى: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفِ لِا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ [إبراهيم:١٨]. ونحوُ هذه الآياتِ.

وفي "صحيح مسلم" (١) عن أنس عن النبي على الله لا يظلم مؤمنًا حسنة يعطَى بها في الدنيا ويجزى بها في الآخرة، وأمَّا الكافرُ فيطعَمُ بحسنات ما عملَ بها للّه في الدنيا حتّى إذا أفضَى إلى الآخرة لم تكن له حسنة يُجزى بها"، وفي رواية له أيضًا (٢) : "إنَّ الكافر إذا عمل حسنة أطعم بها طعمة في الدنيا، وأما المؤمن فإنَّ اللّه يدخرُ له حسناته في الآخرة، ويعقبُ له رزقًا في الدنيا على طاعته» (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٨/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) السابق.

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (١٤٢ \_ ١٤٤).

## سُورَةُ التَّكُويرِ

### قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ ﴾

روى الإمامُ أحمدُ (١) بإسناد فيه نظرٌ عن يَعْلَى بنِ أميَّة ، عن النبيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «البحرُ هو جهنَّمُ» فقالُوا ليَعْلَى ، قال: ألا ترون أنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ يقول: ﴿ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ﴾ [الكهف:٢٩] ، والذي نفسُ يعْلَى بيده لا أدخلُها أبدًا حتى أُعرَضَ على اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ حتَّى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ متَى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةٌ متَى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةً متَى ألقى اللَّه عزَّ وجلَّ ، ولا يصيبني منها قطرةً متَى ألقى اللَّه عزَّ وحلًا ، وهذا إن ثبتَ فَالمِوادُ به أنَّ البحار وتزاد في نار جهنَّ م.

وقد فسَّر غيرُ واحدٍ من السلفِ قولَه تعالى: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتُ ﴾ [التكوير:٦] بنحو هذا.

وروى المباركُ بنُ فضالةَ عن كثيرٍ أبي محمدٍ عن ابنِ عباسٍ، قال: تسجرُ حتى تصير نارًا.

وروى مجاهدٌ عن شيخ من بجيلة عن ابن عباس ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴾ قال: تكورُ الشمسُ والقمرُ والنجومُ في البحرِ فيبعثُ اللَّهُ عليها ريحًا دبورًا فتنفخه حتى يرجع نارًا. خرَّجه ابنُ أبي الدنيا وابنُ أبي حاتم.



عن ابنِ عباس في قولِهِ تعالى: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ [التوبة: ٤٩] قال: هو هذا البحرُ تنتثرُ الكواكبُ فيه وتكوَّرُ الشمسُ والقمرُ فيكونُ هو جهنَّمُ.

ورَوى ابنُ جرير بإسناده عن سعيد بن المسيب عن علي ً أنه قال رجلٌ من اليهود: أينَ جهنم؟ قال: البحر، قال علي ً: ما أراه إلا صادقًا، قال تعالى: ﴿ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ [الطور: ٦] وقال: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتُ ﴾ [التكوير: ٦].

ورواه آدمُ بنُ أبي إياسٍ في «تفسيرِه» عن حماد بن سلمة عن داود بنِ أبي هند عن سعيد بنِ المسيب، قال: قال علي ليه ودي أين جهنم؟ قال: تحت البحر، قال علي أن صدق ثم قرأ: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ ﴾ وخرَّجه في مواضع أُخرَ منه، وفيه ثمَّ قرأ ﴿ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم بإسناده عن أبي العالية عن أبي بن كعب ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴾ [التكوير:٦] قال: قالت الجنُّ للإنس: نأتيكُم بالخبر، فانطلقُوا إلى البحر فإذا هو نارٌ تأجج .

وعِن ابنِ لهيعةَ عن أبي قبيلٍ قال: إنَّ البحرَ الأخضرَ هو جهنَّمُ.

وروى أبو نعيم بإسناده عن كعب في قول له تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضُ غَيْرً اللَّهُ وَتبدلُ السّماواتُ فتصيرُ جنانًا، وتبدلُ الأَرْضُ وَالسّمَوَاتُ ﴾ [إبراهيم:٤١] قال: تبدلُ السّماواتُ فتصيرُ جنانًا، وتبدلُ الأرضُ فيصير مكانَ البحرِ النارُ. وقد سبق عن ابنِ عباسٍ أنه قال: النارُ سبعةُ أبحرِ مطبقةٌ.

وروى عن عبد اللَّه بن عمرٍ و ظَيْثُ أنه قال: لا يتوضأ بماءِ البحر لأنه طبقُ جهنَّمَ. حهنَّمَ، وكذا قال سعيدُ بنُ أبي الحسنِ أخو البصريِّ: البحرُ طبقُ جهنَّمَ.

وفي «سننِ أبي داود» (١) عن عبدِ اللَّهِ بنِ عـمرو وَ النَّهِ عَن النبيِّ عَلَيْكَةٍ قال: «لا يركبُ البحر الا حاجُ أو معتمرٌ أو غاز في سبيلِ اللَّه، فإنَّ تحت البحرِ ناراً وتحت النار بحراً».

وخرَّج ابنُ أبي حاتم بإسناده عن معاوية بن سعيد، قال: إنَّ هذا البحر \_ \_ يعني بحر الروم \_ وسط الأرض، والأنهار كلها تصب ُ فيه، والبحرُ الكبيرُ يصب ُ فيه، وأسفلُهُ آبارٌ كلها مطبقةٌ بالنحاس، فإذا كان يوم القيامة أسجر .

وذكر ابن أبي الدنيا عن العباس بن يزيد البحراني، قال: سمعت الوليد ابن هشام وقلت له: عمن أخذت هذا؟ قال: عن رجل من أهل الكتاب أسلم فحسن إسلامه ، قال: لما التقم الحوت يونس عليه السلام جال به الأبحر السبعة، فلما كان آخر ذلك انتهى به الحوت إلى قعر البحر، موضع يلي قعر جهنم، فسبح يونس في بطن الحوت، فسمع قارون تسبيحه وهو في النار، وذكر بقية الخبر.

وروى قيسُ بنُ الربيعِ عن عبيدِ المكتبِ، عن مجاهد، عن ابنِ عمرَ وطي الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن النبيّ عَلَيْهُ: "إنَّ جهنَّم محيطةٌ بالدنيا، وإنَّ الجنةَ مِنَ ورائه، فلذلك كان الصراطُ على جهنّم طريقًا إلى الجنة» غريبٌ منكرٌ.

وقد رُوي عن بعضهم ما يدلُّ على أن النارَ في السماء، وروى مجاهدٌ قال في قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الدَاريات:٢٢] قال: الجنةُ والنارُ، وكذا قال جويبرٌ عن الضحاكِ.

وروى عاصمٌ عن زر عن حذيفة أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «أوتيتُ بالبراق فلم نزايلُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (٢٤٨٩).

طرفَه أنا وجبريلُ حتَّى أتينا بيتَ المقدس، وفُتحتْ لنا أبوابُ السماء، ورأيتُ الجنةَ والنارَ» خرَّجه الإمامُ أحمدُ وغيرُه (١)، قال في روايةِ المروذيِّ وفي حديثِ حذيفةَ أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «رأيتُ ليلةَ أُسري بي الجنةَ والنارَ في السماءِ فقرأتُ هذه الآية: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات:٢٢] فكأنِّي لم أقرأها قط» وهو تصديقٌ لما قاله حذيفةُ، نقله عنه الخلاَّلُ في كتابِ «السنة»، وهذا اللفظُ الذي احتجَّ به الإمامُ أحمدُ لم نقفْ عليه بعدُ في حديثه وإنما رُوىَ عنه ما تقدَّم.

ورُوي عن حذيفة أنه قال: واللَّه ما زال البراقُ حتَّى فُتحتُ لهما أبوابُ السماء ورأيا الجنة والنارَ، ووعد اللَّهُ الآخرة أجمع ولم يرفعُهُ، وهذا كلُّه ليس بصريح في أنَّه رأى النارَ في السماء كما لا يَخْفى.

وأيضًا فعلى تقدير صحة ذلك اللفظ لا يدلُّ على أنَّ النارَ في السماء، وإنما يدلُّ على أنَّ النارَ في السماء، وإنما يدلُّ على أنه رآها وهو في السماء والميتُ يرى في قبرِهِ الجنةَ والنارَ وليست الجنةُ في الأرض.

وقد رأى النبيُّ عَلَيْكُ في صلاة الكسوف الجنة والنار وهو في الأرض (٢)، وكذلك في بعض طرق حديث الإسراء \_ حديث أبي هريرة \_ أنَّه مرَّ على أرضِ الجنة والنار في مسيره إلى بيت المقدس، ولم يدلَّ شيءٌ من ذلك على أنَّ الجنة في الأرض، فحديثُ حذيفة إن ثبت أنه رأى الجنة والنار في السماء، فالسماء فرفٌ للرؤية لا للمرئيِّ، واللَّه أعلم .

وفي حديثِ أبي هارون العبديِّ، وهو ضعيفٌ جدا عن أبي سعيد،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحــمد (٥/ ٣٩٠، ٣٩٤)، والترمذي (٣١٤٧)، والنسائي في «الكبــرى»، كما في «تحفة الأشراف» (٣٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ١٤، ١١٨)، (٢/ ٤٥)، ومسلم (٣/ ٣٤).

الخدريِّ في صفة الإسراء أنه ﷺ رأى الجنة والنارَ فوق السماواتِ، ولو صحَّ لحُمل على ما ذكرناه أيضًا.

وقد روى المقاضي أبو يعلى بإسناد جيد عن أبي بكر المروذيِّ أنَّ الإمامَ أحمدَ فسَّر له من القرآن آيات متعددة، فكانَ مما فسَّره له قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِرَتُ ﴾ قال: أطباق النيران ﴿ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ [الطور: ٢] قال: جهنَّم، وهذا يدلُّ على أنَّ النارَ في الأرض، بخلافِ ما رواه الخللَّلُ عن المروذي، واللَّه أعلم.

وأما المرويُّ عن مجاهد، فقد تأوَّلهُ بعضُهم على أنَّ المرادَ أن أعمالَ الجنة والنارِ مقدرةٌ في السماءِ من الخيرِ والشرِّ، وقد صرَّحَ بذلك مجاهدٌ في رواية أخرى عنه.

وقد ورد في بعض طرق حديث الإسراء أنه ﷺ رأى جهنم في طريقه إلى بيت المقدس بيت المقدس، ورُوي عن عبادة بن الصامت أنه وقف على سور بيت المقدس الشرقي يبْكي، وقال: ها هُنا أخبرنا رسولُ اللَّه ﷺ أنه رأى جهنَّم (١).

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِرَتُ ﴿ آَنَ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِرَتُ ﴿ آَنُ وَإِذَا الْجَنَّةُ لَا أَحْضَرَتُ ﴾ الْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ ﴿ آَنَ ﴾

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِرَتُ ﴿ آلَ وَإِذَا الْجَنَّةُ أَزْلِفَتْ ﴿ آلَ عَلَمَتْ نَفْسٌ مَا أَحْضَرَتُ ﴾ والتخفيف، أحضرَتُ ﴾ والتخفيف، وأحضرَتُ ﴾ والتخفيف، قال الزجاجُ: المعنى واحدٌ، إلا أنَّ معنى المشددِ أوقدتْ مرةً بعد مرةٍ.

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٤٥ \_ ٤٩).



قال قتادةُ: ﴿ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِرَتْ ﴾ أوقدتْ، وقال السُّديُّ: أحميتْ، وقال سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةَ: يسعرُها غضبُ اللَّهِ وخطايا بني آدمَ. خرَّجه ابنُ أبي حاتم.

وهذا يقتضى أنَّ تسعير جهنَّم حيثُ سعرت إنما سعرت بخطايا بني آدم التي تقتضي غضب اللَّه عليهم، فتزداد جهنَّم حينئذ تلهبًا وتسعُّرًا، وهذا كما أن بناء دور الجنة غرس الأشجار يحصل بأعمال بني آدم الصالحة من الذكر وغيره، وكذلك حُسن ما فيها من الزوجات وغيرهنَّ يتزايد بتحسين الأعمال الصالحة، فكذلك جهنَّم تسعر وتنزداد آلات العذاب فيها بكثرة ذنوب بني آدم وخطاياهم وغضب الربِّ تعالى عليهم.

نعوذُ باللَّه من غضبِ اللَّه ومن النارِ وما قرَّب إليها من قولٍ وعملٍ بِمنِّهِ وكرمه (١) .

#### \* \* \*

## قوله تعالى: ﴿ فَلا أُقْسمُ بِالْخُنَّسِ ﴾

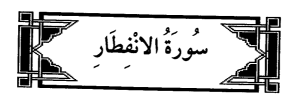
انخنستُ: أي: توارَيْتُ، واختفيتُ منه، وتأخّرتُ عنه، ومنه: الوَسْواسُ الحُنّاسُ، وهو الشيطانُ، إذا غَفَلَ العبدُ عن ذِكْرِ اللَّهِ وَسُوَسَ له، فإذا ذَكَر اللَّه خَنَسَ وتأخّر.

ومنه سُميِّت النجومُ خُنَّسًا، قال تعالى: ﴿ فَلا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ﴾ [التكوير:١٥]،

<sup>(</sup>١) «التخويف من النار» (٧٧).

وانخِناسُها: رُجُوعُها وتوارِيها تحت ضوءِ الشَّمسِ، وقيل: اختفاؤها بالنهار (١).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/ ٣٤٤).



## قوله تعالى: ﴿ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾

وقولُهُ ﷺ: "إنَّ خلق أحدكُم يُجمعُ في بطنِ أمَّه أربعينَ يومًا نطفةً" (١) قد رُوي تفسيرُهُ عن ابنِ مسعود، ولا عمشُ عن خيثَمة ، عن ابنِ مسعود، قال: إنَّ النطفة إذا وقعتْ في الرَّحِم، طارتْ في كلِّ شعر وظُفر، فتمكثُ أربعينَ يومًا، ثم تنحدرُ في الرَّحِم فتكونُ علقة ، قال: فذلك جمعُها. خرَّجه ابنُ أبي حاتم وغيره .

وروي تفسيرُ الجمع مرفوعًا بمعنى آخر، فخرَّج الطبرانيُّ(٢) ، وابنُ منده في كتابِ «التوحيد» من حديث مالك بنِ الحويرثِ أنَّ النبيَّ عَيَّكِيْ قال: «إنَّ اللَّه تعالى إذا أرادَ خلق عبد، فجامع الرَّجُلُ المرأة، طار ماؤه في كلِّ عرْق وعضو منها، فإذا كان يوم السابع جمعه اللَّهُ، ثم أحضره كلَّ عرق له دون آدم: ﴿ فِي أَيِ صُورَة مَا شَاءَ رَكَبُكَ ﴾ [الانفطار:٨].

وقال ابن منده: إسناده متصل مشهور على رسم أبي عيسى والنسائي ً وغيرهما.

وخرَّج ابنُ جريرٍ (٣) وابنُ أبي حاتمٍ، والطبرانيُّ من روايةٍ مُطَهَّرِ بنِ الهيثمِ،

أخرجه: البخاري (٤/ ١٣٥، ١٦١)، ومسلم (٨/ ٤٤).

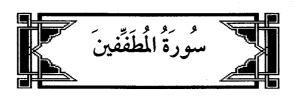
<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١٩/ ٢٩٠)، و«الصغير» (١٠٠)، و«الأوسط» (١٦١٣).

عن موسى بن علي بن رباح، عن أبيه، عن جدّ أنَّ النبي عَلَيْهِ قال لجدّ الله فلانُ، ما وُلِدَ لك؟ قال: يا رسولَ الله، وما عَسَى أن يولَدَ لي؟ إمَّا غلامٌ وإمّا جاريةٌ، قال: «فمَنْ يشبهُ؟» قال: من عسى أن يشبه؟ يشبه أمَّه أو أباه، قال: فقال النبيُّ عَلَيْهِ: «لا تقولنَّ كذا، إن النطفة إذا استقرت في الرَّحم، أحضرها الله كلَّ نسب بينها وبين آدم، أما قرأت هذه الآية: ﴿ فِي أَيِّ صُورَة مًا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾ [الانفطار:٨]، قال: «سلكك» وهذا إسنادٌ ضعيفٌ.

ومطهرُ بنُ الهيشمِ ضعيفٌ جدا، وقال البخاريُّ: هو حديثٌ لم يصحَّ، وذكر بإسنادِهِ عن موسى بن علي عن أبيه أنَّ أباهُ لم يُسلِم إلا في عهدِ أبي بكرِ الصدِّيقِ يعني: أنه لا صحبة له.

ويشهدُ لهذا المعنى قولُ النبيِّ ﷺ للذي قال له: ولَدتِ امرأتي غُلامًا أسودَ: «لعله نزعه عرقٌ»(١).

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ١٣٦ \_ ١٣٧).



## قوله تعالى ﴿ إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ ﴾

روى عطيةُ عن ابنِ عباسٍ، قال: الجنةُ في السماء السابعةِ، ويجعلُها اللَّهُ حيثُ يشاءُ يومَ القيامةِ، وجهنَّم في الأرضِ السابعةِ، خرَّجه أبو نعيم.

وخرَّج ابنُ منده من حـديثِ أبي يحيى القتاتِ عن مـجاهد، قال: قلتُ لابنِ عباسٍ: أين الجنَّةُ؟ قـال: فوقَ سبع سماواتٍ، قـلتُ: فأين النارُ؟ قال: تحتَ سبع أبحرٍ مطبقةٍ.

وروى البيه قي بإسناد فيه ضعف عن أبي الزعراء عن ابن مسعود، قال: الجنّة في السماء السابعة العليا، والنارُ في الآرض السابعة السفلَى، ثمّ قرأ: ﴿إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عَلِيّينَ ﴾ [المطففين: ١٨] و ﴿إِنَّ كِتَابَ الْفُجّارِ لَفِي سَجّينٍ ﴾ [المطففين: ٧]، وخرّجه ابن منده وعنده: «فإذا كان يوم القيامة جعلَها اللّه حيث شاء».

وقال محمد ُ بنُ عبد اللَّه بن أبي يعقوبَ، عن بشرِ بنِ شغاف، عن عبدِ اللَّهِ بنِ سلامٍ، قال: إنَّ الجنَّةَ في السماءِ، وإنَّ النارَ في الأرضِ، خرَّجه ابنُ خزيمة وابنُ أبي الدنيا.

ورَوى ابنُ أبي الدنيا بإسناده، عن قتادة، قال: كانُوا يقولونَ: إنَّ الجنَّةَ في السمواتِ السبع، وإنَّ جهنَّم لفي الأرضينَ السبع.

وروى ورَقَاءُ عن ابنِ أبي نجيح عن مجاهد: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا

تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٧]، قال: الجنةُ في السماء، وقد استدلَّ بعضُهم لهذا بأنَّ اللَّهَ تعالى أخبر أنَّ الكفار يُعرضونَ على النارِ غدوًّا وعشيًّا \_ يعني في مدة البرزخ \_ وأخبر أنه لا تُفتَّح لهم أبواب السماء، فدلَّ على أنَّ النارَ في الأرض، وقال تعالى: ﴿كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِينٍ ﴾ [المطففين: ٧].

وفي حديث البراء بن عازب عن النبي على صفة قبض الروح، قال في روح الكافر: «حتَّى ينتهُوا بها إلى السماء الدنيا فيستفتحون فلا يُفتح له» ثم قرأ رسولُ اللَّه عَلَيْهُ: ﴿ لا تُفتَّحُ لَهُمْ أَبُوابُ السَّمَاءِ وَلا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمَّ الْخِيَاطِ ﴾ [الاعراف: ٤٠]، قال: «يقولُ اللَّه تعالى: اكتبُوا كتابه في سجين في الأرض السُّفلى» قال: «فتُطرحُ روحُه طرحًا» خرَّجه الإمامُ أحمدُ وغيرُه (١).

وعن أبي هريرة عن النبي عَيَّالِيً في صفة قبض الروح وقال في روح الكافر: «فتخرج كأنتن ريح جيفة، فينطلقون به إلى باب الأرض فيقولون ما أنتن هذه الريح، كلما أتوا على أرض قالُوا ذلك، حتى يأتُوا به إلى أرواح الكفار» خراجه ابن حبان والحاكم وغيرهما(٢).

وقال عبدُ اللَّهِ بنُ عمرِو بنِ العاصِ وَلَيْكُ : أرواحُ الكفارِ في الأرضِ السابعة (٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲۸۷/۶، ۲۸۸، ۲۹۷)، وأبو داود (۳۲۱۲)، وابن ماجه (۱۰٤۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النسائي (٨/٤)، وكذلك في «الكبرى» كما في «تحـفة الأشراف» (١٤١٢٩٠)، وابن حبان (٣٠١٤)، والحاكم (٣٠٣١).

<sup>(</sup>٣) «التخويف من النار» (٤٤ \_ ٤٥).

قوله تعالى: ﴿ كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسَبُونَ ﴿ نَهُ عَنَ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذَ لَمَحْجُوبُونَ ﴿ ثَا اللهِ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذَ لَمَحْجُوبُونَ ﴿ ثَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وأعظمُ عـذابِ أهلِ النارِ حـجابُهم عن اللّه عـز وجل ، وإبعادُهم عنه ، وإعراضُه عنهم ، وسخطُه عليهم ، كـما أن رضوان اللّه على أهلِ الجنة أفضلُ من كلّ نعيم الجنة ، وتجليه لهم ورؤيتهم إيّاهُ أعظمُ من جـميع أنواع نعيم الجنة ، قال اللّه تعالى: ﴿كَلاّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مّا كَانُوا يَكْسُبُونَ ﴿ كَلاّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴿ كَلاّ بَلْهُمْ لَصَالُوا الْجَعِيم ﴿ لَن كُلْبُونَ عَن العذابِ : عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴿ عَن العذابِ : عَن رَبّهِم عنه ، ثم صليهم الجحيم ، ثم توبيخُهم بتكذيبهم به في الدنيا ، ووصفهم بالرانِ على قلوبهم ، وهـو صدأ الذنوب الذي سـود قلوبهم ، فلم وحسن إليها بعد ذلك في الدنيا شيءٌ من معرفة اللّه ولا من إجلاله ومهابته وخشيته ومحبته ، فكما حجبت قلوبهم في الدنيا عن اللّه حجبوا في الآخرة عن رؤيته ، وهذا بخلاف حال أهل الجنة .

قال اللّه تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ وَلا يَرْهَقُ وَجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلا ذِلّةٌ ﴾ [يونس:٢٦]، والذي أحسنوا هم أهلُ الإحسان، والإحسان أن يعبد العبد ربّه كانّه يراه، كما فسره النبي عَيَالِيَةً لما سأله عنه جبريل عليه السلام (١١)، فجعل جزاء الإحسان الحسنى: وهو الجنّة، والزيادة: وهي النظر إلى وجه اللّه عزّ وجلّ، كما فسره بذلك رسولُ اللّه عَيَالِيَّةً في حديث صهيب (٢) وغيره.

أخرجه: مسلم (٢٨/١)، وأحمد (٢٨/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (١١٢/١)، وأحمد (٣٣٢/٤)، وابن ماجه (١٨٧).

قال جعفرُ بنُ سليمانَ: سمعتُ أبا عمرانَ الجونيَّ قال: إنَّ اللَّه لم ينظرُّ اللَّه إلى إنسانِ قطُّ إلا رحِمَهُ، ولو نظرَ إلى أهلِ النارِ لرحمَهُم، ولكن قضَى أن لا ينظرَ إليهم.

وقال أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: حدثنا أحمدُ بنُ موسى عن أبي مريم، قال: يقولُ أهلُ النارِ: إلهنا ارضَ عنَّا وعـنَّبْنا بأيِّ نوعٍ شعثتَ من عـنابِك، فـإن غضبك أشدُّ علينا من العذاب الذي نحنُ فيه، قـال أحمدُ: فحدثتُ سليمانَ ابنَ أبي سليمانَ، فقال: ليس هذا كلامُ أهلِ النارِ، هذا كلامُ المطبعينَ للَّه، قال: فحدثتُ به أبا سليمانَ، فقـال: صدق سليمانُ بنُ أبي سليمانَ وسليمانُ وهو ولدُ أبي سليمانَ الدرانيِّ، وكان عارفًا كبيرَ القدرِ رحمه اللَّهُ وما قاله حقَّ، فإنَّ أهلَ النارِ جهالٌ لا يتفطنونَ لهذا، وإن كان في نفسه حقًّا، وإنّ من ععرف هذا من عرف اللَّهُ وأطاعَهُ، ولعلَّ هذا يصدرُ من بعضِ من يدخلُ النارَ من عصاة الموحدينَ، كما أن بعضهُم يستغيثُ باللَّه لا يستغيثُ يؤمرُ به إلى النارِ يتشفع إلى اللَّه بعرفته فينجيهِ منها.

قال أبو العباس بنِ مسروق: سمعتُ سويدً بنَ سعيد يقولُ: سمعتُ الفضيلَ بنَ عياض، يقولُ: يوقفُ رجلٌ بين يدي اللَّه عزَّ وجلَّ، لا يكونُ معه حسنةٌ، فيقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ: اذهبْ هل تعرفُ أحدًا من الصالحينَ أغفرُ لكَ بمعرفته، فيذهبُ فيدورُ مقدارَ ثلاثين سنة فلا يرى أحدًا يعرفُهُ، فيرجعُ إلى اللَّه عزَّ وجلَّ: يا ربِّ لا أرى أحدًا، فيقولُ اللَّه عزَّ وجلَّ: اذهبُوا به إلى النارِ، فتتعلقُ به الزبانيةُ يجرُّونه، فيقولُ: يا ربِّ إن كنتَ تغفر الى بمعرفة المخلوقينَ فإني بوحدانيتكَ أنت أحقُّ أن تغفر كي، فيقولُ اللَّهَ



للزبانية: ردُّوا عارفي لأنه يعرفني واخلعُوا عليه خلع كرامتي، ودعُوه يتبحبح في رياضِ الجُنَّةِ، فإنه عارفٌ بي وأنا له معروف (١٣).

#### \* \* \*

قال اللَّه تعالى في حقِّ الفجارِ: ﴿كُلاَّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ كَلاَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمِ ﴿ لَنَ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمِ ﴿ لَنَ ثُمَ اللَّهُ عَن رَبِّهِم بَهِ تُكَذَّبُونَ ﴾ فوصفَهُم بأنَّ كسبَهُم رانَ على قلوبِهِم، والرانُ هُو مَا يعلُو على القلبِ من الذنوبِ من ظلمة المعاصي وقسوتها، ثمَّ ذكرَ جزاءَهُم على ذلكَ وهو ثلاثة أنواع: الحجابُ عن ربِّهم، ثم صَلْيُ الجحيم، ثم التوبيخُ.

فأعظم عـذابِ أهلِ النارِ حجابُهم عن ربِّهم عـزَّ وجلَّ، ولَمَّا كانتْ قلوبُهم في الدنيا مظلمـةُ قاسيةٌ لا يصلُ إليـها شيءٌ من نورِ الإيمانِ وحقائقُ الـعرفانِ كان جزاؤهم على ذلكَ في الآخرةِ حجابَهم عن رؤية الرحمنِ.

قال بعضُ العارفين: « من عرفَ اللَّهَ في الدنيا، عرِفَهُ بقدرِ تعرُّفِهِ إليه، وتجلَّى له في الآخرة بقدرِ معرفتهِ إياه في الدُّنيا فرأوه في الدنيا رؤيةَ الأسرارِ، ورأوه في الآخرة رؤيةَ الأبصارِ، فمنْ لا يراهُ في الدنيا بسرهِ لسرهِ، لا يراهُ في الآخرة بعينه» انتهى.

فخـوفُ العارفينَ في الدنيا من احـتجابِهِ عن بصـائرِهِم، وفي الآخرةِ من احتجابِهم عن أبصارِهم ونواظرِهم.

وكتبَ الأوزاعيُّ إلى أخٍ له: «أما بعد: فإنَّه قدْ أحيطَ بك من كلِّ جانبٍ،

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (١٥٥ \_ ١٥٦).

واعلمْ أنّه يسَارُ بك في كلِّ يومٍ وليلةٍ ، فاحذرِ اللَّهَ والمقامَ بين يديه، وأن يكونَ آخرَ عهدكَ به السلامُ».

وكان عتبة الغلام يبكي بالليل ويقول: «قطع ذكر العرض على الله أوصال المحبين» ثم يحشرج البكاء حشرجة الموت ويقول: «تراك مولاي تعذّب محبّك وأنت الحي الكريم» وبات ليلة بالساحل قائمًا يردد هذه الكلمات لا يزيد عليها ويبكي حتى أصبح: «إن تعذّبني فإنّي محبّ لك، وإن ترحمني فإني محبّ لك».

وكان كهمسُ يقولُ في الليلِ: «أتراكَ تعـنُبني وأنت قرةُ عيني يا حـبيبَ قلبَاهُ».

وكان أبو سليمانَ يبْكي ويقولُ: «لئن طالبني بذنوبي لأطالبنَّهُ بعفوه، ولئنْ طالبني ببخلي لأطالبنَّه بجوده، ولئنْ أدخلنِي النارَ، لأخبرنَّ أهلَ النارِ أنَّى كنت أحبُّه».

ومما يخافُ العارفونَ فواتَ الرِّضا عنهم، وإن وجَدُوا العفوَ أو تركَ العقوبة، فإنَّ الرِّضا أحبُّ إليهم من نعيم الجنة كلَّه مع الإعراضِ وعدم التقريبِ والـزُّلفى، وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْنَ وَرِضْوَانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ [التوبة:٧٧] يعني: أكبر من نعيم الجنة.

وفي «الصحيح» (١) عن النبيِّ عَلَيْكِ قال: «إنَّ اللَّهَ يقولُ لأهلِ الجنةِ: ألا أُعْطِيكُمْ أَفْضَلَ من ذلك؟ قال: أُحِلُّ عليْكُمْ رِضُواني فلا أَسْخطُ عليكم بعده أبدًا» (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٨/ ١٤٢)، وملم (٨/ ١٤٤).

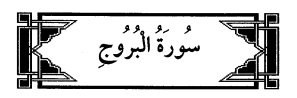
<sup>(</sup>٢) «استنشاق نسيم الأنس» (١٦٢ \_ ١٦٧) باختصار.



## قوله تعالى: ﴿ خِتَامُهُ مِسْكٌ ﴾

وقد قيل في تأويل قولِهِ تعالى: ﴿ خِتَامُهُ مِسْكٌ ﴾ [الطففين: ٢٦] إِنَّ المُرادَ بالختامِ ما يَبْقى، في سُفْلِ الشَّرابِ منَ الثُّفْلِ، وهذا يدلُّ على أنَّ أنهارَها تجْرِي على المسْكِ، ولذلك يرسُبُ منه في الإناءِ في آخرِ الشَّرابِ، كما يرسُبُ الطِّيْنُ في آنية الماء في الدُّنيا<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) «لطائف المعارف» (٦٦).



## قوله تعالى: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾

يوم عرفة له فضائل متعددة:

منها: أنه قد قيلَ: إنّه الشَّفْعُ الذي أقسَمَ اللّه به في كتابِهِ، وأنَّ الوتْرَ يومُ النّحْرِ، وقد رُوي هذا عن النبيِّ عَلَيْقٌ من حديث جابرِ، خررَّجَهُ الإمامُ أحمدُ (۱) والنسائيُّ في «تفسيره» وقيل: إنّه الشاهدُ الذي أقسمَ اللّه به، في كتابِه، فقال تعالى: ﴿وَشَاهِدُ وَمَشْهُودٍ ﴾ [البروج: ٣] وفي «المسند» (٢) عن أبي هريرة مرفوعًا وموقوقًا: «الشَّاهدُ يومُ عَرَفةَ، والمشهودُ: يومُ الجُمعة» وخرَّجه الترمذيُ (٣) مرفوعًا. ورُوي ذلك عن عليً من قولِهِ.

وخرَّجه الطبرانيُّ من حديثِ أبي مالك الأشعريِّ مرفوعًا: «الشاهد: يومُ الجُمُعةِ، والمشهودُ: يومُ عرفة في يومِ جُمعة فقد الجُمعةِ، والمشهودُ: يومُ عرفة وعلى هذا فإذا وقع يومُ عرفة في يومِ جُمعة فقد اجتمع في ذلك اليوم شاهدٌ ومشهودٌ (٥) .

أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۲/ ۱۹۸).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٣٣٣٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٣/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٥) «لطائف المعارف» (٤٨٧ \_ ٤٨٨) بتصرف.



#### قوله تعالى: ﴿ الْوَدُودُ ﴾

قال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿الْوَدُودُ ﴾ السروج: ١٤] قال: يقولُ: «الحبيبُ». خرَّجه ابن أبي حاتم في «تفسيره»، وفي حديث أبي جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبي العالية أو غيره عن أبي هريرة في قصة الإسراء الطويلة في ذكر سدرة المنتهى، قال(١): «فغشاها نور الخالق وغشيتُها الملائكة مثل الغربان حين يقعن على الشجرة من حب الله جل ثناؤه ».

قال الجوزجانيُّ: حدثنا أبو صالح أنَّ معاوية حدَّثه عن يزيد بن ميسرة أنه سمع أبا الدرداء يـقولُ: لما أهبط اللَّهُ آدم إلى الأرضِ قال لـه: «يا آدم أحبَّني وحبِّبني إلى خلقي ولا تَسْتَطِيعُ ذلك إلا بي ولكنِّي إذا رأيتُك حريصًا على ذلك أعنتُك عليه، فإذا فعلت ذلك فخُذْ به اللذة و النضرة وقرة العين والطمأنينة.

قال خليدٌ العصريُّ: «يا إخوتَاهُ، هلْ منكُم من أحد لا يحبُّ أِن يلَقى حبيبَه؟ ألا فأحبُّوا ربَّكم عزَّ وجلَّ وسيرُوا إليه سيْرًا جميلًا لا مصعدًا ولا عيلاً».

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا من طريقِ ابن لهيعةَ حدَّنني عبدُ الحميدِ بنُ عبد اللَّه ابنِ إبراهيمَ القرشيُّ عن أبيه قالَ: لما نزلَ بالعباسِ بنِ عبدِ المطلبِ الموتُ قالَ لابنهِ عبدِ اللَّه: "إنِّي موصيكَ بحبِّ اللَّه وحبِّ طاعته، وخوفِ اللَّه وخوفِ معصيته، وإنَّك إذا كنتَ كذلك لم تكره الموتَ متى أتاكَ».

قال أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ: حدثنا أبو صالحٍ الخراسانيُّ، قال: حدثنا

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٦/١٥ ـ ١٠)، وهو جزء من أثرِ طويل.

إسحاقُ بنُ نجيحٍ عن إسماعيلَ الكنديِّ قال: جاءَ رجلٌ من البصرةِ إلى طاووسَ ليسمعَ منه فوافاهُ مريضًا فجلسَ عند رأسهِ يبْكي، فقال: ما يبكيك؟ قال: «واللَّهِ ما أبْكي على قرابة بيني وبينك ولا على دُنيا جئتُ أطلبُها منكَ، ولكنْ على العلم الذي جئتُ أطلبُه منكَ يفوتُني».

قال له طاووس: "إنّي موصيك بشلاث كلمات إنْ حفظتَهُن علمت علم الأولين، وعلم الآخرين، وعلم ما كان، وعلم ما يكون: خف اللّه حتى لا يكون عندك شيء أخوف منه، وارْجُ اللّه حتى لا يكون عندك شيء أرجا منه، وأحب اللّه حتى لا يكون منه، فإذا فعلت ذلك منه، وأحب اللّه حتى لا يكون فقال: "لا جرم علمت علم الأولين والآخرين، وعلم ما كان وعلم ما يكون فقال: "لا جرم لا سألت أحدًا بعدك عن شيء بقيت ".

وعن إبراهيم بن الأشعث قال: «سمعتُ الفيضيلَ بنَ عياضٍ يقولُ: مرَّ عيسى عليه السلامُ بثلاثة من الناسِ نحلتُ أجسامُهم وتغيرتُ الوانُهم، فقال: ما الذي بلغ بكُم ما أرى؟ قالوا: الخوفُ من النيرانِ. قال: مخلوقًا خفتُم وحقٌ على اللَّهِ أن يؤمِّن الخائفَ، ثم جاوزَهُم إلى ثلاثة أخر، فإذا هُم أشدُّ تغيرًا وأنحلُ أجسامًا، فقال: ما الذي بلغ بكُم ما أري؟ قالوا: الشوقُ إلى الجنَّة، قال: مخلوقًا اشتقتُم وحقٌ على اللَّهِ أن يعطيكم ما رجوتُم، ثم جاوزهُم إلى ثلاثة أُخر فإذا هم أشدُّ تغيرًا وأنحل أجسامًا، كأنَّ على جاوزهُم إلى ثلاثة أُخر فإذا هم أشدُّ تغيرًا وأنحل أجسامًا، كأنَّ على وجوهِهم المرايا من النُّور، فقالَ: ما الذي بلغ بكُم ما أرى؟ قالوا: حبُّ اللَّهِ عزَّ وجلَّ، قال: أنتم المقربونَ، أنتم المقربونَ».

وروى إبراهيمُ بنُ الجنيدِ بإسنادِهِ عن كعبٍ قال: أوحى اللَّهُ إلى مـوسى

عليه السلام: «إن إبراهيم عليه السلامُ لم يحبَّني أحدٌ من خلقي كحبِّه إياي».

وعن أبي حازم القيساريِّ قال: مكتوبٌ في الإنجيلِ: «يا عيسى، الحقُّ والحقَّ أقولُ: إنِّي أَحَبُّ إلى عبدِي من نفسِهِ التي بين جنبيه».

وعن ابنِ عيمينةَ عن رجلٍ: عن يحيى بن أبي كشيرِ اليمانيِّ، قال: نظرْنَا فلم نجدْ شيئًا يتلذذُ به المتلذذون أفضلَ من حبُّ اللَّهِ عنزَّ وجلَّ وطلبِ مرضاته.

وعن سعيد بن عامر عن محمد بن ليث عن بعض أصحابه قال: كان حكيم بن حزام يطوف بالبيت ويقول: لا إله إلا الله، نعم الرب ونعم الإله، أحبه وأخشاه.

وعن بكر المزنيِّ قال: ما فاق أبو بكرٍ أصحابَ محمدٍ ﷺ بصومٍ ولا صلاةٍ، ولكنْ بشيءِ وقرَ في قلبهِ.

قال إبراهيمُ: بلغني عن ابنِ عُليّة أنه قال: في عقيبِ هذا الحديثِ: الذي كان في قلبهِ الحبُّ للَّهِ عزَّ وجلَّ، والنصيحةُ في خلقهِ.

قال ابن أبي الدنيا حدَّث الهارون بن سفيان حدَّث الله بن صالح أخبرني بعض أهل البصرة، قال: لمَّا استَقضى سوَّارٌ بالبصرة، كتب إليه أخ له أخبرني بعض أهل البصرة، قال: لمَّا استَقضى سوَّارٌ بالبصرة، كتب إليه أخ له كان يطلب العلم معه وكان ببعض الشغور: «أمَّا بعد، أوصيك بتقوى الله الذي جعل التقوى عوضًا من كلِّ فائت من الدنيا، ولم يجعل شيئًا من الدنيا يكونُ عوضًا من التَّقوى، فإنَّ التقوى عقدة كلِّ عاقل مستبصر، إليها يكونُ عوضًا من التَّقوى، فإنَّ التقوى عقدة كلِّ عاقل مستبصر، إليها يستروح ، وبها يستن ، ولم يظفر أحدٌ في عاجل هذه الدنيا وآجل الآخرة بمثل ما ظفر به أولياء اللَّه الذين شربُوا بكأس حبه، فكانت قرة أعينهم فيه،

ولكنهم أعملُوا أنفسهم في جسيم الأدب وأراضوها رياضة الأصحاب الصادقين، فطلَّقُوها عن فضول الشهوات وألزمُوها القوت المقلق، وجعلُوا الجوع والعطش شيعاراً لها برهة من الزمان، حتى انقادت وأذعنت وعزفت لهم عن فضول الحطام، فلما ظعن حب فضول الدنيا من قلوبهم، وزايلتها أهواءُهم وانقعطت أمانيهم وصارت الآخرة نصب أعينهم ومنتهى أملهم، وربَّت الله قلوبهم نور الحكمة، وقلَّدها قلائد العصمة، وجعلهم دعاة لمعالم الدين يلمُّون منه الشعث، ويشعبون منه الصدع. لم يلبثُوا إلا يسيراً حتى جاءهم من الله موعد صادق اختص به العاملين له، والعاملين به دون من سواهم ، فإذا سرَّك أن تسمع صفة الأبرار الاتقياء، فصفة هؤلاء فاستمع، وشمائلهُم الطيبة فاتبع، وإياك يا سوار وبنيات الطريق والسلام».

وخرَّج أبو نعيم بإسناده عن الربيع بن برة عن الحسن في قوله تعالى: ﴿ يَا النَّهُ النَّهُ اللَّهُ وَالْمَانَّ اللَّهُ وَرَضِي عنها، فأمر اليها، وأحبَّتُ لقاء اللَّه، وأحبَّ لقاءها، ورضيت عن اللَّه ورضي عنها، فأمر بقبض رُوحِها، فغفر لها وأدخلها الجنة، وجعلها من عباده الصالحين».

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن مسمع بنِ عاصم عن نعيم بنِ صبيح السعديِّ قال: «هممُ الأبرارِ متصلةٌ بمحبةِ الرحمنِ، وقلُوبُهم تنظرُ إلى مواضع العزِّ من الآخرةِ بنورِ أبصارِهم».

وقال مسمع : سمعت عابداً من أهل البحرين يقول في جوف الليل: «قرة عيني وسرور قلبي، ما الذي أسقطني من عينك يا مانح العصم، ثم صرخ وبكى، ثم نادى: طوبى لقلوب ملأتها خشيتُك، واستولت عليها محبّتك، فمحبتك مانعة لها من كُلِّ لذَّة غير مناجاتك، والاجتهاد في خدمتك،

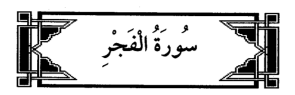


وخشيـتُك قاطعةٌ لها عن سبـيل كُلِّ معصيةٍ خـوفًا لحلول سخطك، ثم بكى وقال: يا إخوتاهُ، ابكوا على فوت خير الآخرةِ، حيث لا رجعة ولا حيلة.

وبإسناده عن أيوب بن حوط عن قتادة قال: كان في حضرة عتت ، شيخ يقال له: سواد بن محمد كان لا يقدر أن يسمع القرآن من شدة خوفه وكان يقول : سيد الأعمال التقوى. ثم البذل ، ثم بعد البذل الشكر ، ثم بعد الشكر الرّضا، ثم بعد الرّضا التعظيم ، ثم بعد التعظيم الحب لله والإجلال له . ومعنى هذا أن درجة الحب المستحبة التي ذكرناها في أوّل الكتاب متأخرة عن درجة الشكر والرّضا والتعظيم والبذل.

أما الواجبة فإنها تدخل في التقوى كما سبق بيانه (١) .

<sup>(</sup>١) «استنشاق نسيم الأنس» (١٧٩ \_ ١٨٥).



## قوله تعالى: ﴿ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾

في حديثِ ابنِ عُمَرَ المرفوعِ: «ما مِنْ أيامِ أعظمُ عندَ اللَّهِ ولا أحبُّ إليه العـمَلُ فيهنَّ من هـذه الأيام العَشْرِ»(١) وفي «صحيح ابنِ حبانَ»(٢) عن جــابرِ عن النبيِّ عَلَيْكُ قال: «ما من أيام أفضل عند اللَّه من أيام عشر ذي الحجَّة»، ورويناه من وَجه آخرَ بزيادةِ، وهي: «ولا ليالـيَ أفْضَلُ من ليالـيهنَّ»، قيل: يا رسـول اللَّه، هُنَّ أفضْلُ منْ عدتهن جهادًا في سبيل اللَّه؟ قال: «هُن أفضلُ من عدتهن جهادًا في سبيلِ اللَّهِ، إلا من عُفِّـرَ وجهُه تعْفيرًا، وما مـنْ يَوم أفضلُ من يوم عرفة» خرَّجه الحافظُ أبو مــوسى المدينيُّ منْ جهــة أبي نُعيم الحــافظ بالإسنادِ الذي خرَّجــه به ابنُ حبَّانَ. وخرَّجه البزار<sup>(٣)</sup> وغيرُه من حـديث جابر أيضًا عن النبيِّ ﷺ، قال: «أفضَلُ أيام الدنيا أيامُ العشر» ، قالُوا: يا رسول اللَّه، ولا مثلُهُنَّ في سبيل اللَّه؟ قال: «ولا مثْلُهُنَّ في سبيل اللَّه، إلا مَنْ عُـفِّرَ وجهُه بالترابِ». ورُوي مرْسَلاً وقيل: إنَّه أصحَّ، وقد سبق ما رُوي عن ابن عُمرَ: قال: ليس يومٌ أعْظمُ عندَ اللَّه من يوم الجمعة، ليْسَ العشْرَ، وهو يدلُّ على أنَّ أيامَ العشْرِ أفضَلُ من يوم الجُمُعة الذي هو أفضَلُ الأيام.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٢/ ٧٥، ١٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: ابن حبان (٣٨٥٣).

<sup>(</sup>٣) (١١٢٨ \_ كشف الأستار).

وقال سهيلُ بنُ أبي صالح، عن أبيه، عن كعب، قال: اختارَ اللَّهُ الزمانَ، فأحبُّ الزَّمانِ إلى اللَّهِ الشهرُ الحرامُ، وأحبُّ الأشهرِ الحُرمُ إلى اللَّه ذو الحجَّة، وأحبُّ ذي الحجَّة إلى اللَّه العشرُ الأُول. ورواه بعضُهم عن سهيلٍ عن أبيه، عن أبي هريرة، ورفعه، ولا يصحُّ ذلك، وقال مسروقٌ في قوله تعالى: ﴿وَلَيَالُ عَشْرِ ﴾ [الفجر:٢]: هي أفضلُ أيَّامِ السَّنَة. خرَّجه عبدُ الرزاقِ (۱) وغيرهُ، وأيضًا فأيَّامُ هذا العشرِ يشتملُ على يوم عرفة. وقد رُوي أنه أفضلُ أيَّامِ الدنيا، كما جاء في حديثِ جابرِ الذي ذكرناه وفيه: «يومُ النَّحْرِ». وفي حديث عبد اللَّه بنِ قُرْط، عن النبي عن النبي عن الله وأبو داود وغيرُهما (۱) ، وهذا كلُّه يومُ القَرِّ». خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داود وغيرُهما (۱) ، وهذا كلُّه يدلُّ على أنَّ عشرَ ذي الحجَّةِ أفضلُ من غيرِه من الأيَّامِ منْ غيرِ اسْتثناء، هذا في أيامه.

فأمًّا لياليه فمنَ المتأخِّرينَ منْ زعمَ أنَّ ليالي عشْرِ رمضانَ أفضلُ منْ لياليه، لاشْتمالها على ليلة القدر، وهذا بعيدٌ جدًّا.

ولو صح حديث أبي هريرة: «قيام كل ليلة منها بقيام ليلة القدر» لكان صريحًا في تفضيل لياليه على ليالي عشر رمضان في في تفضيل لياليه على لياليه متساوية لها في القيام على هذا الحديث. ولكن واحدة فيه، وهذا جميع لياليه متساوية لها في القيام على هذا الحديث. ولكن حديث جابر الذي خرجه أبو موسى صريح في تفضيل لياليه كتفضيل أيّامه أيضًا، والأيّام إذا أطلِقَت دخلت فيها الليالي تبعًا، وكذلك الليالي تدخُلُ

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۶/۳۷۲).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۶/ ۳۵۰)، وأبو داود (۱۷٦٥)، وابن خزيمة (۲۸٦٦، ۲۹۱۷، ۲۹۲٦)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (۱۹۷۷).

أيَّامُها تبعًا.

وقد أقسَمَ اللَّه تعالى بلياليه، فقال: ﴿ وَالْفَجْرِ ﴿ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾ [الفجر:١، ٢]، وهذا يدلُّ على فضيلة لياليه أيضًا، لكنْ لم يثبُتْ أنَّ لياليه ولا شيئًا منها يعدلُ ليلةَ القدْر.

وقد زعمَ طوائفُ منْ أصحابِنا أنَّ ليلةَ الجمعة أفضلُ من ليلةِ القدْرِ، ولكنْ لا يصحُّ ذلك عن أحمد، فعلى قولِ هـؤلاءِ لا يُسْتَبْعَدُ تفضُّيلُ ليالي هذا العشْرِ على ليلةِ القدرِ.

والتحقيقُ ما قالَهُ بعضُ أعيان المتأخّرينَ منَ العلماءِ، أنْ يقُال: مجموعُ هذا العشْرِ أفضلُ من مجموع عشْرِ رمضانَ، وإنْ كان في عشْرِ رمضان ليلةٌ لا يَفْضل عليها غيرُها، واللَّه أعلم.

وما تقدَّم عنْ كعبٍ يدلُّ على أنَّ شهرَ ذي الحجَّةِ أفضْلُ الأشهرِ الحُرُمِ الحُرُمِ الخُرُمِ الخَرُمِ الخَرَم الأربعة، وكذا قال سعيد بن جبير، راوي هذا الحديثِ عن ابنِ عبّاسٍ: «ما من الشهور شهرٌ أعظمُ حُرْمةً منْ ذي الحجَّة».

وفي «مسند البزَّارِ» (١) عن أبي سعيد الخدريِّ، عن النبيِّ ﷺ، قال: «سيِّدُ الشهورِ رمضانُ، وأعظمها حُرْمةً ذو الحجَّة». وفي إسناده ضعْفٌ.

وفي «مسند الإمام أحمدً» (٢)، عن أبي سعيد الخدريِّ أيضًا: أنَّ النبيَّ عَلَيْلَةٍ، قال في حجة الوداع في خطبتِه يومَ النَّحْرِ: «أَلَّا إِنَّ أَحْرَمَ الأَيَامِ يومُكُم هذا، ألا وإنَّ أحْرَمَ الشُّهُورِ شهرُكُم هذا، ألا وإنَّ أحرَمَ البلاد بلدُكُم هذا».

<sup>(</sup>١) (٩٦٠ ـ كشف الأستار).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (۳/ ۸۰).



ورُوي ذلك أيضًا عن جابر، ووابصة بن معبد، ونبيط بن شريط، وغيرهم، عن النبيِّ عَيَّالِيَّه، وهذَا كلَّه يدلُّ على أنَّ شهر ذي الحَجَّةِ أفضلُلُ الأشهرِ الحُرُم، حيثُ كان أشدَّهَا حُرْمةً، وقد رُوي عن الحسن: أنَّ أفضلها المحرَّم، وسنذكرُهُ عند ذِكْرِ شهرِ المُحرَّم، إن شاء اللَّه تعالى.

وأمَّا من قال: إنَّ أفضلَها رجبٌ فقولُهُ مرْدُودٌ.

ولِعَشْرِ ذي الحجة فضائلُ أُخرُ غيرَ ما تقدَّم.

فمنْ فضائله: أنَّ اللَّه تعالى أقسم به جُملةً ، وببعضه خُصوصًا ، قال تعالى : ﴿ وَالْفَجْرِ ﴿ وَلَيْالُ عَشْرٍ ﴾ [الفجر: ١، ٢] فأمَّ الفجر ، أو النَّهارُ كلُّه ، فيه الفجر ، وقيل : المرادُ طلوعُ الفجر ، أو صلاةُ الفجر ، أو النَّهارُ كلُّه ، فيه اختلاف بين المفسرين ، وقيل : إنه أريد به فَجْرٌ مُعيَّن ، ثُمَّ قيل : إنه أريد به فجر أوَّل يومٍ منه ، فجر أوَّل يومٍ من عَشر ذي الحجَّة ، وقيل : بل أريد به فجر أخر يومٍ منه ، وهو يومُ النَّحْرِ ، وعلى جميع هذه الأقوال ، فالعَشْرُ يشتملُ على الفجرِ الذي أقسَمَ اللَّهُ به .

وأمَّا «الليالي العشر» فهي عشر ذي الحجَّة، هذا الصحيحُ الذي عليه جُمهور المُفسِّرين منَ السلفِ وغيرِهم، وهو الصحيحُ عن ابنِ عباسٍ، روي عنه مِنْ غير وجه والرواية عنه: «أنه عشرُ رمضان» إسنادُها ضعيفٌ.

وفيه حـديثٌ مرفوعٌ خرَّجه الإمـامُ أحمدُ، والنسائيُّ في «التفـسيرِ»(١) منْ رواية زيد بنِ الحُبابِ حدَّثنا عيَّاشُ بنُ عُقبة، حدَّثنا خـيرُ بنُ نُعيم، عن أبي الزُّبير، عن جابر، عن النبيِّ عَيَّالِهُ قال: «العَشْرُ عشْرُ الأَضْحَى، والوتُرُ يومُ عرفة، والشَّفْعُ يومُ النَّحْر» وهو إسنادٌ حسنٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/٣٢)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٠).

وكذا فسر «الشَّفْع» و «الوتر» ابن عباس في رواية عكرمة وغيره، وفسرهما أيضًا بذلك عكرمة والضحاك وغير واحد، وقد قيل في «الشَّفْع» و «الوتر» أقوال كثيرة، وأكثرها لا يخرج عن أن يكون العشر أو بعضه مشتملاً على «الشَّفْع» و «الوتر» أو أحدهما، كقول من قال: «هي الصلاة منها شفع ومنها وتر»، وقد خرَّجه الإمام أحمد والترمذي (۱) من حديث عمران بن حصين، عن النبي عليه وقول من قال: هي المخلوقات منها شفع ومنها وتر، يدخل فيها أيام العَشر. وقول مَنْ قال: الشفع الخلق كله، والوتر الله، فإن أيام العشر من جُمْلة المخلوقات.

ومنْ فضائله أيضًا: أنه من جملة الأربعين التي واعدها اللَّه عزَّ وجلَّ لُوسى عليه السلام قال اللَّه تعالى: ﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلاثِينَ لَيْلَةً ﴾ [الاعراف:١٤٢]، ولكن هل عَشْرُ ذي الحجَّة خاتمة الأربعينَ، فيكونُ هو العشْرُ الذي أُتِمَّ به الثَّلاثون، أمْ هو أوَّلُ الأربعين، فيكونُ مِنْ جُملةِ الثلاثينَ التي أُتِمَّتْ بعشر؟ فيه اختلافٌ بينَ المفسرين.

روى عبدُ الرزاقِ (٢) ، عن معمر، عن يزيدَ بنِ أبي زياد، عنْ مُجاهد، قال: ما منْ عمل في أيَّامِ السنة أفضلُ منه في العَشْرِ من ذي الحجَّة، وهي العشْرُ التي أُمَّهَا اللَّهُ لموسى عليه السلام».

ومنْ فضائله: أنَّه خاتمةُ الأشهرِ المعلوماتِ، أشهرُ الحجِّ التي قال اللَّه فيها: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ ﴾ [البقرة:١٩٧]، وهي شوَّالٌ، وذو القعدة، وعَـشرٌ من ذي الحجَّة.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٤٣٧/٤، ٤٣٨، ٤٤٢)، والترمذي (٣٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) «المصنف» (٤/ ٣٧٥).

وروي ذلك عن عُمرَ، وابنه عبد الله، وعليّ، وابنِ مسعود، وابنِ عباس، وابنِ الزّبيرِ وغيرِهم، وهو قولُ أكثر التابعينَ، ومنهبُ الشّافعيّ، وأحمد وأبي حنيفة وأبي يوسف وأبي ثور وغيرهم، لكنّ الشافعي وطائفة أخرجوا منه يوم النّحر، وأدخله فيه الأكثرون، لأنّه يوم الحج ّ الأكبر، وفيه يقع أكثر أفعال مناسك الحج . وقالت طائفة : ذو الحجة كلّه من أشهر الحج ، وهو قول مالك، والشافعيّ في القديم، ورواه عن ابنِ عمر أيضًا، وروي عن طائفة من السلف، وفيه حديث مرفوع خرجه الطبرانيّ، لكنه لا يصح . والكلام في هذه المسألة يطول، وليس هذا موضعه.

ومن فضائله: أنَّه الأيَّامُ المعلوماتُ التي شرع اللَّه ذكْرَه فيها على ما رزق من بهيمة الأنعام، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَمِيقٍ ﴿ ﴿ كُنْ ۖ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِ عَمِيقٍ ﴿ ﴿ كُنْ ۖ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ ﴾ [الحج: ٢٧، ٢٨] وجمهور العلماء على أنَّ هذه الأيامَ المعلومات هي عشر ذي الحجَّة، منهم ابن عمر، وابن عباسٍ والحسن وعطاءٌ ومجاهد وعكرمة وقتادة والنَّخعيُّ، وهو قول أبي حنيفة والشافعيِّ وأحمد في المشهورِ عنه.

ورُوي عن أبي موسى الأشعريِّ: أنَّ الأيامَ المعلوماتِ هي تسْع ذي الحجَّة غير يومِ النحرِ، وأنَّه قال: لا يُردُّ فيهنَّ الدعاءُ. خرَّجه جعفر الفريابيُّ وغيرهُ. وقالت طائفةٌ: هي أيَّامُ الذبْح. ورُوي عن طائفة من السلف، وهو قولُ مالك، وأبي يوسف، وجعلوا ذِكْرَ اللَّهِ فيها ذِكْرَه على الذبح، وهو قولُ ابنِ عُمرَ وَلِيُّكُ ، ونقل المرُّوذيُّ عن أحمد أنه استحسنه، والقولُ الأولُ أظهرُ.

وذكْرُ اللَّه على به يمة الأنعام لا يختصُّ بحال ذبْحِها، كما قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ ﴾ [الحج:٣٧].

وقال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ ﴾ [الحج: ٣٤]، وأيضًا فقد قال اللَّهُ تعالى بعد هذا: ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ﴿ ثَنَ ثُمَّ لْيَقْضُوا تَفَثَهُمْ وَلْيُوفُوا لَذُورَهُمْ وَلْيَطُونُوا بِالْبَيْتِ الْعَبَيقِ ﴾ [الحج: ٢٨، ٢٨].

فجعل هذا كلَّه بعْدَ ذِكْرِهِ في الأيام المعلومات وقضاء التَّفَث، وهو شعثُ الحجِّ، وغبارُهُ ونصَبُهُ. والطَّوافُ بالبيتِ إنَّما يكونُ في يوم النحر وما بعده، ولا يكونُ قبله وقد جعلَ اللَّه سبحانه هذا مُرتبًا على ذِكْرِهِ في الأيَّامِ المعلومات بلفظة «ثُمَّ» فدلَّ على أنَّ المرادَ بالأيَّامِ المعلومات ما قبل يومِ النَّحْرِ، وهو عشرُ ذي الحجَّة.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ ﴾ [الحج: ٢٨] فقيل: إنَّ المرادَ ذكرُهُ عند ذَبْحها، وهو حاصلٌ بذكره في يوم النحر، فإنّه أفسلُ أيامِ النَّحْرِ، والأصحُ أنه إنما أريد ذكره شكراً على نعمة تسخير بهيمة الأنعام لعباده، فإنَّ للَّه تعالى على عباده في بهيمة الأنعام نعما كثيرة قد عدَّد بعضها في مواضع من القرآن، والحاجُ لهم خصوصية في ذلك عن غيرهم؛ فإنَّهم يسيرونَ عليها إلى الحَرَم، لقضاء نُسكهم، كما قال تعالى: ﴿ وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجَ عَمِيقٍ ﴾ [الحج: ٢٧] ، وقال تعالى: ﴿ وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بِلَلّهِ لِمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقِ الْأَنفُسِ ﴾ [النحل: ٧] ، ويأكلون من لحومِهَا، ويَشربون من ألبانِها، وينتفعون بأصوافِها وأوبارِها وأشعارِها.



ويختصُّ عشْرُ ذي الحجَّة في حقِّ الحاجِّ بأنَّه زمنُ سَوْقهِم للهَدْي الذي به يكمُلُ فضلُ الحجّ، ويأكلون منْ لُحُومه في آخر العشْر، وهو يومُ النَّحْر.

وأفضلُ سوْقِ الهَدْي من الميقاتِ، ويُشعرُ ويُقلَّدُ عندَ الإحرامِ، وتقارنُهُ التلبيةُ، وهي مِنْ الذِّكر للَّه في الأيَّامَ المعلومات.

وفي الحديث: «أفضل الحجِّ العَجُّ والنَّجُّ»(١) وفي حديث آخر: «عجُّوا التَّكْبيرَ عجًّا، وثُجُّوا الإبل ثجًّا».

فيكون كثرة فركر اللَّه في أيَّامِ العشْرِ شُكْرًا على هذه النَّعَمة المختصَّة ببهيمة الأنعام، التي بعضُها يتعلَّق بدين الحاجِّ، وبعضُها بِدُنياهم. وأفضلُ الأعمالِ ما كثرَ وَكُرُ اللَّه تعالى فيها، منها خُصُوصًا الحجُّ، وقد أمر اللَّه تعالى بذكْرِه كثيرًا في أيام الحجِّ، قال تعالى: ﴿فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِّنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلهِ لَمِنَ الضَّالِينَ ﴿ فَأَنَ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلهِ لَمِنَ الضَّالِينَ ﴿ فَيَنَ اللّهَ عَندَ الْمَشْعَرِ اللّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٩٩٨] فهذا الذّكر كُ يكونُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفُرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٩٩٨] فهذا الذّكر كُ مُ في عشر ذي الحجَّة. ثمَّ قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكُكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ في عشر ذي الحجَّة. ثمَّ قال تعالى: ﴿ فَإِذَا يَقَعُ في يومِ النَّحْرِ، وهو خاتمةُ العشْرِ في الأيام المعدوداتِ، وهي أيَّامُ التشريق. أيضًا. ثم أمرَ بذكْرِهِ بعد العشْرِ في الأيام المعدوداتِ، وهي أيَّامُ التشريق.

وفي «السُّنن»<sup>(٢)</sup> عن النبيِّ ﷺ قال: «إنَّما جُعِلَ الطَّوافُ بالبيتِ، والسَّعْيُ بيْنَ الصَّفا والمروةِ، ورميُ الجمارِ، لإقامة ذكْرِ اللَّه عزَّ وجلَّ».

<sup>(</sup>١) أخـرجـه: الترمـذي (٨٢٧)، وابن مـاجـه (٢٩٢٤)، والدارمي (١٨٠٤) من حَـديث أبي بكر الصديق ولائك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (٦/ ٦٤، ٧٥، ١٣٨)، وأبو داود (١٨٨٨)، والترمذي (٩٠٢).

وفي «مسند الإمامِ أحمدَ» (١) عن معاذ بن أنس: أنَّ رجلاً قال: يا رسول اللَّه، أيُّ الجهادِ أعظمُ أجْراً؟ قال: «أكثرُهُم للَّه ذكراً» قال: فأيُّ الصائمين أعْظمُ أجْراً؟ قال: «أكثرُهُم للَّه ذكراً». قال: شم ذكر الصلاة، والزكاة، والحجّ، والصدقة كلُّ ذلك ورسولُ اللَّه عَلَيْهُ يقول: «أكثرُهُم للَّه ذكراً»، فقال أبو بكر: يا أبا حفص، ذهب الذَّاكرون بكلِّ خيرٍ، فقال رسولُ اللَّه عَلَيْهُ: ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وقد خرَّجه ابنُ المباركِ، وابنُ أبي الدنيا من وجوه أُخَر مُرْسلة، وفي بعْضِها: أي الحاجِّ اعظمُ الحَاجِّ اعظمُ الحَاجِّ الحاجِّ اعظمُ الحَاجِّ الحاجِّ المحنى ما تقدم، فهذا كُلُّه بالنسبة إلى الحاجِّ.

فأمًّا أهلُ الأمصارِ فإنَّهم يشاركون الحاجَّ في عشْرِ ذي الحجَّة، في الذِّكُر، وإعداد الهَدْي، فأمًّا إعداد الهَدْي فإنَّ العشْر تُعدُّ فيه الأضاحي، كما يسُوقُ أهلُ الموسمِ الهَدْي، ويُشاركونهم في بعضِ إحرامِهِم، فإنَّ منْ دخلَ عليه العَشْرُ وأرادَ أنْ يُضحي، فلا يأخُذُ منْ شعرِهِ ولا منْ أظفارِهِ شيئًا، كما روت ذلك أمَّ سلمة عن النبيِّ عَلَيْهِ. خرَّج حديثها مسلم (٢)، وأخذَ بذلك الشافعيُّ، وأحمدُ، وعامَّةُ فقهاء الحديث.

ومنهم منْ شرطَ أنْ يكونَ قد اشترى هدْيَه قبْلَ العشرِ، وأكْثرُهُم لم يَشْرُطُوا ذلك.

وخالف فيه مالكٌ، وأبو حنيفة، وكثيرٌ من الفقهاءِ، وقالوًا: لا يُكره شيءٌ

<sup>(</sup>۱) «المسند» (۲/ ۲۳۸).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم» (٦/ ٨٣).



مَن ذلك، واستــدلُّوا بحديث عائشــةَ: «كُنْتُ أفتِلُ قلائدَ الهــدْي لرسولِ اللَّهُ عَلَيْهُ فلا يُحَرَّمُ عليه شيءٌ أحلَّه اللَّهُ له»(١).

وأجابَ كشيرٌ منْ أهلِ القولِ الأولِ: بأنه يُحمع بين الحديثينِ، فيوخذُ بحديثِ أمِّ سلمة فيمن يُريد أن يُضحي في مصرِهِ، وبحديثِ عائشة فيمن أرسل بهديه مع غيره، وأقام في بلده.

وكيان ابنُ عمر إذا ضَحَّى يومَ النَّحْرِ حَلَقَ رأسه، ونصَّ أحمدُ على ذلك (٢).

### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾

قال تعالى: ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ [الفجر:٣] والشَّفْعُ ضَدُّ الوتْـرِ: فالوتْرُ: الفردُ والشَّفْعُ الزَّوْجُ.

ولهذا فُـسِّرَ «الشَّفْعُ» في الآية بالخَلْقِ، لأنَّ الخلقَ كُلَّهُ زوجٌ، قـال تعالى: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ ﴾ [الذاريات:٤٩]، وقال: ﴿ سَبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا مَمًا تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمَنْ أَنفُسهمْ وَمَمَّا لا يَعْلَمُونَ ﴾ [يس:٣٦].

وفُسِّر «الوِتْرُ» باللَّه \_ عزَّ وجلَّ \_ لأنَّه وِتْرٌ يُحبُّ الوِتْر<sup>(٣)</sup> .

### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ كَلاَّ إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكَّا دَكَّا دَكَّا وَكَاً وَكَاً وَكَاْ وَكَاْ وَكَاْ وَكَاْ وَالْمَلَكُ صَفَّاً صَفَّا ﴿ كَنْ ﴿ وَجِيءَ يَوْمَئِذٍ يَتَذَكَّرُ الإِنسَانُ وَأَنَّىٰ لَهُ يَوْمَئِذٍ يَتَذَكَّرُ الإِنسَانُ وَأَنَّىٰ لَهُ

أخرجه: مسلم (٤/ ٨٩)، وأحمد (٦/ ٣٥، ٣٦، ٨٢، ٨٥).

# الذِّكْرَىٰ ﴿ ٣٣٠ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾

قالِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ كَلاَّ إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكًا دَكًا ﴿ لَكَ وَجَاءَ رَبُكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا صَفًا ﴿ آَنِ وَجَاءَ رَبُكَ وَالْمَلَكُ مَنَا صَفًا صَفًا صَفًا ﴿ وَجَيءَ يَوْمَئِذَ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذَ يَتَذَكَّرُ الإِنسَانُ وَأَنَّىٰ لَهُ الذَّكْرَىٰ ﴿ آَنِ فَا يَقُولُ عَنَا صَفًا صَفًا حَرَى اللَّمَ وَعَلَى اللَّهُ اللَّكُرُىٰ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّامَةُ الْكُبْرَىٰ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ [الفجر: ٢١- ٢٤] ، وقال تعالى : ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّامَةُ الْكُبْرَىٰ الْمُعْنَى عَنَا لَكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى الْمُعَلَىٰ وَالْمَالَةُ الْكُبْرَىٰ ﴾ [الفارعات: ٣٤- ٣٦].

قال الربيعُ بنُ أنسٍ في قولِهِ: ﴿ وَبُرِزَتِ الْجَحِيمُ لِمَن يَرَى ﴾ قال: كُشِفَ عنْها غِطَاؤها.

وقال تعالى: ﴿ كَلاَ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ﴿ فَ ﴾ لَتَرَوُنَ الْجَحِيمَ ﴿ ثُمَّ لَتَرَوُنُهَا عَيْنَ الْيَقِينِ ﴾ [النكاثر:٥-٧].

وروى العلاءُ بنُ خالد الكاهليُّ، عن أبي وائلٍ، عن ابنِ مسعود، عن النبيِّ عَلَيْ قال: «يُؤتى يومئذ بجهنَّم لها سبْعون ألفَ زِمامٍ، مع كلِّ زمامٍ سبْعون ألفَ ملك يجرُّونها» (١) خرَّجه مسلمٌ من طريقِ حفصِ بنِ غياث، عن العلاء به، وخرَّجه الترمذيُّ من طريقِ سفيانَ عن العلاءِ موقوفًا على ابنِ مسعود، ورجَّح وقفه العقيليُّ والدارقطنيُّ.

وخرَّج ابنُ أبي حاتم منْ طريقِ عُبيدِ اللَّهِ بنِ الوليدِ الوصافيُّ، عن عطيةً، عن أبي سعيد الحدريِّ، قال: لما نزلتُ هذه الآية: ﴿ وَجِيءَ يَوْمَئذِ بِجَهَنَمَ ﴾ عن أبي سعيد الحدريِّ، قال: لما نزلتُ هذه الآية: ﴿ وَجَهِهِ حَتَّى الشَّتدُّ ذلك على السَّتدُّ ذلك على أصحابِهِ، فسألوه فقال: "إنَّه جاءني جبريلُ فأقرأني هذه الآيةَ » قال: "كيف يُجاءُ

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٤٩/٨)، والترمذي (٢٥٧٣).



بها؟ قال: يَجِيءُ بها سبْعونَ ألفَ ملك يقودونها بسبعينَ ألف زمامٍ تشرد مرة، لو تُركَتْ لأحرقتْ أهلَ الجمع ومَنْ عليه، ثم تُعُسرضُ جهنَّم فتقول: ما لي وما لك يا محمد، لقد حرَّمَ اللَّه لحْمَك عليَّ، فلا يبقى أحدُ إلا قال: نفْسي نفْسي، ومحمد عليَّ يَقول: أُمَّتي الوصافيُّ شيخٌ صالحٌ لا يحفظ فكثرت المناكيرُ في حديثه.

وخرَّج أبو يعلى الموصليُّ (۱) من حديث أبي الهيثم، عن أبي سعيد الخدريً عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «إذا جَمَع اللَّهُ الناسَ في صعيد واحد، يومَ القيامة أقبلت النارُ، يركبُ بعضُها بعضًا، وخزنتها يكفونها، وهي تقول: وعُزة ربي لتخلُنَّ بيني وبين أزواجي أو لأغشينَّ الناسَ عنقًا واحدًا، فيقولون: مَنْ أزواجُك؟ فتقولُ: كلُّ متكبرِ جبَّر».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ والترمذيُ (٢) من حديثِ الأعمشِ عن أبي صالح، عن أبي هريرةَ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «يخرجُ يومَ القيامةِ عنق من النارِ لها عينانِ تُبْصرانِ، وأَذنانِ تَسمعانِ، ولسانٌ ينطقُ، تقولُ: إني وُكِلت بثلاثة: بكُلِّ جبارِ عنيد، وبكلِّ مَنْ دعا مع اللَّه إلها آخرَ، وبالمصورين وصحَّحه الترمذيُّ وقد قيل: إنه ليسَ بمحفوظ بهذا الإسناد، وإنَّما يرويه الأعمشُ عن عطيةَ عن أبي سعيد، فقد روى الأعمشُ وغيرُ واحد عن أبي سعيد، عن النبي عليه قال: «يخرجُ عنق من النارِ يتكلمُ، يقولُ: وُكِلتُ اليومَ بثلاثة: بكلِّ جبارِ عنيد، ومن جعلَ مع اللَّه إلها آخرَ، ومن قتلَ نفسًا بغير نفس، فتنطوي عليهم فتقذَّفهم في غمرات جهنَّم بلسانِ طلق ذلق، أحمد (٣)، وخرَّجه البرارُ (٤) ، ولفظه: «يخرجُ عنق من النارِ يتكلمُ بلسانِ طلق ذلق،

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو يعْلَى (٢/ ١١٤٥).

<sup>(</sup>٢) أحرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٣٣٦)، والترمذي (٢٥٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٤٠). (٤) أخرجه: البزار (٣٥٠٠ ـ كشف).

لها عينانِ تُبصرُ بهما، ولها لسانٌ تتكلَّم به، فتقولُ: إني أُمرتُ بِمَنْ جعلَ مع اللَّه إلها آخر، وبكُلِّ جبارِ عنيد، وبِكُلِّ من قتل نفْسًا بغير نفسٍ، فتنطلقُ بهم قبْلَ سائرِ الناسِ بخمسمائة عامِ» وقد رُوي عن عطية عن أبي سعيدِ موقوفًا.

وروى ابنُ لهيعة ، عن خالد بنِ أبي عمران ، عن المقاسم ، عن عائشة عن النبي عليه قال: «يخرجُ عنق من المنار ، فتنطوي عليهم وتتغيّظُ عليهم ، ويقول ذلك العنق : وكلّت بشلاثة ، وكلّت بشلاثة ، وكلّت بمن دعا مع اللّه إلها آخر ، ووكلت بمن لا يؤمن بيوم الحساب ، ووكلت بكلّ جبار عنيد ، فتنطوي عليهم ، فتطرحهم في غمرات جهنّم » خرّجه الإمام أحمد .

ورُوي عن شهر بن حوشب عن أسماء بنت يزيد عن النبي على قال: «يخرجُ عنقٌ من النارِ فيظلُّ الخلائق كلَّهم، فيقولُ: أمرت بكلِّ جبارٍ عنيدٍ، ومن زعم أنَّه عزيزٌ كريمٌ، ومن دعا مع اللَّه إلهًا آخر».

ورواهُ أبو المنهالِ سيارُ بنُ سلامة عن شهرِ بنِ حوشبِ عن ابنِ عباسٍ موقوقًا، قال: إذا كان يومُ القيامة خرجَ عنقٌ من النارِ فأشرفت على الخلائقِ لها عينانِ تبصرانِ ولسانٌ فصيحٌ تقولُ: إني وُكِلتُ بكلِّ جبارٍ عنيد، فتلقطُهم من الصفوفِ فتحبسهم في نارِ جهنّم، ثم تخرجُ ثانيًا فتقولُ: إنِّي وكلتُ بمن آذَى اللَّه ورسولَه فلتقطُهم من الصفوف فتحبسهم في نارِ جهنّم، ثم تخرجُ ثالثة، قال أبو المنهالِ: أحسبُ أنها قالتُ: إني وُكِلتُ اليومَ بأصحابِ التصاويرِ فتلقطُهم من الصفوفِ فتحبسهم في نارِ جهنّم.

وفي حديث الصور الطويلِ الذي خرَّجه إسحاقُ بنُ راهويه وأبو يعْلَى الموصليُّ وغيرُهما بإسنادٍ فيه ضعفٌ عن أبي هريرة عن النبيِّ ﷺ : «ثم يأمرُ



اللَّهُ تعالى جهنَّم فيخرجُ منها عنقٌ ساطعة مظلمة فيقولُ: ﴿ وَامْتَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ [يس:٥٩- ٦٢].

وروى عبد الله بن الإمام أحمد بإسناده عن أبي عبد الله الجدلي ، عن عبادة بن الصامت وكعب قالا: يخرج عنق من النار فيقول : أمرت بثلاثة : بمن جعل مع الله إلها آخر ، وبكل جبار عنيد ، وبكل معتد ، ألا إني أعرف بالرجل من الوالد بولده والمولود بوالده (١) .

### \* \* \*

[ قال البخاريُ ] (٢) : حدثنا أبو اليمانِ: نا شُعَيْبٌ، عن الزُّهريِّ: أخبرني سعيدُ بنُ المسيب وعطاءُ بنُ يزيد الليشي، أنَّ أبا هريرة أخبرهما أنَّ الناس قالوا: يا رسول اللَّه: هل نَرَى ربَّنا يومَ القيامة؟ قال: «هل تُمَارُون في القمر ليْلةَ البدْرِ ليس دُونَه سحابُ؟» قالوا: لا يا رسول اللَّه، قال: «هل تُمارُون في رؤية

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (۱۷۸ ـ ۱۸۸).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۱/ ۲۰٤)، (۸/ ۱٤۲)، ومسلم (۱/ ۱۱٤).

الشمس ليس دونها سحابٌ ؟ » قالوا: لا.

قال: «فإنكم ترونه كذلك، يُحْشرُ الناسُ يومَ القيامةِ، فيقولُ: مَنْ كان يعبدُ شيئًا فليتَبعْهُ، فمنهم من يتبع الطواغيت، وبقي من يتبع القيم، ومنهم من يتبع الطواغيت، وتبقى هذه الأُمَّةُ فيها منافقوها، فيأتيهم اللَّهُ، فيقولُ: أنا ربُّكم، فيقولون: هذا مكاننا حتى يأتينا ربننا، فإذا جاء ربنا عرفناه، فيأتيهم اللَّه عزَّ وجلَّ فيقول: أنا ربكم فيقولون: أنت ربننا، فإذا جاء ربنا عرفناه، فيأتيهم اللَّه عزَّ وجلَّ فيقول: أول من يجوزُ من الرسُّلِ ربننا، فيدعوهم، ويُضربُ الصِّراطُ بيْنَ ظهراني جهنَّم، فأكونُ أول من يجوزُ من الرسُّلِ بأمَّته، ولا يتكلَّمُ يومئذ أحدُ إلا الرسل، وكلامُ الرسُّلِ يومئذ: اللهم سلِّم سلِّم، وفي جهنَّم كلاليبُ مثلُ شوْك السَّعدان، هل رأيتُم شوْك السَّعْدان؟» قالوا: نعم.

قال: «فإنها مثلُ شوْكِ السَّعْدان، غير أنه لا يعلمُ قدرَ عظَمها إلا اللَّهُ، تخطفُ الناسَ بأعسمالهم، فسمنهم من يُوبتُ بعمله، ومنهم من يُخرْدَلُ ، ثَمَّ ينْجُوا، حتى إذا أراد اللَّه رحمة من أراد منْ أهل النَّار، أمر اللَّهُ عزَّ وجلَّ الملائكة أنْ يُخْرِجوا من النَّارِ منْ كان يعبدُ اللَّه، فيُخْرِجُوهم ويعرفُونَهُم بآثار السجود.

وحرَّم اللَّهُ عـزَّ وجلَّ على النارِ أن تأكل أثر السجود، فيخْرُجون من النَّارِ، فكُلُّ ابنِ آدمَ تأكله النارُ إلا أثرَ السجود، فيخُرُجُون من النَّارِ قد امتحشوا، فيصبُّ عليهم ماءُ الحياة فينبتون كما تنبُتُ الحبَّة ُفي حميلِ السيل».

وفي الحديث: دليلٌ على أنَّ المشركينَ الذين كانوا يعبدونَ في الدنيا من دون اللَّه آلهة يتبعون آلهتهم التي كانوا يعبدون يوم القيامة، فيردنهم النار، كما قال تعالى في حقِّ فرعون: ﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأُوْرَدَهُمُ النَّارَ ﴾ [مود: ١٩٨]. ويبقى من كان يعبدُ اللَّهَ وحدَه ظاهرًا، مؤمنًا كان أو منافقًا، فهؤلاء



ينظرونَ من كانُوا يعبدونه في الدنيا، وهو اللَّهُ وحدَه لا شريكَ له.

ففي هذا الحديث: أنَّ اللَّه يأتيهم أولَ مرةٍ فلا يعرفونه، ثم يأتيهم في المرة الثانية فيعرفونه.

وقد دلَّ القرآن على ما دلَّ عليه هذا الحديث في مواضع ، كقوله ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَمَامِ وَالْمَلائِكَةُ ﴾ [البقرة: ٢١٠] وقال: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ ﴾ [آلانعام: ١٥٨]، وقال: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر: ٢٢].

ولم يتأولِ الصحابةُ ولا التابعونَ شيئًا من ذلك، ولا أخرجُوه عن مدلوله، بل رُوي عنهم ما يدلُّ على تقريرِه والإيمانِ به وإمرارِه كما جاء.

وقد رُوي عن الإمامِ أحمدً، أنه قال في مجيئهِ: هو مجيءُ أمرِهِ.

وهذا مما تفرَّدَ به حنبلٌ عنه.

فمن أصحابنا من قال: وهِمَ حنبلٌ فيما رَوى، وهو خلافُ مذهبه المعروفِ المتواتر عنه.

وكان أبو بكر الخلاَّلُ وصاحبُه لا يشبتان بما تفرد به حنبلٌ، عن أحمدُ روايةً.

ومن مـتأخريـهم من قال: هو روايةٌ عنه، بتـأويلِ كلِّ ما كـان من جنسِ المجيءِ والإتيانِ ونحوهِما.

ومنهم من قال: إنَّما قال ذلك إلزامًا لمن ناظرَهُ في القرآن، فإنهم استدلُّوا

على خلقِهِ بمجيءِ القرآنِ، فقال: إنَّما يجيءُ ثوابُهُ، كقولِهِ: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾، أي: كما تقولون أنتم في مجيء اللَّه أنه مجيءُ أمره.

وهذا أصحُّ المسالكِ في هذا المرويِّ.

وأصحابُنا في هذا على ثلاثِ فرقِ:

فمنهم من يثبت المجيء والإتيان، ويصرح بلوازم ذلك في المخلوقات، وربما ذكروه عن أحمد من وجوه لا تصح أسانيدُها عنه.

ومنهم من يتأول ذلك على مجيء أمرِهِ.

ومنهم من يقرُّ ذلك، ويُــمِرُّه كما جـاء، ولا يفسِّره، ويقــولُ: هو مجيءٌ وإتيانٌ يليقُ بجلال اللَّه وعظمته سبحانه.

وهذا هو الصحيحُ عن أحمدَ، ومن قبلَه منَ السلف، وهو قولُ إسحاقَ وغيرِه من الأئمةِ. وكان السلفُ ينسبونَ تأويلَ هذه الآياتِ والأحاديثِ الصحيحةِ إلى الجهمية.

لأن جهمًا وأصحابَهُ أولُ من اشتُهِرَ عنهم أنَّ اللَّه تعالى منزهٌ عما دلت عليه هذه النصوص بأدلة العقول التي سموها أدلة قطعية هي المحكمات، وجعلُوا ألفاظ الكتاب والسنة هي المتشابهات، فعرضُوا ما فيها على تلك الخيالات، فقبلُوا ما دلّت على نفيه الخيالات، فقبلُوا ما دلّت على نفيه بزعمهم، وردُّوا ما دلت على نفيه بزعمهم، ووافقهم على ذلك سائر طوائف أهل الكلام من المعتزلة وغيرهم. وزعمُوا أنَّ ظاهر ما يدلُّ عليه الكتابُ والسنة تشبيه وتجسيم وضلال،

واشتقُّوا من ذلك لمن آمنَ بما أنزل اللَّهُ على رسوله أسماءً ما أنزلَ اللَّه بها من



سَلَطَان، بِل هِي افتراءٌ على اللَّه، ينفِّرون بها عن الإيمانِ باللَّه ورسولِهِ.

وزعمُوا أنَّ ما ورد في الكتاب والسنة من ذلك \_ مع كثرته وانتشاره \_ من باب التوسع والتجوز، وأنه يحمل على مجازات اللغة المستبعدة، وهذا من أعظم أبواب القدح في الشريعة المحكمة المطهرة، وهو من جنس حمل الباطنية نصوص الإخبار عن الغيوب كالمعاد والجنَّة والنار على التوسع والمجاز دون الحقيقة، وحملهم نصوص الأمر والنهي على مثل ذلك، وهذا كلُّه مروق عن دين الإسلام.

ولم ينه علماء السلف الصالح وأئمة الإسلام كالشافعي وأحمد وغيرهما عن الكلام وحذَّرُوا عنه، إلا خوفًا من الوقوع في مثل ذلك، ولو علم هؤلاء الأئمة أنَّ حمل النصوص على ظاهرها كفر لوجب عليهم تبيين ذلك وتحذير الأُمَّة منه؛ فإنَّ ذلك من تمام نصيحة المسلمين، فكيف كان ينصحون الأُمَّة فيما يتعلق بالأحكام العملية ويدَعُون نصيحتهم فيما يتعلق بأصول الاعتقادات، هذا من أبطل الباطل.

قال أبو عبد الرحمنِ السلميُّ الصوفيُّ: سمعتُ عبد الرحمن بن محمد بن جاء جابر السلميَّ يقول: سمعتُ محمد بن عقيلِ بنِ الأزهرِ الفقيه يقولُ: جاء رجلٌ إلى المزني يسأله عن شيء من الكلام، فقال: إنِّي أكرهُ هذا، بل أنهى عنه، كما نهى عنه الشافعيُّ؛ فَإنِّي سمعتُ الشافعيَّ يـقولُ: سئلَ مَالكُ عن الكلامِ والتـوحيد، فقال مالكُّ: محالٌ أن يُظنَّ بالنبيِّ عَيَّالِيُّ أنه علَّم أُمته الاستنجاءَ ولم يعلَّمهُمُ التوحيد، فالتوحيدُ ما قاله النبيُّ عَيَّالِيُّ: «أُمرتُ أن أقاتلَ الناسَ حتَّى يقولُوا: لا إله إلا اللَّه، فإذا قالُوها عصموا مني دماءَهم وأموالَهم، فما عصم



الدم والمال فهو حقيقة التوحيد. انتهى.

وقد صحَّ عن ابنِ عباسٍ أنه أنكر على من استنكر شيئًا من هذه النصوص، وزعمَ أنَّ اللَّه منزهٌ عما تدلُّ عليه.

فروى عبدُ الرزاقِ في «كتابِه» (١) عن معمر، عن ابنِ طاووس، عن أبيه، قال: سمعتُ رجلاً يحدِّثُ ابنَ عباسٍ بحديث أبي هريرة: «تحاجَّتِ الجنةُ والنارُ»، وفيه: «فلا تمتلئُ حتَّى يضع رِجْله» \_ أو قال: «قدمه فيها» قال: فقام رجلٌ فانتفض، فقال ابنُ عباسٍ: ما فرقُ هؤلاء، يجدونَ رقةً عند محكمه، ويهلكُون عند متشابهه.

وخرَّجه إسحاقُ بنُ راهويه في «مسندِهِ» عن عبدِ الرزاق.

ولو كانَ لذلكَ عندَهُ تأويلٌ لذكرهُ للناسِ ولم يسعْه كتمانُه.

وقد قابَل هؤلاء المتكلمين طوائف آخرون، فتكلَّموا في تقرير هذه النصوص بأدلة عقلية، وردُّوا على النفاة، ووسَّعوا القولَ في ذلك، وبيَّنوا أن لازَم النَّفْى التعطيلُ المحضُ.

وأما طريقة أئمة أهلِ الحديثِ وسلفِ الأُمَّة: فهي الكف عن الكلامِ في ذلك من الطرفينِ، وإقرارُ النصوصِ، وإمرارِها كما جاءت، ونفي الكيفيةِ عنها والتمثيلِ.

وقد قال الخطابيُّ في «الأعلامِ»: مذهبُ السلفِ في أحاديثِ الصفاتِ: الإيمانُ، وإجراؤها على ظاهرِها، ونفيُ الكيفية عنها.

<sup>(</sup>۱) «المصنف» (۱۱/۲۲۳).



ومن قال: الظاهرُ منها غيرُ مرادٍ، قيلَ له: الظاهرُ ظاهرانِ: ظاهرٌ يليقُ بالمخلوقينِ ويْختصُّ بهم، فهو غيرُ مرادٍ، وظاهرٌ يليقُ بذي الجلالِ والإكرامِ، فهو مرادٌ، ونفيهُ تعطيلٌ.

ولقد قال بعض أئمة الكلام والفلسفة من شيوخ الصوفية الذي يحسن به الظن المتكلمون: إن المتكلمين بالغُوا في تنزيه الله عن مشابهة الأجسام، فوقعُوا في تشبيه بالمعاني، والمعاني محدثة كالأجسام، فلم يخرجُوا عن تشبيهه بالمخلوقات.

وهذا كلُّه إنَّما أتى من ظنِّ أن تفاصيلَ معرفةِ الجائزِ على اللَّه والمستحيلِ عليه يُؤخذُ من أدلةِ العقولِ، ولا يُؤخذُ مما جاءَ به الرسولُ.

وأمّا أهلُ العلمِ والإيمانِ، فيعلَمون أنّ ذلك كلّه متلقًى مما جاء به الرسولُ وَانّ ما جاء به من ذلك عن ربّه فهو الحقُّ الذي لا منزيدَ عليه، ولا عدولَ عنه، وأنه لا سبيل لتلقي الهدى إلا منه، وأنه ليس في كتاب اللّه ولا سنة رسولهِ الصحيحة ما ظاهرُه كفر و تشبيه أو مستحيل بل كل ما أثبته اللّه لنفسه و أثبته له رسوله و وصدق وصدق وصدق بجب اعتقاد ثبوته مع نفي التمثيل عنه، فكما أنّ اللّه ليس كمثله شيءٌ في ذاته، فكذلك في صفاته.

وما أَشكلَ فهمهُ من ذلك، فإنه يقالُ فيه ما مدَح اللَّه الراسخينَ من أهل العلم، أنهم يقولون عند المتشابهات: ﴿آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا ﴾ [آل عمران:٧].

وما أمر به رسولُ اللَّه ﷺ في متشابِهِ الكتابِ، أنه يُسردُّ إلى عالمه، واللَّهُ

يقول الحقُّ ويهدي السبيلَ.

وكلمةُ السلفِ وأئمةِ أهلِ الحديثِ متفقةٌ على أنَّ آياتِ الصفاتِ وأحاديثُها الصحيحةَ كلَّما تُمرُّ كما جاءتْ، من غير تشبيهٍ ولا تمثيلٍ، ولا تحريفٍ ولا تعطيلِ.

قال أبو هلال: سأل رجل الحسن عن شيءٍ من صفة الربِّ عـزَّ وجلَّ، فقال: أمرُّوها بلاً مثال.

وقال وكيعٌ: أدركتُ إسماعيلَ بنَ أبي خالدٍ وسفيانَ ومِسْعرًا، يحدِّثون بهذه الأحاديث، ولا يفسِّرون شيئًا.

وقال الأوزاعيُّ: سئلَ مكحولٌ والزهريُّ عن تفسيرِ هذه الأحاديثِ، فقالا: أُمِرَّها على ما جاءتْ.

وقال الوليد بن مسلم: سألت الأوزاعي ومالكًا وسفيان وليتًا عن هذه الأحاديث التي فيها الصفة والقرآن، فقالوا: أمر وها بلا كيف.

وقال ابنُ عيينةَ: ما وصفَ اللَّهُ به نفسَهُ فقراءتُهُ تفسيرُه، ليسَ لأحدِ أن يفسرَهُ إلا اللَّهُ عزَّ وجلَّ.

وكلامُ السلفِ في مثلِ هذا كثيرٌ جدًّا.

وقال أشهبُ: سمعتُ مالكًا يقولُ: إيّاكم وأهلَ البدع. فقيلَ: يا أبا عبد اللّه، وما البدعُ؟ قال: أهلُ البدعِ الذين يتكلمونَ في أسماءِ اللّه وصفاته وعلمهِ وقدرتهِ ولا يسكتونَ عما سكتَ عنه الصحابةُ والتابعونَ لهم بإحسانِ. خرَّجه أبو عبد الرحمن السلميُّ الصوفيُّ في كتاب «ذمِّ الكلام».



وروى ـ أيضًا ـ بأسانيدِهِ ذمَّ الكلامِ وأهلِهِ عن مالك، وأبي حنيـفة، وأبي يوسُفَ، ومحمدٍ وابن مهدي، وأبي عبيدٍ، والشافعيِّ، والمزنيِّ، وابن خزيمة.

وذكر ابنُ خزيمةَ النهيَ عنه عن مالك والثوريِّ والأوزاعيِّ والشافعيِّ وأبي حنيفة وصاحبيهِ وأحمد وإسحاق وابنِ المباركِ ويحيى بنِ يحيى ومحمدِ بنِ يحيى النُّهليِّ.

فتبيَّنَ بذلك أنَّ النهي عن الكلامِ إجماعٌ من جميعِ أئمةِ الدين من المتقدمينَ من الفقهاءِ وأهلِ الحديثِ والصوفيةِ، وأنه قولُ أبي حنيفَةَ ومالكِ والشافعيِّ وأحمد وإسحاقَ وأبي عبيدٍ وغيرِهم من أئمة المسلمينَ.

ومن جملة صفات اللَّه التي نؤمن بها، وتُمَـرُّ كما جاءتُ عندهم: قولُه تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر:٢٢]ونحو ذلك مما دلَّ على إتيانِهِ ومجيئه يومَ القيامة.

وقد نصَّ على ذلكَ أحمدُ وإسحاقُ وغيرُهما.

وعندهما: أن ذلك من أفعالِ اللَّه الاختياريةِ التي يفعلُها بمشيئتِهِ واختيارِهِ. وكذلك قالَه الفضيلُ بنُ عياضٍ وغيرُه من مشايخ الصوفيةِ أهلِ المعرفةِ.

وقد ذكر حربٌ الكرْمانيُّ أنه أدركَ على هذا القول كلَّ مَن أخذَ عنه العلمَ في البلدانِ، وسمَّى منهُم: أحمدَ وإسحاقَ والحميديَّ وسعيدَ بنَ منصورِ.

وكذلكَ ذكرَه أبو الحسنِ الأشعريِّ في كتابِهِ المسمَّى بـ «الإبانة»، وهو من أجلِّ كتبِهِ، وعليه يعتمدُ العلماءُ وينقلُون منه، كالبيهقيِّ وأبي عثمان الصابونيِّ

وأبي القاسم ابنِ عساكرٍ وغيرِهم.

وقد شرحَهُ القاضي أبو بكرِ ابنُ الباقلانيِّ.

وقد ذكرَ الأشعريُّ في بعضِ كتبِهِ أن طريقةَ المتكلمينَ في الاستدلالِ على قدم الصانعِ وحدوثِ العالمِ بالجواهرِ والأجسامِ والأعراضِ محرمةٌ عندَ علماء المسلمين.

وقد رُوي ذمُّ ذلك وإنكارُه ونسبتُه إلى الفلاسفة عن أبي حنيفةَ.

وقال ابن سريج: توحيد أهلِ العلمِ وجماعةِ المسلمين: الشهادتان، وتوحيد أهلِ الباطنِ من المسلمين: الخوض في الأعراضِ والأجسامِ، وإنَّما بُعث النبي عَلَيْكَةً بإنكار ذلك.

خرَّجه أبو عبد الرحمن السلميُّ.

وكذلك ذكره الخطابيُّ في رسالتهِ في «الغنية عن الكلامِ وأهلِهِ».

وهذا يدلُّ على أن ما يؤخذُ من كلامِهِ في كثيرٍ من كتبِهِ مما يخالفُ ذلك ويوافقُ طريقةَ المتكلمينَ فقد رجعَ عنه، فإن نفيَ كثيرٍ من الصفاتِ إنما هو مبنيٌ على ثبوتِ هذه الطريقة.

قال الخطابيُّ في هذه الرسالة في هذه الطريقة في إثبات الصانع: إنما هو شيءٌ أخذه المتكلمون عن الفلاسفة، وإنما سلكت الفلاسفة هذه الطريقة لأنهم لا يُثبتون النبوَّات ولا يرون لها حقيقة، فكان أقوى شيء عندهم في الدلالة على إثبات هذه الأمور ما تعلَّقوا به من الاستدلال بهذه الأشياء، فأمَّا مشبتو النبوَّات، فقد أغناهم اللَّهُ عن ذلك، وكفاهم كلفة المؤنة في ركوب هذه الطريقة المتعرِّجة التي لا يُؤمنُ العنتُ على من ركبَها، والإبداعُ والانقطاعُ الطريقة المتعرِّجة التي لا يُؤمنُ العنتُ على من ركبَها، والإبداعُ والانقطاعُ



على سالكها.

ثم ذكر أن الطريق الصحيحة في ذلك: الاستدلال بالصنعة على صانعها، كما تضمنه القرآن، وندب إلى الاستدلال به في مواضع، وبه تشهد الفطر السليمة المستقيمة.

ثم ذكر طريقتَهم التي استدلُّوا بها، وما فيها من الاضطراب والفسادِ والتناقض والاختلاف.

ثم قال: فلا تشتغل \_ رحمك الله \_ بكلامِهِم، ولا تغتر الكثرة مقالاتهم، فإنها سريعة التهافت، كثيرة التناقض، وما من كلام تسمعه لفرقة منهم إلا ولخصومِهِم عليه كلام يوازيه ويفارقه، فكل الكل معارض ، وبعضهم ببعض مقابل .

قال: وإنّما يكونُ تقدّمُ الواحدِ منهم وفلجه على خصمه بقدرِ حظّه من الشباتِ والحذقِ في صنعةِ الجهدالِ والكلام، وأكثرُ ما يظهرُ به بعضهم على بعض إنّما هو إلزامٌ من طريقِ الجدلِ على أصولِ مؤصلة لهم، ومناقضات على مقالات حفظُوها عليهم [...](۱) تقودها وطردها، فمن تقاعدَ عن شيء منها سمّوه من طريقِ [...](۱) جعلوه مبطلاً، وحكموا بالفلج لخصمِه عليه، والجدلُ لا يقومُ به حقٌ [...](۱) به حجةٌ.

وقد يكون الخصمان على مقالتين مختلفتين، كلاهما باطلٌ، ويكونُ الحق في ثالث غيرهما، فمناقضة أحدهما صاحبه غير مصحّح مذهبه، وإن كان مفسدًا به قول خصمه، لأنهما مجتمعان معًا في الخطأ،

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل.

مشتركان فيه، كقول الشاعر:

حُجَجٌ تهافَتُ كالزَّجاجِ (١) تخالُها حقًّا وكُلُّ واهِنْ مكسُورُ ومتى كان الأمرُ كذلك، فإنَّ أحدًا من الفريقينِ لا يعتمدُ في مقالته التي نصرَها أصلاً صحيحًا، وإنَّما هو أوضاعٌ وآراءُ تتكافأ وتتقابلُ، فيكثر المقالُ، ويدومُ الاختلافُ، ويقلُّ الصوابُ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عند غَيْرِ اللَّهِ وَيدومُ الاختلافُ، ويقلُّ الصوابُ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عند غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٦]، فأخبر تعالى أنَّ ما كثر فيه الاختلافُ فليسَ من عنده، وهو من أدلِّ الدليلِ على أنَّ مذاهبَ المتكلمين مذاهبُ فليسَ من عنده، وهو من أدلِّ الدليلِ على أنَّ مذاهبَ المتكلمين مذاهبُ فاسدةٌ، لكثرة ما يوجدُ فيها من الاختلافِ المفضي بهم إلى التكفيرِ والتضليل.

وذكر بقية الرسالة، وهي حسنة متضمنة لفوائد جليلة، وإنما ذكر الهذا القدر منها ليتبيّن به أن القواعد العقلية التي يدَّعي أهلها أنه قطعيات لا تقبل الاحتمال، فترد لأجلها بزعمهم بنصوص الكتاب والسنة وتصرف عن مدلولاتها، إنما هي عند الراسخين شبهات جهليات، لا تساوي سماعها، ولا قراءتها، فضلاً عن أن يُرد لأجلها ما جاء عن الله ورسوله، أو يحرف شيء من ذلك عن مواضعه.

وإنَّما القطعياتُ ما جاء عن اللَّه ورسوله من الآيات المحكمات البينات، والنصوص الواضحات، فتردُّ إليها المتشابهاتُ، وجميعُ كتب اللَّه المنزلة متفقةٌ على معنى واحد، وإن ما فيها محكماتٌ ومتشابهاتٌ، فالراسخونَ في العلم يؤمنونَ بذلك كلُّه، ويردونَ المتشابة إلى المحكم، ويكلُون ما أُشْكِلَ عليهم

<sup>(1)</sup> الزَّجاج: رعاع الناس.



فهمه إلى عالمه، والذين في قلوبهم زيغ يتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، فيضربون كتاب الله بعضه ببعض، ويردون المحكم، ويتمسكون بالمتشابه ابتغاء الفتنة، ويحرفون المحكم عن مواضعه، ويعتمدون على شبهات وخيالات لا حقيقة لها، بل هي من وساوس الشيطان وخيالاته، يقذفها في القلوب.

فأهلُ العلمِ والإيمانِ يمتثلون في هذه الشبهاتِ ما أُمرُوا به من الاستعاذة باللَّه، والانتهاء عما القاه الشيطانُ، وقد جعلَ النبيُّ ﷺ ذلك من علامات الإيمان، وغيرُهم فيصغونَ إلى تلك الشبهات، ويعبِّرون عنها بألفاظ مشتبهات، لا حرمة لها في نفسها وليس لها معنى يصحُّ، فيجعلون تلك الألفاظ محكمة لا تقبلُ التأويلَ، فيردُّون كلامَ اللَّهِ ورسولِهِ إليها، ويعرضونه عليها، ويحرِّفونه عن مواضعه لأجلها.

هذه طريقة طوائف أهلِ البدع المحضة من الجهمية والخوارج والروافض والمعتزلة ومن أشبههم، وقد وقع في شيء من ذلك كثير من المتأخرين المنتسبين إلى السنة من أهلِ الحديث والفقه والتصوف من أصحابنا وغيرهم في بعض الأشياء دون بعض.

وأمَّ السلفُ وأئمةُ أهلِ الحديث ، فعلى الطريقة الأولى، وهي الإيمانُ بجميع ما أثبتَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أنه أثبتَه له، بجميع ما أثبتَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أنه أثبتَه له، مع نفي التمثيل والكيفية عنه، كُم قالَه ربيعةُ ومالكٌ وغيرُهما من أئمة الهدى في الاستواء، ورُوي عن أمِّ سلمة أمِّ المؤمنين، وقال مثلَ ذلك غيرُهم من العلماء في النزول، وكذلك القولُ في سائر الصفات، واللَّهُ سبحانه وتعالى الموفقُ.

وقولُه ﷺ: «فأكون أولَ من يحوزُ بأمَّته» حتى يقطع الجسرَ بأُمَّته، ورُوي : «يجيزُ»، وهما لغتان ، يقال: جُزتُ الوادِي وأجزتُه، وهما بعنى .

وعن الأصمعيِّ، قال: أجزتُه: قطعتُه، وجُزتُه: مشيتُ عليه.

وقولُه: «منهم الموبَقُ بعمله» أي: الهالكُ.

وقولُه: «ومنهم المخردلُ»، هو بالدالِ المهملةِ والمعجمةِ \_ : لغتانِ مشهورتانِ، والمعنى: المقطَّعُ، والمرادُ \_ واللَّه أعلمُ \_ : أن منهم من يهلكُ فيقعُ في النارِ، ومنهم من تقطِّعه الكلاليبُ التي على جسرِ جهنَّم، ثم لا ينجوُ ولا يقعُ في النار.

وقيل: معناه أنه ينقطعُ عن النجاةِ واللحاقِ بالناجينِ.

والمقصودُ من تخريج الحديثِ بطولِ في هذا الباب: أنَّ أهلَ التوحيدِ لا تأكلُ النارُ منهم مواضع سجودهِم ، وذلك دليلٌ على فضلِ السجودِ عند اللهِ وعظمتِهِ ، حيث حرَّم على النارِ أن تأكل مواضع سجودِ أهلِ التوحيد.

واستــدلَّ بذلك بعضُ من يقولُ: إنَّ تارك الصــلاةِ كافرٌ، فَــإنَّه تأكلُه النارُ كلَّه، فلا يبقى حالُه حالَ عصاة الموحدينَ.

وهذا فيمَن لم يصلِّ للَّه صلاةً قطُّ ظاهرٌ.

وقولُه: «امتُحِشُوا» أي: احترقُوا، وضُبطت هذه الكلمةُ بفتحِ التاءِ والحاءِ. وفي بعض ِالنسخ بضمِّ التاء وكسرِ الحاء.



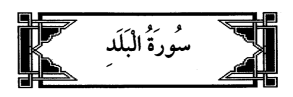
و «الحِبَّةُ» بكسر الحاء، قال الأصمعيُّ: كُلُّ نبت له حبُّ فاسْمُ جميع ذلك الحبِّ الحِبَّةُ، وقال أبو عمروٍ: الحِبَّةُ نبتٌ ينبت في الحشيش صغارٌ.

وقال الكسائيُّ: الحِبَّةُ بذرُ الرياحين، واحدتها حبَّةٌ، وأما الحِنطة فهو الحبُّ لا غير، يعني الفتح.

و «الحميل»: ما حمله السيل من كل شيءٍ، فهو حميلٌ بمعنى محمول، كقتيل بمعنى مقتول (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٥/ ٩٥ \_ ١٠٧).



### قوله تعالى: ﴿ فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴾

رُوى عطيةُ عن ابنِ عمر في قولِهِ تعالى: ﴿ فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴾ [البلد:١١]، قال: جبلُ زلزالِ في جهنَّم.

وعن ضمرة قال: سمعت أبا رجاء قال: بلغني أن العقبة التي ذكر اللَّه في كتابه: مطلعها سبعة آلاف سنة (١) .

وعن عطية، عن ابن عمر، قال في العقبة: «جبل في جهنم، أفلا أجاوزه بعتق رقبة؟!»(٢) .

وعن مقاتل بن حيان، قال: هي عقبة في جهنم، قيل: بأي شيء تقطع؟ قال: رقبة.

وفي «الصحيحين» (٢) ، ولفظه للبخاري عن ابن عمر قال: رأيت في المنام أنه جاءني ملكان في يد كل واحد منهما مقمعة من حديد، ثم لقيني ملك في يده مقمعة من حديد، قالوا: لن تُرع، نعم الرجل أنت لو كنت

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (٣٠/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٦/ ٢١)، (٥/ ٣٠ ـ ٣١)، (٩/ ٥١)، ومسلم (٧/ ١٥٨).



تكثر الصلاة من الليل، فانطلقوا بي، حتى وقفوا بي على شفير جهنم، فإذا هي مطوية كطي البئر، لها قرون كقرون البئر، بين كل قرنين ملك بيده مقمعة من حديد، وإذا فيها رجال معلقون بالسلاسل رءوسهم أسفلهم، وعرفت رجالاً من قريش، فانصرفوا بي عن ذات اليمين، فقصصتها على حفصة، فقصتها حفصة على رسول الله عالياً ، فقال: "إن عبد الله رجل صالح".

#### \* \* \*

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ لَهُ عَيْنَيْنِ ﴿ كَ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ﴾ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ﴾ قال اللّه عزَّ وجلَّ: ﴿ يَا أَيُهَا الإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ الْكَرِيمِ ﴿ لَ اللّهِ عَزَّ وجلَّ: فَسَوَّاكَ هَعَدَلَكَ ﴿ فَعَدَلَكَ ﴿ فَعَدَلَكَ ﴿ وَاللّهُ عَنَالَكَ مَ وَاللّهُ عَنَالُكَ مَ وَاللّهُ عَنَالًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ فَي أَي صُورة مَّا شَاء رَكَّبُكَ ﴾ [الانفطار: ٢٠٠]، وقال عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلُ هُو اللّه يَا نَشَكُمُ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْعَدَةُ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ [اللك: ٢٣]، وقال: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وقال: ﴿ وَاللّهُ عَنْ يَنْ اللّهُ عَنْ يَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ يَنْ وَقَالَ : ﴿ وَاللّهُ عَنْ يَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَا وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللّهُ عَلَا لَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

قال مجاهدٌ: هذه نعَمٌ من اللَّه متظاهرةٌ يقرِّرُكَ بها كيما تشكر.

وقرأ الفُضيلُ ليلةً هذه الآية، فبكى، فسُئلَ عن بكائهِ، فقال: هل بِتَّ ليلةً شاكرًا للَّه أَنْ جعلَ شاكرًا للَّه أَنْ جعلَ لك لسانًا تنطقُ به؟ وجعلَ يعدُّدُ من هذا الضَّرْبِ.

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسنادِهِ عن سلمانَ الفارسيِّ، قال: إنَّ رجُلاً بُسِطَ له

<sup>(</sup>۱) «التحويف من النار» (ص/ ٧٦ - ١١٩).

منَ الدنيا، فانتُزعَ ما في يديه، فجعل يحمدُ اللَّه عزَّ وجلَّ، ويُثني عليه، وبُسِطَ حتَّى لم يكن له فراش إلا بوري (١) فجعل يحمدُ اللَّه، ويُثني عليه، وبُسِطَ لآخرَ من الدنيا، فقال لصاحب البُوري: أرأيتك أنتَ على ما تحمدُ اللَّه عزَّ وجلَّ؟ قال: أحْمَدُهُ على ما لو أُعْطِيتُ به ما أُعْطيَ الخلْقُ، لم أُعْطِهِمْ إيَّاه، قال: وما ذاك؟ قال: أرأيت بصرك؟ أرأيتَ لسانك؟ أرأيتَ يديك؟ أرأيتَ رجليْك؟

وبإسنادِهِ عن أبي الدرداءِ أنه كان يقولُ: الصِّحَّةُ غِني الجسدِ.

وعن يونسَ بنِ عبيد: أنَّ رجلاً شكا إليه ضيقَ حاله، فقال له يونسُ: أيسرُّكُ أنَّ لك ببصرِكُ هَذَا الذي تُبْصِرُ به مائةَ ألف درهم الله عليه، قال الرجل: لا. قال: فبرجليك؟ قال: لا، قال: فذكَّره نِعَمَ اللَّه عليه، فقال يونسُ: أرى عندك مئين ألوف وأنت تشكو الحاجةَ.

وعن وهبِ بنِ مُنبِّهٍ، قال: مكتوبٌ في حكمةِ آلِ داودَ: العافيةُ المُلك الخفيُّ.

وعن بكر المزنيِّ، قال: يا ابنَ آدمَ، إنْ أردتَ أنْ تعلم قدرَ ما أنعم اللَّه عليك، فغمِّضْ عينيك.

وفي بعض الآثارِ: كم منْ نِعمَةٍ للَّه في عرقٍ ساكنٍ.

وفي «صحيح البخاريِّ» عن ابنِ عباس، عن النبيِّ عَيَّالِيَّهُ، قال: «نِعْمَتانِ مغْبُونٌ فيهما كثيرٌ من الناس: الصِّحَّةُ والفراغُ»(٢) (٣) .

<sup>(</sup>١) البوري: هو الحصير المنسوج.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٨/ ٩ /٨).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٧ \_ ٥٩).

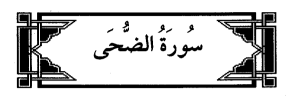


قَالَ الله عز وجل: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ﴿ ۗ فَكُ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴿ فَ قَدْ أَفْلَحَ مَنَ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴿ فَ قَدْ أَفْلَحَ مَنَ وَتَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ ا

والمعنى قد أفلح من زكَّى نفسهُ بطاعة اللَّه، وخابَ من دسَّاها بالمعاصي، فالطاعةُ تُزكِّي النفسَ وتُطهرُها، فترتفعُ، والمعاصي تُدسِّي النَّفْسَ، وتقمعُها، فتنخفضُ، وتصيرُ كالذي يُدسُّ في التراب<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ۸۶٥).



قوله تعالى: ﴿ وَالضُّعَىٰ ﴿ ثَنَ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴿ ثَنَ مَا وَدُعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَالضُّعَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَلَاخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الأُولَىٰ ﴿ وَ وَجَدَكَ يَعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴿ وَ وَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ﴿ فَ فَامًا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ ضَالاً فَهَدَىٰ ﴿ فَ وَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ﴿ فَ فَامًا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ ضَالاً فَهَدَىٰ ﴿ فَ فَامًا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ فَ وَأَمَّا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ ﴿ فَ وَأَمَّا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ ﴿ فَ وَأَمَّا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ ﴿ وَأَمَّا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ ﴿ فَ وَأَمَّا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ ﴿ فَلَا تَقْوَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ فَا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ ﴿ وَأَمَّا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ ﴿ وَأَمَّا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ ﴿ وَأَمَّا النَّائِلُ فَلا تَنْهَرْ فَلَا لَهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَعَدَالًا فَا لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّ

وقال في سورة الضَّحى: لما توالى فيها قسمان، وجوابان مثبتان، وجوابان نافيان، وجوابان نافيان، فالقسمان: ﴿وَالضُّحَىٰ ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى ﴾ [الضحى:١، ٢]، والجوابان المثبتان: ﴿وَلَلآخِرَةُ لَنَافَيانَ: ﴿وَلَلآخِرَةُ لَنَافَيانَ: ﴿وَلَلآخِرَةُ لَنَافَيانَ: ﴿وَلَلآخِرَةُ لَنَافَيانَ اللَّهُ لَنَا لَا لَكُنْ الْأُولَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ [الضحى:٤، ٥].

ثم قررَ بنعم ثلاث، وأتبعهن بوصايا ثلاثٍ: كلُّ واحدةٍ من الوصايا شكرُ النعمةِ التي قوبِلَت بها.

فإحداهنَّ: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَآوَىٰ ﴾ وجوابها: ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ ﴾.

والثانية: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ فقابلها بقولِهِ: ﴿ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴾ .

وهذا لأنَّ السائلَ ضالٌّ يبغى الهُدى.

والثالثةُ: ﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى ﴾ فقابَلها بقوله: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَثْ ﴾. وإنَّما قال: ﴿ وَمَا قَلَىٰ ﴾ ولم يقلْ: وما قـلاكَ؛ لأنَّ الْقِلَى بغضٌ بعد حبٍّ،



وذلك لا يجوز على الله تعالى. والمعنى: وما قلى أحداً قط، ثم قال: ﴿ وَلَلآ خِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الأُولَى ﴾ ولم يقل : خيرٌ على الإطلاق، وإنَّما المعنى خيرٌ لك ولمن آمن بك.

وقوله: ﴿ فَآوَى ﴾ ولم يقلُ: فآواك؛ لأنه أرادَ: آوى بك إلى يومِ القيامةِ (١).

### \* \* \*

### قوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾

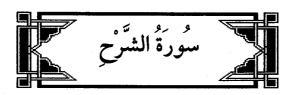
وقال لنبيه ﷺ: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ [الضحى:٧]، والمرادُ وجدَك غيرً عالم بما علَّمَك من الكتابِ والحكمة، كما قالَ تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ ﴾ [الشورى:٢٠]، فالإنسانُ يُولدُ مفطورًا على قبول الحقِّ، فإنْ هداه اللَّهُ سبب له من يعلمُهُ الهدى، فصارَ مهتديًا بالقوَّة، وإنْ خذَلَهُ قيَّضَ له من يعلمُهُ ما يُغيرُ فطرتَه، كما قال ﷺ: «كلُّ مولود يولد على الفطرة، فأبواه يُهود انه ويُنصِّرانه ويُجسِّانه»(٢). (٣)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «الذيل على طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٧٨ \_ ٢٧٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: البخاري (۲/۸۱)، ومسلم (۸/۵۲).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١٣/٢).



## قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿ قَ ﴾ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾

وقولُهُ عَلَيْ : «فإنَّ مع العسرِ يُسرًا» هو مُنتزَعٌ من قوله تعالى: ﴿ سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ﴾ [الطلاق:٧]، وقولُه عزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الطلاق:٧]. الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الشرح:٥،٦].

وخرَّج البزارُ في «مسنده» وابنُ أبي حاتم \_ والله فظ له \_ من حديثِ أنس عن النبيِّ عَلَيْهُ، قال: «لو جَاءَ العُسْرُ، فدخلَ هذا الجُحْر، لجاءَ اليسرُ حتَّى يدخلَ عليه فيُخْرِجَه»، فأنزل اللَّهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿ يُسُرًا ﴿ يُسُرًا ﴾ (١) والشرح:٥،٥].

وروى ابنُ جريرٍ وغـيرُه من حـديثِ الحسنِ مرســلاً نحوَه، وفي حـديثِه: فقال النبيُّ ﷺ: «لن يَغْلبَ عُسْرٌ يُسرين» (٢)

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن ابنِ مسعود، قال: لو أنَّ العسرَ دخلَ في جحرٍ لجاءَ اليسرُ حـتَّى يدخل مَعه، ثم قال: قال اللَّهُ تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ (٣) [الشرح:٥،٦].

وبإسنادِهِ أَنَّ أَبَا عَبِيدَةً حُصِرَ فَكَتَبَ إليه عَـمرُ يقول: مهما ينزلُ بامريَّ شدَّةٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه: البزار (٢٢٨٨ ـ كشف)، وابن أبي حاتم ـ كما في «التفسير» لابن كثير (٨/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الطبري في «التفسير» (۳۰/۳۳).

<sup>(</sup>٣) السابق.



يجعلُ اللَّه له بعدَها فرجًا، وإنَّه لن يَغْلِبَ عسر يسرينِ، وإنه يقول: ﴿ أَيُهَا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١) [آل عمران ٢٠٠٠].

ومن لطائف أسرارِ اقترانِ الفرجِ بالكربِ واليُسرِ بالعسرِ: أنَّ الكربَ إذا اشتدَّ وعَظُمَ وتناهى، حصلَ للعبدِ الإياسُ من كَشْفهِ من جهةِ المخلوقين، وتعلَّقَ قلبُه باللَّه وحده، وهذا هو حقيقة التوكُّلِ على اللَّه، وهو من أعظمِ الأسبابِ التي تُطلَب بها الحوائج، فإنَّ اللَّه يكفي من توكَّل عليه، كما قال: ﴿ وَمَن يَتَوكُلْ عَلَى اللَّه فَهُو حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق:٣].

وروى آدم بن أبي إياس في «تفسيره» بإسناده عن محمد بن إسحاق قال: جاء مالك الاشجعي إلى النبي على فقال: أُسر ابني عوف ، فقال له: «أرسل إليه: إن رسول الله على النبي عوف يقول: لا حول ولا قوة إلا بالله» ، فأتاه الرسول فأخبر ، فأكب عوف يقول: لا حول ولا قوة إلا بالله، وكانوا قد شدو بالقد فسقط القد عنه ، فخرج فإذا هو بناقة لهم فركبها ، فأقبل فإذا هو بسرح القوم الذي كانوا شدوه ، فصاح بهم ، فاتبع آخرها أولها ، فلم يفجأ أبويه إلا وهو ينادي بالباب ، فقال أبوه: عوف ورب الكعبة ، فقالت أمه : واسوأتاه ، عوف كثيب يألم كما فيه من القد ، فاستبق الأب والخادم إليه ، فإذا عوف قد ملا الفناء إبلاً ، فقص على أبيه أمره وأمر الإبل فأتى أبوه رسول الله عوف قنجر عوف وخبر الإبل ، فقال له رسول الله يَعْف فأخبره بخبر عوف وخبر الإبل، فقال له رسول الله يَعْف لله مَعْر عا ما ويَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَعْتَسِبُ وَمَن يَتَوَ كُلُ عَلَى الله فَهُو حَسْبُه الآية [الطلاق: ٢ ، ٣].

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن أبي شيبة (٥/ ٣٣٥)، والحاكم (٢/ ٣٠٠ \_ ٣٠١).

قال الفُضيلُ: واللَّه لو يئستَ من الخلقِ حتَّى لا تريدَ منهم شيئًا، لأعطاكَ مولاكَ كُلَّ ما تُريد.

وذكر إبراهيم بن أدهم عن بعضهم ، قال: ما سأل السائلون مسألة هي ألحف من أن يقول العبد: ما شاء اللَّه ، قال: يعني بذلك التَّفويض إلى اللَّه عزَّ وجلَّ.

وقال سعيد بن سالم القداح: بلغني أنَّ موسى عليه السلام كانت له إلى الله حاجة ، فطلبَها ، فأبطأت عليه ، فقال: ما شاء الله ، فإذا حاجته بين يديه ، فعجب ، فأوحى الله إليه: أما علمت أنَّ قولك: «ما شاء الله المجه أنجح ما طُلِبت به الحوائج .

وأيضًا فإنَّ المؤمنَ إذا استبطأ الفرَجَ، وأيسَ منه بعدَ كثرة دعائه، وتضرُّعه، ولم يظهر عليه أثرُ الإجابة يرجعُ إلى نفسه باللائمة، وقال لها: إنَّما أُتيتُ من قبلك، ولو كان فيك خير لأُجبت، وهذا اللومُ أحبُ إلى اللَّه من كثيرٍ من الطَّاعات، فإنَّه يُوجبُ انكسارَ العبد لمولاهُ واعترافَهُ له بأنَّه أهل لما نزلَ به من البلاء، وأنه ليسَ بأهل لإجابة الدعاء، فلذلك تُسرعُ إليه حينئذ إجابةُ الدعاء وتفريجُ الكرب، فإنه تعالى عند المنكسرة قلوبُهم من أجله.

قال وهب": تعبّد رجل زمانًا، ثمّ بدت له إلى اللّه حاجة ، فصام سبعين سبتًا، يأكلُ في كُلِّ سبت إحدى عشرة تمرة ، ثم سأل اللّه حاجته فلم يُعطَها، فرجع إلى نفسه فقال: منك أُتيت ، لو كان فيك خير أعطيت حاجتك، فنزل اليه عند ذلك ملك ، فقال: يا ابن آدم ساعتك هذه خير من عبادتك التي مضت، وقد قضى اللّه حاجتك. خرجه ابن أبي الدنيا.

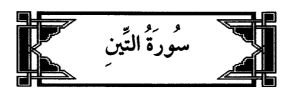


ولبعضِ المتقدمين في هذا المعنى:

عسى ما ترى أن لا يدوم وأن ترى له فـــرجَّا عَمَّا ألحَّ به الـدَّهرُ عــسى فــرجٌ يأتي به اللَّهُ إنَّه لهُ كُلَّ يـومٍ في خَليــقــته أَمْــرُ إذا لاح عــر ٌ فـارْجُ يـسراً فـإنَّه قضى اللَّهُ أَنَّ العُسرَ يتبعُـهُ اليُسرُ(١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٥٢٠ \_ ٥٢٤).



# قوله تعالى ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ﴾

وفي «الصحيح»: «أنَّ إبراهيمَ عليه السلامُ إذا شفَعَ في أبيه، قيل له: يا إبراهيمُ انظرْ ما وراءَك، فإذا هو بذيخ ملطَّخ فيؤخَذُ بقوائِمِهِ ويُلقى في النَّارِ»(١) ، والذيخُ: الضبعُ الذكرُ.

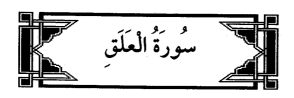
وقال أبو العالية في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفُلَ سَافِلِينَ ﴾ [النين: ٥] قال: في النَّارِ في صورةِ خنزيرٍ، خرَّجه ابنُ أبي حاتمٍ.

قال ابنُ مسعود: إذا أرادَ اللَّه تعالى أنْ لا يُخْرِجَ منها أحدًا غـيَّرَ صورَهم وألوانَهم فلا يُعرفُ منهم أحدُ<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٦٩/٤).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (١٣٨ \_ ١٣٩).



# قوله تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ ﴿ عَبْدًا إِذَا صَلَّى ﴾

[ قال البخاريُّ ] (١): قال ابنُ عباس: حدثني أبو سفيانَ في حديثِ هرقلَ، فقال: يأمرنا \_ يعني: النبيَّ ﷺ \_ بالصَّلاةِ والصِّدْقِ والعفافِ.

حديث أبي سفيان هذا قد خرَّجه البخاريُّ بتمامه في أولِ كتابه، وهو يدلُّ على أنَّ النبيُّ عَلَيْهُ كان أهمُّ ما يأمرُ به أُمَّته الصلاة، كما يأمرُهم بالصدق والعفاف، واشتهر ذلك حتى شاع بين المللِ المخالفين له في دينه، فإنَّ أبا سفيان كان حين قال ذلك مُشْرِكًا، وكان هرقلُ نَصْرانيًا، ولم يزلُ عَلَيْهُ منذ بعث يأمر بالصدق والعفاف، ولم يزلُ يصلي ـ أيضًا ـ قبل أن تُفْرض الصلاة.

وأولُ مَا أُنزَلَ عَلَيْهِ سُـورةُ: ﴿ اقْرأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾ [العلق:١]، وفي آخـرها: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ ﴿ كَلاَّ لا تُطعْهُ وَاسْجُدْ وَالْمَاتِ ﴾ إلى قـوله: ﴿ كَلاَّ لا تُطعْهُ وَاسْجُدْ وَالْمَاتِ ٩٠].

وقد نَزَلَتُ هذه الآياتُ بسببِ قولِ أبي جَهْلٍ: لئن رأيتُ محمـدًا ساجدًا عندَ البيت لأطأنَّ على عنُقِهِ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: مسلم (۸/ ۱۳۰).

«الوضوءِ» حديث أسامة، أن جبريل نزل على النبي ﷺ في أولِ الأمرِ، فعلَّمه الوضوء والصلاة (١).

وذكر ابنُ إسحاقَ: أنَّ الصّلاةَ افْتُرضتْ عليه حينئذٍ، وكانَ هو ﷺ وخديجةُ يُصلِّيان.

والمرادُ: جنسُ الصلاةِ، لا الصلواتِ الخمسِ.

والأحاديثُ الدالةُ على أنَّ النبيَّ عِيْكِيْ كانَ يصلي بمكةَ قبلَ الإسراءِ كثيرةٌ.

لكن قد قيلَ: إنَّه كان قد فُرض عليه ركعتانِ في أولِ النَّهارِ وركعتان في آخرِه فقط، ثم افتُرِضَت عليه الصلوات الخمس ليلة الإسراء، قاله مُقاتل وغيره.

وقالَ قتادةُ: كان بدءُ الصلاةِ ركعتينِ بالغَداةِ، وركعتينِ بالعَشيِّ.

وإنَّما أرادَ هؤلاء: أنَّ ذلك كان فرضًا قبل افتراضِ الصلواتِ الخمسِ ليلةَ الإسراء.

وقد زعم بعضُهم: أنَّ هذا هو مُرادُ عائشةَ بقولِها: فُرضَت الصلاةُ ركعتين ركعتين أوَّلَ ما فُرضَتْ أربعًا وثلاثًا وركعتين على وجهِها.

وضعّف الأكثرون ذلك، وقالُوا: إنما أرادت عائشةُ فرضَ الصلواتِ الخمس ركعتينِ ركعتينِ سِوى المغربِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أحمد في «المسند» (۲۰۳/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/ ٩٨)، ومسلم (٢/ ١٤٢).



وقد ورد من حديث عَفيف الكنْديِّ، أنَّه رأى النبيَّ عَيَالِيَّهُ يُصلي بمكة حين زالت الشمسُ ومعه عَلي وخُديجة ، وأنَّ العباسَ قال له: ليس على هذا الدِّينِ أحدٌ غيرُهم.

وقد خرَّجه الإمامُ أحمدُ والنسائيُّ في «خصائص عليًّ»(١) .

وقد طعن في إسناده البخاريُّ في «تاريخه» والعُقيليُّ وغيرُ واحد.

وقد خرَّج الـــترمذي<sup>(٢)</sup> من حــــديث أنسٍ، قــال: بُعــثَ النبيُّ عَلَيْكُ يومَ الاثنينِ، وصلى عليٌّ يومَ الثُّلاثاء.

وإسناد ضعيف.

وقد خرَّجه الحاكم (٣) من حديث بُريدةَ، وصحَّحَه.

وفيه دليلٌ على أنَّ الصلاةَ شُرعت من ابتداء النبوة، لكنَّ الصلواتِ الخمسِ لم تُفرض قبلَ الإسراء بغيرِ خلافِ.

وروى الرَّبيعُ، عن الشافعي، قال<sup>(٤)</sup>: سمعتُ ممن أثق بخبره وعلمه يذكر أنَّ اللَّهَ تعالى أنزل فرضًا في الصلاة، ثم نسخه بفرض غيره، ثم نسخ الثاني بالفرض في الصلواتِ الخمسِ.

قال الشافعي: كَأَنَّه يعني قولَ اللَّه عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ﴿ ثَى قُمِ اللَّيْلَ الْمُؤَمِّلُ ﴿ ثَلَ قُمِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴿ ثَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾ [المزمل: ١-٤] ثم نسخه في

<sup>(</sup>١) أخرجه: النسائى في «الخصائص» (٥)، وأحمد في «المسند» (٢/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۳۷۲۸).

<sup>(1) (7) (1).</sup> 

<sup>(</sup>٤) «الأم» (١/ ٩٥).

السورة معهُ بقوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن ثُلُثَيِ اللَّيْلِ ﴾ الآية إلى قوله: ﴿ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾ [المزمل: ٢٠]، فنُسِخَ قيامُ الليل، أو نصفه، أو أقلَّ، أو أكثر بما تيسَّر.

قالَ الشافعيُّ: ويقال نُسخ ما وُصف في المزمل بقوله اللَّه عزَّ وجل: ﴿ أَقِمِ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ ﴾ ودلوكُ الشمس: زَوالُها ﴿ إِلَىٰ غَسَقِ اللَّيْلِ ﴾ العَتمة ﴿ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ ﴾ الصبح ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ ﴾ [الإسراء: ٧٨-٧١]

فأعلمه أنَّ صلاةَ الليل نافلةٌ لا فريضة، وأنَّ الفرائض فيما ذكرَ من ليلٍ أو هار.

قال: ويُقال في قـولِ اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ ﴾ المغـربُ والعشاءُ ﴿ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ الصبحُ ﴿ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَعَشِيًّا ﴾ العصرُ ﴿ وَحِينَ تُطْهِرُونَ ﴾ [الروم: ١٧ ـ ١٨] الظهرُ. انتهى.

وقد رُوي عن طائفة من السَّلفِ تفسيرُ هاتينِ الآيتينِ بنحوِ ما قالَه الشافعيُّ، فكلُّ آية منهما متضمَّنةٌ لذكر الصلواتِ الخمسِ، ولكنَّهما نزلتا بمكة بعد الإسراء. واللَّهُ أعلم.

وقد أجمع العلماءُ على أنَّ الصلواتِ الخمسِ إنَّما فُـرضَتْ ليلةَ الإسراءِ، واختلفوا في وقت الإسراء:

فقيل: كانَ بعدَ البعثةِ بخمسةَ عشرَ شهرًا، وهذا القولُ بعيدٌ جدًّا.

وقيل: إنَّه كان قبلَ الهجرةِ بثلاثِ سنين، وهو أشهرُ.

وقيل: قبلَ الهجرةِ بسنةِ واحدةٍ.

وقيل: قبلَها بستةِ أشهرٍ.



(Y)(1\1\731).

وقيل: كانَ بعدَ البعثةِ بخمسِ سنين، ورجَّحه بعضُهم، قال: لأنَّه لا خلاف أن خديجة صلَّت معه بعد فرض الصلاة، ولا خلاف أنها تُوفِّيَتْ قبل الهجرة بمدة، قيل: بثلاث سنين، وقيل: بخمس، وقد أجمع العلماء على أن فرض الصلاة كان ليلة الإسراء.

قلت: حكايته الإجماع على صلاة خديجة معه بعد فَرض الصلاة غَلَطٌ مَحْضُ، ولم يَقُل هذا أَحَدٌ ممن يُعْتَدُّ بقوله.

وقد خرج أبو يَعلَى الموصلي والطبرانيُّ(۱) من حديث إسماعيل بن مُجالد، عن أبيه عن الشَّعبي، عن جابر، أن رسول اللَّه ﷺ سُئل عن خديجة به فإنها ماتت قبل أنْ تَنزل الفرائض والأحكام؟ فقال: «أبصرتها على نهر من أنهار الجنة، وفي بيت من قصب، لا لغوٌ فيه ولا نَصَبٌ».

وروى الزُّبيرُ بنُ بكَّارٍ، بإسـنادِ ضعيف، عن يُونُسَ عن ابنِ شــهابٍ، عن عُروَةَ، عن عائشةُ، قالت: تُوفِّيتُ خديجةٌ قبل أن تُفرض الصلاةُ.

وقد فرَّق بعضهم بين الإسراء والمعراج، فجعل المعراج إلى السماوات كما ذكره اللَّه في سورة النَّجم، وجعل الإسراء إلى بيت المقدس خاصةً، كما ذكره اللَّه في سورة ﴿سبحان﴾ وزَعَم أنهما كانا في ليلتين مختلفتين، وأن الصلوات فُرضت ليلة المعراج لا ليلة الإسراء.

وهذا هو الذي ذكره محمدُ بن سعد في «طبقاته» (٢) عن الواقدي بأسانيد له متعددة، وذكر أن المعراج إلى السماء كان ليلة السبت لسبع عشرة خلَت من شهر رمضان قبل الهجرة بثمانية عشر شهرا من المسجد الحرام، وتلك الليلة فرضت الصلوات الخمس، ونزل جبريل فصلى برسول الله عليه المناه الم

الصلوات في مواقيتها، وأن الإسراء إلى بيت المقدس كان ليلة سبع عشرة من شهر ربيع الأولِ قبل الهجرة بسنة، من شعب أبي طالب.

وما بوَّب عليه البخاري أن الصلوات فرضت في الإسراء يدل على أن الإسراء عنده والمعراج واحد. واللَّه أعلم (١) .

#### \* \* \*

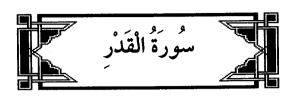
### قوله تعالى: ﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الزَّبَانِيَةَ ﴾

قال اللّهُ تعالَى: ﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيهُ ﴿ إِنْ اللّهُ الزّبَانِيةَ ﴾ [العلق: ١١، ١١] قال أبو هريرة: الزبانية : الملائكة ، وقال عطاء : هم الملائكة الغلاظ الشداد ، وقال مقاتل : هم خزنة جهنّم ، وقال قتادة : الزبانية في كلام العرب: الشرط ، وقال عبد اللّه بن الحارث: الزبانية رؤوسهم في الأرض وأرجلهم في السماء ، عبد اللّه بن الحارث: الزبانية رؤوسهم في الأرض وأرجلهم في السماء ، خرجه ابن أبي حاتم وخرج أيضًا بإسناده عن المنهال بن عمرو قال : إذا قال اللّه تعالى : ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ ﴾ [الحانة: ٣] ابتدره سبعون ألفا في النار (٢) . منهم ليقول هكذا ، يعني : يفتح يديه ، فيلقي سبعين ألفًا في النار (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲/ ۱۰۱ ـ ۱۰۹).

<sup>(</sup>٢) «التخويف من النار» (١٧٧).



قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴿ فَيْ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفَ شَهْرٍ ﴿ فَيْ تَنزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فَيهَا بِإِذْنِ رَبِهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴿ فَي سَلامٌ هِيَ حَتَىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ فيها بإذْن رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴿ فَي سَلامٌ هِيَ حَتَىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾

في «الصحيحينِ»(١) عن أبي سعيد الخُدريّ وَطَيْفَ، قالَ: كانَ رسولُ اللَّه وَ الصحيحينِ» العشرِ الأوسطِ من رمضانَ، فاعتكفَ عامًا، حتَّى إذا كانتُ ليلةُ إحدى وعشرينَ، وهي الليلةُ التي يخررُجُ في صبيحتها من اعتكافه، قال: «من كانَ اعتكفَ معي فليعتكف العشرَ الأواخر، وقد أُريتُ هذه الليلةَ ثُم أُنسيتُها، وقد رأيتني أسجدُ في ماء وطينٍ من صبيحتِها، فالتمسوها في العشرِ الأواخرِ، والتمسوها في كلِّ وترِ».

فمطرت السَّماءُ تلك الليلة، وكان المسجدُ على عريش، فوكف المسجدُ، فبصرت عيناي رسول اللَّه عَلَيْ على جبهته أثرُ الماء والطِّينِ من صبح إحدى وعشرين، هذا الحديث يدلُّ على أنَّ النبيَّ عَلَيْ كان يعتكف العشر الأوسط من شهر رمضان؛ لابتغاء ليلة القدر فيه، وهذا السيّاق يقتضي أنَّ ذلك تكرَّر منه عَلَيْهِ.

وفي رواية في «الصحيحينِ»(٢) في هذا الحديثِ: أنه اعتكفَ العشرَ الأولَ،

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ٦٠)، ومسلم (٣/ ١٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (١/٦٠٦ ـ ٢٠٧)، ومسلم (٣/ ١٧١).

ثم اعتكفَ العشرَ الأوسطَ، ثم قالَ: «إني أُتيتُ، قيلَ لي: إنها في العشر الأواخر، فمن أحبَّ منكُم أن يعتكفَ فليعتكفُ»، فاعتكفَ الناسُ معه.

وهذا يدلُّ على أنَّ ذلكَ منه قبلَ أن يستبين لهُ أنَّها في العشر الأواخر، ثم لَّا تبين له ذلك اعتكفَ العشرَ الأواخرَ حتَّى قبضَه اللَّه عـزَّ وجلَّ، كما رواه عنه عائشة وأبو هريرة وغيرُهما.

ورُوي أنَّ عمرَ وَطَيْ جمعَ جماعةً من الصحابة، فسألهم عن ليلة القدرِ، فقالَ بعضُهم: كنَّا نراها في العشرِ الأوسطِ، ثم بلغنا أنها في العشرِ الأواخر.

وخرَّج ابنُ أبي عاصم في كتاب «الصيام» وغيرُه من حديثِ خالدِ بن محدُوجٍ، عن أنسٍ: أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قالَ: «التمسُوها في أوَّل ليْلَة، أو في تسع، أو في أربع عشرة»، وخالد هذا فيه ضعف ، وهذا يدل على أنَّها تُطلب في ليلتين من العشر الأوسط، وهي أربع عشرة، وقد سبق العشر الأوسط، وهي أربع عشرة، وقد سبق الله من حديث واثلة بن الأسقع مرفوعًا: «إن الإنجيل أنزل لشلات عشرة من رمضان، وقد ورد الأمر بطلب ليلة القدر في النصف الأواخرِ من رمضان، وفي أفراد ما بقي من العشر الأوسط من هذا النصف، وهما ليلتان : ليلة سبع عشرة، وليلة تسع عشرة.

أمًّا الأولُ: فخرَّجه الطبراني (٢)، من حديث عبد اللَّه بن أُنيس، أنه سألَ النبيَّ عَلَيْ عن ليلة القدر، فقالَ: «رأيتُها ونسيتُها، فتحرَّها في النِّصف الأواخرِ»، ثم عاد فسأله ، فقال: «التمسها في ليلة ثلاث وعشرين تَمضِي من الشهرِ».

<sup>(</sup>١) «الأسماء والصفات» للبيهقي (ص ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه بنحوه: مسلم (٣/ ١٧٣)، وأحمد (٣/ ٤٩٥).



ولهـذا المعنى ـ واللَّهُ أعلمُ ـ كان أبيّ بن كَعب يقنُتُ في الوتر في ليـالي النصف الأواخر؛ لأنَّه يُرجى فيه ليلةُ القدرِ.

وأيضًا فكُلُّ زمانٍ فاضلٍ من ليلٍ أو نهارٍ، فإنّ آخرَه أفضلُ من أوله، كيومٍ عرفة، ويومٍ الجُمعة، وكذلك اللَّيلُ والنَّهار عمومًا؛ آخِرُهُ أفضلُ من أوله، ولذلك كانتِ الصلاةُ الوسطى صلاةَ العصر، كما دلَّتِ الأحاديثُ الصَّحيحةُ عليه، وآثارُ السَّلفِ الكثيرةُ تدُلُّ عليه، وكذلك عشرُ ذي الحجة والمحرم؛ آخرُهما أفضلُ من أولهما.

وأمًّا الثاني: ففي «سننِ أبي داود» (١) عن ابنِ مسعود مرفوعًا: «اطلُبُوها ليلة سبع عشرة من رَمضان، وليلة إحدى وعشرين، وليلة ثلاث وعشرين»، ثم سكت، وفي رواية: «ليلة تسع عشرة»، وقيل: إنَّ الصحيح وقْفُه على ابنِ مسعود، فقد صح عنه أنَّه قال: تحرُّوا ليلة القدر ليلة سبع عشرة، صباحيَّة بدر، أو إحدى وعشرين، وفي رواية عنه، قال: «ليلة سبع عشرة، فإنْ لم يكن ففي تسع عشرة».

وخرَّج الطبرانيُّ من رواية أبي المُهنزِّم، وهو ضعيفٌ، عن أبي هريرة مرفوعًا، قال: «التمسُوا ليلة القدْر في سبع عشرة أو تسع عشرة، أو إحدى وعشرين، أو ثلاث وعشرين، أو خمس وعشرين، أو سبع وعشرين، أو تسع وعشرين، ففي هذا الحديث: التماسُها في أفراد النصف الثاني كلِّها، ويُروى من حديث عائشة وَعُنْهَا: أنَّ النَّبِيُّ كَانَ إذا كان ليلة تسع عشرة من رمضان شدَّ المئزر وهجر الفراش حتى يُفطر.

قال البخاريُّ: تفرَّد به عُمـرُ بن مسكينٍ، ولا يتابع عليـهِ، وقد رُويَ عن

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۱۳۸٤).

<sup>(</sup>٢) «المعجم الأوسط» (١٢٨٤).

طائفة من الصحابة أنَّها تُطلبُ ليلةَ سبعَ عشرةَ، وقالُوا: إن صبيحتَها كانَ يومَ بدرٍ، رويَ عن علي، وابنِ مسعود، وزيد بن أرقمَ، وزيد بن ثابت، وعمرو ابنِ حريث، ومنهم من رُويَ عنه، أنَّها ليلةُ تسعَ عشرةً؛ رُوي عن علي، وابنِ مسعود، وزيد بن أرقمَ.

والمشهور عند أهلِ السِّيرِ والمغازي: أنَّ ليلةَ بدْرِ كانتْ ليلةَ سبعَ عشرة، وكانت ليلة جُمعة، وروي ذلك عن علي، وابنِ عباسٍ وغيرهما، وعن ابنِ عباسٍ، رواية ضعيفة أنَّها كانت ليلة الاثنين.

وكان زيد بن ثابت لا يُحيي ليلةً من رمضان، كما يُحيى ليلة سبع عشرة، ويقول: إنَّ اللَّه فرَّق في صبيحتها بين الحق والباطل، وأذلَّ في صبيحتها أئمة الكفر، وحكى الإمام أحمد هذا القول عن أهل المدينة: أنَّ ليلة القدر تُطلب ليلة سبع عشرة، قال في رواية أبي داود فيمن قال لامرأته: أنت طالق ليلة القدر، قال: يعتزلُها إذا دخل العشر، وقبل العشر، أهل المدينة يرونها في السبع عشرة، إلا أنَّ المثبت عن النبي عليه في العشر الأواخر، وحكي عن عامر بن عبد اللَّه بن الزَّبير: أنَّه كانَ يُواصِلُ ليلة سبع عشرة.

وعن أهلِ مكة أنّهم كانُوا لا ينامون فيها، ويعتمرون، وحُكي عن أبي يوسف ومحمد، صاحبي أبي حنيفة: أنّ ليلة القدر في النصف الأواخر من رمضان من غير تعيين لها بليلة، وإن كانت في نفس الأمر عند الله معينة، وروي عن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام، قال: ليلة القدر ليلة سبع عشرة، ليلة جمعة، خرّجه ابن أبي شيبة، وظاهره أنّها إنما تكون ليلة القدر إذا كانت ليلة جمعة؛ لتُوافق ليلة بدر، وروى أبو الشيخ الأصبهاني بإسناد



جيّد، عن الحسن، قال: إنَّ غلامًا لعثمانَ بنَ أبي العاص، قال لهُ: يا سيِّدي، إن البحر يعذُبُ في هذا الشهر في ليلة، قال: فإذا كانت تلك الليلة فأعلمني، قال: فلما كانت تلك الليلة أذنه، فنظرُوا فوجدوه عذبًا، فإذا هي ليلة سبع عشرة.

ورُويَ من حديث جابرٍ، قالَ: كان رسولُ اللَّه ﷺ يأتي قُباءً صبيحةَ سبعَ عشرةَ من رمضانَ، أيَّ يومٍ كان. خرَّجه أبو موسى المدينيُّ.

وقد قيل: إنَّ المعراجَ كانَ فيها أيضًا، ذكرَ ابنُ سعد، عن الواقديّ، عن أشياخه: أنَّ المعراجَ كانَ ليلةَ السبتِ لسبعَ عشرةَ خلَّتْ من رمضانَ قبلَ الهجرة إلى السماء، وأنَّ الإسراءَ كان ليلةَ سبعَ عشرةَ من ربيع الأوَّل قبلَ الهجرة بسنة إلى بيتِ المقدس، وهذا على قولِ مَن فرَّق بين المعراج والإسراء؛ فجعلَ المعراجَ إلى السَّماء، كما ذُكر في سورةِ النجم؛ والإسراء الله بيتِ المقدسِ خاصَّةً، كما ذُكرَ في سورةِ سبحانَ.

وقد قيلَ: إنَّ ابتداء نبوَّة النبيِّ عَلَيْكِ كَان في سابع عشر رمضان، قال أبو جعفر محمد بن علي الباقر: نزل جبريل على رسولِ اللَّه عَلَيْكِ ليلة السبت وليلة الأحد، ثم ظهر له بحراء برسالة الله عزَّ وجلَّ يوم الاثنين لسبع عشرة خلت من رمضان، وأصح ما روي في الحوادث في هذه الليلة أنَّها ليلة بدْرٍ، كما سبق أنَّها كانت ليلة سبع عشرة.

وقيلَ: تسعَ عشرة، والمشهورُ أنَّها كانتْ ليلةَ سبعَ عشرة، كما تقدَّم، وصبيحتُها هو يومُ الفرقانِ؛ لأنَّ وصبيحتُها هو يومُ الفرقانِ؛ لأنَّ اللَّهَ تعالى فرَّق فيه بينَ الحقِّ والباطلِ، وأظهرَ الحقَّ وأهلَهُ على الباطلِ وحزْبهِ،

وعلَتْ كلمةُ اللَّهِ وتوحيدُه، وَذُلَّ أعداؤهُ من المشركينَ وأهلِ الكتاب، وكان ذلك في السنةِ الثانيةِ من الهجرة؛ فإنَّ النبيَّ ﷺ قدمَ المدينةَ في ربيعِ الأولِ في أوَّل سنةٍ من سني الهجرة، ولم يُفرضْ رمضان في ذلك العام، ثم صام عاشوراء، وفُرضَ عليه رمضانُ في ثاني سنة، فهو أوَّل رمضان صامهُ وصامه المسلمون معه. ثم خرَجَ النبيُّ ﷺ لطلب عيرٍ من قريش قدمتْ من الشامِ إلى المدينةِ في يوم السبتِ لاثنتي عشرةَ ليلةً خلتْ من رمضانَ، وأفطرَ ﷺ في خروجه إليها.

قال ابنُ الْمُسَيِّب: قال عُمر: غزونَا مع رسول اللَّه ﷺ غزوتين في رمضانَ يومَ بدر، ويومَ الفتح، وأفطرنا فيهما، وكان سبب خروجه حاجة أصحابه، خصوصًا المهاجرين ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا من ديارهمْ وَأَمْوَالهمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مّنَ اللَّه وَرضْوَانًا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادقُونَ ﴾ [الحشر:٨]، وكانتْ هذه العيرُ فيها أموالٌ كثيرةٌ لأعدائهم الكفار الذينَ أخرجُوهم من ديارهم وأموالهم ظُلمًا وعُدوانًا، كما قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿ أَذِنَ للَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ ١٩ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن ديارِهِم بغَيْر حَقِّ إِلاَّ أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّه ﴾ [الحج: ٢٩، ٢٠]، فقصدَ النَّبيُّ عَلَيْكِيُّ أَن يأخذ أموالَ هؤلاء الكفار الظالمين المعتدين على أولياءِ اللَّهِ وحزبه وجنده، فيــردُّها على أولياء اللَّه وحزبه المظلومينَ المخرجينَ من ديارهم وأموالهم ليتقوّوا بها على عبادة اللَّه وطاعته وجهاد أعدائه، وهذا مَّا أحلَّه اللَّهُ لهذه الأمَّة؛ فإنَّه أحلَّ لهم الغنائم، ولم تحلُّ لأحد قبلَهم، وكان عدَّةُ من معهُ ثلث مائة وبضعةَ عشرَ، وكانوا على عدَّة أصحاب طالُوتَ الذين جازُوا معه النهرَ، وما جازَه معه إلا مؤمنٌ.

وفي "سنن أبي داود" (۱) من حديث عبد الله بن عمرو، قال: خرج رسولُ اللّه عَلَيْ يوم بدر في ثلاثمائة وخمسة عشر من المقاتلة، كما خرج طالُوت، فدعا لهم رسولُ اللّه عَلَيْ حين خرجُوا، فقال: "اللّهم، إنَّهم حُفاة فاحملهم، وإنَّهم جياعٌ فأشبعهم". ففتح اللّه يوم بدر، فانقلبُوا حين انقلبوا وما فيهم رجل إلا وقد رجع بجمل أو جملين، واكتسوا وشبعُوا، وكان أصحابُ النبي عَلَيْ حين خرجُوا على غاية من قلّة الظهر والزّاد؛ فإنَّهم لم يخرجوا مستعدين لحرب، ولا لقتال، إنَّما خرجُوا لطلب العير، فكان معهم نحو سبعين بعيراً يعتقبونها بينهم، كُلُّ ثلاثة على بعير، وكان للنبي عليه واحد، فكان زميلاه يقولان له: يا رسول الله، اركب حتى غشي عنك، فيقول: ما أنتما بأقوى على المشي منَّى، ولا أنا بأغنى عن الأجر منكُما، ولم يكن معهما إلا فرسان، وقيل: ثلاثة، وقيل: فرس واحد للمقداد.

وبلغ المشركين خروج النبي عَيَّلِيَة لطلب العير، فأخذ أبو سُفيان بالعير نحو الساحل، وبعث إلى أهل مكَّة يخبرُهُم الخير، ويطلب منهم أن ينفروا لحماية عيرهم، فخرجُوا مستصرخين، وخرج أشرافهم ورؤساؤهم، وساروا نحو بدر، واستشار النبي علي المسلمين في القتال فتكلَّم المهاجرون فسكت عنهم، وإنما كان قصده الأنصار لأنه ظن أنهم لم يبايعوه إلا على نُصرته على من قصده في ديارهم، فقام سعد بن عبادة، فقال: إيّانا تريد، يعني الأنصار، والذي نفسي بيده، لو أمرتنا أن نخيضها البحر لاخضناها، ولو أمرتنا أن

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۷۷۷۷).

نضربَ أكبادَها إلى برك الغماد لفعلنا (١) ، وقال له المقدادُ: لا نقُول لكَ كما قال بنو إسرائيل لموسى: ﴿ فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ قال بنو إسرائيل لموسى: ﴿ فَاذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة:٢٤]، ولكن نقاتلُ عن يمينك وشمالِك، وبينَ يديك، ومِن خَلفك، فسرَّ النبيُّ عَلَيْ بذلك وأجمع على القتال (٢) .

وبات تلكَ الليلةَ، ليلةَ الجمعةِ سابعَ عشرَ رمضانَ قائمًا يُصلّى ويبكِي ويدعُو اللّه ويستنصرُهُ على أعدائه.

وفي «المسند»(٣) عن عليِّ بنِ أبي طالب، قـالَ: «لَقَـدْ رأيتُنا وما فـينا إلا نائمٌ، إلا رسولُ اللَّهِ ﷺ تحتَ شجرةٍ يُصلِّي ويبكي حتَّى أصبحَ».

وفيه (٤) عنه أيضًا، قال: أصابنا طَشُّ من مطرٍ، يعني ليلَةَ بدُرٍ، فانطلقنا تحت الشَّجرِ والحَجَفِ نستظلُّ بها من المطرِ، وبات رسولُ اللَّه ﷺ يدعو ربَّهُ، ويقول: «إن تُهلكُ هذه الفئة لا تُعْبَدُ»، فلمَّا أن طلع الفجرُ نادى: الصلاة عباد اللَّه، فحاء الناسُ من تحت الشَّجر والحجف، فصلَّى بنا رسولُ اللَّه ﷺ،

وأمدَّ اللَّهُ تعالى نبيَّهُ والمؤمنينَ بنصرٍ من عنده وبجند من جنده، كما قالَ تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أُنِّي مُمِدُّكُمٌ بِأَلْفٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ مُرْدُفِينَ ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أُنِّي مُمِدُّكُمٌ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عَندَ مُرْدُفِينَ ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عَندَ مُرْدُفِينَ ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عَندَ اللَّه ﴾ [الانفال: ٩، ١٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٥/ ١٧٠)، وأحمد (٣/ ٢١٩، ٢٢٠، ٢٥٧)، وأبو داود (٢٦٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٥/ ٩٣).

<sup>(</sup>۳) «المسند» (۱/ ۱۲٥).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (١/٧١١).

وفي «صحيح البخاريِّ»(١) أنَّ جبريلَ قالَ للنبيِّ ﷺ: «ما تَعُدُّون أهلَ بدر فيكم؟ قال: « من أَفْضَل المسلمين» أو كلمة نحوها، قال: وكذلك من شهد بدراً من الملائكة». وقال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذَلَّةٌ ﴾ [آل عمران:١٢٣]، وقال: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكَنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكَنَّ اللَّهَ رَمَى ﴾ [الانفال:١٧]، ورُوي أنَّ النبيَّ عِيَالِيُّ لما رآهم قالَ: «اللهمَّ، إنَّ هؤلاء قُريشٌ قد جاءت بخُيلائها يُكَذِّبون رسولَك، فأنجز لي ما وَعدْتَنِي »(٢) ، فأتاه جبريل ، فقال َ: «خُذْ قبضةً من تُراب فارمهم بها»، فأخذ قبضةً من حصباء الوادي فرمَى بها نحوَهم، وقالَ: «شاهت الوُجُوه» فلم يبقَ مُشركٌ إلا دخلَ في عينيـه ومنْخره وفمه شيءٌ، ثم كانت الهزيمةُ، وقال حكيمُ بنُ حزام: سمعنا يومَ بدر صوتًا وقع من السَّماء كأنَّه صوتُ حصاةِ على طَسْتِ، فـرمَى رسولُ اللَّه ﷺ تلكَ الرَّميةَ، فانهزمنا، ولما قدمَ الخبرُ على أهلِ مكةَ قالُوا لمن أتاهُم بالخبر: كيفَ حالُ الناس؟ قالَ: لا شيءَ، واللَّه إن كانَ إلا أن لقيناهُم فمنحناهُم أكتافنا، يقتلُونا ويأسرُونا كيفَ شاؤُوا، وايْمُ اللَّه، مع ذلكَ ما لمتُ النَّاسَ؛ لقينا رجالاً على خيلِ بُلقِ بين السَّماءِ والأرضِ ما يقومُ لها شيءٌ.

وقتلَ اللّه صناديدَ كفّارِ قريشٍ يومئذ، منهم عُتبة بن ربيعة، وشيبة، والوليد بن عتبة، وأبو جهل، وغيرهم، وأسروا منهم سبعين، وقصّة بدر يطول استقصاؤها، وهي مشهورة في التفسير وكتب الصحاح والسنن والمسانيد والمغازي والتواريخ وغيرها، وإنما المقصود هاهنا التنبية على بعض مقاصدها.

<sup>(</sup>۱) «الصحيح» (٥/ ١٠٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه بنحوه: أحمد في «المسند» (۱/ ۳۰، ۳۲).

وكان عدوُّ اللَّه إبليسُ قد جاء إلى المشركينَ في صورةِ سُراقةَ بن مالك، وكانت يدُهُ في يدِ الحارث بن هشامٍ، وجعل يُشجعهم ويعدُهم ويمنِّيهم، فلمَّا رأى الملائكةَ هربَ وألقى نفسه في البحر.

وقد أخبرَ اللَّهُ عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهِمْ وَقَالَ لا غَالِبَ لَكُمُ الْيُومَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الْفَئْتَانِ نَكَصَ عَلَىٰ عَقِبِيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَىٰ مَا لا تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ [الانفال: ٤٨].

وفي «الموطأ» حديثٌ مرسلٌ عن النّبي عليه قال: «ما رُؤي الشيطانُ أحقرَ ولا أحمر ولا أصغرَ من يوم عرفة، إلا ما أُري يوْم بدر»، قيل: وما رأى يوم بدر؟ قال: «رأى جبريلَ يزعُ الملائكة»، فإبليس عدو ُ اللّه يسعى جهد، في إطفاء نور اللّه وتوحيده، ويُغرِي بذلك أولياء من الكفّار والمنافقين، فلمّا عجزَ عن ذلك بنصر اللّه نبيّه وإظهار دينه على الدين كُلّه، رضي بإلقاء الفتن بين المسلمين، واجتزى منهُم بمحقرات الذنوب حيث عجز عن ردّهم عن دينهم؛ كما قال النبي عليه إن المسلمان قد أيس أن يعبده المصلّون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم » خرّجه مسلم (١) من حديث جابر، وخررج الإمام أحمد التحريش بينهم »، خرّجه مسلم (١) من حديث عمرو بن الأحوص، قال والنسائي والترمذي وابن ماجه (٢) من حديث عمرو بن الأحوص، قال بسمعت النبي عليه يقول في حجة الوداع: «ألا أنّ الشيطان قد أيس أن يُعبد في بعض ما تحتقرُون من أعمالكم، فيرضى بلكم هذا أبداً، ولكن سيكون له طاعة في بعض ما تحتقرُون من أعمالكم، فيرضى بها».

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (١٣٨/٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحــمد في «المسند» (٣/ ٤٢٦)، والترمذي (٢١٥٩)، وابن مــاجه (٣٠٥٥)، والنسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٠٦٩١).

وفي "صحيح الحاكم" (١) عن ابن عبّاس أنّ النبيّ عَيَّكِم خطب في حبة الوداع، فقال: "إنّ الشيطان قد يئس أن يُعبد بأرضكم، ولكنّه يرضَى أن يُطاع فيما سوى ذلك؛ فيما تحاقرون من أعمالكم؛ فيرضَى بها فاحذروا، يا أيّها الناسُ، إنّي قد تركتُ فيكم ما إنْ اعتصمتُم به فلن تضلُّوا أبدًا: كتاب اللّه، وسُنّة نبيه عَيْلَاً»، ولم يعظم على إبليس شيء أكبر من بعثة محمد عَلَيْهُ، وانشار دعوته في مشارق الأرض ومغاربها؛ فإنّه أيس أن تعود أمّتُه كلُّهم إلى الشرك الأكبر.

قال سعيدُ بنُ جُبَير: لَمَا رأى إبليسُ النبيَّ ﷺ قائمًا بمكَّةَ يصلِّي رَنَّ، ولَمَا النبيُّ ﷺ قائمًا بمكَّةَ يصلِّي رَنَّ، ولَمَا افتتح النبيُّ ﷺ مكَّةَ رَنَّ رَنَّةً أخرى؛ اجتمعتْ إليه ذريته، فقال: ايئسوا أن تردُّوا أمَّة محمد ﷺ إلى الشرك بعدَ يـومكم هذا، ولكن افتنُوهم في دينهم، وأفشُوا فيهم النوحَ والشِّعرَ، خرَّجه ابنُ أبي الدنيا.

وخرَّجَ الطبراني بإسناده، عن مجاهد، عن أبي هريرة، قال: «إنَّ إبليسَ رَنَّ لَمَّا أُنزلت فاتحة الكتاب، وأُنزِلَت بالمدينة»، والمعروف هذا عن مجاهد من قوله، قال: رنَّ إبليس أربع رنَّات: حين لُعن، وحين أهبط من الجنَّة، وحين بعث محمد علي الله وحين أنزلت فاتحة الكتاب؛ وأنزلت بالمدينة، خرَّجه وكيع وغيره.

وقال بعضُ التابعين: لمَّا أُنزلتُ هذه الآيةُ: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا وَقَالَ بعض التابعين: لمَّا أُنزلتُ هذه الآية [آل عمران:١٣٥]، بكى إبليسُ، يشيرُ إلى شدَّة حزنه بنزولها؛ لما فيها من الفرح الأهلِ الذنوب، فهو الا يزالُ في همًّ وحُزنِ منذُ بُعثَ النبيُّ عَلَيْهُ، لما رأى منه ومن أمَّتهِ مَا يُهمَّهُ ويُغِيظُه.

<sup>(</sup>۱) «المستدرك» (۱/ ۹۳).

قال ثابتٌ: لمّا بُعثَ النبيُّ وَيَالِيُّهُ، قال إبليسُ لشياطينه: لقد حدثَ أمرٌ فانظرُوا ما هُو، فانطلقُوا، ثم جاؤُوه، فقالُوا: ما ندري، قال إبليسُ: أنا آتيكم بالخبر، فذهب وجاء، قالَ: قد بُعثَ محمدٌ وَيَالِيهٌ، فجعل يُرسِلُ شياطينه إلى أصحابِ النبيِّ وَيَالِيُّهُ، فيجيؤون بصُحفهم ليسَ فيها شيءٌ، فقال: ما لكم لا تُصيبون منهم شيئًا؟ قالوا: ما صحبنا قوما قطُّ مثلَ هؤلاء؛ نُصيبُ منهم ثم يقومونَ إلى الصلاة، فيُمْحَى ذلك، قالَ: رُويدًا! إنَّهُم عسَى أَنْ يفتحَ اللَّهُ لهُمُ الدنيا، هنالكَ تُصيبُون حاجَتكم منهم.

وعن الحسنِ، قـالَ: قالَ إبليسُ: سوَّلتُ لأمَّةِ مـحمد المعاصِي، فـقطعُوا ظهرِي بالاستغفارِ، فسوَّلتُ لهم ذنوبًا لا يستغفرونَ منها، يعني الأهواءَ.

ولا يزالُ إبليسُ يرى في مواسمِ المغفرة والعتقِ من النار ما يسُوءُه؛ فيومُ عرفةَ لا يُرى من تنزُّلِ الرَّحمةِ وتجاوُزِ اللَّهِ عن الذُّنوبِ العظامِ، إلا ما رُؤي يومَ بدْرِ.

وَرُويَ أَنَّه لِمَّا رأى نزولَ المغفرةِ للأمَّةِ في حجَّةِ الوداع يومَ النَّحرِ بالمزدلفة، أهوَى يحثِي على رأسهِ التراب، ويدعو بالويل والشبور، فتبسَّم النبي على ألله ألله من جزع الخبيث، وفي شهرِ رمضان يلطف اللَّه بأمَّة محمد عَلَيْ فيغل فيه الشياطين ومردة الجن حتَّى لا يقدروا على ما كانُوا يقدرون عليه في غيره من تسويل الذنوب، ولهذا تقل المعاصي في شهر رمضان في الأمَّة لذلك، ففي «الصحيحين» (١) عن أبي هريرة وَطَيْك، عن النبي عَلَيْكُم، قال: "إذا دَخل رمضان فُتحت أبواب السَّماء، وغلقت أبواب جهنَّم، وسلسلت الشياطين ، ولمسلم:

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٣/ ٣٣)، (١٤٩/٤)، ومسلم (٣/ ١٢١).



«فُتحتْ أبوابُ الرَّحمةِ»، وله أيضًا عن أبي هريرة وطُنْك، عن النبي عَيَلِيَّةٍ، قال: «إذا جاء رمضان فُتِّحت أبوابُ الجنَّة، وغُلِّقتْ أبوابُ النّار، وصُفِّدت الشياطينُ».

وخرَّج منه البخاري ذِكرَ فتحِ أبوابِ الجنَّةِ.

وللترمذي وابن ماجه (١) عنه عن النبي على الله والما والما أوّلُ ليلة من شهر رمضان صُفِّدت الشَّياطينُ ومردةُ الجنِّ، وغُلِّقت أبوابُ النَّارِ، فلم يُفتح منها بابٌ وفتُ حت أبوابُ النَّارِ، فلم يُفتح منها بابٌ وفتُ حت أبوابُ الجنَّة، فلم يُغلَق منها بابٌ ويُنادي مناد: يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر وللَّه عُتقاء من النّارِ، وذلك في كُلِّ ليلة ، وفي رواية للنسائي (٢): «وتُغَلُّ فيه مردةُ الشياطين».

وللإمام أحمد (٣) عن أبي هريرة وطي عن النبي على قال: «أعطيت أمّتي في رمضان خمس خصال، لم تُعْطَه أُمةٌ قبلهم: خُلُوفُ فم الصّائم أطيبُ عندَ اللّه من ريح المسْك، وتستغفر لهم الملائكة حتّى يُفطروا، ويُزيِّنُ اللّهُ عزَّ وجلُّ كُلَّ يوم جنّته، ثم يقولُ: يُوشك عبادي الصّالحون أن يُلقُوا عنهم المؤونة والأذى ويصيروا إليك، وتُصفَّدُ فيه مردة الشّياطين، فلا يخلصون فيه إلى ما كانوا يخلصون إليه في غيره، ويُغفر لهم في آخرِ ليلة»، قيل: يا رسولَ اللّه، أهي ليلة القَدْرِ؟ قال: «لا، ولكنَّ العامل إنّما يُوفَى أجرَه وأذا قضَى عمله».

وفي ليلة القدر تنتشرُ الملائكةُ في الأرض، فيبطُلُ سُلطانُ الشَّياطِين، كما قال اللَّه تعالى: ﴿ تَنزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴿ مَا سَلامٌ هِيَ حَتَىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ [القدر: ٤، ٥]، وفي «المسند»(٤) عن أبي هريرة، عن النبي

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۸۲)، وابن ماجه (۱٦٤٢).

<sup>(1)(3/17/3, 171).</sup> 

<sup>(</sup>٣) «المسند» (٢/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٢/ ١٩٥٥).

وفي الله قال: «الملائكةُ تلك الليلة في الأرض أكثرُ من عدد الحَصَى»، وفي «صحيح ابن حبّان»(۱) ، عن جابر وطيّف، عن النبي عَيَالِيَّة، قال في ليلة القدر: «لا يخرُجُ شيطانُها حتّى يخرُجَ فجرُها»، وفي «المسند»(۲) من حديث عُبادة بن الصّامت، عن النبي عَيَالِيَّة، أنّه قال في ليلة القدر: «لا يَحلّ لكوكب أن يُرمَى به فيها حتّى يُصبح، وأن أمارتَها أنَّ الشّمس تخرُجُ صبيحتها مُستويةٌ ليس لها شُعاعٌ مثل القمر ليلة البدر، لا يحلُّ للشّيطانِ أن يخرُجَ معها يومئذ».

ورُوِي عن ابن عبَّ اسٍ رَجِيْكُ، قال: إنَّ الشيطان يطلُعُ مع الشَّمسِ كُلَّ يومٍ إلا ليلةَ القدرِ؛ وذلك أنَّها تطلُع لا شعاعَ لها.

وقال مجاهدٌ في قوله تعالى: ﴿ سَلامٌ هِيَ حَتَىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾، قال: سلام أن يحدُث فيها داءٌ أو يستطيع شيطانٌ العمل فيها، وعنه قال: ليلة القدر ليلة سالمةٌ لا يحدث فيها داءٌ، ولا يُرسل فيها شيطان، وعنه قال: هي سالمةٌ لا يستطيع الشيطان أن يعمل فيها سُوءًا، ولا يُحدث فيها أذى، وعن الضحّاك عن ابن عباس، قال: في تلك الليلة تصفّدُ مردةُ الجنّ، وتُغَلَّ عفاريتُ الجنّ، وتُفتح فيها أبواب السّماء كلّها، ويقبل اللّه فيها التوبة لكلّ تائب؛ فلذلك قال: ﴿ سَلامٌ هِي حَتّىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾، ويروى عن أبيّ بن كعب وَطَيْف، قال: لا يستطيع السّيطان أن يُصيب فيها أحداً بخبل أو داء أو ضرب من ضروب يستطيع الشيطان أن يُصيب فيها أحداً بخبل أو داء أو ضرب من ضروب الفساد، ولا ينفذ فيها سحر ساحو.

ويُروى بإسنادٍ ضعيف عن أنسٍ مرفوعًا: «أنَّه لا تَسْرِي نجومُها، ولا تنبحُ كلابُها»، وكلُّ هذا يدُلُّ على كفِّ الشَّياطين فيها عن انتشارِهم في الأرض،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن حبان في "صحيحه" (۳٦٨٨/٨)، وابن خزيمة (۲۱۹٠).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/ ٣٢٤).

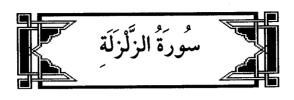


ومنعِهم من استراقِ السَّمع فيها من السَّماء.

ابن آدم، لو عرفت قدر نفسك ما أهنتها بالمعاصي، أنت المختار من المخلوقات، ولك أعدت الجنّة؛ إن اتقيت فهي أقطاع المتقين، والدنيا أقطاع إبليس؛ فهو فيها من المنظرين، فكيف رضيت لنفسك بالإعراض عن أقطاعك ومزاحمة إبليس على أقطاعه، وأن تكون غدًا مَعَه في النّار من جملة أتباعه؟ إنّما طردناه عن السّماء لأجلك حيث تكبّر عن السّمود لأبيك، وطلبنا قربك؛ لتكون من خاصتنا وحزبنا، فعاديْتنا وواليْت عَدُونا، ﴿أَفَتَتَخِذُونَهُ وَذُرِيّتَهُ أَوْلِياءَ مِن دُونِي وَهُم لَكُم عَدُو بِمُس لِلظّالِمِينَ بَدَلاً ﴾ (١) [الكهف:٥٠].

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف» (۳۲٥ ـ ۳۳۷).



# قوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ يَرَهُ ﴿ ثَيْرًا يَرَهُ ﴾

وخرجَ ابنُ أبي حاتم من حديث ابنِ لَهيعةً، قالَ: حدَّثني عطاءُ ابنُ دينار، عن سعيد بن جُبير في قول اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة:٧]، قالَ: كان المسلمونَ يرونَ أنَّهُم لا يُؤجرونَ على الشَّيء القليل إذا أُعطُوه، فيجيءُ المسكينُ، فيستقلُّون أن يُعطوه تمرةً وكسرةً وجُوزةً ونحوَ ذلك، فيردُّونه، ويقولونَ: ما هذا بشيء، إنما نُؤجر على ما نُعطِي ونحنُ نحبُّه، وكانَ آخـرونَ يرونَ أنَّهم لا يُلامونَ على الذَّنب اليـسيرِ مـثل الكذبةِ والنظرةِ والغيبة وأشباه ذلكَ، يقولونَ: إنَّمـا وعدَ اللَّهُ النارَ على الكبائر، فرغَّبهم اللَّهُ في القليل من الخير أن يعملُوه، فإنَّه يُوشكُ أن يكثر، وحذَّرهُمُ اليسيرَ من الشرِّ، فإنَّه يُوشكُ أن يكثُر فنزلت : ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ يعني: وزن أصغر النمل ﴿ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ يعني في كتــابِه، ويسُرُّهُ ذلكَ قال: يُكتب لكلِّ برٍّ وفــاجر بكلِّ سيئةٍ سيئةٌ واحدةٌ، وبكلِّ حسنة عشرُ حسنات، فإذا كانَ يومُ القيامة، ضاعفَ اللَّهُ حسناتِ المؤمنِ أيضًا بكلِّ واحدة عشرًا، فيمحُو عنه بكلِّ حسنة عشر سيئاتٍ، فمن زادت حسناتُه على سيئاته مثقال ذرَّة، دخل الجنة.

وظاهرُ هذا أنه تقعُ المقاصةُ بين الحسناتِ والسيئاتِ، ثم تسقطُ الحسناتُ



المقابلةُ للسيئات، ويُنظرُ إلى ما يفضُلُ منها بعدَ المقاصة، وهذا يُوافقُ قولَ من قال: بأنَّ من رَجحت حسناتُه على سيئاته بحسنة واحدة أثيبَ بتلكَ الحسنة خاصة، وسقط باقي حسناته في مقابلة سيئاته، خلاقًا لمن قالَ: يُثابُ بالجميع، وتسقُط سيئاتُه كأنَّها لم تكن .

وهذا في الكبائرِ، أمَّا الصغائرُ، فإنَّه قد تُمحى بالأعمالِ الصالحة مع بقاءِ ثوابها، كما قالَ ﷺ: «ألا أدُلُّكُم على ما يمحُو اللَّهُ به الخطايا، ويرفعُ به الدرجاتِ: إسباغُ الوضوء على المكارِه، وكثرةُ الخُطا إلى المساجد، وانتظارُ الصَّلاةِ بعدَ الصلاةِ»(١)، فأثبتَ لهذه الأعمال تكفيرَ الخطايا ورفع الدرجات.

وكذلك قولُه ﷺ: «مَنْ قالَ: لا إله إلا اللَّهُ وحدَه لا شريك له مائة مرَّة، كُتب له مائة مرَّة، كُتب له مائة حسنة، ومُحيت عنه مائة سيئة، وكانت له عدل عشر رقاب (٢)، فهذا يدلُّ على أنَّ الذكر عَمُو السيئات، ويبقى ثوابُه لعامله مضاعَفًا.

وكذلك سيئاتُ التائب توبةً نصُوحًا تُكفَّرُ عنهُ، وتبقى له حسناتُه، كما قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدُهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِ آوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ اللَّهِ تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدُهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِ آوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ اللّهِ وَالدّي وَالدّي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِيَّتِي إِنِي تُبْتُ اللّهِ وَالدّي وَالدّي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِيَّتِي إِنِي تُبْتُ إِلَيْكَ وَالدّي وَالدّي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا وَنَعَجَاوِزُ عَن إِلَيْكَ وَالدّي مَنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَعُدَ الصِّدْقِ اللّهَ يَنْ نَتَقَبّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجَاوَزُ عَن سَيَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ وَعْدَ الصّدْقِ الّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ [الاحقاف: ١٦-١٥].

وقالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُون ﴿ آَنَ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ يَكُفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسُوأَ الَّذِي عَمِلُوا

أخرجه: مسلم (١/١٥١)، وأحمد (٢/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٤/ ١٥٣)، ومسلم (٨/ ٦٩).

وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٣-٣٥]، فلمَّا وصفَ هؤلاءِ بالتَّقوى والإحسانِ، دلَّ على أنَّهم ليسُوا بمصرِّين على الذُّنوبِ، بل هم تائبونَ منْهَا.

وقوله: ﴿لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسْواً الَّذِي عَمِلُوا ﴾ [الزمر:٣٥] يدخلُ فيه الكبائرُ، لأنها أسوأُ الأعمال، وقالَ: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْراً ﴾ [الطلاق:٥]، فرتَّبَ على التقوى المتضمنة لفعل الواجبات وترك المحرَّمات، تكفير السيئات وتعظيم الأجرِ، وأخبر اللَّهُ عَن المؤمنين المتفكِّرين في خلق السماوات والأرض أنَّهم قالُوا: ﴿ رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمنُوا بِرَبِكُمْ فَآمَنًا رَبَّنَا فَاعْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرْ عَنَا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ الأَبْرَارِ ﴾ [آل عمران:١٩٣]، وأخبر أنَّه استجاب لهم ذلك، وأنَّه كفَّر عنهم سيئاتِهم، وأدخلهم الجنات.

وقولُه: ﴿ فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَفِّرْ عَنَا سَيِّفَاتِنَا ﴾ فخص الذنوب بالمغفرة ، والسيئات بالتَّكفير ، فقد يقال : السيئات تخص الصغائر ، والذنوب يراد بها الكبائر ، فالسيئات تكفر ، لأن اللَّه جعل لها كفارات في الدنيا شرعية وقدرية ، والذنوب تحتاج إلى مغفرة تقي صاحبَها مِنْ شرِّها ، والمغفرة والتكفير متقاربان ، فإن المغفرة قد قيل : إنها سَتْر الذُّنوب ، وقيل : وقاية شر الذنب مع ستره ، ولهذا يسمَّى ما ستر الرأس ووقاه في الحرب : مغفرا ، ولا يسمَّى كل ساتر للرأس مغفرا ، وقد أخبر اللَّه عن الملائكة أنَّهم يدعون للمؤمنين التائبين بالمغفرة ووقاية السيئات والتكفير مِنْ هذا الجنس ، لأنَّ أصل الكفر الستر والتغطية أيضاً .

وقد فرَّق بعضُ المتأخرينَ بينهما بأنَّ التكفيرَ محوُّ أثرِ الذَّنب، حتَّى كأنَّه لم



يكنْ، والمغفرة تتضمن ـ مع ذلكَ ـ إفضالَ اللَّهِ على العبد وإكرامه، وفي هذا نظر (١) .

#### \* \* \*

دخلت امرأةٌ على عائشةً، قد شُلَّت يدُها فقالتْ: يا أمَّ المؤمنينَ، بتُّ البارحة صحيحة اليد وأصبحت شلاء!! قالت عائشة: وما ذاك؟ قالت: كان لِي أبوانِ موسرانِ، كانَ أبي يعطي الزكاةَ، ويُقْرِي الضيفَ، ويعطي السائلَ، ولا يحقرُ من الخير شيئًـا إلا فعلَهُ، وكانتْ أمِّي امرأةً بخيلةً ممسكةً، لا تصنعُ في مالِهَا خَـيرًا، فمات أبي ثم ماتت أمِّي بعدَ شهرين، فـرأيتُ البارحةَ في منامي أبي، وعندَهُ ثوبان أصفران، بينَ يديه نهـرٌ جار، قلتُ: يا أبته ما هذا؟ قال يا بنية: من يعملُ في هذه الدنيا خيرًا يره، هذا أعطانيه اللَّهُ تعالى، قلتُ: فما فعلت أمِّي؟ قالَ: وقد ماتت أمُّك؟ قلتُ: نَعم، قالَ: هيهات عُدلت عنا، فاذهبي فالتمسيها ذات الشمال، فالتفتُّ عن شمالي فإذا أنا بأمِّي قائمةٌ عريانةٌ مؤتزرةٌ بخرقة، بيدها شُحيمةٌ تنادي: وا لهفاه وا حزناه وا عطشاه!! فإذا بلغَهَا الجهدُ دلكتْ تلك الشحيمةَ براحتهَا ثم لحسَّتُها، وإذا بينَ يديها نــهرٌ جار، قلتُ: أيا أُمَّــاه! ما لك تنادينَ العطشَ وبين يــديكِ نهرٌ جار، قالت: لا أترك أن أشرب منه، قلت : أفلا أسقيك، قالت : وددت أنك فعلت، فغرفت لها غرفةً فسقيتُها، فلمَّا شربت نادَى مناد من ذات اليمين: ألا من سَـقَى هذه المرأةَ شُلَّت يمينُهُ، مرتين، فأصبحتُ شلاء اليـمينِ، لا أستطيع أن أعمل بيميني.

قالتْ لها عـائشةُ: وعرَفْت الخرقـةَ؟ قالتْ: نعم يا أمَّ المؤمنينَ، وهي التي

<sup>(</sup>۱) «جامع العلوم والحكم» (١/ ٥٦) ـ ٢٥٠).

رأيتُها عليْها، ما رأيتُ أمي تصدَّقت بشيء قط، إلا أنَّ أبي نحرَ ذاتَ يومٍ ثورًا، فجاءَهُ سائلٌ فعمدت أمِّي إلى عظم عليه شُحيمةٌ فناولتها إياهُ، وما رأيتُها تصدقت بشيء إلا أنَّ سائلاً جاء يسألُ، فعمدت أمِّي إلى خرقة فناولتها إياهُ.

فَكَبَّرَتْ عَائِشَةُ وَعِيْنِهَا وَقَـالَتْ: صَدَقَ اللَّهُ، وَبَلَّغَ رَسُولُهُ ﷺ: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨].

أخرجه الحافظ أبو موسى المديني في كتابه «الترغيب والترهيب» من طريق أبي الشيخ الأصبهاني الحافظ، بإسناد حسن (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «شرح حديث: يتبع الميت ثلاث» (٣٦ ـ ٣٧).

# سُورَةُ التَّكَاثُرِ

# قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾

هذه النعم مما يُسئلُ الإنسانُ عن شكرها يومَ القيامة، ويُطالب به، كما قالَ عزَّ وجلَّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [التكاثر:٨].

وخرَّج الترمذيُّ وابنُ حبَّانَ من حديث أبي هريرة عن النبيِّ عَيَّالِيُّةِ، قالَ: "إنَّ أُولَكَ ما يُسأَلُ عنه العبديومَ القيامة مِن النعيم، فيقولُ له: ألم نصحَّ لك جِسمَكِ ونُرْويكَ من الماء الباردِ؟»(١) .

وقال ابنُ مسعودِ رَطِيْتُ : النعيمُ: الأمنُ والصحةُ، ورويَ عنه مرفوعًا .

وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله: ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [التكاثر:٨]، قال: النعيم أن النعيم الأبدان والأسماع والأبصار، يسأل اللَّهُ العبادَ: فيما استعملُوها؟ وهو أعلم بذلك منهم، وهو قولُه تعالى: ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء:٣٦].

وخرَّجَ الطبرانيُّ من رواية أيوبَ بنِ عُتبة \_ وفيه ضعف " ـ عن عطاء ، عن ابنِ عمر ، عن النبي عليه إلى الله إلا الله الله الله الله الله ومن قال: لا إله إلا الله الله الله الله عهد عند الله ومن قال: سبحان الله وبحمده ، كُتب له بها مائة ألف حسنة ، وأربعة وعشرون ألف حسنة ، فقال : «إنَّ الرجل ليأتي يوم فقال رجل : كيف نَهلكُ بعد هذا يا رسول الله ؟ قال : «إنَّ الرجل ليأتي يوم

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٣٥٨)، وابن حبان (٧٣٦٤).

القيامة بالعمل، لو وُضِعَ على جبل لأثقله، فتقومُ النّعمةُ مِن نِعمِ اللّهِ، فتكاد أن تستنفد ذلك كلّه، إلا أن يتطاول اللّه برحمته (١) .

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناد فيه ضعف " أيضًا - عن أنس، عن النبيِّ عَلَيْكُ، قالَ: «يُؤتى بالنعم يومَ القيامة، وبالحسنات والسيئات، فيقولُ اللَّه لنعمة مِنْ نعمه: خذي حقك من حسناته فما تتركُ له حسنةً إلا ذهبت بها».

وبإسناده عن وهب بن منبه، قالَ: عبدَ اللَّهَ عابدٌ خمسينَ عامًا، فأوحى اللَّهُ عزَّ وجلَّ إليه: إنِّي قد غُفرتُ لكَ، قال: يا ربِّ، وما تغفرُ لي ولم أذنب ؟ فأذنَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ لعرْق في عنقه فضرب عليه، فلم ينم، ولم يُصلِّ، ثم سكنَ وقام، فأتاه مَلكٌ، فُشكا إليه ما لقي من ضربان العرق، فقالَ الملكُ: إنَّ ربَّك عزَّ وجلَّ يقولُ: «عبادتُك خمسين سنة تعدلُ سكون ذا العرق».

وخرَّج الحاكمُ هذا المعنى مرفوعًا من رواية سليمانَ بنِ هرم القرشيِّ عن محمد بنِ المنكدرِ عن جابرٍ عن النبيِّ عَلَيْ ان جبريل أخبرهُ أن عابدًا عبدَ اللَّه على رأسِ جبلٍ في البحرِ خمسَ مائة سنة، ثم سألَ ربَّه أن يقبضهُ وهو ساجدٌ، قالَ: فنحنُ ثُمُّ عليه إذا هبطْنَا وإذا عرَجنا، ونجدُ في العلم أنه يبعث يوم القيامة، فيوقف بينَ يدي اللَّه عزَّ وجلَّ، فيقولُ الربُّ عزَّ وجلَّ: أدخلوا عبدي الجنة برحمتي، فيقولُ العبدُ: يا ربِّ، بعملي، ثلاثَ مرَّات، ثم يقولُ اللَّهُ للملائكة: قايسُوا عبدي بنعمتي عليه وبعمله، فيجدونَ نعمة البصرِ قد أحاطت بعبادة خمسِ مائة سنة، وبقيت نعم الجسد له، فيقولُ: أدخلوا عَبْدي النار، فينادي ربَّه: برحمتك أدخلني الجنة، برحمتك، النار، فينادي ربَّه: برحمتك أدخلني الجنة، برحمتك،

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (١٥٨١).



فيدخلُه الجنةَ، قالَ جبريلُ: إنما الأشياء برحمة اللَّه يا محمد (١) .

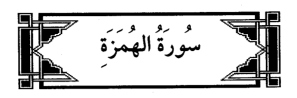
وسُليمانُ بن هرم، قال العقيليُّ: هو مجهولٌ وحديثُه غيرُ محفوظ.

وروى الخرائطيُّ بإسناد فيه نظرٌ، عن عبد اللَّه بن عمرو مرفوعًا: «يُؤتَى بالعبد يومَ القيامة، فيُوقَفُ بين يدي اللَّه، فيقولُ لملائكته: انظرُوا في عملِ عبدي ونعمتي عليه، فينظرونَ فيقولونَ: ولا بقدْر نعمة واحدة من نعمكَ عليه، فيقولُ: انظروا في عمله سيئه وصالحه، فينظرونَ فيجدونَ كَفَاقًا، فيقولُ: عبدي، قد قبلتُ حسناتك، وغفرتُ لك سيئاتك، وقد وهبتُ لك نعمي فيما بينَ ذلك) «(٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: الحاكم (٤/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>T) «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٥٩ - ٦٢).



قَالَ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ كَلاَّ لَيُنْبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةِ ﴿ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ ﴿ وَمَا الْأَفْتَدَةَ ﴾ الْحُطَمَةُ ﴿ وَمَا الْأَفْتَدَةَ ﴾ الْحُطَمَةُ ﴿ وَمَا الْأَفْتَدَةَ ﴾

قال محمدُ بنُ كعب القرطيّ في قوله: ﴿ تَطَّلِعُ عَلَى الأَفْئِدَةِ ﴾ قال: تأكُلهُ النارُ إلى فؤاده، فإذا بلغّت فؤاده أنشئ خلقه .

عن ثابت البناني أنه قرأ هذه الآية ثم قال: تحرقُ هُم إلى الأفئدة وهم أحياء "لقد بلغ منهم العذاب ثم يبكى.

وقال اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَرُ ﴿ ثَنْ ۗ لَا تُبْقِي وَلَا تَذَرُ ﴿ آَنَ لَا لَهُ اَحَةٌ لِلْ اللَّهُ عَنَ ابنِ بريدةً في قوله: ﴿ لا تُبْقِي وَلا تَذَرُهُ عَلَى ذَلك. وَلا تَذَرُهُ عَلَى ذَلك.

وقال السديُّ: لا تُبقي من جلودِهم شيئًا ولا تذرُهُم من العذابِ، وقالَ أبو سنانَ: لا تذرُهُم إذا بُدِّلُوا خلقًا جديدًا.

وقالَ أبو رزينٍ في قولهِ: ﴿ لَوَّاحَةٌ لِلْبَشَرِ ﴾ قال: تلفحُ وجهه لفحةً تدعه أشدَّ سوادًا من الليلِ، قيال قتادة ﴿ لَوَّاحَةٌ لِلْبَشَرِ ﴾: حراقة للجلدِ، خرجه كلَّهُ ابن أبي حاتم وغيره.

وقال اللَّهُ تعالَى: ﴿ كَلاَّ إِنَّهَا لَظَيٰ ﴿ فَلَ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ تعالَى: ﴿ كَلاَّ إِنَّهَا لَظَيٰ ﴿ فَلَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ



يجددُ خلقُهم وتبدلُ جلودُهم.

وروى ابنُ مهاجرٍ عن مجاهد في قوله: ﴿ نَزَّاعَةً لِلشَّوَىٰ ﴾ تنزعُ الجلدَ، وعنه قالَ: تنزعُ اللحمَ مَا دونَ العظم (١٠) .

#### \* \* \*

# قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ ﴾

وقد وصفَ اللَّهُ أبوابَها أنها مغلقةٌ على أهلها فقالَ: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدَةٌ ﴾ [الهمزة:٨]، وقال تعالَى: ﴿ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةٌ ﴾ [البد:٢٠].

قال مجاهدٌ: هي بلغة قريش: أصدَ البابَ أغلقَهُ يعني قولَهُ: ﴿مُؤْصَدَةٌ ﴾ وقالَ مقاتل: يعني أبوابها مطبقةً عليهم، فلا يفتحُ لها بابٌ، ولا يخرجُ منها غمٌ، ولا يدخلُ فيها روحٌ آخرَ الأبد.

وقد ورد في ذلك حديث مرفوع خرجه أبن مردويه من طريق شجاع بن أشرس حدثنا شريك، عن عاصم، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، عن النبي عليه مَوْصَدة في قال: «مطبقة»، ولكن رفعه لا يصح وقد خرجه آدم بن أبي إياس في «تفسيره» عن شريك بهذا الإسناد موقوفًا عن أبي هريرة، ورواه إسماعيل بن أبي خالد عن أبي صالح من قوله ولم يذكر فيه أبا هريرة، وكذا قال عطاء الخراساني وغيره في «المؤصدة» أنها المطبقة.

وعن الضحاكِ قبالَ: حائطٌ لا بابَ لهُ، ومرادُه \_ واللَّهُ أعلمُ \_ أن الأبوابَ أطبقتْ فصار الجَدَارُ كأنه لا بابَ لهُ، وقولُه تعالى: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِم مُوْصَدَةٌ ﴿ فَ الْمِعَتُ عَمَد مُمَدَّدَة ﴾ [الهنزة: ٨، ٩] معناه: أطبقت عليهم بعمد، قال قتادة: وكذلك (١) «التخويف من النار» (١٤٦ - ١٤٧).

هو في قراءة عبد الله بعمد بالباء، قال عطية: هي عمدٌ من حديد في النار، وقالَ مقاتلٌ: أطبقت الأبوابُ عليهم ثم شدت بأوتاد من حديد حتى يرجع عليهم غمُّها وحرُّها.

وعلى هذا فقوله: ﴿مُمدَدَّةٍ ﴾ صفة للعمد يعني أن العمد التي أوثقت بها الأبواب ممددة مطولة ، والممدود الطويل أرسخ وأثبت من القصير .

وفي "تفسير العوفي" عن ابن عباس في قوله: ﴿ فِي عَمَد مُمَدَّدَةٍ ﴾ قالَ: هي عليهم مغلقةٌ أدخلهُم في عمد فمدت عليهم بعماد وفي أعناقهم السلاسلُ فسدت به الأبواب وقيلَ: إن الممددة صفةٌ للأبواب، رواه شبيب بن بشير عن عكرمة عن ابن عباس وقيلَ: المراد بالعمد الممددة: القيود الطوال، رواه إسماعيلُ بن أبي خالد عن أبي صالح، ورواه أبو خباب الكلبي عن زبيد عن إبراهيم، قالَ: قالَ عبد الله بن مسعود في قوله تعالى: ﴿ فِي عَمَد مُمَدَّدَةٍ ﴾ قالَ: هي الأدهم، وقد تقدم أن عبد الله كان يقرؤها بعمد والأدهم : القيدُ.

وكذا قيالَ ابنُ زيد في قولِه: ﴿ فِي عَمَد مُمَدَّدَةٍ ﴾ قالَ: في عمد من جديدٍ مغلولينَ فيه، وتلك العمدُ من نارٍ قد احترقتُ من النارِ فهي ممددةٌ لَهم.

وقيلَ: إن المرادَ بالعمدِ الممددةِ: الزمانُ الذي لا انقطاعَ له، قاله أبو فاطمة .

وقال السديُّ: من قرأها ﴿ فِي عَمَدٍ ﴾ يعني بالفتح فهي عمدٌ من نارٍ ، ومن قرأها في ﴿عُمُدُ ﴾ يعني بالضَمِّ فهو أجل ممدود.

وقال سعيدُ بنُ بشيرٍ عن قتادةَ: ﴿ مُؤْصَدَةٌ ﴾ أي: مطبقةٌ أطبقَهَا اللَّهُ عليهم فلا ضوءَ فيها ولا فرجَ ولا خروجَ منها آخرَ الأبد.



وهذا الإطباقُ نوعانِ:

أحدُهما: خاصٌ لمن يدخلُ في النارِ أو من يريدُ التضييقَ عليه، أجارنا اللَّهُ من ذلك، قال أبو توبة اليزني: إنَّ في النارِ أقوامًا مؤصدةٌ عليهم كما يطبقُ الحقُّ على طبقه، خرجه ابن أبي حاتم.

والثاني: الإطباقُ العامُّ وهو إطباقُ النارِ على أهلِها المخلدينَ فِيهاً.

وقد قالَ سفيانُ وغيرُه في قولِهِ تعالى: ﴿لا يَعْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ ﴾ [الانبياء:١٠٣] قالوا: هو طبقُ النارِ على أهلِها.

وفي حديث مسكين أبي فاطمة عن اليمان بن يزيد، عن محمد بن حمير، عن محمد بن حمير، عن محمد بن عليًّ، عن أبيه، عن جدّه عن النبي عليًّ في خروج الموحدين من النار، قال: «ثم يبعث اللَّهُ ملائكة معهم مسامير من نار وأطباق من نار، فيطبقونها على من بقي فيها ويسمرونها بتلك المسامير، يتناساهم الجبار على عرشه من رحمته، ويشتغل عنهم أهل الجنة بنعيمهم ولذاتهم خرجه الإسماعيلي وغيره، وهو حديث منكر؛ قاله الدارقطني .

وروى ابنُ أبي حاتم بإسناده عن سعيد بن جبير، قالَ: ينادي رجلٌ في شعب من شعابِ النارِ مقدارَ ألف عام، يا حَنَّان يا مَنَّان، فيقولُ اللَّهُ تعالى: يا جبريلُ أخرج عبدي، فيجدُها مطبقةٌ، فيقولُ: يا رب إنَّها عليهم مطبقةٌ مؤصدةٌ.

وقال قتادةُ عن أبي أيوبَ العتكيُّ عن عبدِ اللَّهِ بنِ عـمرو: إذَا أجابَ اللَّهُ أَهلَ النَّارِ بقـوله: ﴿ اخْسَئُوا فِيها وَلا تُكَلِّمُونِ ﴾ [المؤمنون:١٠٨] أطبقتْ عـليهم، فبئسَ القومُ بعدَ تلكَ الكلمةِ، وإن كانَ إلا الزفيرُ والشهيقُ.

وقال أبو الزعراء عن ابنِ مسعود: وإذا قيلَ لهمُ: ﴿ اخْسَنُوا فِيهَا وَلا تُكَلِّمُونَ ﴾ أطبقت عليهم فلم يخرج منهم أحدٌ.

وقال أبو عمران الجوني: إذا كان يوم القيامة أمر الله بكل جبار عنيد، وكل شيطان مريد، وبكل من يخاف في الدنيا شره العبيد، فأوثقُوا بالحديد، ثم أمر بهم إلى جهنم التي لا تبيد، ثم أوصدها عليهم ملائكة رب العبيد، قال: فلا والله لا تستقر أقدامهم على قرار أبدًا، ولا والله لا ينظرون فيها إلى أديم سماء أبدًا، ولا والله لا تلتقي جفون أعينهم على غمض نوم أبدًا، ولا والله لا يدوقون فيها بارد شراب أبدًا.

وفي معنى إطباقِ النارِ على أهلِهَا يقولُ بعضُ السلفِ وليَّهُ :

ألبسُوا النضيج من النحاس، ومنعوا خروج الأنفاس، فالأنفاس في أجوافِهِم تتردد، والنيران على أبدانِهم توقد، قد أطبقت عليهم الأبواب وغضب عليهم ربُّ الأرباب، وأنشد بعضهم في هذا المعنى:

لو أبصرت عيناك أهل الشّعقا سيقبوا إلى النار وقد أُحرِقُوا يَصْلُونَها حين عَصَوا ربَّهُم وَحَالفُوا الرسلَ وما صدَّقُوا تقصولُ أُخصراَهُم لأولاهُم في لجيج المهل وقد أغرقُوا تقد كنتم حدرتم حررها لكن من النيران لم تفرقُوا وجيء بالنيران مرزمُومة شرارها مِن حولِها محرق وقصيل للنيران أن أطبعة وقسيل للخرزان أن أطبعه وقد ورد في بعض أحاديث الشفاعة فتح باب النار، فخرج الطبراني أن من

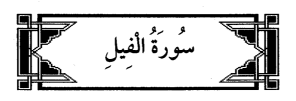
<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «الأوسط» :كما قال الهيثمي في «المجمع» (١٠/٣٧٩).



رواية العباس بن عـوسجة ، حدثني مطر البو مُـوسى مولَى آل طلحة ، عن أبي هريرة عن النبي عَيَالِيَّة : "إنَّى آتي جهنَّم فأضرب بابَها، فيفتح لي فأدخُلها، فأحمد اللَّه بمحامد ما حمَده بها أحد قبلي مثلَها ولا يحمده أحد بعدي، ثم أخرج منها من قال : لا إله إلا اللَّه مخلصًا، فيقوم إلي ناس من قريش فينتسبون إلي، فأعرف نسبَهُم ولا أعرف وجوهه م فأتركهم في النار السناد ضعيف (١٧) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «التخويف من النار» (٦١ \_ ٦٤).



قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفَيلِ ﴿ أَلَهُ أَلَمْ يَجُعَلُ كَيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلٍ ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ يَجُعَلُ كَيْدَهُمْ فَي تَصْلِيلٍ ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ ﴾ تَرْمِيهِم بحِجَارَةً مِّن سِجِّيلٍ ﴿ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ ﴾

كانت قصَّةُ الفيلِ توطئةً لنبوَّتهِ وتقدمةً لظُهورِه وبعثته عَلَيْهِ، وقد قصَّ اللَّه تعالى ذلك في كتابه فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴿ يَ أَلَمْ اللَّهِ عَلَى ذَلك في كتابه فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴿ يَ أَلَمْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَ

فقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴾ استفهامُ تقريرِ لمنْ سمع هذا الخطابَ، وهذا يدُلُّ على اشتهارِ ذلكَ بينهم ومعرفتهم به، وأنَّه ممَّا لا يخفَى علمُه على العربِ، خصوصًا قريش وأهل مكَّة، وهذا أمرٌ اشتهر بينهُم وتعارفُوه، وقالوا فيه الأشعار السَّائرة.

وقد قالت عائشة ولي الله الله الفيل وسائسة بمكّة أعميين يستطعمان، وفي هذه القصّة ما يدل على تعظيم مكّة، واحترامها واحترام بيت الله الذي فيها، وولادة النّبي علي عقيب ذلك تدلل على نبوّته ورسالته؛ فإنّه على بعث بعث بعظيم هذا البيت وحجّه والصّلاة إليه، وكان هذا البلد هو موطنه ومولده، فاضطره قومه عند دعوتهم إلى الله تعالى إلى الخروج منه كرها بما نالوه منه فاضطره قومه عند دعوتهم إلى الله تعالى إلى الخروج منه كرها بما نالوه منه

مِنَ الأذَى، ثم إنَّ اللَّه تعالى ظفَّرهُ بهم، وأدخلهُ عليهم قهرًا، فملكَ البلدَ عنوةً، وملكَ رقابَ أهله، ثمَّ منَّ عليهم وأطلقهم وعفا عنهم، فكانَ في تسليط نبيه عَلَيْ على هذا البلد وتمليكه إيَّاه ولأمَّته منْ بعده ما دلَّ على صحة نبوَّه، فإنَّ اللَّه حبسَ عنه من يُريدُه بالأذى وأهلكهُ، ثم سلَّطَ عليه رسولهُ وأمَّتهُ كما قال عَلَيْهُ: "إنَّ اللَّه حبسَ عن مكّة الفيلَ وسلَّطَ عليها رسولهُ والمؤمنينَ»(١).

فإن الرسول على النبي وأمته إنّما كان قصده تعظيم البيت وتكريمه واحترامه ولهذا أنكر النبي والنبي والفتح على من قال: اليوم تستحل الكعبة والسماعيل بما «اليوم تُعظّم الكعبة والسماعيل بما الليوم تُعظّم الكعبة والسماعيل بما التدعوه من الشرك وتغيير بعض مناسك الحج ، فسلّط اللّه رسوله وأمته على مكة فطه روها من ذلك كله ، وردو الأمر إلى دين إبراهيم الحنيف ، وهو الذي دعا لهم مع ابنه إسماعيل عند بناء البيت أن يبعث الله فيهم رسولا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ، فبعث الله فيهم محمّدا ولا إسماعيل بهذه الصّفة ، فطهر البيت وما حوله من الشّرك ، ورد الأمر إلى دين إبراهيم الحنيف ، والتوحيد الذي لأجله بني الشّرك ، ورد الأمر إلى دين إبراهيم الحنيف ، والتوحيد الذي لأجله بني اللسّائين والقائمين والرعم السّجود والمجتم المناه والمحمد الذي لأجله بني المنافين والقائمين والرعم السّجود والمحمد المناه والمهم الكتاب المناه والمهم الكتاب والحديد الذي لأجله بني المنافين والقائمين والرعم السّجود المنه والمحمد النه المنسون والمراعم المنهم المناه والمحمد الله المنه والمنه وا

وأمًّا تسليطُ القرامطةِ على البيتِ بعد ذلك، فإنَّما كانَ عقوبةً بسببِ ذنوبِ النَّاسِ، ولم يصلُوا إلى هدمهِ ونقضهِ ومنعِ النَّاسِ من حجِّهِ وزيارتِهِ، كما كان يفعلُ أصحابُ الفيلِ لـو قدرُوا على هدمهِ وصرفِ النَّاسِ عن حجِّه،

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١/ ٣٩)، ومسلم (٤/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٥/ ١٨٦ ـ ١٨٧).

والقرامطة أخذُوا الحجر والباب، وقتلوا الحاج وسلبُوهم أموالَهم، ولم يتمكّنُوا من منع النّاسِ من حجّه بالكُليّة، ولا قدرُوا على هدمه بالكلية، كما كانَ أصحابُ الفيلِ يقصدُونه ، ثم أذَلّهم اللّه بعد ذلك وخذلَهم وهتك أستارَهُم، وكشف أسرارَهُم.

والبيتُ المُعظَّمُ باق على حالِهِ من التَّعظيم، والزِّيارة، والحجِّ والاعتمار، والصَّلاة إليه، لم يبطُلْ شيءٌ من ذلك عنه بحمد اللَّه ومنه، وغاية أمرِهِم أَنَّهم أَخافُوا حاجَّ العراق حتَّى انقطعُوا بعض السِّين، ثم عادُوا، ولم يزلِ اللَّهُ عتحسنُ عبادَهُ المؤمنينَ بما يشاءُ من المحن، ولكن دينه قائمٌ محفوظٌ لا يزالُ تقومُ به أُمَّةٌ من أُمَّة محمد عَلَيْ لا يضرُّهُم من خذلَهم حتَّى يأتِي أمرُ اللَّه وهمُ على ذلك، كما قال تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّه بِأَفْواهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّه إلاَّ أَن يُعْفِرُهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴿ يَهِ لَا يَتِهِ اللَّه يَاللَّهُ إلا أَن يُعْفِرُهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴿ يَهِ اللّهِ يَاللّهُ إللّه بَالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيَظْهِرَهُ عَلَى اللّه يَوْرَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴿ يَهُ اللّهِ يَاللّهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيَظْهِرَهُ عَلَى اللّه بَالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيَظْهِرَهُ عَلَى اللّه بَالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيَظْهِرَهُ عَلَى اللّه بِأَلْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِ لِيَظْهِرَهُ عَلَى اللّه بَالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِ لِيظْهِرَهُ عَلَى اللّه بَالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِ لِيظْهِرَهُ عَلَى اللّه بَالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِ لِيظْهِرَهُ عَلَى اللّهِ بَالْهُدَىٰ وَدُونَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٢، ٣٣].

وقد أخبر النَّبيُ وَالْكُو أَنَّ هذا البيت يُحج ويُعتمر بعد خروج يأجوج (١) ومأجوج ، ولا يزال كذلك حتَّى تُخرِّبه الحبشة (٢) ، ويلقون حجارته في البحر، وذلك بعد أنْ يبعث اللَّهُ ريحًا طيِّبة تقبض أرواح المؤمنين كلِّهم، فلا يبقى في الأرض مؤمن (١)، ويسرى بالقرآن من الصُّدُور والمصاحف، فلا يبقى في الأرض قرآن ، ولا إيمان ، ولا شيء مِن الخير، فبعد ذلك تقوم السَّاعة ، ولا تقوم إلا على شرار النَّاس.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (١٨/٢ ـ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم (٨/ ١٨٢).

## سُورَةُ المَاعُون

## قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ ﴾ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾

وقد وردتْ آثارٌ كثيرةٌ عن السلفِ في تــاركِ الصلاةِ عمدًا، أنَّه لا تُقبلُ منه صلاةٌ، كما رُوي عن الصديقِ وَلَيْكَ ، أنَّه قالَ لَعُمرَ في وصيتهِ له: إنَّ للَّهِ حقًّا باللَّيلِ لا يقبلُهُ باللَّيلِ .

يشيرُ إلى صلواتِ اللَّيلِ والنهارِ.

وفي حديث مرفوع: «ثلاثة لا يُقبلُ لهُمْ صلاةً»، ذكر منهم: «الذي لا يأتي الصلاة إلا دباراً» \_ يعني: بعد فوات الوقت.

خرَّجه أبو داود وابنُ ماجه (۱) من حديثِ عبدِ اللَّه بن عمرو ـ مرفوعًا. وفي إسناده ضعفٌ.

ولكن مجرد نفي القبول لا يستلزمُ عدمَ وجوبِ الفعلِ، كصلاةِ السَّكرانِ في مدةِ الأربعينِ، وصلاةِ الآبقِ والمرأةِ التي زوجُها عليها ساخطٌ.

فإنْ قِيلَ: فقد قالَ تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ١، ٥]، وفسَّره الصحابةُ بإضاعةِ مواقيتها.

وكـذاً قـالَ ابنُ مسعـودٍ في المحـافظةِ على الصـلاةِ: أي المحـافظة على مواقيتها، وأنَّ تركَها كفرٌ.

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۹۳)، وابن ماجه (۹۷۰).

ففرقُوا بين تركِها وبينَ صلاتِها بعدَ وقتِها.

وقدْ أمرَ النبيُّ ﷺ بالصلاةِ خلفَ منْ أخبرَ أنه يضيعُ الصلاةَ ويُصلِّيها لغيرِ وقِتِها، وهذا يدلُّ على أنَّ صلاتَهم صحيحةٌ.

وقد سُئِلَ عنِ الأمراءِ وقتَالِهم؟ قالَ: «لا، مَا صَلَّوا، وكانتْ علَى هذا الوجهِ»، فدلَّ على الله عن الله على المراءِ وقتَالِهم؟ قالَ: «لا، مَا صَلَّوا، وكانتْ على هذا الوجهِ»، فدلَّ على إجزائها.

قيل: السهو عن مواقيت الصّلاة لا يستلزم تعمد التأخير عن الوقت الحاضر؛ فإنّه قد يقع على وجه التهاون بتأخير الصلاة حتّى يفوت الوقت الحاضر؛ فإنّه عد يقع على وقد يكون تأخيرها إلى وقت الكراهة، أو إلى أحيانًا - عن غير تعمد لذلك، وقد يكون تأخيرها إلى وقت الكراهة، أو إلى الوقت المشترك الذي يجمع فيه أهل الأعذار عند جمهور العلماء، وغيرهم على رأي طائفة من المدنيين.

وهذه الصلاةُ كلُّها مجزِئةٌ، ولا يكونُ المصلِّي لها كالتاركِ بالاتفاقِ.

وقد سُئَلَ سعيدُ بنُ جُبير، عن قوله: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ فدخلَ المسجد، فرأى قومًا قد أخَّروا الصلاة، لا يُتمُّونَ رُكُوعًا ولا سجُودًا، فقالَ: الذي سألْتَنى عنهُم هُم هؤلاء.

وهذه الصلاةُ مثلُ الصلاةِ التي سمَّاها النبيُّ عَلَيْكِيُّ : «صلاة المنافقين».

وهكذا كانت صلاة الأمراء الذين أمر النبي عليه بالصلاة خلفهم نافلة ، فإنهم كانوا يُؤخِّرُون العصر إلى اصفرار الشَّمس، وربَّما أخَّرُوا الصلاتين إلى ذلك الوقت، وهو تأخير إلى الوقت المشترك لأهل الأعذار، وكغيرهم عند طائفة من العلماء.

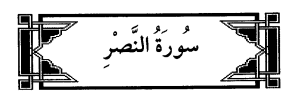
فليسَ حُكمهُم حكمَ منْ تركَ الصلاة؛ فإنَّ التاركَ هو المُؤخِّرُ عمدًا إلى



وقتِ مُجمع على أنَّه غيرُ جائزٍ، كتأخيرِ صلاةِ اللَّيلِ إلى النهارِ، وصلاةِ اللَّيلِ إلى النهارِ، وصلاةِ النهارِ إلى اللَّيلِ عمدًا، وتأخيرِ الصبح إلى بعدِ طلوعِ الشمسِ عمدًا(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري" (۳/ ۳۵۸ ـ ۳٦٠).



قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ ﴾ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴿ ﴾ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾

جاء في حديث أنَّها: «تَعْدِل ربع القرآنِ»(١).

وهيَ مدنية بالاتفاقِ؛ بمعننَى: أنَّهَـا نَزَلَتْ بَعْدَ الهِجْرَةِ إلى المدينةِ، وهِيَ مِنْ أواخرِ ما نَزَلَ.

وفي "صحيح مسلم" (٢) عَن ابنِ عبَّاسٍ قالَ: آخرُ سورةٍ نَزَلَتْ من القرآنِ جميعًا: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه وَالْفَتْحُ ﴾.

واختُلفَ في وقتِ نزولِهَا، فقيلَ: نزلتُ في السَّنَةِ الَّتِي تُـوفِّيَ فيهَـا رسولُ اللَّه ﷺ.

وفي «مسند الإمام أحمد» عَنْ محمد بنِ فُضيلٍ عَنْ عطاء عَنْ سعيد بن جبيرٍ عَنْ ابنِ عَباسٍ قالَ: لما نزلَتْ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ قالَ رسولُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ السائب عَنْ عَلا السائب السائب المائب المائب المائب المحرة (٣) .

<sup>(</sup>١) جزء من حديث طويل، أخرجه: الترمذي (٢٨٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٢/٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد (٢١٧/١).

ويشهدُ لهُ مَا أخرجهُ البزارُ في «مسنده» والبيهقيُّ مِنْ حديثِ موسى بنِ عبيدةَ عَنْ عبدِ اللَّه بنِ دينارِ وصدقة بنِ يسارِ عَنْ ابنِ عُمرَ قالَ: نزلتْ هذه السورةُ علَى رسولَ اللَّه عَنَى، وهو في أوسط أيامِ التشريقِ في حَجَّةِ الموداعِ ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ فَعَرِفَ أنَّه الوداعُ ، فأمر براحلتهِ القصواء ، فرحلت له ، ثمَّ ركب ، فوقف للناسِ بالعقبة ، فحمد اللَّه وأثنى عليه \_ وذكر خطبة طويلةً المويلة .

هذا إسنادٌ ضعيفٌ جدًّا، ومُوسى بنُ عبيدةَ قالَ أحمدُ: لا تحلُّ عِنْدِي الروايةُ عنْهُ.

وعنْ قتادةَ قالَ: عاشَ رسولُ اللَّهِ ﷺ بَعْدَهَا سنتينِ (٢٠) .

وهذا يَقْتَضِي أَنَّهَا نزلتْ قَبْلَ الفتح، وهذا هو الظاهرُ لأنَّ قولَهُ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ يَدُلُّ دلالةً ظاهرةً على أنَّ الفتحَ لم يكنْ قَدْ جَاءَ بعد، لأنَّ «إِذَا» ظرفٌ لما يُستقبلُ مِنَ الزَّمانِ، هذا هو المعروفُ في استعمَالها، وإنْ كانَ قَدْ قِيلَ: إِنَّها تَجيءُ لـلماضي كقوله: ﴿وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إِلَيْها ﴾ قَدْ قِيلَ: إنَّها تَجيءُ لـلماضي كقوله: ﴿وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إِلَيْها ﴾ [الجمعة:١١]. وقوله: ﴿وَلا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلُهُمْ قُلْتَ لا أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْه ﴾ [التوبة:١٢].

وقدْ أُجيبَ عَنْ ذلكَ بأنَّه أُريدَ أَنَّ هذا شأنُهم ودأبهُم، لم يُرِدْ بِهِ الماضي بِخُصُوصِهِ، وسنذكرُ أَنَّ النبيَّ عَلَيْكِ قالَ بعد نزولِ هذه السورة: «جاء نصرُ اللَّهِ والفتح، وجاء أهلُ اليمنِ». ومجيء أهلِ اليمنِ كانَ قبلَ حَجَّة الوداع.

<sup>(1)</sup> أخرجه: البزار (١١٤١ ـ كشف الأستار).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٣٠/ ٣٣٥).

قُولُه تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾.

أمَّا نصرُ اللَّهِ فَهُوَ معونتُه علَى الأعداءِ حتَّى غَلَبَ النبيُّ ﷺ العربَ كلَّهم، واستولَى عليهِم مِنْ قريشٍ وهوازنَ وغيرِهم، وذكرَ النقَّاشُ عنْ ابنِ عبَّاسٍ أنَّ النصرَ: هو صُلْحُ الحديبية.

وأمَّا الفتحُ فقيلَ: هُوَ فتحُ مكةَ بخصوصها، قالَ ابنُ عبَّاسٍ وغيرُه: لأنَّ العربَ كانت تنتظرُ بإسلامها ظهورَ النبيِّ ﷺ على مكةً.

وفي "صحيح البخاريِّ» عَنْ عمرو بنِ سلمةَ قالَ: لَمَّا كَانَ الفتحُ بادَرَ كُلُّ قومٍ بإسلامِهِم إلى رسولِ اللَّه ﷺ، وكانتِ الأحياءُ تلوَّمُ بإسلامِهَا فتحَ مكةَ فيقولُونَ: دَعُوهُ وقومَه، فإنْ ظهرَ عليهِم فهو نبيُّ (١).

وعن الحسنِ قالَ: لمَّا فتحَ رسولُ اللَّهِ ﷺ مكةَ، قالتِ العربُ: أمَّا إذا ظَفَر محمدٌ بأهلِ مكةَ، وقدْ أجارَهُمُ اللَّهُ مِنْ أصحابِ الفيلِ فليسَ لَكُم به يدانِ، فدخلُوا في دين اللَّه أفواجًا.

وقيلَ: إنَّ الفتحَ يَعُمُّ مَكةَ وغيرَها مما فُتِحَ بَعْدَهَا من الحصونِ والمدائنِ، كالطائفِ وغيرِ ذلكَ، وهُوَ الذي ذكرهُ ابنُ عطيةَ.

وقولُهُ: ﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ [النصر:٢].

المرادُ بالنَّاسِ العمومُ على قولِ الجمهورِ، وعَنْ مقاتلٍ: أنَّهم أهلُ اليمنِ.

وفي «مسند الإمامِ أحمدً» مِنْ طريقِ شعبةً عَنْ عمرو بن مرة عَنْ أبي البَخْتريِّ عن أبي سعيد الخدريِّ عن النبيِّ عَيَّالِيَّةِ قالَ: لمّا نزلت هذه السورة:

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٥/ ١٩١).

﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ﴾ ، قالَ: قـرأَهَا رسولُ اللَّهِ عَيْنِهُ حتَّى خَتَمَها فقالَ: «الناسُ حيِّزٌ وأنا وأصحابي حيِّزٌ» ، وقال: «لا هِجْرَةَ بعد الفتح، ولكنْ جِهَادٌ ونيةٌ "(١) ، وأنَّ مـروانَ كـنَّبه فـصـنَّق رافعُ بنُ خـديجٍ وزيدُ بنُ ثابتٍ أبا سعيد على ما قالَ.

وهذا يُستدلُ بِهِ علَى أَنَّ المرادَ بالفتحِ فتحُ مكةَ، فقدْ ثبتَ في «الصحيحينِ» منْ حديثِ ابنِ عباسٍ أنَّ النبيَّ يَنْظِيَّهُ قالَ يومَ الفتحِ: «لا هجرة، ولكنْ جهادٌ ونيدٌ» (٢)

وأيضًا فالفتحُ المطلقُ هو فـتحُ مكة كَما في قوله: ﴿ لا يَسْتُوِي مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ ﴾ [الحديد: ١٠]، ولهذا قالَ: «الناسُ حَيِّزٌ، وأنا وأصحابي حَيِّزٌ».

وروى النسائيُّ مِنْ طريقِ هلالِ بنِ خَبَّابٍ عنْ عكرمة عنْ ابنِ عباس قالَ: لَمَّا نزلتْ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ إلَى آخرِ السورةِ قال: نُعيَتْ لرسولِ اللَّهِ عَلَيْ نفسهُ حينَ أُنزلتْ فأخَذَ في أشدِّ مَا كانَ اجتهادًا في أمرِ الآخرة، وقالَ رسولُ اللَّه عَيْنِ بعدَ ذلكَ: «جاءَ الفتحُ، وجاءَ نصرُ اللَّه، وجاءَ أهلُ اليمنِ»، فقالَ رجلٌ: يا رسول اللَّه، ومَا أهلُ اليمنِ؟ قالَ: «قومٌ رقيقةٌ قلوبُهم، لينةٌ قلوبهم، الإيمانُ يمان، والحكمةُ يمانيةٌ، والفقهُ يمان»(٣).

وروى ابنُ جريرٍ منْ طريقِ الحسينِ بنِ عيسى الحنفيِّ عنْ معمرٍ عنْ الزهريِّ عنْ أبي حازمٍ عن ابنِ عباسٍ قالَ: بينما رسولُ اللَّهِ ﷺ في المدينةِ إذْ قالَ: «اللَّهُ أكبرُ اللَّهُ أكبرُ، جاءَ نصرُ اللَّهِ والفتح، جاءَ أهلُ اليمنِ»، قيل: يا رسولَ اللَّه،

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢/ ١٨٠)، (٤/ ١٢٧)، ومسلم (١٠٩/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي في «الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٦٢٣٨).

وما أهلُ اليمن؟ قالَ: «قومٌ رقيقةٌ قلوبُهم، لينةٌ طباعهُم، الإيمانُ يمان، والفيقهُ يمان، والحكمةُ يمانيةٌ »(١) .

ورواه أيضًا مِنْ طريقِ عبدِ الأعْلَى عَنْ معمرٍ عَنْ عكرمةَ مرسَلاً (٢) ، وكذا هُوَ في «تفسيرِ عبدِ الرزاقِ»: عَنْ معمرِ أخبرَنِي مَنْ سَمِعَ عكرمةَ فأرسَلَهُ.

وهذا لا يدلُّ على اختصاصِ أهلِ اليـمنِ بالنَّاسِ المذكورينَ في الآيةِ وإنَّما يدلُّ علَى أنَّهُم داخلونَ في ذلكَ فإنَّ الناسَ أعمُّ مِنْ أهلِ اليمنِ.

قال ابنُ عَـبْدِ البَرِّ: لَـم يَمُتْ رسولُ اللَّهِ ﷺ وفي العَرَبِ رجُلٌ كَـافرٌ بَلْ دَخَلَ الكُلُّ في الإسلامِ بعد حُنين والطائف، منهم مَنْ قَدِمَ، ومنهم مَنْ قدمَ وافدُهُ، ثُمَّ كَانَ بعدُ من الردةِ ما كانَ، ورجَعُوا كُلُّهم إلى الدينِ.

قالَ ابنُ عطيةً: المرادُ \_ واللَّهُ أعلمُ \_: العربُ عبدةُ الأوثانِ، وأمَّا نصارَى بني تغلبٍ فمَا أراهُم أسلَمُوا قط في حياةِ رسولِ اللَّهِ ﷺ لكن أَعْطوا الجزيةَ.

والأفواجُ: الجماعةُ إثْرَ الجماعةِ كَمَا قالَ اللَّهُ تعالَى: ﴿ كُلُمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ ﴾ [اللك: ٨]، وفي «المسند» مِنْ طريقِ الأوزاعيِّ حدَّثَني أبو عمَّارِ حدَّثني جارٌ اللك إللهِ يُسلِّمُ اللهِ عَبد اللَّهِ قَال: قَدَمْتُ مِنْ سَفَرٍ فَجَاءَني جابرُ بنُ عبد اللَّه يُسلِّمُ عليّ، فجعلتُ أحدَّثُه عَنْ افتراقِ النَّاسِ ومَا أحدَّثُوا، فجعلَ جابرُ يَبْكِي، ثُمَّ عليّ، فجعلتُ أحدَّثُه عَنْ افتراقِ النَّاسِ ومَا أحدَّثُوا، فجعلَ جابرُ يَبْكِي، ثُمَّ قَالَ: سمعتُ رسولَ اللَّه عَيْلِيٍّ يقولُ: «إنَّ النَّاسَ دخلوا في دينِ اللَّهِ أَفْواجًا، وسيخرجونَ منهُ أَفُواجًا» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الطبري في «التفسير» (٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣٠/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/٣٤٣).



وقوله: ﴿فُسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾.

فيه قولان حكاهُمَا ابنُ الجَوزِيِّ.

أحدُهُما: أنَّ المرادَ به الصلاةُ، نَقَلَهُ عَنْ ابن عَبَّاس.

والثاني: التسبيحُ المعروفُ.

وفي الباءِ في «بحمد» قولان:

أحدُهُما: أَنَّهَا للمُصَاحِبةِ فالحمدُ مُضافٌ إلى المفعول، أَيْ فسبِّحْهُ حامدًا لَهُ، والمعْنَى: أَجْمعُ بينَ تسْبيحِهِ وهُوَ تنزيهُهُ عَمَّا لا يُليقُ بِهِ مِنَ النَّقَائِصِ، وبين تحميدهِ وهوَ إثباتُ ما يليقُ بِهِ مِنَ المَحَامِدِ.

والثاني: أنَّها للاستعانَة، والحمدُ مُضَافٌ إلى الفَاعِلِ، أي سَبِّحُهُ بما حَمِد به نفسهُ إذْ ليسَ كُلُّ تسبيح بمحمود كَمَا أنَّ تسبيح المعتزلة يقتضي تعطيل كثيرٍ من الصفات، كَمَا كانَ بشرُ المَرِيسيُّ يقولُ: سبحانَ ربي الأسْفَل.

وقولُه: ﴿ وَاسْتَغْفِرْهُ ﴾ .

أي اطلبْ مغفرَتَهُ، والمغفرةُ هِيَ وقايةُ شُرِّ الذنبِ لا مجردُ سَتْرِهِ.

والفرقُ بَيْنَ العفوِ والمغفرةِ أنَّ العفْوَ محوُ أثرِ الذنبِ، وقدْ يكونُ بَعْدَ عقوبة بخِلافِ المغفرةِ فإنَّها لا تكونُ مَعَ العقوبة.

وقولُه: ﴿ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾.

إشارةٌ إلى أنَّه سُبْحَانَهُ يَقْبَلُ توبةَ المستغفرينَ المنيبينَ إليهِ، فَهُو ترغيبٌ في الاستغفارِ، وحَثُّ على التوبةِ، وقَدْ فَهِمَ طائفةٌ مِنَ الصَّحَابَةِ طَيْعُ أَنَّ النبيَّ عَيَالِيَّ السَّعَفارِ، وحَثُ على التوبةِ، وقَدْ فَهِمَ طائفةٌ مِنَ الصَّحَابَةِ طَيْعُ أَنَّ النبيَّ عَيَالِيَّهُ أُمِرَ بالتسبيحِ والتحميدِ والاستغفارِ عندَ مجيءِ نصرِ اللَّهِ والفتح، شُكرًا للَّه

على هذه النعمة، كَمَا صَلَّى النبيُّ عَلَيْهُ يومَ فتح مكة ثماني ركعات (١)، وكذلك صَلَّى سعدٌ يومَ فتح المدائن، وكانتْ تُسَمَّى: صلاةُ الفتح.

وأمَّا عُمرُ وابنُ عباسِ فَقَالا: بلْ كانَ مجيءُ النَّصرِ والفتحِ علامةَ اقترابِ أجله، وانقضاءِ عُمرِه، فأُمرَ أنْ يختمَ عملَه بذلك، ويتهيأ للقاءِ اللَّه، والقدوم عليه على أكْملِ أحواله وأتمَّها، فإنَّه لَمَّا جاءَ نصرُ اللَّه والفتحُ بحيثُ صارتُ مكة دارَ إسلام، وكذلك جزيرةُ العربِ كُلُّها، ولمْ يبْقَ بِهَا كافرٌ، ودخلَ الناسُ في دينِ اللَّهِ أفواجًا.

وقد بلَّغ رسولُ اللَّه ﷺ رسالات ربِّه، وعلَّمَ أمتَهُ مناسكَهُم وعباداتِهم، وتركَهُم على البيضاء، ليلُها كنهارِها، ولم يبق لهُ من الدُّنيا حاجة، فحينئذ تهيئًا للنَّقلة إلى الآخرة فإنَّها خيرٌ لَهُ مِنَ الأُولى، ولهذا نزلت : ﴿ الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة:٣] بعَرَفة.

وعلَّمَ الأمةَ مناسِكَهُم، وقالَ لَهُم: «لَعَلِّي لا أراكم بَعْدَ عامي هَذا»(٢) .

وقالَ لَهُم: «هَلْ بَلَّغتُ؟»، قالُوا: نَعَـمْ، وأشهدَ اللَّهَ عليهم بذلكَ، وودَّعَ النَّاسَ فقالُوا: هذه حَجَّةُ الوداع<sup>(٣)</sup>.

وقدْ خُيِّر ﷺ بينَ الدنيا وبين لقاءِ ربِّه، فكانَ آخرَ ما سُمِعَ مِنهُ: «اللَّهمَ الرفيقَ الأعْلَى»(٤).

ونظيرُ هذا الفهمِ الذي فهمَّهُ عمرُ مِنْ هذهِ السورةِ ما فهمَّهُ أبو بكرٍ مِنْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۷۸/۱)، (۸/۶۱)، ومسلم (۱/۱۸۲)، (۱۵۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم (٧٩/٤) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٢/٢١٦ ـ ٢١٧)، ومسلم (٥/٨٥ ـ ١٠٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: البخاري (٨/ ٩٣)، ومسلم (٧/ ١٣٧).

قول النبيِّ ﷺ في خطْبَتِهِ: «إنَّ عَبْدًا خُيِّر بينَ الدنيا وبين لقاءِ ربِّه، فاختارَ لقاءَ ربِّهِ» (١٠) ، وقدْ سَبَقَ مِنْ حديثِ ابنِ عباسِ ما يدلُّ على ذلكَ.

وفي "صحيح البخاريً" مِنْ حديث سعيد بن جبير عنْ ابن عبّاس قالَ: لِمَ كَانَ عمرُ يُدخِلُني مَعَ أشياخِ بدر فكأنَّ بعضَهُم وجَدَ في نفسه فقالَ: لِمَ تُدْخلُ هذا مَعَنَا ولنا أبناءٌ مثله؟ فقالَ عمرُ: إنَّه مِن قَدْ عَلَمتم، فدعاهُم ذات يوم فأدْخلَهُ معهُم، فما رأيتُ أنَّه دَعَاني فيهِم يومئذ إلا ليريهم، فقالَ: ما تقولونَ في قول اللَّه عزَّ وجلَّ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه وَالْفَتْحُ ﴾؟ فقالَ بعضهُم: أمرنا أنْ نحمد اللَّه ونستَغفره إذا جاء نصرُنا وفتح علينا، وسكت بعضهُم فلمْ يقل شيئًا! فقال لي: أكذاك تقولُ يا ابنَ عبّاس؟ فقلت: لا، قال: ما تقولُ؟ قلتُ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه وَالْفَتْحُ ﴾ فذاك عمرُ بنُ علامة أجلك، ﴿فَسَبَحْ بِحَمْد رَبّك وَاسْتَغفرهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَابًا ﴾ فقالَ عمرُ بنُ الخطاب: ما أعلمُ منها إلا ما تقولُ () ، وقد رُويتْ هذه القصة عن ابن عباسٍ منْ غيرٍ وجه.

وفي «المسند» عَنْ أبي رزينٍ عن ابنِ عباسٍ قالَ: لَمَّا نزلتْ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ عَلَمَ النبيُّ ﷺ أنَّه قد نُعيتُ إليه نفسُه (٣).

وقد سَبقَ منْ حديثِ ابنِ عباسِ أنَّ النبيَّ ﷺ لَمَّا نَزَلَتْ هذه السورةُ أخذَ في أشدِّ ما كانَ اجتهادًا في أمرِ الآخرة (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه بنحو هذا اللفظ أحمد في «المسند» (٣/ ٤٧٨)، والترمذي (٣٦٥٩) من حديث أبي المعلَّى الأنصاري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٢٤٨/٤)، (٦/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٣٤٤، ٣٥٦).(٤) سبق تخريجه قريبًا.

وروى الخرائطيُّ في «كتابِ الشُّكْرِ» مِنْ طريقِ شاذِ بنِ فياضٍ عَن الحارثِ بنِ شبلٍ عنْ أُمِّ النُّعمانِ الكنديةِ عنْ عائشةَ قالتْ: لَمَّا نزلتْ هذه الآيةُ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ﴾ [الفتع: ١] اجتهد النبيُّ عَلَيْهُ في العبادة فقيل لهُ: يا رسولَ اللَّه، ما هذا الاجتهادُ؟ أليسَ قدْ غَفَر اللَّهُ لكَ ما تقدَّم من ذنبِكَ وما تأخَر؟! قالَ: «أفلا أكونُ عَبْدًا شكُورًا»، إسنادُه ضعيف (١٦).

وروى البيهقيُّ مِنْ طريقِ سعيدِ بنِ سليمانَ عَنْ عبَّادِ بنِ العوّامِ عَنْ هلالِ بنِ العوّامِ عَنْ هلالِ بن خبَّابٍ عنْ عكرمةَ عن ابنِ عباسٍ قالَ: للَّا نزلتْ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ دعا رسولُ اللَّه عَلَيْ فاطمةَ، وقالَ: «إنَّهُ قد نُعِيَتْ إليَّ نفسي»، فَبكتْ، ثُمَّ أخبرنِي ثُمُ صَحِكتْ، ثُمَّ أخبرنِي أنه قد نُعيَ إليه نفسه فبكيتُ، ثُمَّ أخبرنِي بأنَّكِ أُوَّلُ أهلي لِحَاقًا بِي فَضحِكْتُ (٢٧).

وكان النبي عَيَالِيهِ يكثرُ من التسبيح والتحميد والاستغفار بعد نزول هذه السورة، ففي «الصحيحين» عَنْ مسروق عَنْ عائشة قالتْ: كانَ رسولُ اللَّهِ يَكثرُ أَنْ يقولَ في ركوعِه وسجودِه: «سبحانك اللهم ربَّنا وبحمدِك اللهم اغفر لي» يتأولُ القرآن.

وفي «المسنَد» و «صحيح مسلم» عنها قالت : كان رسول الله علي يكثر في آخر أمره من قول: «سبحان الله وبحمده، أستغفر الله وأتوب إليه»، وقال: «إن ربي كان أخبَرني أنّي سَأرَى علامة في أمتي، وأمرني إذا رأيتُها أنْ أسبّح بحمده

<sup>(</sup>١) أخرجه: الخرائطي في «كتاب الشكر» (٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الدارمي (١/٣٧)، والسطبراني في «الكسبيسر» (١١/ ٣٣٠)، وفي «الأوسط» (٨٨٣)، والبهيقي في «دلائل النبوة» (٧/ ١٦٧). وأصله عند البخاري (٤/ ٢٤٧)، ومسلم (٧/ ١٤٢ \_ ١٤٣).



وأستغفرَهُ إِنَّه كَانَ تَوَّابًا، فَقَدْ رأَيْتُها: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ السورة كلَّها (١) .

ورَوى ابنُ جريرٍ منْ طريقِ حفص ثنا عاصمٌ عَنِ الشعبيِّ عَنْ أمِّ سلمةً قالتْ: كانَ رسولُ اللَّه وَيَلِيْهُ في آخرِ أمره لا يقومُ ولا يقعدُ ولا يذهبُ ولا يجيءُ إلا قالَ: «سبحان اللَّه وبحمده»، فقلْتُ: يا رسولَ اللَّه، إنَّكَ تُكثرُ منْ: «سبحان اللَّه وبحمده»، لا تَذهبُ ولا تجيءُ ولا تقومُ ولا تقعد ُ إلا قلتَ: «سبحان اللَّه وبحمده»، لا تَذهبُ ولا تجيءُ ولا تقومُ ولا تقعد ُ إلا قلتَ: «سبحان اللَّه وبحمده» قالَ: «إني أُمرْتُ بِهَا»، فقالَ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه وَالْفَتْحُ ﴾ الله والله والْفَتْحُ ﴾ إلى آخرِ السورةِ. غَريب (٢٧).

وفي «المسند» عن أبي عبيدة عنْ عبد الله بنِ مسعود قالَ: لمَّا نزلتْ علَى رسولِ اللَّهِ عَلَىٰ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴾ كانَ يُكثرُ إذَا قرأها وركع أنْ يقولَ: «سبحانك اللهُمَّ ربنا وبِحَمْدِكَ، اللهُمَّ اغفرْ لي، إنَّكَ أنتَ التوابُ الرحيمُ» تَلاثًا ".

واعلمْ؛ أنْ التسبيحَ والتحميدَ فيهِ إثباتُ صِفَاتِ الكمالِ، ونفيُ النقائصِ والعيوب.

والاستغفارُ يتضمنُ وقايةَ شرِّ الذنوبِ.

فَذَاكَ حَقُّ اللَّه، وهذَا حقُّ عبدهِ، ولَهِذَا في خطبةِ الحَاجَةِ: «الحمدُ للَّهِ نحمدُهُ ونسْتغفرُهُ (٤).

وكانَ رجلٌ في زمنِ الحسنِ البصريِّ مُعَــتزِلٌ النَّاس فسألهُ الحسنُ عَنْ حالِهِ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد في «المسند» (٦/ ٣٥)، ومسلم (٢/ ٥٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: ابن جرير في «التفسير» (۳۰/ ۳۳۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في «المسند» (١/ ٣٩٢، ٣٩٤، ٤١٠، ٤٣٤، ٤٥٥، ٤٥٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٣/ ١١).

فقالَ: إني أُصِبحُ بين نعمة وذنْب فأُحْدِثُ للنعمة حَمْدًا، وللذنب استغفارًا، فأنا مشغولٌ بذلكَ، فقال الحسنُ: الزمْ مَا أنتَ عَليهِ، فأنتَ عنْدِي أفقهُ مِنَ الحسنُ.

والاستغفارُ: هو خاتمةُ الأعمالِ الصالحةِ، فلِهَذَا أُمرَ النبيُّ ﷺ أَنْ يجعلَهُ خاتمةَ عُمْره.

كما يُشرَعُ لمصلّي المكتوبة أنْ يستغفرَ عَقبَها ثلاثًا (١) ، وكما يُشرَعُ للمتهجِّد مِنَ الليلِ أنْ يستغفرَ بالأسْحَارِ قالَ تعَالَى: ﴿ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يسْتَغْفرُونَ ﴾ مِنَ الليلِ أنْ يستغفرُ بالأسْحَارِ قالَ تعَالَى: ﴿ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الذاريات:١٨]، وكمَا يُشرَعُ اللهَ إنْ الله عَقْدرُ عَقيْبَ الحجِّ قالَ تعالَى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُ واللهَ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة:١٩٩].

وكما يُشْرَعُ ختمُ المجَالِسِ بالتسبيحِ والتحميدِ والاستِغْفَارِ وهُوَ كفارةُ المجلسِ (٢) ، وروي أنه يَخْتُمُ بِهِ الوضوءَ أيضًا (٣) .

وسببُ هَذَا أَنَّ العبادَ مُقصِّرُونَ عن القيامِ بحقوقِ اللَّهِ كَمَا يَنبُغِي، وأدائِهَا على الوجهِ اللائتِ بجلالهِ وعظمتِه، وإنَّما يؤدُّونَها على قَدْرِ مَا يطيقُونَهُ، فالعارفُ يَعْرِفُ أَنَّ قَدْرَ الْحَقِّ أَعْلَى وَأَجلُّ مِنْ ذَلكَ، فَهُو يَسْتَحِي مِنْ عمله ويستغفرُ مِنْ تقصيرِهِ فيه كَمَا يستغفرُ غيره مِنْ ذنوبهِ وَغَفَلاته، وكُلَّما كانَ ويستغفرُ مِنْ تقصيرِهِ فيه كمَا يستغفرُ غيره مِنْ ذنوبهِ وَغَفَلاته، وكُلَّما كانَ الشخصُ باللَّه أعرف كانَ له أخوف، وبرؤية تقصيره أبصر، ولهذا كانَ خاتمُ المرسلينَ وأعرفُهم بربِّ العالمينَ عَلَيْكُ يجتهد في الثناءِ على ربِّه، ثُمَّ يقولُ في المرسلينَ وأعرفُهم بربِّ العالمينَ عَلَيْكُ يجتهد في الثناءِ على ربِّه، ثُمَّ يقولُ في

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٤٩٤)، وأبو داود (٤٨٥٨)، والترمذي (٣٤٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٨١)، والطبراني في «الأوسط» (١٤٥٥).



آخِرِ ثنائه: «لا أُحْصِى ثناءً عليكَ أنتَ كَمَا أَثنيتَ على نفسِكَ»(١).

ومِنْ هذا قولُ مالكِ بنِ دِيْنارِ: لقدْ هَمِمْتُ أَنْ أُوصِيَ إِذَا مِتُّ أَنْ أُقيَّد، ثُمَّ يُنْطلقُ بِي كما يُنطلقُ بالعبدِ الآبقِ إلى سيِّدِهِ، فإذا سَأَلنَي؟ قلتُ: يا ربِّ، لم أرضَ لكَ نفسِي طَرفة عينِ.

وكان كَهْمَسُ يُصَلِّي كُلَّ يومٍ ألفَ ركْعَةٍ، فإذَا صَلَّى أَخَذَ بلحيتهِ، ثُمَّ يقولُ لنفسِهِ: قُومِي يا مَأْوى كُلَّ سوءٍ، فواللَّهِ مَا رضيتُك للَّهِ طَرْفَةَ عينٍ.

## فائدة:

الاستغفارُ: يَرِدُ مجردًا، ويردُ مَقْرونًا بالتوبةِ، فإنْ وَردَ مجردًا دَخلَ فيه طلبُ وقايةِ الذنبِ طلبُ وقايةِ الذنبِ الماضي بالدعاءِ، والنَّدمِ عليهِ، وشرُّ وقايةِ الذنبِ المتوقع بالعزم على الإقلاع عنهُ.

وهذا الاستغفارُ الَّذي يمنعُ الإصرارَ بقولِهِ: «ما أَصَرَّ مَن اسْتغفَر ولَو عادَ في اليوم سبعينَ مرَة» (٢) ، وبقولِهِ: «لا صَغيرةً مع الإصرارِ، ولا كبيرةَ مع الاستغفارِ» خرَّجهما ابنُ أبي الدُّنيا.

وكذا في قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلْدُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران:١٣٥]، وفي «الصحيح»: «أَذنبَ عبدٌ ذنبًا...» (٣) الحديث.

وهوَ المانعُ من العقوبةِ في قولهِ: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم (٢/٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود (١٥١٤)، والترمذي (٣٥٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٩/ ١٧٨)، ومسلم (٨/ ٩٩).

[الانفال:٣٣]، وإنْ وردَ مقرونًا بالتوبة اختصَّ بالنوع الأول، فإنْ لم يصحبْهُ الندمُ على الذنبِ الماضِي، بلْ كانَ سُؤالاً مُجرَّداً فهو دعاءٌ محضٌ، وإن صَحِبَه ندمٌ فهو توبةٌ.

والعزمُ على الإقلاعِ من تمامِ التوبةِ، والتوبةُ إذا قُبلتْ فهلْ تُقـبلُ جَزْمًا أم ظاهرًا؟ فيه خلافٌ معروفٌ.

فيـقالُ: الاستغـفارُ المجردُ هو التـوبةُ مَعَ طلبِ المغفرةِ بالدعـاءِ، والمقرونُ بالتوبةِ: هو طلبُ المغفرةِ بالدعاءِ فَقَط.

وكذلك التوبةُ إنْ أُطلقتْ دخلَ فيها الانتهاء عن المحظورِ، وفعْلُ المَامورِ ولهذا عَلَّقَ الفلاحَ عليْهَا، وجعلَ مَنْ لم يَتُبْ ظالمًا، فالتوبةُ حينئذ تشملُ فعلَ كُلِّ مأمورٍ، وترك كُلِّ محظورٍ ولهذا كانتْ بدايةُ العبدِ ونهايتُهُ هي حقيقةُ دينِ الإسلام.

وتارةً يُقرنُ بالتَّقْوَى، أو بالعملِ فتختصُّ حينئذِ بتركِ المحظورِ واللَّهُ أعلمُ. وفي فضائلِ الاستغفارِ أحاديثُ كثيرةٌ مِنْها:

حديثُ: «جلاء القلوب تلاوةُ القرآن والاستغفارُ»(١).

وحديثُ: «فإن تابَ واستغفرَ ونَزَعَ صُقِلَ قَلبُهُ» (٢).

وحديثُ: «ابنَ آدمَ إنَّك لو بَلَغَتْ ذنوبُك عَنَانَ السماء، ثُمَّ استغفرتَ نِي على ما كانَ

<sup>(</sup>۱) أخرج أبو نعيم في «الحلية» (۱۹۷/۸) لفظًا مقاربًا له ومن حديث ابن عمر قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «إن هذه القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد» قالوا: يا رسول اللَّه، فما جلاؤها؟ قال: «تلاوة القرآن».

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢/ ٢٩٧)، والتـرمذي (٣٣٣٤)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٤١٨)، وابن ماجه (٤٢٤٤).



منْكَ، غفرتُ لكَ ولا أُبَالِي<sup>»(١)</sup> .

وحديثُ ابنِ عمرَ: كنَّا نَعُدُّ لرسولِ اللَّهِ ﷺ في المجلسِ الواحدِ: «ربِّ اغفرْ لي، وَتُبْ عليَّ، إنَّكَ التوابُ الغفورُ» مائةَ مرةً (٢).

وحديثُ أبي هريرة مرفوعًا: «إنِّي الأستغفرُ اللَّهَ في اليومِ أكثرَ من سبعينَ مرةً، وأتوبُ إليه» خرَّجه البخاريُ (٣) .

ومنْ حديثه مرْفُوعًا: «لَو لَم تُذنبُسوا لَذَهبَ اللَّهُ بِكُم، ولجاء بقـومٍ يُذنبونَ ثم يستغفرون فيغفرُ لَهُمْ» خرَّجه مسلمُ (٤٠٠).

وفي «المسند» من حديث عطية عَنْ أبي سعيد عن النبيِّ ﷺ: «مَنْ قالَ حِين يَالِيهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

وحديثُ: «منْ أكثرَ منَ الاستغفارِ جعلَ اللَّهُ لهُ مِنْ كلِّ همَّ فعرجًا» خرَّجه أحمدُ منْ حديثِ ابن عباس<sup>(1)</sup>، ويعضدُهُ قولُه تعالَى: ﴿اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا﴾ [نوح:١٠]، وقولُه: ﴿وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَتَعْكُم مَّتَاعًا حَسَنًا ﴾ [مود:٣].

<sup>(</sup>١) أخرجه: الترمذي (٣٥٤٠).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد في «المسنه» (۱/۱۱)، وأبو داود (۱۵۱٦)، والترمذي (۳٤٣٤)، وابن ماجه
 (۳۸۱٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري (٨ / ٨٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم (٨/ ٩٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أحمد في «المسند» (٣/ ١٠)، والترمذي (٣٣٩٧).

<sup>(</sup>٦) أخرجه: أحمد في «المسند» (٢٤٨/١)، وأبو داود (١٥١٨)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٥٦).

قالَ رياحٌ القسيسيُّ: لي نيفٌ وأربعونَ ذنبًا، قدِ استغفرتُ لكلِّ ذنبٍ مائةً ألفِ مرَّةٍ.

وقال الحسنُ: لا تملُّوا من الاستغفارِ.

وقال بكرٌ الْمُزَنيُّ: إنَّ أعمال بني آدمَ ترفعُ فإذا رفعت صحيـفةٌ فيها استغفارٌ رُفعت بيضاءُ، وإذا رُفعت ْ ليس فيها استغفارٌ رفعت سوداء.

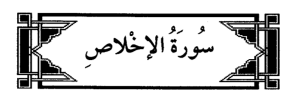
وعن الحسنِ قالَ: أكثِرُوا مِن الاستغفارِ في بُيُوتِكم، وعَلَى موائِدِكم، وفي طُرُقِكم، وفي طُرُقِكم، وفي طُرُقِكم، وفي أسواقكُم، فإنَّكم ما تدرُون متى تَنْزَلُ المغفرةُ.

وقال لقمان لابنه: أيْ بُنيَّ؛ عوِّد لسانَكَ: اللهَمَّ اغفرْ لِي، فإنَّ للَّهِ ساعاتِ لا يردُّ فيهنَّ سائلاً.

ورُئِيَ عمر بن عبدِ العزيزِ في النَّومِ فقيلَ لهُ: ما وجدَّتَ أفضلُ؟ قالَ: الاستغفار (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رسالة «تفسير سورة النصر».



قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ لَهُ لَمْ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ لَهُ لَمْ يَكِن لَهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾ يَلِدْ وَلَمْ يُكُن لَّهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾

قال ابنُ رجب \_ رحمه اللَّه تعالى \_: «الكلامُ على سُورةِ الإخْلاصِ». وفي موضع نزولِها قولانِ: أحدهما: أنها مكيةٌ.

والثاني: مدنيةٌ، وذلك في فصولٍ في فضائِلِهَا وسببِ نزولِهَا وتفسيرهَا. أمَّا فضائلُهَا فكثيرةٌ جدًّا.

مِنْهَا: أَنَهَا نِسْبَةُ اللَّهِ عَزَّ وجلَّ.

خرَّج الطبرانيُّ منْ طريقِ عثمانَ بنِ عبدِ الرحمنِ الطرائفيِّ عَنْ الوازعِ الن نافعِ عن أبي سلمةَ عنْ أبي هريرةَ قال: قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «لكُلِّ شيء نافع عن أبي سلمةَ عنْ أبي هريرةَ قال: قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: الكُلِّ شيء نسبةٌ، ونسبةُ اللَّهِ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿ لَ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾، ليسَ بأجوفَ »، الوازعُ ضعيفٌ جدًّا، وعثمانُ يروي المناكيرَ، وسيأتي في سبب نزولِها ما يشهدُ لَهُ.

ومنها: أنَّها صفة الرحمن، وفي صحيح البخاري ومسلم (٢) من حديث عائشة، أنَّ النبيّ عَلَيْ بعث رجُلاً على سرية فكان يقرأ لأصحابه في صلاتهم فيَختم بر ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، فلمَّا رجَعوا ذكروا ذلك للنبيّ عَلَيْ فقال: «سلُوهُ: لأي شيء يصنع ذلك؟»، فسألُوهُ، فقال: لأنَّها صِفَة الرَّحمن، وأنا أُحبُ أن

<sup>(</sup>١) «المعجم الأوسط» (٧٣٢).

أَقرأ بها، فقالَ النبيُّ عَلَيْكِيٍّ: «أخبروهُ أن اللَّه يُحبُّهُ».

ومنها: أَنَّ حُبَّها يُوجبُ محبةَ اللَّه، لهذا الحديثِ المذكورِ آنفًا، ومنهُ قولُ ابنِ مسعود: «مَنْ كانَ يحبُّ القرآنَ فهُو يحبُ اللَّهَ»(١) .

ومنها: أن حُبها يُوجبُ دُخولَ الجنّة؛ ذكرَ البخاريُّ في "صحيحه" (٢) تعليقًا وقالَ: عبيدُ اللَّه عن ثابت عن أنس قالَ: كانَ رجُلٌ مِنَ الأنصارِ يؤمُّهم في مسجد قُباء، وكانَ كلَّما افتتع سورةً يقرأُ بِها لهم في الصلاة عمَّا يقرأُ به، افتتع به وَ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ حتى يفرُغَ مِنْها، ثُمَّ يقرأُ سُورةً أُخرى مَعَها، وكانَ يصنعُ ذلكَ في كلِّ ركعة، وذكرَ الحديث، وفيه: فقالَ النبيُّ عَيَّهِ: "يا فلانُ، ما حملكَ على لزوم هذه السورة في كلِّ ركعة؟»، فقال: إني أُحبُّها، فقال: "حبُّك عملكَ على لزوم هذه السورة في كلِّ ركعة؟»، فقال: إني أُحبُّها، فقال: "حبُّك إياها أدخلكَ الجنّة»، وخرَّجه الترمذيُّ في "جامعه» (٣) عن البخاريُّ عن إسماعيلَ ابنِ أبي أويسٍ عن الدَّارورْدي عن عبيد اللَّه بنِ عبد الرحمنِ عن إسماعيلَ ابنِ أبي أويسٍ عن الدَّارورْدي عن عبيد اللَّه بنِ عبد الرحمنِ عن أنسٍ عبيد اللَّه بنِ عمر وغرَّبه، وقال: روى مباركُ بنُ فضالة عن ثابت عن أنسٍ أن رجلاً قالَ: يا رسولَ اللَّه إنِّي أحبُّ هذه السورة: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فقالَ: "إن حُببُك إياها أدخلكَ الجُنَّة» وقد خرَّجه أحمدُ في "المسند» عن أنس فقالَ: "إن حُببُك إياها أدخلك الجُنَّة» وقد خرَّجه أحمدُ في "المسند» عن أنس فقالَ: "إن حُببُك إياها أدخلك الجُنَّة» وقد خرَّجه أحمدُ في "المسند» عن أنس فقالَة بنِ عبر فضالَة به.

وروى مالكٌ عنْ عبيد الله بنِ عبد الرحمنِ عنْ عبيد بنِ حُنين قالَ: سمعتُ أبا هريرةَ يقولُ: ﴿ قُلْ هُوَ سمعتُ أبا هريرةَ يقولُ: ﴿ قُلْ هُوَ

<sup>(</sup>١) أخرجه: الطبراني في «المعجم الكبير» (٩/ ١٤٢).

<sup>(</sup>Y)(/\rp/\_ \P/).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٢٩٠١).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٣/ ١٤١ \_ ١٥٠).



اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فقال رسولُ اللَّه ﷺ: «وجَبَتْ» قلت: وَمَا وجبَت؟ قالَ: «الجنَّةُ»، وأخرجَهُ النسائيُّ والترمذيُّ وقالَ: حسنٌ صحيحٌ لا نعرفُه إلا مِنْ حديثِ مالك(١).

وروَى أبو نعيمٍ منْ طريقِ عمرِو بنِ مرزوق عنْ شعبةَ عن مهاجرٍ سمعتُ رجلاً يقولُ: ﴿قُلْ يَا رَجُلاً يقرأُ: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾، فقالَ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾، فقالَ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فقالَ: ﴿فُفرَ لهُ ﴾ .

ومنْهَا: أنَّها تعْدِلُ ثلثَ القرآنِ ففي "صحيحِ البخاريِّ" منْ حديثِ أبي سعيدٍ أنَّ رجلاً سمعَ رجُلاً يقرأُ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ يُردِّدُها، فلمَّا أصبحَ جاءَ اللهِ عَلَيْهِ: إلى النبيِّ عَلَيْهِ فذكرَ ذلكَ لهُ \_ وكأن الرجلَ يتقالُّها \_ فقال رسول اللَّه عَلَيْهِ: "والذي نفسي بيده إنَّها لتعدلُ ثُلُثَ القرآنِ"، وقدْ رُوِيَ عنْ أبي سعيدٍ عن أخي قتادة بنِ النعمانِ به.

وفي «صحيح البخاريِّ» (٤) أيضًا مِنْ طريقِ الأعمشِ عنْ إبراهيمَ النخعيِّ والضَّحَّاكِ المشرقيِّ عنْ أبي سعيد قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ لأصحابِهِ: «أيعجزُ أحدُكُم أَنْ يَقْرَأَ ثلثَ القرآنِ فِي ليلة؟ » فشقَّ ذلك عليهِم وقالُوا: أيَّنا يطيقُ ذلك يا رسول اللَّه، فقالَ: «اللَّهُ الواحدُ الصَّمدُ ثلثُ القرآن».

وفي «المسند» (هُ مَنْ طريقِ ابنِ لهيعة عن الحارثِ بنِ يزيدَ عنْ أبي الهيثمِ الماخرجة: مالك في «الموطأ» (ص ١٤٦)، والنسائي (٢/١٧١)، والترمذي (٢٨٩٧).

<sup>(</sup>٢) وهو عند الدارمي (٢/ ٤٥٨ ـ ٤٥٩)، والنسائي في «عمـل اليوم والليلة» (٧٠٩) من طريق آخر عن شعبة.

<sup>(\*)(</sup>r\ 777), (\\ 771), (\phi\ 31).

<sup>(3)(1/777). (0)(7/01).</sup> 

عنْ أبي سعيد قال: باتَ قتادةُ بنُ النعمان يقرأُ الليلَ كُلَّهُ بِ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فذُكِرَ ذلك للنبيِّ عَلَيْهُ فقالَ: «والذي نفسي بيده لَتعْدِلُ نصفَ القرآنِ أو ثُلْثَهُ».

وفي «المسند»(١) أيضًا مِنْ طريقِ ابنِ لهيعة، حدَّثَنَا حُييُّ بنُ عبدِ اللَّهِ عن أبي عبدِ اللَّهِ بنِ عمرو: أنَّ أبا أيوبَ الأنصاريُّ كانَ في مجلسٍ وهو يقولُ: ألا يستطيعُ أحدُكُم أنْ يقومَ بثُلُث القرآنِ كلَّ ليلة؟ فقالُوا: وهل يستطيعُ ذلك أحدٌ؟ قال: فإنَّ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ثُلُثُ القرآنِ، قالَ: فجاءَ النبيُّ عَيَا في وهو يسمعُ أبا أبوبَ، فقالَ: «صَدَق أبو أيوبَ».

ورَوَى يحيى بنُ سعيد عنْ يزيدَ بنِ كيسانَ عنْ أبي حازم \_ قالَ الترمذيُّ: اسمهُ سلمانَ \_ عنْ أبي هُريرةَ قالَ: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ: «احشُدُوا، فإنِّي سأَقْرأُ عليكُم ثُلُثَ القُرآنِ»، فحشدَ من حشد، ثُمَّ خرجَ نبي اللَّه ﷺ فَقَراً: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ثُمَّ دخلَ فقالَ بعضنا لبعض: قال رسول اللَّه ﷺ: «فإنِّي سأَقْرأُ عليكُم ثُلُثَ القرآنِ»، إنِّي لأرى هذا خبراً جاءهُ من السماء، ثُمَّ خرجَ نبي اللَّه عليكُم ثُلُثَ القُرآنِ، ألا وإنها تعدلُ ثُلُث القُرآنِ»، أخرجهُ مسلم "").

وروى الإمامُ أحمدُ عنْ عبدِ الرحمنِ بنِ مهدي عنْ زائدةَ بنِ قدامةَ عنْ منصورِ عن هلالِ بنِ يسافٍ عن الربيع بنِ خثيم عن عمرو بنِ ميمون عن عبدِ الرحمنِ بن أبي ليلَى عن امرأة مِنَ الأَنْصَارِ عن أبي أيوبَ عنِ النبيِّ عَلَيْهِ على اللهِ عَنْ اللهُ أَحَدٌ قالَ اللهُ أَحَدٌ اللهُ الصَّمَدُ ﴾ في ليلة فقدْ قرأ ليلتئذ ثلث القرآنِ»، ورواهُ النسائيُ والترمذيُ

<sup>.(\</sup>v٣/t)(<mark>\</mark>

<sup>(</sup>۲) "صحيح مسلم" (۲/ ۱۹۹ \_ ۲۰۰).



عن بندار<sup>(۱)</sup> .

وروى الترمذيُّ عنْ قتيبةَ أيضًا عَنْ ابنِ مهديّ، فَهُو َلَهُمَا عُشَارِي ولأحمد تُسَاعي، وفي روايةِ الترمذيِّ عَنْ امرأةِ أبي أيوبَ عَنْ أبي أيوبَ بِهِ، وذكرَ المِحتلافًا في إسناده.

وروى أحمد أ (٢) عن هُ شَيم عن حصين عن هلال بن يساف عن عبد الرحمن بن أبي ليلَى عن أبي بن كعب أو رجل من الأنصار قال: عبد الرحمن بن أبي ليلَى عن أبي بن كعب أو رجل من الأنصار قال: قال رسول الله عليه: "من قرأ: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ فكأنّما قرأ بثلث القرآن ، ورواه النسائي في "اليوم والليلة "(٢) من طريق هُ شيم عن حصين عن ابن أبي ليلَى به من غير ذكر هلال بن يساف ، وروى الإمام أحمد أيضًا (١٤) عن وكيع عن سفيان عن أبي قيس عن عمرو بن ميمون عن أبي مسعود قال : قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله أحد ه ولي بعض طرقه ورواه ابن ماجه والنسائي في "اليوم والليلة "(ه و الليلة من طرق ، وفي بعض طرقه وقفه .

ورواه أبُو نعيمٍ منْ طريقِ مسعرٍ عنْ أبي قيسٍ عَنْ عمرِو بنِ ميـمونٍ عنْ أبي مسعودِ الأنصاريِّ، كذا قالَ.

ومنْ طريقِ شعبةَ عنْ أبي إسحاقَ عنْ عمرِو بنِ ميمونٍ عنْ ابنِ مسعودٍ.

وروك أبو نعيم منْ طريقِ عليِّ بنِ عـاصمِ عنْ حصينٍ عنْ هلالِ بنِ يسافٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٤١٨/٥ ـ ٤١٩)، والترمذي (٢٨٩٦)، والنسائي (٢/ ١٧٢).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/١٤١).

<sup>(</sup>٣) «عمل اليوم والليلة» (٦٩٠).

<sup>(</sup>٤) «المسند» (٤/ ١٢٢).

<sup>(</sup>o) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٦٩٨)، وابن ماجه (٣٧٨٩).

عنْ ربيع بنِ خُثَيم عنْ ابنِ أبي ليلَى عنْ كعبِ بنِ عجرةَ عنْ النبيَّ عَيَّالَةٍ قالَ: «منْ قرأً: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ في يومٍ وليلةٍ ثلاثَ مرات كانتْ تعدِلُ ثلثَ القرآنِ».

ورواهُ شعبةُ عنْ عليِّ بنِ مدركٍ عنْ إبراهيمَ النخعيِّ عنْ الربيعِ بنِ خثيمٍ عن الربيعِ بنِ خثيمٍ عن ابنِ مسعودٍ عن النبيِّ ﷺ (١) .

وروى أبو نعيم حدَّثنَا إبراهيمُ بنُ محمد بنِ يحيى، ثنَا أحمدُ بنُ حمدونَ ابنِ رستم، ثنا عليُّ بنُ إشكاب، ثنَا شجاعُ بنُ الوليد، ثنَا زيادُ بنُ خيشمةَ، عنْ محمد بنِ جحادة، عنْ الحسنِ عنْ أبي هريرة عن النبيِّ عَيَّا : «﴿ قُلْ هُو َ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ثلثُ القرآنِ»، قالَ إبراهيمُ: هكذا حدثَّني بهِ وكتبهُ لِي بخطهِ وإنَّما يحفظُ الإسناد قراءةُ يس.

وروى يوسفُ بنُ عطيةَ الصفارُّ: ثنا هارونُ بنُ كثير، عنْ زيد بنِ أسلمَ عنْ أبيهِ عنْ أبيهِ عنْ أبيِّ بنِ كعب قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «منْ قرأً: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فكأنّما قرأ ثلثَ القرآنِ، وكتبَ لهُ مِنَ الحسناتِ بعدد منْ أشركَ باللَّهِ وآمنَ به».

وفي "صحيح مسلم" (٢) من طريق قتادة عن سالم بن أبي الجعد عن معدان بن أبي طلحة عن أبي الدَّرْداء أنَّ رسولَ اللَّه عَيَّ قالَ: "أيعجزُ أحدُكُم أن يقرأ كلَّ يومٍ ثلث القرآن؟ قالُوا: نعم، قالَ: "إنَّ اللَّه جزَّا القُرآنَ ثلاثة أجزاء، فقل هو اللَّه أحد ثلثُ القرآن».

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم» (۲/ ۱۹۹).



عبد الرحمن بن عوف عَنْ أمه أمِّ كُلْثوم بنت عقبة بن أبي مُعَيْط قالَتْ: قالَ رسولُ اللَّهِ عَيَّظِيَّةِ: «﴿ قُلْ هُو َ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ثلثُ القرآنِ»، رواه أحمدُ والنسائيُّ في «اليوم والليلة»(١).

ورواهُ أَيْضًا منْ طريقِ مالك عَنِ الزُّهريِّ عَنْ حميدِ منْ قوله، ورواهُ أيضًا مِنْ طريقِ ابنِ إسحاقَ عَنِ الحَارثِ بنِ فُضَيلِ عَنِ الزهريِّ عَنْ حميدِ أَنَّ نَفرًا مِنْ أصحابِ محمد عَلَيْ اللهُ أَحَدُ النّبيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قالَ: «﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ تعدلُ ثلثَ القرآن لمن صلَّى بها»(٢).

وروى الحافظُ أبو يَعْلَى (٣) عَنْ قطنِ بنِ نُسيسٍ عنْ عبيسِ بنِ ميمون عنْ يزيدَ الرقاشيِّ عَنْ أنس عنِ النبيِّ عَيَّكِيْ قالَ: «أَمَا يَستطيعُ أَحدُكُم أَنْ يَقْرأً: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ثلاثَ مرَّاتٍ في ليلةٍ فإنَّها تعدِلُ ثلثَ القرآنِ» إسنادُه ضعيفٌ.

ويُستدلُّ بِهِ على أنَّ المرادَ بكونِهَا تعدلُ ثلثَ القرآنِ، أَجرَهُ وثوابَهُ، كما يُستدلُّ بحديثِ أبي الدرداءَ المتقدمِ على أنَّها جزءُ التوحيدِ مِنَ القرآنِ، وأنَّه ثلاثةُ أَجزاء: تَوحيدٌ، وتَشْريعٌ، وقَصَصٌ.

ومنها: أنَّ قراءَتَهَا تكفي مِنَ الـشرِّ، وتمنعهُ، وقدْ ثبتَ في «صحيحِ البخاريِّ» (٤) عنْ عائشة : «أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ كانَ إذا أُوَى إلى فراشِهِ قرأها مع المعوذتينِ ومَسَحَ ما استطاعَ مِنَ جسدِه».

وروى أبو داودَ والترمذيُّ والنسائيُّ (٥) مِنْ طريقِ معاذِ بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد (٦/ ٤٠٣ ـ ٤٠٤)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٧٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: النسائي في «عمل اليوم والليلة» (١٠٧).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (١٤٨١ ـ ٤١١٨ ـ ٤١٣٦). (٤) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: أبو داود (٥٠٨٢)، والترمذي (٣٥٧٥)، والنسائي (٨/ ٢٥٠).

خُبيبٍ عنْ أبيهِ عَنِ النبيِّ ﷺ قالَ لهُ: «قُلْ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ والمعوذتينِ حِينَ تُمِسي وحينَ تُصْبِحُ ثلاثًا تكفيكَ كُلَّ يومٍ» وصحَّحهُ الترمذيُّ.

ورواهُ النسائيُّ<sup>(۱)</sup> مِنْ طريقٍ أُخرَى عنْ معاذ عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ خُسبِ عنْ أبيهِ عَنْ عقبةَ بنِ عامرٍ فذكرهُ ولفظُه: «ت**َكْفِكَ كلَّ شيء**».

وقالَ البزارُ في «مسنده» (٢) : حدَّثنا إبراهيمُ الجوهريُّ: ثَنا غسانُ بنُ عبيد، عنْ أبي عمرانَ الجونيِّ، عنْ أنسِ بنِ مالكِ قالَ: قالَ رسولُ اللَّه ﷺ : «إِذَا وضعْتَ جنبكَ على الفراشِ، وقرأتَ فاتحةَ الكتابِ، و﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ فقدْ أمنتَ مِنْ كلِّ شيء إلا الموتَ».

ومنْهَا: أنَّها أفضلُ سورِ القرآنِ، فروى الدارميُّ في «مسنده» (٣) عنْ أبي المغيرة عَنْ صفوانَ عنْ أيفع بنِ عبيد الكلاعيِّ قالَ: قالَ رجلُّ: يا رسولَ اللهِ، أيُّ سورِ القرآنِ أعظمُ؟ قالَ: «﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾».

وفي «المسند» (٤) من طريق معاذ بن رفاعة عن علي بن يزيد، عن القاسم، عن أبي أمامة، عن عقبة بسن عامر قال: قال لي رسول الله ﷺ: «ألا أعلمك عن أبي أمامة، عن عقبة بسن عامر قال: قال لي رسول الله ﷺ: «ألا أعلمك خير ثلاث سور أنزلت في التوراة والإنجيل والزّبور والقُرآن العَظيم؟» قلت : بكى، قال : «فَأَقْرَ أَنِي: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ ﴾ و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَلَقِ ﴾ و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النّاسِ ﴾» ثُمَّ قيال لي: «يا عقبة ، لا تنسَهن ولا تَبت ليلة حَتَى تَقْر أَهُنَ »، وروى الترمذي (٥) بعض هذا الحديث وحسنه ، ورواه أحمد (٢) أيضًا بطولِه من طريق الترمذي (٥)

<sup>(</sup>۱) «السنن» (۸/ ۲۵۱).

<sup>(</sup>٢) (٣١٠٩ \_ كشف الأستار).

<sup>(</sup>٥) «الجامع» (٢٤٠٦). (٦) «المسند» (١٥٨/٤).



أُسيدِ بنِ عبدِ الرحمنِ الخثعميِّ عنْ فروةَ بنِ مجاهدٍ عنْ عقبةَ بنِ عامرٍ بِهِ.

ومنْهَا: أنَّ الدعاء بها مستجابٌ؛ ففي السنن الأربعة (١) عنْ عبد اللَّه بن بريدة عنْ أبيه أنَّ النبي عَلَيْهُ سَمِع رجلاً يصلِّي يَدْعُو يقولُ: اللهُمَّ إني أسألُك بأني أشهَدُ أن لا إله إلا أنت الأحدُ الصّمدُ الذي لمْ يلدْ ولم يُولد، ولم يكن له كفواً أحدٌ، قالَ: «والذي نفْسي بيده لقدْ سألهُ باسمه الأعظم، الَّذِي إذا سُئِلَ به أعطى، وإذا دُعِيَ به أجابَ»، وقال الترمذي: حسن غريب.

وفي "المسند" (٢) عن محجن بن الأدرع أنَّ النبيَّ ﷺ دخلَ المسجدَ، فإذَا هو برجلٍ قدْ قَضَى صلاتَه وهوَ يتشهدُ وهُو يقولُ: اللهمَّ إنِّي أسألُكَ بأنَّكَ الواحدُ الأحدُ الصمدُ الَّذي لمْ يلدْ، ولمْ يولدْ، ولم يكنْ له كُفُواً أحدٌ، أن تغفرَ لي ذنوبي إنَّكَ أنتَ الغفورُ الرحيمُ.

فقالَ نبيُّ اللَّهِ ﷺ ثلاثَ مراتِ: «قدْ غُفِر لَهُ، قدْ غُفِر لَهُ، قَدْ غُفِر لَهُ، قَدْ غُفِر لَهُ».

وقد ورد في تكرير قراءَتها خمسين مرة أو أكثر من ذلك، وعشر مرات عقيب كُلِّ صلاة أحاديث كيثيرة فيها ضعف، وكذلك حديث معاوية بن معاوية الليشي خرَّجة الطبراني (٣)، وأبو يعلى من طرق كلِّها ضعيفة فلم نذك ها.

وأمَّا سببُ نزولِهَا: ففي «المسندِ» والترمذي (٤) عن أبي سعيد الصَّاعَانِي

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو داود (١٤٩٣ ــ ١٤٩٤)، والترمذي (٣٤٧٥)، والنسائي في «الكبري» كما في «تحفة الأشراف» (٢/ ٩٠)، وابن ماجه (٣٨٥٧).

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٤/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١٩/ ٤٢٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد (٥/ ١٣٣ ـ ١٣٤)، والترمذي (٣٣٦٤).

محمد بنِ مبشر عن أبي جعفر الرازيِّ عَنْ الربيع بنِ أنس عنْ أبي العالية عَنْ أبي العالية عَنْ أبي بنِ كعب أنَّ المسركينَ قالُوا للنبيِّ عَيَّالِيَّةِ: انسبْ لنَا ربَّكَ يَا محمدُ؟ فأنزلَ اللَّهُ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ورواه الترمذيُ (١) من طريق عبيد اللَّه بن موسى، عن أبي جعفر عن الربيع عن أبي العالية مرسلاً. وقال: هذا أصحُ من حديث أبي سعيد.

ورواه أبو يعْلَي الموصليُّ والطبرانيُّ وابن جرير (٢) من طريق شريح بن يونسَ عن إسماعيل بن مجالد عن مجالد عن الشعبيِّ عن جابر: أنَّ أعرابيًا جاء إلى رسولِ اللَّه ﷺ فقال: انسبْ لنا ربَّك؟ فأنزلَ ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ إلى آخرِهَا، ورُوِيَ مُرْسَلاً.

وروى عبيد بن إسحاق العطار عن قيس بن الربيع عن عاصم عن أبي وائل عن الربيع عن عاصم عن أبي وائل عن ابن مسعود قال: قالت قريش لرسول الله على السب لنا ربك فنزلت: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ قال الطبرانيُّ: ورواه الفريابيُّ وغيره عَنْ قيس عن عن عاصم عن أبي وائل مُرْسكاً.

وروى ابنُ أبي حاتمٍ في «تفسيرِه»: حدثنا أبو زرعة: ثنا العباسُ بنُ الوليدِ: ثنا يزيدُ بنُ زريعٍ: ثنا عليُّ بنُ الحسينِ: ثنا أبو عبد اللَّه الحرشيُّ: ثنا أبو خلف عبدُ اللَّه بنِ عيسى: ثنا داودُ بنُ أبي هند، عنْ عكرمة، عنْ ابنِ عباسٍ أنَّ اليهودَ جاءتُ إلى النبيِّ عَلَيْهِ منهم حُييُّ بنُ أخطبَ وكعبُ بنُ الأشرفِ فقالُوا: يا محمدُ، صفْ لنا الذي بَعَثك؟ فأنزلَ اللَّه: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿ فَلْ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ فَلْ هُو اللَّهُ في فيخرجُ منه الولدُ، ﴿ وَلَمْ يُولَدْ ﴾ فيخرجُ أَحَدٌ ﴿ فَلَ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ فَي لَمْ يُلِدُ ﴾ فيخرجُ منه الولدُ، ﴿ وَلَمْ يُولَدْ ﴾ فيخرجُ

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۳۲۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو يعلى في «مسنده» (٢٠٤٤)، وابن جرير في «تفسيره» (٣٤٢/٣٠).

مِـنْ شيءٍ.

## وأما التفسيرُ:

ِ فَقُولُه: ﴿ قُلْ ﴾ هذا افتتاحٌ للسورةِ بالأمرِ بـالقولِ، كما في المعوذتينِ وسورةِ الجنِّ.

وقد ْ سُئلَ النبيُّ عَلَيْ اللهِ عَنِ المعوذتينِ فقالَ: «قيلَ لي فقلتُ»(١) وذلكَ إشارة منه الله الله عَلَيْ مُبلغ مُحض لما يُوحَى إليه ، ليسَ فيه تصرف لما أوحاه الله إليه بزيادة ولا نقص ، وإنَّما هُوَ مُبلِّغ لكلام ربِّه كَمَا أوحاه إليه فإذا قالَ: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ كانَ امتثالاً للقول الذي قيل له بلفظه لا بمعناه ، و ﴿هُو ﴾: اسم مضمر قيل إنّه: ضمير الشأن ، وقيل: لا .

و ﴿ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ إِنْ قيلَ: هو ضميرُ الشأن، فالجَ ملَّةُ مُبتدأٌ وخبرٌ، وإِنْ قيلَ: لا، ففيه وجهان، أحدهما: أنَّ ﴿ هُوَ ﴾ مُبتدأٌ، و﴿ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ مبتدأ وخبرٌ، وهما خبرٌ للمبتدأ الأول، ولا حاجة فيه إلى رابط لأنَّ الخبرَ هو المبتدأ بعينه. والثاني: أنَّ ﴿ هُوَ ﴾ مبتدأً و﴿ اللَّهُ ﴾ خبرُه و﴿ أَحَدٌ ﴾ بدلٌ منه.

و ﴿ أَحَدٌ ﴾: اسمٌ مِنْ أسماءِ اللَّه يُسمَّى اللَّهُ به، ولا يُسمَّى غيره من الأعيانِ

فلا يسمَّى شيءٌ من الأشياءِ أحدًا في الإثباتِ إلا في الأعدادِ المطلقةِ.

وإنما يُسمَّى به في النفْي وما أشبهَهُ من الاستفهامِ والنهيِّ، والشرطِ كقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾، وقولِهِ: ﴿ هَلْ تُحِسُّ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ ﴾ [مريم: ٩٨]، وقولِهِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري (٦/ ٢٢٣) من حديث أبي بن كعب رُطُّتُك .

﴿ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن:١٨]، وقولِهِ: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ ﴾ [التوبة:٦]، ونحوه.

والأحدُ: هو الـواحدُ في إلاهيـته وربُوبيته، وفسَّرهُ أهلُ الكلام، بما لا يتجزأُ ولا ينقَسمُ، فإنْ أُريدَ بذلكَ أنَّه ليسَ مؤلفًا مـركَّبًا منْ أجزاء متـفرقة فصحيحٌ، أو أنَّه لا يتميَّزُ منه شيءٌ عن شيءٍ، وهو المرادُ بالمجسمِ عندهم فباطلٌ.

قال ابنُ عقيلٍ: الذي يَصِحُ من قولِنا معَ إثباتِ الصفاتِ أنه واحدٌ في الاهيته لا غيرُ.

والأحدُ هو الواحدُ. قالَ ابنُ الجوزيِّ: قالَهُ ابنُ عــباسٍ وأبو عبيدةَ، وفرَّقَ قومٌ بينهما.

قال الخطابيُّ: الفرق بين الأحدِ والواحدِ: أنَّ «الواحد»: هو المتفرد بذاته فلا يضاهيه أحدٌ.

و «الأحدُ»: المنفردُ بصفاتِهِ ونعوتِهِ فلا يشاركُهُ فيها أحدٌ.

وقيلَ: بينهما فرق ٌ آخرُ، وهو أنَّ الأحدَ في النفي نص ٌ في العمومِ، بخلافِ الواحدِ فإنه محتمل ٌ للعمومِ وغيرِهِ فتقولُ: ما في الدارِ أحدٌ، ولا يقالُ: بل اثنانِ، ويجوزُ أنْ يقالَ: ما في الدارِ واحدٌ، بل اثنانِ.

وفرَّقَ بعضُ فقهاءِ الحنفيةِ بينهُما وقالَ: الأحديّةُ لا تحتملُ الجزئيةَ والعدديةَ بحال.

والواحدُ يحتملُها لأنَّه يقالُ: مائةٌ واحدةٌ وألفٌ واحدةٌ، ولا يُقالُ: مائةٌ أحدٌ ولا ألفٌ أحدٌ.



وبُنيَ على ذلك مسألةُ محمد بنِ الحسنِ التي ذكرَها في «الجامعِ الكبيرِ»: إذا كان لِرجلٍ أربعُ نسوة فقالَ: واللّه لا أقربُ واحدةً منْكُنَّ صارَ مُوليًا منهنَ جميعًا، ولم يَجُزْ أن يقرب واحدةً منهن إلا بكفارة، ولوْ قالَ: واللّه لا أقرب إحداكنَّ لم يصر مُوليًا إلا منْ إحداهُنَّ والبيانُ إليه.

وقال العسكريُّ: أصلُ أحد أوحَدُ مثلُ أكبرِ، وإحدى مثل كُبْرى، فلمَّا وقَعَا اسمينِ وكانا كثيرَي الاستعمالِ هرَبُوا إلى الكسرةِ ليخفَّ، وحذفُوا الواوَ ليفرقُوا بين الاسمِ والصفةِ، وذلك أنَّ أوحدَ اسمٌ وأكبر منه.

والواحدُ فاعلٌ من وحَدَ يَحِدُ وهو واحدٌ مثل: وَعَدَ يَعدُ فهو واعدٌ.

سؤالٌ: قوله: ﴿ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ولم يقل الأحد كما قال: ﴿ الصَّمَدُ ﴾؟

جوابه: أنَّ الصمدَ يُسمَّى به غيرُ اللَّهِ كما يأتِي ذكرُهُ، فأتى فيه بالألف واللام ليدلَّ على أنَّه ـ سبحانه ـ هو المستحقُ لكمالِ الصَّمَديّة، فإنَّ الألف واللام تأتي لاستغراق الجنسِ تارةً، ولاستغراق خصائص أخرى، كقوله: زيدٌ هو الرجلُ أي: الكاملُ في صفاتِ الرجولةِ فكذلكَ قولُهُ: ﴿اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ أى: الكاملُ في صفاتِ الصمديّةِ.

وأما الأحدُ فلم يَتَسِمْ به غيرُ اللَّهِ فلمْ يحتجْ فيه إلى الألفِ واللامِ. قولُهُ: ﴿ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ أعادَ الاسمَ المبتدأ تأكيدًا للجملةِ وخبرُهُ الصمدُ.

وقيلَ: هو نعتٌ والخبرُ ما بعدَهُ.

والصمـدُ: اختلفت عِـباراتُ السَّلفِ في معناه، وهي مـتقــاربة أو متفــقة ً

أحدُهما: أنَّ الصمد هو السَّيدُ الذي تصمُدُ إليه الخلقُ في حوائجِهِم

ومطالبِهِم وهو مرويٌ عَنْ ابنِ عباسٍ وغيرِه من السلفِ.

قالَ ابنُ الأنباريِّ: لا خلافَ بينَ أهلِ اللغةِ أنَّ الصمدَ: السيدُ الذي ليس فوقه أحدٌ، الذي يصمدُ إليه الناسُ في حوائجهِم وأمورِهِم.

وقالَ الزَّجَّاجُ: هو الذي ينتهِي إليه السُّؤددُ، فقدْ صَمَدَ له كلُّ شيءٍ. أي: قصدَ قصْدَهُ. وأنشدُوا:

لقدْ بكَّرَ النَّاعي بِخَيْرِ بني أَسَدْ بعمرِو بنِ مَسْعودٍ وبالسَّيدِ الصَّمَدُ وأنشدوا أيضًا:

عَلَوْتُهُ بُحسامٍ ثُمَّ قُلْتُ لَهُ خُذْها حُذَيْفُ فأنتَ السَّيَّدُ الصَّمَدُ

وفي "تفسير ابن أبي حاتم» بإسناده عن عكرمة عن ابن عباس قال: الصمدُ: الذي تصمدُ إليه الأشياءُ إذا نزلَ بهم كربةٌ، أو بلاءٌ.

وعن إبراهيمَ قال: الذي يَصْمُدُ إليه العبادُ في حوائجِهِم.

وعنْ علي بنِ أبي طلحة عنْ ابنِ عباس، قالَ: الصمدُ: السيدُ الذي قدْ كَمُلَ في شرَفِه، والعظيمُ الذي قدْ كَمُلَ في شرَفِه، والعظيمُ الذي قدْ كَمُلَ في عظمتِه، والعظيمُ الذي قدْ كَمُلَ في عظمتِه، والحليمُ الذي قدْ كَمُلَ في عظمتِه، والحكيمُ الذي قدْ كَمُلَ في علمه، وهو الذي قدْ كَمُلَ في أنواع علمه، والحكيمُ الذي قدْ كَمُلَ في حكمتِه، وهو الذي قدْ كَمُلَ في أنواع الشرف والسُّؤدد. وهو اللَّهُ عسبحانه علاه صفتُهُ لا تنبغي إلا له، ليس له كفو وليس كمثله شيءٌ، سبحان اللَّه الواحد القهار(١).

والقولُ الثاني: أنَّ الصمدَ الذي لا جوفَ له، وأنَّه الذَّي لا يأكلُ ولا يشربُ

<sup>(</sup>۱) راجع «تفسير ابن جرير» (۳٤٦/٣٠).



والذي لا حشو له، وأنّه الذي لا يدْخلُ فيه شيءٌ، ولا يخرجُ منه شيءٌ، ولا يخرجُ منه شيءٌ، ونحو هذه العباراتِ المتقاربةِ في المعنى، وروي ذلك عنْ ابنِ مسعود، وقد سبق في حديثِ أبي هريرة المذكورِ في أوّلِ تفسيرِ السورةِ: والصمدُ الذي ليس بأجوف.

وروى ابنُ جريرٍ وابنُ أبي حاتمٍ منْ طريقِ عبيدِ اللَّهِ بنِ سعيد \_ قائد الأعمش \_: حدَّثني صالحُ بنُ حيانَ عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ بريدةَ عنْ أبيه، قال: لا أنَّه قدْ رفعهُ: قال: «الصمد: ُالذي لا جوف كه».

وعنْ أبي عبد الرحمن السُّلَمِيِّ عنْ ابنِ مسعود قال: الصمدُ ليسَ له حشاءٌ.

ورُوي عن ابن عباسٍ أيضًا وعكرمةَ: الصمدُ الذي لا يَطْعَمُ.

وعنه: الصمدُ: الذي لم يخرجُ منه شيءٌ.

وعنِ الشعبيِّ: الصمدُ: الذي لا يأكلُ ولا يشربُ.

وعنْ مجاهد: هو المصْمَتُ الذي لا جوفَ له.

وقال طائفة : الصمد : الذي لم يلد ولم يُولد ، كأنَّهم جَعَلُوا ما بعدَه تفسيرًا له ، وهو مما تقدَّم أنَّه الذي لم يَنْفَصِل منه شيء . وروي ذلك عن أبي بن كعب والربيع بن أنس (١) .

وتوجيه ذلك: الولادة والتوليد إنما يكون من أصلين، وما كان عينًا قائمًا بنفسه من المتولدات فلا بدَّ له من مادة يخرج منها، وما كان عرضًا قائمًا بغيره فلا بدَّ له من محلِّ يقوم به، فالأول : نفاه بقوله: «أحدُّ» فإنَّ الأحد هو (١) أخرجه: ابن جرير في «تفسيره» (٣٤٥/٣٠) وغيره من أقوال أهل العلم.

الذي لا كفو كه ولا نظير فيمتنع أنْ يكون له صاحبةٌ.

والتولُّدُ إنما يكونُ بين شيئين، وكونُه تعالى أحدًا، ليسَ أحدٌ كفوً له يستلزمُ أنَّه لـم يلدْ ولم يولدْ ، لأنَّ الوالدَ والولدَ متماثلانِ متكافئانِ، وهو تعالى أحدٌ لا كفو له.

وأيضًا فالتولُّد يحتاجُ إلى زوجةٍ وهي مكافئةٌ لزوجِهَا مِنْ وجهٍ، وذلك أيضًا ممتنعٌ.

ولهذا قال تعالى: ﴿ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ ﴾ [الانعام:١٠١]، وقد فَسَر مجاهدٌ «الكفو) هَاهُنا بالصَّاحبة.

وأما الثاني؛ وهو: انفصالُ المادة فنفاهُ \_ سبحانه \_ بأنَّه الصمدُ، وهُو المتولدُ مِنْ أصلينِ، ربما يتكونُ منْ جزئينِ يَنْفصلانِ منْ الأصلينِ، كتولُّد الحيوانِ منْ أبيه وأمِّه بالمنيِّ الذي ينفصلُ منهُ ما، وكالنَّارِ المتولدةِ منْ بينِ الزِّندينِ سواءٌ كانا خشبينِ أو حجرينِ أو حجرًا وحديدًا.

وهو ـ سبحانه ـ صمدٌ لا يخرجُ منهُ شيءٌ منفصلٌ عنه.

والحيوانُ نوعانِ: متوالدٌ: وهو ما ولَدُهُ منْ جنسِهِ، وهو الإنسانُ وما يُخلقُ منْ أبوينِ من البهائم والطيرِ وغيرِهِما.

ومتولِّدٌ: وهو ما يُخْلَقُ منْ غيرِ جنسِهِ كدودِ الفاكِهةِ والحُلِّ، وكالقَمْلِ المتولدِ من الوَسَخِ، والفارِ والبراغيثِ وغيرِ ذلكَ عَمَّا يُخْلَقُ منَ التَّرابِ والماء، وإنَّما يتولدُ منْ أصلينِ أيْضًا كما خُلِقَ آدمُ من ترابِ وماءٍ.

وإلا فالترابُ المحضُ الذي لم يَخْتَلِطْ به ما لا يُخلقُ منه شيءٌ لا حيوانَ ولا نباتَ، والنباتُ جميعُه إنَّما يتولدُ من أصلينِ أيْضًا.



والمسيحُ عليه السلامُ خُلِقَ من مريمَ ونفخة جبريلَ، وهي حملتْ به كما تحملُ النساءُ وولدتُه، فله يَفالُ لهُ: ابنُ مريمَ، بخلاف حواءَ فانها خُلِقَتْ من ضِلْعِ آدمَ، فلا يُقالُ: إنَّه أبوها ولا هي ولدُهُ. وكذلك سائرُ المتولداتِ من غيرهما.

كما أنَّ آدمَ لا يُقالُ: إنَّه ولدُ الترابِ ولا الطينِ، والمتولِّدُ منْ جنسِهِ أكملُ من المتولدِ من غيرِ جنْسِهِ، ولهذا كان خلقُ آدمَ أعجبَ منْ خَلْقِ أولادِهِ.

فإذا نُزِّهَ الربُّ عنِ المادةِ العَلَقِ وهي َ التولدُ منْ النظيرِ، فيتنزُّهُهُ عنْ تولده من غيرِ نظيرٍ أولى، كما أنَّ تنزيهَ عنِ الكفوِ تنزيهٌ له عنْ أنْ يكونَ غيرُهُ أفضلَ منه بطريقِ الأولى.

فتبيَّنَ أنَّ ما يُقالُ: إنَّه متولدٌ من غيره منَ الأعْيانِ القائمة بنفسها لا يكونُ الا منْ مادة تخرجُ من ذلك الوالد، ولا تكونُ إلا من أصلين، والربُّ تعالى صمَدٌ، فيمتنعُ أنْ يخرجَ منه شيءٌ وهو \_ سبحانه \_ لمْ يكنْ له صاحبةٌ فيمتنعْ أنْ يكونَ له ولدٌ.

وأمًّا تولدُ الأعْـراضِ كتولدِ الشعاعِ، وتــولدِ العِلْمِ عنِ الفكرةِ والشبعِ عنِ الأكْلِ، والحرارةِ عن الحركةِ ونحوِ ذلك.

فهذا ليس من تولد الأعْيانِ مع أنَّ هذا لا بدَّ لهُ مِنْ محلِّ، ولا بدَّ له من أصلينِ كالشعاعِ فإنَّه يَحتاجُ إلى محاذَاةِ جسمٍ نُوريٍّ لجسمٍ آخرَ يقابلُهُ فينعكِسُ عليه شعاعه .

فقد تَضَمَّنتُ هذه السورةُ العظيمةُ نفْيَ نوعينِ عنِ اللَّهِ تعالى:

أحدُهُما: المماثلةُ، ودلَّ على نفيها قولُهُ تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحَدُّ ﴾ مع

دلالة قوله: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ على ذلكَ؛ لأنَّ أَحَدِيَّتُهُ تقتضِي أنَّه متـفردٌ بذاته، وصَفاتِه، فلا يشاركُهُ في ذلكَ أحدٌ.

والثاني: نفْيُ النقائصِ والعيوب،، وقد نفَى منها التولُّدُ منَ الطرفين.

وتضمَّنَ إثباتَ جميع صفات الكمالِ بإثبات الأحديّة، فالصمديّة تُثبت الكمالَ المنافي للنقائص، والأحديّة تُثبت الانفراد بذلك. فإنَّ الأحدية تَقْتضي انفرادَه بصفاته وامتيازَه عَنْ خَلْقه بذاته وصفاته، والصمدية إثبات جميع صفات الكمال ودوامها وقدمها، فإنَّ السيد الذي يُصْمَد إليه لا يكون إلا متَّصِفًا بجميع صفات الكمال التي استحق لأجلها أنْ يكون صَمَدًا، وأنَّه لم متَّصِفًا بجميع صفات الكمال التي استحق لأجلها أنْ يكون صَمَدًا، وأنَّه لم يزلْ كذلك ولا يزال، فإنَّ صمديتَه مِنْ لوازم ذاته لا تنفك عنه بحال.

ومنْ هُنا فُسِّر الصمدُ بالسيدِ الذي قَدْ انتهى سؤُددُه، وفَسَّرَهُ عكرمةُ: بالذي لَيْسَ فوقَهُ أحدٌ.

ورُويَ عَنْ عَلَيٍّ وعنْ كَعْبٍ أَنَّه: الَّذي لا يكافِئُه أحدٌ في خَلْقِهِ.

وعنْ أبي هريرةَ قالَ: هو المُسْتَغِني عَنْ كُلِّ أَحَدٍ، المحتاجُ إليه كُلُّ أحدٍ.

وعنْ سعيدِ بن جبيرِ قالَ: هو الكاملُ في جميع صفاته وأفعاله.

وعَنِ الربيعِ قالَ: هوَ الذي لا تعْتريهِ الآفاتُ.

وعنْ مقاتلِ بنِ حيانَ قالَ: هوَ الذي لا عَيْبَ فِيهِ.

وعنْ ابنِ كيسانَ: هو َ الذي لا يُوصفُ بصفَته أحدٌ.

وعنْ قتادةَ: الصمدُ: البَاقِي بَعْدَ خَلَقِه، وعَنْ مجاهدٍ ومَعْمَرٍ: هُوَ الدائمُ. وعَنْ مُرَّةَ الهمدانيِّ: هوَ الَّذي لا يَبْلى ولا يَفْنى.



وعنه أيضًا: هو الذي يحكمُ ما يريدُ، ويفعلُ ما يشاءُ؛ لا مُعقّبَ لحكمِهِ ولا رادَّ لقضائه.

فقد تَضَمَّنَتُ هذه السورةُ العظيمةُ إثباتَ صفاتِ الكمالِ، ونفيَ النقائصِ والعيوب مِنْ خصائصِ المخلوقينَ مِنْ التولدِ والمماثلةِ.

وإذا كانَ منزَّهًا عنْ أنْ يخرجَ منهُ مادةُ الولدِ الَّتي هي أشرفُ الموادِ فَلأَنْ نُزِّه عَنْ خروج مادةِ غَيرِ الولدِ أَوْلَى.

وكذلكَ تنزيهُهُ نفسَـهُ عَنْ أَنْ يُولَدَ فلا يكونُ مِنْ مثلِهِ تنزيهٌ لهُ عَنْ أَنْ يكونَ مِنْ سائرِ الموادِ بطريقِ الأَوْلَى.

فمن أثبت للّه ولداً فقد شتَمه وقد ثبت في «صحيح البخاري "() عن أبي هريرة عن النبي على النبي على الله عن الله عن الله عن الله عن النبي عن النبي عن الله ولم يكن له ذلك، وشتَمني ولم يكن له ذلك، وأمّا تكذيبه إيّاي فقوله: لن يُعيدني كما بدأني وليس أول الخلق بأهون علي من إعادته، وأمّا شتَمه إياي فقوله: اتّخذ اللّه ولداً، وأنا الأحد الصمد، لم ألد ولم أولد ولم يكن لي كُفواً أحد».

وفي «صحيح البخاري» (٢) أيضًا عن ابنِ عبّاسٍ عَنِ النبيِّ عَيَالَةٍ قالَ: «قالَ اللّهُ عزَّ وجلَّ: كذَّبني ابنُ آدمَ ولَم يكنْ له ذلك، وشتمني ولم يكنْ له ذلك، فأمّا تكذيبه إياي فزعَم أنّى لا أقدر أن أعيده كما كان، وأمّا شتمه إياي فقوله: لي ولد، فسبحاني أن أتّخذ صاحبة أو ولدًا».

وقد ردّ اللَّـهُ علَى منْ زعمَ أنَّه لا يعيـدُ الخلقَ، وعلَى منْ زعمَ أنَّ لهُ ولدًا

<sup>.(</sup>YE/\)(Y)

كما تَضَمَّنهُ هذا الحديثُ في قوله: ﴿ وَيَقُولُ الإِنسَانُ أَئِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴾ [مريم:٦٦]، إلى قوله: ﴿ لَقَدْ جَئْتُمْ شَيْئًا إِدًّا ﴾ [مريم:٨٩].

وفي «صحيح البخاريِّ» (١) أيضًا عن النبيِّ ﷺ قالَ: «لا أَحَدَ أَصبرُ على أَذيَّ سمعهُ مِنَ اللَّه، إنَّهُم يجعلونَ لهُ ولَدًا وهو يرزقُهُم ويُعافِيهم».

فهذه السورةُ الكريمةُ تَضَمَّنتْ نَفْيَ مَا هُوَ مِن خصائصِ آلهةِ المشركين عن رب العالمين؛ حيثُ جاء في سبب النزولِ أنَّهُم سألُوا النبي عَلَيْكُ عن ربّه من أيِّ شيء هو؟ أمِنْ كذا، أم من كذا؟ أو عمَّن وَرِثَ الدنيا؟ ولمن يُورَثُها؟ حيثُ كانوا قد اعتادُوا آلهة يلدونَ، ويولدونَ، ويرثُون ويُورَثُونَ، وآلهة من مواد مصنوعة منها، فأنزلَ اللَّهُ هذه السورة.

وفي «المسند» (٢) من حديث أبي بن كعب بعد ذكر نزولها: لأنّه ليس أحد يولد لا يموت ولا أحد يرث إلا يُورَث، يقول : كل من عُبِد من دون اللّه وقد ولد مثل المسيح والعزير وغيرهما من الصالحين، ومثل الفراعنة المدعين الإلهية، فهذا مولود يموت وهو وإن كان قد ورث من غيره ما هو فيه فإذا مات وَرثه غيره واللّه سبحانه حي لا يموت ولا يُورَث سبحانه وتعالى، والله أعلم.

سؤالٌ: نفى سبحانه الولادة قبل نفي التولد، والتولد أسبق وقوعًا من الولادِ في حقٍّ مَنْ هو متولدٌ؟

وجوابه: أنَّ الولادة لم يَدَّعها أحدٌ في حقِّه سبحانه وإنِّما ادَّعُوا أنَّه ولَدَ، فلذلكَ قَدَّم نفيه لأنَّه المهمُّ المحتاجُ إلى نَفْيه.

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣١) ، (١٤١/٩) من حديث أبي موسى الأشعري تلاشي.

<sup>(</sup>۲) «المسند» (٥/ ١٣٣ \_ ١٣٤).



سؤالٌ آخرُ: كيفَ نَفَى أنْ يكونَ مولودًا ولم يعتقدْه أحَدٌ؟

جوابُهُ: مِنْ وجهينِ، أحدُهُ ما: أنَّهم سألوا عَمَّن وَرِثَ الدنيا ولِمنَ يوِّرثُها، وهذا يُشعرُ بأنَّ منهُم منْ اعتقدَ ذلكَ.

والشاني: أنّه نفى عَنْ نفسه سبحانه خصائص آلهة المشركين فإنَّ منْهم مَنْ عبد الملائكة عبد المسيح، ومنْهُم منْ عبد الملائكة وهُما مولودان، ومنْهُم مَنْ عبد الملائكة والعجل وهي متولدات، وقد تقدَّم أنَّ نفي الولادة تدلُّ على نفي المتولد بطريق الأولى.

فائدةٌ: قالَ ابنُ عطيةَ: ﴿كُفُواً ﴾ خبرُ كانَ، واسمُهَا ﴿أَحَدٌ ﴾، والظرفُ مَلغي، وسيبويه يستحسن أنْ يكونَ الظرفُ إذا تقدَّم خبرًا.

ولكنْ قَدْ يـجيءُ مُلْغى في أماكنَ يقـتَضِيَـها المعنى كـهذِهِ الآيةِ، وكـقولِ الشاعر أنشدَهُ سيبويه:

## ما دامَ فيهن فَصِيلٌ حيًّا

ويُحتملُ أن يكونَ: ﴿كُفُواً ﴾ حالاً لما قُدِّمَ مِنْ كونِهِ وصفًا للنكرةِ كَمَا قالَ كثيرٌ لعزَّة:

## لميةَ موحِشًا طَلَلُ

قالَ سيبويه: وهذا نَقُلٌ في الكلام وبابُهُ الشِّعرُ.

فهذه السورة تتضمن انفرادة ووحدانيت ، وأنّه منقطع النظير، وأنّه أيما نُزّه عن أن يكون من أهذه الأجناس عن أن يكون من أجناس المخلوق ات، لأنّ أفراد كُلِّ جنس مِنْ هذه الأجناس متكافئة مماثلة ، فالذهب يكافيء الذهب، والإنسان يكافيء الإنسان ويزاوجه ، ولهذا قال تعالى: ﴿وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنٍ ﴾ [الداريات:١٤]، فما مِنْ مخلوق ولهذا قال تعالى: ﴿وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنٍ ﴾ [الداريات:١٤]، فما مِنْ مخلوق

إلا وله كفوّ، هو زوجُهُ، ونظيرُهُ، وعدلُهُ، ومثيلُهُ، فلوْ كانَ الحقُّ مِنْ جنسِ شيءٍ منْ هذهِ الأجناسِ لـكانَ له كـفوّ وعـدلٌ، وقـدْ عُلِمَ انتـفـاؤُهُ بالشـرعِ والعقلِ.

فهذه السورة هي نسب الرحمنِ وصفته، وهي الّتي أنزلَها اللّه في نفي ما أضاف إليه المبطلون من تمشيل، وتجسيم، وإثبات أصل وفرع، فدخل فيها ما يقولُه مَنْ يقولُ من المشركين، والصابئة، وأهل الكتاب، ومن دخل فيهم من منافقي هذه الأمة من تولد الملائكة أو العقول، أو النفوس، أو بعض الأنبياء، أو غير الأنبياء.

ودخلَ فيها ما يقولُه مَنْ يقولُ من المشركينَ وأهلِ الكتابِ من تولدهِ عن غيرِه كالذينَ قالُوا في المسيحِ: إنَّهُ اللَّهُ، والذينَ يقولونَ في الدَّجالِ: إنَّهُ اللَّهُ، والذينَ يقولونَ في الدَّجالِ: إنَّهُ اللَّهُ، والذين يقولون ذلك في عليٍّ وغيره.

ودخلَ ما يقولُه من يقولُ من المشركينَ وأهلِ الكتابِ من إثباتَ كفو له في شيءٍ من الأشياءِ، مثل من يجعلُ له بتشبيهِه، أو بِتَجْسيمِه، كفواً له أو يجعلُ لَهُ بعبادةِ غيرِه كُفواً، أو يجعلُ لَهُ بإضافة بعضِ خلقهِ إلى غيرِه كُفواً فلا كفو لهُ في شيء من صفاتِه، ولا في ربوبيتِه ولا في إلاهيته.

فتضمنت هذه السورةُ تنزيههُ، وتقديسُهُ، عَنِ الأصولِ والفروعِ، والنظراءِ، والأمثال.

وليسَ في المخلوقات شيءٌ ألا ولا بدَّ أنْ يُنسبَ إلى بعض هذه الأعيان والمعانِي، فالحيوانُ من الآدمي وغيره لا بدَّ أنْ يكونَ له إما والدُّ، وإمَّا مولودٌ، وإمَّا نظيرٌ هو كفؤُه، وكذلك الجنُّ، والملائكةُ، كما قالَ تعالى: ﴿وَمِن كُلّ



شَيِيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٩].

قالَ بعضُ السلف: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ فتعلمونَ أنَّ خالقَ الأزواجِ واحدٌ، قالَ تعالَى: ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ [الفجر: ٣] قالَ مجاهدٌ: كلُّ شيء خلقهُ اللَّهُ فهو شفعٌ قالَ تعالَى: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٤] الكفرُ والإيمانُ، والهدى والضلالة، والشقاوةُ والسعادةُ، والليلُ والنهارُ، والسماءُ والأرْضُ، والبرُّ والبحر، والشمسُ والقمرُ، والجنُّ والإنسُ، والوترُ اللَّهُ تباركَ وتعالَى.

وهو الذي ذكرهُ البخاريُّ في "صحيحه» فإنَّه يعتمدُ قولَ مجاهدٍ لأنَّه أصَحُّ التفسيرِ، قالَ الثوريُّ: إذا جاءكَ التفسيرُ عَنْ مُجاهدٍ فحسبُكَ به، واختارهُ الشيخُ مجدُ الدين بن تيميةً.

وحقيقةُ الكفؤ: هُوَ المُسَاوِي والمُقَاومُ؛ فلا كفو لَهُ تعالَى في ذاته، ولا في صِفَاته، ولا في صِفَاته، ولا في أسمائه، ولا في أفعاله، ولا في ربوبيته، ولا في إلاهيته، ولهذا كانَ الإيمانُ بالقدر نظامَ التوحيد، كَمَا قالَ ابنُ عَبَّاسٍ، لأنَّ القدرية جعلُوا له كُفُوًا في الخلق.

وأمَّا توحيدُ الإلَهيةِ فالشركُ فيه تارةٌ يوجبُ الكفرَ والخروجَ مِنَ الملةِ، والخلودَ في النارِ، ومنهُ مَا هُو أصغرُ كالحلفِ بغيرِ اللَّهِ والنذرِ لهُ، وخشيةِ غيرِ اللَّهِ والنذرِ لهُ، وخشيةِ غيرِ اللَّهِ ورجائِهِ والتوكلِ عليهِ والذلِّ لَهُ وقولِ القائلِ: ما شاءَ اللَّهُ وشئتَ.

ومنهُ ابتغاءُ الرزق مِنْ عندِ غيرِ اللَّه، وحَمْدُ غيرِهِ علَى ما أَعْطَى، والغنيةُ بذلكَ عَنْ حمدِهِ، ومنهُ العملُ لغيرِ اللَّهِ وهو الرياءُ، وهوَ أقسامٌ.

ولهذا حرَّم التَّشَبهَ بأفْعَالِهِ بالتصويرِ، وحرَّمَ التسمي بأسمَائِهِ المختصةِ به

كاللُّه والرحمن والرَّبِّ.

وإنما يجوزُ التسميةُ بِهِ مُضَافًا إلى غَيرِ مَنْ يعقلُ، وكذلك الجبَّارُ والمتكبرُ والمقهارُ ونحوُ ذلكَ كالخلاقِ والرزّاقِ والدائمِ، ومنه ملكُ الملوكِ، وقدْ جَعلَ ابنُ عقيلِ التسميةَ بهذا مكروهةً.

قال ابنُ عـقيل: كُلُّ مـا انفردَ بِهِ اللَّـهُ كَـ: «اللَّه» و«رحمان» و«خالق» لا يجوزُ التَّسمي بِهِ، وكلَّما وُجِدَ معنَاهُ في الآدَمِي فإنْ كانَ يوجدُ تكبرًا، كالملكِ العظيمِ والأعظمِ، وملكِ الملوكِ والجبارِ فمكروه، والصوابُ الجزمُ بتحريمِهِ.

فأمًّا مَا يتسمَّى بِهِ المخلوقونَ مِنْ أسمائِهِ كالسميعِ والبصيرِ والقديرِ والعليمِ والرحيم، فإنَّ الإضافة قاطعة الشركة، وكذلك الوصفية، فقولنا: زيدٌ سميعٌ بصيرٌ لا يُفيد لله صفة المخلوقِ وقولنا: اللَّهُ سميعٌ بصيرٌ يفيد صفته اللائقة بعد فانقطعت المشابهة بوجه من الوجوه، ولهذا قال تعالى: ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مرم:٢٥].

وفيه قولان: أحدُهُما: نَفْيُ التسميةِ.

والثاني: نَفْىُ المساواة وقدْ نَفَى سبحانه عن نفسه المثلية بقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى:١١]، ونفى عنه العدل والتسوية بقوله: ﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدُلُونَ ﴾ [الانعام:١]، وقوله: ﴿ قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ ﴿ ثَنَ تَاللّه إِن كُنّا لَفِي ضَلالٍ مِّبِينٍ ﴿ آلِهُ إِذْ نُسُوّيكُم بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٦ - ٩٨]، ونفَى عنه النّد مقوله: ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢]، وقوله: ﴿ أَتُنكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِاللّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ﴾ [نصلت: ٩].



وفي الحَديث: أيُّ الذَّنْبِ أعظمُ؟ قالَ: «أن تَجعل للَّه ندًا وَهُوَ خلقكَ»(١)، وقالَ للذي قالَ لهُ: ما شاءَ اللَّه وشئتَ: «أجعلتني للَّه ندًا؟»، وفي رواية: «أجعلتني للَّه عدلاً»(٢).

وقالَ كعبُ : السماواتُ السبعُ، والأرضونَ السبعُ، أُسِّسَتْ عَلَى هذه السورةِ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ .

ومعنى هذا \_ واللَّهُ أعلمُ \_ أنَّ السماوات، والأرضَ، إنما خلقتْ بالحق، والعدل، والتوحيد؛ كمَا قالَ: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لِاعْبِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لِاعْبِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا هُمَا إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾ [الدخان: ٣٨، ٣٩].

ومِنْ شعرِ أميةَ بنِ أبي الصلتِ:

وسبحان ربي خالق النور لم يكد ولم يك مُسولُ ودًا بذلك أَشْهَد وسبحان ربي خالق النور لم يكد وكيف يلا ذو العرش أم كيف يُولَد هو اللّه باريء الخلق والخلق كُلُهم إماء له طوعًا جميعًا وأعْبَد هو اللّه باريء الخلق والخلق كُلُهم مِن الخلق كفو قد يُضاهيه مخلد هو الصمد اللّه الذي لَم يكن لَه مِن الخلق كفو قد يُضاهيه مخلد وأنّى يكون الخلق كالخالق الذي يدوم ويبشقي والخليقة تنفد وليس بمخلوق على الدّهر جده ومن ذا على مسر الحوادث يَخلُد وتفني ولا يبْقي سوى القاهر الذي يُميت ويُحيي دائبًا ليس يَمْهَد

## آخرُه والحمدُ للَّه ربِّ العالمين (٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري (۲/ ۲۲ \_ ۱۳۷)، (۹/ ۹ \_ ۲۰٪)، (۲/ ۹ \_ ۱۸۲ \_ ۱۹۰)، ومسلم (۱/ ۱۳) من حدیث عبد اللّه بن مسعود فراشیه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد (١/ ٢١٤ ـ ٢٢٤ ـ ٢٨٣ ـ ٣٤٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٩٩٥).

<sup>(</sup>٣) «تفسير سورة الإخلاص».

## الفهارس

١ ـ فـهـرس الآيـات القرآنيـة ٢ ـ فهرس الموضوعات والفوائد



| المجلد/ الصفحة   | رقمها  | الآيـــة القرآنية                                           |
|------------------|--------|-------------------------------------------------------------|
|                  |        | • سورة الفاتحة •                                            |
| 740_7/-74/1      | ۲      | • الحمد للَّه رب العالمين                                   |
| ۱ / ۱۷ ۸۲        | ٤-٣    | • الرحمن الرحيم مالك يوم الدين                              |
| 174_40:74 / 1    | ٥      | • إياك نعبد وإياك نستعين                                    |
| ۷٥_٦٨_٦٧ / ۱     | ٦      | • اهدنا الصراط المستقيم                                     |
| V0_7A _ 7V / 1   | ٦.     | • صراط الذين أنعمت عليهم                                    |
| V7A_7V / 1       | ٧      | • غير المغضوب عليهم ولا الضالين                             |
|                  |        | <ul> <li>سورة البقرة</li> </ul>                             |
| 1 / 154, 7 / 273 | ۲ – ۱  | • الم . ذلك الكتاب لا ريب فيه                               |
| 411/1            | ٤ - ٣  | • هدى للمتقين . الذين يؤمنون بالغيب                         |
| YV# / Y          | ٥      | • أولئك على هدى من ربهم                                     |
| ۲۱۰/۱            | ٨      | • ومن الناس من يقول آمنا باللَّه وباليوم الآخر              |
| 94 / 1           | 19     | • أو كصيب من السماء                                         |
| ٦٧٧/٢            | **     | • فلا تجعلوا للَّه أنداداً وأنتم تعلمون                     |
| 1.1-144 / 1      | 7 £    | <ul> <li>فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار</li> </ul>   |
| 1.4/1            | Y 0    | <ul> <li>ولهم فيها أزواج مطهرة</li> </ul>                   |
| 1.1 / ٢          | ٧٨     | <ul> <li>كيف تكفرون باللّه وكنتم أمواتًا فأحياكم</li> </ul> |
| W17V1 / Y        | ٤٠     | • وأوفوا بعهدي أوف بعهدكم                                   |
| ٤٣٢ / ٢          | ٤٤     | • أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم                         |
| 104_0 / 4        | ٤٥     | • واستعينوا بالصبر والصلاة                                  |
| 411/1            | 174.57 | • واتقوا يومًا لا تجزي نفس عن نفس شيئًا                     |
| ٣٧٤ / ١          | ۸۰     | <ul> <li>وقالوا لن تمسنا النار إلا أيامًا معدودة</li> </ul> |
| 1.5/1            | ۸۱     | • بلی من کسب سیئة وأحاطت به خطیئته                          |

| المجلد/ الصفحة       | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                   |
|----------------------|---------|-----------------------------------------------------|
| 144 / 4              | ۸۳      | • وقولوا للناس حُسْنًا                              |
| Y1A_Y1V / 1          | ۸٥ - ٨٤ | • وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطور              |
| 74V / 4              | . ^7    | • فلا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينصرون                |
| ٥٧٤_١٠٥/١            | 9 £     | • قل إن كانت لكم الدار الآخرة عند اللَّه            |
| 1.0/1                | 90      | • ولن يتمنوه أبدًا بما قدمت أيديهم                  |
| 1.0/1                | 47      | • ولتجدنهم أحرص الناس على حياة                      |
| 110/1                | 97      | • من كان عدوًا لجبريل                               |
| / ۲ ، ۲۹۸ ، ۱۰٦ / ۱  | 1.4-1.4 | • ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم.                     |
| 189-188-188          |         |                                                     |
| 144 / 4              | 1.4     | • ولو أنهم آمنوا واتقوا لمثوبة من عند اللَّه خير    |
| 44 / 1               | ١٠٦     | • ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها             |
| 011/1                | 118     | • ومن أظلم ممن منع مساجد اللَّه أن يذكر فيها اسمه   |
| 171-119/1            | 110     | • وللَّه المشرق والمغرب فأينما تولوا فثم وجه اللَّه |
| 1.4/1                | 171     | • الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته             |
| 411/1                | 174     | • واتقوا يومًا لا تجزي نفس عن نفس شيئًا             |
| -111-1-9/1           | 140     | • واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى                      |
| 110_118              |         |                                                     |
| <b>vv</b> / <b>1</b> | 144     | • ووصى بها إبراهيم بنيه ويعقوب                      |
| 141/1                | 187     | • سيقول السفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم         |
| 788 / I              | 184     | • لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول              |
| _117_110/1           | 1 24    | • وما كان اللَّه ليضيع إيمانكم                      |
| 177_177              |         |                                                     |



| المجلد/ الصفحة          | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                  |
|-------------------------|---------|----------------------------------------------------|
| 144 / 1-                | 184     | • إن اللَّه بالناس ِلرءوف رحيم                     |
| _17119/1                | 1 £ £   | • قد نرى تقلب وجهك في السماء فلنولينك قبلة         |
| 170                     |         |                                                    |
| / 4 6 1 7 9 - 1 7 1 / 1 | 107     | • فاذكروني اذكركم واشكروا لي ولا تكفرون            |
| W1 TV1                  |         |                                                    |
| 107 / 7                 | 104     | • يا أيها الذين آمنوا استعينوا بالصبر والصلاة      |
| 141 / 1                 | 107:108 | • وبشر الصابرين الذين إذا أصابتهم مصيبة            |
| ٤٣ / ١                  | ١٥٨     | • إن الصفا والمروة من شعائر اللَّه                 |
| ٥٩٨ / ١                 | 109     | • ويلعنهم اللاعنون                                 |
| . ** / 1                | ١٦٣     | • وإلهكم إله واحد                                  |
| 144 / 1                 | 178     | <ul> <li>إن في خلق السماوات والأرض</li> </ul>      |
| 187 / 7                 | ۱۷۱     | • صم بكم عمي فهم لا يعقلون                         |
| _178_177 / 1            | 177     | • ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب      |
| 777 - 177 - 170         |         |                                                    |
| £44 / 1                 | ۱۷۸     | • يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم القصاص             |
| 1 / 507_11              | ۱۸۳     | • كتب عليكم الصيام                                 |
| ٥٣٢ / ١                 | ۱۸٥     | <ul> <li>شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن</li> </ul> |
| _ 177_ 170 / 1          | ۱۸٥     | • ولتكلموا العدة ولتكبروا اللَّه على ما هداكم      |
| 144                     |         |                                                    |
| 144-146/1               | 177     | • وإذا سألك عبادي عني فإني قريب                    |
| 79 / Y                  |         |                                                    |
| ٤٩١/١                   | ۱۸۷     | • أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم             |

| المجلد/ الصفحة | رقمها     | الآيـــة القرآنية                                          |
|----------------|-----------|------------------------------------------------------------|
| 187 / 1        | ۱۸۷       | <ul> <li>فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب اللّه لكم</li> </ul> |
| _187_47/1      | ١٨٧       | • تلك حدود اللَّه فلا تقربوها                              |
| ٤٨١ / ٢ ، ١٤٤  |           |                                                            |
| ۰۳۱/۱          | 1/4       | <ul> <li>يسألونك عن الأهلة قل هي مواقيت للناس</li> </ul>   |
| 127_120/1      | 190       | • وأنفقوا في سبيل اللَّه ولا تلقوا بأيديكم إلى             |
| ٦١٨ / ١        | 190       | • وأحسنوا إن الله يحب المحسنين                             |
| _15/_157/1     | 194       | • الحج أشهر معلومات                                        |
| 077/7,047      |           |                                                            |
| £ 4 7 / 1 %    | 194       | • فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج                        |
| ٥٦٦ / ٢        | 199_194   | • فإذا أفضتم من عرفات فاذكروا اللَّه                       |
| 1-9/4          | 194       | • واذكروه كما هداكم                                        |
| 789 / 7        | 199       | • ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس واستغفروا                    |
| 189/1          | 199       | • واستغفروا اللَّه                                         |
| 171-17137/171  | 7 - 1 - 7 | • فإذا قضيتم مناسككم فاذكروا اللَّه                        |
| 171/1          | 7.1       | • ربنا آتنا في الدنيا حسنة                                 |
| 101-104/1      | 7.4       | • واذكروا اللَّه في أيام معلومات                           |
| -101-107/1     | ۲۰۳       | • فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه                           |
| . 109          |           |                                                            |
| 0V £ / Y       | ۲۱۰       | • هل ينظرون إلا أن يأتيهم اللَّه في ظلل                    |
| ٤٢٠ / ١        | 714       | • فهدى اللَّه الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق          |
| _٣٥٦_١٣٧ / ١   | 717       | • كتب عليكم القتال وهو كره لكم                             |
| 714            |           |                                                            |

| المجلد/ الصفحة   | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                       |
|------------------|---------|---------------------------------------------------------|
| (077_207 / 1     | * * 1 V | • يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال              |
| ٥٢٣              |         | ·                                                       |
| ٤٥٢ / ١          | 719     | • يسألونك عن الخمر والميسر                              |
| ٤٥٢ / ١          | **•     | • ويسألونك عن اليتامي                                   |
| ٤٣١ / ١          | 771     | • ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمنَّ                        |
| 17.11171         | 777     | • ويسألونك عن المحيض قل هو أذى                          |
| 444 / I          | 777     | • ولا تقربوهن حتى يطهرن                                 |
| 17. / ۲ (0.4 / 1 | ***     | • إن اللَّه يحب التوابين                                |
| 177 / 1          | 770     | • لا يؤاخذكم اللَّه باللغو في أيمانكم                   |
| 174-177/1        | 444     | • ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق اللَّه في أرحامهن         |
| 144 / 1          | 447     | • وبعولتهن أحق بردهن في ذلك إن أرادوا إصلاحًا           |
| _188_A1/1        | . 779   | • تلك حدود اللَّه فلا تعتدوها                           |
| ٤٧٩ ، ٤٧١        |         |                                                         |
| AT / 1           | 75.     | • وتلك حدود اللَّه يبينها لقوم يعلمون                   |
| 144/1            | 741     | • فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف                      |
| ۱۸۰ / ۱          | 744     | • لا تضار والدة بولدها ولا مولود له بولده               |
| _ 1/1 _ 1/1 / 1  | 747     | • حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى                     |
| W-V_19 / Y . 1AW |         |                                                         |
| _107_100/1       | 749     | • فإن خفتم فرجالاً أو ركبانًا فإذا أمنتم فاذكروا اللَّه |
| 1/4              | * *     |                                                         |
| 191 / 1          | 701     | • ولولا دفع اللَّه الناس بعضهم ببعض                     |
| ٤٧٠ / ١          | 701     | • والكافرون هم الظالمون                                 |

| المجلد/ الصفحة     | رقمها       | الآيـــة القرآنية                                         |
|--------------------|-------------|-----------------------------------------------------------|
| 71-44 /1           | 700         | • اللَّه لا إله إلا هو الحي القيوم                        |
| YY 1 / 1           | 707         | <ul> <li>قد تبين الرشد من الغي</li> </ul>                 |
| YV+ / Y . EA7 / 1  | Y 0 V       | • اللَّه ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات                |
| 197_191/1          | ۲٦٠         | • وإذ قـال إبراهيم رب أرني كيف تحـيي الموتي               |
| 14 / 4 . 4 1 8 / 1 | 478         | • يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن             |
| Y18 / 1            |             | • أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب                |
| £7119/Y            | 779         | • يؤت الحكمة من يشاء                                      |
| _198_197 / 1       |             |                                                           |
| 190                | <b>YV 1</b> | • إن تبدوا الصدقات فنعمًّا هي                             |
| 198 / 1            | 777         | <ul> <li>ليس عليك هداهم ولكن الله يهدي من يشاء</li> </ul> |
| 194 / ٢            | 774         | • للفقراء الذين أحصروا في سبيل اللَّه                     |
| -190-198/1         | 377:677     | • الذين ينفقون أموالهم بالليل سرًا وعلانية                |
| 197                |             | '                                                         |
| 197/1              | 440         | • الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا                        |
| 194 / 1            | 770         | • وأحل اللَّه البيع وحرَّم الرِّبا                        |
| 771/1              | 441         | • واتقوا يومًا ترجعون فيه إلى اللَّه                      |
| ٤٧٢ / ١            | 777         | <ul> <li>ولا يضاركاتب ولا شهيد</li> </ul>                 |
| 49-409 / 1         | 3.47: 7.47  | • للَّه ما في السماوات وما في الأرض                       |
| 199/1              | 7.4.7       | • ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به                       |
|                    |             | <ul> <li>سورة آل عمران</li> </ul>                         |
| ** / 1             | . 4         | • اللَّه لا إله إلا هو الحي القيوم                        |
| 0VA_101 / Y        | <b>V</b>    | <ul> <li>آمنا به کل من عند ربنا</li> </ul>                |

| المجلد/ الصفحة            | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                            |
|---------------------------|---------|--------------------------------------------------------------|
| 444 / A                   | 1 8     | • زين للناس حب الشهوات من النساء                             |
| 789 / 7 . 189 / 1         | 1٧      | • والمستغفرين بالأسحار                                       |
| Y VV / 1                  | ١٩      | <ul> <li>إن الدين عند اللّه الإسلام</li> </ul>               |
| 44. / 4                   |         |                                                              |
| 41. /1                    | 47      | • ويحذركم اللَّه نفسه                                        |
| ٤٦ / ٢                    | ۳٠      | • يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً                       |
| _ ۲ · · _ ۱ ∨ 7 _ ۳ ∨ / ۱ | ۳۱      | • قل إن كنتم تحبون اللَّه فاتبعوني يحببكم اللَّه             |
| _ 547 _ 540 _ 7 . 1       |         | ·                                                            |
| _00/7,00009V              |         |                                                              |
| 717_707_007_707           |         |                                                              |
| 7.0_7.8/1                 | ۳۷ : ۳٥ | • وإذ قالت امرأت عمران رب إني نذرت لك                        |
| ٤٦٠/١                     | ٦٤      | • قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء                      |
| ٤٣٠ / ٢                   | ٠ ٦٨    | • إن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه                        |
| 1 / 777                   | ۸۰:۷۹   | <ul> <li>ما كان لبشر أن يؤتيه اللّه الكتاب والحكم</li> </ul> |
| Y9V / Y                   | ۸۳      | • وله أسلم من في السماوات والأرض طوعًا                       |
| Y9. / Y (VV / )           | ٨٥      | <ul> <li>ومن يبتغ غير الإسلام دينًا فلن يقبل منه</li> </ul>  |
| 1 / 757, 7 / 137          | 1.4     | ● اتقوا اللَّه حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون           |
| ٤٨٦ /١                    | 1.4     | • وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها                   |
| ٤٨٨ / ٢                   | 1.7     | • يوم تبيض وجوه وتسود وجوه                                   |
| T.0 / Y                   | ۱۰۸     | <ul> <li>وما اللّه يريد ظلمًا للعالمين</li> </ul>            |
| ١ / ٢٠٦_٢٣٤               | 11.     | • كنتم خير أمة أخرجت للناس                                   |
| 177 / 1                   | 111     | • لن يضروكم إلا أذى<br>                                      |

| المجلد/ الصفحة        | رقمها   | الآيــة القرآنية                                          |
|-----------------------|---------|-----------------------------------------------------------|
| ٦٨٣ / ١               | 119     | • ها أنتم أولاء تحبونهم ولا يحبونكم                       |
| 717_441 / 7           | 174     | • ولقد نصركم اللَّه ببدر وأنتم أذلة                       |
| 017 / 7,471 / 1       | 141     | • واتقوا النار التي أعدت للكافرين                         |
| / ۲ ، 07 ٤ _ 07 • / ١ | 147:144 | • وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة                          |
| Y•A_Y•V_1A•           |         | '                                                         |
| _Y·V_\0. /\           | 140     | • والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم                  |
| -712-376-317-         |         |                                                           |
| V19_07V_70+           |         |                                                           |
| _ 7 1 7 - 7 - 7 / 1   | 140     | • ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون                       |
| 771                   |         | , - ,                                                     |
| ٤١٦ / ٢               | 147     | ● أولئك جزاؤهم مغفرة من ربهم                              |
| 117/4                 | 1 £ £   | • وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل                  |
| 18 / 4                | ١٤٨     | • فأتاهم اللَّه ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة              |
| Y                     | 109     | • فيما رحمة من اللَّه لنت لهم                             |
| ٤٩١/                  |         |                                                           |
| ۲۱۸./۱                | 174-174 | • أفمن اتبع رضوان اللَّه كمن باء بسخط                     |
| 1 / 777, 7 / 773      | ١٦٤     | • لقد مَنَّ اللَّه على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً        |
| YVY_YV\ / Y           | 174     | • الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم               |
| ٥١٤ / ١               | ۱۸۰     | • ولا يحسبن الذين يبخلون بما أتاهم اللَّه                 |
| Y7A_Y7V / 1           | ۱۸۰     | <ul> <li>کل نفس ذائقة الموت</li> </ul>                    |
| 11/1                  | ۱۸۷     | • لتبيننَّه للناس ولا تكتمونه                             |
| _                     | ۱۸۸     | <ul> <li>لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ويحبون</li> </ul> |
| 079                   |         |                                                           |



| المجلد/ الصفحة   | رقمها | الآيـــة القرآنية                            |
|------------------|-------|----------------------------------------------|
| ٤٧١ / ١          | 19.   | • إن في خلق السماوات والأرض                  |
| ۱/ ۹۸، ۲/ ۲۲۲    | 194   | • ربنا إننا سمعنا مناديًا ينادي للإيمان      |
| ονέ / 1          | 194   | • ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفِّر عنَّا سيئاتنا |
| ٥٩٤ / ٢          | ۲     | • يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا |
|                  |       | • سورة النساء •                              |
| 1-7/7            | ٣     | • فانكحوا ما طاب لكم من النساء               |
| YV9 / 1          | ۳.    | • فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة                 |
| 1.7/4            | ٣     | • أو ما ملكت أيمانكم                         |
| ۳۸۰ / ۱          | ٧     | • للرجال نصيب مما ترك الوالدان               |
| ۲۸۰ / ۱          | ٩     | • وليخش الذين لو تركوا من خلفهم ذرية         |
| ٥٠٤ / ٢          | ١٠    | • إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلمًا        |
| _ ۲۸۷ :۲۸۰ / ۱   | 17:11 | • يوصيكم اللَّه في أولادكم                   |
| 797              |       |                                              |
| ۲۸۰ / ۱          | 14    | • ولكم نصف ما ترك أزواجكم إن لم يكن          |
| ۳۸۰ / ۱          | 11    | • فريضة من اللَّه                            |
| 190/1            | ١٢    | • من بعد وصية يُوصى بها أو دَيْن             |
| / / ۱۸_ ۲۶۲، ۲ / | 18:14 | • تلك حدود اللَّه ومن يطع اللَّه ورسوله      |
| ٤٧٩              |       |                                              |
| _                | 17    | • إنما التوبة على اللَّه للذين يعملون السوء  |
| 171 / 7 . 078    |       |                                              |
| W.1_Y9V / 1      | ۱۸    | • وليست التوبة للذين يعملون السيئات          |
|                  |       | <u> </u>                                     |

| المجلد/ الصفحة      | رقمها | الآيـــة القرآنية                                         |
|---------------------|-------|-----------------------------------------------------------|
| ٤١٠/٢               | ۲٠    | <ul> <li>وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج</li> </ul>        |
| ۳٥٦ /·۱             | 7 £   | • كتاب اللَّه عليكم                                       |
| <b>Y</b> 7V / 1     | ٣٠_٢٩ | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم</li> </ul> |
| Y7V / 1             | 44    | • ولا تقتلوا أنفسكم                                       |
| ۱ / ۲۲۲، ۲۲۲،       | ٣١    | • إن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفِّر عنكم               |
| ۸۲۳، ۲۲۹، ۳۳۰       |       | ·<br>·                                                    |
| V1 / 1              | 44    | • واسألوا اللَّه من فضله                                  |
| *** / 1             | 44    | • ولا تتمنوا ما فضل اللَّه بعضكم على بعض                  |
| Y98 / 1             | ٣٣    | • ولكل جعلنا موالي مما ترك الوالدان                       |
| Y0Y_00 /Y           | 47    | • ولا تشركوا به شيئًا                                     |
| *** / 1             | ٣٦    | • واعبدوا اللَّه ولا تشركوا به شيئًا                      |
| ٤٧٥ / ١             | ٤٠    | • وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجراً                  |
| ٣٠٥/٢               | ٤٠    | <ul> <li>إن اللَّه لا يظلم مثقال ذرة</li> </ul>           |
| 770 / 7 , 7 . 7 . 7 | ٤١    | <ul> <li>فكيف إذا جئنا من كل أُمَّة بشهيد.</li> </ul>     |
| ۱ / ۲۳۷، ۲۳۸، ۱۹۵   | ٤٣    | • يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكاري        |
| **7 / 1             | ٤٣    | • وإن كنتم مرضى                                           |
| ٤١٦ /١              | ٤٣    | • ولا جنبًا إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا                    |
| ۱ / ۱۵ / ۲۱۵ / ۲۲۵  | ٤٨    | • ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء                               |
| ٤١٦ / ٢ ،٥٦٦ ،٥٦٥   | ·     |                                                           |
| WE1 / 1             | ٥٦    | • إن الذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم ناراً                 |
| WE1 / 1             | ٥٦    | • كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها                   |
| WEW_WEY / 1         | ٥٩    | • يا أيها الذين آمنوا أطيعوا اللَّه وأطيعوا الرسول        |

| المجلد/ الصفحة    | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                                  |
|-------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------|
| ٥٠٢ / ١           | 9             | • فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك                                    |
| - 184 / 4         | ٦٨_٦٦         | • ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيرًا لهم                       |
| ٤٨٥ _ ٤٨٤ / ٢     | ٧١            | • يا أيها الذين آمنوا خذوا حذركم                                   |
| ۳۱۰/۱             | VA_VY         | • قل متاع الدنيا قليل                                              |
| ٤١١ / ٢           | ۸۰            | • من يطع الرسول فقد أطاع اللَّه                                    |
| ٥٨٣ / ٢           | ۸۲            | • ولْو كان من عند غير اللَّه لوجدوا فيه اختلافًا                   |
| ٧٠ ، ٢٩ / ١       | 90            | <ul> <li>لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر</li> </ul>   |
| <b>757 / 1</b>    | 97_90         | <ul> <li>لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر</li> </ul>   |
| ١ / ١٤٤٢، ١٥٤٣،   | 1 - 7 _ 1 - 1 | • وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح                              |
| 737, P37, 307     |               |                                                                    |
| 177 / 1           | 1.4           | • إن كان بكم أذى من مطر                                            |
| ٦١٨ / ١           | 1.4           | • إن الصلاة كانت على المؤمنين كتابًا موقوتًا                       |
| ١ / ١٦٢، ٢٥٣، ٧٥٣ | 1.4           | <ul> <li>فإذا قضيتم الصلاة فاذكروا اللّه قيامًا وقعودًا</li> </ul> |
| ۸/۱               | 1.0           | • إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق                                     |
| ٧٠٣،١٤١/١         | ١٠٨           | • يستخفون من الناس ولا يستخفون من اللَّه                           |
| ٦٩ / ٢            | ١٠٨           | • ولا يستخفون من اللَّه وهو معهم                                   |
| ٦٨٣ / ١           | 1.9           | • ها أنتم هؤلاء جادلتم عنهم في الحياة الدنيا                       |
| 1 / .01, 050      | 11.           | • ومن يعمل سوءًا أو يظلم نفسه                                      |
| 197/1             | 114           | • وأنزل اللَّه عليك الكتاب والحكمة وعلَّمك                         |
| TOA/1             | 118           | ● لا خير في كثير من نجواهم                                         |
| 404/1             | 174           | • ليس بأمانيكم ولا أماني أهل الكتاب                                |
| W7· /1            | 171           | • وللَّه ما في السماوات وما في الأرض                               |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                         |
|----------------|-------|-------------------------------------------|
| ۱۳۵/۲          | 187   | • وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى       |
| ۱/۸۶۳، ۲۳۹     | 120   | • إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار   |
| <b>*</b> Vo/1  | ١٤٨   | • لا يحب اللَّه الجهر بالسوء من القول     |
| ۱۱۶،۱۰۹،۱۰۸/۲  | 171   | • إنما اللَّه إله واحد                    |
| ٤٥١/٢          | 171   | • ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيرًا لكم       |
| ۱/ ۳۲، ۱۳۷۰    |       | <b>'</b>                                  |
| ۲۷۳، ۸۷۳، ۲۷۳  | 171   | • يستفتونك قل اللَّه يفتيكم في الكلالة    |
| Y91 /1         | ۱۷٦   | • فإن كانتا اثنتين فلهما الثلثان مما ترك  |
| ۱/ ۹۰ ، ۳۵٤ ،  | 171   | • يَبِينَ اللَّه لكم أن تضلوا             |
| 710            |       | '                                         |
|                |       | • سورة المائدة •                          |
| ۲۸۲ ،۳۸۱/۱     | ۲     | • وتعانوا على البر والتقوى                |
| 0YY /1 .       | ۲     | • لا تُحلوا شعائر اللَّه ولا الشهر الحرام |
| ۱/ ۳۸۳، ۱۸۳،   | ٣     | • اليوم أكملت لكم دينكم                   |
| 7A7, PA7, 017, |       |                                           |
| 750            | ·     |                                           |
| <b>**</b> */1  | ٦     | • وإن كنتم جنبًا فاطهروا                  |
| ۳۸0 /۱         | ٦     | • ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم     |
| ١/١٤٣٣_٥٣٠،    | ٦,    | • يا أيها الذين آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة |
| VPT, PPT, ••3, |       | ·                                         |
| 1.37 2.37.37   |       |                                           |
| . ٤١٣ . ٤٠٤    |       |                                           |

| المجلد/ الصفحة | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                |
|----------------|---------|--------------------------------------------------|
| 104 /4 (817    |         |                                                  |
| 179/1          | ٦       | • وإن كنتم جنبًا فاطهروا                         |
| ٤١٩/١          | 14      | • يحرفون الكلم عن مواضعه                         |
| ٤١٩،٤١٨/١      | ۱۳      | • فبما نقضهم ميثاقهم لعناهم                      |
| Vo/1           | 17_10   | • قد جاءكم من اللَّه نور وكتاب مبين              |
| ٤٢١/١          | 10      | • يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا                  |
| ٥٣٦/١          | ١٥      | • قد جاءكم من اللَّه نور                         |
| 711/4          | 7 £     | • فاذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهُنا قاعدون        |
| 79 /7 (£74/)   | **      | • إنما يتقبل اللَّه من المتقين                   |
| ٤٢٥/١          | 44      | • من قتل نفسًا بغير نفس أو فساد                  |
| ٤١٥/٢          | WE_ WW  | • ذلك لهم خزي في الدنيا                          |
| ٤١٣/١          | ٣٨      | • والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما               |
| £44 (£41/1)    | ٤١      | • يا أيها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون في       |
| ٤٣٢/١          | ٤٢      | • فإن جاءوك فاحكم بينهم أو أعْرضُ عنهم           |
| ٤٢٢/١          | ٤٤      | • ومن لم يحكم بما أنزل اللَّه                    |
| ٥٣٥/١          | ٤٤      | • إنا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور               |
| ٤٣١/١          | ٤٤      | • ومن لم يحكم بما أنزل اللَّه                    |
| ٤٢٦،٤٢٥/١      | ٤٤      | • ومن لم يحكم بما أنزل اللَّه فأولئك هم الكافرون |
| 1 / 1 73 , 773 | ٤٥      | • وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس              |
| ٤٣٤/١          | ٤٨      | • لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجًا                   |
| ٤٣١/١          | ٤٩ : ٤٤ | • إنا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور               |
| ۳۸۰/۲          | ٥٤      | • أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين            |

| المجلد/ الصفحة | رقمها        | الآيـــة القرآنية                                            |
|----------------|--------------|--------------------------------------------------------------|
| ٤٣٥/١          | ٥٤           | • يا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه                   |
| ١/ ٣٩٤، ١٤٤٠   | ٥٤           | • يا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه                   |
| ٤٤١            |              |                                                              |
| Y17/Y          | ٥٤           | • نسوف يأتي اللَّه بقوم يحبهم ويحبونه                        |
| YV £ /Y        | 00           | • الذين يقيمون الصلاة                                        |
| 111111111      | ٥٨           | • وإذا ناديتم إلى الصلاة اتخذوها هزواً ولعبًا                |
| 11./٢          | ٦٨           | • قل يا أهل الكتاب لستم على شيء                              |
| 117/4          | <b>V o</b> . | • ما المسيح ابن مريم إلا رسول                                |
| 1.4/1          | ۸۸ _ ۸۷      | • يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل                 |
| ٣٠٨/٢          | ۸۹           | • ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم واحفظوا أيمانكم                |
| 120/1          | 91_9.        | • إنما الخمر والميسروالأنصاب والأزلام رجس                    |
| V·Y            | 9 £          | • ليعلم من يخافه بالغيب                                      |
| 41./1          | 47           | • اتقوا اللَّه الذي إليه تحشرون                              |
| (\$\$A(\$\$Y/1 | 1.1          | • يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء                     |
| 201,200,229    |              |                                                              |
| ٤٦٢،٤٦١/١      | 1.0          | • يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسُكُمْ      |
| ٤١٠،٤٠٩/١      | 1.4:1.7      | • يا أيها الذين آمنوا شهادة بينكم                            |
| VV / 1         | 111          | • قالوا آمنا واشهد بأننا مسلمون                              |
| 770/7          | 114          | • إن تعذبهم فإنهم عبادك                                      |
|                |              | • سورة الأنعام •                                             |
| 117/4          | ١٩           | <ul> <li>وأوحي إلي هذا القران لأنذركم به</li> </ul>          |
| 191,190/4      | ٥٢           | <ul> <li>ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي</li> </ul> |

| المجلد/ الصفحة        | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                         |
|-----------------------|---------|-----------------------------------------------------------|
| 14.6141/4             | ۴٥      | • وكذلك فتنا بعضهم ببعض                                   |
| 191/4                 | ٥٤      | • وإذا جَاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام                |
| 171/7                 | ٥٤      | • أنه من عمل منكم سوءًا بجهالة                            |
| ٤٦٦،٤٦٥/١             | 09      | • وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو                      |
| £7V/1                 | 09      | • ما تسقط من ورقة إلا يعلمها                              |
| ٧٨/١                  | ٧١      | <ul> <li>كالذي استهوته الشياطين في الأرض حيران</li> </ul> |
| ٤٧١،٤٧٠/١             | ۸۲      | • الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم                     |
| 400/4                 | 94      | • لو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت                       |
| 779/Y                 | 1.1     | • أنى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة                        |
| 17/7                  | ۱۰۸     | <ul> <li>كذلك زينا لكل أُمَّة عملهم</li> </ul>            |
| Y11/1                 | 11.     | • ونقلِّبُ أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به              |
| 710/1                 | 119     | • وما لكم ألا تأكلوا مما ذكر اسم اللَّه عليه              |
| 719/1                 | 14.     | • وذروا ظاهر الإثم وباطنه                                 |
| ١/ ٨٦٣، ٢/ ٤٣٥        | ١٣٢     | • لكل درجات مما عملوا                                     |
| 144/4                 | 147     | • وكذلك زَين لكثير من المشركين قتلَ أولادهم               |
| ٤٠٤/٢                 | 101     | • قل تعالوا أتلوا ما حرَّم ربُّكم عليكم                   |
| ٤٧٤،٤٧٣/١             | 104-101 | • قل تعالوا أتل ما حرَّم ربُّكم عليكم                     |
| ۱/ ۳۳، ۲۰، ۲۷         | 104     | • وأن هذا صراطي مستقيمًا فاتبعوه                          |
| 91/1                  | 107     | ● صدف                                                     |
| 0V £ /Y               | ١٥٨     | • هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة                        |
| . ٤٧٤ . ٤٢١ . ٤٢٠ / ١ | ١٦٠     | • من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها                          |
| ٤٧٥                   |         |                                                           |

| المجلد/ الصفحة      | رقمها          | الآيـــة القرآنية                                          |
|---------------------|----------------|------------------------------------------------------------|
|                     |                | <ul> <li>سورة الأعراف</li> </ul>                           |
| ٧٨/١                | ١٦             | • قال فبما أغويتني لاَقعدن لهم صراطك                       |
| 144/4               | ٧٠             | • ما نهاكما ربُّكما عن هذه الشجرة إلا                      |
| ٤٧٧/١               | **             | <ul> <li>یا بنی آدم لا یفتننکم الشیطان</li> </ul>          |
| ٤٧٧/١               | 47             | • وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا                |
| 1 · · / 1           | ۲۸             | • كلما دخلت أُمَّة لعنت أُخْتها حتى إذا ادَّاركُوا         |
| ٤٨٠ _ ٤٧٨ _ ٤٧٧ / ١ | 47_41          | • یا بنی آدم خذوا زینتکم عند کل مسجد                       |
| ٤٨١_                |                |                                                            |
| 729/1               | ۳۸_ <b>۳</b> ۷ | • فمن أظلم ممن افترى على اللَّه كذبًا أو كذَّب             |
| ٦٨٣/١               | <b>٣</b> ٨     | • ربنا هؤلاء أضلونا فآتهم عذابًا ضعفًا من النار            |
| ۲٦٣/١               | ٤٠             | • إن الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها                    |
| 0 EV /Y             | ٤٠             | • لا تفتح لهم أبواب السماء                                 |
| ۳۷٤/۲،٤٨١/١         | ٤١             | • لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غواش                          |
| ٤٨٣/١               | ٤٤ - ٥٠        | • ونادى أصحاب الجنة أصحابَ النارِ                          |
| ٣٤٤/٢               | . 0 +          | • أن أفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكُم اللَّه            |
| Y7 /Y               | 00             | • ادعوا ربكم تضرعًا وخفية                                  |
| 747 /Y              | ٥٦             | • وادعوه خوفًا وطمعًا إن رحمت اللَّه قريب                  |
| ٤١٣/١               | ٥٨             | • والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربِّه                       |
| 1.9/4               | ٥٩             | • ما لكم من إله غيره                                       |
| 141/1               | <b>۸</b> ۲     | • إنهم أناس يتطهرون                                        |
| ٤٨٦/١               | ۸٩             | • قد افترينا على اللَّه كذبًّا إن عدنا                     |
| 010/4               | 4٧             | <ul> <li>أفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياتًا</li> </ul> |

| المجلد/ الصفحة     | رقمها    | الآيـــة القرآنية                                     |
|--------------------|----------|-------------------------------------------------------|
| ٥٦٣ /٢ ، ٤٨٦ /١    | 157      | • وواعدنا موسى ثلاثين ليلة وأتممناها بعشر             |
| <b>*</b> 17/1      | ١٥٦      | <ul> <li>ورحمتي وسعت كل شيء</li> </ul>                |
| ۰ ۵۳٦/۱            | 107      | • الذين يتبعون الرسول النبي الأميِّ                   |
| ٤٦١/١              | ١٦٤      | • لم تعظون قومًا اللَّه مهلكهم أو معذبهم              |
| 79//               | ۱٦٨      | • وبلوناهم بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون             |
| Y77/1              | 177      | • ألست بربكم قالوا بلى شهدنا                          |
| ۸۸/۱               | 177:170  | <ul> <li>واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا</li> </ul> |
| 187_91/7           | 179      | • ولقد ذرأنا لجهنم كثيرًا من الجن والإنس              |
| ۱/ ۲۰ه             | 7.1      | • إن الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان             |
| 147/1              | ۲٠٤      | • وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا                 |
|                    | <b>:</b> | <ul> <li>سورة الأنفال</li> </ul>                      |
| WVA_111.A/Y        | ۲        | • إنما المؤمنون الذين إذا ذكر اللَّه وجلت قلوبهم      |
| ٣٨٦/١              | ۲        | • وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانًا                |
| 118/4              | £:Y      | • إنما المؤمنون الذين إذا ذكر اللَّه وجلت قلوبُهم     |
| 711/Y y            | 1+:9     | • إذ تستغيثون ربَّكم فاستجاب لكم                      |
| 74./1              | ۱۲       | • سألقي في قلوب الذين كفروا الرعب                     |
| 717/7              | 1٧       | <ul> <li>فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم</li> </ul>       |
| 74/1               | 7 £      | • استجيبوا للَّه وللرسول إذا دعاكم                    |
| T1 1 / 1 . EAV / 1 | 7 £      | • أن اللَّه يحول بين المرء وقلبِهِ                    |
| WYV/1              | 44       | • إن تتقوا اللَّه يجعل لكم فرقانًا                    |
| ٦٥٠/٢              | 44       | • وما كان اللَّه معذبهم وهم يستغفرون                  |
| £91/1              | ٣٤       | • وما كان أولياءه إن أولياءه إلا المتقون<br>ر         |

| المجلد/ الصفحة        | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                      |
|-----------------------|---------------|--------------------------------------------------------|
| £AA_£AV/1             | ٣٥            | • وما كان صلاتهم عند البيت إلا مُكَاءً وتصدية          |
| ۲۰۷/۱                 | 44            | • وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين للَّه          |
| 447 _ 44 \ _ 47 \ / Y | ٤١            | • علموا أنما غنمتم من شيء فأن للَّه خُمُسَهُ           |
| 7/4/2                 | ٤٨            | • وإذ زين له مالشيطان أعمالهم                          |
| £ÁV /Y                | . ••          | • وذقوا عذاب الحريق                                    |
| ٤٨/٢                  | ٣.            | • وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة                         |
| Y94/1                 | ٧٥            | • وأولوا الأرحام بعض أولى ببعض                         |
|                       |               | • سورة التوبة •                                        |
| ۰۲۰/۱                 | ٣             | • وأذان من اللَّه ورسوله إلى الناس يوم الحج            |
| ۲۲٥/۲                 | · •           | • وإن أحد من المشركين استجارك فأجِرُهُ                 |
| YT £ /Y               | 11            | <ul> <li>فإن تابوا وأقاموا الصلاة</li> </ul>           |
| 191-19-/1             | 14-14         | • ما كان للمشركين أن يعمروا مساجد اللَّه               |
| ٥٦٦ _ ٤٩٠ /١          | ١٨            | • إنما يعمر مساجد اللَّه من آمن باللَّه                |
| 190_191/1             | 7.19          | • أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام              |
| _                     | 7 £           | <ul> <li>قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم</li> </ul> |
| 700_717 /7 (299       |               |                                                        |
| ٤٣٥/١                 | 7 £           | • أحب إليكم من اللَّه ورسوله                           |
| 01-20-1-191/1         | 47            | • يا أيها الذين آمنوا إنما المشركون نجس                |
| 017_                  |               |                                                        |
| ٤٣١/١                 | ٣١            | • سبحانه عما يشركون                                    |
| 740/4                 | <b>**:*</b> * | • يريدون أن يطفئوا نور َ اللَّه بأفواههم               |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                     |
|----------------|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| 014/1          | ٣٥:٣٤ | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا إن كثيرًا من الأحبار والرهبان</li> </ul> |
| 011-017-010/1  | 44    | • إن عدة الشهور عند اللَّه اثنا عشر شهرًا                             |
| 077_071_       |       |                                                                       |
| 1/010_710_170  | ٣٦    | <ul> <li>فلا تظلموا فيهن أنفسكم</li> </ul>                            |
| 011-11-1       | **    | • إنما النسيء زيادة في الكفر                                          |
| YYV/Y          | ٣٨ -  | • أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة                                     |
| 181/1          | ٤٠    | • إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن اللَّه معنا                               |
| ٥٣٨/٢          | ٤٩    | • وإن جهنم لمحيطة بالكافرين                                           |
| 040/1          | ٥١    | • قل لن يصيبنا إلا ما كتب اللَّه لنا                                  |
| 190/1          | ٦٠    | • إنما الصدقات للفقراء والمساكين                                      |
| 7/5/7          | 77    | • المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض                                   |
| 712/7          | ٧١    | • والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض                                |
| 001/7          | ٧٢    | <ul> <li>ومساكن طيبة في جنات عدن</li> </ul>                           |
| £40/1 a.       | ٧٣    | <ul> <li>يا أيها النبي جاهد الكفار والمنافقين</li> </ul>              |
| £VY /Y         | VV:V0 | • ومنهم من عاهد اللَّه لئن آتانا من فضله                              |
| 1VV /Y         | V٦    | • فلما آتاهم من فضله بخلوا به                                         |
| 077/1          | ۸۱    | • وقالوا لا تنفروا في الحر قل نار جهنم أشد                            |
| W & W / Y      | ۸۱    | • قل نار جهنم أشد حراً                                                |
| 071/1          | 41    | • ليس على الضعفاء ولا على المرضى                                      |
| 78./4          | 94    | • ولا على الذين إذا ما أتوك لتحملهم                                   |
| ٤٨٠/٢ ،٨٣/١    | 4٧    | • الأعراب أشد كفراً ونفاقًا                                           |
| ۲/ ۶۵۳         | 1.1   | • سنعذبهم مرتين                                                       |

| المجلد/ الصفحة     | رقمها      | الآيــة القرآنية                                  |
|--------------------|------------|---------------------------------------------------|
| 0V1_077/1          | 1.4        | • وآخرون اعترفوا بذنوبهم خلطوا عملاً صالحًا       |
| <b>70</b> £ / 1    | 1.4        | • خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها           |
| 079_070_707/1      | 1.4        | • والذين اتخذوا مسجدًا ضرارًا وكفرًا              |
| 1/44, 2/5.4        | 117        | • والحافظون لحدود اللَّه                          |
| 710/1              | 110        | • وما كان اللَّه ليضل قومًا بعد إذ هداهم          |
| V19/1              | 114        | • حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت               |
| 104/4              | 17.        | • ذلك بأنه لا يصيبهم ظمأ ولا نصب                  |
| 1/ 544, 7/ 777     | ١٧٤        | • أيكم زادته هذه إيمانًا فأما الذين آمنوا فزادتهم |
| 1/ 1/ - 27, 7/ 057 | ١٢٨        | <ul> <li>لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز</li> </ul> |
|                    |            | • سورة يونس •                                     |
| 040-04./1          | ٥          | • هو الذي جعل الشمس ضياءً والقمر نوراً            |
| ۰۳۷ _ ۰۳٦ / ۱      | ۱۰:۷       | • إن الذين لا يرجون لقاءنا ورضوا بالحياة الدنيا   |
| ٧٥_٧٤/١            | 70         | • واللَّه يدعو إلى دار السلام ويهدي من يشاء       |
| (051_05./1         | 77         | • للذين أحسنوا الحسنى وزيادة                      |
| 0 8 1/ 7           |            |                                                   |
| ٤٨٨/٢              | **         | • كأنما أغشيت وجوههم قطعًا من الليل مظلمًا        |
| 4.0/4              | ٤٤         | • إن اللَّه لا يظلم الناس شيئًا                   |
| T91_TAE_TAT/1      | ٥٨         | • قل بفضل وبرحمته فبذلك فليفرحوا                  |
| VY_79/Y (V+W/1     | 71         | • وما تكون في شأن وما تتلو منه من قرآن            |
| VV / 1             | <b>V</b> Y | • وأمرت أن أكون من المسلمين                       |
| ٧٠/١               | ۸۹         | • قد أجيبت دعوتكما                                |
| VY /1              | ۱۰۸        | • وإن يمسسك اللَّه بضر فلا كاشف له إلا هو         |

| المجلد/ الصفحة    | رقمها | الآيـــة القرآنية                                           |
|-------------------|-------|-------------------------------------------------------------|
|                   |       | ● سورة هود ●                                                |
| _ 1               | ٣     | <ul> <li>وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه</li> </ul>         |
| 707               |       |                                                             |
| o £ v / 1         | ٥     | • ألا إنهم يثنون صدورهم ليستخفوا منهم                       |
| 0 8 1 - 0 4 9 / 1 | V     | • وهو الذي خلق السماوات والأرض                              |
| 007/1             | ^     | • ألا يوم يأتيهم ليس مصروفًا عنهم                           |
| 007_007/1         | ۱٦:١٥ | • من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها                         |
| 00V/1             | ٧٥    | • إن إبراهيم لحليم أواه منيب                                |
| £ 7 7 / Y         | ۸۸    | <ul> <li>وما أريد أن أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه</li> </ul>   |
| ۲/ ۳۷۰ _ ۲۷۶      | ۸۹    | • يقدم قومه يوم القيامة فأوردهم النار                       |
| TY0_TY { / 1      | 1.4   | <ul> <li>وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة</li> </ul>   |
| 001/1             | ١٠٦   | • فأما الذين شقوا ففي النار لهم فيها زفير                   |
| 777/7             | 117   | <ul> <li>فاستقم كما أمرت ومن تاب معك ولا تطغوا</li> </ul>   |
| _009_00/1         | ١١٤   | <ul> <li>وأقم الصلاة طرفي النهار وزلفًا من الليل</li> </ul> |
| 777_071           |       |                                                             |
| 144-              |       |                                                             |
| ٥٧٢ /١            | 14.   | <ul> <li>وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت</li> </ul>   |
|                   |       | ● سورة يوسف ●                                               |
| W1A/1             | 74    | <ul> <li>قال معاذ اللّه إنه ربي أحسن مثواي</li> </ul>       |
| W18/Y             | 7 £   | • كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء                             |
| 111/4             | 71    | • ما هذا بشراً إن هذا إلا ملك كريم                          |
| Y0 £ /Y           | 44    | • أأرباب متفرقون خير أم اللَّه الواحد                       |
| 180/1             | ۸۳    | • فصبر جميل                                                 |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                           |
|----------------|-------|-------------------------------------------------------------|
| 0V1_VV/\       | 1.1   | <ul> <li>فاطر السماوات والأرض أنت وليي في الدنيا</li> </ul> |
| ٤٧٣/١          | ١٠٦   | • وما يؤمن أكثرهم باللَّه إلا وهم مشركون                    |
|                |       | <ul> <li>سورة الرعد</li> </ul>                              |
| _110_1.4/4     | ٧     | • إنما أنت منذر                                             |
| ١١٦            |       |                                                             |
| 1/500, 1/014   | 11    | • له معقبات من بين يديه ومن خلفه                            |
| ٥٨١ _ ٥٨٠ /١   | ۱٧    | • أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها                     |
| 1/4/4          | **    | • ويدرءون بالحسنة السيئة أولئك لهم عقبي الدار               |
| ۲/ ۹۵۲         | 7 £   | • سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار                      |
| -4.4/4 (040/1  | 44    | • يمحو اللَّه ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب                 |
| ٣٠٤            |       | ·                                                           |
| 110/7          | ٤٠    | <ul> <li>فإنما عليك البلاغ وعلينا الحساب</li> </ul>         |
|                |       | <ul> <li>سورة إبراهيم</li> </ul>                            |
| , 49/1         | ١     | • كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات                  |
| 1.4/1          | 1 &   | • ذلك لمن خاف مقامي وخاف وعيد                               |
| ۲۲۷_۲۳٤/۲      | ۱۷:۱٦ | • ويسقى من ماء صديد يتجرعه ولا يكاد يسيغه                   |
| oav / 1        | 17    | • ويأتيه الموت من كل مكان                                   |
| ٥٣٦/٢          | ١٨ -  | • مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد                       |
| ٥٥٦/١          | ۲۱    | • سواء علينا أجزعنا أم صبرنا ما لنا من محيص                 |
| ۰۸۹ _ ۰۸۸ /۱   | 7 £   | • ألم تر كيف ضرب اللَّه مثلاً كلمة طيبة                     |
| ٤٧٤/٢          | 7 £   | • ضرب اللَّه مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة                     |
| _090_091/1     | **    | • يثبت اللَّه الذين آمنوا بالقول الثابت                     |



| المجلد/ الصفحة | رقمها     | الآيــة القرآنية                                              |
|----------------|-----------|---------------------------------------------------------------|
| 7099_09\       |           |                                                               |
| ٦٨٤_           |           |                                                               |
| ٤٧١/١          | ٤٢        | <ul> <li>ولا تحسبن اللّه غافلاً عما يعمل الظالمون</li> </ul>  |
| 7 £ 7 / 7      | ٤٤        | • ربنا أخرنا إلى أجل قريب نجب دعوتك                           |
| 7 2 7 / 7      | ٤٤        | <ul> <li>أو لم تكونوا أقسمتم من قبل ما لكم من زوال</li> </ul> |
| ٥٣٨/٢          | ٤٨        | <ul> <li>يوم تبدل الأرض غير الأرض والسماوات</li> </ul>        |
| V17_7/1        | ٤٩        | <ul> <li>وترى المجرمين يومئذ مقرنين في الأصفاد</li> </ul>     |
| 7/070_770      | ٤٩        | <ul> <li>مقرنين في الأصفاد</li> </ul>                         |
|                |           | ● سورة الحجر •                                                |
| 7.4/1          | ٩         | • إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون                         |
| 001/1          | 1         | • والجان خلقناه من قبل من نار السموم                          |
| VA/1           | ٤٧:٣٩     | • قال رب بما أغويتني لأزينن لهم في الأرض                      |
| Y0Y /Y         | ٤٢        | • إن عبادي ليس لك عليهم سلطان                                 |
| 7-9:7-7/1      | £ £ : £ Y | <ul> <li>وإن جهنم لموعدهم أجمعين</li> </ul>                   |
| 1/154          | ٤٤        | <ul> <li>لها سبعة أبواب لكل باب منهم جزء مقسوم</li> </ul>     |
| 717-9/1        | 94:44     | • فوربك لنسألنهم أجمعين . عما كانوا يعملون                    |
| 71-/1          | 99        | <ul> <li>واعبد ربك حتى يأتيك اليقين</li> </ul>                |
|                |           | • سورة النحل •                                                |
| YV £ /Y        | ۲         | <ul> <li>ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء</li> </ul>  |
| 070/4          | ٧         | • وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه                      |
| ۸٠/١           | ٩         | • وعلى اللَّه قصد السبيل ومنها جائر                           |
| 1/7/1          | ١٦        | • وبالنجم هم يهتدون                                           |

| المجلد/ الصفحة   | رقمها | الآيـــة القرآنية                                            |
|------------------|-------|--------------------------------------------------------------|
| 197/7            | 74    | • إنه لا يحب المستكبرين                                      |
| 759/1            | 47    | <ul> <li>الذين تتوفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم</li> </ul>      |
| Y 09 /Y          | 44    | <ul> <li>الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون سلام</li> </ul> |
| 710_1/1          | ٤٤    | • وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نُزِّل إليهم             |
| 714/1            | ٥٣    | • وما بكم من نعمة فمن اللَّه                                 |
| ۸/۱              | ٦٤    | • وما أنزلنا عليك الكتاب إلا لتبين لهم                       |
| ٥٠٨/٢،١٤٢/١      | ٧٤    | • فلا تضربوا للَّه الأمثال                                   |
| ۵۸۸/۲            | ٧٨    | • واللَّه أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون                   |
| ٦٨٣/١            | ٨٦    | • قالوا ربنا هؤلاء شركاؤنا الذين كنا ندعو                    |
| - ۲۳۹ /۲ ، ۲۱۳/۱ | ۸۸    | • الذين كفروا وصدوا عن سبيل اللَّه زدناهم عذابًا             |
| ٥٣٤              |       | ·                                                            |
| 710/1            | ٨٩    | • ونزلنا عليك الكتاب تبيانًا لكل شيء                         |
| _71\_717/1       | ٩.    | • إن اللَّه يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى            |
| ٦١٨              |       |                                                              |
| 17175, 74 771    | 97    | • من عمل صالحًا من ذكر أو أنثى فلنحيينه                      |
| ٤٧٧_             |       |                                                              |
| 1/00_175         | ٩٨    | • فإذا قرأت القرآن فاستعذ باللَّه من الشيطان                 |
| 1/75757/13       | 111   | • يوم تأتي كل نفس تجادل عن نفسها                             |
| ٤٢٦/١            | . 117 | • فكفرت بأنعم اللَّه                                         |
| 149/1            | 118   | • واشكروا نعمة اللَّه إن كنتم إياه تعبدون                    |
| 7/171_370        | 119   | • ثم إن ربك للذين عملوا السوء بجهالة                         |
| 145/4            | ١٢٣   | • وآتيناه في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة                     |



| المجلد/ الصفحة             | رقمها | الآيـــة القرآنية                              |
|----------------------------|-------|------------------------------------------------|
| 141-144/4                  | 140   | • وجادلهم بالتي هي أحسن                        |
| 794-424/1                  | ۱۲۸   | إن اللَّه مع الذين اتقوا والذين هم محسنون      |
|                            |       |                                                |
|                            |       | <ul> <li>سورة الإسراء</li> </ul>               |
| . 377/1                    | ١     | • سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام |
| £A1"/1                     | ٨     | • وجعلنا جهنم للكافرين حصيرًا                  |
| 00/1                       | ٩     | • إن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم              |
| ٥٣٠/١                      | 17    | • وجعلنا الليل والنهار آيتين فمحونا آية الليل  |
| ٤٥٠ _ ٤٤٨/٢                | 19    | • من أراد الآخرة وسعى لها سعيها                |
| 777/1                      | 79    | • ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها      |
| 778_4.9/7                  | 47    | • إن السمع والبصر والفؤاد                      |
| 779_174/1                  | ٤٤    | • وإن من شيء إلا يسبح بحمده                    |
| 779/1                      | ٤٥    | • وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين       |
| 144/4                      | ٥٣    | • وقل لعبادي يقولوا التي هي أحسن               |
| 144/1                      | ٦.    | • إن ربك أحاط بالناس                           |
| Y & V / Y                  | ٦.    | • وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس  |
| Y & A / Y                  | ٦٠ -  | <ul> <li>والشجرة الملعونة في القرآن</li> </ul> |
| A+_VV/Y                    | ٦٤    | • واستفزز من استطعت منهم بصوتك                 |
| 74./1                      | VY:V1 | • يوم ندعو كل أناس بإمامهم                     |
| 1 \$ 1 \$ \ _ 1 \$ \ \ / 1 | Vo:V£ | • ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئًا     |
| 747-741/1                  | ٧٨    | • أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسق الليل         |
| _747_747/1                 | ٧٨    | • وقرآن الفجر إن قرآن الفجر كان مشهوداً        |
| 747                        |       |                                                |

| المجلد/ الصفحة | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                               |
|----------------|---------------|-----------------------------------------------------------------|
| 7-1 _ 1.7      | <b>V4:V</b> A | • أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسق الليل                          |
| 789/1          | ۸۲            | <ul> <li>وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة</li> </ul>            |
| £0V_YTV/Y      | ۸٥            | <ul> <li>ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي</li> </ul>       |
| 718/1          | °AY:\\        | <ul> <li>ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك</li> </ul>          |
| 78789/1        | ٩٧            | <ul> <li>ومن يهد اللّه فهو المهتد</li> </ul>                    |
| 10_V/Y         | 1-9:1-4       | <ul> <li>إن الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلى عليهم</li> </ul> |
| 787_780/1      | 11.           | <ul> <li>ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها</li> </ul>               |
| ٤١/١           | 111           | <ul> <li>وقل الحمد للَّه الذي لم يتخذ ولدًا</li> </ul>          |
|                |               | <ul> <li>سورة الكهف</li> </ul>                                  |
| 08-/1          | ٧             | <ul> <li>إنا جعلنا ما على الأرض زينة لها لنبلوهم</li> </ul>     |
| 01./1          | ٨             | <ul> <li>وإنا لجاعلون ما عليها صعيداً جرزاً</li> </ul>          |
| 470 - 171 / L  | ۱۳            | • وزدناهم هدى                                                   |
| 787/1          | ۲١            | • وكذلك أعثرنا عليهم ليعلموا أن وعد اللَّه حق                   |
| 787/1          | ۲١            | • قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم                        |
| 3 707/1        | 78:77         | <ul> <li>ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غداً</li> </ul>            |
| 1/405-175      | . 7 £         | • واذكر ربك إذا نسيت                                            |
| 191-190/7      | 47            | • واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة                        |
| 191_178/7      | * ** **A      | • ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه                    |
| 411/1          | 79            | <ul> <li>وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن</li> </ul>             |
| 700/1          | 79            | • إنا أعتدنا للظالمين ناراً أحاط بهم سرادقها                    |
| 0TV /T         | 79            | • ناراً أحاط بهم سرادقها                                        |



| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                   |
|----------------|-------|---------------------------------------------------------------------|
| 707/1          | 44    | <ul> <li>وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل</li> </ul>                 |
| _444 _ 44 {    | 44    | • كالمهل يشوي الوجوه                                                |
| 444            |       |                                                                     |
| 70//           | 44    | <ul> <li>ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء اللّه</li> </ul>             |
| ٤٦/٢ ، ٦٥٩/١   | ٤٩    | • ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه                          |
| 147/7          | ٤٩    | <ul> <li>ويقولون يا ويلتنا مال هذا الكتاب</li> </ul>                |
| ٤٧٢ /١         | ٥٠    | • ففسق عن أمر ربه                                                   |
| 71/4           | ٥٠    | <ul> <li>أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني</li> </ul>                 |
| _٣١١/٢،٥٧٦/١   | ۸۲    | <ul> <li>وكان أبوهما صالحًا</li> </ul>                              |
| 414            |       |                                                                     |
| ٣٠/٢           | 9 £   | • فهل نجعل لك خرجًا                                                 |
| 771/1          | 4٧    | • فما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقبًا                       |
| 112/4          | 11.   | <ul> <li>إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلي أثما إلهكم إله واحد</li> </ul> |
| 1/ ۷۳_۳۷3،     | 11.   | • فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحًا                         |
| £9 · /Y        | 11.   | <ul> <li>ولا يشرك بعبادة ربه أحداً</li> </ul>                       |
| Y 0 2 / Y      |       |                                                                     |
|                |       | • سورة مريم •                                                       |
| 174-774/4      | . 49  | <ul> <li>وأنذرهم يوم الحسرة إذ قضي الأمر</li> </ul>                 |
| Y04/4          | ٤٤    | <ul> <li>یا أبت لا تعبد الشیطان</li> </ul>                          |
| 444/1          | ٥٩    | • فسوف يلقون غيًّا                                                  |
| 078/1          | ٦٠    | <ul> <li>إلا من تاب وآمن وعمل صالحًا</li> </ul>                     |

| المجلد/ الصفحة  | رقمها      | الآيـــة القرآنية                                           |
|-----------------|------------|-------------------------------------------------------------|
| <b>۲</b> ۷٦/۲   | 70         | • هل تعلم له سميًا                                          |
| ۲۷۴/۲           | 77         | <ul> <li>ويقول الإنسان أثذا ما مت لسوف أخرج حيًا</li> </ul> |
| ٦٧٦/١           | ٣ <b>٩</b> | <ul> <li>إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل</li> </ul>    |
| ٦٨٥/١           | ۷۱:٦٨      | <ul> <li>فوربك لنحشرنهم والشياطين</li> </ul>                |
| _ 774 : 777 / 1 | ۷۲:۷۱      | <ul> <li>وإن منكم إلا واردها كان على ربك حتماً</li> </ul>   |
| 7V£_7VY         |            |                                                             |
| 1/007,7/777     | ٧٦         | <ul> <li>ويزيد اللّه الذين اهتدوا هدى ً</li> </ul>          |
| *** /           | ۸٦         | <ul> <li>ونسوق المجرمين إلى جهنم وردا</li> </ul>            |
| ٦٧٣/٢           | ۸۹         | <ul> <li>لقد جئتم شيئًا إِدًا</li> </ul>                    |
| 778/4           | ٩٨         | • هل تحس منهم من أحد                                        |
|                 |            | ● سورةطه •                                                  |
| _ 7.4 7.4./1    | ١٤         | • وأقم الصلاة لذكري                                         |
| 7/1             |            |                                                             |
| ۱/ ۲۸۶          | ١٥         | <ul> <li>إن الساعة آتية أكاد أخفيها</li> </ul>              |
| 1/ 1/5          | 14:17      | • وما تلك بيمينك يا موسى قال هي عصاي                        |
| 109/4           | ٤٦         | • لا تخافا إنني معكما                                       |
| 181/1           | ٤٦         | <ul> <li>إنني معكما أسمع وأرى</li> </ul>                    |
| 100/1           | ٥٥         | • منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم                    |
| Y07/Y           | <b>VY</b>  | • فاقض ما أنت قاض                                           |
| 078/1           | ٨٢         | <ul> <li>وإني لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحًا</li> </ul>     |
| 1/7/5-4/5       | ٨٤         | <ul> <li>هم أولاء على أثري</li> </ul>                       |



| المجلد/ الصفحة | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                               |
|----------------|---------|-----------------------------------------------------------------|
| 18./1          | ۸۹      | • وسع كل شيء علمًا                                              |
| 118_1-9/4      | ٩٨      | <ul> <li>إنما إلهكم اللّه الذي لا إله إلا هو</li> </ul>         |
| ۱۰/۲           | ۱۰۸     | • وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همسًا                       |
| ٤٦٧ /١         | 11.     | • ولا يحيطون به علمًا                                           |
| ٣٠٥/٢          | 117     | • ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف                        |
| 144/4          | 14.     | • يا آدم هل أدلك على شجرة الخلد                                 |
| 194/4          | 171     | <ul> <li>ولا تمدن عینیك إلى ما متعنا به أزواجًا منهم</li> </ul> |
| ٦/١            | 177:17٣ | <ul> <li>فإما يأتينكم مني هدى</li> </ul>                        |
| ۱/ ۳۸۳ _ ۱۸۳،  | ١٧٤     | <ul> <li>ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكًا</li> </ul>         |
| £94 _ 144 / Y  |         |                                                                 |
| _~70_~07/7     | 178     | <ul> <li>فإن له معيشة ضنكًا ونحشره يوم القيامة أعمى</li> </ul>  |
| *1             |         |                                                                 |
| 744/1          | 14.     | • وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس                                  |
| 798/1          | 141     | • ورزق ربك خير وأبقى                                            |
|                |         | <ul><li>سورة الأنبياء</li></ul>                                 |
| ٥٤/٢           | ***     | <ul> <li>لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا</li> </ul>           |
| YV £ /Y        | 40      | <ul> <li>وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه</li> </ul>    |
| 001/1          | ۳٠      | <ul> <li>وجعلنا من الماء كل شيء حي</li> </ul>                   |
| 74/1           | ٣٥      | <ul> <li>ونبلوكم بالشر والخير فتنة</li> </ul>                   |
| ٥٣٥/١          | ٤٨      | <ul> <li>ولقد آتینا موسی وهارون الفرقان</li> </ul>              |
| V·Y_V·1/1      | ٤٩      | <ul> <li>الذين يخشون ربهم بالغيب</li> </ul>                     |



| المجلد/ الصفحة      | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                           |
|---------------------|---------|-------------------------------------------------------------|
| Y1./Y               | ٥٣      | • ونبلوكم بالشر والخير فتنة                                 |
| 1/154,7/٧_57        | ٩٠      | • إنهم كانوا يسارعون في الخيرات                             |
| ٩/٢                 | ٩٠      | • وكانوا لنا خاشعين                                         |
| 9/1                 | 99:98   | <ul> <li>إنكم وما تعبدون من دون اللّه</li> </ul>            |
| 1/7/1               | 99      | <ul> <li>لو كان هؤلاء آلهة ما وردوها</li> </ul>             |
| 007:008/1           | 1       | • لهم فيها زفير وهم فيها لا يسمعون                          |
| T & £ / Y           | 1 - 1   | <ul> <li>إن الذين سبقت لهم منا الحسنى</li> </ul>            |
| ٣٨/٢                | 1.7:1.1 | <ul> <li>إن الذين سبقت لهم منا الحسنى</li> </ul>            |
| 711/1               | 1.4     | • لا يسمعون حسيسها                                          |
| 14. / ۲ . ۷ . ۵ / ۱ | 1.4     | <ul> <li>لا يحزنهم الفزع الأكبر</li> </ul>                  |
| 314/1               | 1.0     | <ul> <li>ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر</li> </ul>       |
| Y09/1               | 1.0     | <ul> <li>أن الأرض يرثها عبادي الصالحون</li> </ul>           |
| ٤٣٠/٢               | 1.4     | <ul> <li>وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين</li> </ul>           |
| 1.9/4               | ١٠٨     | <ul> <li>أنما إلهكم إله واحد</li> </ul>                     |
| ٧٠٦/١               | . 11•   | <ul> <li>إنه يعلم الجهر من القول ويعلم ما تكتمون</li> </ul> |
| ٧٠٦/١               | , 117   | • قال رب احكم بالحق وربنا الرحمن المستعان                   |
|                     |         | • سورة الحج •                                               |
| V1+:V+V/1           | ٥       | <ul> <li>يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث</li> </ul>   |
| TV9/Y               | ٥       | • وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها الماء                  |
| ۷۱٥:۷۱۳/۱           | . ۲۲:19 | <ul> <li>فالذين كفروا قطعت لهم ثياب من نار</li> </ul>       |
| 707/1               | 17:77   | • ولهم مقامع من حديد                                        |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                               |
|----------------|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 184/1          | 70    | • ومن يرد فيه بإلحاد بظلم نذقه                                  |
| ٦٣٤/٢          | 77    | • وإذ بوأنا لإبراهيم مكان البيت                                 |
| 070_071/       | ٧٨:٧٧ | • وأذن في الناس بالحج                                           |
| 100/1          | 47    | <ul> <li>على ما رزقهم من بهيمة الأنعام</li> </ul>               |
| 101/1          | 44    | • ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم                                |
| 777/1          | ۳۱    | <ul> <li>ومن يشرك بالله فكأنما خرَّ من السماء</li> </ul>        |
| ٧/ ٥٦٥         | ۲٤    | <ul> <li>ولكل أُمَّة جعلنا منسكًا ليذكروا اسم اللَّه</li> </ul> |
| 178/1          | 44.4  | <ul> <li>فكلوا منها وأطعموا القانع والمعترّ</li> </ul>          |
| V 1 V / 1      | ٣٧    | <ul> <li>لن ينال اللَّهَ لحومُها ولا دماؤها</li> </ul>          |
| 1/501,7/050    | **    | <ul> <li>كذلك سخرها لكم لتكبروا اللّه على ما هداكم</li> </ul>   |
| 7.9/4          | ٤٠:٣٩ | • أُذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا                                |
| 44/4           | ٤٦.   | <ul> <li>فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب</li> </ul>      |
| ٥٢٧ /٢         | ٤٧    | <ul> <li>وإن يومًا عند ربك كألف سنة مما تعدون</li> </ul>        |
| 070/1          | ٧٨    | <ul> <li>وما جعل عليكم في الدِّين من حرج</li> </ul>             |
| VV / 1         | ٧٨    | • ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين                           |
|                |       | <ul> <li>سورة المؤمنون</li> </ul>                               |
| 11.9.1.0/4     | 7:1   | • قد أفلح المؤمنون . الذين هم في صلاتهم                         |
| ٣١٠/٢          | 7:0   | • والذين هم لفروجهم حافظون                                      |
| 111/1          | 17    | <ul> <li>ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين</li> </ul>          |
| V·^/1          | 18:17 | • ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين                            |
| 111/1          | 1 1 1 | <ul> <li>فتبارك الله أحسن الخالقين</li> </ul>                   |

| المجلد/ الصفحة      | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                         |
|---------------------|---------|-----------------------------------------------------------|
| WA                  | ۲.      | • يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة                              |
| ۳٠/۲                | ٧٢      | • أم تسألهم خرجًا                                         |
| ۸٩/١                | V E: V٣ | • وإنك لتدعوهم إلى صراط مستقيم                            |
| Y • £ /Y            | ٧٦      | • ولقد أخذناهم بالعذاب فما استكانوا لربهم                 |
| ٣٠٤/١               | 1 : 99  | • حتى إذا جاء أحدهم الموت                                 |
| * * Y / Y           | 1       | • ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون                          |
| **_**/*             | ١٠٤     | <ul> <li>تلفح وجوههم النار وهم فيها كالحون</li> </ul>     |
| 7 £ £ : 7 £ + / Y   | 1.4:1.7 | • ربنا غلبت علينا شقوتنا                                  |
| _ 7 2 2 : 7 2 1 / 7 | ١٠٨     | <ul> <li>اخسئوا فيها ولا تكلمون</li> </ul>                |
| ۳۲۰ _ ۱۳۲           |         |                                                           |
| 7 2 7 / 7           | 110:104 | • اخسئوا فيها ولا تكلمون                                  |
| 7 2 7 7             | 117:117 | <ul> <li>قال كم لبثتم في الأرض عدد سنين</li> </ul>        |
|                     |         | ● سورة النور ●                                            |
| £VY /1              | ٤       | • ولا تقبلوا لهم شهادة أبدًا                              |
| 9/1                 | ۱۳      | <ul> <li>فإذ لم يأتوا بالشهداء فأولئك</li> </ul>          |
| W £ /Y              | ١٩      | <ul> <li>إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة</li> </ul>        |
| W1./Y               | ٣٠      | • قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم                            |
| 447/1               | ٣١:٣٠   | • قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم                            |
| 91/4                | ۳۱ -    | • ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها                        |
| 077/1               | · *1    | <ul> <li>وتوبوا إلى اللّه جميعًا أيها المؤمنون</li> </ul> |
| ٧٠:٦٨/٢             | ٣٥      | <ul> <li>اللّه نور السماوات والأرض</li> </ul>             |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                                              |
|----------------|-------|----------------------------------------------------------------|
| <b>***</b>     | ۳٦    | <ul> <li>في بيوت أذن اللّه أن تُرفع ويذكر فيها اسمه</li> </ul> |
| 174 /4         | ۳۷:۳٦ | <ul> <li>في بيوت أذن اللَّه أن ترفع ويذكر فيها اسمه</li> </ul> |
| ٤٨٨ /٢         | ٤٠    | <ul> <li>أو كظلمات في بحر لجي</li> </ul>                       |
| 001/1          | ٤٥    | <ul> <li>واللَّه خلق كل دابة من ماء</li> </ul>                 |
| To/Y           | 04    | <ul> <li>قل لا تقسموا طاعة معروفة</li> </ul>                   |
| 100/7.000/1    | 00    | <ul> <li>يعبدونني لا يشركون بي شيئا</li> </ul>                 |
| ٤١١/٢          | 70    | • وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الرسول                   |
| 740/1          | ٥٨    | <ul> <li>ومن بعد صلاة العشاء ثلاث عورات لكم</li> </ul>         |
|                |       | • سورة الضرقان •                                               |
| Y1./Y          | ۲     | • وجعلنا بعضكم لبعض فتنة أتصبرون                               |
| **/*           | ٨     | <ul> <li>أو يلقى إليه كنز أو تكون له جنة</li> </ul>            |
| ٤٠:٣٨/٢        | 17:11 | <ul> <li>وأعتدنا لمن كذب بالساعة سعيراً</li> </ul>             |
| ٤٢ /٢          | ١٢    | • إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظًا                      |
| V1 £ /1        | ١٤    | <ul> <li>لا تدعوا اليوم ثبورا واحدا</li> </ul>                 |
| ٤٣/٢           | 70:19 | <ul> <li>فقد كذبوكم بما تقولون</li> </ul>                      |
| ٥٣٦ /٢         | .74   | • وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً                     |
| e 7 / 1        | ٣٠    | <ul> <li>یا رب إن قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً</li> </ul>    |
| 000/1          | ٦٢    | <ul> <li>وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة</li> </ul>            |
| 17/4           | 74    | <ul> <li>وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونًا</li> </ul>   |
| 151/4          | 74    | • وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلامًا                            |
| 14/4           | 7 £   | • والذين يبيتون لربهم سجدًا وقيامًا                            |

| المجلد/ الصفحة        | رقمها   | الآيـــة القرآنية                                       |
|-----------------------|---------|---------------------------------------------------------|
| 11/4                  | 70      | • والذين يقولون ربنا اصرف عنا عذاب جهنم                 |
| 744/1                 | ٦٧      | • والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا                |
| ٤٨_٤٥_٤٣/٢            | ۸۶:۰۷   | <ul> <li>والذين لا يدعون مع اللَّه إلهًا آخر</li> </ul> |
| <b>*</b> VY/1         | ٦٨      | • يلق آثامًا                                            |
| ٤١٦/٢،٥٦٤/١           | ٧٠      | • إلا من تاب وآمن وعمل عملاً صالحًا                     |
| VV / <b>Y</b>         | ٧٢      | • وإذا مروا باللغو مروا كرامًا                          |
| ٥٠ _ ٤٩ /٢            | VV      | • قل ما يعبأ بكم ربي لولا دعاؤكم                        |
|                       |         | <ul> <li>سورة الشعراء</li> </ul>                        |
| <b>*</b> *7/ <b>*</b> | ۲۸      | رب المشرق والمغرب                                       |
| 121/1                 | ٦٢      | إن معي ربي سيهدين                                       |
| 01/Y                  | ۸۲:۷٥   | أفرأيتم ما كنتم تعبدون                                  |
| _1710_04_07/7         | ۸۹:۸۸   | يوم لا ينفع مال ولا بنون                                |
| Y0A                   |         |                                                         |
| 1/1                   | 97:91   | • وبرزت الجحيم للغاوين                                  |
| ۲۷۷/۲                 | ۹۸:۹٦   | • قالوا وهم فيها يختصمون                                |
| 191/4                 | 111     | <ul> <li>أنؤمن لك واتبعك الأرذلون</li> </ul>            |
| 01 £ /Y               | 415     | • وأنذر عشيرتك الأقربين                                 |
| ٤٣٥/١                 | 710     | • واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين                     |
| ٥٧/٢                  | Y19:Y1A | • الذي يراك حين تقوم. وتقلبك في الساجدين                |
|                       |         | • سورةالنمل •                                           |
| 09/4                  | 19      | <ul> <li>قال رب أوزعني أن أشكر نعمتك</li> </ul>         |



| المجلد/ الصفحة       | رقمها | الآيــة القرآنية                                       |
|----------------------|-------|--------------------------------------------------------|
| ۳۰۰/۲                | ££    | • رب إني ظلمت نفسي وأسلمت مع سليمان                    |
| <b>vv</b> / <b>1</b> | ٤٤    | <ul> <li>وأسلمت مع سليمان للّه رب العالمين</li> </ul>  |
| 91 - 91 / 4          | ۸۰    | • إنك لا تسمع الموتي                                   |
| 78_77_71/7           | ۸٥    | • من جاء بالحسنة فله خير منها                          |
|                      |       | ● سورة القصص ●                                         |
| ۲۰۲/۱                | ۰۰    | • فإن لم يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون                 |
| Y01/Y                | ۰۰    | • ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هدى                       |
| 077_070/1            | ٦٧    | • فأما من تاب وآمن وعمل صالحًا                         |
| ۲٥/٢                 | VY:V1 | • قل أرأيتم إن جعل اللَّه عليكم الليل سرمدًا           |
| ۲۰/۲                 | ۸۰    | • وقال الذين أوتوا العلم                               |
| ۱/ ۱۲ ۳ – ۱۳۷۷       | ۸۳    | • تلك الدار الآخرة نجعلها                              |
| ٦٦ /٢                |       |                                                        |
| 7 2 7 2 7 2 7 1      | ۸۸    | <ul> <li>کل شيء هالك إلا وجهه</li> </ul>               |
|                      |       | سورة العنكبوت                                          |
| Y11/Y                | ۳:۱   | • الم. أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا             |
| 144/4                | ٤٦    | • ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن             |
| £ Y V / Y            | ٤٨    | • ما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه                 |
| 7 £ 1 / 7 6 0 7 / 1  | ٥١    | <ul> <li>أولم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب</li> </ul>  |
|                      |       | <ul> <li>سورة الروم</li> </ul>                         |
| ٤٢٠/١                | V     | • يعلمون ظاهرًا من الحياة الدنيا                       |
| ۱/ ۱۳۰ _ ۱۳۲،        | 17:17 | <ul> <li>فسبحان اللّه حين تمسون وحين تصبحون</li> </ul> |

| المجلد/ الصفحة | رقمها       | الآيــة القرآنية                                          |
|----------------|-------------|-----------------------------------------------------------|
| ٦٠١/٢          | :           |                                                           |
| _              | **          | • وله المثل الأعلى في السماوات والأرض                     |
| V7             |             |                                                           |
| Y 7 £ /Y       | ٣٠          | • فأقم وجهك للدين حنيفًا                                  |
| V £ _ V W / Y  | ۳۱:۳۰       | • فأقم وجهك للدين حنيفًا فطرت اللَّه                      |
| 01/Y           | ٤٠          | <ul> <li>اللَّه الذي خلقكم ثم رزقكم ثم يميتكم</li> </ul>  |
| ۷٦/٢،٦٩١/١     | ££          | • من كفر فعليه كفره ومن عمل صالحًا                        |
| <b>*</b>       | <b></b>     | • فانظر إلى آثار رحمة اللَّه كيف يحيى الأرض               |
| 91-94/4        | ٥٢          | • إنك لا تسمع الموتى                                      |
| 1.5/1          | ٥٤          | • اللَّه الذي خلقكم من ضعف                                |
|                |             | <ul> <li>سورة لقمان</li> </ul>                            |
| **\_\V\/*      | ٦           | • ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل                      |
| ٤٧١ _ ٤٧٠ /١   | 14          | • إن الشرك لظلم عظيم                                      |
|                | 48          | <ul> <li>إن اللَّه عنده علم الساعة وينزل الغيث</li> </ul> |
| 101            |             | i ,                                                       |
| ,<br>-,        |             | ● سورة السجدة •                                           |
| 1./1           | . 6         | <ul> <li>في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدون</li> </ul>   |
| ۸٣/٢           | <b>9</b> :V | • وبدأ خلق الإنسان من طين                                 |
| 7 2 7          | ١٢          | • ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحًا                  |
| 7 2 7          | 14          | • ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها                            |
| 111/7          | 17:10       | • إنما يؤمن بآياتنا الذين إذا ذكروا بها                   |



| المجلد/ الصفحة      | رقمها          | الآيـــة القرآنية                                                 |
|---------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------|
| 1 / Y · V · Y / T   | 17:17          | • تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم                             |
| _ ^ 9 _ ^ ^ _ ^ ^ _ |                |                                                                   |
| 146_144             |                |                                                                   |
| ٤٧٢ /١              | ٧٠             | • وأما الذين فسقوا فمأواهم النار                                  |
| ۲/۱۱۳/۲ - ۲۹۳       | ۲١             | • ولنذيقنهم من العذاب الأدنى دون العذاب                           |
|                     |                | • سورة الأحزاب •                                                  |
| ٤٠/٢                | 1.             | • وبلغت القلوب الحناجر                                            |
| ****                | **             | · • وما زادهم إلا إيمانًا وتسليمًا                                |
| 44/1                | 74             | • من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا اللَّه عليه                    |
| £40_1£A/1           | ۳۱:۳۰          | • يا نساء النبي من يأت منكن بفاحشة                                |
| ٤٧٥/١               | 47:41          | • ومن يقنت منكن للَّه ورسوله                                      |
| V/Y                 | 40             | • والخاشعين والخاشعات                                             |
| <b>*1./</b>         | .40            | • والحافظين فروجهم والحافظات                                      |
| 149_144/1           | ٤٣:٤١          | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا اذكروا اللّه ذكراً كثيراً</li> </ul> |
| ۹٠/٢                | ٤٦:٤٥          | • يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا                |
| Y · £ / 1           | ٥١             | • ترجي من تشاء منهن وتؤوي إليك من تشاء                            |
| 112/1               | ٥٣             | • وإذا سألتموهن متاعًا فاسألوهن من وراء حجاب                      |
| 91_9-/4             | ٥٩             | • يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء                           |
| WY £ /Y             | 77             | • يوم تقلب وجوههم في النار يقولون                                 |
| 94-91/4             | 79             | • يا أيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين آذوا موسى                  |
| £ V Y / Y           | V <b>T</b> :VY | <ul> <li>إنا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض</li> </ul>         |

| المجلد/ الصفحة | رقمها          | الآيـــة القرآنية                                       |
|----------------|----------------|---------------------------------------------------------|
| ۸٦/١           | ٧٣             | • ليعذب اللَّه المنافقين والمنافقات                     |
|                |                | • سورةسبأ •                                             |
| 18./1          | ١٣             | • اعملوا آل داود شكراً                                  |
| ٥٧٤/٢          | ٣٣             | <ul> <li>وجعلنا الأغلال في أعناق الذين كفروا</li> </ul> |
| 127/7          | ٤٦             | <ul> <li>قل إنما أعظكم بواحدة</li> </ul>                |
| ٣٠٤/١          | ٥٤             | • وحيل بينهم وبين ما يشتهون                             |
|                |                | <ul><li>سورة فاطر</li></ul>                             |
| ۲۰۰/۲،۷۳_۷۲/۱  | ۲              | • ما يفتح اللَّه للناس من رحمة فلا ممسك لها             |
| 90/4           | ۳ .            | • اذكروا نعمت اللَّه عليكم هل من خالق غير اللَّه        |
| 144/4          | ۸              | • أفمن زين له سوء عمله فرآه حسنًا                       |
| 90/4           | ١٠             | • إليه يصعد الكلم الطيب                                 |
| ٣٨٥/٢          | 77:19          | • وما يستوي الأعمى والبصير                              |
| 91-91-97/4     | **             | • وما أنت بمسمع من في القبور                            |
| 1/31/1_003     | <b>YA</b> .    | • إنما يخشى اللَّه من عباده العلماء                     |
| _117_1-8_10/7  | ,              |                                                         |
| 14114-114      |                | ta:                                                     |
| ٤٧١/١          | 44             | • فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد                          |
| 798/1          | ٣٤             | • وقالوا الحمد للَّه الذي أذهب عنا الحزن                |
| YWA_ 1 · 1 / 1 | ٣٦             | • والذين كفروا لهم نار جهنم لا يقضى عليهم               |
| 71-71-/1       | ٣٧             | • وهم يصطرخون فيها                                      |
| 7 2 7 7        | , <b>. ₹</b> ¥ | • ربنا أخرجنا نعمل صالحًا غير الذي كنا نعمل             |



| المجلد/ الصفحة      | رقمها | الآيـــة القرآنية                                 |
|---------------------|-------|---------------------------------------------------|
| 7 2 7 / 7           | ٣٧    | • أو لم نعمركم ما يتذكر فيه من تذكر               |
| 008/1               | ۳۸    | • وهم يصطرخون فيها                                |
|                     |       | <ul><li>سورة يس</li></ul>                         |
| 111/4               | 11    | • إنما تنذر من اتبع الذكر وخشي الرحمن             |
| 160: 184/4          | ١٢    | • إنا نحن نحي الموتى ونكتب ما قدموا وآثارهم       |
| Y & A / 1           | 77:77 | • قيل ادخل الجنة قال ياليت قومي يعلمون            |
| ٧/ ٨٦٥              | ٣٦    | • سبحان الذي خلق الأزواج كلها                     |
| TV0_TV1/T           | ٥٢    | • يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا هذا ما وعد الرحمن   |
| 0 £ 7 / 1           | ٥٨    | • سلام قولاً من رب رحيم                           |
| ovy /Y              | 77:09 | • وامتازوا اليوم أيها المجرمون                    |
| _ ۲0 ۱ / ۲ ، ۷۸ / ۱ | ٦٠    | • ألم أعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان  |
| 707                 |       |                                                   |
|                     |       | سورة الصافات                                      |
| ٤٨٤/١               | 07:0+ | • فأقبل بعضهم على بعض يتساءلون                    |
| ٤٨٤/١               | ٥٥    | • فاطلع فرآه في سواء الجحيم                       |
| ٤٨٤/١               | ۲٥    | • تاللَّه إن كدت لتردين                           |
| Y & V / Y           | ٦٨:٦٢ | <ul> <li>أذلك خير نزلاً أم شجرة الزقوم</li> </ul> |
| 7 8 1 / 4 3 7       | ٦٣    | • فتنة الظالمين                                   |
| ۲۰۰/۲               | ٦٨    | • ثم إن مرجعهم لإلى الجحيم                        |
| 789/7               | ٦٨    | • ثم إن لهم علينا لشوبًا من حميم                  |
| 150/7               | 120   | • فنبذناه بالعراء                                 |



| المجلد/ الصفحة | رقمها      | الآيـــة القرآنية                                         |
|----------------|------------|-----------------------------------------------------------|
| - 154_157/4    | ١٦٥        | • وإنا لنحن الصافون                                       |
|                |            | • سورة ص •                                                |
| ٥٥/١           | ۲،۱        | <ul> <li>ص والقرآن ذي الذكر. بل الذين كفروا</li> </ul>    |
| Y08_Y+# /1     | <b>Y</b> 7 | • ولا تتبع الهوى فيضلك                                    |
| 14.7           | 44         | • أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين           |
| ٧/١            | 44         | <ul> <li>كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته</li> </ul> |
| ٥٠٦/٢          | 44         | • هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب                      |
| ٥٣٣ /٢         | ٥٧         | • هذا فليذوقوه حميم وغساق                                 |
| 44 5 /4        | ۰۸:۰۷      | • هذا فليذوقوه حميم وغساق وآخر من شكله                    |
| Y44 /Y         | ٥٨         | • وآخر من شكله أزواج                                      |
| 1/1            | 78:09      | • هذا فوج مقتحم معكم لا مرحبًا بهم                        |
| 714/1          | 71         | • عذابًا ضعفًا في النار                                   |
| 1.9/4          | 70         | • وما من إله إلا اللَّه                                   |
| 1 & 1 / Y      | 79         | <ul> <li>ما كان لي من علم بالملأ الأعلى</li> </ul>        |
| 771_77-/7      | ۸۰         | <ul> <li>قال فإنك من المنظرين</li> </ul>                  |
|                |            | • سورة الزمر                                              |
| 171_10/7       | . 4        | <ul> <li>أمن هو قانت آناء الليل ساجدًا وقائمًا</li> </ul> |
| (140 - 141/1   | 1.         | • إنما يوفي الصابرون أجرهم بغير حساب                      |
| YYY /Y         |            |                                                           |
| 1/857,7/710    | 17         | • لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل                 |
| TYA_10/Y       | 74:44      | • فويل للقاسية قلوبهم                                     |



| المجلد/ الصفحة | رقمها      | الآيـــة القرآنية                                       |
|----------------|------------|---------------------------------------------------------|
| 040/4          | 7 £        | • أفمن يتقى بوجهه سوء العذاب يوم القيامة                |
| 7.71-77-/7     | 40:44      | • والذي جاء بالصدق                                      |
| ****/*         | <b>٣</b> ٦ | • أليس اللَّه بكاف عبده                                 |
| 1-1/4          | ٤٢         | • اللَّه يتوفى الأنفس حين موتها                         |
| 411/1          | ٥٣         | • قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم                   |
| ٣٠٣/١          | 07:08      | • وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له                           |
| 44X/Y (4.4.4/) | ٥٦         | • يا حسرتي على ما فرطت في جنب اللَّه                    |
| £97 /Y         | ٦.         | • أليس في جهنم مثوى للمتكبرين                           |
| 770_77£_77#/7  | ٦٧         | • والأرض جميعًا قبضته يوم القيامة                       |
| Y79_Y7A/1      | ٦٨         | • ونفخ في الصور فصعق من في السموات                      |
| V01/1          | ٧١         | • وسيق الذين كفروا إلى جهنم زمراً                       |
| 1/0.4/ 1/207   | ٧٣         | • سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين                       |
|                |            | ● سورةغافر ●                                            |
| 777/7.18-/1    | ٧          | <ul> <li>ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلمًا</li> </ul>        |
| Y £ 1 /Y       | N          | • قالوا ربنا أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين               |
| 7 2 1 / 7      | ۱۲         | <ul> <li>ذلكم بأنه إذا دعي اللَّه وحده كفرتم</li> </ul> |
| 777-711/1      | ١٨         | • وأنذرهم يوم الآزفة إذ القلوب لدى الحناجر              |
| 4.0/4          | ۳۱ .       | • وما اللَّه يريد ظلمًا للعباد                          |
| YYX_YYV/Y      | 47         | • يا قوم إنما هذه الحياة الدنيا متاع                    |
| /Y .Y £A_YTY/1 | ٤٦         | ● النار يعرضون عليها غدواً وعشيًا                       |
| A77_P77_370_   |            |                                                         |

| المجلد/ الصفحة                            | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                           |
|-------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------------------|
| ٥٣٥                                       |               |                                                             |
| ١٠٠/١                                     | ٤٧            | • وإذا يتحاجون في النار                                     |
| 7                                         | 0+: £9        | • وقال الذين في النار لخزنة جهنم                            |
| 7 5 7 _                                   |               |                                                             |
| ۱۳۸_۷۰/۱                                  | ٣.٠           | • وقال ربكم ادعوني أستجب لكم                                |
| 747 : 744 /T                              |               |                                                             |
| _ ۲٥٠ /۲ ،۷١٦/١                           | <b>٧٢:</b> ٧١ | • إذ الأغلال في أعناقهم                                     |
| 078_478                                   |               |                                                             |
| ٦٠٨/١                                     | ٧٦            | • ادخلوا أبواب جهنم                                         |
|                                           |               | <ul><li>● سورة فصلت</li></ul>                               |
| 7/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ 1/ | ٦             | • قل إنما أنا بشر                                           |
| ۲/٧/٢                                     | ٩             | • أئنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين                    |
| ٤٩/١                                      | 11            | • ثم استوى إلى السماء وهي دخان                              |
| 99/1                                      | 79            | • وقال الذين كفروا                                          |
| ۲/ ۱۳۶۰ ۸۴۳                               | ٣٠            | • إن الذين قالوا ربنا اللَّه                                |
| 0 8 7 / 1                                 | ٣٢            | • نزلاً من غفور رحيم                                        |
| ٤٤٤/١                                     | 44            | <ul> <li>ومن أحسن قولاً بمن دعا إلى الله</li> </ul>         |
| 17/ 47/ 1/4/ - 7/4/                       | ٣٥:٣٤         | • ادفع بالتي هي أحسن                                        |
| ١٠/٢                                      | 44            | • ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة                             |
| 7/1                                       | ٤٢            | <ul> <li>لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه</li> </ul> |
| ۲/ ۲۷، ۵۰۳                                | ٤٦            | <ul> <li>من عمل صالحًا فلنفسه ومن أساء فعليها</li> </ul>    |

| المجلد/ الصفحة    | رقمها         | الآيـــة القرآنية                                      |
|-------------------|---------------|--------------------------------------------------------|
|                   |               | • سورة الشورى •                                        |
| 1/131_105,7/77    | 1             | • ليس كمثله شيء وهو السميع البصير                      |
| 77 777 _ 377, 777 | ۱۳            | • شرع لكم من الدين ما وصى به نوحًا                     |
| ۲٦٣_              |               |                                                        |
| Y7Y/Y             | ١٥            | • فلذلك فادع واستقم كما أمرت                           |
| ٤٨٨/١             | ۲١            | • أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين                      |
| 441/1             | <b>ጀ</b> •:٣٦ | • وما عند اللَّه خير                                   |
| 745/7             | **            | • وإذا ما غضبوا هم يغفرون                              |
| ٤٧١/١             | . ££          | • وترى الظالمين لما رأوا العذاب يقولون                 |
| 097/7             | ٥٢            | • وكذلك أوحينا إليك روحًا من أمرنا                     |
| :                 |               | ● سورة الزخرف ●                                        |
| 190/7.00/1        | ٣١            | • وقالوا لولا نزل هذا القرآن على رجلٍ                  |
| ٥٣٨/١             | ۳٥:٣٣         | • ولولا أن يكون الناس أمة                              |
| 144/4             | ۳۷:۳٦         | • ومن يعش عن ذكر الرحمن                                |
| 99/1              | 44:41         | ● ومن يعش عن ذكر الرحمن                                |
| 99/1              | ٣٨            | <ul> <li>یا لیت بینی وبینك بعد المشرقین</li> </ul>     |
| Y44 /4            | ٥٨            | • ما ضربوه لك إلا جدلاً بل هم قوم خصمون                |
| 744/4             | V0:V£         | • إن المجرمين في عذاب جهنم                             |
| 757_751_750/7     | VV            | • أو لم تك تأتيكم رسلكم                                |
| 7.47/1            | ۸۸            | <ul> <li>وقیله یا رب إن هؤلاء قوم لا یؤمنون</li> </ul> |

| المجلد/ الصفحة      | رقمها       | الآيـــة القرآنية                                          |
|---------------------|-------------|------------------------------------------------------------|
|                     |             | • سورة الدخان • ٥>                                         |
| 7 20 / 7            | ٤           | • فيها يفرق كل أمر حكيم                                    |
| Y £7 /Y             | 47:48       | • إن هؤلاء ليقولون                                         |
| 7\ \ \ \ \          | 49.AA       | • وما خلقنا السماوات والأرض وما بينهما                     |
| _ Y & A _ Y & V / Y | ٤٦:٤٣       | <ul> <li>إن شجرة الزقوم</li> </ul>                         |
| 7 2 9               | ·           |                                                            |
| ٧١٥/١               | ٤٩:٤٧       | • خذوه فاعتلوه                                             |
|                     |             | <ul> <li>سورة الجاثية</li> </ul>                           |
| 714/1               | 14          | • وسخر لكم ما في السماوات وما في الأرض                     |
| 144-14-14           | 7:1         | • أم حسب الذين اجترحوا السيئات                             |
| 1/107_707           | 74          | • أفرأيت من اتخذ إلهه هواه                                 |
| 777                 |             |                                                            |
|                     |             | <ul> <li>سورة الأحقاف</li> </ul>                           |
| _                   | 18:14       | <ul> <li>إن الذين قالوا ربنا اللَّه ثم استقاموا</li> </ul> |
| 377,773             |             | <b>*</b> ***                                               |
| ۲۲۰/۲               | 17:10       | • حتى إذا بلغ أشده                                         |
| 047/1               | <b>Y•</b> • | <ul> <li>أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا</li> </ul>        |
| 777_770/7           | 7 £         | • فلما رأوه عارضًا مستقبل أوديتهم قالوا                    |
| 00/1                | 44          | • وإذ صرفنا إليك نفرًا من الجن يستمعون                     |
| ۸٩/١                | 41:40       | • إنا سمعنا كتابًا أنزل من بعد موسى مصدقًا                 |
| (                   |             |                                                            |

| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيــة القرآنية                                          |
|----------------|-------|-----------------------------------------------------------|
|                |       | <ul> <li>سورة محمد</li> </ul>                             |
| 14./1          | ٤     | • فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب                      |
| 41./4          | ٧     | ● إن تنصروا اللَّه ينصركم                                 |
| ۲۷۰/۲          | 11    | • ذلك بأن اللَّه مولَى الذين آمنوا                        |
| ٥٣٧/١          | ١٢    | • والذين كفروا يتمتعون ويأكلون                            |
| 440_448/4      | 10    | • وسقوا ماءً حميمًا فقطع أمعاءهم                          |
| YVY /Y         | 1٧    | • والذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم                   |
| YV £ /Y        | ١٩    | • فاعلم أنه لا إله إلا اللَّه                             |
| 00/1           | ۲٤    | • أفلا يتدبرون القرآن                                     |
| Y00/Y          | 47    | • ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط اللَّه                         |
| Y10/1          | 44    | • يا أيها الذين آمنوا أطيعوا اللَّه وأطيعوا الرسول        |
|                |       | • سورة الفتح •                                            |
| 754/4          | ,     | • إنا فتحنا لك فتحًا مبينًا                               |
| ۱/ ۱۸۴ - ۱۸۳۰  | ٧ .   | • ليغفر اللَّه لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر                |
| 104/1          |       |                                                           |
| YVY /Y         | ٤     | • ليزدادوا إيمانًا مع إيمانهم                             |
| ٤٧٠ ، ٤١٧ / ٢  | 1.    | <ul> <li>إن الذين يبايعونك إنما يبايعون اللَّه</li> </ul> |
| YA £ /Y        | 79    | <ul> <li>ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه</li> </ul>      |
| 19/4           | 79    | • سيماهم في وجوههم                                        |
| ٤٤٠،٤٣٥/١      | 44    | • محمد رسول اللَّه والذين معه أشداء على الكفار            |



| المجلد/ الصفحة               | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                       |
|------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------|
|                              | ·     | <ul> <li>سورة الحجرات</li> </ul>                                        |
| ۲۸٦/۲                        | ١     | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي اللَّه ورسوله</li> </ul> |
| <b>٣</b> ١٨/١                | ٣     | • أولئك الذين امتحن اللَّه قلوبهم للتقوى                                |
| YAR /Y.YY1/1                 | ٧     | • ولكن اللَّه حبب إليكم الإيمان وزينه                                   |
| 7AV_7A0/7                    | 1.    | <ul> <li>إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم</li> </ul>               |
| 1/27% 2/827                  | 11    | • يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم                                |
| <b>***</b> \_ <b>*</b> \\$/\ | 11    | <ul> <li>ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون</li> </ul>                       |
| Y91_Y9YA9/Y                  | ١٤    | • قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا                                        |
| _ YPY _                      |       |                                                                         |
|                              |       | ● سورة ق ●                                                              |
| ٥٥/١                         | ٤ _ ١ | • ق والقرآن المجيد                                                      |
| . ٦٩ /٢                      | ١٦    | • ونحن أقرب إليه من حبل الوريد                                          |
| _ ** *                       | 14-14 | • إذ يتلقى المتلقيان عن اليمين وعن الشمال قعيد                          |
| ٣٠٣                          |       |                                                                         |
| ٣٠٥/٢                        | 44    | • وما أنا بظلام للعبيد                                                  |
| **V_***1/Y                   | 44-41 | • هذا ما توعدون لكل أواب حفيظ                                           |
| *10/Y.V+Y/1                  | 44    | • من خشي الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب                                   |
| 0 2 4 / 1                    | ٣0    | • لهم ما يشاءون فيها ولدينا مزيد                                        |
| 410/4                        | ٣٨    | • ولقد خلقنا السماوات والأرض                                            |
| _077.017/7                   | 44    | • وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس                                          |
| ۵۲۳                          | •     |                                                                         |



| المجلد/ الصفحة         | رقمها | الآيــة القرآنية                                        |
|------------------------|-------|---------------------------------------------------------|
| ٥٥/١                   | ٤٥    | • نحن أعلم بما يقولون وما أنت عليهم بجبار               |
|                        |       | <ul> <li>سورة الذاريات</li> </ul>                       |
| 404/1                  | ۲     | <ul> <li>فالحاملات وقراً</li> </ul>                     |
| £9£/Y                  | 10    | <ul> <li>إن المتقين في جنات وعيون</li> </ul>            |
| 194-144/4              | 19_10 | <ul> <li>إن المتقين في جنات وعيون</li> </ul>            |
| 789/7.100/1            | ۱۸    | <ul> <li>وبالأسحار هم يستغفرون</li> </ul>               |
| ٧/ ١٩٧٩، ١٩٥ _ ٠٤٥،    | **    | <ul> <li>وفي السماء رزقكم وما توعدون</li> </ul>         |
| 0 EV _ 0 E T           |       |                                                         |
| 1.4/1                  | ٤٢    | <ul> <li>ما تذر من شيء إلا جعلته كالرميم</li> </ul>     |
| ٦٧٦:٦٧٤ ،٥٦٨ /٢        | ٤٩    | <ul> <li>ومن كل شيء خلقنا زوجين</li> </ul>              |
| - 77 _ 0 - 77 , 79 / 1 | ٥٦    | • وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون                      |
| 414-415                |       |                                                         |
|                        |       | <ul> <li>سورة الطور</li> </ul>                          |
| 0 2 1 , 0 7 1 / 7      | ٦     | • والبحر المسجور                                        |
| W.0/1                  | ١٣    | <ul> <li>يوم يدعون إلى نار جهنم دعًا</li> </ul>         |
| 1.9/                   | ١٦    | • إنما تجزون ما كنتم تعملون                             |
| 177/1                  | ۱۹    | <ul> <li>کلوا واشربوا هنیئًا بما کنتم تعملون</li> </ul> |
| ۲/۳۳۱، ۵۵۳             | ٤٧    | • وإن للذين ظلموا عذابًا دون ذلك                        |
| 109/1,140/1            | ٤٨    | <ul> <li>واصبر لحكم ربك إنك بأعيننا</li> </ul>          |
| 4.                     |       | • سورةُ النجم •                                         |
| 441/1                  | ۲     | <ul> <li>ما ضل صاحبكم وما غوي</li> </ul>                |



| المجلد/ الصفحة | رقمها        | الآيـــة القرآنية                                       |
|----------------|--------------|---------------------------------------------------------|
| 44./1          | 47_41        | • ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى                            |
| Y7V/1          | 44           | <ul> <li>فلا تزكوا أنفسكم هو أعلم بمن اتقى</li> </ul>   |
| 441/4          | 71_09        | • أفمن هذا الحديث تعجبون                                |
| VV / <b>Y</b>  | ٦١           | • وأنتم سامدون                                          |
|                |              | • سورة القمر                                            |
| 00/1           | 11-10        | • ولقد تركناها آية                                      |
| <b>7</b> 1/1   | ٤٦           | <ul> <li>بل الساعة موعدهم والساعة أدهى وأمر</li> </ul>  |
| 445/4          | ٤٨_٤٧        | <ul> <li>إن المجرمين في ضلال وسعر</li> </ul>            |
| ٤٩٤/٢          | 00_0£        | <ul> <li>إن المتقين في جنات ونهر في مقعد صدق</li> </ul> |
|                |              | • سورة الرحمن •                                         |
| * ** 7 / *     | 1٧           | <ul> <li>رب المشرقين ورب المغربين</li> </ul>            |
| YV 1 / 1       | 77           | <ul> <li>کل من علیها فان</li> </ul>                     |
| 441/7 (100/1   | ٣٥           | <ul> <li>یرسل علیکما شواظ من نار ونحاس</li> </ul>       |
| • • Y \ / Y    | ٤١           | <ul> <li>فيؤخذ بالنواصي والأقدام</li> </ul>             |
| Y 0 · /Y       | ££_£٣        | <ul> <li>هذه جهنم التي يكذب بها المجرمون</li> </ul>     |
| 440/4          | ٤٤           | <ul> <li>يطوفون بينها وبين حميم آن</li> </ul>           |
| · ** 7 / Y     | ٤٦           | • ولمن خاف مقام ربه جنتان                               |
|                |              | و سورة الواقعة •                                        |
| 444/4          | 4-1.         | • إذا وقعت الواقعة                                      |
| ۲۸٦/۲          | N.           | • والسابقون السابقون                                    |
| ۲/ ۲۹ه         | 44 _ 4A<br>* | <ul> <li>في سدر مخضود</li> </ul>                        |



| المجلد/ الصفحة      | رقمها    | الآيـــة القرآنية                                        |
|---------------------|----------|----------------------------------------------------------|
| 444/4               | ££_£1    | • وأصحاب الشمال                                          |
| Y17/1               | ٤٦       | <ul> <li>وكانوا يصرون على الحنث العظيم</li> </ul>        |
| 444 - 4 EV /4       | 10_70    | <ul> <li>ثم إنكم أيها الضالون المكذبون</li> </ul>        |
| ٣٣٤/٢               | ٥٤       | <ul> <li>فشاربون عليه من الحميم</li> </ul>               |
| 7 2 9 / 7           | 00       | • فشاربون شرب الهيم                                      |
| TE1_TE·/Y           | ۳۳ _ ۰۷  | <ul> <li>أفرأيتم ما تحرثون</li> </ul>                    |
| WEW_WE 1 _ WE + / Y | ٧٣       | <ul> <li>نحن جعلناها تذكرة ومتاعًا للمقوين</li> </ul>    |
| ٣٤٦/٢               | A1_V0    | • فلا أقسم بمواقع النجوم                                 |
| 7/037_737           | ۸۲       | • وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون                              |
| ٣٠٢_٢٤٨/١           | ۸۰ _ ۸۳  | <ul> <li>فلو لا إذا بلغت الحلقوم</li> </ul>              |
| TV0_T01_T0T/Y       | 90_14    | <ul> <li>فلولا إذا بلغت الحلقوم</li> </ul>               |
| Y & A / Y           | 9 £ _ ٨٨ | <ul> <li>فأما إن كان من المقربين</li> </ul>              |
|                     |          | • سورة الحديد                                            |
| 717/1               | ١        | <ul> <li>سبح للَّه ما في السموات وما في الأرض</li> </ul> |
| 18./1               | ٤        | • ثم استوى على العرش يعلم ما يلج                         |
| (18149/1            | ٤        | وهو معكم أينما كنتم                                      |
| Y - 79 /Y           |          |                                                          |
| 787/7               | ۸٠.      | <ul> <li>لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح</li> </ul>   |
| . £19_£1A/1         | ١٦       | <ul> <li>ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم</li> </ul>   |
| *** 10/Y            |          |                                                          |
| WA0/Y               | ۱۸       | <ul> <li>أقرضوا اللَّه قرضًا حسنًا</li> </ul>            |



| المجلد/ الصفحة     | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                 |
|--------------------|-------|-------------------------------------------------------------------|
| YWW_ YWY / 1       | 19    | • والذين آمنوا باللَّه ورسله أولئك هم الصديقون                    |
| ۳۸٦/٢              | ۲۱    | • سابقوا إلى مغفرة من ربكم                                        |
| ٥٨٥/١              | **    | <ul> <li>ما أصاب من مصيبة في الأرض</li> </ul>                     |
| ٤٧٥/١              | 47    | <ul> <li>يا أيها الذين آمنرا اتقوا اللّه وآمنوا برسوله</li> </ul> |
|                    |       | • سورة المجادلة •                                                 |
| 4V/1               | 14    | <ul> <li>فإذ لم تفعلوا وتاب اللّه عليكم</li> </ul>                |
| 717-407/1          | ۲١    | • كتب اللَّه لأغلبن أنا ورسلي                                     |
| 714/1              | **    | • أولئك كتب في قلوبهم الإيمان                                     |
| _18189/1           | ٧     | <ul> <li>ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم</li> </ul>           |
| 79/7,181           |       |                                                                   |
|                    |       | ● سورة الحشر •                                                    |
| 401/1              | ٣     | <ul> <li>ولولا أن كتب الله عليهم الجلاء</li> </ul>                |
| <b>٣9.</b> /٢      | 0     | <ul> <li>ما قطعتم من لینة أو ترکتموها قائمة</li> </ul>            |
| 791_TAA/Y          | ٦     | <ul> <li>وما أفاء اللَّه على رسوله منهم فما أوجفتم</li> </ul>     |
| M47 _ WA9 _ WAA /Y | 10-0  | <ul> <li>ما أفاء اللَّه على رسوله من أهل القرى</li> </ul>         |
| <b>797</b> _       |       |                                                                   |
| 7.9/4              | ٨     | • الذين أخرجوا من ديارهم يبتغون فضلاً                             |
| 1/5/1-1/1          | ٩     | • ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة                            |
| 740/4              | ٩     | • ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون                              |
| 747/7              | ١٠    | <ul> <li>ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان</li> </ul> |
| YA0/Y              | 1 8   | <ul> <li>تحسبهم جميعًا وقلوبهم شتى</li> </ul>                     |



| المجلد/ الصفحة           | رقمها | الآيـــة القرآنية                                              |
|--------------------------|-------|----------------------------------------------------------------|
| ٣٦٠/١                    | ۱۸    | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا اتقوا اللّه ولتنظر نفس</li> </ul> |
| 17/7,77/1                | ۲۱    | • لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعًا                   |
|                          |       | • سورة المتحنة •                                               |
| ٤٠٠/٢                    | ٥     | • ربنا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا                              |
| _ 2 / 7 (0 - 1 / 1       | ١٠    | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا إذا جاءكم المؤمنات</li> </ul>     |
| ٤٢٠                      |       |                                                                |
| £ • 7 _ £ • W _ £ • 1 /Y | ١٢    | <ul> <li>يا أيها النبي إذا جاءك المؤمنات يبايعنك</li> </ul>    |
| £19_£11_£+A_             |       |                                                                |
|                          |       | ● سورة الصف ●                                                  |
| £ Y Y / Y                | ۲     | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون</li> </ul> |
| Y11/1                    | ٥     | <ul> <li>فلما زاغوا أزاغ اللَّه قلوبهم</li> </ul>              |
| £Y £ /Y                  | ٦     | • وإذ قال عيسى ابن مريم يا بني إسرائيل                         |
|                          |       | • سورة الجمعة •                                                |
| £ 4 : £ 4 7 / 4          | Υ     | هو الذي بعث في الأميين رسولاً                                  |
| £4. \A                   | ٤     | <ul> <li>ذلك فضل اللّه يؤتيه من يشاء</li> </ul>                |
| ٥٧٤/١                    | ٦     | <ul> <li>قل يا أيها الذين هادوا إن زعمتم</li> </ul>            |
| _ 1                      | ٩     | <ul> <li>إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة</li> </ul>              |
| - 884 - 881 - 847        |       |                                                                |
| A33_P33_103_             |       |                                                                |
| 100                      |       |                                                                |
| 1/ 751, 7/ 853 _         | 1.    | <ul> <li>فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض</li> </ul>         |

| المجلد/ الصفحة     | رقمها | الآيـــة القرآنية                                            |
|--------------------|-------|--------------------------------------------------------------|
| ٤٨٥_٤٧٠            |       |                                                              |
| £77 _ £71 _ £7. /Y | 11    | • وإذا رأوا تجارة أو لهواً انفضوا إليها                      |
| £7A_£7£_           |       |                                                              |
|                    |       | <ul> <li>سورة المنافقون</li> </ul>                           |
| ٤٧٢/٢              | ١     | • إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول                    |
| £VY_ £VY /Y        | ٤     | • وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم                                  |
| ٤٧٣/٢              | ٤     | • يحسبون كل صيحة عليهم                                       |
| ٤٧٥/٢،٦٩٩/١        | ٩     | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم</li> </ul>     |
| ٣٠٤/١              | ١٠    | <ul> <li>وأنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم</li> </ul> |
|                    |       | • سورة التغابن •                                             |
| <b>***</b> /1      | ٩     | <ul> <li>ومن يؤمن باللَّه ويعمل صالحًا يكفر عنه</li> </ul>   |
| ٤٧٦/٢              | . 11  | <ul> <li>ما أصاب من مصيبة إلا بإذن اللَّه</li> </ul>         |
| 1/885,7/807        | 10    | <ul> <li>إنما أموالكم وأولادكم فتنة</li> </ul>               |
|                    |       | <ul> <li>سورة الطلاق</li> </ul>                              |
| ٣٥٤/١              | ١     | <ul> <li>يا أيها النبي إذا طلقتم النساء</li> </ul>           |
| ١/ ١٨، ٢/ ٩٧٤      | ١     | <ul> <li>وتلك حدود اللَّه ومن يتعد حدود اللَّه</li> </ul>    |
| ( ) ۲۷ _ ۸۶۳ _ ۸۷۵ | ۲     | <ul> <li>ومن يتق اللَّه يجعل له مخرجًا</li> </ul>            |
| 098_887/7          |       |                                                              |
| YV• /Y             | ٣     | <ul> <li>ومن يتوكل على اللَّه فهو حسبه</li> </ul>            |
| 771/7,477/1        | ٥     | <ul> <li>ومن يتق اللَّه يكفر عنه سيئاته</li> </ul>           |
| 744/1              | ٧     | <ul> <li>لینفق ذو سعة من سعته</li> </ul>                     |



| المجلد/ الصفحة    | رقمها    | الآيـــة القرآنية                                                    |
|-------------------|----------|----------------------------------------------------------------------|
| 719/7             | ١٢       | <ul> <li>اللَّه الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن</li> </ul>        |
|                   |          | ● سورة التحريم •                                                     |
| 118-111/1         | •        | <ul> <li>عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجًا</li> </ul>                |
| _011_1.#_9\/1     | ٦        | <ul> <li>يا أيها الذين آمنوا قو أنفسكم وأهليكم ناراً</li> </ul>      |
| ٤٨٧ _ ٤٨٦ /٢ ١٥١٢ |          | ·                                                                    |
| ٤٨٨_              |          | •                                                                    |
| 070/1             | ٨        | • يا أيها الذين آمنوا توبوا إلى اللَّه توبة نصوحًا                   |
|                   |          | <ul> <li>سورة الملك •</li> </ul>                                     |
| 08049/1           | <b>Y</b> | • الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم                                     |
| £4 · /Y           | ۲        | <ul> <li>ليبلوكم أيكم أحسن عملا</li> </ul>                           |
| ٣٨/٢              | ۸:٦      | • وللذين كفروا بربهم عذاب جهنم                                       |
| 754/4             | ٨        | <ul> <li>كلما ألقي فيها فوج سألهم خزنتها</li> </ul>                  |
| V·Y/1             | ١٢       | • إن الذين يخشون ربهم بالغيب لهم مغفرة                               |
| 0 A A / Y         | 74       | • قل هو الذي أنشأكم وجعل لكم السمع                                   |
|                   |          | <ul> <li>سورة القلم</li> </ul>                                       |
| 0.0/Y             | ٤        | • وإنك لعلى خلق عظيم                                                 |
| 194-111           | ٤٣       | <ul> <li>وقد كانوا يدعون إلى السجود</li> </ul>                       |
|                   |          | • سورة الحاقة •                                                      |
| 771_ £7/Y         | 19       | • هاؤم اقرءوا كتابيه                                                 |
| 197_191_197/      | 72:71    | <ul> <li>فهو في عيشة راضية</li> </ul>                                |
| 197_177/1         | 7 £      | <ul> <li>كلوا واشربوا هنيئًا بما أسلفتم في الأيام الخالية</li> </ul> |

| المجلد/ الصفحة                        | رقمها          | الآيـــة القرآنية                           |
|---------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|
| 7.4-040/4                             | ۳.             | • خذوه فغلوه                                |
| 445/4                                 | ۳۱_۳۰          | • خذوه فغلوه . ثم الجحيم صلوه               |
| ٥٧٤/٢                                 | ۳۲_ <b>۳</b> ٠ | • خذوه فغلوه                                |
| 077_077/7                             | 44             | • ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعًا            |
| ٥٠٣/٢                                 | ۳۷:۳۰          | • فليس له اليوم هاهنا حميم                  |
|                                       |                | <ul> <li>سورة المعارج</li> </ul>            |
| ١٠/١                                  | ٤              | • في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة           |
| 444 /1                                | ۸              | • كالمهل                                    |
| 7/ 777 _ 777                          | 17:10          | • كلا إنها لظي . نزاعة للشوى                |
| V0/Y                                  | 74             | • الذين هم على صلاتهم دائمون                |
| T.V_V0/Y                              | 45             | •<br>الذين هم على صلاتهم يحافظون            |
| <b>*</b> ***/*                        | ٤٠             | رب المشارق والمغارب                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                | • سورةنوح •                                 |
| 704/4                                 | ١٠             | استغفروا ربكم إنه كان غفارًا                |
|                                       |                | • سورة الجن •                               |
| £9A/Y                                 | 1              | قل أوحي إليَّ أنه استمع نفر من الجن         |
| 404/1                                 | ١٦             | لأسقيناهم ماءً غدقًا                        |
| 0.1_0/٢                               | ۱۸             | وأن المساجد للَّه فلا تدعوا مع اللَّه أحدًا |
| 7\075                                 | ۱۸             | فلا تدعوا مع اللَّه أحدًا                   |
| ١/٨٦٤                                 | <b>FY:YY</b>   | و عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحدًا        |



| المجلد/ الصفحة    | رقمها  | الآيـــة القرآنية                                           |
|-------------------|--------|-------------------------------------------------------------|
|                   |        | • سورة المزمل •                                             |
| ۲۰۰/۲             | ٤:١    | • يا أيها المزمل                                            |
| 078_0.7/7         | 14:14  | <ul> <li>إن لدينا أنكالاً وجحيماً</li> </ul>                |
| 7.1/4             | ۲٠     | <ul> <li>إن ربك يعلم أنك تقوم أدنى من ثلثي الليل</li> </ul> |
|                   |        | ● سورةالمدثر •                                              |
| 0.0/4             | ٤      | • وثيابك فطهر                                               |
| ۰۰٦/۲             | ٦      | <ul> <li>ولا تمنن تستكثر</li> </ul>                         |
| 0·V_0·7/Y         | 1٧     | • سأرهقه صعوداً                                             |
| <b>** * * / *</b> | 1٧     | ● صعوداً                                                    |
| 0·V/Y             | 70     | <ul> <li>إن هذا إلا قول البشر</li> </ul>                    |
| 744/4             | Y9:YV  | <ul> <li>وما أدراك ما سقر</li> </ul>                        |
| 44.5              | 79     | • لواحة للبشر                                               |
| 01-:0-1/4         | ٣١:٣٠  | • عليها تسعة عشر                                            |
| ۱/ ۵۸۵ ـ ۲۸۳،     | ۳۱     | <ul> <li>ويزداد الذين آمنوا إيمانًا</li> </ul>              |
| YVY /Y            |        |                                                             |
| 010-9/4           | ۳۱     | • وما يعلم جنود ربك إلا هو                                  |
| 017/7             | ۳۷:۳۱  | <ul> <li>وما هي إلا ذكرى للبشر</li> </ul>                   |
| Y7V/1             | ٣٨     | <ul> <li>کل نفس بما کسبت رهینة</li> </ul>                   |
| £A£/1             | £٣:٣A  | <ul> <li>كل نفس بما كسبت رهينة إلا أصحاب اليمين</li> </ul>  |
| ٥٢١/٢،٤٨٤/١       | £٣: £Y | • ما سلككم في سقر                                           |
| W71_W7-/1         | ٥٦     | <ul> <li>هو أهل التقوى وأهل المغفرة</li> </ul>              |

| المجلد/ الصفحة       | رقمها        | الآيــة القرآنية                                                |
|----------------------|--------------|-----------------------------------------------------------------|
|                      |              | • سورة القيامة •                                                |
| 071_01V/7            | <b>۲۳:۲۲</b> | <ul> <li>وجوه يومئذ ناضرة</li> </ul>                            |
| ٣٠٢/١                | 77           | • كلا إذا بلغت التراقي                                          |
|                      |              | • سورة الإنسان •                                                |
| 078/7.411            | ۲            | • إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج                               |
| ٥٢٤/٢                | ٤            | <ul> <li>إنا أعتدنا للكافرين سلاسلا وأغلالاً وسعيراً</li> </ul> |
| . 19- /۲             | ۹:۸          | <ul> <li>ويطعمون الطعام على حبه</li> </ul>                      |
| ۱۷۳/۲                | Y1:A         | <ul> <li>ويطعمون الطعام على حبه</li> </ul>                      |
| ۰۲۹/۲                | ١٣           | <ul> <li>متكئين فيها على الأرائك لا يرون فيها شمسًا</li> </ul>  |
| ٤٩٥/٢                | ۲.           | <ul> <li>وإذا رأيت ثم رأيت نعيمًا وملكًا كبيرًا</li> </ul>      |
|                      |              | <ul> <li>سورة المرسلات</li> </ul>                               |
| 001/1                | ۲.           | • ألم نخلقكم من ماء مهين                                        |
| ۵۳۲/۲                | 47:70        | • ألم نجعل الأرض كفاتًا                                         |
| 44. \1               | ٣٠           | <ul> <li>انطلقوا إلى ظل ذي ثلاث شعب</li> </ul>                  |
| 44. \4               | 44           | • إنها ترمي بشور كالقصو                                         |
| · <b>**</b> • /*     | ٣٣           | • كأنه جمالت صفر                                                |
| Y# /Y                | ٤٨           | • وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون                                 |
|                      |              | <ul><li>سورة النبأ</li></ul>                                    |
| 446 <sup>-</sup> 445 | 40:48        | <ul> <li>لا يذوقون فيها برداً ولا شرابًا</li> </ul>             |
| ٥٣٤ _ ٥٣٣ /٢         | Y7:Y£        | <ul> <li>لا يذوقون فيها برداً ولا شرابًا</li> </ul>             |
| ٥٣٤/٢                | Y7           | • جزاءً وفاقًا                                                  |



| المجلد/ الصفحة    | رقمها | الآيـــة القرآنية                                      |
|-------------------|-------|--------------------------------------------------------|
| 744/4             | ٣٠    | <ul> <li>فذوقوا فلن نزیذکم إلا عذابًا</li> </ul>       |
|                   |       | <ul> <li>سورة النازعات</li> </ul>                      |
| ٥٦٩ /٢            | 47:48 | <ul> <li>فإذا جاءت الطامة الكبرى</li> </ul>            |
| Y•#_AV/1          | ٤٠    | • وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى             |
| 114/4             | ٤٥    | • إنما أنت منذر من يخشاها                              |
|                   |       | ● سورة عبس ●                                           |
| 1./1              | ٣٠:۲٧ | <ul> <li>فأنبتنا فيها حبًا وعنبًا</li> </ul>           |
| 1./1              | ٣١    | <ul> <li>وفاكهة وأبًا</li> </ul>                       |
|                   |       | • سورة التكوير •                                       |
| ٩٨/١              | ١     | <ul> <li>إذا الشمس كورت</li> </ul>                     |
| ٩٨/١              | ۲     | <ul> <li>وإذا النجوم انكدرت</li> </ul>                 |
| 0 2 1 _ 0 4       | ٦     | • وإذا البحار سجرت                                     |
| ٥٤٢_              |       |                                                        |
| ٤٨٧ /٢            | ١٢    | • وإذا الجحيم سعرت                                     |
| 011/7             | 18:17 | • وإذا الجحيم سعرت                                     |
| 0 2 7 / 7         | 10    | <ul> <li>فلا أقسم بالخنس</li> </ul>                    |
| ·                 |       | <ul> <li>سورة الانفطار</li> </ul>                      |
| ٥٨٨/٢             | ۸:٦   | <ul> <li>يا أيها الإنسان ما غرك بربك الكريم</li> </ul> |
| 010_011/7         | ۸     | <ul> <li>في أي سورة ما شاء ركبك</li> </ul>             |
|                   |       | <ul> <li>سورة المطففين</li> </ul>                      |
| 0 2 4 2 0 2 7 / 7 | ٧     | <ul> <li>إن كتاب الفجار لفي سجين</li> </ul>            |



| المجلد/ الصفحة | رقمها | الآيـــة القرآنية                             |
|----------------|-------|-----------------------------------------------|
| 757/1          | A:V   | • إن كتاب الفجار لفي سجين                     |
| ٥٥٠ _ ٥٤٨/٢    | ۱۷:۱٤ | • كلا بل ران على قلوبهم                       |
| 017/4          | 10    | • كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون             |
| _1/۲،۲/1       | 1.1   | <ul> <li>إن كتاب الأبرار لفي عليين</li> </ul> |
| 0 2 7          |       |                                               |
| 727/1          | ۲۰:۱۸ | • إن كتاب الأبرار لفي عليين                   |
| ٥٥٢ /٢         | 77    | • ختامه مسك                                   |
| ٤٨٥/١          | 40:48 | • فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون         |
|                |       | <ul><li>سورة البروج</li></ul>                 |
| ٥٥٢ /٢         | ٣     | • وشاهد ومشهود                                |
| 00£/Y          | ١٤    | • الودود                                      |
|                | er.   | <ul> <li>سورة الطارق</li> </ul>               |
| 001/1          | ٧:٦   | • خلق من ماء دافق                             |
|                |       | <ul> <li>سورة الأعلى</li> </ul>               |
| OAV /1         | 14    | <ul> <li>ثم لا يموت فيها ولا يحيى</li> </ul>  |
| ٤٢٨/٢          | ١٤    | • قد أفلح من تزكَّى                           |
| YYV /Y         | 17:17 | <ul> <li>بل تؤثرون الحياة الدنيا</li> </ul>   |
|                |       | • سورة الغاشية •                              |
| ٣٠٦/١          | ٤:٢   | • عاملة ناصبة . تصلى ناراً حامية              |
| 440/4          | ٥     | • تسقى من عين آنية                            |
| 0.4/4          | ٧:٦   | • ليس لهم طعام إلا من ضريع                    |



| المجلد/ الصفحة | رقمها       | الآيـــة القرآنية                                           |
|----------------|-------------|-------------------------------------------------------------|
| 110/7          | YY:Y1       | • فذكر إنما أنت مذكر . لست عليهم بمسيطر                     |
|                |             | • سورة الضجر •                                              |
| 7/170_770      | <b>Y:</b> 1 | • والفجر . وليال عشر                                        |
| ٥٦٠ _ ٥٥٩ /٢   | <b>Y</b>    | • وليال عشر                                                 |
| 7V7_07A/Y      | ۴           | • والشفع والوتر                                             |
| 079_07A/Y      | 78:71       | <ul> <li>کلا إذا دکت الأرض دكًا دكًا</li> </ul>             |
| 0A·_0V0_0V£/Y  | **          | <ul> <li>وجاء ربك والملك صفًا صفًا</li> </ul>               |
| 00V/Y          | **          | <ul> <li>يا أيتها النفس المطمئنة</li> </ul>                 |
| Y £ A / 1      | ٣٠:۲٧       | • يا أيتها النفس المطمئنة                                   |
|                |             | • سورة البلد •                                              |
| ٥٨٨/٢          | ۹:۸         | • ألم نجعل له عينين                                         |
| 01/ 977_ 770   | 11          | <ul> <li>فلا اقتحم العقبة</li> </ul>                        |
| 145/4          | 17:11       | <ul> <li>فلا اقتحم العقبة</li> </ul>                        |
| ۲۰۸/۱          | 14:11       | • فلا اقتحم العقبة                                          |
| 7/ / 7         | ٧٠          | • عليهم نار مؤصدة                                           |
|                |             | • سورة الشمس •                                              |
| Y7V/1          | A:V         | <ul> <li>ونفس وما سواها . فألهمها فجورها وتقواها</li> </ul> |
| ٥٩٠/٢          | 1.:٧        | • ونفس وما سواها                                            |
| £ 7 Å / Y      | ٩           | • قد أفلح من زكاها                                          |
|                |             | • سورة الليل •                                              |
| 71./1          | \           | • والليل إذا يغشى                                           |

| المجلد/ الصفحة | رقمها  | الآيـــة القرآنية                                         |
|----------------|--------|-----------------------------------------------------------|
| ٤٥٠/٢          | ٤      | • إن سعيكم لشتى                                           |
| 75017/7        | ١٤     | • فأنذرتكم ناراً تلظى                                     |
|                |        | <ul> <li>سورة الضحى</li> </ul>                            |
| <b>YV/1</b>    | ۳:۱    | • والضحى. والليل إذا سجى                                  |
| 097_091/7      | 1:1    | • والضحى                                                  |
| 097/7          | ٧      | <ul> <li>ووجدك ضالاً فهدى</li> </ul>                      |
| 14./1          | 11     | <ul> <li>وأما بنعمة ربك فحدث</li> </ul>                   |
|                |        | <ul><li>سورة الشرح</li></ul>                              |
| ٥٩٣ /٢         | ٥:٦    | <ul> <li>فإن مع العسر يسراً . إن مع العسر يسرا</li> </ul> |
| 177/1          | ۸:٧    | <ul> <li>فإذا فرغت فانصب . وإلى ربك فارغب</li> </ul>      |
|                |        | • سورة التين •                                            |
| ٥٩٧/٢          | ٥      | • ثم رددناه أسفل سافلين                                   |
| ٥٧٤/١          | ٥:٢    | • ثم رددناه أسفل سافلين . إلا الذين آمنوا                 |
|                |        | <ul><li>سورة العلق</li></ul>                              |
| ۵۹۸/۲          | ١      | • اقرأ باسم ربك الذي خلق                                  |
| 777/1          | ٧:٦    | <ul> <li>کلا إن الإنسان ليطغی . أن رآه استغنی</li> </ul>  |
| ٥٩٨/٢          | 10:9   | • أرأيت الذي ينهى عبداً إذا صلى                           |
| ٦٠٣/٢          | 1A: 1Y | • فليدع ناديه سندع الزبانية                               |
| ٥٩٨/٢          | 19     | <ul> <li>کلا لا تطعه واسجد واقترب</li> </ul>              |
| Y £ /Y         | 19     | <ul> <li>واسجد واقترب</li> </ul>                          |

| المجلد/ الصفحة | رقمها  | الآيـــة القرآنية                                                       |
|----------------|--------|-------------------------------------------------------------------------|
|                |        | • سورة القدر •                                                          |
| 717_717_7-6/4  | ,, o:1 | <ul> <li>إنا أنزلناه في ليلة القدر . وما أدراك ما ليلة القدر</li> </ul> |
|                |        | <ul><li>سورة البينة</li></ul>                                           |
| £ 2 1 / 1      | . 1    | <ul> <li>لم یکن الذین کفروا من أهل الکتاب</li> </ul>                    |
| 745-744/7      | ٥: ٤   | <ul> <li>وما تفرق الذين أوتوا الكتاب</li> </ul>                         |
| Y# £ /Y        | 0      | • وذلك دين القيمة                                                       |
|                |        | <ul> <li>سورة الزلزلة</li> </ul>                                        |
| _ 709_ 477/1   | A:V    | <ul> <li>فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره</li> </ul>                        |
| 774-719/7 .77  |        |                                                                         |
| ٤٦/٢           | ٨      | <ul> <li>ومن يعمل مثقال ذرة شرًا يره</li> </ul>                         |
|                |        | <ul> <li>سورة التكاثر</li> </ul>                                        |
| ٣٥٥/٢          | ٧:١    | <ul> <li>ألهاكم التكاثر . حتى زرتم المقابر</li> </ul>                   |
| ٧/ ٢٥٥         | V:0    | <ul> <li>کلا لو تعلمون علم الیقین</li> </ul>                            |
| ٦٢٤/٢          | ٨      | • ثم لتسألن يومئذ عن النعيم                                             |
|                |        | • سورة الهمزة •                                                         |
| 744/4          | ٧: ٤   | <ul> <li>کلا لینبذن في الحطمة</li> </ul>                                |
| 7/ ۸7 - 77 /   | ۹:۸    | • إنها عليهم مؤصدة في عمد ممددة                                         |
| ۲/ ۲۲ه         | ٩      | • في عمد ممدة                                                           |
|                |        | <ul> <li>سورة الفيل</li> </ul>                                          |
| 744 /1         | 0:1    | <ul> <li>ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل</li> </ul>                     |

|                           |       | ~ ~                                                                   |
|---------------------------|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| المجلد/ الصفحة            | رقمها | الآيـــة القرآنية                                                     |
|                           | ·     | • سورة الماعون •                                                      |
| 747_747/4                 | ٥: ٤  | • فويل للمصلين . الذين هم عن صلاتهم ساهون                             |
|                           |       | <ul> <li>سورة الكافرون</li> </ul>                                     |
| 707/7                     | ٦:١   | <ul> <li>قل يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون</li> </ul>             |
|                           |       | <ul> <li>سورة النصر</li> </ul>                                        |
| 414/1                     | 1     | <ul> <li>إذا جاء نصر اللّه والفتح</li> </ul>                          |
| _ 7 & £ _ 7 & Y : 7 4 / Y | ۲:۱   | • إذا جاء نصر اللَّه والفتح . ورأيت الناس                             |
| 784:787                   |       |                                                                       |
|                           |       | • سورة الإخلاص •                                                      |
| _771:708/Y                | ٤:١   | <ul> <li>قل هو اللَّه أحد . اللَّه الصمد . لم يلد ولم يولد</li> </ul> |
| ٦٧٠ _ ٦٦٦: ٦٦٣            |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |
|                           |       |                                                                       |

# فهرس الموضوعات والفوائد



# فهرس الموضوعات والفوائد

الصفحة

|          | • تفسير سورة المؤمنون •                          |
|----------|--------------------------------------------------|
| ٥        | • مدح اللَّه الخاشعين في صلاتهم                  |
| ٥        | • معنى الخشوع                                    |
| ۲ ,      | • تحقيق أصل الخشوع                               |
| ٦        | • خشوع البصر في الصلاة                           |
| ٧        | • مدح الله المخبتين له والمنكسرين لعظمته         |
| <b>A</b> | • أصل الخـشـوع                                   |
| ٨        | • خشـوع القلب يستلزم خشـوع الجوارح               |
| ١٠       | • تفسير خشوع الأرض                               |
| 11       | • تفسير خشوع النفاق                              |
| 11       | • الخشوع لا يزيد على ما في القلب                 |
| 11       | • تفاوت الخشوع بحسب تفاوت معرفة النفس لمن خشعت   |
| 11       | • جبر اللَّه انكسار عبده بالقرب والإجابة له      |
| 14       | • معنى المنكسرة قلوبهم                           |
| ۱۳       | • اصطفاء اللَّه لموسى لسمو تواضعه للَّه          |
| ۱۳       | • أول رفع العلم من القلوب: الخشوع                |
| ١٤       | • العلم النافع هو علم مباشر للقلب                |
| 1 8      | • علم اللسان حجة اللَّه على ابن آدم              |
| ١٥       | • توبيخ اللَّه لمن لا يخشع قلبه                  |
| ١٦       | • ابن آدم أحق ما خشع لكلام الله                  |
| ۱۷       | • صفات عباد الرحمن                               |
| ١٨       | • تشريع اللَّه لعباده من العبادات ما يظهر الخشوع |

| ۲٠ )        | ● صــور الخـشــوع في الصــلاة                      |
|-------------|----------------------------------------------------|
| ۲۱          | • موجبات الإقبال إلى اللَّه وعدم الالتفات لما سواه |
| **          | • أول تلفت الناس في صلاتهم زمن فتنة عشمان          |
| **          | • التفات المرء في صلاته اختلاس يختلسه الشيطان      |
| . **        | • اللَّه ـ عز وجل ـ خيـر من يلتفت إليه             |
| 74          | • تمام الخفضوع في الركسوع                          |
| ۲٤          | • الخشوع في الصلاة بجميع الجوارح بما فيها القلب    |
| **          | • ذكر آثار تبين وجـوه الخشـوع في الصلاة            |
| **          | • ذكر مواضع ترفع فيها اليدان                       |
| **          | • أفضل الدعاء الإلحاح على اللَّه                   |
| **          | • اجتهاد العبد في قبول عمله وعدم رده               |
| - <b>79</b> | • لا يتقبل اللَّه إلا من المتقين                   |
| 79          | • من أشد العمل الخوف على العمل                     |
| 79          | • حزن بعض السلف يوم العيد خشية عدم تقبل عملهم      |
| 79          | • شهر رمضان مضمار لتسابق الخلق بالطاعات            |
| ٣٠          | • تعریف «الخراج»                                   |
| ٣١          | • تعريف «البرزخ»                                   |
| ٣٢          | • صور تشويه النار للعصاة فيها                      |
| ٣٣          | • عظم جسد وحجم أهل النار فيها                      |
|             | <ul> <li>تفسیرسورةالنور</li> </ul>                 |
| ٣٤          | • تحريم إشاعة الفاحشة على المؤمن المستتر           |
| ٣٤.         | • ستر العيوب أولى الأمور                           |

| • الشفاعة فيما لم يبلغ الإمام                             |
|-----------------------------------------------------------|
| • من رفع بيـوت اللَّه تزيينهـا وبنائهـا وتطهيـرها         |
| • من خرج لأمر ربه ليس كمن خرج لأجل قسمه                   |
| • تفسير سورة الفرقان •                                    |
| • من معجزات النبي عِلَيْكُم عدم فتح الأموال عليه في زمانه |
| • من مظاهر تنقوية صدق النبي ﷺ كُفر الأمراء والملوك به     |
| • السعير عقاب من كذب بالساعة                              |
| • سماع الخلائق لزفير وشهيق جهنم إلا الشقلين               |
| • صراخ الجبال من حسيس جهنم كصراخ النساء                   |
| • تقاد جهنم بسبعين ألف زمام                               |
| • زفرة جهنم يوم القيامة يجثو بها كل مخلوق                 |
| • ذكر أمثلة لبعض التابعين في تأثرهم بآية زفرة الجحيم      |
| • تكذيب الأصنام لمن عبدوها                                |
| • فـضل هـداية الخلق بالـعلم                               |
| • الإسلام يجب ما قبله                                     |
| • حسنات الكافر يثاب عليها إذا أسلم                        |
| • المسلم التائب أحسن حالاً من الكافر المسلم               |
| • وقوف المؤمن التائب على سيئاته ثم تبدل حسنات             |
| • ذكـر آخر أهل الجنة دخـولاً وأهل النار خروجًـا           |
| • تبديل السيئات حسنات في حق من ندم                        |
| • معنى الدعاء: الإيمان                                    |
| • أصل الدعاء هو الطاعة                                    |
|                                                           |

| ٥٠           | • ذكر أنواع الدعاء وأسبابه                             |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| ٥٠           | • الدعاء ترك الذنوب والاشتغال بالطاعة                  |
|              | <ul> <li>تفسير سورة الشعراء</li> </ul>                 |
| 01           | • ذكر ما تفرد به إبراهيم عملي وجود اللَّه بتفرده       |
| ٥٢           | • المرء بأصغريه واستقامته بهما                         |
| ٥٣           | • صلاح حركات العبد بجوارحه                             |
| ٥٣           | • القلب ملك الأعضاء كلها                               |
| 04           | • تعــريف القلب السليم                                 |
| ٥٤           | • مراد اللَّه من العباد صلاح قلوبهم                    |
| 00           | • من الشرك الخفي                                       |
| 00           | • موالاة الهوى من الشرك الخفي                          |
| ٥٦           | • المحبة هي الموافقة في كل الأحوال                     |
| • • <b>•</b> | • من فـضـائل النبي عَلِيْكُمْ رؤيته من خلفه ومن أمامه  |
| W            | <ul> <li>تفسير سورة النمل</li> </ul>                   |
| ٥٩           | • من تمام بر الولد خوفه من تقصير الوالدين في شكر اللّه |
| 09           | • لا إله إلا الله لأهل الجنة كالماء السارد لأهل الدنسا |
| 09           | • سقوط مشقة الأبدان عن أهل الجنة                       |
| ٦.           | • تضاعف نعيم العبادات لأهل الجنة                       |
| ٦٠           | • اكتمال النعيم لأهل الجنة برؤيتهم ومخاطبتهم للَّه     |
| ٦١,          | • نعيم أهل الجنة أكمل مطلقًا من نعيم أهل الدنيا        |
| ٦٢ -         | • أفضل أهل العبادات أكثرهم ذكراً للَّه _ جل وعلا       |
| ٦٢           | • الرد من غلط بعدم شوق العارفين لرؤية اللَّه           |

| 77         | • ســؤال النبي رؤية اللَّه شــوقًـا له مع كمــال خلقــه   |
|------------|-----------------------------------------------------------|
| 77         | • الآخرة خير من الأولى                                    |
| 77         | • الدنيــا بلاغ للآخــرة                                  |
| 74         | • كـمـال الدنيا في العلم والعـمل                          |
| ٦٣         | • مقاصد الأعمال البدنية في الدنيا                         |
| 7 8        | • عـدم انقطاع الذكر والتـلاوة عن أهل الجنة من النعـيم     |
| 7 8        | • فضل ثـواب كلمة التـوحيد فـي الآخرة                      |
| ٦٤         | • اللَّه مسئول بفضله ألا يحرمنا خير ما عنده بشرّ ما عندنا |
|            | <ul> <li>تفسیرسورةالقصص</li> </ul>                        |
| ٦٥         | • سلطان السمع في الليل، وسلطان البصر في النهار            |
| ٦٥         | • حال العلماء إيثار الآجل على العاجل                      |
| 77         | • مـدح اللَّه لمن لا يريدون عـلوًّا ولا فسادًا في الأرض   |
| 77         | • لا يأثم من كره أن يفاق عليه في الجمال                   |
| ٦٧         | • تعريف الـتواضع                                          |
|            | <ul> <li>تفسير سورة الروم</li> </ul>                      |
| ٦٨         | • تعريف مقام الإخلاص ومقام المشاهدة ومقام الإحسان         |
| 79         | • أفـــضل الإيمان                                         |
| ٦ <b>٩</b> | • تفسير المثل الأعلى للَّه في السماوات والأرض             |
| ٧١         | • علامة المحبين لله                                       |
| ٧١         | • تعريف مقام الإخلاص                                      |
| <b>V</b> 1 | • المعرفة تستلزم المحبة الخاصة                            |
| ٧٢         | • تعریف مقام الحیاء                                       |

| \r\ \r\ \  | • مجال تزكية المرء نفسه                                          |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| ٧٣         | • وصية الرسول ﷺ بالاستحياء من اللَّه كاستحياء رجل صالح من القوم. |
| ٧٤         | • الصلاة أهم أعمال الجوارح                                       |
| ٧٤         | • تفسير إقامة الصلاة والسهو عنها                                 |
| ٧٦         | • العمل الصالح مهاد لصاحبه في القبر                              |
|            | <ul> <li>تفسیر سورة لقمان</li> </ul>                             |
| <b>Y</b> Y | • أدلة تحسريم الغناء                                             |
| ٧٨         | • بعث اللَّه رسوله ﷺ على محق المزامير والمعازف                   |
| ٧٨         | • ثمن المغنية حرام وغناؤها حرام                                  |
| <b>∨</b> ٩ | • تحريم بيع وشراء المغنيات                                       |
| <b>∨</b> ٩ | • الرخصة للنساء في اللهو عند العرس والأعياد                      |
| ۸٠         | • نوع الغناء المباح حال العرس والأعياد                           |
| ۸٠         | • الغناء ينبت النفاق في القلب                                    |
| ۸٠         | <ul> <li>آلات الملاهي من صوت الشيطان</li> </ul>                  |
| ۸۱         | • استواء الناس جميعًا في علمهم بوقت الساعة                       |
| ۸۱         | • مفاتيح الغيب خمس                                               |
| · 74       | • الظن بالغيبيات بأمارة ليس بممتنع                               |
|            | <ul> <li>تفسيرسورة السجدة</li> </ul>                             |
| ۸۳         | • توسط تسوية خلق آدم ونفخ الروح بين خلقه من طين وخلق نسله        |
| ۸۳         | • ذكر أعمال تدخل صاحبها الجنة                                    |
| ۸۳         | • ذكر أبواب الخير                                                |
| ۸۳         | • أكثر ما يكب الناس في النار حصائد ألسنتهم                       |

| ٨٥                   | • بيان فضل صلاة الليل                                                                                                                                                                                                       |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٦                   | • فضل من انتظر صلاة العشاء                                                                                                                                                                                                  |
| ٨٦                   | • أفضل أوقات التهجد                                                                                                                                                                                                         |
| ۸٧                   | • أقرب ما يكون العبد من ربه                                                                                                                                                                                                 |
| ۸٧                   | • جــوف الليل المطلـق: وسطه                                                                                                                                                                                                 |
| ۸۸                   | • فتح أبواب الجنة في كل سحر                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٨                   | • ذكر صفة خلق اللَّه الجنة                                                                                                                                                                                                  |
| ۸۸                   | • الجنة مائة درجـة                                                                                                                                                                                                          |
| ۸۹                   | • ذكر فـضل أدنى أهل الجنة منزلة                                                                                                                                                                                             |
| •                    | • تفسير سورة الأحزاب •                                                                                                                                                                                                      |
| ۹٠                   | • عامة مجالسه عَرَّاكِيْم تذكير باللَّه وترهيب وترغيب                                                                                                                                                                       |
| ٩٠                   | • التبشير والإنذار هو الترغيب والترهيب                                                                                                                                                                                      |
| ٩٠                   | • الحجاب للمرأة كالرداء للرجل                                                                                                                                                                                               |
| ٩١                   | • تفسير إدناء الجلباب                                                                                                                                                                                                       |
| ٩١                   | • إيذاء بني إسرائيل نبي اللَّه موسى وتبرئة اللَّه له                                                                                                                                                                        |
| 97                   | • لا غنى للعبد عن فيضل ربه حتى لو كان نبيًّا                                                                                                                                                                                |
| 94                   | • لا يقدر اللَّه لنبيِّه ما ليس بجائز في شرعه                                                                                                                                                                               |
| 94                   | • وجوب التستر في الخلوة                                                                                                                                                                                                     |
|                      | <ul> <li>تفسیر سورة فاطر</li> </ul>                                                                                                                                                                                         |
| 90                   | • كل نعمة ينالها العبد فاللَّه خالقها                                                                                                                                                                                       |
| 90                   | • يتعبد إلى اللَّه بالكلم الطيب والأعمال الصالحة                                                                                                                                                                            |
| 97                   | • سماع الموتى لكلام الأحياء                                                                                                                                                                                                 |
| 94<br>94<br>90<br>90 | <ul> <li>لا يقدر اللَّه لنبيًه ما ليس بجائز في شرعه.</li> <li>وجوب التستر في الخلوة</li> <li>تضير سورة فاطر</li> <li>كل نعمة ينالها العبد فاللَّه خالقها</li> <li>يتعبد إلى اللَّه بالكلم الطيب والأعمال الصالحة</li> </ul> |

| ٩٧ )                            | 🏼 • ما جـاء أن كلام النبي ﷺ وسماعـه للموتى خاصٌّ به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 99                              | • ما جاء في إعادة الروح إلى البدن للمؤمن والكافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1                               | • الروح بيـد ملك والجسـد يُغسَّل ثم تعـاد إليه في قـبره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 • 1                           | • حياة البرزخ ليست تامة مستقلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 - 1                           | • تسمية النوم موتًا لا ينفي حياة النائم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1.4                             | • أين تـكون أرواح المؤمنـين وأرواح الكافـــرين؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1.4                             | • الأجساد لا تتضرر بما تنال من عـذاب الناس لها في الدنيا بعد الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1.4                             | • اختصام الروح والجســد يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 - £                           | • إثبات خشية العلماء للَّه ونـفي العلم عن غير أهل الخشـية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1 - 8                           | • حياة الجمادات تكون بتسبيحها وإدراكها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                 | • ذكر لطائف نحوية وغيرها في قـوله تعالى: ﴿إنما يخشى اللَّهَ من عباده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1.0                             | العلماءُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.0                             | العلماءُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                 | , the state of the |
| 111                             | • تعــريف المسكين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 111                             | • تعـــريف المسكين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 111<br>111<br>111               | <ul> <li>تعريف المسكين</li> <li>تعريف المفلس</li> <li>تعريف الرقوب</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 111<br>111<br>110               | <ul> <li>تعريف المسكين</li> <li>تعريف المفلس</li> <li>تعريف الرقوب</li> <li>الوحي أعظم آيات النبي ﷺ التي آمن عليها أكثر أمته.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 111<br>111<br>110<br>117        | <ul> <li>تعريف المسكين</li> <li>تعريف المفلس</li> <li>تعريف الرقوب</li> <li>الوحي أعظم آيات النبي ﷺ التي آمن عليها أكثر أمته</li> <li>بقاء آية النبي ﷺ ليوم القيامة وانقطاع سائر آيات الأنبياء بموتهم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 111<br>111<br>110<br>117<br>117 | تعريف المسكين     تعريف المفلس     تعريف الرقوب     تعريف الرقوب     الوحي أعظم آيات النبي على التي آمن عليها أكثر أمته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 111<br>111<br>110<br>117<br>117 | تعريف المسكين     تعريف المفلس     تعريف الرقوب     الوحي أعظم آيات النبي ﷺ التي آمن عليها أكثر أمته     بقاء آية النبي ﷺ ليوم القيامة وانقطاع سائر آيات الأنبياء بموتهم     الإنذار إنما يكون للعاقل خاصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |



| 177   | <ul> <li>الوجه الأول: العلم بأسماء الله وصفات الله يوجب خشيته</li></ul>                                                                                                                                                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 174   | • اللَّه جل وعلا ـ لا يُخشى حق خـشيته                                                                                                                                                                                                      |
| 178   | • الوجه الثاني: العلم بتفاصيل أمر اللَّه ونهيه                                                                                                                                                                                             |
| . 178 | • الغفلة من أضداد العلم                                                                                                                                                                                                                    |
| 178   | • الغفلة والشهوة أصل الشر                                                                                                                                                                                                                  |
| 170   | • ما في القلب من تصديق ومعرفة يقبل الـزيادة والنقصان                                                                                                                                                                                       |
| ١٢٦   | • الوجه الشالث: تصور حقيقة المخوف يوجب الهرب منه                                                                                                                                                                                           |
|       | • الوجه الرابع: كشير من الذنوب سبب وقوعها جهل فاعلها بحقيقة                                                                                                                                                                                |
| ١٢٦   | قبحها                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٢٦   | • تصح النوبة من بعض الـ ذنوب دون بعض                                                                                                                                                                                                       |
| ·     | • الوجه الخامس: خاصة العاقل علمه التام بضرر ما يفعله ثم لا                                                                                                                                                                                 |
| 144   | يفعله                                                                                                                                                                                                                                      |
| 144   | • مرتكب المعصية يكون حال فعله جاهلاً                                                                                                                                                                                                       |
|       | • الوجه السادس: اللذات للذنوب لا نسبة لها لما فيها من الآلام                                                                                                                                                                               |
| ۱۲۸   | والمفاسسة                                                                                                                                                                                                                                  |
| 179   | • من عقوبة الذنب الذنب بعده                                                                                                                                                                                                                |
| 1     |                                                                                                                                                                                                                                            |
| 179   | <ul> <li>توبة العبد من الذنب قد لا تمكنه من التوبة النصوح</li> </ul>                                                                                                                                                                       |
| 179   |                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | • توبة العبد من الذنب قد لا تمكّنه من التوبة النصوح                                                                                                                                                                                        |
| 179   | <ul> <li>توبة العبد من الذنب قد لا تمكنه من التوبة النصوح</li> <li>ترك الذنب أيسر من طلب التوبة</li> <li>هل يمكن عودة التائب لما كان عليه قبل المعصية؟</li> </ul>                                                                          |
| 179   | • توبة العبد من الذنب قد لا تمكنه من التوبة النصوح                                                                                                                                                                                         |
| 179   | <ul> <li>توبة العبد من الذنب قد لا تمكنه من التوبة النصوح</li> <li>ترك الذنب أيسسر من طلب التوبة</li> <li>هل يمكن عودة التائب لما كان عليه قبل المعصية؟</li> <li>رضا اللَّه عن أهل الجنة يمنع تحسر وتقطع قلوبهم على ما فاتهم من</li> </ul> |

| • لا يُمحى ذنب من صحيفة العب                      |
|---------------------------------------------------|
|                                                   |
| • الوجه السابع: إقدام المرء على الم               |
| بعفو مجرد                                         |
| • الرضًا بالمعـيشة من أنواع الحياة ال             |
| • أطيب ما في الدنيا: معرفة اللَّه                 |
| <ul> <li>جزاء المعصية: الوهن في الع</li> </ul>    |
| <ul> <li>ثواب الحسنة والسيئة في الدنيا</li> </ul> |
| • ما أمر اللَّه به عباده هو عين ص                 |
| • نفي العلم يكون لانتـفـاء ثمرته                  |
| • صاحب السحر لا حظ له في اا                       |
| • من ثواب الإيمان جملب المنفع                     |
| • العلم مستلزم للخشيـة                            |
| • العلماء ثلاثة                                   |
| • وقوع الـذنوب عن جهـالة بنفي ا                   |
| • سلب اسم الشيء أو مسماه يا                       |
| • إخلاص القيام للَّه لا لغلبة الخ                 |
| • تفسیر،                                          |
| • احتساب الآثار إلى المساجد                       |
| • تفسيس الآثار بالخُطا                            |
| • تفسیرسو                                         |
| • من خصوصيات هذه الأُمَّة الصَّه                  |
|                                                   |

| 157   | • صفوف المسلمين في الصلاة تشبه صفوف الملائكة        |
|-------|-----------------------------------------------------|
| 127   | • كيفية صف الملائكة عند ربهم                        |
| 1 2 V | • صفوف المسلمين في الصلاة من صفتهم في الكتب السالفة |
|       | ● تفسیرسورة ص ●                                     |
| 181   | • ذكر ما يختصم فيه الملأ الأعلى                     |
| 1 2 9 | • لم يكن من عادته ﷺ تأخير صلاة الصبح                |
| 10.   | • حكم من أخَّر صلاته لآخر الوقت لعـذر               |
| 100   | • من رأى رؤيا تسره فليقصها على إخوانه وأصحابه       |
| 101   | • نفي التمثيل عن صفات اللَّه                        |
| 107   | • استغفار الملائكة للمؤمنين واعتناؤهم بأعمالهم      |
| 107   | • ما جاء في ذكر الكفارات                            |
| 104   | • ثلاثة أسباب يكفر اللَّه بها الذنوب                |
| 104   | • تعريف تمام المنعمة                                |
| 707   | • حصول ثواب للوضوء زيادة على تكفيره للذنوب          |
| 107   | • تعريف إسباغ الوضوء                                |
| 107   | • الطهــور شطـر الإيمان                             |
| 104   | • تعريف إسباغ الوضوء على الكريهات                   |
| 107   | • الوضوء طاعة للَّه يكتب به أجر وترفع به الدرجـات   |
| ١٥٨   | • ذكر ما ينشأ عن الرضا بما يصيب الإنسان من ألم      |
| 109   | • ذكر حال السلف وما يصيبهم حال وضوئهم               |
| 17.   | • المحبة تهون الأثقال                               |
| 171   | • إسباغ الوضوء على المكاره من علامات المحبين        |

| 171                | • ذكر أمثلة تدل على خرق اللَّـه العادة لبعض المحبين له                                                                                                                  |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177                | • المشي إلى الجمعات والجماعات على وضوء من مكفرات الذنوب                                                                                                                 |
| 177                | • استحباب المسجد البعيد لكثرة الخُطا                                                                                                                                    |
| 177                | • فضل المشي إلى الجمعات بعد اغتسال                                                                                                                                      |
| ١٦٤                | • فضل الدار القريبة من المسجد                                                                                                                                           |
| ١٦٤                | • المشي على الأقدام للمسجد أقرب إلى الخضوع                                                                                                                              |
| ١٦٤                | • الذاهب إلى المسجد زائر للَّه مستحق الإكرام                                                                                                                            |
| ٥٢١                | • فضل المشي إلى صلاتي العشاء والصبح                                                                                                                                     |
| 971                | • ثواب المشي إلى الصلاة في الظلم: النورُ التام في الآخرة                                                                                                                |
| 177                | • أهل التوحيد في النار لا يقيدون                                                                                                                                        |
| 177                | • لا يصلح للوقوف بين يدي الـلَّه بمناجاته إلا طاهر                                                                                                                      |
|                    | • طهارة المصلى تشمل الطهارة الظاهرة بالوضوء والباطنة بتكفير                                                                                                             |
| 177                | الوضوء للذنوبا                                                                                                                                                          |
| 177                | • تجدد التوبة والاستغفار عقب الوضوء يكمل طهارة الذنوب                                                                                                                   |
|                    | • الوضوء يكفر الذنوب المصغرى، والمشي إلى المساجد يكفر أكثر دون                                                                                                          |
|                    |                                                                                                                                                                         |
| 177                | الكبائرالكبائر                                                                                                                                                          |
| 17V<br>17A         | الكبائر                                                                                                                                                                 |
|                    |                                                                                                                                                                         |
| ٨٢١                | • الجلوس في المساجد لانتظار الصلاة من مكفرات الذنوب                                                                                                                     |
| 17A<br>17 <b>9</b> | الجلوس في المساجد لانتظار الصلاة من مكفرات الذنوب     انتظار الصلاة بعد الصلاة رباط في سبيل الله                                                                        |
| \7A<br>\79<br>\79  | <ul> <li>الجلوس في المساجد لانتظار الصلاة من مكفرات الذنوب</li> <li>انتظار الصلاة بعد الصلاة رباط في سبيل الله</li> <li>فضل الجلوس في المسجد بعد قضاء الصلاة</li> </ul> |
| 17A<br>179<br>179  | الجلوس في المساجد لانتظار الصلاة من مكفرات الذنوب      انتظار الصلاة بعد الصلاة رباط في سبيل اللَّه                                                                     |



| 174   | • إضافة المساجد لله تشريف لها                                |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| 174   | • ذكر الدرجات المذكورة في حديث معاذ                          |
| ١٧٣   | • إطعام الطعام يوجب دخول الجنة ويباعد من النار               |
| 174   | • فضل إطعام المؤمن على جوع                                   |
| 178   | • من خُتُم له بإطعام مسكين دخل الجنة                         |
| 140   | • تأكيد إطعام الطعام للجائع والجيران خصوصًا                  |
| 140   | • تفضيل وثناء اللَّه على الإيشار                             |
| ۱۷٦   | • ذكر أمثلة للسلف في إطعامهم الطعام دون أكلهم منه            |
| ۱۷۸   | • فـــضل لين الـكلام                                         |
| ١٧٨   | • الكلمة الطيبة صدقة                                         |
| ۱۷۸   | • أولى الناس باللَّه من بدأهم بالسلام                        |
| ۱۷۸   | • ثواب وفيضل إلـقـاء الســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 149   | • من أشراط الساعة السلام بالمعرفة                            |
| 1 1 4 | • معاملة الناس بالقول الحسن أحب إليهم من إطعامهم الطعام      |
| ۱۸۰   | • غاية الإحسان بالمال الإنفاق في السراء والضراء              |
| ۱۸۰   | • حسن الخلق يرقى بصاحبه درجة الصائم القائم                   |
| ۱۸۱   | • ندب الرفق في الأمر بالمعسروف والنهي عن المنكر              |
| ۱۸۱   | <ul> <li>ندب مقابلة الأذى بإلانة القول</li> </ul>            |
| ١٨٢   | • فيضل الصلاة بالليل والناس نيام                             |
| 1,74  | و قيام المليل يوجب علو الدرجات في الجنة                      |
| ۱۸٤   | • الحور العين جـزاء المتهـجدين                               |
| 100   | • ذكر ما جاء في إيقاظ الحوراء لمن نام عن تهجده من الصالحين   |



| ١٨٦  | • التهجد أقر شيء لعيون العابدين                          |
|------|----------------------------------------------------------|
| ۱۸۷  | <ul> <li>المتهجدون كالنجوم في السماء للملائكة</li> </ul> |
| ۱۸۸  | • الذنوب تعجز أصحابها عن قيام الليل                      |
| ۱۸۸  | • الفصل الثالث: في ذكر الدعوات في حديث معاذ              |
| ١٨٨  | • الخيرات جماع كل ما يحبه اللّه                          |
| 1.49 | • كان النبي ﷺ يعجبه الجوامع من الأدعية                   |
| 1.4  | • إفراد دعائه ﷺ بحب المساكين لشرفهم                      |
| ١٨٩  | • حب اللَّه وحب من يحبه أصل فعل الخيرات                  |
| 1.49 | • أوثق عــرى الإيمان: الحب في الـلّه                     |
| 19.  | • وصية الرسول ﷺ أصحابه بحب المساكين                      |
| 19.  | • حب المساكين يستلزم إخلاص العمل                         |
| 191  | • عتـاب اللَّه لرسوله في تركـه المساكين                  |
| 197  | • ذكر نماذج لمعاملة السلف للمساكين                       |
| 194  | • سبق المساكين في دخـول الجنة الأغنياء                   |
| 194  | • فقراء المهـاجرين أول الناس ورودًا على حوض النبي ﷺ      |
| 194  | • المساكين هم أتباع الرسل                                |
| 198  | • المساكين ملوك أهــل الجنة                              |
| 190  | • ذكر فـوائد محبـة المساكين                              |
| 147  | • يخص اللَّه من يشاء بالرحمة الدينية                     |
| 147  | • رفعة أصحاب الرحمة الدينية على أهل النعم الدنيوية       |
| 197  | • من غفل عن اللَّه غفل عن أوليائه المساكين               |
| 197  | • مجالسة المساكين توجب رضا من يجالسهم برزق اللَّه        |

| 194                   | • مخالطة أهل الغنى مسخطة للرزق                                 |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------|
| 191                   | • أقسام المساكين                                               |
| 199                   | • فرق ما بين لـ فظ الفقير والمسكين إذا جـ معا                  |
| 199                   | • لبس الخلفاء الراشدين ثياب المساكين تواضعًا                   |
| ٧٠٠                   | • البـذاذة من الإيمان                                          |
| ۲                     | • ذم من ترك اللباس مع القدرة عليه بخلاً أو كتمانًا لنعم اللَّه |
| ٧٠٠                   | • تعريف الكبر                                                  |
| 7.1                   | • القلب محل الكبر والمسكنة                                     |
| 7.1                   | • ترك بعض السلف اللبس المختص بالفقراء لكونه شهرة               |
| 7.4                   | • تواضع الـنبي ﷺ في أكله وجلسته كـالعبد                        |
| 7.4                   | • أشرف أسمائه ﷺ: «عبد الله»                                    |
| 7.4                   | • كفي بالمرء فخرًا كـونه عبدًا للَّه وأن اللَّه ربه            |
| ۲٠٤                   | • المسكين من استكان قلب لربه                                   |
| 7.0                   | • الصلاة والدعاء مما يشرع فيهما التَّمَسْكُن                   |
| 4.4                   | • المغفرة والرحمة يجمعان خير الآخرة كله                        |
| ۲۰۷ .                 | • فرق العفو عن المغفرة                                         |
| ۲٠٧                   | • كل ما في الجنة من رحمة اللَّه                                |
| ۲٠٧                   | • السلامة من الفتنة من أهم الأدعية                             |
| ۲٠٧                   | • إخبار النبي ﷺ عن فتن كـقطع اللـيل المظلم                     |
| ۲٠۸                   | • جواز الدعاء بالموت خشية الفتنة في الدين                      |
| <b>Y</b> . • <b>Q</b> | • كفي بالمرء فتنة أن يشار إليه بالأصابع                        |
| 7 - 9                 | • لا يخلو الإنسان من الفتنة                                    |



| ۲٠٩ )        | • الأموال والنساء فـتنة                                         |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|
| ۲۱۰          | • أول فتنة بني إسرائيــل كانت في النساء                         |
| ٧١٠          | • كلُّ مفتتن بغيره                                              |
| ٧١٠          | • كل ما يصيب الإنسان من شـر أو خيـر فتنة                        |
| Y'11         | • لا بد من فـتنة المؤمن ليـمتـحن إيمانه                         |
| 711          | • لطف اللَّه بعباده في هذه الفتن                                |
| 711          | • الفتن المضلة التي يُخشى فيها فساد الدين                       |
| <b>Y ) Y</b> | • أفعال العباد الاختيارية تنشأ عن محبة وإرادة                   |
| ۲۱۳          | • درجات محبة اللَّه                                             |
| ۲۱۴          | • إخلال العبد ببعض الواجبات ينقص محبته لربه                     |
| ۲۱۴          | • مقتضيات الإيمان الكامل                                        |
| 418          | • سلطان الهوى يـلذ كل ما يؤلم                                   |
| Y 10         | <ul> <li>لوازم محبة الله من الأشخاص والأعمال</li> </ul>         |
| Y 10         | • ذكر ما سأله النبي ﷺ مع محبة اللّه                             |
| 717          | • الأنبياء والرسل أعظم ما يجب محبته في اللَّه                   |
| 717          | • درجة محبة اللَّه تنال بطاعته                                  |
| <b>Y 1 V</b> | • أحسن الحديث كتاب الله                                         |
| Y 1V         | • ذكر اللَّه من أعظم عمالات المحبين                             |
| Y 1 A        | • لا يجد المحب لله للدنيا لذة                                   |
| 414          | • من علامات المحبين حب الخلوة بمناجاة اللَّه خاصة في ظلمة الليل |
| 414          | • مجالس الذكر شراب المحبين                                      |
| **•          | • تفسير قـوله تعالى: ﴿فإنك من المنظرين﴾                         |

|      | <ul> <li>تفسیرسورة الزمر</li> </ul>                          |
|------|--------------------------------------------------------------|
| 777  | • الصبر ثلاثة أنواع                                          |
| 777  | • اشتمال الصوم على جميع أنواع الصبر                          |
| 7.77 | • فضيلة الصيام بإخفاء اللَّه ثوابه وجعله له                  |
| 774  | • شهر رمضان شهر المصبر                                       |
| 774  | • يثاب العبد على الألم الناشئ من أعمال الطاعات               |
| 774  | • سعة جهنم طولاً وعرضًا                                      |
| 771  | • اجتماع الناس يوم القيامة على جسر جهنم                      |
| 44 8 | • معنى الحجر الأسود يمين اللَّه                              |
| 440  | • المعتزلة هم غالب من تكلم بالحقيقة والمجاز                  |
|      | <ul> <li>تفسیرسورة غافر</li> </ul>                           |
| **   | <ul> <li>تقرب الملائكة إلى الله بشفاعتهم للمؤمنين</li> </ul> |
| 777  | • عيبت الدنيا بذكر فنائها وتقلب أحوالها                      |
| 778  | • عرض آل فرعون على النار غدوًا وعشيًّا حتى قيام الساعة       |
| 779  | • أرواح آل فرعـون في أجواف طيـر سود                          |
| 74.  | • عرض مقعد لكل ابن آدم في قبره حتى يبعثه اللَّه              |
| 74.  | • ذكر أسباب عدم استجابة اللَّه للدعاء                        |
| 741  | • الدعاء موعود بالإجابة                                      |
| 741  | • شرائط إجمابة الدعاء                                        |
| 747  | • المُلح في دعائه مقرب من الإجابة                            |
|      | • تفسير سورة الشورى •                                        |
| 744  | • دين الأنبياء كلهم دين واحد                                 |



| 744   | • الدين هو الإسلام                                    |
|-------|-------------------------------------------------------|
| 74.5  | • دخول الأعمال في الإيمان                             |
| 74.5  | • الديـن: الإيمان والعــمل                            |
| 74.5  | • مدح اللَّه من يغفر عند الغضب                        |
| 740   | • ترك الغضب يُسْعد المرء عن غضب اللَّه                |
| 747   | • الغضب مفتاح كل شر                                   |
|       | • تفسيرسورة الزخرف •                                  |
| 747   | • إنكار الجدال والخصام والمراءفي مسائل الحلال والحرام |
| 747   | • كراهية الإمام مالك لكثرة الكلام والفتيا             |
| 747   | • المراء والجدال في العلم يذهب بنـور العلم            |
| 747   | • وقوع النهي عن كثرة المسائل قبل وقوع الحوادث         |
| 747   | • عـذاب الكفار لا يفـتـر عنهم ولا ينقطع               |
| 749   | • كل ساعة لأهل الآخرة تضاعف لهم النعيم أو العذاب      |
| . 444 | • ذكــر أشـــد آية على أهــل النار                    |
| 749   | • ذكر كيفية استراحة أهل النار                         |
| 749   | • أنواع عــذاب أهـل النار لا تُرى في الـدنيــا        |
| 749   | • للنار أنهار يُعذب فيها أهلها ليلاً ونهاراً          |
| 7 2 • | • رؤية الـنبـي ﷺ لمالك خـازن النار ليلة الإسـراء      |
| 7 2 . | • شــدة كُــره رؤية منظر خــازن النار                 |
| . 751 | • ذكر الفترة بين دعاء أهل النار لمالك وإجمابته لهم    |
|       | • لأهل النار خمس دعوات يكلمون في أربع، ويسكت عنهم في  |
| 7 2 1 | الخامــــة                                            |

| 7 2 7                                  | • ليس لأهل النار بعد إطباقها عليهم سوى الزفير والشهيق                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 5 4                                  | • ذكر آخر عهد أهل النار بكلام اللَّه                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7 £ £                                  | • لا يُسمع أهل النار حس إلا كطنين الطست                                                                                                                                                                                                                                       |
| •                                      | • تفسيرسورة الدخان •                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7 2 0                                  | • ذكر أقدار ليلة النصف من شعبان وما يحدث فيها من تقدير الأقدار                                                                                                                                                                                                                |
| 7 2 7                                  | • ذكر أدلة على حقيقة وقيام البعث                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7 2 7                                  | • ذكر شجرة الزقوم                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7 £ 9                                  | • خلط طعام وشراب أهل جهنم بالحميم                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7 £ 9                                  | • إغاثة أهل جهنم من الجوع بشجرة الزقوم                                                                                                                                                                                                                                        |
| Y0+                                    | • ذكر الحميم والنار                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                        | • تفسيرسورة الجاثية •                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                        | l i                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 701                                    | • ذكر إخلاص «لا إله إلا اللَّه» وكيفية تحقيقها                                                                                                                                                                                                                                |
| Y01                                    | <ul> <li>ذكر إخلاص «لا إله إلا الله» وكيفية تحقيقها</li> <li>أكثر ما عُبِد من دون الله: الهوى</li> </ul>                                                                                                                                                                      |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 701                                    | • أكثر ما عُبِدَ من دون اللَّه: الهوى                                                                                                                                                                                                                                         |
| 701<br>707                             | <ul> <li>أكثر ما عبيد من دون الله: الهوى</li></ul>                                                                                                                                                                                                                            |
| 701<br>707<br>707                      | أكثر ما عُبِد من دون اللَّه: الهوى     طاعـة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي                                                                                                                                                                              |
| 701<br>707<br>707                      | أكثر ما عُبِد من دون اللَّه: الهوى     طاعـة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي     لا تزال «لا إله الا اللَّه» تدفع عن أصحابها                                                                                                                              |
| 701<br>707<br>707<br>707               | أكثر ما عبد من دون الله: الهوى     طاعة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي                                                                                                                                                                                   |
| 701<br>707<br>707<br>707<br>707        | أكثر ما عُبِد من دون اللّه: الهوى     طاعة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي     لا تزال «لا إله الا اللّه» تدفع عن أصحابها     لا يخلص من عبادة الشيطان إلا إخلاص العبادة للرحمن     مقتضيات «لا إله إلا اللّه»                                            |
| 701<br>707<br>707<br>707<br>705<br>705 | أكثر ما عبد من دون الله: الهوى     طاعة الشيطان عبدة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي     لا تزال «لا إله الا الله» تدفع عن أصحابها     لا يخلص من عبادة الشيطان إلا إخلاص العبادة للرحمن     مقتضيات «لا إله إلا الله»     معتضيات «لا إله إلا الله»                    |
| 701<br>707<br>707<br>707<br>705<br>705 | أكثر ما عبد من دون الله: الهوى     طاعة الشيطان عبادة له.     ذكر مثل لما يشمله الشرك الخفي     لا تزال «لا إله الا الله» تدفع عن أصحابها     لا يخلص من عبادة الشيطان إلا إخلاص العبادة للرحمن     مقتضيات «لا إله إلا الله»     حب غيير الله شرك به     من حب الله حب طاعته |

| ,               |                                                                            |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 707             | • صفات المحبين الصادقين                                                    |
| Y 0 V           | • اللَّه أغنى الأغنياء عن الشرك                                            |
| Y0X             | • نجـاة من لقي اللَّه بقلب سليم                                            |
| 709             | • صفات القلب السليم                                                        |
| 404             | • صلاحية القلوب الطيبة للمجاورة في الجنات                                  |
| . '             | <ul> <li>تفسيرسورة الأحقاف</li> </ul>                                      |
| 77.             | • جماع أمر الإسلام: الإيمان ثم الاستقامة                                   |
| 771             | • الاستقامة عدم الشرك باللَّه والتوحيد                                     |
| 777             | • أمر اللَّه ـ جـل وعلا ـ بإقامـة الدين عمـومًا                            |
| 774             | • الاستغفار يجبر التقصير في الاستقامة                                      |
| 774             | • السداد هو حقيقة الاستقامة                                                |
| 778             | • المقاربة تتحقق بالتصميم على قصد السداد                                   |
| 771             | • أصل الاستقامة                                                            |
| 778             | • استقامة القلب تستلزم استقامة الجوارح                                     |
| 778             | • أعظم ما يراعى استقامته بعد القلب: اللسان                                 |
| 770             | • معرفة الصحابة لخوف الرسول رَبِيَ الله من الريح الشديدة إذا هبت           |
| . 770           | • شدة خـوف النبي ﷺ شفقـة على أمته                                          |
| <b>Y. T. T.</b> | • ذكر النبي ﷺ تشييب أهوال هلاك الأمم قبله له                               |
| 777             | • استعاذة النبي ﷺ من شر الربح والسؤال من خيرها                             |
| 778             | <ul> <li>فزع النبي عَلَيْكُ إلى الصلاة عند رؤيت ناشئًا في الأفق</li> </ul> |
| <b>۲</b> ٦٨     | • النهي عن سبّ الريح                                                       |
| 779             | • شدة التكبير تذهب بالريح العاصفة                                          |
|                 |                                                                            |



| l            | • <i>تفسیر سورہ محمد</i> •                                  |
|--------------|-------------------------------------------------------------|
| ۲۷۰          | • من حفظ اللَّه حفظه اللَّه في دينه ودنياه وآخرته           |
| ۲۷۰          | • تولي الـلَّه أمـر المــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 771          | • منزلة العبد عند اللَّه تكون بمنزلة اللَّه عنده            |
| 777          | • ما يؤتى الإنسان من قبل نفسه إلا من تفريطه في حق اللَّه    |
| 7 / 7        | • زيادة الإيمان ونقصانه                                     |
| 774          | • من زادت طاعاته زاد هداه                                   |
|              | • ذكر فضائل «لا إله إلا الله»:                              |
| 475          | • هي كلمـة التقوى                                           |
| 478          | • هي كلمة الإخلاص                                           |
| 475          | • هي شهادة الحق                                             |
| 475          | • هي دعــوة الحق                                            |
| 47.5         | • هي براءة من الشرك                                         |
| 475          | • هي خلق الخلق من أجلها                                     |
| <b>YV</b> £  | • هي التي أرسل الرسل لها والكتب أنزلت لأجلها                |
| <b>7 /</b> 0 | • هي سبب إعداد داري الثواب والعقاب                          |
| 770          | • هي التي أمر الرسل بالجهاد لأجلها                          |
| 440          | • هي مفتاح الجنة                                            |
| 440          | • هي مفتاح دعوة الرسل                                       |
| 440          | • تكليم اللَّه موسى بها كفاحًا                              |
| 440          | • هي ثمن الجنة                                              |
| 440          | • هي نجاة من النار                                          |
| ١ .          | / <b>\</b>                                                  |



| <b>**</b> ** | • هِي التي تــوجب المغـفــرة                                    |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|
| <b>۲</b> ۷٦  | <ul> <li>هي أحسن الحسنات</li> </ul>                             |
| 777          | • هي الـتي تمحــو الذنوب والخطـايا                              |
| 777          | • تجــدد مـا درس مـن الإيمان                                    |
| ***          | • تخرق الحجب حتى تصل إلى اللَّه                                 |
| ***          | • ينظر اللَّه إلى قـائلها ويجـيب دعاءه                          |
| ***          | • تصديق اللَّه لقائلها                                          |
| ***          | • أفضل ما قاله النبيون                                          |
| ***          | • أفضل الذكر                                                    |
| YV9 .        | • أفضل الأعمال وأكثـرها تضعيفًا                                 |
| ۲۸٠          | • هي أمان من وحشة القبر                                         |
| ۲۸٠          | • شعــار المؤمنين إذا قاموا من قــبورهـم                        |
| 7.1          | • تفتح لقائلها أبواب الجنة الشمانية                             |
| 7.1.1        | • خروج أهلها المقصرين في حـقوقهـا من النار بها                  |
|              | • تفسيرسورة الفتح •                                             |
| 475          | • علة ضرب اللَّه مثل النبي عِيَظِيَّةٍ وأصحابه بالزرع في القرآن |
| 5 YAE        | • توضيح مثل الأمة في الإنجيل بالزرع                             |
| 440          | • قلوب المؤمنين على قلب رجل واحــد                              |
|              | <ul> <li>تفسير سورة الحجرات</li> </ul>                          |
| 7.7.         | • تفسير قوله تعالى: ﴿لا تقدموا بين يدي اللَّه ورسوله﴾           |
| 7.4.7        | • علامة محبة اللَّه ورسوله                                      |
| 7.8.7        | • حب المؤمن للإيمان كحب الماء البارد في شدة الحر الظمآن         |



| YAY                             | • مقتضيات أخوة المؤمنين وحقوقها                                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 411                             | • عقوبة خذلان المؤمن لأخيه                                                                                                                                                                                        |
| 444                             | • إثم من يكذب أخاه في حديثه له                                                                                                                                                                                    |
| 444                             | • معنى «غمص الناس»                                                                                                                                                                                                |
| 79.                             | • معنى إطلاق لفظ «الإسلام»                                                                                                                                                                                        |
| 791                             | • حقيقة الفرق بين «الإسلام» و «الإيمان»                                                                                                                                                                           |
| 797                             | • زجر النبي عَلَيْكُم أصحابه عن الشهادة بالإيمان                                                                                                                                                                  |
| 444                             | • فرق استسلام المؤمن والكافر                                                                                                                                                                                      |
| 491                             | • ضعف الإيمان يستلزم ضعف أعمال الجوارح                                                                                                                                                                            |
| 491                             | • اسم الإسلام لا يـنتفي بانتـفاء بعض واجـباته                                                                                                                                                                     |
| 444                             | • حكم كفر مرتكب الكبائر                                                                                                                                                                                           |
| ٣٠٠                             | • الإسلام المطلق يدخل فيه ما يدخل في الإيمان من التصديق                                                                                                                                                           |
| ***                             | • الإيمان بالقدر من الإسلام                                                                                                                                                                                       |
|                                 | ت او الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                                                                                         |
| . 1                             | • تفسيرسورة ق                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۰۱                             | · ·                                                                                                                                                                                                               |
| ·                               | ● تفسيرسورةق ●                                                                                                                                                                                                    |
| ۳۰۱                             | • تفسير سورة ق • كاتب الحسنات ملك عن اليمين، وكاتب السيئات على الشمال                                                                                                                                             |
| W•1                             | تضير سورة ق     كاتب الحسنات ملك عن اليمين، وكاتب السيئات على الشمال     ذكر أحوال الملكين مع العبد حال قعوده ومشيه ورقده                                                                                         |
| W•1<br>W•1<br>W•4               | تضير سورة ق      كاتب الحسنات ملك عن اليمين، وكاتب السيئات على الشمال     ذكر أحوال الملكين مع العبد حال قعوده ومشيه ورقده                                                                                        |
| W·1<br>W·1<br>W·4               | تفسير سورة ق      كاتب الحسنات ملك عن اليمين، وكاتب السيئات على الشمال     ذكر أحوال الملكين مع العبد حال قعوده ومشيه ورقده                                                                                       |
| W·1<br>W·1<br>W·4<br>W·4        | تفسير سورة ق      كاتب الحسنات ملك عن اليمين، وكاتب السيئات على الشمال     ذكر أحوال الملكين مع العبد حال قعوده ومشيه ورقده     ذكر ما يكتبه ملك الحسنات     ما ليس بحسنة فهو سيئة                                |
| W·1<br>W·1<br>W·4<br>W·4<br>W·5 | تفسير سورة ق      كاتب الحسنات ملك عن اليمين، وكاتب السيئات على الشمال     ذكر أحوال الملكين مع العبد حال قعوده ومشيه ورقده     ذكر ما يكتبه ملك الحسنات     ما ليس بحسنة فهو سيئة     بعض السيئات لا يعاقب عليها |



| 7.0 | • تفسير تحريم اللَّه الظلم على نفسه                          |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٣٠٥ | • الظلم غيـر متـصور في حق اللَّه                             |
| ٣٠٧ | • تفسير قوله: «الحافظ» و«الحفيظ»                             |
| ٣٠٧ | • اللَّه _ جل وعـلا _ أعظم ما يجب حـفظه                      |
| ۳۰۸ | • أمر اللَّه عباده بحفظ الأيمان                              |
| ۳۰۸ | • الذي يحلف باللَّه كاذبًا لا يخشى اللَّه حق خشيته           |
| ٣١٠ | • الجزاء من جنس العمل                                        |
| ٣١٠ | • أنواع حفظ اللَّه لعباده                                    |
| 711 | • أمثلة لبعض حفظ اللَّه للسلف والصالحين                      |
| 414 | • أشرف أنواع حفظ اللَّه للعبد يكون في دينه وإيمانه           |
| 414 | • حفظ اللَّه لعبده بما قد يكره                               |
| 418 | • تدبير اللَّهُ أمور عباده بما يعسرف في قلوبهم               |
| ٣١٥ | • تفسير قوله تعالى: ﴿من خشي الرحمن بالغيب﴾                   |
| ٣١٥ | • حكم وضع الرَّجُل رِجْ لاً على الأخرى                       |
|     | • تفسير سورة الذاريات •                                      |
| 419 | • رزق العباد في السماء وطلبه في الأرض                        |
| 419 | • خلق اللَّه عباده لعبادته الجامعة                           |
| 719 | • أصول بناء العبادة                                          |
| **  | • ذكر ما ينافي العبـودية من الأقوال والأفعال                 |
|     | • تفسيرسورة النجم •                                          |
| 441 | • الحكم بتحريم الغناء                                        |
| 441 | • قول الشافعي برد شهادة وبطلان عدالة المداوم على سماع الغناء |
|     |                                                              |



| 771  | • الغناء هو لهو الحديث                                |
|------|-------------------------------------------------------|
| 477  | • جَـبْل النفـوس على حب الشـهـوات والفتن              |
| 477  | • ذكر مفتنات يُكبن في النار                           |
|      | • تفسيرسورة القمر •                                   |
| 47 8 | • من أنواع عـذاب أهل النار: سحبهم في النار على وجوههم |
| 478  | <ul> <li>تفسیر معنی ﴿صعودا﴾</li> </ul>                |
| 478  | • عقاب الإمام الجائر                                  |
|      | • تفسير سورة الرحمن •                                 |
| 441  | • للشتاء مشرق ومغرب وكذا للصيف                        |
| 447  | • لكل يـوم من أيام السنـة مطلع خـاص                   |
| 447  | • ضمان اللَّه الجنة لمن خافه من المؤمنين              |
| 444  | • لمن خاف ربه مقام جنتان                              |
| 444  | • ما عبد اللَّه عمل الخوف                             |
| 444  | • الخوف من اللَّه أصل كل خيـر في الدنيا والآخرة       |
| 444  | • ضرب مثل لخوف اللَّه في الجسد                        |
| 411  | • الخوف والرجاء وحال أفضلية أيهما                     |
|      | <ul> <li>تفسيرسورة الواقعة</li> </ul>                 |
| 444  | • تفسير قوله: ﴿خَافضة رافعة﴾                          |
| 444  | • تفسير «اليحموم» و«السموم»                           |
| 44.  | • ذكر ما يتبرد به أهل جهنم                            |
| 44.  | • ذكر ما جاء في الدخان الذي يعلو النار                |
| 441  | • تفسير قوله ﴿شـواظ﴾ و﴿نحاس﴾                          |
| . ,  |                                                       |



| ( ۳۳۲ | • ما يُشحف به أهل النار من الطعام والشراب                                                                     |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٢   | • سوق أهل المنار إليها عـطشًا                                                                                 |
| 444   | • شدة غيضب النار على أهلها                                                                                    |
| ٣٣٣   | • شدة عــذاب ما يتحف أهـل النار به                                                                            |
| ۳۳٤   | • تفسير قوله تعالى: ﴿لواحة للبشر﴾                                                                             |
|       | • ذكر أنواع شراب أهل النار:                                                                                   |
| 44.5  | • النوع الأول: الحسميم                                                                                        |
| 440   | • النوع الثاني: الغساق                                                                                        |
| ***   | • النوع الثالث: الصديد                                                                                        |
| 444   | • النوع الرابع: الماء اللذي كالمهل                                                                            |
|       | • فائدة حول استعمال «اللام» في قوله ﴿لجعلناه حطامًا﴾ وقوله:                                                   |
| . 45. | ﴿ لِحِعلناه أَجِاجًا ﴾                                                                                        |
| 781   | • نار الدنيا تذكر بنار الآخرة                                                                                 |
| 481   | • ذكر حال السلف والصالحين حال رؤيتهم نارًا                                                                    |
| 757   | • ذكر من كان يذكر النار بدخول الحمام                                                                          |
| 728   | • نار الدنيا جزء من سبعين جزءًا من نار جهنم                                                                   |
| 728   | • ذكر حال السلف حال شربهم الماء البارد                                                                        |
| ٠,    | 1                                                                                                             |
| 788   | • من نعم أهل الجنة أمنهم من فزع إطباق النار على أهلها                                                         |
| 722   | <ul> <li>من نعم اهل الجنة امنهم من فزع إطباق النار على أهلها</li> <li>ما جاء في تفسير الرزق بالشكر</li> </ul> |
|       | <b>1</b> 1                                                                                                    |
| 720   | • ما جاء في تفسير الرزق بالشكر                                                                                |



| 457         | • تعـــريـف «الأنواء»                                  |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| 457         | • الكفر كفران                                          |
| 40.         | • أمور من الجاهلية لا تشركها الأمة                     |
| 401         | • طاعـــة المطر لـلَّه                                 |
| 401         | • حكم قـول: «مطـرنا في نوء كـذا»                       |
| 401         | • الاحتياط عن الكلام المتعلق بجاهلية                   |
| 404         | • السحاب تحمل المطر                                    |
| 408         | • ما يقال للنفس المؤمنة عند موتها                      |
| 408         | • من أحب لقاء اللَّه أحب لقاءه                         |
| 400         | • تبشير المؤمن برضوان اللَّه حال موته                  |
| 400         | • كـراهية نفس الكافـر الخروج لما ترى وتعـاين           |
| 400         | • ذكر دليل عـذاب القبـر                                |
| <b>40</b> 0 | • تواتر أحاديث استعاذة السرسول عَيْنِكُم من عذاب القبر |
| ۳٥٨         | • من رحمة اللَّه إخفاء صوت من يعذب في القبور           |
| ۳٥٨         | • أمر الرسول عربي الستعاذة من عذاب القبر               |
| ۳٥٨         | • سماع البهائم لعذاب القبور                            |
| <b>70</b> 1 | • ذكر أمور موجبة لعذاب القبر                           |
| <b>40</b> V | • عامة عذاب القبر من البول                             |
| <b>40</b> 1 | • عذاب القبر من الغيبة والنميمة                        |
| 44.         | • فيتنة القبير من الشلاث                               |
| 471         | • عـذاب القبـر ثلاثة أثلاث                             |
| 441         | • أنواع المعاصي التي يعاقب عليها العبد يوم القيامة     |



| 777  | • البرزخ أول ما يبدأ فيه بالمحاسبة والعقاب             |
|------|--------------------------------------------------------|
| *77  | • إنقاذ الوضوء لصاحبه من عـذاب القبر                   |
| 474  | • ذكر أمور أخرى منجية من عذاب القبر                    |
| 474  | • الشهيد لا يفتن في قبره                               |
|      | • أنواع عذاب القبر:                                    |
| 478  | • الضرب بمطراق أو غيره                                 |
| 417  | • تسليط الحيات والعقارب وغيرهما                        |
| 411  | • عـذاب القبـر يكون حتى البعث                          |
| 411  | • تفسير معنى «المعيشة الضنك»                           |
| ۳٦٨  | • عـذاب الشاتم للصحابة في قبره                         |
| 414  | • تضييق القبر على صاحبه حتى تختلف أضلاعه               |
| ***  | • ضغطة القبر عامة للمؤمن والكافر                       |
| ***  | • لا أحد يعفى من عذاب القبر وضمته                      |
| 441  | • تذكُّــر النبي ﷺ ابنته زينب ضعفها وضغطة القبـر عليها |
| 444  | • وصف النبي ﷺ لسعد بن عبادة بالعبد الصالح عند قبره     |
| 474  | • أصل ضمة القبر                                        |
| 47 8 | • منديل من مناديل سعد خير من الدنيا وما فيها           |
| 475  | • يُكسى الكافر في قبره ثوبين من نار                    |
| 440  | • هل يرفع عـذاب القبر في بعض الأوقات الشريفة؟          |
| 440  | • فضل من مات يـوم الجمعة أو لـيلتهـا                   |
| 440  | • المؤمن في قبره في روضة خضراء ويرحب له قبره           |
| ***1 | • شفاعة القرآن لصاحبه حال وفاته                        |



| ***         | • القبر إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | • تفسيرسورةالحديد •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ***         | • شرع اللَّه السماع لما تقوى به قلوبهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳۷۸         | • مدح المؤمنين سماعهم ذكر اللَّه ووجلهم منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣٨٠         | • من طهارة القلوب عدم الشبع من كلام اللّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۸۰         | • القرآن ربيع قلوب المؤمنين كالغيث للأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٨٠         | • تفـقـد حلاوة الإيمان في الـذكر والصـلاة والقـرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| . 471       | • من كان يحب القرآن فهـو محب للـه ورسوله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 471         | • ذكر زمان تخرب فيه صدور الناس من القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 474         | • سماع الأغاني يضاد سماع القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>4</b> 77 | <ul> <li>القرآن فيه ذكر أسماء وصفات وقدرة وأفعال اللّه</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>474</b>  | • الأغاني تحرك ما سكن في النفوس من محبة للَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 474         | • الاستماع إلى الغناء يصد عن الطاعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 478         | • لا يأمن السنفاق إلا مسنافق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 440         | • الاستماع إلى الملاهي ينفر عن سماع القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 470         | • الاستماع إلى الغناء ينبت النفاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 470         | • تفسير معنى القرض الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳۸٦         | • ذكر معنى «السابقون السابقون» «السابقون في السابقون السابون |
| ***         | • تفسير قوله: ﴿سابقوا إلى مغفرة من ربكم﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             | • تفسير سورة المجادلة •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 444         | • قبـول النبي ﷺ إسلام الرجل بإقام الصلاة وإيتـاء الزكاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| **          | • اكتمال أركان الإسلام بعد الشهادتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |



|             | • تفسيرسورة الحشر                                             |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| 477         | • حكم الأرض المعنوة في آية الغنيــمة                          |
| 474         | • الأصناف المستحقة للفيء                                      |
| 474         | • إجلاء يهـود بني النضـير                                     |
| 44.         | • اختصاص السنبي عَايِّكُم بنخل بني النضير                     |
| 44.         | • ذكر علة اختصاصه عَرَاكِ بنخل خيبر                           |
| 441         | • الغنيمة رخصة ورحمة من اللَّه                                |
| 444         | • هل يقوم الإمام مقام الرسول في تقسيم الفيء؟                  |
| 444         | • ذكر سبب نزول قوله: ﴿ما أفاء اللَّه على رسوله من أهل القرى﴾  |
| 494         | • ما لم يذكر فيه الإيجاف الأولى حمله على القتال               |
| 444         | • مسصوف الخُسمُس مسصوف الفيء                                  |
| 440         | • جــواز وقف بعـض أراضي بيت المال عــلى بعض المســلمين        |
| 440         | • حسر الفلاح في وقاية شح النفس                                |
| 490         | • عين الفلاح قهر النفس وقبصرها على ما أبيح لها وأذن فيه       |
| 441         | • سلامة الصدر من الشحناء أفضل الأعمال                         |
| 441         | • تفسير مخموم القلب                                           |
|             | • سخاوة النفوس وسلامة الصدور تبلغ بأهلها ما لا تبلغه صلاة ولا |
| 441         | صيام                                                          |
| <b>44</b> 0 | • الموت أعظم الشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
| 441         | • الاستعداد للموت وما بعده حال الصحة                          |
| <b>44</b>   | • من نسي اللَّه حال صحته نسيه اللَّه في الشدائد               |
| <b>44</b>   | • فرح المؤمن بلقاء اللَّه بما قدمه                            |

| 44x   | • عدم ذهاب فرحة البشارة من قلب المؤمن                      |
|-------|------------------------------------------------------------|
|       | • تفسير سورة المتحنة •                                     |
| ٤٠٠   | • من افتـتان الكافر خـذل المتقي ونصـر العاصي               |
| ٤٠١   | • الأمر بامتحان المؤمنات المهاجرات                         |
| ٤٠١   | • ذكر ما بايع النبي ﷺ الصحابة عليه                         |
| ٤٠١   | • من عـوقب بذنبه في الدنيـا فهـو كَفَّـارة له              |
| ٤٠١   | • ذكر ما جاء في بيعة النقباء                               |
| ٤٠٣   | • بيعة النبي ﷺ للنساء قبل البيعة لـلرجال قبل البيعة الأولى |
| ٤٠٤   | • بيعة الصحابة للنبي عَلِي على الحسرب                      |
| ٤٠٤   | • تسمية البيعة الثانية بيعة الحرب                          |
| ٤٠٥   | • ذكر ما بايع النبي عَلِيْ النساء عليه                     |
| ٤٠٧   | • ذكر ما جاء في تفسيـر البهتان المفـترى                    |
| . ٤٠٩ | • النميمة من البهتان                                       |
| ٤٠٩   | • معنى «العضيهة»                                           |
| ٤١٠   | • ذكر التسع آبات البينات التي أوتيمها موسى                 |
| ٤١١   | • الطاعــة لا تكـون إلا في مــعـــروف                      |
| ٤١١   | • أصل الطاعة لا يكون إلا لله وحده                          |
| ٤١٢   | • حكم مَنْ ارتكب الكبائر عدا الشرك                         |
| ٤١٣   | • هل الحُدُود كفارة لأصحابها أم لا؟                        |
| ٤١٥   | • هل ذكر عقوبة الدنيا والآخرة يلزم اجتماعهما؟              |
| ٤١٥   | • من تكفير الذنوب العقوبات القدرية                         |
| 110   | • حكم المستور عليه ذنبه                                    |



| ٤١٧        | • من تاب من ذنبه ستر على نفسه ولا يقر به عند أحد                                                                         |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٨        | <ul> <li>اللَّه أكرم من أن يعود في شيء قد عفا عن صاحبه بالتوبة</li> </ul>                                                |
| ٤١٩        | • السيعة على الإسلام من خصائص النبي ﷺ                                                                                    |
| ٤٢٠        | • امتحان هجرة المؤمنات المهاجرات يُختص به النبي ﷺ                                                                        |
| ٤٢٠        | • إنكار البيعة على الموت                                                                                                 |
|            | <ul> <li>تفسيرسورة الصف</li> </ul>                                                                                       |
| £ Y Y      | • خوف المتقين من عاقبة الوعظ والتذكير                                                                                    |
| £ Y Y      | • ما جاء في كراهية السلف للقبصص                                                                                          |
| £ Y Y      | • لا بد للناس من يعظهم ويأمرهم بالمعروف وينهاهم                                                                          |
| ٤٧٣        | • لو لم يعظ المرء حتى تستقيم نفسه لتواكل الناس الخير                                                                     |
| ٤٧٤        | • عيسى ـ عليه السلام ـ آخر أنبياء بني إسرائيل                                                                            |
| 270        | • إخبار عيسى أن أمة محمد أحب الأمم إلى اللَّه                                                                            |
| 240        | • كثرة تذلل «لا إله إلا اللَّه» على ألسنة أمة محمد سبب تفضيلها                                                           |
|            | <ul> <li>تفسير سورة الجمعة</li> </ul>                                                                                    |
| ٤٣٦        | • لم يبعث رسول في مكة بصفاته المذكورة سوى محمد على الله الله المدكورة سوى محمد على الله الله الله الله الله الله الله ال |
| ·          | • أمية العرب بأنه لا كتاب لهم أو آثار النبوات                                                                            |
| £ 7 V      | • فوائد إرسال النبي ﷺ من العرب من أنفسهم                                                                                 |
| £ 4 V      | • القرآن أعظم الكتاب السماوية لهيمنته                                                                                    |
| ٤٢٨        | <ul> <li>كفى بالقرآن معجز لحدق رسالة النبي ﷺ</li> </ul>                                                                  |
| ٤٢٨        | • لا يكتفى بتــلاوة ألفاظ القــرآن حتى يعلم ويُتــدبر معناه                                                              |
| ٤٧٨        | • الحكمة: العلم النافع                                                                                                   |
| <b>٤٢٩</b> | • الحكمة: السُّنَّة                                                                                                      |



| ٤٢٩     | • هداية اللَّه المؤمنين بإرسال النبي عَرِيْكِ             |
|---------|-----------------------------------------------------------|
| ٤٣٠     | • إتمام النعمة بشكرها وسؤال دوامها                        |
| ٤٣٠     | • إبراهيم ـ عليه السلام ـ إمام الحنفاء                    |
| ٤٣٠     | • النبي عَيَّاكُم أولى الناس بإبراهيم لنسب له             |
| 173     | • النبي عَرِيْكُ أشبه ولد إبراهيم - عليه السلام - به      |
| 173     | • صلاة الجمعة فريضة عين على الرجال دون النساء             |
| ٤٣٢     | • كل ما هو وسيلة للفريضة يسمَّى باسم الفريضة              |
| ٤٣٢     | • السعي إلى الجمعة سعي قلوب لا سعي أبدان                  |
| ٤٣٣     | • ختم اللَّه على قلوب من ترك الجمعات تهاونًا              |
| ٤٣٣     | • رواح الجمعة واجب على كل محتلم                           |
| ٤٣٣     | • فرض صلاة الجمعة بالمدينة                                |
| ٤٣٤     | • ذكر أول جمعة جُمعت في الإسلام                           |
| 540     | • أول مسجد جمع فيه الجمعة                                 |
| 547     | • تقـرب المؤمنين بركعـة الجمـعة للّه ـ جل وعـلا ـ         |
| ٤٣٧     | • جمع مصعب بن عمير المسلمين بأمر النبي عاليك السلمين بأمر |
| ٤٣٨     | • يقصد بالجمعة إقامة وإظهار شعار الإسلام                  |
| ٤٣٨     | • عدم إقـامة الجمـعة في السجن والسـفر                     |
| ٤٣٨     | • هل يشترط إذن الإمام لإقام الجمعة؟                       |
| 249     | • تأخير بني أمية للجمعة عن وقتها                          |
| . £ £ + | • من فاتتهم الجمعة هل يُجمّعوا؟                           |
| ٤٤٠     | • يوم الجمعة يوم العروبة                                  |
| ٤٤١     | • اجتماع الأنصار قبل مصعب اجتهاداً منهم                   |



| ٤٤١          | • من أين تؤتى الجمعة؟ وعلى من تجب؟                      |
|--------------|---------------------------------------------------------|
| 8 8 4        | • حكم الجمعة لمن كان خارج القرية التي تقام فيها الجمعة  |
| ٤٤٣          | • هل المعتبر للجمعة سماع النداء؟                        |
| ٤٤٦          | • حكم الجمعة لأهل القرى الصغار                          |
| ٤٤٨          | • تحريم البيع والصناعات وقت الجمعة                      |
| ٤٤٨          | • فضل المشي إلى الجمعة                                  |
| £ £ 9        | • حكم الركـوب إلى الجـمعـة                              |
| <b>£ £ 9</b> | • استحباب تقريب الخطا والسكينة في المشي للجمعة          |
| ٤٥٠          | • سعي الجمعة مقاصد ونيات                                |
| ٤٥١          | • تحريم كل ما يشتغل به عن الجمعة                        |
| ٤٥١          | • بيع الجــمعــة مىردود                                 |
| 804          | • متى يحرم بيع الجمعة؟                                  |
| 804          | • ذكر ما يقتضيه الأذان الأول للجمعة                     |
| ٤٥٤          | • حكم التبايع في المسجد بعد الأذان                      |
| ٤٥٤          | • حكم بيع وشراء المسافر في المصر ومن لا تجب عليه الجمعة |
| 100          | • النداء الشالث زمن عثمان على الزوراء                   |
| 200          | • أي هذه النداءات معتبرة وتترتب عليه أحكام الجمعة؟      |
| ٤٥٥          | • الأذان يكون بين يدي الإمام يوم الجمعة                 |
| 207          | • النداء الأول لا يكون في المسجد نفسه                   |
| 207          | • علة زيادة الأذان عهد عشمان؟ وأين؟                     |
| 207          | • حكم الأذان الأول يوم الجمعة                           |
| ٤٥٧          | • متى يؤذن للجمعة؟                                      |



| ٤٥٩ )                   | • حكم أذان الجــمـعــة                                                                                  |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٠                     | • خطبة النبي عَلَيْكُم للجمعة قـائمًا                                                                   |
| 173                     | • حكم جلوس من يخطب للجمعة                                                                               |
| ٤٦١                     | • أول من جلس في خطبة الجمعة                                                                             |
| 171                     | • حكم الصلاة لمن انفض المصلون من حوله في الجمعة أو قبلها                                                |
| 270                     | • ذكر العدد الذي تنعقد به الجمعة                                                                        |
| ٤٦٩                     | • جواز وإباحة الانتشار في الأرض بعد صلاة الجمعة                                                         |
| 279                     | • فضل من انتظر العصر في المسجد بعد الجمعة                                                               |
| ٤٧٠                     | • حكم البيع والشراء بعد الجمعة                                                                          |
| ٤٧١                     | • استحباب الضيافة يوم الجمعة                                                                            |
|                         | <ul> <li>تفسیرسورة الثنافقون</li> </ul>                                                                 |
| £ <b>Y</b> Y            | • ذكر علامات المنافق من القرآن                                                                          |
| £ <b>V</b> Y            | <ul> <li>تشبيـه المنافقـين بالخشب المسندة لا روح لهـا</li></ul>                                         |
| ٤٧٣                     | • مكابدة المؤمن بالأعمال الشاقة في طاعة اللّه                                                           |
|                         | . ]                                                                                                     |
| 274                     | • ضرب مثل للمؤمن بالشجرة الطيبة                                                                         |
| £V¥<br>£V£              | <ul> <li>ضرب مثل للمؤمن بالشجرة الطيبة</li> <li>صفة الهمج الرعاع</li> </ul>                             |
|                         |                                                                                                         |
| ٤٧٤                     | • صفة الهمج الرعاع                                                                                      |
| £V£                     | صفة الهمج الرعاع     توضيح مثل المؤمن بالنخلة، وبالشجرة الطيبة                                          |
| £ V £ £ V £ £ V 0       | صفة الهمج الرعاع     توضيح مثل المؤمن بالنخلة، وبالشجرة الطيبة     كثرة العيال مما يوجب تعلق القلب به   |
| £ V £ £ V £ £ V 0       | صفة الهمج الرعاع      توضيح مثل المؤمن بالنخلة، وبالشجرة الطيبة      كثرة العيال مما يوجب تعلق القلب به |
| £ V £ £ V £ £ V 0 £ V 0 | صفة الهمج الرعاع                                                                                        |



| ٤٧٧ ) | • اللَّه ـ جل وعلا ـ لا يتهم في قضائه              |
|-------|----------------------------------------------------|
| ٤٧٧   | • تحقيق محل الرضا والسخط                           |
| ٤٧٧   | • تفسير الحياة الطيبة                              |
|       | • تفسيرسورة الطلاق •                               |
| ٤٧٩   | • معنى حدود اللَّه التي نهى عن اعتدائها            |
| ٤٧٩   | • إعطاء اللَّه كل ذي حق حقه                        |
| ٤٨٠   | • ضرب الرسول عرب مثل الإسلام بصراط مستقيم          |
| ٤٨٠   | • ليس وراء ما حمد اللَّه إلا ما نهى عنه            |
| ٤٨٠   | • ذم من لا يعرف حد الحلال من الحرام                |
| ٤٨١   | • تسمية المحارم حدوداً                             |
| ٤٨١   | • تسمية العقوبات الرادعة عن المحارم حدودًا         |
| ٤٨٢   | • التعـزير لا يزاد على عشـر جلدات                  |
| ٤٨٢   | • تفسير قوله تعالى ﴿يجعل له مخرجًا﴾                |
| ٤٨٣   | • المؤمن يؤمّن خـوفه وتقـر عينه في قـبره           |
| ٤٨٤   | • بحسب ابن آدم من التوسل حسن توكله                 |
| ٤٨٤   | • حقيقة التوكل                                     |
| ٤٨٤   | • أمر اللَّه بتعاطي الأسباب مع أمره بالتوكل        |
| ٤٨٥   | • الطعن في التـوكل طعن في الإيمان                  |
|       | <ul> <li>تفسير سورة التحريم</li> </ul>             |
| ٤٨٦   | • أوقـد على النار ثلاثة آلاف عــامًـا حتى اســودت  |
| ٤٨٦   | • فضلت نار جهمنم على نار الدنيا بتسعة وتسعين جزءًا |
| £AV   | • نضح نار الدنيا بالماء مرتين لتفيء                |

| ٤٨٧   | • تفسير قوله ﴿وإذا الجحيم سعرت﴾                              |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| ٤٨٧   | • النار سوداء لا يطفىء جمرها ولا يضيء لهبها                  |
| ٤٨٨   | • تمثيل اللَّه الكافرين ببحر لجّي                            |
| ٤٨٨   | <ul> <li>كل ما في جهنم أسود ماؤها، وأهلها، وشجرها</li> </ul> |
| ٤٨٨   | • وصف مــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| ٤٨٩   | • وصف خلقة خزنة النار التسعة عشر                             |
|       | • تفسير سورة الملك •                                         |
| ٤٩٠   | • عـدم قبـول العمل الخـالص ما لم يكن صـوابًا                 |
| ٤٩٠   | • مقصود العمل الخالص الصواب                                  |
| ٤٩٠   | • تفاضل أهل الآخرة بالإرادات                                 |
|       | <ul> <li>تفسيرسورة القلم</li> </ul>                          |
| ٤٩١ . | • تفسير العتل الزنيم                                         |
| ٤٩١   | • معنى «الجعظري» و«الجواظ»                                   |
| 193   | • معنى المتكبر                                               |
| £97   | • ذكر من يدعي إلى السجود فيرفض                               |
|       | • تفسيرسورة الحاقة •                                         |
| 894   | • حال الأشقياء في حياة البرزخ                                |
| 894   | • تفسير المعيشة الضنك                                        |
| 894   | • صفات وحال أنعم الناس                                       |
| ٤٩٤   | • طيب عيش المتقين في الآخرة                                  |
| 898   | • أهل الجنة في جـوار الـلَّه طول المقـام                     |
| 191   | • أدنى أهـل الجنـة منــزلاً                                  |



| 190   | • درجات الصائمين                             |
|-------|----------------------------------------------|
| 190   | • من ترك شيئًا للَّه آتاه خيـرا منه          |
| ٤٩٦   | • مباهاة اللَّه ملائكته بعبده الصائم         |
| ٤٩٦   | • دخول الصائمين الجنة من باب الريان          |
| ٤٩٧   | • يوضع للمصوام مائدة يأكلون عليها يوم الحساب |
|       | • تفسيرسورة الجن •                           |
| ٤٩٨   | • الحيلولة بين الجن وخبر السماء              |
| ٤٩٨   | • استماع الجن إلى القرآن                     |
| १९९   | • إيمان الشياطين والجن بالقرآن               |
| १९९   | • كشرة الرمي بالشهب في الجاهلية              |
| १९९   | • الجن كلهم ولد إبليس                        |
| 0 • • | • عـدم رؤيــة النبي عَلَيْكُمُ لــلجــن      |
| ٥٠٠   | • هل يقال: مسجد بني فلان؟                    |
| 0 • • | • النهي عن الشرك باللَّه في المساجد          |
| ٥٠١   | • المراد بالمساجد                            |
| ٥٠١   | • إضافات المساجد لغير اللَّه لتعريف أسمائها  |
|       | • تفسير سورة المزمل •                        |
| ٥٠٢   | • تفسير قوله: ﴿طعامًا ذا غصة﴾                |
| ٥٠٢   | • مقصود الضريع                               |
| ٥٠٢   | • إلقاء الجوع عــلى أهل النار                |
| ٥٠٢   | • تفسير قوله: ﴿غسلين﴾                        |
| ٥٠٤   | • أكلة الربا يبعثون تشأجح أفواهم نارًا       |



|         | <ul> <li>تفسیرسورة المدثر</li> </ul>                        |
|---------|-------------------------------------------------------------|
| ٥٠٥     | • تفسير قوله: ﴿وثيابك فطهر﴾                                 |
| ٥٠٥     | • الدين هو الطاعات التي تصير عادة وخلقًا                    |
| ٥٠٦     | • المن العطاء من غير استشابة                                |
| ٥٠٦     | • لا منة لأحد على رسول اللَّه ﷺ، بل المنة له على جميع الأمة |
| ٥٠٦     | • تفسير قوله: ﴿سأرهقه صعوداً﴾                               |
| ٥٠٧     | • تفسير قوله: ﴿إن هذا إلا قـول البشـر﴾                      |
| ٥٠٨     | • سكوت الصحابة عن آيات الصفات لهيبة الموصوف                 |
| ٥٠٨     | • لا يجوز تفسير الصفات على وجه الحقيقة أو المجاز            |
| ٥٠٩     | • ذكر عدد ملائكة النار                                      |
| . 0 • 9 | • علم اللَّه وحده بعدد الملائكة                             |
| ٥٠٩     | <ul> <li>نزع اللَّه الرحمة من قلوب ملائكة النار</li></ul>   |
| ०-९     | • رؤساء خرنة النار التسعة عشر                               |
| ٥١٠     | • توضيح الفتنة في عدد الملائكة خزنة النار                   |
| ٥١٠     | • ذكر عدد خزنة النار في التوراة والإنجيل                    |
| 0.11.   | • علم النبي عَيَّاكُ بعدد خزنة جهنم وحملة العرش             |
| ٥١٢     | • النار أدهى ما أنذر اللَّه عباده                           |
| ٥١٣     | • وقاية النـار ولو بكلمـة طيــبـة                           |
| 014.    | • مَـــثُل النبي عَلِيْكُمْ وأمــتــه                       |
| ٥١٤     | • علم اللَّه بأن كل حرمة لها مطلع سيطلعه الناس              |
| ٥١٤     | • الأمر بتـقـوى الحـدود                                     |
| 0,1 £   | • أمر اللَّه نبيه بإنذار عشيرته الأقربين                    |

| 010    | • الجنة لا ينام طالبهـا والنار لا ينام هاربها           |
|--------|---------------------------------------------------------|
| 010    | • ذكر نماذج للسلف لأمرهم بتقـوى النار                   |
|        | • تفسير سورة القيامة •                                  |
| ٥١٧    | • رؤية أهل الجنة لربهم كـرؤيتهم القمـر دون مضـامة       |
| ٥١٨    | • سبب بعث اللَّه الرسل                                  |
| ٥١٨    | • علة تشبيه رؤية المؤمنين ربهم بالبدر                   |
| 019    | • مقصود ومعنى قوله عَيْظِيمُ : «تضامون»                 |
| .0 7 • | • عظم قدر صلاتي العشاء والفجر                           |
| 071    | • دخول الجنة يحصل بالصلاة مع الإيمان                    |
| ٥٢١    | • أعلى أهل الجنة ينظر في وجـه اللَّه مرتين بكرة وعشيًّا |
| ٥٢٢    | • المحافظة على الجمعة سبب لرؤية اللَّه في الجنة         |
| 077    | • حكم رؤية النساء لـربهن في الجنة                       |
| :      | • المقصود بقوله: ﴿وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل     |
| ٥٢٢    | الغـروب﴾الغـروب                                         |
|        | <ul> <li>تفسير سورة الإنسان</li> </ul>                  |
| 078    | • المقيصود بالنطفية الأمشياج                            |
| 072    | • أشد شيء على أهل النار سحبهم في السلاسل                |
| ٥٢٥    | • تفسير الأغلال                                         |
| 070    | • علة جعل الأغلال في أعناق أهل النار                    |
| 770    | • تفــسـيــر الأنكال                                    |
| 770    | • تفسير الصفد                                           |
| 770    | • معنى السلاسل                                          |

| 770                      | • تفسير «الذراع» و«الباع»                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٧                      | • كيفية تعذيب أهل النار بالسلسلة                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۲۵                      | • غليان طعام وشراب وأغلال النار حتى يوم القيامة                                                                                                                                                                                       |
| ٥٢٨                      | • بقاء أرواح أهل النار في حناجـرهم تصـرخ                                                                                                                                                                                              |
| 079                      | • إمطار أهل النار أغـلالاً فـوق أغـلالهم                                                                                                                                                                                              |
| 970                      | • سماع النبي ﷺ صوت جهنم في إسرائه                                                                                                                                                                                                     |
| 049                      | • وصف اللَّه الجنة بصفة الصيف لا بصفة الشتاء                                                                                                                                                                                          |
| ٥٣٠                      | • وقـاية اللَّه أهل جنتـه شدة الحـر وشدة البـرد                                                                                                                                                                                       |
| ٥٣٠                      | • معنی «زمهریر جهنم»                                                                                                                                                                                                                  |
|                          | <ul> <li>تفسیرسورة المرسلات</li> </ul>                                                                                                                                                                                                |
| ٥٣٢                      | • تفسير قـوله تعالى: ﴿كـفاتًا﴾                                                                                                                                                                                                        |
|                          |                                                                                                                                                                                                                                       |
|                          | • تفسيرسورة النبأ •                                                                                                                                                                                                                   |
| 044                      | • تضيير سورة النبأ • فكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم                                                                                                                                                                                   |
| 044<br>044               |                                                                                                                                                                                                                                       |
|                          | • ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم                                                                                                                                                                                                      |
| 044                      | <ul> <li>ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم</li> <li>تفسير معنى «الغَسَّاق»</li> </ul>                                                                                                                                                    |
| 044                      | <ul> <li>ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
| 044<br>045<br>045        | <ul> <li>ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
| 044<br>045<br>045<br>040 | <ul> <li>ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
| 044<br>045<br>045<br>040 | ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم     تفسير معنى «الغَسَاق»     تفاوت أهل النار في العذاب بتفاوت أعمالهم     تفاوت عصاة أهل التوحيد في النار     إثابة اللَّه المحسن عاجلة أو آجلة في الآخرة     إثابة الكافر على إحسانه في الدنيا فقط   |
| 044<br>045<br>045<br>040 | ذكر استغاثة أهل النار وإغاثتهم.     تفسير معنى «الغَسَّاق»     تفاوت أهل النار في العذاب بتفاوت أعمالهم     تفاوت عصاة أهل التوحيد في النار     إثابة اللَّه المحسن عاجلة أو آجلة في الآخرة     إثابة الكافر على إحسانه في الدنيا فقط |



| ٥٣٨                              | • البحر الأخضر هو جهنم                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣٨                              | • ذكر تبديل الأرض بالنار وتبديل السماوات والجنات                                                                                                                                            |
| ٥٣٨                              | • النار سبعة أبحر مطبقة                                                                                                                                                                     |
| 049                              | • ذكر ما جاء أن جهنم في السماء                                                                                                                                                              |
| ٥٤٠                              | • رؤيـة النبي ﷺ الجنة والمنار                                                                                                                                                               |
| ٥٤٠                              | • قــول من فــســر رؤية النبي ﷺ النار من الســـمــاء                                                                                                                                        |
| ٥٤١                              | • أعـمال الجنة والنار مـقـدرة في السمـاء                                                                                                                                                    |
| ٥٤١                              | • الفرق بين «سُعِّرت» و«سُعرت»                                                                                                                                                              |
| 0 2 7                            | • الجحيم يسعرها غضب اللَّه وخطاًيا بني آدم                                                                                                                                                  |
| 0 2 7                            | • تفسير قوله تعالى: ﴿فلا أقسم بالخنس﴾                                                                                                                                                       |
|                                  | <ul> <li>تفسير سورة الانفطار</li> </ul>                                                                                                                                                     |
| 0 £ £                            | • معني تجميع خلق الإنسان من نطفة                                                                                                                                                            |
|                                  |                                                                                                                                                                                             |
| ٥٤٤                              | • كيفية شبه الغلام أمه أو أباه                                                                                                                                                              |
| 0                                | كيفية شبه الغلام أمه أو أباه     مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعـه عـرق»                                                                                                                            |
| ļ                                | <b>                                     </b>                                                                                                                                                |
| ļ                                | • مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»                                                                                                                                                             |
| 0 8 0                            | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»     تضییر سورة المطففین •                                                                                                                                     |
| 050                              | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»      تضيير سورة المطففين •      الجنة في السماء السابعة                                                                                                       |
| 0                                | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»     قضير سورة المطففين •     الجنة في السماء السابعة                                                                                                          |
| 0 £ 0<br>0 £ 7<br>0 £ 7          | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»     قضير سورة المطفضين •     الجنة في السماء السابعة.     جهنم في الأرضين السابعة.     ما جاء في صفة قبض الروح للكافر.                                        |
| 0 £ 0<br>0 £ 7<br>0 £ 7<br>0 £ 8 | مقصود قوله ﷺ: «لعله نزعه عرق»     قضير سورة المطففين •     الجنة في السماء السابعة.     جهنم في الأرضين السابعة.     ما جاء في صفة قبض الروح للكافر.     أعظم عذاب أهل النار حجبهم عن الله. |



| 0 8 9 | • نظر الـلَّه لأي إنسان رحـمـة                                              |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 0 8 9 | • ذكر من يغفسر اللَّه له برجسائه فسيه                                       |
| ٥٥٠   | <ul> <li>تجلي اللّه لعبده يوم القيامة يكون بقدر معرفة العبد للّه</li> </ul> |
| ٥٥٠   | • المقام بين يدي اللَّه آخر العهد به                                        |
| 00+   | • ذكر العرض على اللَّه بقطع أوصال المحبين                                   |
| ٥٥٠   | • رضوان اللَّه أكبر من نعيم الجنة                                           |
| ٥٥١   | • أنهـار الجنة تجــري على المسك                                             |
| ·     | • تفسيرسورة البروج •                                                        |
| 007   | • فيضائل يبوم عرفة                                                          |
| 007   | • ذكر ما اجتمع فيه عرفة والجمعة                                             |
| ٥٥٢   | • تفسيــر قوله تعالى: ﴿الودود﴾                                              |
| 005   | • أمر اللَّه آدم بحب اللَّه وتحبيب الخلق فيه                                |
| 008   | • أمثلة لوصية بعض السلف والصالحين بحب اللَّه                                |
| 000   | • المحسبون هم المقسربون                                                     |
| 700   | • إبراهيم - عليه السلام - أشد خلق اللَّه حبًّا له                           |
| 700   | • تقـوى اللَّه عوض من كـل فائت من الدنيـا                                   |
| 007   | • تفسيـر «النفس المطمئنة»                                                   |
| ٥٥٧   | • اتصال همم الأبرار بمحبة الرحمن                                            |
| ٥٥٧   | • محبة اللَّه مانعة من كل لذة غير مناجاته                                   |
| ٥٥٨   | • البكاء على فوت خير الآخرة حيث لا رجعة                                     |
| ۸۵۵   | • التقوى سيد الأعمال                                                        |
| ٥٥٨   | • درجة المحبة متأخرة عن الشكر والرضا                                        |



| 001 | • المحبة الواجبة داخلة في التقوى                  |
|-----|---------------------------------------------------|
|     | <ul> <li>تفسيرسورة الفجر</li> </ul>               |
| ००९ | • أفضل الأيام عشر ذي الحجة                        |
| ००९ | • هل أيام العشر أفضل من يوم الجمعة؟               |
| ٥٦٠ | • الشهـر الحرام أحب الزمـان إلى اللّه             |
| ٥٦٠ | • ما جاء في فضل قيام ليالي العشر                  |
| 071 | • شهر ذي الحجمة أفضل الأشهر الحرم                 |
| ٥٦٢ | • فضائل عشر ذي الحجة                              |
| ٥٦٢ | • عشر ذي الحبحة الأيام التي أتمها اللَّه لموسى    |
| ٥٦٢ | • ذي الحجة خاتمة الأشهر المعلومات                 |
| ०२१ | • عشر ذي الحجة لا يرد فيهن الدعاء                 |
| ٥٦٥ | • ذكر اللَّه على بهيمة الأنعام لا يختص بحال ذبحها |
| ٥٦٥ | • خصوصية الحاج                                    |
| 077 | • أفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
| 077 | • أفضل الأعمال ما كثر ذكر اللَّه فيه              |
| ٧٢٥ | • ذهب الذاكرون بكل خير                            |
| ٧٢٥ | • أفضل الحاج أكثرهم ذكراً                         |
| ٥٦٧ | • ذكر ما يشارك فيه أهل الأمصار الحاج              |
| ۸۲٥ | • تفسير الشفع والوتر                              |
| ۸۲٥ | • اللَّه وتريحب الوتر                             |
| ०२९ | • لجهنم سبعون ألف زمام                            |
| ٥٧٠ | • جمع اللَّه الناس كلهم من صعيد واحد يوم القيامة  |



| ٠٧٠ ) | • ذكر من تنطوي عليه عنق النار فتـقذفه في جهنم                        |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| ٥٧١   | • ذكر عقاب أصحاب التصاوير                                            |
| ٥٧٢   | • خلق اللَّه جهنم نقمة وليس له فيها نقمة                             |
| ۲۷٥   | • ذكر رؤية اللَّه ـ جل وعــلا ـ يوم القيــامة                        |
| ٥٧٣   | • اتباع المشرك يوم القيامة ما كان يعبده                              |
| ٤٧٥   | • عدم معرفة أهل الإيمان ربهم أول مرة                                 |
| ٤٧٥   | • عدم تأول الصحابة صفات اللَّه                                       |
| ovo   | <ul> <li>ضلال الجهمية في تأويلهم ما في صفات الذات الإلهية</li> </ul> |
| ٥٧٦   | • تمام نصح العلماء للمسلمين                                          |
| ٥٧٦   | • تعليم النبي عِيَالِيَة أمنه التوحيد                                |
| ٥٧٦   | • حقيقة التوحيد عصم الدم والمال                                      |
| ٥٧٧   | • ذكر خبر محاجاة الجنة والنار                                        |
| ٥٧٧   | • الأمر بإمرار صفات اللَّه دون نفي أو تمثيل                          |
| ٥٧٨   | • الظاهر نوعـان                                                      |
| ٥٧٨   | • لا سبيل لتلقي المهدي إلا عن النبي ﷺ                                |
| 0VA   | • ليس للَّه مثل ذاته ولا صفاته                                       |
| ٥٧٨   | • بم مُدح الراسخون في العلم؟                                         |
| 0 / 9 | • تفسيـر ما وصف اللَّه به نفـسه يكون بقـراءته                        |
| 0     | • تعريف أهل البدع                                                    |
| ٥٨٠   | • أفعال اللَّه اختيارية بقدرته ومشيئته يفعلها                        |
| ٥٨١   | • علاقة المتكلمة بالفلاسفة                                           |
| ٥٨٣   | • ما كثر فيه الاختلاف ليس من عند اللّه                               |



| ,     |                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| ۰۸۳   | • رد المشتبهات إلى المحكمـات والمبينات                      |
| ٥٨٤   | • منهج أهل العلم والإيمان في المشتبهات                      |
| ٥٨٥   | • لا تأكل النار مواضع السجود من أهل التوحيـد                |
|       | <ul> <li>تفسيرسورة البلد</li> </ul>                         |
| ٥٨٧   | • العقبة جبل زلـزالِ في جهنم                                |
| ٥٨٧   | • تجاوز العـقبـة بعتقُ رقـبة                                |
| ٥٨٨   | • عبد اللَّه بن عمر رجل صالح                                |
| ٥٨٩   | • الصحة غنى الجسد                                           |
| ٥٨٩   | • العافية في الجسد المُلك الخفي                             |
| ٥٨٩   | • فيضل نعمتي الصحة والفراغ                                  |
|       | • تفسير سورة الشمس •                                        |
| 09.   | • الطاعــة تزكي النـفس وتطهــرها                            |
| 09.   | • المعاصي تـقـمع النفس وتدســهـا                            |
|       | <ul> <li>تفسير سورة الضحى</li> </ul>                        |
| 180   | • الوصية تستلزم شكر النعمة التي قوبلت بها                   |
| 790   | • نعمة اللَّه عـلى نبيه عَرَبُكُم في تعليمه الـكتاب والحكمة |
| - 097 | • فطرة الإنسان على قبول الحق                                |
| 790   | • هداية الإنسان تكون بالفعل بعد القوة                       |
|       | <ul> <li>تفسيرسورة الشرح</li> </ul>                         |
| ٥٩٣   | • تلازم اليسر مع العسر                                      |
| ०९६   | • وسر اقتران الفرج بالكرب واليسر بالعسر                     |
| 090   | • قـول: «ما شـاء اللَّه» أنجح ما طلبت به الحـوائج           |
|       |                                                             |

| ٥٩٥   | • رجوع المؤمن بالملامة على نفسه عند استبطاء الفرج           |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| ٥٩٥   | • لوم العبد نفسه أحب عند اللَّه من كثير من الطاعات          |
|       | • تفسير سورة التين •                                        |
| ٥٩٦   | • تفسير قوله: ﴿ثم رددناه أسفل سافلين﴾                       |
| ०९२   | • ذكر ما يفعل اللَّه بأهل النار إن أراد ألا يخرج منها أحدًا |
|       | • تفسير سورة العلق •                                        |
| ۸۹٥   | • أهم ما كان يأمر عرب الله أمته به: الصدق والصلاة والعفاف   |
| ۸۹۵   | • لم يزل النبي عِيْظِ يصلي قبل أن تفرض الصلاة               |
| ۸۹۵   | • سبب نزول قوله تعالى: ﴿كلا لا تطعه واسجد واقترب﴾           |
| ٥٩٩   | • تعليم جبريل النبيُّ عَرَاكُمُ أول الأمر: الوضوء والصلاة   |
| 700   | • صفة فرض الصلوات من ابتداء النبوة                          |
| 7.1   | • نسخ قيام الليل كله بما تيسر                               |
| 7.1   | • حكم صلاة الليل فريضة هي أم نافلة؟                         |
| 7.1   | • ذكر ما جاء في وقت الإسراء                                 |
| 7.4   | • السيدة خديجة في الجنة في بيت من قبصب                      |
| 7.4   | • ذكر خبر من فـرق بين الإسراء والمعراج                      |
| 7.7   | • ما جاء في وقت الإسراء والمعراج                            |
| 7.4   | • تفسسيسر «السزبانيسة»ه                                     |
|       | • تفسيرسورة القدر                                           |
| 7 - 8 | • ما جاء في اعتكاف النبي عَرَّاكِ العشر الأوسط من رمضان     |
| ٦٠٤   | • تبيّن وجود ليلة القدر في العشر الأواخر                    |
| 7.0   | • التماس ليلة الـقدر في النصف الأواخر                       |



| 4.4 | • كل فاضل آخره أفضل من أوله                                |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 4.4 | • طلب ليلة القدر في أفراد النصف الثاني كلها                |
| 4.4 | • الاجتهاد في العبادة في عشر رمضان الأخر                   |
| ٦٠٧ | • اجتهاد زيد بن ثابت في إحياء ليلة بدر                     |
| ٦٠٨ | • مــتى كــان ابتـــداء نبــوة النبي ﷺ ؟                   |
| ٦٠٨ | • يوم بدر يـوم الفــرقــان                                 |
| 7.9 | • فرض رمضان في السنة الثانية للهجرة                        |
| 7.9 | • إفطار الـنبي ﷺ وأصحابه يوم الفـتح ويوم بدر في رمضان      |
| 7.4 | • قبصد النبي ﷺ من طلب عبير قبريش يوم بدر                   |
| ٦٠٩ | • عدة أهل بدر على عدة أصحاب طالوت                          |
| ٦١٠ | • ذكر دعاء النبي ﷺ يسوم بدر                                |
| 71. | • استشارة النبي ﷺ أصحابه في القتال يوم بدر                 |
| 711 | • إمداد اللَّه نبيـه ﷺ والمؤمـنون بـجنـده                  |
| 717 | • قـتل اللَّه صناديد كـفار قـريش يوم بدر                   |
| 714 | • ظهـور إبليس للكفـار في صورة سراقـة بن مالك               |
| 714 | • طاعة الشيطان تكون فيما يحتقره الناس من الأعمال           |
| ٦١٤ | • رنّ إبليس أربع رنّات                                     |
| ٦١٤ | • لا يزال إبـليس في هـم وغم منـذ بعث النـبي ﷺ              |
| 710 | • رؤية إبليس في مـواسم المغفـرة والعتق مـا يسوءه           |
| 710 | • لطف اللَّه بـأمــة النبي ﷺ في شــهر رمـضان               |
| 710 | • سبب قـلة المعاصي في شـهر رمـضان                          |
| 717 | • انتشار الملائكة في الأرض ليلة القدر لإبطال سلطان الشيطان |



| 717 | • أمارات وعلامات ليلة القدر                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 717 | • سبب عدم طلوع الشيطان يوم ليلة القدر                        |
| ٦١٧ | • ليلة القدر سالمة تفتح أبواب الجنة فيسها                    |
| 714 | • لو عرف ابن آدم قدر نفسه ما أهانها بالمعاصي                 |
|     | • تفسيرسورة الزلزلة •                                        |
| 719 | • محاسبة المؤمن على الخير القليل والذنب اليسير               |
| 719 | • الترغيب في فعل القليل من الخير ليكثر                       |
| 719 | • مضاعفة اللَّه الحسنات للمـؤمن يوم القيـامة                 |
| 719 | • يمحو اللَّه للمؤمن بكل حسنة عشر سيئات                      |
| 719 | • وقوع المقاصة بين الحسنات والسيئات                          |
| 77. | • ذكر أعمال تكفير للخطايا ورفع الدرجات                       |
| 77. | • تكفيـر سيئـات التائب وتبـقى الحسنات له                     |
| 171 | • تخصيص المغفرة بالذنوب والتكفير للسيئات                     |
| 177 | • دعاء الملائكة للمؤمنين المستغفرين                          |
|     | • تفسيرسورة التكاثر •                                        |
| 771 | • سؤال المؤمن عن شكره النعيم يوم القيامة                     |
| 778 | • أول ما يسأل عنه العبد يوم القيامة من النعيم                |
| 778 | • معنى «النعيم»                                              |
| 377 | • فضل قول: «سبحانه اللَّه وبحمده» و «لا إله إلا اللَّه»      |
| 770 | • كيف تكون المغفرة لمن لم يـذنب للَّه؟                       |
| 777 | • عمل المؤمن للَّه لا يعدل أجر نعمة واحدة من نعم اللَّه عليه |

| ĺ   | <ul> <li>تفسير سورة الهمزة</li> </ul>                |
|-----|------------------------------------------------------|
| ٦٢٧ | • تفسير قوله تعالى: ﴿تطَّلع على الأفئدة﴾             |
| ٦٢٧ | • تفسير قوله تعالى: ﴿لا تبقي ولا تذر﴾                |
| ٦٢٧ | • تفسير قوله تعالى: ﴿لواحة للبشر﴾                    |
| 777 | • تفسير قوله تعالى: ﴿إِنها لظى نزاعة للشوى﴾          |
| ۸۲۶ | ● تفسير قوله تعالى: ﴿إنها عليهم مؤصدة﴾               |
| ۸۲۶ | • إطباق أبواب النار على أهلها بعمد ممددة             |
| ٦٢٨ | • تفسير قوله: ﴿في عمد ممدة﴾                          |
| 779 | • تفسيس المرادب: «العمد الممددة»                     |
| 74. | • إطباق أبواب النار نوعان                            |
| ٦٣٠ | • ما جـاء في خروج الموحـدين من النار                 |
| ٦٣٠ | • ليس في النار بعـد إطباقـها إلا شـهيق               |
| 741 | • ذكر ما ورد في فتح باب الـنار في الشفـاعة           |
|     | <ul> <li>تضسيرسورة الفيل</li> </ul>                  |
| ٦٣٣ | • قـصـة الفـيل توطئـة لنبـوة وظهـور النبي ﷺ          |
| 744 | • اشتهار قصة الفيل بين عامة العرب                    |
| ٦٣٣ | • بعث النبي ﷺ بتعظيم البيت وحَجّه والصلاة إليه       |
| ٦٣٤ | • إنكار النبي ﷺ على من قال باستحلال الكعبة           |
| ٦٣٤ | • تغيير أهل الجاهلية دين إسراهيم وإسماعيل بما أشركوه |
| ٦٣٤ | • سبب تسليط القرامطة على البيت                       |
| 740 | • بقاء البيت على حاله حتى تخربه الحبشة               |
|     |                                                      |

|     | • تفسيرسورة الماعون •                                            |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 747 | • حكم صلاة المُضيِّع للصلاة                                      |
| 747 | • نفي القبول للعمل لا يستلزم عدم وجـوب فعله                      |
| 747 | • المحافظة على الصلاة تكون في مواقيتها                           |
| 744 | • حكم من يضيع الصلاة ويصليها لغير وقتها                          |
| 744 | • فرق من ترك المصلاة ومن صلاها بعد وقتها                         |
| ٦٣٧ | • المقـصود بصـلاة المنافـقين                                     |
| ·   | <ul> <li>تفسیرسورة النصر</li> </ul>                              |
| 749 | • فضل قراءة سـورة النصر                                          |
| 749 | • «النصر» آخر سورة نزلت من القرآن                                |
| 749 | • نعي سورة النصــر للنبيِّ ﷺ نفــســه                            |
| 78. | • ذكر زمان ومكان نزول سورة النصر                                 |
| 71. | • كم عساش على بعد نزول سورة النصر؟                               |
| 781 | • معنى «نصر اللَّه» ومعنى «الفتح»                                |
| ٦٤٢ | • الناس كلهم حيّزٌ ومحمد ﷺ وأصحابه حيّزٌ                         |
| ٦٤٢ | • أخــٰذ النبي ﷺ أشد اجتهاده في أمــر الآخرة بعد نزول سورة النصر |
| 787 | • ثناء النبي ﷺ على أهل اليسمن                                    |
| 784 | • تفــسيــر «الأفواج» «الأفواج»                                  |
| 784 | • خروج الناس من الدين أفواجًا كـما دخلوا                         |
| 788 | • تفسير قوله: ﴿فسبح بحمد ربك واستغفره ﴾                          |
| 788 | • الفرق بين «العفو» و «المغفرة»                                  |
| 788 | • قبول اللَّه توبة المستغفرين المنيبين                           |



| 780   | • تبليغ النبي ﷺ أمته الرسالة وأمور الدين كلها                          |
|-------|------------------------------------------------------------------------|
| 780   | • اختيار النبي ﷺ لقاء ربه الرفيق الأعلى                                |
| 787   | • ما جاء في منزلة ابن عباس راه السحابة                                 |
| 787   | • إخبَار النبي ﷺ فاطمة أنها أول بيته لحوقًا به                         |
|       | • إكثار النبي من «سبحان اللَّه وبحمـده، أستغفر الـلَّه وأتوب إليه» آخر |
| 7 2 4 | أمسره                                                                  |
| ٦٤٨   | • في التسبيح والتحميد إثبات صفات الكمال للَّه                          |
| ٦٤٨   | • تضمن الاستغفار وقاية شر الذنوب                                       |
| 789   | • من فقه الرجل حمده للنعمة واستغفاره للذنب                             |
| 789   | • الاستغفار خاتمة الأعمال الصالحة                                      |
| 7 8 9 | • ذكر مواضع يشرع فيها الاستغفار                                        |
| 789   | • سبب تشريع الاستغفار للمؤمنين                                         |
| 789   | • معرفة المؤمن باللَّه تزيده خوفًا منه                                 |
| 70.   | • الاستغفار نوعان                                                      |
| 700   | • الاستغفار المجرد يمنع الإصرار                                        |
| 701   | • العزم على الإقلاع عن الذنب من تمام التوبة                            |
| 701   | • إطلاق التوبة يدخل فيها الانتهاء عن المحظور                           |
| 701   | • أحاديث في فضائل الاستغفار                                            |
| 707   | • كثرة الاستغفار تجعل من كل هم فرجًا                                   |
| 704   | • صحيفة أعمال بني آدم ترفع بيضاء بالاستغفار                            |
| 704   | • ذكر سبب لكثرة وملازمة الاستغفار                                      |

|     | <ul> <li>تفسير سورة الإخلاص</li> </ul>                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| 708 | • ما جاء في موضع نزول سورة الإخلاص                              |
|     | • من فضائل سورة الإخلاص:                                        |
| 708 | • أنها نسبة للَّه ـ عـز وجل                                     |
| 708 | • هي صفة للرحمن                                                 |
| 700 | • حبها يوجب محبة اللَّه والجنة                                  |
| 700 | • حبها يغفر الذنوب                                              |
| 707 | • تعدل ثلث القرآن                                               |
| 709 | • قـارئها تكتب لــه من الحسنات بعــدد من آمن باللَّه وأشــرك به |
| 77. | • المراد بكونها تعدل ثلث القرآن                                 |
| 77. | • أجزاء القرآن: توحيد، تشريع، قصص                               |
| ٦٦٠ | • قراءتها تكفي من الشر وتمنعه                                   |
| 771 | • هي أفضل سور القرآن                                            |
| 777 | • الدعاء بها مستجاب                                             |
| 777 | • سبب نزول سورة الإخلاص                                         |
| 771 | • تفسير سورة الإخلاص                                            |
| 778 | • النبي ﷺ مُبلِّغٌ محضٌ لما يوحي إليه                           |
| 778 | • تفسير «أحد» اسم من أسماء اللَّه فقط                           |
| 770 | • إثبات الصفات تستوجب وحدانية اللَّه                            |
| 770 | • الفرق بين «الأحد» و«الواحد»                                   |
| 777 | • علة تنكير قوله: ﴿أحد﴾، وتعريف ﴿الصمد﴾                         |
| 777 | • معنى «الصمد»                                                  |
| `   |                                                                 |



| ٦٧٠ )  | • نفي سورة الإخـلاص عن اللَّه المماثلة والـنقائص                       |
|--------|------------------------------------------------------------------------|
|        | • إثبات صفات الكمال تتضمن إثبات الأحدية التي تقضي الانفراد             |
| 177    | والتميز                                                                |
| 771    | • تفسير الصحابة والتابعين لـ: « الصمد»                                 |
| 777    | • العيوب والنقائص من خصائص المخلوقين                                   |
| 777    | • رد اللَّه على من زعم أنه لا يعيد الخلق                               |
| ٦٧٣    | • علة نفى اللَّه أنه مولود رغم عدم اعتقاد أحد ذلك                      |
| ٦٧٤    | • كل مخـلوق له كفؤ ونـظير                                              |
| 740    | • سورة الإخلاص نسب الرحمن وصفته                                        |
| 770    | • كل المخلوقات تنسب إلى المعاني والأعيان                               |
| 7/7    | • كل شيء خلقه اللَّه فهو شفع، فهو سبحانه ـ وتر                         |
| 7/7    | • حقيقة الكفؤ                                                          |
| 7/7    | • أنواع الشرك في توحيد الألوهية                                        |
| 777    | <ul> <li>تحريم التشبه بأفعال الله والتسمي بأسمائه دون إضافة</li> </ul> |
| ٦٧٧    | • نفى التسمية باللَّه ينفي المساواة والمثلية عن نفسه _ جل وعلا         |
| ٦٧٧    | • نفى اللَّه عن نفسه العدل والتسوية                                    |
| ۸۷۶    | • أي الـذنب أعـظم؟                                                     |
| ۸۷۶    | • خلق السماوات والأرض بالحق والعدل والتوحيد                            |
| ۸۷۶    | • شعر لأمية بن أبي الصلت في صفات اللّه                                 |
| 779    | • الفهارس :                                                            |
| 7.8.1  | • فيهرس الآيات القرآنية                                                |
| V £ 4° | • فهرس الموضوعات                                                       |
|        | تحت فهارس موضوعات التفسير                                              |
| ·      | والحمد للَّه رب العالمين                                               |