## قَالَت المَنَابِرُ (المجموعةُ الخامسةُ)

\* \* \*

حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى

13312-17.79

•• k ••

# قَالَتِ المُنَابِرُ

مجموعةٌ مِن خُطَب الجُمُعة أُلقِيَت في جامع الأَميرِ الرَّاحل صاحبِ السُّمو الشَّيخ عِيسى بنِ سَلْمانَ آل خَلِيفَة رحِمَه اللهُ تعالى

(المجموعةُ الخامسة )

أَلقاهَا الرَّاجِي عَفْوَ رَبِّهِ راشِدُ بنُ مُحمَّدِ بِنِ فَطِيسٍ الهاجِرِيُّ حفِظَهُ اللهُ وغَفَرَ لِوالدَيْهِ خطِيبُ جامِعِ عِيسى بْنِ سَلهانَ آل خَليفَة الرِّفَاعُ الغَرْبِيُّ - مَمْلَكَةُ البَحْرَيْن

المقدمــة



#### مقدمة الجموعة الخامسة

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والعاقبَةُ للمُتَّقِين، وأَشهدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وحدَهُ لَا شَريكَ لَهُ، وأَشهدُ أَنَّ محمَّدًا عبدُهُ ورسولُهُ، صلَّى اللهُ وسلَّم وباركَ علَيْهِ، وعلَى آلِهِ وأصحابِهِ ومَن تَبِعهُم بإحسانٍ إلى يوم الدِّين.

وبعد؛ فللّه الحمدُ والفضلُ واللّه على عونِه وتأييدِه وتيسيرِه إخراجَ المجموعةِ الخامسةِ مِن كتابي (قالَتِ المنابِرُ)، والتِي تضُمُّ ثلاثينَ خُطبةَ جُمُعةٍ، خطبتُها في جامِعِ الأميرِ الرَّاحِل صاحبِ السُّمُوِّ الشَّيْخِ عِيسَى بنِ سَلمانَ آل خَليفَة -رحمَهُ اللهُ تَعالَى-، الأميرِ الرَّاحِل صاحبِ السُّمُوِّ الشَّيْخِ عِيسَى بنِ سَلمانَ آل خَليفَة -رحمَهُ اللهُ تَعالَى-، سائلًا المولَى -عزَّ وجلّ- أنْ يكتُبَ لِي ولوالدَيَّ ولزَوْجِتي ولأَوْلادِي ولإِخوانِي وأخواتِي أجرَها وثوابَها، وأن يُثقِّل بها موازِينَ حسناتِنا يومَ نلقاهُ، وأنْ يَجعلَها لَنا صَدقةً جاريةً نَتفعُ بِها فِي دُنيانَا وأُخرانَا، وأنْ يَنفعَ بِها كُلَّ مَن أَسهَمَ وسَاعدَ في إخراجِها وطِباعتِها، وكُلُّ مَن قَرأَها واطَّلع عليْها... اللَّهُمَّ آمِين.

مُلاحظة: لِلاطِّلاع على فِكرة هذِه المجموعةِ أرجُو مِنَ القارِئِ الكَريمِ قِراءةَ مُقدِّمةِ المُجموعةِ الأُولى. والحمدُ للهِ ربِّ العالمِينَ.

وكتبهُ: الراجي عفوَ ربه **راشدُ بنُ محمَّد بن فطيس الهاجري** حفظه الله وغفر لوالديه

١٤٤١ه/ ٢٠٢٠م

الرفاع الغربي – مملكة البحرين



الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاةُ والسَّلامُ على المبعوثِ رحمةً للعالمين، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعدُ:

فقد بدأتُ الخطابة -بصفةٍ رسميةٍ - قبلَ عشرينَ سنةً تقريبًا، وذلكَ حينَ التحقّتُ بشعبةِ الإرشادِ والثقافةِ بالحرسِ الوطنيِّ، وكانَ منْ جملةِ مهامِّي الوظيفيةِ القاءُ خطبةِ الجمعةِ في جامع معسكرِ الحرسِ الوطنيِّ، إلى أنْ تشرفْتُ بصدورِ التَّوجيهِ السَّامي الكريمِ لصاحبِ الجلالةِ الملكِ حمد بن عيسى آل خليفة ملكِ مملكةِ البحرينِ السَّامي الكريمِ لصاحبِ الجلالةِ الملكِ حمد بن عيسى آل خليفة ملكِ مملكةِ البحرينِ حفظهُ اللهُ ورعاهُ - بتعييني خطيبًا رسميًّا لجامعِ المغفورِ لهُ -بإذنِ الله تعالى صاحب السمو الأمير الراحلِ الشيخِ عيسى بن سلمان آل خليفة طيبَ اللهُ ثراهُ، وذلكَ في عام ١٤٣١ه الموافق ٢٠١٠م.

وفي خلالِ هذه الفترةِ التي قضيتُها خطيبًا أدركْتُ تمامًا أهميَّةَ خطبةِ الجمعةِ وخطورةَ التَّهاون فيها، فلقدْ كنْتُ أقابلُ في كلِّ جمعةٍ عقولًا راجحةً جديرةً بالاحترامِ والاهتمام، فكنتُ أهتمُّ كثيرًا بموضوعِ الخطبة، ولا أبالغُ إذا قُلْتُ: إنِّي أفكِّرُ في موضوعِ الخطبة التاليةِ منذُ بدايةِ الأسبوع، ولقد زادني تعظيمًا لشأن الخطبةِ أنَّ هذا المقامَ هو مقامِ النبيين والمرسلين، وهو توقيعٌ عن ربِّ العالمين، ووسيلةٌ عظمى لنشر الحقِّ وإذاعةِ الدِّين.

المقدمـة

# هـذا المقـامُ مقـامُ الرُّسـلِ قاطبـةً وفوقـهُ حـاربوا كيـدَ الشَّـياطينِ وموطنُ النُّصحِ والإرشادِ من زمـنٍ ومنـبرُ الحـقِّ والتَّعلـيمِ للـدينِ

والحقُّ أَنَنِي استفدْتُ كثيرًا منَ خطبِ العلماءِ ودروسِهمْ وكتبِ الدُّعاةِ ومقالاتِهم، فكنتُ أَخِّصُ بعضَ الكتبِ والمقالاتِ والخطبِ وأُعيدُ صياغَتها؛ ليتناسبَ المقالُ معَ المقامِ، ولا أدَّعي أنِّي جئتُ في هذهِ الخطِب بالجديدِ أبدًا، وإنَّما هي نُقولُ جمعتُها وألَّفْتُ بينها وقدمتُها على هيئةِ خطبةٍ.

ولَّا كنتُ أَلقي هذهِ الخطبَ ارتجالًا من ذاكرتي دونَ كتابتِها أشارَ على بعضُ الإخوةِ بتسجيلِها، ثمَّ تفريغِها في كتابِ ليستفادَ منها.

### زكاةُ العلمِ بـذلٌ ثـمَّ نشـرُ وما كالعلمِ في أخراكَ ذُخرُ تُفيدُ بـهِ الخلائـقَ كـلَّ حينٍ ويبقى منـهُ بعـدَ المـوتِ أجْرُ

ولقد كنت مترددًا كثيرًا في تلبيةِ طلبِهم إلى أنْ شرحَ الله صدري لذلكَ، فقمْتُ بتفريغِ المجموعةِ الأولى من هذه الخطبِ – وعددُها تسع وأربعونَ خطبةً - في هذه المؤلف، وتكرتُ البقيَّةَ للمجموعاتِ القادمةِ بإذن الله تعالى.

ولا يَسَعُني في هذا المقام وبعد شكري لله على ما منَّ بهِ عليّ من فضل إخراجِ هذهِ المجموعةِ منَ الخُطبِ إلا أن أشكُر جميعَ من ساعدني وساهمَ في إخراجِ هذهِ الخطب سائلًا الله لي ولهمُ الأجر والثَّواب السَّداد والصَّواب.

ت ولاني الأحبة والصّحابُ أعانوني فصاحبَني الصّوابُ وخيرُ الصحب من يؤتيكَ نصحًا يفيدُك حينَ يغشاك الترابُ

وفي الختامِ أرجو مِمَّنْ سيقرأُ هذهِ الخطبَ أن يعذرَني إن وجدَ خطأً وخللًا؛ فقدْ ألقيتُ هذهِ الخطبَ –كما تقدَّم– حفظًا من ذاكرَتي.

#### وإنْ تجلْ عيبًا فَسُلَّ الخللا جلَّ مَنْ لاعيْبَ فيه وعَلا

وعليه فأرجو ممنْ رأى شيئًا أنْ يبذلَ النَّصيحةَ ويوافيَني بها وجدَ؛ لأتداركَ ذلك في الطبعاتِ القادمة إن شاءَ اللهُ.

والحمدُ لله ربِّ العالمين.

وكتبه

راشد بن محمد بن فطيس الهاجري

الرفاع الغربي – مملكة البحرين

جمادى الأولى ١٤٣٨ه/ فبراير ٢٠١٧م

الإخلاص سفينة النجاة



يَحتاجُ العبدُ منّا في هذهِ الحياةِ الدُّنيا -وفي وسطِ هذه الأَمواجِ المتلاطِمةِ، وفتنِ الليلِ والنهارِ مِن فِتنِ الشهواتِ والشبهاتِ-، يَحتاجُ إلى سَفينةِ النجاةِ الَّتي يركبُها بسلام، ويَعبُرُ بِها بسلام، حتَّى توصلَه إلى دارِ السلام، وسَفينةُ النَّجاةِ الَّتي نحنُ بصددِ الحديثِ عَنها هي الإخلاصُ، فإخلاصُكَ في عملك، وفي قولِكَ، وفي أخذِك وعَطائِك، وفي حَركاتِك وسكناتِك، وفي مَدجِك وذَمِّك، وفي حُبِّك أخذِك وعَطائِك، هو سَفينةُ النجاةِ، فإذا أَعطَيْت فاجعَلْه للهِ، وإذا أَخذت فاجعَلْه أيضًا وإذا تكلَّمْت فاجعَلْ كلامَك للهِ، وإذا شيئًا فاسكتْ لله، وإذا أيَّدْت فأيدُ للهِ، وإذا اعترَضْت فاجعَلْ كلامَك للهِ، وإذا سكتَّ فاسكتْ لله سُبحانَه، فسفينةُ النجاةِ أن وإذا اعترَضْت فاعتَرضْ للهِ، ولا تجعَلْ ذلك لغيرِ اللهِ سُبحانَه، فسفينةُ النجاةِ أن تَجعلَ عملك كلَّه للهِ، فاللهُ سُبْحانَهُ وَقِعالَى يقولُ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاقِ وَمُسُكِي وَمَعَياكَ وَمَعَاقِ لِيَهِرَبِ ٱلْعَالَمِينَ اللهِ سُبحانَه، فَسفينةُ النجاةِ أن اللهُ سُبَعَانهُ وَقِعَالَى يقولُ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاقٍ وَمُسُكِى وَمَعَياكَ وَمَعَاقِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قالَ ابنُ مسعودٍ رَضِّ اللَّهُ عَنهُ: «لا يَنفعُ قولٌ إلَّا بعملٍ، ولا عمَلٌ إلَّا بقولٍ، ولا قولُ ولا عمَلٌ إلَّا بنيةٍ، ولا نِيةَ إلَّا بها وافقَ السُّنةَ»(١)، فشَأنُ الإخلاصِ عَظيمٌ.

\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه الآجري في الشريعة رقم (٢٥٧)، وابن بطة في الإبانة (٢/ ٨٠٣، رقم ١٠٨٩)، عن علي بن أبي طالب وابن مسعود رَضِّالِيَّهُعَنَّهُا.

فالإخلاصُ أن تَكونَ هَذه النِّيةُ متجرِّدةً للهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حتَّى قالَ بعضُ السلفِ رَحْهُ مُلْلَهُ: وَدِدْت أَنَّه لو كانَ منَ الفقهاءِ مَن ليسَ لهُ شُغلُ إلَّا أن يُعلمَ السلفِ رَحْهُ مُلْلَهُ: وَدِدْت أَنَّه لو كانَ منَ الفقهاءِ مَن ليسَ لهُ شُغلُ إلَّا أن يُعلمَ الناسَ مَقاصدَهم في أعمالِ م ويقعدَ إلى التدريسِ في أعمالِ القلوبِ، فإنَّه ما أُتِي كثيرِ منَ الناسِ إلَّا مِن تَضييع النِّياتِ(۱).

قَالَ شُفِيانُ رَحِمَهُ اللهُ: «مَا أَخلصَ عبدُ للهِ أربَعينَ يومًا إلَّا أَنبتَ اللهُ في قلبِه الحِكمة إنباتًا، وأنطقَ لسانَه بِها، وبصَّرَه عيوبَ الدُّنيا داءَها ودواءَها» (٢).

#### والإخلاصُ لهُ أسبابٌ:

أُوَّلًا: لأنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَمر بِه، وحسبنا جميعًا بعضُ هذهِ الآياتِ في سُورةِ البيّنةِ يَقرؤُها الصغيرُ والكبيرُ، قالَ اللهُ سُبحانَه: ﴿ وَمَا أُمِرُوۤا إِلّا لِيعَبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ البيّنةِ يَقرؤُها الصغيرُ والكبيرُ، قالَ اللهُ سُبحانَه: ﴿ وَمَا أُمِرُوٓا إِلّا لِيعَبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ البيّنَ حُنَفَاتَهُ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤَوُّوا الزَّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ الْقَيّمَةِ ﴾ [البينة:٥]، هذا الدِّينُ اللّه يُن يُدُه اللهُ.

وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي سُورةِ الزمرِ: ﴿ إِنَّا أَنَرَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللّهَ مُغْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ اللّهِ الدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ [الزمر:٢-٣]، فاللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا يَتَّخذُ لهُ مَنَ الدِّينَ إِلّا ما كانَ خالصًا مِن كلِّ شائِبةٍ.

وفي سُورةِ الْمُلكِ قَالَ الحَقُّ سُبحانَه: ﴿ تَبَنَرَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ اللَّ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَوةَ لِيَبْلُوكُمُ أَيَّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوالْعَ نِيزُ الْغَفُورُ ﴾ [الملك:١-٢].

قَالَ الفُضيلُ بنُ عِياضٍ رَحِمَهُ اللَّهُ: «﴿ أَيُّكُو أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ أي: أَخلصُه وأَصوبُه»،

<sup>(</sup>١) انظر: المدخل لابن الحاج (١/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (٧/ ٢٨٧).

الإخلاص سفينة النجاة

قالوا: يا أَبا عليٍّ، ما أَخلصُه وأصوبُه؟ قالَ: «إِنَّ العملَ إِذَا كَانَ خَالصًا، ولم يكُنْ صَوابًا لم يُقبَلْ، حتَّى يكونَ خالصًا م يُقبَلْ، حتَّى يكونَ خالصًا صوابًا، ولم يكُنْ خالصًا لم يُقبَلْ، حتَّى يكونَ خالصًا صوابًا، والخالصُ ما كَانَ شَهِ، والصوابُ ما كَانَ عَلَى السُّنةِ»، ثُم قرأ رَحِمَهُ اللهُ: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وفي سُورةِ النساءِ قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلتَّارِ وَلَى تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَٱعْتَصَكُمُواْ بِٱللَّهِ وَٱخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلّهِ وَلَنْ يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَٱعْتَصَكُمُواْ بِٱللَّهِ وَٱخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلّهِ وَلَنَ يَعْدِينَ لَهُمْ وَمِنِينَ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٥ - ١٤٦].

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ -والحديثُ في صَحيح مسلم-: «قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» (٢).

ثانيًا: تَوقُّفُ قَبولِ العمل إلَّا بِه، فالعملُ لا يُقبلُ إلَّا بِالإِخْلاصِ.

فقد جاء في سُنن النَّسائيِّ مِن حديثِ أبي أُمامة الباهليِّ رَضَالِتُهُ عَنْهُ، قالَ: «جاء رحلٌ إلى النبيِّ عَلِيْهُ قالَ: يا رَسولَ اللهِ، أرَأَيْت رجلًا غَزا يَلتمسُ الأَجرَ والذِّكْرَ، ما لَهُ؟»، قالَ عَلَيْهِ: «لَا شَيْء»، فأعادَها الرجلُ ثلاثًا، والنبيُّ عَلَيْهِ يقولُ: «لَا شَيْء»، إِنَّ اللهَ لَا يَقْبَلُ مِنَ العَمَلِ إِلَّا مَا كَانَ لَهُ خَالِطًا وَابْتُغِيَ بِهِ وَجْهُهُ»(")، فلا تُقدِّمْ خُطوةً

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في الإخلاص رقم (٢٢)، والثعلبي في الكشف والبيان (٢٧/ ٩١)، وأبو نعيم في الحلية (٨/ ٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الزهد، باب من أشرك في عمله غير الله، رقم (٢٩٨٥)، من حديث أبي هريرة رَضِوَاً لِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي: كتاب الجهاد، باب من غزا يلتمس الأجر والذكر، رقم (٣١٤٠).

واحدةً في حياتِك إلَّا للهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فإنَّ الإخلاصَ عَجيبٌ وعزيزٌ. ثالثًا: لا يمكنُ أن يُحصِّلَ الإنسانُ الأجرَ إلَّا بهادةِ الإخلاص.

فواللهِ لو عمِلَ العاملُ في ليلِه ونهارِه -ولم يَتوقَّفْ عنِ العملِ بجوارحِه ولسانِه وفِكرِه وذِكرِه-، فإنْ لم يكُنْ ذلكَ للهِ فإنَّه لا يجدُ على ذلكَ شيئًا منَ الأجرِ، نعَمْ قد يجدُ أجرَ الدُّنيا، بأَنْ يُثنَى عليهِ، أو يُمدحَ، أو يَجدُ مِنَ الدنانيرِ والدراهم، لكِنَّه في الآخرةِ ليسَ له شَيءٌ.

والدليلُ على ذلكَ نقرؤُه في سورةِ هودٍ، وفي سورةِ الشورَى، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في سُورةِ هودٍ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَنَهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبُخْسُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

أمَّا في سُورةِ الشورَى فقالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ مَن كَاكَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدُ لَكُ, فِي حَرَّثِهِ ۚ وَمَن كَاكَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ عِنْهَا وَمَا لَهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾ [الشورى: ٢٠].

وقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ تَعَلَّمَ عِلْمًا مِمَّا يُبْتَغَى بِهِ وَجْهُ اللهِ عَنَّهَجَلَّ لَا يَتَعَلَّمُهُ إِلَّا لَيُصِيبَ بِهِ عَرَضًا مِنَ الدُّنْيَا لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الجَنَّةِ يَوْمَ القِيَامَةِ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۳۳۸)، وأبو داود: كتاب العلم، باب في طلب العلم لغير الله تعالى، رقم (۲) أخرجه أحمد (۲ ۳۲۸)، وابن ماجه: المقدمة، باب الانتفاع بالعلم والعمل به، رقم (۲۰۲)، والحاكم في المستدرك (۱/ ۸۵)، والبيهقي في الشعب رقم (۱۲۳۶)، من حديث أبي هريرة رَضَاً لِللهُ عَنْهُ.

رابعًا: حتَّى ترتاحَ هذهِ النفسُ.

فإذا جعَلْت نفسَك تَلتفتُ إلى فلانٍ وفلانٍ، أو إلى هذه الجهةِ وتلكَ تعِبَتْ، فاجعَلْ نفسَك هذِه لا تَلتفتُ إلّا إلى اللهِ، فإنَّ النفسَ الَّتي تَلتفتُ هُنا وهناكَ تَتعبُ وتَشقَى، قد يُعطي عطاءً هُنا ولا يمدحُه أحدٌ فيغضبُ؛ لأنَّه التفتَ إلى مدحِه، وقد يُحسِنُ عِشرينَ سَنةً، أو ثلاثينَ سَنةً، لكِنَّه لم يَجِدْ مِنهم إلَّا الذمَّ؛ فيغضبُ، فلا تلتفِتْ إلى المادح، ولا إلى الذامِّ، بل التفِتْ إلى اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى وسترتاح.

قَالَ الحَقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي سُورةِ الإنسانِ: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِهِ وَسُكِينَا وَيَتِيمَا وَأَسِيمًا ﴾ لكِنْ قَالَ: ﴿ إِنَّا نَظِيمُكُو لِوَجْهِ ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُوْبَرُا أَوْلا اللَّهُ كُورًا ﴾ إذًا ما تُريدون؟ قالوا: ﴿ إِنَا نَخَافُ مِن رَّيِنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَعَطَرِيرًا ﴿ إِنَّ فَوَقَنْهُمُ ٱللَّهُ شَرِّذَاكِ ٱلْيَوْمِ وَلَقَنْهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴿ اللَّهُ مَن وَيَناهُمُ اللَّهُ شَرِّذَاكِ ٱلْيَوْمِ وَلَقَنْهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴿ اللَّهُ وَجَزَعِهُم عِمَا صَبْرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾ [الإنسان:١٠-١٢]؛ لأنَّ هذا العملَ يَحتاجُ إلى صبر.

وبعضُ الناسِ يَغضبُ ويتضايقُ إذا لم يُمدَحْ، وقد يتركُ المكانَ الَّذي يتردَّدُ عليهِ؛ لأنَّ فلانًا لم يَمدَحْه، أو لأنَّ فلانًا لم يجلِسْ عندَه، أو لأنَّ فلانًا ذكرَ فلانًا وفلانًا ولم يَذكُرْه، فيجعلُ هذا الأمرَ في خاطرِه. فعليكَ أن تَتجرَّدَ مِن ذلكَ كلِّه، واجعَلْه لله.

قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ كَانَتِ الآخِرَةُ هَمَّهُ جَعَلَ اللهُ غِنَاهُ فِي قَلْبِهِ، وَجَمَعَ لَهُ شَمْلَهُ، وَأَتَتُهُ الدُّنْيَا وَهِيَ رَاغِمَةُ، وَمَنْ كَانَتِ الدُّنْيَا هَمَّهُ جَعَلَ اللهُ فَقْرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ، وَفَرَّقَ عَلَيْهِ شَمْلَهَ، وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا مَا قُدِّرَ لَهُ»(١).

فإذا أرَدْنا النجاة، فوالله لا نَجاة إلَّا بسَفينةِ النجاةِ، وهي الإخلاص.

X M X

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب صفة القيامة، رقم (٢٤٦٥)، من حديث أنس رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ.



جاءَ في صَحيح البخاريِّ أَنَّ النبيَّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "إِنَّ لللهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْبًا، مِئَةً إِلَّا وَاحِدًا، مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الجَنَّةَ" (١) ، فالله تَبَارَكَ وَتَعَالَى عرَّ فَنا بنفسِه مِن خلالِ أسهاؤِه وصِفاتِه ، والعبدُ بتعرُّفه على أسهاءِ اللهِ وصِفاتِه يَتعرفُ عَلى بنفسِه مِن خلالِ أسهاؤِه وصِفاتِه ، والعبدُ بتعرُّفه على أسهاءِ اللهِ وصِفاتِه يَتعرفُ عَلى خالقِه ومَولاهُ ، فقَدْ جاءَ في حديثِ أُبيِّ بنِ كعبٍ رَضَالِلَهُ عندَ الترمذيِّ أَنَّ بن كعبٍ رَضَالِلَهُ عندَ الترمذيِّ أَنَّ اللهُ المشركينَ جاؤوا إلى النبيِّ عَلَيْهِ فقالوا: "يا مُحمدُ ، انسُبْ إلَيْنا ربَّك" ، فأنزلَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قُلُ هُو اللّهُ أَحَدُ اللّهُ الصَحَمدُ اللهُ اللهُ عَمدُ اللهُ اللهُ عَمدُ اللهُ اللهُ عَمدُ اللهُ اللهُ عَمدُ اللهُ اللهُ عَمْدُ اللهُ اللهُ عَمْدُ اللهُ اللهُ

والأسماءُ الحُسنى مِن أعظمِ أسبابِ إجابةِ الدُّعاءِ، فاللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يقولُ: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْخُسُنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ۖ وَذَرُوا اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آسَمَنَهِدٍ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف:١٨٠].

(۱) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد، باب إن لله مائة اسم إلا واحدًا، رقم (٧٣٩٢)، ومسلم: كتاب الذكر والدعاء والتوبة، باب في أسهاء الله تعالى وفضل من أحصاها، رقم (٢٦٧٧)، من حديث أبي هريرة رَضَالِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٩/ ١٣٣)، والترمذي: كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة الإخلاص، رقم (٣٣٦٤).

ومِن أَسَائِه الحُسنى «الحفيظُ»، والله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ذكر هذا الاسم في كِتابِه الكريم، فقالَ: ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ [هود: ٥٧]، وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم وَكُلِ شَيْءٍ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بُوكِيلِ ﴾ [الشورى: ٦].

فهوَ الحفيظُ يحفظُنا، ويحفظُ ما حولَنا، ويحفظُ ما أنعمَ بهِ علَيْنا، ويحفظُ علَينا أعالَنا، ويُحصيها لَنا، ويحفظُ لَنا نعمَه علينا ظاهرةً وباطنةً.

وكلُّ اسمٍ مِن أسماءِ اللهِ الحُسنى لا بدَّ أن يكونَ لهُ أثرٌ في حياتِنا، فالشكورُ له أثرٌ، والسميعُ له أثرٌ، والعليمُ له أثرٌ، والحفيظُ له أثرٌ.

#### فها هوَ أثرُ اسم الحفيظِ علينا وفي حياتِنا؟

الأثرُ الأولُ: أنَّنا نُوقنُ أنَّنا وما حولَنا محفوظون بحِفظِ اللهِ لنا، فهذهِ الأشياءُ الَّتي حولَنا، وهَذا الخلقُ العظيمُ، بها فيه السمواتُ السبعُ وما فيهنَّ منَ الكواكبِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ٣٤٩)، وأبو داود: كتاب الصلاة، باب الدعاء، رقم (٣٤٧ - ١٤٩٤)، وابن ماجه: كتاب والترمذي: كتاب الدعوات، باب جامع الدعوات عن النبي على، رقم (٣٤٧٥)، وابن ماجه: كتاب الدعاء، باب اسم الله الأعظم، رقم (٣٨٥٧).

السيَّارةِ، وهذه الأَرَضونَ السبعُ، وما فِيها وما علَيْها، كلُّ ذلكَ محفوظٌ بحِفظِ اللهِ المولى.

قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَعِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلَا لَعَكَهُمْ عَنْ عَالَيْهَا مُعْرِضُونَ فِي جَاجًا سُبُلَا لَعَكَهُمْ عَنْ عَالَيْهَا مُعْرِضُونَ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقَفَا تَعَفُوظَاً وَهُمْ عَنْ عَالِيهَا مُعْرِضُونَ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقَفَا تَعَفُوظَا وَهُمُ عَنْ عَالِيهَا مُعْرِضُونَ وَالْانبياء:٣١-٣٣]، وَهُو ٱلذِي خَلَقَ ٱلنَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَنَا، فقد حفظ علينا صحتنا، وحفظ علينا نِعمه علينا، فتجدُ الواحدَ منّا يحذرُ أن لا يُؤتى مِن هذا الجانب، فهوَ حريصٌ على علينا، فتجدُ الواحدَ منّا يحذرُ أن لا يُؤتى مِن هذا الجانب، فهوَ حريصٌ على صحتِه، لا يأكلُ إلّا ما صحَ من الأطعِمةِ، ويهارسُ الرياضةَ، فإذا بهِ يُؤتَى من حيثُ كانَ يحذرُ؛ لأنّه ظنّ أنّه يحفظُ صحتَه مِن دونِ الله، والآخرُ سعَى في رزقِه، وحافظَ على مُتلكاتِه، وهو غافلٌ أنّ مَن يحفظُ هذا المالَ وهذا الرِّزقَ هوَ الله، فيُوتَى مِن حيثُ يُونَى مِن حيثُ يُحذرُ.

قالَ الحقُّ سبحانَه: ﴿ لَهُ مُعَقِّبُتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يَقُومِ سُوّءًا فَلا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُ وا مَا بِأَنفُسِمٍ مَّ وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ يِقَوْمٍ سُوّءًا فَلا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴾ [الرعد: ١١]، وقالَ سُبْحَانهُ وَقَعَالى في سورةِ الأنعام: ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظةً حَتَى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ ويُرسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظةً حَتَى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦]، فالحافظُ لهذهِ النَّعمِ هو اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى فيصيرُ عندَ المؤمنِ يقينُ أَنَّ مِن اللهُ المَاءِ اللهِ الحفيظ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى أَن يَحفظ له ما أنعمَ به عليهِ.

الأثرُ الثاني: أن نُوقنَ أنَّ أعمالنا مَحفوظةٌ ومُحصاةٌ عندَ الحفيظِ سُبْحَانهُوتَعَالَىٰ مَهْمَا عظم هَذا الأمرُ أو حقرَ، ومَهْمَا كبرَ هذا الأمرُ أو صغرَ، فكلُّ شيءٍ مَكتوبٌ

عندَ اللهِ سُبْحَانَهُوتَعَالَىٰ حتَّى هذه النيةُ الَّتي لا يَعلمُها إلَّا اللهُ مسجلةٌ، وحتَّى الابتسامةُ مسجلةٌ، والضحكُ مسجلٌ مكتوبٌ ومحفوظٌ ومحصَّى، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُوتَعَالَىٰ: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَذَا اللهُ الْحَتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرةً إلَّا أَحْصَلها وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلَا يَظَلِمُ رَبُّكَ اللهُ اللهُ اللهُ الكهف:٤٩].

وفي سورةِ «يس» قالَ الحقُّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ ٱلْمَوْتَ وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَعَاثَكُوهُمَّ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُّبِينٍ ﴾ [يس: ١٦]، وقالَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى في سورةِ المجادلةِ: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللّهُ جَمِيعًا فَيُنْتِثُهُم دِمَاعَمِلُوٓاْ أَحْصَنهُ ٱللّهُ وَنَسُوهُ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ المجادلةِ: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللّهُ جَمِيعًا فَيُنْتِثُهُم دِمَاعَمِلُوٓاْ أَحْصَنهُ ٱللّهُ وَنَسُوهُ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ المجادلةِ: ﴿ وَاللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ اللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ اللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فقَدْ تفعلُ الحسَنةَ وتَنساها، لكِنَّ اللهَ لا يَنساها، قد تفعلُ المعروفَ وتَنساهُ، وربَّما ذكَّرَك صاحبُ المعروفِ بعدَ عشرينَ سنةً بمعروفِك، فتقولُ: أنا فعَلْت لكَ ذلكَ؟ لقد نسِيتُ. فيُقالُ لكَ: ولكِنَّ الحفيظَ حفِظَه لك سُبحانَه.

وجاءَ في الحديثِ القُدسيِّ في صَحيح مسلم مِن حديثِ أبي ذرِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قالَ: «يَا عِبَادِي، إِنَّهَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ، ثُمَّ أُوفِيكُمْ إِيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللهُ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلاَ يَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب البر والصلة، باب تحريم الظلم (۲۵۷۷)، من حديث أبي ذر الغفاري رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ.

الأثرُ الثالثُ مِن آثارِ اسمِ الحفيظِ علَيْنا وفي حياتِنا: أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى شرعَ لنا أمرًا، فبقَدْرِ حفظِنا له يَحفظُنا، أي: بقدرِ حِفظِك لحدودِ اللهِ تُحفظُ، وبقدرِ حِفظِك لأوامرِ اللهِ تُحفظُ، وبقدرِ حِفظِك لطاعةِ اللهِ تُحفظُ، هكذا قالَ النبيُّ عَلَيْهِ لابنِ عباسٍ كها جاءَ في سُنن الترمذيِّ: «يَا خُلامُ، إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ: احْفظِ اللهَ يَحْفظُكَ» (۱)، أي: احفظِ اللهَ في شأنِك كلّه يحفظك في شأنِك كلّه.

وشرع الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لنا أسبابًا شرعيةً متى ما أَخَذْنا بها حَفِظَنا، على سبيلِ ذلكَ قالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «إِنَّ الله إِذَا اسْتُودِع شَيْبًا حَفِظَهُ» (٢) هذا سببٌ من الأسبابِ المشروعة، فإذا أردْت أن تحفظ شيئًا قلِ: «اللهُمَّ إنِّي أستودِعُك هذا الأمرَ»، فاستودِع الله أو لادك، وأموالك، وعرضك، وصحتك، قلِ: «اللهُمَّ إنِّي الله أستودِع الله أو لادك، وأولادي ومالي وذُرِّيَتي»، فإنَّ الله إذا استُودِع شيئًا حفظه، إنَّه هو الحفيظ.

وجعَلْ لَنَا رَبُّنَا تَبَارَكَوَتَعَالَى أَسبابًا مشروعةً تَحفظُنا مِن شرِّ الشيطانِ عدوِّنا الأولِ، فقالَ: إذا دخلتَ المسجدَ فقُلْ عندَ بابِ المسجدِ: «أَعُوذُ بِاللهِ العَظِيمِ، وَبُوجْهِهِ الكَرِيمِ، وَسُلْطَانِهِ القَدِيمِ، مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ»، قالَ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: «فَإِذَا قَالَ الدَّاخِلُ ذَلِكَ، قَالَ الشَّيْطَانُ: حُفِظَ مِنِّي سَائِرَ اليَوْم»(").

(۱) أخرجه أحمد (۱/ ۲۹۳)، والترمذي: كتاب صفة القيامة، رقم (۲۵۱٦)، من حديث ابن عباس رَضِّاًللَّهُ عَنْهُمَا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٨٧)، من حديث ابن عمر رَضَالِيُّهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: كتاب الصلاة، باب فيها يقوله الرجل عند دخوله المسجد، رقم (٤٦٦)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رَضِاً لِللهُ عَنْهُما.

وجعلَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى لَكَ أَسبابًا مشروعةً، فبقَدرِ مَا تَحفظُ والدَك تُحفَظُ، قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّلَمُ: «الوَالِدُ أَوْسَطُ أَبْوَابِ الجَنَّةِ، فَإِنْ شِئْتَ فَأَضِعْ ذَلِكَ البَابَ أَوْسَطُ أَبُوابِ الجَنَّةِ، فَإِنْ شِئْتَ فَأَضِعْ ذَلِكَ البَابَ أَوْسَطُ أَبُوابِ الجَنَّةِ، فَإِنْ شِئْتَ فَأَضِعْ ذَلِكَ البَابَ أَو الحَفَظُهُ» (۱)، فبقدرِ حِفظك لوالدَيْك تُحفظُ.

وإذا خرَجْت مِن بيتِك جعلَ النبيُّ عَلَيْ لكَ دعاءً مشروعًا تُحفظُ بهِ، قالَ عَلَيْهِ قالَ عَلَيْهِ قالَ عَلَيْهِ قَلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ قَلَ اللهِ عَلَى اللهِ قَلَ اللهِ عَلَى اللهِ قَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

ومنَ الأسبابِ المشروعةِ في حفظِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى للعبدِ أَن يكونَ صالحًا، فبصلاحِك تُحفظُ، وبصلاحِك تُحفظُ لكَ البيئةُ الَّتي فبصلاحِك تُحفظُ لكَ البيئةُ الَّتي أنتَ فيها؛ وقد مرَّ مِن قبلُ ما قالَه محمدُ بنُ المُنكدرِ رَحَمَهُ اللهُ قالَ: «إنَّ اللهَ ليَحفظُ بالرجلِ الصالحِ ولدَه، وولدَ ولدِه، والدويراتِ الَّتي حولَه، فها يَزالون في حِفظٍ منَ اللهِ وسِترٍ» (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٦/ ٤٤٥)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جاء من الفضل في رضا الوالدين، رقم (١٩٠٣)، من حديث أبي الدرداء رَحَوَلَلَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب، باب ما يقول إذا خرج من بيته، رقم (٥٠٩٥)، والترمذي: كتاب الدعوات، باب ما يقول إذا خرج من بيته، رقم (٣٤٢٦)، من حديث أنس رَضِاً اللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المبارك في الزهد رقم (٣٣٠)، وابن أبي شيبة في المصنف رقم (٣٦٥٦٤).

فالرجلُ الصالحُ في الحيِّ، أو في المؤسَّسةِ، أو في المجلسِ مَكسبٌ، فإنَّ اللهَ يَخفظُ هذا الرجلَ الصالحَ وولدَه وولدَ ولدِه والدويراتِ الَّتي حولَه، فها يَزالونَ في حفظٍ منَ اللهِ وسِترِ.

بل قالَ سعيدُ بنُ المسيبِ رَضِوَالِلَّهُ عَنْهُ لابنِه: «يا بُنيَّ، واللهِ إِنِّي لأَزيدَنَّ فِي صَلاتِ مِن أَجلِك، رجاءَ أَن أُحفَظَ فيكَ»، ثُم تَلا قولَ الحقِّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ﴿وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِلِحًا ﴾ [الكهف: ٨٢]

فهو يُكثِرُ مِن صلاتِه، ويتقربُ إلى اللهِ بهذا الصلاحِ حتَّى يُحفظَ في ذُريتِه، مُستشهدًا بقولِ الحقِّ سُبحانَه: ﴿وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا ﴾ [الكهف: ٨٦]، فقَدْ حفظَ اللهُ تَبَارِكَ وَتَعَالَى مالَ هذهِ الذُّريةِ بذاكَ الأبِ الصالح الَّذي كانَ لهم.

إِذًا: أسماءُ اللهِ الحُسنى عظيمةٌ، ولكُلِّ اسم مِن هذهِ الأسماءِ يَنبغي أن يَكونَ أثرٌ في حياتِنا، وفي واقِعِنا، وفي سلوكِنا، ومِن ذلكَ اسمُه «الحفيظُ» سُبحانه وتَعالى.

¥ M ¥

(١) جامع العلوم والحكم لابن رجب (١/٤٦٧).

\_

المصلاة أسراروحكم



إِنَّ المَتَأْمَلَ والناظرَ في مساجدِنا يَرى أَنَّ أعدادَ المصلِّينَ يَزيدون ولا يَنقُصون، وهَذا بفَضلِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى ومِنتِه، وكلَّما فُتحَ مسجدٌ جاءَه عددٌ من المصلِّين، وامتلاً بالمصلِّين، وما ذاكَ إلَّا لعَظيم فضلِ الصلاةِ، وعَظيم خيرِها.

واللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى قدِ استودعَ في الصلاةِ أسرارًا عظيمةً، مِنها:

أُولًا: أَنَّهَا بُوابَةُ دَخُولِ الْإِسلامِ بعدَ التوحيدِ -أي: بعدَ الشهادَتَيْن-، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَإِنْ تَابُواْ وَأَفَامُواْ ٱلصَّكَاوَةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوةَ فَإِخُونَكُمُمْ فِي ٱلدِّينِ \* الدِّينِ \* وَنُفَصِّلُ ٱلْأَيْنَ لِقَوْمِ يَعَلَمُونَ ﴾ [التوبة: ١١].

ثانيًا: أنَّها أعظمُ دعائمِ الإِسلامِ، وأعظمُ أركانِه كها جاءَ في حديثِ ابنِ عمرَ وَخَوَلَيْهُ عَنْهُ عندَ البخاريِّ، قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «بُنِيَ الإِسْلَامُ عَلَى خُسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لَا وَخَوَلَيْهُ عَنْهُ عندَ البخاريِّ، قالَ رسولُ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَالحَجِّ، وَصَوْمِ إِلَهُ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَالحَجِّ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ» (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإيمان، باب قول النبي على: «بني الإسلام على خمس»، رقم (٨)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب بيان أركان الإسلام، رقم (١٦)، من حديث ابن عمر رَضَالِللهُ عَنْهُا.

ثالثًا: أنَّها مِن أعظمِ ما يُحفظُ به الدِّينُ، فمِن أعظمِ الأسرارِ الَّتي تُثبَّتُ على الدِّينِ الحفاظُ على الصلاةِ، ورُويَ في مُوطَّأ الإمامِ مالكِ رَحَمُهُ اللَّهُ أَنَّ عمرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ كَانَ يكتبُ إلى عَبَّالِه قائلًا: «إِنَّ أَهَمَّ أَمْرِكُمْ عِنْدِي الصَّلَاةُ، فَمَنْ حَفِظَهَا وَحَافَظَ عَلَيْهَا حَفِظَ دِينَهُ، وَمَنْ ضَيَّعَهَا فَهُو لِا سِواهَا أَضْيَعُ» (١).

فإذا حُفظَتِ الصلاةُ حُفظَ الدِّينُ، وإذا رأيتَ عبدًا يُضيعُ الصلاةَ فاعلَمْ أنَّه لِما سِواها أضيعُ.

رابعًا: أنَّهَا عمودُ الإسلامِ، وبغيرِ هَذا العمودِ ينهدمُ الإسلامُ على صاحبِه، فقدْ جاءَ في مُسند أحمدَ مِن حَديثِ مُعاذِ بنِ جبَلِ رَضَالِكُ عَنْهُ قالَ: قَالَ لِي النَّبِيُّ عَلِيْ : فقدْ جاءَ في مُسند أحمدَ مِن حَديثِ مُعاذِ بنِ جبَلٍ رَضَالِكُ عَنْهُ قالَ: قَالَ لِي النَّبِيُّ عَلِيْ : فقلَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقد سمَّى اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى الصلاة إيهانًا فقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللهُ لِأَنْ اللهُ لَيُضِيعَ وما كَانَ اللهُ ليُضيعَ صلاتَكم إلى بيتِ المقدسِ. فسمَّى الصلاة إيهانًا. قالَ الإمامُ القُرطبيُّ رَحْمَهُ ٱللَّهُ: وسمَّى الصلاة إيهانًا لاشتِها لها على نيةٍ وقولٍ وعمل (٢).

خامسًا: أنَّ الصلاةَ قائدٌ تَنقادُ إليها سائرُ الأعمالِ، فإذا صلَحَتِ الصلاةُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ (١/ ٦، رقم ٦)، وعبد الرزاق في المصنف رقم (٢٠٣٨)، والطحاوي في شرح معاني الآثار (١٩٣/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٢٣١)، والترمذي: كتاب الإيهان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، رقم (٢٦١٦)، وابن ماجه: كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، رقم (٣٩٧٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (٢/ ١٥٧).

الصلاة أسرار وحكم

صلَحَتِ الأعمالُ التابِعةُ، قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «أَوَّلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ العَبْدُ يَوْمَ القِيَامَةِ مِنْ عَمَلِهِ صَلَاتُهُ، فَإِنْ صَلَحَتْ صَلَحَ سَائِرُ عَمَلِهِ، وَإِنْ فَسَدَتْ صَلَاتُهُ فَسَدَ سَائِرُ عَمَلِهِ، وَإِنْ فَسَدَتْ صَلَاتُهُ فَسَدَ سَائِرُ عَمَلِهِ» (١).

فالعاقلُ هُو مَن يُحافظُ على صلاتِه، فإنَّ الأعمالَ كلَّ الأعمالِ تَنقادُ لهذهِ العبادةِ العظيمةِ. فقد قالَ الحسنُ البصريُّ رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «يَا ابْنَ آدَمَ، أَيُّ شيءٍ يَعِزُّ عَلَيْكَ مِنْ دِينِكَ إِذَا هَانَتْ عَلَيْكَ صَلاتُك؟»(٢).

سادسًا: أنَّها شريعةٌ، وعبادةٌ اتَّفَقَت عليها الشرائعُ، واتَّفَقَت عليها كلمةُ الأنبياءِ والمرسَلين.

فَفِي قِصةِ إبراهيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَن إبراهيمَ: ﴿رَبِّ ٱجْعَلَٰنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيَّ رَبِّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ﴾ [براهيم:٤٠].

ووصفَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إسماعيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقَالَ: ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ, بِٱلصَّلَوْةِ ﴾ [مريم:٥٥].

و تَحَدَّثَ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَن موسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ فخاطبَه بقولِه: ﴿ إِنَّنِيَ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى آنَ ﴿ اللهِ ١٤].

وخاطبَتِ الملائِكةُ مريمَ عَلَيْهَاالسَّلامُ، فقالَتْ: ﴿ وَإِذْقَالَتِ ٱلْمَلَيْكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللَّهَ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط رقم (١٨٥٩)، من حديث أنس رَضَيَّلَتُهُ عَنْهُ. وأخرجه الترمذي: كتاب الصلاة، باب ما جاء أن أول ما يحاسب به العبديوم القيامة الصلاة، رقم (١٣٥)، والنسائي: كتاب الصلاة، باب المحاسبة على الصلاة، رقم (٤٦٥)، من حديث أبي هريرة رَضَيَّلِتُهُ عَنْهُ، بلفظ: «فإن صلحت فقد أفلح وأنجح، وإن فسدت فقد خاب وخسر».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقى في شعب الإيمان رقم (٢٩٠٧).

ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّـرَكِ وَاصْطَفَىٰكِ عَلَىٰ فِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ يَكُمَّرْيَهُ ٱقْنُدِّي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكَعِى مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴿ اللهِ عَمْران:٤٣:٤٣].

وقالَ عيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَوْةِ وَالنَّكَ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَوْةِ وَالنَّكَ وَالْرَكَا فَيْ السَّلَامُ: ٣١].

وقالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ حَمَا جاءَ عندَ أَبِي داودَ الطيالِسِيِّ فِي مسنَده-: «إِنَّا مَعَاشِرَ الأَنْبِيَاءِ أُمِرْنَا أَنْ نُعَجِّلَ إِفْطَارَنَا، وَنُوَخِّرَ سُحُورَنَا، وَنَضَعَ أَيْمَانَنَا عَلَى شَمَائِلِنَا فِي الصَّلَاةِ» (١)، فهي شريعةٌ وعبادةٌ عندَ الرسلِ الكرامِ في تِلكَ الشرائعِ العظيمةِ.

سابعًا: أنَّا تحفظُ للعبدِ دِينَه وعِرضَه ومالَه، فهوَ مَحفوظٌ بهذهِ الصلاةِ، جاءَ في صَحيح البخاريِّ، قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ صَلَّى صَلَاتَنَا، وَاسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا، وَاسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا، وَاسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا، وَأَكُلَ ذَبِيحَتَنَا فَلَا تُخْفِرُوا اللهِ فَي وَوَمَّةُ الله وَدِمَّةُ رَسُولِهِ، فَلَا تُخْفِرُوا الله فِي وَأَكُلَ ذَبِيحَتَنَا فَلَاكِ الله لِلهُ اللَّذِي لَهُ ذِمَّةُ الله وَذِمَّةُ رَسُولِهِ، فَلَا تُخْفِرُوا الله فِي وَمَّا الله عَلَى اللَّهُ الله عَلَاءِ الشبابُ الَّذينَ نُزِعَت عقولُهم وضاعَت أَفهامُهم، ولم يَجدوا إلَّا تَكفيرًا للمُجتَمعاتِ وأهلِها.

ثامنًا: مِن أسرارِ الصلاةِ العظيمةِ أنَّ صاحبَها يُكتبُ في الصِّدِيقينَ والشهداءِ، فقَدْ جاءَ في حديثِ عَمْرِو بنِ مُرَّةَ الجُهنيِّ رَضَيَّكُ عَنْدُ ابنِ حِبانَ في صحيحه: جَاءَ رَجُلٌ إلى النَّبيِّ عَلَيْ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ إِنْ شَهِدْتُ أَنْ لا إِلَهَ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطيالسي في المسند رقم (٢٧٧٦)، وابن حبان في صحيحه رقم (١٧٧٠)، والطبراني في الأوسط رقم (١٨٧٤)، والدارقطني في السنن (١/ ٢٨٤)، من حديث ابن عباس رَضِيَالَيُّهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب فضل استقبال القبلة، رقم (٣٩١)، من حديث أنس رَضِّاً لِللَّهُ عَنْهُ.

الصلاة أسرار وحكم

إِلَّا اللهُ، وَأَنَّكَ رَسُولُ اللهِ، وَصَلَّيْتُ الصَّلَوَاتِ الخَمْسَ، وَأَدَّيْتُ الزَّكَاةَ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَقُمْتُهُ، فَمِمَّنْ أَنَا؟ قَالَ: «مِنَ الصِّلِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ»(١).

تاسعًا: أنَّهَا تُطهِّرُنا منَ الخطيئةِ، فها منَّا مِن أحدٍ إلَّا ولهُ ذنبٌ وخطيئةٌ، بل ما مِنَّا مِن أحدٍ إلَّا وله ذنوبٌ وخطايا، فتأتي هذه الفريضةُ العظيمةُ وتُطفئُ نيرانَ الخطايا، وهذا مِن رحمةِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى.

وانظُروا هذه البُشرى، وهذه المنحة والعَطية، والجائزة الَّتي تخلَّفَ عنها بعضُ الناسِ، جاءَ عندَ الطبرانيِّ في مُعجَمه الأوسطِ مِن حديثِ أنسٍ رَخَالِكُهُ عَنْهُ قَالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ للهِ مَلكًا يُنَادِي عِنْدَ كُلِّ صَلاةٍ: يَا بَنِي آدَمَ، قُومُوا إِلَى نِيرَانِكُمُ التِّي أَوْقَدْتُمُوهَا عَلَى أَنْفُسِكُمْ، فَأَطْفِئُوهَا بِالصَّلَاةِ»(٢).

فالصلاةُ تُطفئُ نارَ الخطايا، والَّذي يُصلِّي يأخذُ هَذه المنحة، ففي كلِّ ركعةٍ وسجدةٍ أنتَ تقومُ على إطفاءِ نيرانِ الذنوبِ الَّتي وقعتَ فيها، دلَّ على ذلكَ حديثُ آخرُ عندَ الطبرانيِّ في (مُعجمِه الصغيرِ)، مِن حديثِ ابنِ مَسعودٍ رَحَوَلِيَّكُ عَنهُ قالَ عَلَيْهِ الصَّعْرِ)، مِن حديثِ ابنِ مَسعودٍ رَحَوَلِيَّكُ عَنهُ قالَ عَلَيْهِ الصَّعْرِ)، مِن حديثِ ابنِ مَسعودٍ رَحَوَلِيَّكُ عَنهُ قالَ عَلَيْهِ الطَّرةُ وَالسَّلَامُ: «تَحْتَرقُونَ غَوْنَ غَوْنَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الفَجْرَ غَسَلَتْهَا، ثُمَّ تَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الفَجْرَ غَسَلَتْهَا، ثُمَّ مَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ العَصْرَ غَسَلَتْهَا، ثُمَّ تَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ العَصْرَ غَسَلَتْهَا، ثُمَّ مَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ العَصْرَ فَونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الغَيْرِبَ غَسَلَتْهَا، ثُمَّ مَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الغَيْرِبَ غَسَلَتْهَا، ثُمَّ مَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الغَيْربَ عَسَلَتْهَا، ثُمَّ مَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الغَيْربَ عَسَلَتُهَا، ثُمَّ مَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الغَيْربَ عَسَلَتْهَا، ثُمَّ مَحْتَرقُونَ فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الغَصْرَ فَلا يُحْتَب عَلَيْكُمْ حَتَّى تَسْتَيْقِطُوا» (١).

<sup>(</sup>۱) صحيح ابن حبان رقم (٣٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط للطبراني رقم (٩٤٥٢).

<sup>(</sup>٣) المعجم الصغير للطبراني رقم (١٢١)، وأخرجه أيضا في المعجم الأوسط رقم (٢٢٢٤).

فَمَنْ يَمدُّ يَدَيهِ إِلَى هذهِ المنحةِ، ويشمرُ عن ساعدِ الجِدِّ ويقولُ: لن أَدعَ الصلاةَ حياتِي كلَّها؟! إنَّها عطايا من الربِّ الكريم، وأسرارٌ عظيمةٌ استودَعَها في هذهِ العبادةِ العظيمةِ.

X X X

وصية والد



جاءَ في سُنن أبي داود مِن حديثِ أبي هُريرة رَضَائِتُهُ عَنهُ أَنَّ النبيَّ عَلَيْهُ قَالَ: "إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ بِمَنْزِلَةِ الوَالِدِ، أُعَلِّمُكُمْ "()، ومِن شِيمِ الآباءِ نحو أبنائِهِم، وأولادِهم أن يُعلِّمُوهم نُصحًا لهم وشفقة عليهِم، وحِفظًا لهم مِن خِزي الدُّنيا والآخِرةِ استِجابة لأمرِ المولى سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنفُسكُمُ وَأَهْلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْخِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ اللَّا شَدَادُ لَا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٢].

إِنَّ فعلَ الآباءِ هوَ القيامُ على تعليمِ الأولادِ وتَأديبِهم؛ لأَنَّه ما مِن فلاحٍ وسعادةٍ إلَّا ووجَدْتَ قرينَهما حُسنَ الأدبِ، وما مِن شقاوةٍ وبوارٍ إلَّا ووجَدْتَ قرينَهما سوءَ الأدبِ، هكذا يقولُ ابنُ القيمِ رَحْمَهُ اللَّهُ في كتابِه «مَدارج السالِكينَ»؛ قالَ: «وَأَدَبُ المَرْء عُنوانُ سعادتِه وفلاحِه، وقلةُ أدبِه عُنوانُ شَقاوتِه وبوارِه، وما استُجلِبَ حِرمانُهما بمِثلِ قِلَّةِ اللَّذبِ، وما استُجلِبَ حِرمانُهما بمِثلِ قِلَّةِ الأدبِ، وما استُجلِبَ حِرمانُهما بمِثلِ قِلَّةِ الأدبِ» (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۲۵۰)، وأبو داود: كتاب الطهارة، باب كراهة استقبال القبلة، رقم (۸)، والنسائي: كتاب الطهارة، باب النهي عن الاستطابة بالروث، رقم (٤٠)، وابن ماجه: كتاب الطهارة، باب الاستنجاء بالحجارة، رقم (٣١٣).

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين (٢/ ٣٦٨).

وأعظمُ أساليبِ تعليمِ الآباءِ لأبنائِهم الوَصيةُ لهم في ليلهم ونَهارِهم بفِعلِ الخيراتِ وتركِ المُنكراتِ، وكلمةُ الوالدِ إذا خرَجَت منَ القلبِ وقَعَت في القلبِ كما قيلَ: «الكَلِمَةُ إِذَا خَرَجَتْ مِنَ القَلْبِ وَقَعَتْ في القَلبِ، وإذا خرَجَت مِنَ اللَّسانِ لا تَتجاوزُ الآذانَ».

وتأمَّلْ سيرةَ النبيِّ عَلَيْهِ ووصاياهُ الكثيرةَ لآحادِ الصحابةِ، فوصيتُه للواحدِ مِنَ الصحابةِ وصيةٌ للأُمةِ، فقَدْ جاءَ في حديثِ أَبي ذرِّ رَضَيْلِيَهُ عَنْهُ عِندَ التِّرمذيِّ قالَ مِنَ الصحابةِ وصيةٌ للأُمةِ، فقَدْ جاءَ في حديثِ أَبي ذرِّ رَضَيْلِيَهُ عَنْهُ عِندَ التِّرمذيِّ قالَ عَلْقِيْ اللهَ حَيْثُم كُنْتَ، وَأَتْبعِ السَّيِّئَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُها، وخَالِقِ النَّاسَ بخُلُقٍ حَسَنِ »(۱).

وفي حديثِ ابنِ عباسٍ رَخَوَلِكُ عَنْدَ الترمِذيِّ قَالَ عَلِيْ اللهُ كَعُفَظُكُ، وفي حديثِ ابنِ عباسٍ رَخَوَلِكُ عَنْدَ الترمِذيِّ قَالَ عَلِيْ اللهُ كَعُفَظُكُ، اللهُ مَ خَبِدُهُ ثُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللهُ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ (٢).

وقالَ أبو سعيدِ الخُدرِيُّ رَضَالِيَهُ عَنْهُ كَمَا جَاءَ فِي مُسنَد أَحمدَ رَحَمَهُ اللَّهُ: «أَوْصانِي رَسولُ اللهِ عَلَيْ قَائلًا: «أُوصِيكَ بِتَقْوَى اللهِ، فَإِنَّهَا رَأْسُ كُلِّ شَيْءٍ، وَعَلَيْكَ بِالجِهَادِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ١٥٣)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، رقم (١٩٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٢٩٣)، والترمذي: كتاب صفة القيامة، رقم (٢٥١٦).

وصية والد

فَإِنَّهُ رَهْبَانِيَّةُ الإِسْلَامِ، وَعَلَيْكَ بِذِكْرِ اللهِ وَقِرَاءَةِ القُرْآنِ فَإِنَّهُ رُوحُكَ فِي السَّمَاءِ، وَذِكْرُكَ فِي الأَرْضِ»(١).

وقالَ أبو ذرِّ رَضَيَّاتِهُ عَنهُ كَمَا فِي صَحيح ابنِ حبَّانَ: «أَوْصَانِي خَلِيلِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَى مَنْ هُوَ فَوْقَكَ وَانْظُرْ إِلَى مَنْ هُوَ وَنَكَ وَانْظُرْ إِلَى مَنْ هُوَ وَنَكَ وَانْظُرْ إِلَى مَنْ هُوَ وَنَكَ وَانْظُرْ إِلَى مَنْ هُو دُونَكَ، وَأَوْصَانِي بِحُبِّ المَسَاكِينِ، وَالدُّنُوِّ مِنْهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

الشاهدُ مِن ذلكَ: أَنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عظَّمَ شأنَ الوصيةِ، فجعَلَها في كتابِه، وجعلَها على لسانِ رسولِه ﷺ، وحريُّ بكلِّ أبٍ مُحُبِّ أن يَجمعَ مِن هذه الوصايا ويُسديَها لأبنائِه.

ولا تَنتظِرْ أَن تَرى أَثَرَ وصيتِك اليومَ، لكنَّها ستَبقى حاضرةً في قلبِ ولدِك، رُبها بعدَ وفاتِك، ورُبَّها لا يَنتفعُ بِها إلَّا بعدَ زمنٍ بعيدٍ، قدِّمُها أَنتَ كها تضعُ هذه البذرة لهذا الزرع الَّذي رُبها لا تأكلُ مِنه، ولكِنْ تأكلُ مِنه أجيالُ قادمةٌ، وهذه سِهاتُ الأنبياءِ والصالحِينَ.

وجاء في مُسنَد أحمدَ أنَّ النبيَّ عَلَيْهِ قالَ: «أَنَّ نبيَّ اللهِ نُوحًا عَلَيْهِ اللهَ لُو المَّاكَمُ للَّا حَضَرَتُه الوفاةُ قالَ لابنِه: إِنِّي قَاصُّ عَلَيْكَ الوَصِيَّةَ: آمُرُكَ بِاثْنَتَيْنِ، وَأَنْهَاكَ عَنِ اثْنَتَيْنِ: آمُرُكَ بِلا إِلَه إِلّا اللهُ، فَإِنَّ السَّمَوَاتِ السَّبْعَ، وَالأَرَضِينَ السَّبْعَ، لَوْ وُضِعَتْ اثْنَتَيْنِ: آمُرُكَ بِلا إِلَه إِلّا اللهُ، فَإِنَّ السَّمَوَاتِ السَّبْعَ، وَالأَرَضِينَ السَّبْعَ، لَوْ وُضِعَتْ فِي كِفَّةٍ، رَجَحَتْ بِهِنَّ لا إِلَه إِلّا اللهُ، وَلَوْ أَنَّ السَّمَوَاتِ السَّبْعَ، وَالأَرْضِينَ السَّبْعَ، كُنَّ حَلْقَةً مُبْهَمَةً، قَصَمَتْهُنَّ لا إِلَه إِلّا اللهُ إِلَا اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان رقم (٤٤٩).

## وَسُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ، فَإِنَّهَا صَلَاةً كُلِّ شَيْءٍ، وَبِهَا يُرْزَقُ الخَلْقُ، وَأَنْهَاكَ عَنِ الشِّرْكِ وَسُبُحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ، فَإِنَّهَا صَلَاةً كُلِّ شَيْءٍ، وَبِهَا يُرْزَقُ الخَلْقُ، وَأَنْهَاكَ عَنِ الشِّرْكِ وَالْكِبْرِ»(۱).

فأُوصاهُ بلا إلهَ إلَّا اللهُ، وأُوصاهُ بسُبحانَ اللهِ وبحَمدِه، ونَهاهُ عنِ الشركِ والكِبرِ، هذا هو دَيدنُ الصالحِين.

وهذا الحُسينُ بنُ عليٍّ رَضِّ اللَّهُ يُوصِي ابنَه قائلًا: «إِذَا جَالَسْتَ العُلَمَاءَ فَكُنْ عَلَى أَنْ تَقُولَ، وَتَعَلَّمْ حُسْنَ الاسْتِهَاعِ كَمَا تَتَعَلَّمُ حُسْنَ الاسْتِهَاعِ كَمَا تَتَعَلَّمُ حُسْنَ الطَّمْتِ، وَلا تَقْطَعْ عَلَى أَنْ تَقُولَ، وَتَعَلَّمْ حُسْنَ الاسْتِهَاعِ كَمَا تَتَعَلَّمُ حُسْنَ الطَّمْتِ، وَلا تَقْطَعْ عَلَى أَحَدٍ حَدِيثًا وَإِنْ طَالَ حَتَّى يُمْسِكَ» (١)، إنَّهَا وصايا، نعَمْ الصَّمْتِ، وَلا تَقْطَعْ عَلَى أَحَدٍ حَدِيثًا وَإِنْ طَالَ حَتَّى يُمْسِكَ» (١)، إنَّهَا وصايا، نعَمْ هي قصيرةٌ في مَبناها ولكنَّها عظيمةٌ في مَعناها.

وهاهو زينُ العابدينَ عليُّ بنُ الحُسينِ رَضَالِيَهُ عَنْهُمْ يُوصِي ابنَه محمدًا قالَ: «لا تَصْحَبَنَّ خَمْسَةً، وَلا ثُحَادِثْهُمْ، وَلا تُرافِقْهُمْ فِي طَرِيقٍ، قَالَ محمدُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ يَا أَبهُ، مَنْ هَوُلاءِ الخَمْسَةُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَّ فَاسِقًا، فَإِنَّهُ بَائِعُكَ بِأَكْلَةٍ فَهَا دُونَهَا، قَالَ: قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبهُ، وَمَا دُونَهَا؟ قَالَ: يَطْمَعُ فِيهَا، ثُمَّ لا يَنَاهُا. قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبهُ، وَمَا دُونَهَا؟ قَالَ: يَطْمَعُ فِيهَا، ثُمَّ لا يَنَاهُا. قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبهُ، وَمَنِ الثَّانِي؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ البَخِيلَ، فَإِنَّهُ يَقْطَعُ بِكَ فِي مَالِهِ أَحْوَجَ مَا كُنْتَ إِلَيْهِ، قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبهُ، وَمَنِ الثَّالِثُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ البَغِيدُ مِنْكَ الْبَعِيدَ. قَالَ: لا تَصْحَبَنَ كَذَّابًا، فَإِنَّهُ بِمَنْزِلَةِ السَّرَابِ يُبْعِدُ مِنْكَ الْقَرِيبَ، وَيُقَرِّبُ مِنْكَ البَعِيدَ. قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبهُ، وَمَنِ الرَّابِعُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ أَحْقَ، اللَّهُ وَمَنِ الرَّابِعُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ أَحْمَى فَالَة فَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهَالِثُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ أَامُهُ وَمَنِ الرَّابِعُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ أَحْمَى فَالَذَ لا تَصْحَبَنَ أَحْمَى فَالَ: لا تَصْحَبَنَ أَنْهُ مِنْ الرَّابِعُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ أَحْمَى فَالَ: لا تَصْحَبَنَ أَنْهُ مُومَنِ الزَّابِعُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ قَاطِعَ فَإِنَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَنْفَعَكَ فَيَضُرَّكَ. قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبُهُ، وَمَنِ الخَامِسُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ قَاطِعَ فَإِنَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَنْفَعَكَ فَيَضُرَّكَ. قَالَ: قُلْتَ يَا أَبُهُ، وَمَنِ الخَامِسُ؟ قَالَ: لا تَصْحَبَنَ قَاطِع

(١) أخرجه أحمد (٢/ ١٧٠).

\_

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخرائطي في مكارم الأخلاق رقم (٧٣١).

وصية والد

رَحِم، فَإِنِّي وَجَدْتُهُ مَلْعُونًا فِي كِتَابِ اللهِ تَعَالَى فِي ثَلاثَةِ مَوَاضِعَ»(١).

فلولا أنَّ الوصية مُهمةٌ في حياةِ هؤلاءِ العُظاءِ ما قدَّموها لأحبابِهم وأولادِهم.

وهَذا أَكثُمُ بنُ صَيفيٍّ يقولُ لابنِه في وصيتِه: «لا يَحْمِلَنَّكُمْ جَمَالُ النِّسَاءِ عَنْ صَرَاحَةِ النَّسَبِ، فَإِنَّ المَنَاكِحَ الكَرِيمَةَ مَدْرَجَةٌ لِلشَّرَفِ» أي: لا تَغترُّوا بامرأةٍ حسناءَ وتَتجاهَلوا الشرف والنَّسب.

وقالَ عَديُّ بنُ الخيارِ لابنِه في وصيتِه العظيمةِ: «أَيْ بُنيَّ أَذكرُك اللهَ أن لا تَعملَ بعدي عمَلًا يُمعِرُ وَجهي، فإنَّ عملَ الأبناءِ يُعرضُ على الآباءِ»(٢).

وأَختمُ بها كتبه ابنُ عبدِ البرِّ في كتابِه «التَّمهيد» عَن مالكِ الإمامِ المبجَّلِ صاحبِ «الموطَّأ» قالَ رَحمَهُ اللهُ عن نفسِه لمَّا كان صبيًّا: «كانَت أُمِّي تُلبِسُني الثياب، وتضعُ على رأسي العِهامة وأنا صغيرٌ في السنِّ، وتُوجِّهني إلى مجلسِ ربيعة بنِ أبي عبدِ الرحمنِ شيخِ مالكِ، وتُوصيني عندَ بابِ المسجدِ قائِلةً: أَيْ بُنيَّ ائتِ ربيعة وتَعلَّمُ مِنْ حَدِيثِهِ وَفَهْمِهِ» (٢).

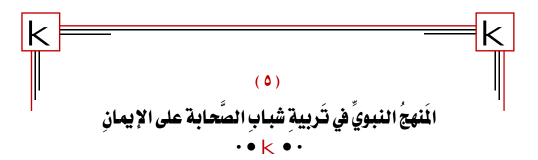
إنَّها الوصايا؛ لذا أُوصي الأبَ ألَّا يحتقرَ كلمةً يُسديها لابنِه أو لابنتِه، ولعلَّه لا يَرى أثرَها اليومَ، لكِنَّه قد يَرى أثرَها مُستقبَلًا.

X H X

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (٣/ ١٨٣ - ١٨٤)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٥٤/ ٢٩٢ - ٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن حجر في الإصابة (٤/ ٣٩٠)، وعزاه لابن شاهين في كتاب الجنائز.

<sup>(</sup>٣) التمهيد (٣/٤).



الشبابُ عهادُ الحضاراتِ، وهوَ سِرُّ نَهضتِها، والشبابُ في هذهِ المرحلةِ يَمرُّون بأعظمِ مراحلِ العُمرِ؛ مرحلةِ الهممِ المتوقدةِ، ومرحلةِ الطاقاتِ المتحمسةِ، ومرحلةِ البذلِ والعطاءِ، ومرحلةِ التَّضحيةِ والفداءِ.

وتتعددُ المناهجُ التربويةُ، ويَبقَى المنهجُ الَّذِي أَتَى بِه نبينًا عَلِيْهِ هُوَ المنهجُ الأَنجحُ والأَنجعُ لهؤلاءِ الشبابِ في هذهِ المرحلةِ اللهمةِ؛ لأنَّك إذا نظرْت في منهجِ النبيِّ عَلِيْهِ وفي هذه التربيةِ الَّتي غرَسَها في نفوسِ شبابِ الصحابةِ وجَدْت هذا التمينُز، بحيثُ أصبحَ هذا الجيلُ -جيلُ الشبابِ في زمنِ النبيِّ عَلِيْ - هو خيرَ القرونِ، والجيلُ الَّذي بعدَه هو خيرَ القرونِ، والجيلُ الَّذي بعدَه هو خيرَ القرونِ، والجيلُ الَّذي بعدَه هو خيرَ القرونِ، وما ذاكَ إلَّا لتلكَ التربيةِ الَّتي قامَت على ذلكِ المنهج، قالَ اللهُ تَعالى في سورةِ وما ذاكَ إلَّا لتلكَ التربيةِ الَّتي قامَت على ذلكِ المنهج، قالَ اللهُ تَعالى في سورةِ

الكهفِ: ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِٱلْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةً ءَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدًى ﴾ [الكهف: ١٣]، فلا يَنفعُ معَ هؤلاءِ الفتيةِ إلَّا الإيمانُ الصادقُ النظيفُ المُطهَّرُ مِن كلِّ شائبةٍ مِن شوائب الأفكارِ المنحرفةِ.

ونظرةٌ في منهجِ النبيِّ عَلَيْهُ وكيفَ ربَّى شبابَ الصحابةِ على هذا الإيمانِ، ونَصيحتي للمراكزِ الدِّينيةِ وغيرِها الَّتي تُربِّي شبابَ الأُمةِ: إذا لم تكُنْ هذه التربيةُ وغيرِها وعيرِها التوحيدِ في نفوسِهم فإنَّها تربيةٌ لا تنفعُ.

لذا إذا نظر ت في منهج النبي على كيف ربّى شبابَ الصحابةِ على الإيمانِ تجِدْ هذه المواصفاتِ:

أُولًا: أنَّه كَانَ ﷺ يَعتني بغَرسِ الإيهانِ في نفوسِ شبابِ الصحابةِ منَ الصغرِ؛ لأنَّ العبدَ إذا تعلَّمَ في صِغرِه انتفعَ.

قَالَ عَلَقَمَةُ رَضَاً اللَّهُ عَنْهُ: «مَا حَفِظْتَ وَأَنَا شَابُّ فَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيهِ فِي قَرَطَاسٍ أَو ورَقَةٍ»(١).

كما قالَ الأوَّلُ:

أَرَانِيَ أَنْسَى مَا تَعَلَّمْتُ فِي الكِبَرْ وَمَا العِلْمُ إِلَّا بِالتَّعَلُّمِ فِي الصِّبَا وَلَوْ فُلِقَ القَلْبُ المُعَلَّمُ فِي الصِّبَا

وَلَسْتُ بِنَاسٍ مَا تَعَلَّمْتُ فِي الصِّغَرْ وَمَا الحِلْمُ إِلَّا بِالتَّحَلُّمِ فِي الكِبَرُ لَأُلْفِيَ فِيهِ العِلْمُ كَالنَّقْشِ فِي الحَجَرْ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (٦/ ٨٧)، وأبو نعيم في الحلية (٢/ ١٠٠).

### وَمَا العِلْمُ بَعْدَ الشَّيْبِ إِلا تَعَسُّفٌ إِذَا كَلَّ قَلْبُ المَرْءِ وَالسَّمْعُ وَالبَصَرْ (١)

وقال جُندبُ بنُ عبدِ اللهِ رَضَيْلِتُهُ عَنْهُ، والحديثُ عندَ ابنِ ماجَهْ في سُننه، قالَ: «كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَنَحْنُ فِتْيَانُ حَزَاوِرَةٌ » حزاورةٌ جمعُ حزورٍ، وهو الغلامُ إذا اشتدَّ وقويَ وحَزمَ في أولِ مراحلِ الفُتوةِ «فَتَعَلَّمْنَا الإِيمَانَ قَبْلَ أَنْ نَتَعَلَّمَ القُرْآنَ، ثُمَّ تَعَلَّمْنَا القُرْآنَ، فَازْدَدْنَا بِهِ إِيمَانًا » (۱)، أي: تعلَّمْنا التوحيدَ وأُسسَ العقيدةِ ونحنُ صغارٌ.

والمُعلمُ في ذلكَ الوقتِ هوَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ، كانَ يَعتني بتعليمِهمُ الإيهانَ؛ لذا رسالتي لكلِّ قائمٍ على مركزٍ تربويٍّ، ولكلِّ مُربِّ، ورسالتي للآباءِ أيضًا: اغرِسْ في نفوس أبنائِك معاني الإيهانِ والتوحيدِ الآنَ وسترتاحُ معَه في الغدِ.

وقد جاء في سُننِ أبي داود: قالَ الحسنُ بنُ عليٍّ رَعَوْلِكُ عَنْهَا وهو يخبرُنا أَنَّ النبيَّ عليَّ رَعَوْلِكُ عَنْهَا وهو يخبرُنا أَنَّ النبيَّ عَانَ يعلمُه: عَلَّمني رسولُ اللهِ عَلَيْهُ كلماتٍ أقو هُنَّ في الوِترِ: «اللَّهُمَّ اهْدِني فِيمَنْ هَدَيْتَ، وَمَادِكُ لِي فِيمَا أَعْطَيْتَ، وَقِنِي هَدَيْتَ، وَعَافِنِي فِيمَنْ عَافَيْتَ، وَتَوَلَّنِي فِيمَنْ تَوَلَّيْتَ، وَبَارِكُ لِي فِيمَا أَعْطَيْتَ، وَقِنِي هَدَيْتَ، وَعَافِنِي فِيمَنْ عَافَيْتَ، وَتَوَلَّنِي فِيمَنْ تَوَلَّيْتَ، وَبَارِكُ لِي فِيمَا أَعْطَيْتَ، وَقِنِي هَرَنْ عَافَيْتَ، وَلَا يُعِزُّ مَنْ هَرَادِكُ مَنْ وَالَيْتَ، وَلَا يُعِزُّ مَنْ عَافَيْتَ، وَلَا يُعِزُّ مَنْ عَالَيْتَ، وَلَا يَعِزُّ مَنْ عَالَيْتَ، وَلَا يَعِزُّ مَنْ عَالَيْتَ، وَلَا يَعِزُّ مَنْ عَالَيْتَ، وَلَا يَعِزُّ مَنْ وَالَيْتَ، وَلَا يَعِزُلُ مَنْ وَالَيْتَ، وَلَا يَعْمَلُونَ يَعْلَى وَلَا يَعْفِي وَلَا يُعْفِي وَلَا يُعْفَى عَلَيْكَ، وَإِنَّهُ لَا يَذِلُّ مَنْ وَالَيْتَ، وَلَا يَعِزُلُ مَنْ وَالَيْتَ، وَلَا يَعْفَى وَلَا يُعْفَى عَلَيْكَ، وَإِنَّهُ لَا يَذِلُ مَنْ وَالَيْتَ، وَلَا يَعْفِى اللهِ عَلَالَاتِ مَا قَطَى إِلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَالُكُ مِنْ وَالْمُعْلَى وَلَا يَعِنْ لَا عَلَى اللَّهِ عَلَيْكَ، وَالْمُعْمَى عَلَيْكَ، وَالْمَالِيْتَ، وَلَا يَعْفِلُ وَلَا يَعْمَالُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

هِذِه عشرُ كلماتٍ يعلمُها الحسنَ رَضَالِيُّهُ عَنهُ، والسببُ أنَّ هذا الغرسَ هوَ الَّذي

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم لابن عبد البر (١/ ٣٦٣ - ٣٦٤)، ونسبها لأبي عبد الله نفطويه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه: مقدمة السنن، باب في الإيمان، رقم (٦١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ١٩٩)، وأبو داود: كتاب الصلاة، باب القنوت في الوتر، رقم (١٤٢٥)، والترمذي: كتاب الصلاة، باب ما جاء في القنوت في الوتر، رقم (٤٦٤)، والنسائي: كتاب قيام الليل وتطوع النهار، باب الدعاء في الوتر، رقم (١٧٤٥).

ينفعُ. والحسنُ بنُ عليٍّ وُلدَ في العامِ الثالثِ منَ الهِجرةِ (١)، تُوفِيَ النبيُّ عَلَيْ عنهُ وعُمرُه سبعُ سنواتٍ، إذًا كانَ يقولُ لهُ هذهِ الكلِماتِ والحسنُ دونَ السبع.

وأخذَ النبيُّ عَلَيْ ابنَ عابسِ الجُهنيَّ رَضَالِكَهَنهُ -والحديثُ عندَ النَّسائيِّ فقالَ: «يَا ابْنَ عَابِسٍ، أَلَا أَدُلُّكُ، أَوْ قَالَ: أَلا أُخْبِرُكَ بِأَفْضَلِ مَا يَتَعَوَّذُ بِهِ المُتَعَوِّدُونَ؟ ﴿قَالَ: اللهُ ا

إذًا: الصفةُ الأُولى في هذا المنهجِ النبويِّ في تَربيةِ جيلِ شبابِ الصحابةِ رَضَالِتُهُ عَنْهُ: العنايةُ بهم حينَ الصّغر، في هَذه المرحلةِ اللهمةِ.

ثانيًا: كَانَ عَلَيْهُ يُربِّيهِم بوضوحٍ وشفافيةٍ، يُربِّيهِم بكلماتٍ واضحةٍ، ويغرسُ فيهِم غرسَ الإيمانِ بوضوحٍ، فكانَ يضربُ لهمُ المثلَ عَلَيْهُ، والعربُ تقولُ: «الأمثالُ مصابيحُ الأقوالِ» فإذا أرَدْتَ أن يكونَ لقولِك بهاءٌ ونورٌ فدلِّلْ عليه ببعضِ الأمثالِ.

وقد قالَ أبو مُوسَى الأشعريُّ رَخِوَالِلَهُ عَنهُ: قالَ النبيُّ عَلَيْهُ: «مَثَلُ الَّذِي يَذْكُرُ رَبَّهُ وَالَّذِي لا يَذْكُرُ رَبَّهُ كَمَثُلِ الحَيِّ وَالْمَيِّتِ» (٣).

وابنُ عُمرَ رَضَالِتُعَنْهُا الَّذي هاجرَ إلى المدينةِ وعمرُه إحدَى عشرةَ سنةً، وحينَها ماتَ النبيُّ عَلَيْهُ كانَ عمرُه قريبًا منَ العِشرينَ (١)، كانَ يُربِّيه النبيُّ عَلَيْهُ فيقولُ لهُ: «يَا ابْنَ عُمَرَ، مَثَلُ المُنَافِقِ كَمَثَلِ الشَّاةِ العَائِرَةِ بَيْنَ الغَنَمَيْنِ، تَعِيرُ في هَذِهِ مَرَّةً وَفِي هَذِهِ

<sup>(</sup>١) انظر: أسد الغابة (١/ ٤٨٨)، وسير أعلام النبلاء (٣/ ٢٤٦)، وتهذيب الكمال (٦/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٤١٧)، والنسائي: كتاب الاستعاذة، رقم (٤٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الدعوات، باب فضل ذكر الله عز وجل، رقم (٦٤٠٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: الاستيعاب (٣/ ٩٥٠)، وأسد الغابة (٣/ ٢٤١).

## مَرَّةً، لَا تَدْرِي أَيَّهَا تَتْبَعُ ١٠٠، يَبني في نفوسِهم جدارَ الإيهانِ بشكلِ واضح.

ثالثًا: كَانَ ﷺ يَستخدمُ معَهَم وَسيلةَ إيضاحٍ متوفرةٍ في زمنِه، فقَدْ قالَ ابنُ مسعودٍ رَضَيْكَ عَنْهُ، والحديثُ عندَ الترمِذيِّ في سُننِه: «خَطَّ لنا النَّبِيُّ ﷺ خَطَّا مُرَبَّعًا، وخَطَّ في وَسَطِ الخطِّ خَطَّا، وَخَطَّ خَارِجًا منَ الخطِّ خَطَّا، وحولَ الخطِّ الَّذي في الوسطِ خطوطًا، ثُم قالَ: هَذَا ابْنُ آدَمَ. وَأَشَارَ إِلَى الخَطِّ الْمُرَبَّعِ وَقَالَ: هَذَا أَجَلُهُ عُيطٌ بِهِ، وَأَشَارَ إِلَى الخَطِّ الَّذِي فِي الوسطِ وَقَالَ: هَذَا الإِنْسَانُ. وَأَشَارَ إِلَى الخُطُوطِ النَّذِي عَوْلَهُ وَقَالَ: هَذِهِ عُرُوضُهُ، إِنْ نَجَا مِنْ هَذَا يَنْهَشُهُ هَذَا. وَأَشَارَ إِلَى الْخَطِّ الَّذِي الْمُعَلِي الْمَلُهُ اللَّذِي عَوْلَكُ عَرُوضُهُ، إِنْ نَجَا مِنْ هَذَا يَنْهَشُهُ هَذَا. وَأَشَارَ إِلَى الْخَطِّ الَّذِي هُو خَارِجَ المُرَبَّعِ وَقَالَ: هَذَا أَمَلُهُ » أَي: أَملُه أَطُولُ مِن عمرِه.

الشاهدُ: أَنَّ النبيَّ عَلِيْ كَانَ يُربِّي تربيةً إيهانيةً بها تيسرَ لهُ مِن وسائلِ الإيضاحِ. رابعًا: كانَ عَلِيْ يَستثمرُ الأوقاتِ؛ لذا نَصيحتي للآباءِ: استثمِرْ أوقاتَك معَ أبنائِك، فإذا كانوا معَكَ في السيارةِ، أو على الطعامِ، أو في زيارةٍ للأقاربِ فاستثمِرْ هذا الوقت.

قَالَ مَعَاذُ رَضَالِيَهُ عَنهُ، والحديثُ في البخاريِّ: كُنتُ رَدِيفُ النبيِّ عَلِيْ لَيْسَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ إِلَّا آخِرَةُ الرَّحْلِ، فَقَالَ: «يَا مُعَاذُ بْنَ جَبَلٍ. قَالَ: قُلْتُ: لَبَيْكَ رَسُولَ اللهِ وَسَعْدَيْكَ. قَالَ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: وَسَعْدَيْكَ. قَالَ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: حَقُّ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ؟ قَالَ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: حَقُّ اللهِ عَلَى العِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا»، قَالَ: ثُمَّ سَارَ سَاعَةً، ثُمَّ قَالَ:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صفات المنافقين، رقم (٢٧٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب في الأمل وطوله، رقم (٦٤١٧)، والترمذي: كتاب صفة القيامة، رقم (٢٤٥٤)، وابن ماجه: كتاب الزهد، باب الأمل والأجل، رقم (٢٣١).

«يَا مُعَاذُ بْنَ جَبَلٍ، هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ العِبَادِ عَلَى اللهِ إِذَا فَعَلُوهُ؟ قَالَ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: حَقُّ العِبَادِ عَلَى اللهِ أَلَّا يُعَذِّبُمْ»(١).

وإنَّني أكرِّرُ هذهِ الرسالةَ: مراكزُ تربويةٌ لا تُضيفُ للإيهانِ في نفوسِ المُتربِّين نصيبًا فإنَّها مراكزُ واهمةٌ، فلتقُمْ هذه المراكزُ على غرسِ الإيهانِ، وبناءِ جدارِ التوحيدِ والعقيدةِ في نفوسِ أبنائِنا إذا أرَدْنا الفلاحَ والنجاحَ.

خامسًا: استثمارُ الحدث، فقد تحدثُ أحداثُ، والمربِّي الذكيُّ هوَ الَّذي يَستثمرُ هذهِ الأحداث، فيغرسُ غرسَ الإيهانِ، وقد جاءَ في سُنن أبي داودَ مِن حَديثِ أبي المليحِ، قالَ: كانَ أحدُهم رديفَ النبيِّ عَلَيْ على حمارٍ، فسارَ بهم فإذا بالحهارِ يتعثَّرُ، فقالَ الرديفُ: تعسَ الشيطانُ. فأرادَ النبيُّ عَلَيْ أَنْ يربيَ بهذا الحدثِ، فقالَ: «لَا تَقُلْ تَعِسَ الشَّيْطَانُ، فَإِنَّكَ إِذَا قُلْتَ ذَلِك تَعَاظَمَ الشَّيْطَانُ، وَقَالَ: بِقُوَّتِي صَرَعْتُهُ، ولكِنْ قُلْ: بِسْمِ اللهِ، فَإِنَّكَ إِذَا قُلْتَ ذَلِك تَصَاغَرَ حَتَّى يَكُونَ مِثْلَ اللَّبَابِ» (٢).

هكذا المربِّي العاقلُ الذكيُّ، هوَ الَّذي يَستثمرُ هذهِ الأحداثَ فيغرسُ غرسَ الإيهانِ في نفوسِ مَن حولَه، فلا بُدَّ مِن إعادةِ النظرِ في تَربيتِنا لأنفسِنا ومَن حولَنا، وإدخالِ هذا العُنصرِ المهمِّ، وهوَ التربيةُ الإيهانيةُ، في نفوسِ مَن حولَنا إذا أرَدْنا مُجتمعًا ناهضًا ناجحًا داعمًا لأُمَّتِه.

X M X

(١) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب إرداف الرجل خلف الرجل، رقم (٥٩٦٧)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة، رقم (٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٥٩)، وأبو داود: كتاب الأدب، باب لا يقال خبثت نفسي، رقم (٤٩٨٢).



للنبيِّ عَلَيْهُ منهجٌ واضحٌ في تَربيةِ الصحابةِ والأُمةِ مِن بعدِ ذلكَ على العبادةِ، وحديثُنا اليومَ يتناولُ جانبًا مِن هذا المنهج، وقد جَعَلْتُ عبادةَ الصيامِ هيَ النموذَجَ الَّذي نُدلِّلُ عليهِ في بيانِ صورةِ هذا المنهج.

ومنهجُ النبيِّ ﷺ في تربيةِ أصحابِه وأُمتِه على العبادةِ يظهرُ مِن خلالِ هذهِ الصورِ الأربع:

الصورةُ الأُولى: كانَ رسولُ اللهِ عَلَيْ يُربِّيهِم بالاستفادةِ مِن مواسمِ الخيراتِ. فَمَن رامَ منهجًا صحيحًا يُربِّي مَن حولَه على العبادةِ فليأخُذْ منهجَ التربيةِ بالاستفادةِ مِن مواسمِ الخيراتِ، وفي حديثِ أنسِ رَعَوَلِيَهُ عَنْهُ عندَ الطبرانيِّ في بالاستفادةِ مِن مواسمِ الخيراتِ، وفي حديثِ أنسِ رَعَوَلِيهُ عَنْهُ عندَ الطبرانيِّ في مُعجَمه أنَّ النبيَّ عَلَيْ قال: «افْعَلُوا الخَيْرَ دَهْرَكُمْ» أي: كونوا دائمًا تَفعَلُون الخير، «وَتَعَرَّضُوا لِنَفَحَاتِ رَحْمَةِ اللهِ، فَإِنَّ للهِ عَنَّوَجَلَّ نَفَحَاتٍ مِنْ رَحْمَتِهِ يُصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَسَلُوا اللهَ أَنْ يَسْتُرَ عَوْرَاتِكُمْ، وَأَنْ يُؤمِّنَ رَوْعَاتِكُمْ» (۱).

وقد مارسَ النبيُّ ﷺ التذكيرَ بمثلِ هذهِ النفحاتِ وتشجيعِ الصحابةِ على هذهِ النفحاتِ المباركةِ، مِثالهُا: حديثُ أبي هُريرةَ رَضَاًلِللهُ عَنْهُ في سُنن الترمذيِّ، قالَ

\_

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١/ ٢٥٠، رقم ٧٢٠)، والبيهقي في الشعب رقم (١٠٨٣).

رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا كَانَ أَوَّلُ لَيْلَةٍ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ: صُفِّدَتِ الشَّيَاطِينُ وَمَرَدَةُ الْجِنِّ، وَغُلِّقَتْ أَبُوابُ الجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقْ الْجِنِّ، وَغُلِّقَتْ أَبُوابُ الجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقْ مِنْهَا بَابٌ، وَفُتِّحَتْ أَبُوابُ الجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقْ مِنْهَا بَابٌ، وَفُتِّحَتْ أَبُوابُ الجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقْ مِنْهِ عُتَقَاءُ مِنَ الشَّرِّ أَقْبِلْ، وَيَا بَاغِى الشَّرِّ أَقْبِلْ، وَيَا بَاغِي الشَّرِ أَقْبِلْ، وَلَا لَاللَّرِ وَذَلِكَ كُلُّ لَيْلَةٍ» (١٠).

إنَّه ﷺ يُربِّيهم في هذه الصورةِ الأُولى على الاستفادةِ مِن مواسمِ الخيراتِ، ومِن نفحاتِ الخيرِ.

الصورةُ الثانيةُ: التربيةُ باحتِساب الأجرِ.

فقَدْ ربَّى رسولُ اللهِ عَلَى احتسابِ أَجِرِ العبادةِ، وكان يُذكِّرهم بذلكَ دائلًا، ففي عبادةِ الصومِ جاءَ في صَحيح البخاريِّ وتكرَّرت هذهِ الرواياتُ: الروايةُ الأُولى قالَ فيها رسولُ اللهِ عَلَى : «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا»، الروايةُ الأُولى قالَ فيها رسولُ اللهِ عَلَى: عبسبُ أَجرَ الصيام، وأجرَ القيام، وأجرَ إدراكِ شهر رمضانَ، فيصومُه أي: يجتسبُ أجرَ الصيام، وأجرَ القيام، وأجرَ إدراكِ شهر رمضانَ، فيصومُه

أي: يحتسبُ أجرَ الصيامِ، وأجرَ القيامِ، وأجرَ إدراكِ شهرِ رمضانَ، فيصومُه متلذذًا باحتسابِ أجرِه لا مستثقِلًا لأيامِه؛ «غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»(٢)؛ وفي روايةٍ: «مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»(٣)؛ وفي روايةٍ ثالثةٍ: «مَنْ يَقُمْ لَيْلَةَ القَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الصوم، باب ما جاء في فضل شهر رمضان، رقم (٦٨٢)، وابن ماجه: كتاب الصيام، باب ما جاء في فضل شهر رمضان، رقم (١٦٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب صوم رمضان احتسابًا من الإيهان، رقم (٣٨)، ومسلم: كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان، رقم (٧٦٠)، من حديث أبي هريرة رَضَّاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الإيمان، باب تطوع قيام رمضان من الإيمان، رقم (٣٧)، ومسلم: كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان، رقم (٧٥٩)، من حديث أبي هريرة رَضَوَلْيَلْهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الإيمان، باب قيام ليلة القدر من الإيمان، رقم (٣٥)، ومسلم: كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان، رقم (٧٦٠/ ١٧٦)، من حديث أبي هريرة رَضِّاً المُعَنْهُ.

فَقَدْ رَبَّاهِم رَسُولُ اللهِ ﷺ على الاستفادةِ مِن مُواسِمِ الخيراتِ، واحتِسابِ الأجر في العباداتِ.

الصورةُ الثالثةُ: التربيةُ بمكانةِ العبادةِ ترغيبًا وترهيبًا.

بيّنَ لهم رسولُ اللهِ عِهْ مكانةَ هذهِ العباداتِ، فقد جاءَ في حديثِ أبي أُمامة وَعَلَيْهُ عَنهُ، عندَ أحمدَ في مُسنده قالَ رَحَيْلِهُ عَنهُ: أَنشَأَ رسولُ اللهِ عَهْ غَزْوًا، فأتَيْتُه، فقُلْتُ: يا رسولَ اللهِ، ادعُ الله لي بالشَّهادةِ، قالَ عِهْ: «اللَّهُمَّ سَلِّمْهُمْ وَعَنَّمْهُمْ»، على خلافِ ما أرادَ أبو أُمامة رَحَيْلِيهُ عَنهُ، قالَ أبو أُمامةَ: فغزَوْنا فسَلِمْنا وغَنِمْنا، ثمَّ أَنشَأ رسولُ اللهِ عَهْ غُزْوًا ثانيًا، فأتَيْتُه فقُلْتُ: يا رَسولَ اللهِ، ادعُ الله يَا بالشَّهادةِ. قال: «اللَّهُمَّ سَلِّمْهُمْ وَعَنَّمْهُمْ»، قال: فغزَوْنا فسَلِمْنا وغَنِمْنا، ثمَّ أَنشَأ رسولُ اللهِ عَنْ وًا ثالثًا، فأتَيْتُه، فقُلْتُ: يا رسولَ اللهِ، أتَيْتُك تَثْرَى مَرَّتَيْنِ أَسأَلُك أَن تدعوَ اللهَ يَا بالشَّهادةِ، فقُلْتُ: يا رسولَ اللهِ، أتَيْتُك تَثْرَى مَرَّتَيْنِ أَسأَلُك أَن تدعوَ اللهَ يَا بالشَّهادةِ، فقُلْتُ: «اللَّهُمَّ سَلِّمْهُمْ وَعَنَّمْهُمْ»، يا رَسُولَ اللهِ ادْعُ اللهَ يَي بالشَّهادةِ، قَلْتُ: «اللَّهُمَّ سَلِّمْهُمْ وَعَنَّمْهُمْ»، يا رَسُولَ اللهِ ادْعُ الله يَالشَّهادةِ، قالَ: «اللَّهُمَّ سَلِّمْهُمْ وَعَنَّمْهُمْ»، قال: فغزَوْنا ثالثةً فسَلِمْنا وغَنِمْنا، فأتيتُه فقلْتُ: يا رسولَ اللهِ، مُرْنِي بِعَمَلِ إذا أَخَذْتهُ نَعْنِي الله به، أو قالَ في روايةٍ: مُرني بعملٍ أدخلُ بهِ الجنةَ، قالَ: «عَلَيْكَ بِالصَّوْم؛ فَإِنَّهُ لَا مِثْلَ لَهُ»(١).

فَقَدْ بِيَّنَ رسولُ اللهِ عَلِي لا مُتِه مكانة العبادة ترغيبًا وترهيبًا:

\* ترغيبًا؛ حيثُ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ كَمَا جاءَ في صَحيح البُخاريِّ: «مَنْ صَامَ

(١) أخرجه أحمد (٥/ ٢٥٥)، والنسائي: كتاب الصيام، باب ذكر الاختلاف على محمد بن أبي يعقوب في حديث أبي أمامة، في فضل الصائم، رقم (٢٢٢٠ - ٢٢٢٣).

\_\_\_

يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللهِ بَعَّدَ اللهُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيفًا »(١).

وفي سُنن الترمذيِّ قالَ ﷺ: «مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللهِ جَعَلَ اللهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ خَنْدَقًا كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ»(٢).

فبيانُ مكانةِ العبادةِ أسلوبٌ تربويٌّ ومنهجٌ نبويٌّ، ربَّى بهِ رسولُ اللهِ ﷺ أُمتَه على أَهميةِ العِبادةِ ترغيبًا.

\* وكذلكَ ترهيبًا، فقَدْ كانَ يُهارسُ دورَ الترهيبِ منَ التفريطِ في العبادة؛ ففي صَحيح ابنِ حبَّانَ ذكرَ أَبو أُمامةَ رَضَيُلِكُ عَنْهُ أَنَّ النبيَّ عَلَيْهُ أَخَذَا بِضَبْعَيَّ فَصَعِدَا بِي وَرُؤيا الأنبياءِ حتُّ، قالَ: «رَأَيْتُ فِيهَا يَرَى النَّائِمُ أَنَّ رَجُلَيْنِ أَخَذَا بِضَبْعَيَّ فَصَعِدَا بِي وَرُؤيا الأنبياءِ حتُّ، قالَ: هَرَأَيْتُ فِيهَا يَرَى النَّائِمُ أَنَّ رَجُلَيْنِ أَخَذَا بِضَبْعَيَّ فَصَعِدَا بِي جَبَلًا وَعْرًا، فَسَمِعْتُ أَصْواتًا شَدِيدَةً، فَقُلْتُ: مَا هَؤُلاءِ؟ قَالُوا: هَذَا عُواءُ أَهْلِ النَّارِ، قَالَ: فَرَأَيْتُ أَقْوامًا مُعَلَّقِينَ النَّارِ، قَالَ: فَرَأَيْتُ أَقْوامًا مُعَلَّقِينَ بِعَرَاقِيبِهِمْ مُشَقَّقَةٍ أَشْدَاقُهُمْ تَسِيلُ أَشْدَاقُهُمْ دَمًا، قُلْتُ: مَنْ هَؤُلاءِ؟ قِيلَ: هَؤُلاءِ بِعَرَاقِيبِهِمْ مُشَقَّقَةٍ أَشْدَاقُهُمْ تَسِيلُ أَشْدَاقُهُمْ دَمًا، قُلْتُ: مَنْ هَؤُلاءِ؟ قِيلَ: هَؤُلاءِ اللّذينَ يَصومونَ ولا يُحمِلون اللّذِينَ يُفطِرُونَ قَبْلَ تَحِلَّةِ صَوْمِهِمْ "")، أي: هؤلاءِ اللّذين يَصومونَ ولا يُحمِلون الصومَ، يُفطِرون قبلَ المغربِ. فكيفَ بالّذي أعدَّ العُدةَ أَنَّه لن يَصومَ؟! وكيفَ الصومَ، يُفطِرون قبلَ المغربِ. فكيفَ بالَّذي أعدًا العُدةَ أَنَّه لن يَصومَ؟! وكيفَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب فضل الصوم في سبيل الله، رقم (۲۸٤٠)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل الصيام في سبيل الله لمن يطيقه، رقم (١١٥٣/ ١٦٨)، من حديث أبي سعيد الخدري رَضَوَّلَكُهُمَنَهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: كتاب فضائل الجهاد، باب ما جاء في فضل الصوم في سبيل الله، رقم (١٦٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه رقم (١٩٨٦)، وابن حبان في صحيحه رقم (٧٤٩١)، والحاكم في المستدرك (٢/٩٠٢).

بالَّذي يَأْتِي رمَضانُ وفي نيتِه أن لن يصوم؟! وكيفَ بالَّذي أعدَّ العدةَ أينَ سيَتغدَّى في شهرِ رمضانَ مع باقِي زُملائِه؟!

الصورةُ الرابعةُ: تصحيحُ مفهومِ إتيانِ العبادةِ.

فإنَّ النبيَّ عَلَيْ قالَ في شأنِ عِبادةِ الصومِ: «مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ، فَلَيْسَ للهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ»(۱)، يُربِّيهم عَلَيْ على المفهومِ الصحيحِ لعبادةِ الصيامِ أنَّه ليسَ إمساكًا عنِ الطعامِ والشرابِ واللَّذَاتِ، بل هو تحكُّمٌ في هذا اللسانِ وذاكَ الفرْج.

وفي روايةِ سُنن الدارِميِّ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «كُمْ مِنْ صَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صِيَامِهِ إِلَّا الظَّمَأُ! وَكَمْ مِنْ قَائِم لَيْسَ لَهُ مِنْ قِيَامِهِ إِلاَّ السَّهَرُ!» (٢).

وقد سارَ على هذا المنهجِ سلفُ الأمةِ؛ فهذا عُمرُ بنُ عبدِ العزيزِ رَحْمَهُ اللهُ يقولُ، كما جاءَ في كِتابِ «الزُّهد الكَبير» للبَيهقيِّ: «لَيْسَ تَقْوَى اللهِ بِصِيامِ النِّهارِ، وَلا بِقَيَامِ اللَّهُ وَأَدَاءُ مَا وَلا بِقَيَامِ اللَّهُ وَأَدَاءُ مَا اللَّهُ وَأَدَاءُ مَا اللَّهُ وَأَدَاءُ مَا اللهُ وَالتَّخْلِيطِ فِيهَا بَيْنَ ذَلِكَ، وَلَكِنَّ تَقْوَى اللهُ تَرْكُ مَا حَرَّمَ اللهُ وَأَدَاءُ مَا اللهُ اللهُ وَالتَّخْلِيطِ فِيهَا بَيْنَ ذَلِكَ خَيرًا فَهُوَ خَيْرٌ إِلَى خَيْرٍ» (٢).

وتأمَّلُ هذا الحديثِ الَّذي صحَّحَ فيه النبيُّ ﷺ المفهومَ نحوَ هذهِ العبادةِ، فقد جاءَ في كتاب «الأدَب المفرَد» للبُخاريِّ مِن حديثِ أبي هُريرةَ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ، قالوا:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب من لم يدع قول الزور، رقم (١٩٠٣)، من حديث أبي هريرة رَضِيًا لِللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٤٤١)، وابن ماجه: كتاب الصيام، باب ما جاء في الغيبة والرفث للصائم، رقم (٢) أخرجه أحمد (١٦٩٠)، والدارمي رقم (٢٧٦٢)، من حديث أبي هريرة رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) الزهد الكبير للبيهقى رقم (٩٦٤).

يا رسولَ اللهِ، فلانةٌ تَصُومُ النَّهَارَ، وَتَقُومُ اللَّيْلَ، وَتَفْعَلُ، وَتَصدَّقُ، وَتُؤْذِي جِيرَانَهَا بلِسَانِهَا، قَالَ: «لَا خَيْرَ فِيهَا، هِي مِنْ أَهْلِ النَّارِ»(١).

فانظُرْ: صيامٌ وقيامٌ وفعلٌ للخيراتِ وصدقاتٌ وتُؤذي جيرانَها بلِسانِها، لا خيرَ فيها، وهي مِن أهل النارِ؛ لأنَّها لم تَفهَم الصِّيامَ على حَقيقتِه.

لذا فلنحذَرْ أَن نُؤذيَ أحدًا بألسنتِنا، لا أقولُ: جيرانَنا. وكَمْ مِن أسرةٍ تُعاني مُنّ يُؤذي الله الله الله في بيتِهم! قد يكونُ رجلٌ يُؤذي زوجتَه وأولادَه بلسانِه، إذا كانَت هَذه الَّتي تُؤذِي جيرانَها هي مِن أهلِ النارِ، فكيفَ بالَّذي يُؤذي زوجتَه، أو تُؤذي زوجَها بلسانِها، أو يُؤذي أولادَه؟!

قد تَجدُ مَن يَصومُ الشهرَ كلَّه، ويَقومُ الليلَ كلَّه، ويرجعُ ليَتهجَّدَ العشرَ الأواخرَ، وله عُمرةٌ في رمضانَ، لكنَّه مؤذٍ لأبنائِه وزوجتِه، لا أقولُ: بيَدِه، وإنَّما مؤذٍ لهم بلسانِه، فالحديثُ يقولُ: لا خيرَ فيهِ، هوَ مِن أهل النارِ.

فصورةُ المنهجِ النبويِّ في تربيةِ الصحابةِ على العبادةِ: الاستفادةُ مِن مواسمِ الخيراتِ، والتربيةُ باحتسابِ الأجرِ والثوابِ، ثُم يُبيِّنُ لهمُ النبيُّ عَلَيْ تصحيحَ المفاهيم.

وَلَنَا هَذَا المثالُ، وهو حديثُ طلحةَ رَضَالِتُهُ عَنْدُ أَحْدَ فِي مُسنده، قالَ طلحةً رَضَالِتُهُ عَنْهُ: «أَتَى رجُلانِ مِن بليِّ»، أرضٌ مِن أرضِ اليمنِ، «فكانَ إِسلامُهما جميعًا» في نفسِ الوقتِ، «وكانَ أحدُهما أكثرَ اجتهادًا مِنَ الآخرِ»، له صيامٌ وقيامٌ وأفعالُ صالحةٌ، «ثُم غَزا المجتهدُ فاستشهدَ في هذهِ الغزوةِ، ومكثَ الآخرُ الَّذي هوَ أقلُّ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٤٤٠)، والبخاري في الأدب المفرد رقم (١١٩).

اجتهادًا بعدَه سَنةً، قالَ طلحةُ: رأيتُ في المنام أَنَّني أقفُ ببابِ الجنةِ، فإذا بخارج منَ الجِنةِ يخرجُ ويأذنُ للَّذي ماتَ آخرًا الَّذي هوَ أقلُّ اجتهادًا، ولم يَمُتْ في غزوةٍ، فيأذنُ له بدخولِ الجنةِ، ثُم يخرجُ مرةً ثانيةً فيأذنُ للَّذي ماتَ أولًا وقدِ اجتهدَ في العبادةِ وماتَ شهيدًا، قالَ طلحةُ: ففزعْت مِنَ النوم»، مُستغربًا كيفَ هذا يدخلُ قبلَ هَذا! فهذا ماتَ شهيدًا وعلى عبادةٍ وطاعةٍ، قُمتُ مستغربًا من ذلكَ «أتحدَّثُ، فتحدَّثَ الناسُ بحَديثي، فبلغَ حديثُنا رسولَ اللهِ عَيْكَةِ»، فقالَ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: «مِنْ أَىِّ ذَلِكَ تَعْجَبُونَ؟ أَلَيْسَ قَدْ مَكَثَ هَذَا بَعْدَهُ سَنَةً؟»، قَالُوا: بَلَى. قَالَ: «وَأَدْرَكَ رَمَضَانَ فَصَامَهُ؟ » قَالُوا: بَلَى. قَالَ: «فَصَلَّى كَذَا وَكَذَا مِنْ سَجْدَةٍ فِي السَّنَةِ؟ »، قَالُوا: بَلَى. قَال: «فَهَا بَيْنَهُمَا أَبْعَدُ مِمَّا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ»(١).

ليسَ فقَطْ يدخلُ قبلَه الجنةَ، بل هُما في الجنةِ هَذا الَّذي ماتَ بعدَه بسَنةٍ ما بينَهما أبعدُ مِمَّا بينَ السماءِ والأرض؛ لأنَّك حينَما يَتفضلُ عليكَ المولَى سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فَيُبِلِّغُك شهرَ الصيام، فإنَّها مِنحةٌ عظيمةٌ ومنةٌ كريمةٌ مِنه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى.

وكَمْ مِنَ الناسِ يموتُ بشعبانَ، بل يَموتُ ليلةَ رمضانَ ولا يدركُ شهرَ الصيام، فإذا أُدركَ العبدُ مِنَّا شهرَ رمضانَ فلْيَتحرَّ الواجبَ فيهِ، إنَّه منهجُ النبيِّ عَلَيْتُ في التربية على العبادة.

X H X

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١٦٣)، وابن ماجه: كتاب تعبير الرؤيا، باب تعبير الرؤيا، رقم (٣٩٢٥).

تأملات في شهر الصيام



هاهُنا مشاهدُ وتأمُّلاتٌ في شهرِ رمَضانَ، شهرِ الخيرِ والبركاتِ، مَشاهدُ وتأمُّلاتٌ نَقرؤُها في أحاديثِ رَسولِ اللهِ ﷺ المتعلقةِ بشهر رمَضانَ:

المشهدُ الأوَّلُ فيها: ليسَ العبرةُ بإدراكِ شهرِ الصيام، وإنَّها العبرةُ بتحقيقِ المغفرةِ، وتحصيلِ المغفرةِ، وقد تقدَّم حديثُ ذاكَ الرجلِ الَّذي دخلَ قبلَ صاحبِه الجنةَ وكانَ أقلَّ مِنه اجتهادًا وطاعةً، وماتَ على فراشِه خلافَ صاحبِه، قالَ النبيُّ الجنةَ وكانَ أقلَّ مِنه اجتهادًا وطاعةً، وماتَ على فراشِه خلافَ صاحبِه، قالَ النبيُّ الجنةَ وكانَ أقلَ مَكَثَ هَذَا بَعْدَهُ سَنَةً، وَأَدْرَكَ رَمَضَانَ»، ثُم ذكرَ تحصيلَ المغفرةِ، فقالَ: «فَصَامَهُ وصلَّ كَذَا وَكَذَا مِنْ سَجْدَةٍ فِي السَّنَةِ»(۱).

فكثيرٌ همُ الذينَ أدركوا شهرَ رمضانَ، لكِنْ قليلٌ مَن يُحصِّلُ المغفرة، ويتعرضُ لأسبابِها، ويسعى لتحصيلِ أسبابِها. وصعِدَ النبيُّ عَلَيْ درجاتِ مِنبرِه الثلاث فقالَ عندَ كلِّ درجةٍ: آمِينَ، آمِينَ، آمِينَ، والصحابةُ يسمعون، فإذا بهم يقولونَ: يا رسولَ اللهِ، قُلتَ: آمينَ. وأنتَ تصعدُ درجاتِ المنبرِ. قالَ: «أَتَانِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ اللهُ، قُلْ: آمِينَ أَوْرَكَ شَهْرَ رَمَضَانَ فَلَمْ يُغْفَرْ لَهُ فَأَبْعَدَهُ اللهُ، قُلْ: آمِين. فقُلْتُ: آمِينَ. قَالَ: ومَنْ أَدْرَكَ شَهْرَ رَمَضَانَ فَلَمْ يُغْفَرْ لَهُ فَأَبْعَدَهُ اللهُ، قُلْ: آمِين. فقُلْتُ: آمِينَ. قَالَ: ومَنْ أَدْرَكَ أَبَويْهِ أَوْ أَحَدَهُمَا، فَلَمْ يَبَرَّهُمَا فَهَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١٦٣)، وابن ماجه: كتاب تعبير الرؤيا، باب تعبير الرؤيا، رقم (٣٩٢٥).

فَأَبْعَدَهُ اللهُ، قُلْ: آمِينَ. فَقُلْتُ: آمِينَ. قَالَ: وَمَنْ ذُكِرْتَ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ ﷺ فَأَبْعَدَهُ اللهُ، قُلْتُ: آمِينَ». هذه روايةُ ابن حِبَّانَ (١٠).

وفي روايةٍ عندَه أيضًا قالَ فيها: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «رَغِمَ أَنْفُ رَجُلٍ دَخَلَ عَلَيْهِ رَمَضَانُ، ثُمَّ انْسَلَخَ قَبْلَ أَنْ يُغْفَرَ لَهُ»(٢).

فجبريلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَدعو على هذا الشقيِّ الَّذي جاءَه شهرُ الخيراتِ، وشهرُ المغفرةِ، فلم يَستفِدْ مِنه، ولم يُغفَرْ ذنبُه في شهرِ رمضانَ.

فالعبرةُ ليسَ أنَّك أدرَكْت شهرَ رمضانَ، إنَّما العبرةُ أن تسعَى في تحصيلِ مَغفرةِ الذنوب.

المشهدُ الثاني: فُرَصُ العتقِ منَ النيرانِ تتكرَّرُ في كلِّ يومٍ وليلةٍ مِن شهرِ رمضانَ، فأينَ مَن يَستثمرُها؟!

قَالَ النبيُّ ﷺ -كما جاءَ في سُنن الترمذيِّ-: «وَللهِ عُتَقَاءُ مِنَ النَّارِ، وَذَلِكَ عُلَّا النَّارِ، وَذَلِكَ عُلَّا لَيْلَةِ» (٣).

وفي مُسنَد أحمدَ قالَ النبيُّ عَلَيْهِ: «إِنَّ للهِ عُتَقَاءَ كُلَّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، لِكُلِّ عَبْدٍ مِنْهُمْ دَعْوَةٌ مُسْتَحَانَةٌ» أَنْ

(۱) أخرجه البخاري في الأدب المفرد رقم (٦٤٦)، وابن خزيمة في صحيحه رقم (١٨٨٨)، وأبو يعلى في مسنده رقم (٩٠٢)، وابن حبان في صحيحه رقم (٩٠٧)، من حديث أبي هريرة رَضَّاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٢٥٤)، والترمذي: كتاب الدعوات، باب قول رسول الله على: «رغم أنف رجل»، رقم (٣٥٤٥)، وابن حبان في صحيحه رقم (٩٠٨)، من حديث أبي هريرة رَضِاً لِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي: كتاب الصوم، باب ما جاء في فضل شهر رمضان، رقم (٦٨٢)، وابن ماجه: كتاب الصيام، باب ما جاء في فضل شهر رمضان، رقم (١٦٤٢)، من حديث أبي هريرة رَضِحُلِلَتُهُ عَنْهُ. (٤) أخرجه أحمد (٢/ ٢٥٤)، من حديث أبي هريرة رَضِحُلَلتُهُ عَنْهُ.

تأملات في شهر الصيام

فأينَ مَن يَستثمرُ هذه العطية؟! إنَّها فرصٌ مَنِ استثمرَها عُتقَ مِن نارِ جهنَّمَ. المشهدُ الثالثُ: أجرُ الصيام وثوابُه بيدِ اللهِ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى.

فلا يَلتَفِتْ قلبُك إلى غيرِ اللهِ، فاجعَلْ صومَك للهِ، واحتسبِ الأجرَ منَ اللهِ، ولا يَلتَفِتْ قلبُك إلى تحصيلِ أجرٍ عندَ غيرِ اللهِ، فالنبيُّ عَلَيْهِ يقولُ: «قَالَ اللهُ عَرَّفَجَلَّ: كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ إِلَّا الصَّوْمَ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ» (١).

فجزاءُ الصائمينَ ليسَ لهُ عددٌ، وليسَ له حسابٌ، نعَمْ قد تَكررَ في كثيرٍ منَ العباداتِ: الحسنةُ بِمِثلِها، أو بعشرِ أمثالها، أو بسبعِ مِئةِ ضعفٍ، أو تُضاعفُ أضعافًا كثيرةً، إلَّا الصومَ فإنَّ اللهَ تَبَارَكَوَتَعَالَى قد أضافَه إلى نفسِه إضافةَ تشريفٍ، فقالَ في هذا الحديثِ القُدسيِّ: «كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ إِلَّا الصَّوْمَ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي فقالَ في هذا الحديثِ القُدسيِّ: «كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ إِلَّا الصَّوْمَ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ بغيرِ عدِّ، وبغيرِ حسابٍ، فلا يَلتفِتْ قلبُك إلى غيرِ اللهِ؛ فالأجرُ ليسَ هُنا ولا هُنا، بل الأجرُ بيدِ اللهِ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى.

المشهدُ الرابعُ: أفراحُ المؤمنينَ في طاعتِه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى .

المؤمنُ يفرحُ بالطاعةِ، لا يصطنعُها، ولا يُمثلُ الفرح، ولا يحتاجُ لَمِن يُجبرُه على الفرح، إنَّها يفرحُ هكذا تلقائيًّا عندَ الطاعةِ والعبادةِ، فتجدُه فرحًا مسرورًا.

وانَظُرْ إلى أحوالِ الناسِ في رمضانَ كبيرِهم وصغيرِهم، ذكرِهم وأُنثاهُم، تَجَدُهم يَعْلَمون أَنَّ الصيامَ تَجَدُهم يَعْلَمون أَنَّ الصيامَ مَشقةٌ وحِرمانٌ، لكِنَّهم يَفرَحون لأنَّها طاعةٌ، يَتقرَّبون فيها وبها إلى اللهِ.

\_

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب هل يقول إني صائم إذا شتم، رقم (١٩٠٤)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل الصيام، رقم (١٥١)، من حديث أبي هريرة رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُ.

وقالَ النبيُّ ﷺ -والحديثُ في صَحيح مسلمٍ -: «لِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ: فَرْحَةٌ عِنْدَ فِطْرهِ، وَفَرْحَةٌ عِنْدَ لِقَاءِ رَبِّهِ»(١).

وفي روايةٍ أُخرى أيضًا عندَ مسلم قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «ولِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ يَفْرَحُهُمَا: إِذَا أَفْطَرَ فَرِحَ بِفِطْرِهِ، وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرِحَ بِصَوْمِهِ»(٢).

إِنَّه فرحٌ بالعبادةِ، يَفرحُ بأنَّ اللهَ وفَّقَه لأداءِ العبادةِ، ويفرحُ بأنَّ اللهَ أعانَه على أداءِ العبادةِ، ويفرحُ بسببِ العبادةِ إذا انتهَى فيَأكلُ ويشربُ، ويفرحُ هُناكَ إذا وقفَ بينَ يدَي اللهِ فوجدَ صيامَه وقيامَه ودعاءَه وصلاتَه.

وحينَا تخرجُ نتائجُ الدراسةِ تجدُ بعضَ أبنائِنا فرحينَ بانتِقالِهم مِن مرحلةٍ إلى أخرى، فالنجاحُ له فرحةٌ، والفوزُ لهُ فرحةٌ، لكِنْ أقرائهُم بالمدرسةِ يعيشُ حالة حزنٍ وندم، ويقولُ: يا لَيْتني قدَّمْت وقدَّمْت، وبعضُ الأبناءِ وجدَ فرصةً للإعادةِ، لكِنْ هناكَ مَن ليسَ لهُ فرصةٌ للإعادةِ، فإذا لم يَنجَحْ يرسُبُ، فلا مجالَ للإعادةِ.

فانظُرْ إلى فرحكَ أَيُّهَا العبدُ المؤمنُ وأنتَ ترَى أبناءَك وهُم يَنجَحون، سيستمرُ هذا الفرحُ إذا رأيتَهم يَجتمِعون بكَ في أعلى جِنانِ الخُلدِ.

المشهد الخامش: أسوار الصيام.

فَقَدْ جعلَ اللهُ تَبَارِكَوَتَعَالَى الصيامَ جُنةً يَسْتَجِنُّ بِها العبدُ منَ النارِ، وجعلَه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُوا كَلَامَ ٱللَّهِ ﴾، رقم (٧٤٩٢)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل الصيام، رقم (١٥١/ ١٦٤)، من حديث أبي هريرة رَضِّ اللَّهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب هل يقول إني صائم إذا شتم، رقم (١٩٠٤)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل الصيام، رقم (١٥١/ ١٦٣)، من حديث أبي هريرة رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ.

تأملات في شهر الصيام

حصنًا وسورًا يَقي منَ النارِ، وقد ذكَرْنا فيما مضَى حديثَ الرسولِ ﷺ: «مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيل اللهِ بَعَدَ اللهُ وَجْهَهُ عَن النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيفًا»(١).

وذكَرْنا أيضًا قولَ النبيِّ ﷺ: «مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللهِ جَعَلَ اللهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ خَنْدَقًا كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ»(٢).

فإذا صام العبدُ جعلَ نفسَه في حصنٍ منَ النارِ، لكِنِّي أُوصيكَ ألَّا تخرقَ هذا الحصنَ، ولا تقُمْ عليه بمعولِ الآثامِ فتهدمَه؛ فإنَّ النبيَّ عَلِيهٌ قالَ: «الصِّيَامُ جُنَّةٌ، فَلَا يَرْفُثُ وَلَا يَجْهَلْ وَلَا يَسْخَطْ»(٢).

فهذهِ معاولُ هدم تَأْتِي بها على سُورِ الصيامِ فتَهدمُه؛ لذا قالَ النبيُّ عَلَيْ: «مَنْ لَمُ عَلَى عَلَيْ اللهِ وَالْحَهْلَ فَلَيْسَ للهِ حَاجَةٌ أَنْ يَدَعَ طَعامَهُ وَشَرَابَهُ» (٤).

وجاءَ عندَ الطبرانِيِّ -في روايةٍ قالَ عنها الألبانيُّ رَحِمَهُٱللَّهُ: إنَّهَا ضعيفةٌ-: أنَّ النبيَّ ﷺ قالَ: «الصِّيَامُ جُنَّةٌ مَا لَمْ يَخْرِقْهُ. قِيلَ: مَا يَخْرِقْهُ؟ قَالَ: بِكَذِبَةٍ أَوْ غِيبَةٍ»(٥)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب فضل الصوم في سبيل الله، رقم (۲۸٤٠)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل الصيام في سبيل الله لمن يطيقه، رقم (١١٥٣/ ١٦٨)، من حديث أبي سعيد الخدري رَضَاً لِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: كتاب فضائل الجهاد، باب ما جاء في فضل الصوم في سبيل الله، رقم (١٦٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب فضل الصوم، رقم (١٨٩٤)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل الصيام، رقم (١١٥١/ ١٦٣)، من حديث أبي هريرة رَضَّالِلَهُعَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب قول الله تعالى: ﴿وَٱجۡتَىٰنِبُواْ قَوۡلَكَ ٱلزُّورِ ﴾، رقم (٢٠٥٧)، من حديث أبي هريرة رَضَاللَّهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط رقم (٧٨١٤، ٤٥٣٦)، من حديث أبي هريرة رَضِيَلَتُهُ عَنْهُ. وقال الألباني في السلسلة الضعيفة (١٤٤٠): ضعيف جدا.

فهذا الَّذي يكذبُ، وهذا الَّذي يَغتابُ، وهذا الَّذي يسرقُ، وهذا الَّذي ينظرُ إلى الحرام كلُّهم يَخرِقون صِيامَهم.

قالَ جابرُ بنُ عبدِ اللهِ رَضَالِلهُ عَنْهُا: «إذا صُمْت فليَصُمْ سمعُك وبصرُك ولسانُك عنِ الكذبِ والحرامِ، ودَعْ أذَى الخادمِ، وليَكُنْ عليكَ وقارٌ وسَكينةٌ يومَ صومِك، ولا تجعَلْ يومَ صومِك وفِطرك سواءً» (١).

المشهدُ السادسُ: مشهدٌ في غايةِ الروعةِ أَخبرَ بهِ النبيُّ عَلَيْهِ، فقَدْ جاءَ في سُنن الترمذيِّ مِن حديثِ زَيدِ بنِ خالدِ الجهنيِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النبيَّ عَلَيْهِ قالَ: «مَنْ فَطَّرَ صَائِبًا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِهِ غَيْرَ أَنَّهُ لَا يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِ الصَّائِم شَيِئًا» (٢).

فإذا سعَيْت في صدقتِك في رمضانَ وفطَّرْت صائعاً كانَ لكَ مثلُ أجرِه -أي: مثلُ أجرِ صومِه - فلو فطَّرْته شهرًا كاملًا كأنَّك تصومُ معَ شهرِك شهرًا، فإن فطَّرْت اثنينِ كانَ معَ صومِك شَهرانِ، وإنِّي أعرفُ بعضَ الأفاضلِ مِمَّن وفَّقه اللهُ تَبَارُكَوَتَعَالَى لِهِذه العِبادةِ يُفطِّرُ في كلِّ يومٍ ألفَ صائم، فيأتي الناسُ يومَ القيامةِ يصومون بشهرٍ وهو يصومُ بألفِ شهرٍ وشهرٍ؛ لأنَّه عقلَ هذا المشهدَ وتَأمَّلَه، «مَنْ فَطَّرَ صَائِمًا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِهِ». أخبرَ بذلكَ رسولُ اللهِ عَيْهِ.

المشهدُ السابعُ: في رمضانَ تَنتكسُ بعضُ القيمِ والمفاهيمِ والتصوُّراتِ، فتجدُ من تَضيعُ عندَه بوصلةُ فقهِ الأَولوياتِ، وهذا ظاهرٌ في مُحافظةِ الناسِ على

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المبارك في الزهد (١/ ٤٦١، رقم ١٣٠٨)، وابن أبي شيبة في المصنف رقم (٨٩٧٣)، والبيهقي في الشعب رقم (٣٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ١١٤)، والترمذي: كتاب الصوم، باب ما جاء في فضل من فطر صائمًا، رقم (٨٠٧). وابن ماجه: كتاب الصيام، باب في ثواب من فطر صائمًا، رقم (١٧٤٦).

الإمساكِ عَن الطعامِ والشرابِ في مُقابلِ إطلاقِ اللسانِ بالغِيبةِ والكذبِ والحرامِ. فهو يُحافظُ على صلاةِ التراويحِ -وهَذا أمرٌ محمودٌ مأجورٌ صاحبُه- لكنّه يُفرِّطُ في الفرائضِ، لا تَفوتُه صلاةُ التراويحِ أبدًا، ويستعدُّ لها استعدادًا كاملًا، ويأخذُ عائلتَه وأولادَه لصلاةِ التراويحِ -وهذا أمرٌ محمودٌ- لكِنَّ المسجدَ بجوارِ بيتِه فلا يُصلِّي الفجرَ في جماعةٍ، وينامُ عَن صلاةِ العصرِ، ورُبها نامَ عن صلاةِ المغربِ. فققهُ الأولوياتِ عندَ هذا الإنسانِ قدِ اختلطَ؛ ويُقالُ له: صلاةُ التراويحِ نافلةٌ، والفرضُ واجبٌ.

وقد يَأْتِي بعضُ الصائِمينَ مِن عملِه وينامُ عَن صلاةِ العصرِ حتَّى يخرجَ وقتُها، فيقعُ في الإثمِ الَّذي قالَ اللهُ فيهِ: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّهُ مَن هُمْ عَن صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون:٤-٥]. ﴿ سَاهُونَ ﴾ أي: أخرَجوا الصلاةَ عَن وقتِها، فيُصلِّي العصرَ في وقتِ المغربِ، ويُصلِّي الظهرَ في وقتِ العصرِ، ولا يُصلِّي الفجرَ إلى الساعةِ العاشرةِ أو الساعةِ الحاديةَ عشرةَ، لكِنَّه يُحافظُ على صلاةِ التراويحِ، ويُحافظُ على العشن، ورُبها جادلَ فيها، لكِنَّه عندَ الفرائض قدِ اختلَّ عندَه الميزانُ.

فحريٌّ بِنا أَن نَفقهَ جيدًا فقهَ الأولوياتِ، ورمضانُ يُعلمُنا ذلكَ، وقد قالَ النبيُّ عَلَيْ واللهِ والحديثُ في صَحيح مُسلم مِن حَديثِ عثمانَ بنِ عفَّانَ رَضَالِتُهُ عَنهُ-، قالَ: «مَنْ صَلَّى العِشَاءَ في جَمَاعَةٍ فَكَأَنَّمَا قَامَ نِصْفَ اللَّيْلِ، وَمَنْ صَلَّى الصُّبْحَ فِي جَمَاعَةٍ فَكَأَنَّمَا قَامَ نِصْفَ اللَّيْلِ، وَمَنْ صَلَّى الصَّبْحَ فِي جَمَاعَةٍ فَكَأَنَّمَا عَلَيْ اللَّيْلِ، وَمَنْ صَلَّى الصَّبْحَ فِي جَمَاعَةٍ فَكَأَنَّمَا عَلَيْ اللَّيْلِ كُلَّهُ»(۱).

X X X

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد، باب فضل صلاة العشاء والصبح في جماعة، رقم (٦٥٦).



ميَّزَ اللهُ تَبَارِكَ وَتَعَالَى يومَ الجمعةِ بمزايا، وخصَّه بخصائصَ، فجعَلَه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مِن أفضلِ أيامِ الدُّنيا، وجعلَه متميزًا على غيرِه منَ الأيامِ في الدُّنيا والآخرةِ؛ فإنَّ الأيامَ كما أخبرَ النبيُّ عَلِيْ تَأْتِي يومَ القيامةِ على هيئتِها، ويَأْتِي يومُ الجمعةِ مُتميزًا عنها (۱).

وسنَذكرُ هذه المَزايا الَّتي مُيِّزَ بها يومُ الجُمعةِ؛ حتَّى يُعظمَ أهلُ الإسلامِ هذا اليومَ العظيمَ:

الميزةُ الأُولى: ميَّزَه اللهُ جَلِّوَعَلا فجعلَه عيدًا للمُسلمين.

قالَ النبيُّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ حَمَا جاءَ في سُنن ابنِ ماجَهْ مِن حديثِ ابنِ عباسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «إِنَّ هَذَا يَوْمُ عِيدٍ جَعَلَهُ اللهُ لِلْمُسْلِمِينَ، فَمَنْ جَاءَ إِلَى الجُمُعَةِ فَلْيَغْتَسِلْ، وَإِنْ كَانَ طِيبٌ فَلْيَمَسَّ مِنْهُ، وَعَلَيْكُمْ بِالسِّوَاكِ» (٢)؛ لذا تجدُ المسلمَ مها كانَ بعيدًا منَ اللهِ إلَّا طَيبٌ فَلْيَمَسَّ مِنْهُ، وَعَلَيْكُمْ بِالسِّوَاكِ» (١)؛ لذا تجدُ المسلمَ مها كانَ بعيدًا منَ اللهِ إلَّا أَنَه يجدُ في نفسِه تعظيهًا ولو شيئًا يسيرًا ليوم الجمعةِ؛ لأنَّه عيدُ المُسلمين.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه رقم (١٧٣٠)، والحاكم في المستدرك (١/ ٢٧٧)، من حديث أبي موسى الأشعري رَضِّ اللهُ عَنْهُ: «إن الله يبعث الأيام يوم القيامة على هيئتها، ويبعث يوم الجمعة زهراء منهرة».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه: كتاب إقامة الصلاة، باب ما جاء في الزينة يوم الجمعة، رقم (١٠٩٨).

يوم الجمعة يوم الجمعة

الميزةُ الثانيةُ: نَهَى اللهُ عنِ الصيام فيهِ؛ لأنَّه عيدٌ.

فالصيامُ في يومِ الجمعةِ على وجهِ الخصوصِ لا يجوزُ، قالَ النبيُّ عَلَيْ، كما جاءَ في صحيح البخاريِّ: «لا يَصُومَنَّ أَحَدُكُمْ يَوْمَ الجُمُعَةِ إِلَّا يَوْمًا قَبْلَهُ أَوْ بَعْدَهُ»(١).

وجاءَ أيضًا في صَحيح البخاريِّ: دخلَ النبيُّ على جُويريةَ بنتِ الحارثِ رَضَّالِلُهُ عَنْهَا وهي صائمةُ، فقالَ: «صُمْتِ أَمْسِ؟ قَالَتْ: لَا. قَالَ: تُريدِينَ أَنْ تَصُومِي عَدَّا؟ قَالَتْ: لَا. قَالَ: فَأَفْطِرِي»(١)؛ لأنَّه يُكرهُ صيامُ هذا اليومِ منفردًا، فلا يُخصُّ بصيام أو قيام.

قَعتَّى قَيامُ هذهِ الليلةِ لا يُميزُ عَن بقيةِ الليالي، فلا يُخصُّ بقيامٍ، فإنَّ النبيَّ عَلَيْ قَالَ في حديثِ أَبِي هُريرةَ رَضَالِتَهُ عَندَ مسلمٍ: «لا تَخُصُّوا لَيْلَةَ الجُمُعَةِ بِقِيَامٍ مِنْ بَيْنِ اللَّيَالِي، وَلا تَخُصُّوا يَوْمَ الجُمُعَةِ بِصِيَامٍ مِنْ بَيْنِ الأَيَّامِ، إِلَّا أَنْ يَكُونَ فِي صَوْمٍ بَيْنِ اللَّيَالِي، وَلا تَخُصُّوا يَوْمَ الجُمُعَةِ بِصِيَامٍ مِنْ بَيْنِ الأَيَّامِ، إِلَّا أَنْ يَكُونَ فِي صَوْمٍ يَصُومُهُ أَحَدُكُمْ »(٢).

الميزةُ الثالثةُ: أنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى جعلَ صلاةَ الفجرِ في يومِ الجمعةِ أفضلَ الصلواتِ.

قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «إِنَّ أَفْضَلَ الصَّلَوَاتِ عِنْدَ اللهِ صَلاةُ الصُّبْحِ يَوْمَ الجُمُعَةِ فَي جَمَاعَةٍ» (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب صوم يوم الجمعة، رقم (١٩٨٥)، ومسلم: كتاب الصيام، باب كراهة صيام يوم الجمعة منفردا، رقم (١١٤٤)، من حديث أبي هريرة رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب صوم يوم الجمعة، رقم (١٩٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الصيام، باب كراهة صيام يوم الجمعة منفردا، رقم (١١٤٤/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٧/ ٢٠٧)، والبيهقي في الشعب رقم (٢٧٨٣)، من حديث ابن عمر رَضَّوَ اللَّهُ عَنْهُا.

وانظُّرْ إلى حالِ كثيرٍ منَ الناسِ -كما ذكَرْت فيما مضَى- حينَما غابَ عنهُم فقهُ الأولوياتِ، ففَضَّلوا صلاةَ نافلةٍ على صلاةِ فريضةٍ هيَ عندَ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى أفضلُ الصلواتِ.

كُمْ يحرصُ الناسُ على أن يُصلُّوا صلاةَ التراويحِ كاملةً خلفَ القارئِ الفلائيِّ، ولكنَّهم لا يكونون بهذا الحرصِ على صلاةِ الفجرِ في جماعةٍ، وإن كان كِلا الأمرينِ فاضلًا عندَ اللهِ إلَّا أنَّ النبيَّ عَلَيْهِ خصَّ هذه الصلاةَ بالأَفضليةِ، فقالَ: "إِنَّ أَفْضَلَ الصَّلَوَاتِ عِنْدَ اللهُ صَلاةُ الصَّبْحِ يَوْمَ الجُمُعَةِ فِي جَمَاعَةٍ».

الميزةُ الرابعةُ: أنَّ قراءةَ سورةِ الكهفِ فيهِ لها مِيزةٌ.

قَالَ أَبُو سَعِيدٍ الْخُدرِيُّ رَضَالِكُهُ عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «مَنْ قَرَأَ سُورَةَ الكَهْفِ لَيْلَةَ الجُمْعَةِ أَضَاءَ لَهُ مِنَ النُّورِ فِيهَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ البَيْتِ العَتِيقِ»(١).

وفي روايةٍ قالَ رسولُ الله ﷺ: «مَنْ قَرَأَ سُورَةَ الكَهْفِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ أَضَاءَ لَهُ مِنَ النُّورِ مَا بَيْنَ الجُمُعَتَيْنِ»(٢).

والعبدُ منَّا في حاجةٍ إلى هذا النورِ في الدُّنيا وفي الآخرةِ؛ فقَدْ مرَّ فيها مضَى أنَّ العبدَ أحوجُ ما يكونُ إلى هذا النورِ حينها يمرُّ على الصراطِ؛ فإنَّ النجاةَ تكونُ بقدرِ ما عندَك منَ النور.

وقد تقدَّم قولُ النبيِّ ﷺ أنَّه يُقالُ للناسِ على الصراطِ: «انْجُوا عَلَى قَدْرِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب رقم (٢٧٧٧)، من حديث أبي سعيد الخدري رَعَوَاللَّهُ عَنهُ.

وأخرجه عن أبي سعيد رَضِيَّكُ عَنْهُ موقوفا: سعيد بن منصور في السنن [كتاب التفسير] رقم (١٣٦٨)، والدارمي في السنن رقم (٣٤٥٠)، والبيهقي في الشعب رقم (٢٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (٢/ ٣٦٨)، والبيهقي (٣/ ٢٤٩)، من حديث أبي سعيد الخدري رَضَّالِلُّهُ عَنْهُ.

يوم الجمعة

نُورِكُمْ»، بل قالَ في نفسِ الحديثِ في موضعِه: «وَيُعْطَوْنَ نُورَهُمْ عَلَى قَدْرِ أَعْمَاهِمْ» (١).

الميزةُ الخامسةُ: أنَّه سببٌ لتكفيرِ الذنوبِ والخطايا والآثام.

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالْحَدَيثُ عَنْدَ ابْنِ مَاجَهْ فِي سُنْنِه، قَالَ: «الجُمُعَةُ إِلَى الجُمُعَةُ إِلَى الجُمُعَةِ كَفَّارَةٌ لِمَا بَيْنَهُمَا مَا لَمْ تُغْشَ الكَبَائِرُ» (٢).

انظُرْ إلى هذا الفضلِ العظيمِ الَّذي خُصَّ بهِ هذا اليومُ العظيمُ، فمَنِ استفادَ مِن لحظاتِ ودقائقِ وساعاتِ هَذا اليوم فازَ بهذهِ العَطيةِ.

المِيزةُ السادسةُ: قالَ فيها النبيُّ عَلَيْهُ، والحديثُ عندَ التِّرمِذيِّ مِن حديثِ عبدِ اللهِ بنِ عمرِو بنِ العاصِ رَضَالِلَهُ عَنْهُا: «مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَمُوتُ يَوْمَ الجُمُعَةِ أَوْ لَيْلَةَ الجُمُعَةِ إِلَّا وَقَاهُ اللهُ فِتْنَةَ القَبْرِ»(٢).

المِيزةُ السابعةُ: أنَّ الساعةَ تقومُ في يوم الجمعةِ.

جاءَ في موطَّأ مالكٍ رَحَمُهُ اللَّهُ مِن حديثِ أَوْس بن أَوْس رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النبيَّ عَلَيْهِ الشَّمْسُ يَوْمُ الجُمْعَةِ، فِيهِ قالَ وهوَ يتحدثُ عَن يوم الجمعةِ: «خَيْرُ يَوْم طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ يَوْمُ الجُمْعَةِ، فِيهِ خُلِقَ آدَمُ، وَفِيهِ أَهْبِطَ الجَنَّةَ، وَفِيهِ تِيبَ عَلَيهِ، وَفِيهِ مَاتَ، وَفِيهِ تَقُومُ السَّاعَةُ، وَمَا مِنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٩/ ٣٥٨ - ٣٥٩، رقم ٩٧٦٣)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٣٧٦)، من حديث عبد الله بن مسعود رَضَاً لِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة، رقم (٢٣٣)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصلاة، باب في فضل الجمعة، رقم (١٠٨٦)، من حديث أبي هريرة رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١٦٩/٢)، والترمذي: كتاب الجنائز، باب ما جاء فيمن مات يوم الجمعة، رقم (١٠٧٤).

دَابَّةٍ إِلَّا وَهِىَ مُصِيخةٌ يَوْمَ الجُمُعَةِ، مِنْ حِينِ تُصْبحُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ؛ شَفَقًا مِنَ السَّاعَةِ؛ إِلَّا الجِنَّ وَالإِنْسَ! وفيهِ سَاعَةٌ لَا يُصَادِفُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ؛ يَسْأَلُ اللهَ شَيْئا إِلَّا أَعْطَاهُ إِيَّاهُ» (١).

ففى هذا اليوم تقومُ الساعةُ، وقد أُدرَكَتِ الدوابُّ هذا الأمرَ، فكلُّ دابةٍ تدبُّ على الأرض تُشفقُ مِن هذا اليوم، قالَ رسولُ اللهِ على الأرض تُشفقُ مِن هذا اليوم، قالَ رسولُ اللهِ على الأرض

فالمسلمُ العاقلُ الَّذي يعلمُ أنَّ الساعةَ تقومُ في يوم الجمعةِ حريٌّ بِه أن يكونَ في ليلتِها طائعًا تائبًا مُنيبًا، مُقبلًا على ربِّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى.

ولكِنْ مَن نظرَ إلى حالِ المسلمينَ اليومَ وجدَ بعضَهم إذا كانَ ليلةَ الجمعةِ أقبلَ على ربِّه بالمعاصِي، والذنوب، والخطايا.

فإذا سألَ سائلٌ وقالَ: ماذا أعملُ في يوم الجُمعةِ؟

قلتُ لهُ: اعمَل الطاعاتِ، وتقرَّبْ إلى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى بجميع القُرباتِ، واعلَمْ أَنَّ أعظمَ الأعمالِ، وأعظمَ القرباتِ الَّتى خُوطبَ بها أفرادُ الأمةِ في يوم الجمعةِ هي كثرةُ الصلاةِ عَلى النبيِّ عَلَيْهِ.

فقَدْ ذكرَ النبيُّ عَلَيْهِ -كها جاءَ في مُسنَد أحمدَ- فضلَ يوم الجمعةِ، ثُم قالَ: «فَأَكْثِرُوا عَلَىَّ مِنَ الصَّلَاةِ فِيهِ؛ فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ مَعْرُوضَةٌ عَلَىَّ؛ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَكَيْفَ تُعْرَضُ صَلاتُنَا عَلَيْكَ وَقَدْ أَرَمْتَ -أَيْ: قَدْ بَلِيتَ-؟ قَالَ: إِنَّ اللهَ -عَزَّ وَكَيْفَ تُعْرَضُ صَلاتُنَا عَلَيْكَ وَقَدْ أَرَمْتَ -أَيْ: قَدْ بَلِيتَ-؟ قَالَ: إِنَّ اللهَ -عَزَّ

\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ (١/ ١٠٨، رقم ١٦)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب فضل يوم الجمعة، رقم (١) أخرجه مالك في الموطأ (٨٥٤)، من حديث أبي هريرة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ.

يوم الجمعة يوم الجمعة

وَجَلَّ - قَدْ حَرَّمَ عَلَى الأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ (۱۱). وتدبَّرْ قوله: (فَأَكْثِرُوا) ولم يقُلْ: فصلُّوا.

وفي روايةٍ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿فَأَكْثِرُوا الصَّلَاةَ عَلَى ، فَإِنَّ اللهَ وَكَّلَ بِي مَلَكًا عِنْدَ قَبْرِي، فَإِذَا صَلَّى عَلَى ّ رَجُلٌ مِنْ أُمَّتِى، قَالَ الْمَلَكُ اللَّوَكَّلُ بِي: يَا مُحَمَّدُ! إِنَّ فُلَانَ ابْنَ فُلاَن صَلَّى عَلَيْكَ السَّاعَةَ ﴾(٢).

اللهُمَّ صلِّ وسلِّمْ وزِدْ وبارِكْ على عبدِك ورسولِك نبيِّنا محمدٍ، وعلى آلهِ وصحبه أجمعينَ، إنَّ الإكثارَ منَ الصلاةِ على النبيِّ على هذا اليوم العظيم مِن أَفْضَل القُرباتِ وأعظم الطاعاتِ.

X X X

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٨/٤)، وأبو داود: كتاب الصلاة، باب فضل يوم الجمعة وليلة الجمعة، رقم (١٠٤٧)، والنسائي: كتاب الجمعة، باب إكثار الصلاة على النبي على، رقم (١٣٧٤)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصلاة، باب في فضل الجمعة، رقم (١٠٨٥)، من حديث أوس بن أوس رَصَالِتُهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في اللآلئ المصنوعة (١/ ٢٦٠)، والمتقي الهندي في كنز العمال رقم (٢١٨١) للديلمي في مسند الفردوس من حديث أبي بكر الصديق رَضَالِيّلُهُ عَنْهُ.



قالَ اللهُ تَبَارِكُوتَعَالَى في كتابِه الكريم: ﴿وَرَبُّكَ يَعْلَقُ مَا يَشَاءُ وَيَعْتَارُ ﴾ [القصص: ٢٨]، خلق الله تَبَارِكُوتَعَالَى السمواتِ السبع، واختارَ منها السهاء السابعة مستقرًّا للمُقرَّبين مِن خلقِه، وخلق الجِنانَ واختارَ مِنها جنة الفردوسِ وجعلَها مأوًى لخواصِّ الصالحينَ مِن عبادِه، وخلق الملائكة واختارَ منهُم جبريلَ عَلَيْهِالسَّلَامُ ، واختارَ منهُم الأنبياء عَيْهِهِالسَّلامُ ، واختارَ من فجعلَه أمينًا على وحيِه، وخلق البشرَ واختارَ منهُم الأنبياء عَيْهِهِالسَّلامُ ، واختارَ من الأنبياء الرسلَ ، واختارَ من الرسلِ أولي العزمِ من الرسلِ ، واختارَ مِن أولي العزمِ من الرسلِ نبيّنا محمدًا عَيْهِ، وخلقَ الأماكنَ واختارَ منها البلدَ الحرامَ، ففضَّلَه على سائرِ الأيام، سائرِ الأيام، واختارَ مِن أيامِه أيامًا فضَّلَها على سائرِ الأيام، واختارَ مِن لياليه ليلةً القدر.

وليلةُ القدرِ أنزلَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فيها سورةً كاملةً: ﴿إِنَّا أَنْرَلْنَهُ فِي لِتَلَةِ الْقَدْرِ ﴿ وَمَا أَذْرَىٰكَ مَا لِيَلَةُ الْقَدْرِ أَنْ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ اللهِ شَهْرِ ﴿ لَى الْمَلْكِمِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّم مِّن كُلِّ أَمْرِ ﴾ سَلَمُ هِي حَتَّى مَطْلِع الْفَجْرِ ۞ ﴾ [القدر:١-٥].

جموعةٌ مِنَ التأمُّلاتِ والمسائلِ في هذهِ الليلةِ: المسألةُ الأُولى: لماذا سُمِّيَت ليلةُ القدرِ بليلةِ القدرِ؟

تأملات في ليلة القدر

أجابَ علماؤُنا رَحِمَهُمُّاللَهُ على هذا السؤالِ بإجاباتٍ متعددةٍ، مِن ذلكَ: أنَّما سُمِّيت ليلةً القدرِ؛ لأنَّها عظيمةُ القدرِ والشرفِ منَ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى، نعَمْ هي ليلةٌ واحدةٌ، ولكِن جعلَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى فيها منَ الخيراتِ والبركاتِ ما عظَّمَ به شأنها وقدرَها وشرفَها، ويكفي مِن ذلكَ: أنَّ اللهَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى يختارُ ساعتَها نزولًا لكتابِه الكريم.

وسُمِّيَت أيضًا ليلةُ القدرِ بـ «ليلةِ القدرِ» منَ القَدْرِ وهو الضيق؛ لأنَّ الأرضَ في ليلةِ القدرِ تضيقُ بأعدادِ الملائكةِ النازِلينَ إلى الأرضِ، كما قالَ الحقُّ سُبحانَه: ﴿ نَنَزُلُ ٱلْمُلَكِمَ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذِنِ رَبِّمِ ﴾ [القدر:٤]، أي: تَتنزلُ الملائكةُ يقودُهم جبريلُ عَلَيْهِ اللهَ الأرضِ، فتضيقُ بهمُ الأرضُ؛ لأنَّهم يَنزِلون بأعدادٍ كثيرةٍ تفوقُ أعدادَ حصى الأرضِ، يَتنزَّلون بالخيراتِ، والبركاتِ، والأمنِ، والسلام؛ لذا هي سلامٌ حتَّى مطلع الفجرِ.

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالْحَدَيثُ فِي صَحِيحِ ابنِ خُزِيمةً: «وَإِنَّ الْمَلائِكَةَ تِلْكَ اللَّئِكَةَ اللَّئِكَةَ النَّكِيكَةَ اللَّئِكَةَ اللَّئِكَةَ الْكَثِكَةَ اللَّئِكَةَ الْمُعَنِينَ اللَّئِكَةَ الْمُعَنِينَ اللَّئِكَةَ الْمُعَنِينَ اللَّئِكَةَ اللَّيْكَةَ اللَّيْكَةَ الْمُعَنِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

كذلكَ سُمِّت بليلةِ القدرِ؛ لأنَّ في تلكَ الليلةِ تُقدَّرُ المقاديرُ: تُوزَّعُ الأرزاقُ، وتُكتبُ الآجالُ، فكلُّ ما هو كائنُ في السَّنةِ الَّتي تَتلو تلكَ الليلةَ يُكتبُ في هذه الليلةِ، قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في سورةِ الدخانِ: ﴿ إِنَّا آَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبُكرَكَةً إِنَّا كُنَا مُنذِرِينَ اللهُ فِي اللهُ المُرحَكِيمِ اللهُ اللهُ الله الدخان:٣-٤].

\_

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱/ ٥١٩)، والطيالسي في المسند رقم (٢٦٦٨)، وابن خزيمة في صحيحه رقم (١٩٤)، من حديث أبي هريرة رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ.

قَالَ ابنُ عَبَّاسٍ -تُرجَّانُ القرآنِ حبرُ هذهِ الأُمَّةِ رَضَّالِلَهُ عَنَّهُ-: يُكْتَبُ مِنْ أُمِّ الكِتَابِ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ مَا هُوَ كَائِنٌ فِي السَّنَةِ؛ مِنَ الخَيْرِ وَالشَّرِّ وَالأَرْزَاقِ وَالآجَالِ؛ حَتَّى الحُجَّاج! يَحُجُّ فُلَانٌ، وَيَحُجُّ فُلانٌ(۱)؛ لذا سُمِّيت ليلةَ القدرِ.

المَسألةُ الثانيةُ: متَى تَكونُ ليلةُ القدرِ؟

ليلةُ القدرِ كائنةٌ في العشرِ الأواخرِ مِن شهرِ رمضانَ، إمَّا أن تكونَ ليلةَ الحادي والعِشرينَ، أو الليلةَ الَّتي تَليها، أو الليلةَ الَّتي تَليها؛ فهي في العشرِ الأواخرِ حتَّى ليلةِ الثلاثينَ، فقد تكونُ في أولِ العشرِ، وقد تكونُ في آخرِ العشرِ الأواخر.

جاء في موطَّأ الإمام مالكِ مِن حديثِ عائشةَ رَضَاً للنبيُّ عَلَيْهُ: «تَحَرَّوْا للنبيُّ عَلَيْهُ: «تَحَرَّوْا لينكَةَ القَدْرِ فِي العَشْرِ الأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ»(٢).

المسألةُ الثالثةُ: بهاذا ميَّزَ اللهُ ليلةَ القدرِ؟

ميَّزَها اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى بمزايا وفضَّلَها بفضائلَ عديدةٍ، أعظمُ هذهِ المزايا والفضائل: أنَّه أَنزلَ القرآنَ في هذهِ الليلةِ.

فقد جاءَ في مُسند أحمدَ مِن حديثِ واثلةَ بنِ الأسقعِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: قالَ النبيُّ

<sup>(</sup>۱) انظر: التفسير البسيط للواحدي (۲۰/ ۹۰)، وتفسير البغوي (٤/ ١٧٣)، وزاد المسير لابن الجوزي (٤/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب فضل ليلة القدر، باب تحري ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر، رقم (٢٠٢٠)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل ليلة القدر، رقم (٢٠٢٩)، من حديث عائشة رَضَيَّلَتُهُ عَنْهَا.

وأخرجه مالك في الموطأ (١/ ٣١٩، رقم ١٠)، من حديث عروة بن الزبير، مرسلا.

تأملات في ليلة القدر

عَلَيْهِ: «أُنْزِلَتْ صُحُفُ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي أَوَّلِ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ، وَأُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ لِسِتِّ مَضَيْنَ مِنْ رَمَضَانَ، وَالإِنْجِيلُ لِثَلَاثَ عَشْرَةَ خَلَتْ مِنْ رَمَضَانَ، وَالإِنْجِيلُ لِثَلاَثَ عَشْرَةَ خَلَتْ مِنْ رَمَضَانَ، وَالْإِنْجِيلُ لِثَلاَثَ عَشْرَةَ خَلَتْ مِنْ رَمَضَانَ وَالْمُوقَانِ فِي العشرِ وَأُنْزِلَ الْقُرْآنُ لِأَرْبَعٍ وَعِشْرِينَ خَلَتْ مِنْ رَمَضَانَ (۱)؛ فكانَ نزولُ الفرقانِ في العشرِ الأواخرِ مِن رمضانَ في ليلةِ القدرِ.

كذلكَ ميَّزَ اللهُ هذه الليلةَ بميزةٍ عظيمةٍ: أنَّ العملَ الصالحَ فيها خيرٌ منَ العملِ في ألفِ شهرٍ ليسَ فيها ليلةُ القدرِ، وهذا أمرٌ عظيمٌ، دلَّ على ذلكَ قولُ الحقِّ سُبْحانهُ وَتَعَالَى: ﴿لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ ٱلْفِ شَهْرٍ ﴾ [القدر:٣].

فالصلاةُ في ليلةِ القدرِ أفضلُ منَ الصلاةِ في ألفِ شهرٍ، والإحسانُ في ليلةِ القدرِ أفضلُ منَ الإحسانِ في ألفِ شهرٍ، والصدقةُ في ليلةِ القدرِ أفضلُ منَ الصدقةِ في ألفِ شهرٍ، والصدقةُ في ليلةِ القدرِ أفضلُ منَ الصدقةِ في ألفِ شهرٍ، فالمسلمُ العاقلُ هوَ الَّذي لا يضيِّعُ هذه الليلة، بل يعملُ الإحسانَ والصلواتِ والدعاءَ والصدقاتِ في العشر كلِّها، فإذا فعلَ أصابَ ليلةَ القدرِ.

وعاً يُميِّزُ ليلةَ القدرِ أيضًا: أنَّ مَن قامَها غُفرَ ذنبُه، ففي صَحيح البخاريِّ قالَ النبيُّ عَلَيْهِ: «مَنْ يقم لَيْلَةَ القَدْرِ إِيهَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»(٢).

فإذا قمتَ العشرَ الأواخرَ كلَّها أَصَبْت ليلةَ القدرِ، وليسَ بالضرورةِ أن تَرى علامتَها، وإنها أنتَ إذا أحسَنْت في العشرِ الأواخرِ لم يضِعْ إحسانُك في ليلةِ القدرِ؛ فالعاقلُ هو الَّذي يُكثرُ منَ الإحسانِ

<sup>(</sup>١) مسند أحمد (٤/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الإيمان، باب قيام ليلة القدر من الإيمان، رقم (٣٥)، ومسلم: كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان، رقم (٧٦٠/ ١٧٦)، من حديث أبي هريرة رَضَالِيّلُهُ عَنْهُ.

ومنَ العملِ الصالح في العشرِ الأواخرِ؛ فإنَّها صائبةٌ بإذنِ اللهِ ليلةَ القدرِ.

المسألةُ الرابعةُ: في ليلةِ القدرِ مَحرومٌ ومرحومٌ؛ أمَّا المرحومُ: فهوَ ذاكَ الَّذي أَحيا تلكَ الليلةَ بذكرِ اللهِ والإقبالِ عليهِ مُبْحَانهُ وَتَعَالَى، والاستعدادِ لها، أمَّا المحرومُ: فهوَ الَّذي مرَّت عليهِ هذهِ الليلةُ المباركةُ فلم يَغتنِمُها.

وجاءَ في سُنن ابنِ ماجَهْ مِن حديثِ أنسٍ رَضَيَّكُ عَنهُ، قالَ: دخلَ رمضانُ، فقالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ: «إِنَّ هَذَا الشَّهْرَ قَدْ حَضَرَكُمْ وَفِيهِ لَيْلَةٌ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ مَنْ حُرِمَهَا فَقَدْ حُرِمَ الْخَيْرَ كُلَّهُ، وَلاَ يُحْرَمُ خَيْرَهَا إِلَّا تَحْرُومٌ»(١).

لذا فالعاقلُ الَّذي يعرفُ كيفَ يستثمرُ أيامَه ولياليَه هوَ مَن يُفرِّغُ نفسَه في العشرِ الأواخرِ، فلا تنشغِلْ بسوءٍ، ولا بلعبٍ، ولا بلهوٍ، ولا بقيلَ وقالَ، بلِ اشتغِلْ في العشرِ الأواخرِ بذِكرِ اللهِ، وليسَ بالضرورةِ أن تكونَ في المسجدِ، أو أن تكونَ قارئًا للقرآنِ، أو أن تكونَ داعيًا، وإنَّما اشغَلْ هذا الوقتَ بما يسَّرَ اللهُ لك من عبادةٍ، كُن ذاكرًا أو قارئًا للقرآنِ أو مصليًا أو فاعلًا للصالحاتِ، تصدَّقُ في كلِّ ليلةٍ مِن ليالي العشرِ حتَّى تصيبَ الصدقة في ليلةِ القدرِ.

فلا تشتغِلْ في ليالي رمضانَ إلَّا بها تفرحُ به حينَها تَلقى اللهَ، وأجَّلْ هذهِ الأعهالَ إلى نهارِ يومِ آخرَ، واجعَلِ الليلَ كلَّه للهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى، ليسَ أقلُّ مِن ذلكَ أن تحبسَ شرَّك وسُوءَك عنِ الآخرينَ.

وقدَ جاءَ في سُنن الترمذيِّ مِن حديثِ عائِشةَ رَضِيَالِيُّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قالَت للنبيِّ ﷺ:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب الصيام، باب ما جاء في فضل شهر رمضان، رقم (١٦٤٤).

تأملات في ليلة القدر

يا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ إِنْ عَلِمْتُ أَيُّ لَيْلَةٍ لَيْلَةُ القَدْرِ، مَا أَقُولُ فِيها؟ قَالَ: «قُولِي: اللَّهُمَّ إِنَّكَ عَفُوٌ تُحِبُّ العَفْوَ فَاعْفُ عَنِّى»(١).

يرشدُ النبيُّ عَلَيْهُ عَائِشةَ رَضَالِكُهُ عَهَا والإرشادُ للأمةِ مِن بعدِها أن يكثر الإنسانُ مِن سؤالِ اللهِ العافية؛ وهو أعظمُ ما يُسألُ به اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى، فأكثِرْ مِن هذا الدعاءِ في ليالي العشرِ الأخيرةِ مِن رمضانَ؛ فلعلَّها تكونُ موافقةً ليلةَ القدرِ، فتُكافأ بالعفوِ والعافيةِ.

X X X

(۱) أخرجه أحمد (٦/ ١٧١)، والترمذي: كتاب الدعوات، رقم (٣٥١٣)، وابن ماجه: كتاب الدعاء، باب الدعاء بالعفو والعافية، رقم (٣٨٥٠).

\_\_\_\_



تحدَّثْنا فيها مضى عَن أهمية العبودية لله، وأنَّ الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى خَلَقَنا وأوجدَنا لعبادةٍ واحدةٍ، وهي إفرادُه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى وحدَه بالعبادةِ، وذكرْنا قولَ الحقِّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمُ أَنَّكُمُ عَبَثَا وَأَنْكُمُ إِلْيَنَا لَا تُرْجَعُونَ الله الله الله الله عَنهُ وَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا أَذَكِ ظَنُ الله منون: ١١٥]، وقولَه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا أَذَكِ ظَنُ الله منون: ١٤٥].

والعبادةُ تشملُ جميعَ ما يحبُّه اللهُ ويَرضاهُ منَ الأقوالِ والأفعالِ والأعمالِ الظاهرةِ والباطنةِ.

ونحنُ الآنَ بصددِ الإشارةِ إلى عبادةٍ مِن هذهِ العباداتِ الَّتِي أَمرَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ بها، وهي استِشعارُ رقابتِه سُبحانَه، وهي عبادةٌ عظيمةٌ، لا بدَّ أن تَمتلئ صدورُنا بأنَّ اللهَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ ذكرَ ذلكَ في كتابِه؛ ليُربِّي فينا اللهَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ ذكرَ ذلكَ في كتابِه؛ ليُربِّي فينا هذه العبادة، فقالَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا مَا يَكُونُ مَن نَبِكُ وَلاَ أَكُرُ مِن عَلَىٰ وَلاَ أَكُرُ مَن نَبِكَ وَلاَ أَكُرُ مَن نَبِكَ وَلاَ أَكُرُ مَن نَبِكَ وَلاَ أَكُرُ مَن عَهُمْ وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكُرُ مَن عَهُمْ وَلاَ أَنْ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة:٧].

فتتربَّى هذه النفوسُ على أنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ معَها، ومُطَّلعٌ عليها، كما قالَ الحُقُّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ في سورةِ الأنعام: ﴿وَعِندَهُ، مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ۗ وَيَعْلَمُ مَا

فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْبِ ثُبِينٍ ٣٠٠﴾ [الأنعام: ٥٩]، إنَّها عبادةٌ عظيمةٌ.

وإذا أرَدْت أن تغرسَ في نفسِك هذهِ العبادةَ فعليكَ بثلاثةِ أمورِ:

الأمرُ الأولُ: أن تُوقنَ أنَّ اللهَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى يعلمُ ما في نفسِك قبلَ أن تنطقَ بِه بلسانِك، أي: أن يكونَ في يقينِك أن ما يَدورُ في نفسِك، أو في ذِهنِك، أو ما يَتحركُ في مَكْنونِ صدرِك، يعلمُ بهِ اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى قبلَ أن يصِلَ إلى طرفِ لسانِك، قالَ الحتُّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ يَعُلمُ خَآبِنَهُ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِى الصُّدُورُ ﴾ [غافر:١٩]، وقالَ الحتُّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ يَعُلمُ خَآبِنَهُ الْأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِى الصُّدُورُ ﴾ [غافر:١٩]، وقالَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ مَنْ أَمْرُ لُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [قال الإنسانِ يقينٌ بذلك.

الأمرُ الثاني: أن تُوقنَ أنَّ اللهَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى يسمعُ ما تقولُ، سواءٌ جهرْت به أو أسرَرْت به في أذنِ صاحبِك، حتَّى لو أغلَقْت أبوابك وتأكَّدْت أن مكبرَ الصوتِ لا يعملُ، اللهُ يسمعُك، قالَ الحقُّ سبحانه: ﴿مَا يَلْفِظُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ ﴾ لا يعملُ، اللهُ يسمعُك، قالَ الحقُّ سبحانه: ﴿مَا يَلْفِظُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ ﴾ [ق.١٨]، فعليكَ أن تَستشعرَ رقابةَ اللهِ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى الَّذي قالَ: ﴿هَذَا كِنَبُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِّ إِنَّا كُنَا نَسْتنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ ﴾ [الجائية: ٢٩].

الأمرُ الثالثُ: أن تُوقنَ أنَّ اللهَ يراكَ؛ يراكَ وأنتَ في المسجدِ، ويراكَ وأنتَ خارجَ المسجدِ، يراكَ في مَكتبِك والبابُ مغلقٌ، ويراكَ وأنتَ على فراشِك تحتَ خارجَ المسجدِ، يراكَ في مَكتبِك والبابُ مغلقٌ، ويراكَ وأنتَ على فراشِك تحتَ لحافِك، ويراكَ في جميعِ أحوالِك، حتَّى لو كنتَ غائبًا عن نظرِ والدَيْك ومَن تضعُ له اعتبارًا فإنَّ اللهَ ينظرُ إليكَ، قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ اللَّذِي يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ اللهَ وَتَقَلَّمُ اللهَ عَلِيمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إليكَ، قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ اللَّهِ عَلِيمَ اللهُ ال

فإذا حصلَ عندَك هذا اليقينُ في ثلاثةِ أمورٍ، فاعلَمْ أنَّك في الطريقِ الصحيحِ، وأنَّك تستشعرُ هذه العبادة؛ وإذا حصلَ عندَك استشعارٌ لرقابةِ الرقيبِ مُنْكَانَهُ وَتَعَالَى أَثْمَرَ ذلكَ ثلاثَ ثمراتِ:

الثمرةُ الأُولى: مَنِ استشعرَ رقابةَ اللهِ أتقنَ عملَه؛ لأنَّها مرتبةُ الإحسانِ، الَّتي قالَ فيها النبيُّ عَلَيْهِ: «اعْبُدِ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ»(١).

فالعاملُ الَّذي يعلمُ أنَّ رئيسَه يراهُ، وهذه الكاميرا تنقلُ حركتَه، يُتقنُ عملَه، فكُنْ أنتَ خيرًا مِن هذا العاملِ؛ لأنَّك تستشعرُ أنَّ اللهَ مطلعٌ عليكَ، واللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ يحبُّ المتقنَ ويُحبُّ العملَ المتقنَ، قالَت عائشةُ رَضَالِكُ عَمَلًا أَنْ يُتْقِنَهُ عَلاَ الطبرانيِّ في مُعجمه الأوسطِ: «إِنَّ اللهَ يُحِبُّ إِذَا عَمِلَ أَحَدُكُمْ عَمَلًا أَنْ يُتْقِنَهُ اللهَ ولن تُتقنَه إلاَّ إذا كنتَ تستشعرُ رقابة الله.

وقد جاءَ في مصنَّف ابنِ أبي شيبة، مِن حديثِ أبي هريرةَ رَضَّ اللَّهُ عَنهُ قالَ: «إنَّ اللَّ جُودَ، اللَّ جُلَ يُتِمُّ اللَّ كُوعَ وَلَا يُتِمُّ السُّجُودَ، وَيُتِمُّ السُّجُودَ، وَيُتِمُّ السُّجُودَ وَلَا يُتِمُّ السُّجُودَ، وَيُتِمُّ السُّجُودَ وَلَا يُتِمُّ اللَّ كُوعَ»(٣).

الثمرةُ الثانيةُ: إذا استشعرتَ رقابةَ اللهِ أَخلَصْت في العملِ، فلا يمكنُ أن تُصلِّي لغيرِه، ولا يمكنُ أن تتصدقَ لغيرِه، ولا يمكنُ أن تُحسنَ لغيرِه، ولا يمكنُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب سؤال جبريل النبي عن الإيهان والإسلام، رقم (٥)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان الإيهان والإسلام، رقم (٩)، من حديث أبي هريرة وَخَوَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو يعلى في المسند رقم (٤٣٨٦)، والطبراني في الأوسط رقم (٨٩٧)، والبيهقي في الشعب رقم (٤٩٢٩).

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة رقم (٢٩٨٠).

أَن تَصنعَ المعروفَ لغيرِه؛ لأنَّك تَستحيي أَن يَراكَ اللهُ وأَنتَ تصلِّي لغيرِه، قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [الزمر:٢-٣].

الثمرةُ الثالثةُ: إذا استشعرتَ رقابةَ اللهِ تَولَّدَ عن ذلكَ خوفٌ منَ اللهِ، فتخافُ أن تَعصيه؛ لأنَّك تعلمُ أنَّه يراكَ فكيفَ تتجرأُ على المعصية؟! قالَ الحقُّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الزمر: ١٣].

وهذا عمرُ بنُ الخطابِ رَضَالِلُهُ عَنهُ معَ جَمعٍ مِن أصحابِه، فمرَّ به راعي غنم، فقالَ لهُ عمرُ ممتحنًا: قِفْ يا راعيَ الغنم، بعْ لي شاةً مِن هذه الشياهِ؟ قالَ: إنَّها ليسَت لي إنَّها هي لسيِّدي -وهو لا يعلمُ عمرَ - قالَ: قُلْ لسيِّدِك: أكلَها الذئبُ، واقبِضْ أنتَ الثمنَ. قالَ الراعي: فأينَ اللهُ؟ فدوَّت هذه الكلمةُ في هذه الصحراءِ. أي: ممكنُ أن أخدعَ هذا السيد، ورُبها لا يسألُ عنها لكثرةِ الغنم، ونحنُ بعيدٌ عَن عينِه، لكِنَّ نظرَ اللهِ قريبٌ. فبكى عمرُ، ثُم ذهبَ إلى سيدِ هذا الراعي واشترى العبدَ وأهداهُ الغنم، وقالَ: كلِمةٌ قلتَها في الدنيا العبدَ وأرجو أن تُعتقك في الآخرةِ (۱).

تَقُلْ خَلَوْتَ ولكِنْ قُلْ عَلَيَّ رَقِيبُ وَلا أَنَّ مَا تُخفيهِ عَنه يُغيبُ إِذَا مَا خَلَوْتَ اللهَ يَغْفُلُ سَاعةً ولا تَحْسَبَنَ الله يَغْفُلُ سَاعةً

<sup>(</sup>١) انظر: إحياء علوم الدين (٤/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>٢) اختلف في قائلهما، فنسبهما بعضهم إلى أبي نواس، انظر: تاريخ دمشق لابن عساكر (١٣/ ٤٥٥)، وديوان أبي نواس (ص: ٢٠١)، وهما أيضا في ديوان أبي العتاهية (ص: ٣٤)، ونسبهما في الحماسة البصرية (٢/ ٤٧) للحسن بن عمرو، وقال: وتروى لأبي محمد التيمي.

نعَمْ؛ إنَّها عبادةٌ مِن أعظمِ العباداتِ حينَها تستشعرُ رقابةَ اللهِ وأنتَ في جميعِ أحوالِك، فالحذرَ الحذرَ أن تُحسنَ العملَ وتُتقنَه أمامَ الناسِ، فإذا خلَوْت بنفسِك أفسَدْت هذا العملَ.

فقد جاء في سُنن ابنِ ماجَه مِن حديثِ ثوبانَ رَضَالِيَهُ عَنهُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَمَنَ أَقْوَامًا مِنْ أُمَّتِي يَأْتُونَ يَوْمَ القِيَامَةِ بِحَسَنَاتٍ أَمْثَالِ جِبَالِ تِهَامَةَ بِيضًا فَيَجْعَلُهَا اللهُ هَبَاءً مَنْتُورًا»، قَالَ ثَوْبَانُ: يَا رَسُولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنَا، جَلِّهِمْ لَنَا أَنْ لَا فَيَجْعَلُهَا اللهُ هَبَاءً مَنْتُورًا»، قَالَ ثَوْبَانُ: يَا رَسُولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنَا، جَلِّهِمْ لَنَا أَنْ لَا نَكُونَ مِنْهُمْ وَمِنْ جِلْدَتِكُمْ، وَيَأْخُذُونَ نَكُونَ مِنْهُمْ وَمِنْ جِلْدَتِكُمْ، وَيَأْخُذُونَ مِنَ اللَّيْلِ كَمَا تَأْخُذُونَ، وَلَكِنَّهُمْ أَقْوَامُ إِذَا خَلَوْا بِمَحَارِم اللهِ انْتَهَكُوهَا» (١).

أي: أنَّهم أمامَ الناسِ يُمثِّلون الصلاحَ والتُّقى، فإذا كانوا بمفردِهم ظهرَ فسادُهم، وانتَهَكوا حرماتِ اللهِ، كما قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ يَسَتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مِنَ اللَّهُ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مِي اللهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

X X X

(١) أخرجه ابن ماجه: كتاب الزهد، باب ذكر الذنوب، رقم (٤٢٤٥).

حق الله تعالى على عباده



عَن مُعاذِ بنِ جبلِ رَخَلِيّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنتُ رِدفَ النبيِّ عَلَيْهُ على حمارٍ يُقالُ لهُ: عُفيرٌ. فقالَ: «يَا مُعَاذُ، هَلْ تَدْرِي حَقَّ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ وَمَا حَقُّ العِبَادِ عَلَى اللهِ؟» قالَ: قلتُ: اللهُ ورسولُه أعلمُ. قالَ: «فَإِنَّ حَقَّ اللهِ عَلَى العِبَادِ: أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا» وَحَقَّ اللهِ عَلَى اللهِ أَلَّا يُعَذِّبَ مَنْ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا» (١).

هذَا حديثٌ عظيمٌ، ينقُلُهُ لنا الصحابيُّ الجليلُ مُعاذُ بنُ جبلِ رَضَالِكُهُ عَنْهُ، وقَدْ سمِعَه منَ النبيِّ عَلَيْهُ مباشرةً، يُعلِّمُهُ هذا الحقَّ العظيمَ، حقَّ اللهِ تَبَارِكُوَتَعَالَى على عبادِهِ، الحقَّ الَّذي أَلزَمَ به نفسَهُ سُبحانه وتَعالى.

وحقوقُ الربِّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى على العبادِ يَجمعُها كلَّها الإيهانُ بهِ سُبحانهُ وتعالى، فإذا نظرتَ في حقوقِ الخالقِ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى على عبادِهِ وجدتَها كلَّها تدورُ على الإيهانِ بهِ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، وسوفَ نذكرُ مجموعةً منَ الحقوقِ:

الحقُّ الأولُ: الإيمانُ بهِ سُبحانَه.

فاللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يقولُ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْكِئَبِ ٱلَّذِي

(١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب اسم الفرس والحمار، رقم (٢٨٥٦)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة، رقم (٣٠).

نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَٱلْكِتَنِ ٱلَّذِى آنزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَيْ كَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَمُلَيْ كَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْمُورِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلْاً بَعِيدًا ﴾ [النساء:١٣٦]، ولا يُمكنُ أن يَتحققَ هذا الإيهانُ إلَّا بأربعةِ أمورِ:

الأمرُ الأولُ: الإيهانُ بوجودِ اللهِ سبحانهُ وتَعالى، فها مِن فطرةٍ سليمةٍ لم تتلوَّثُ إلَّا وتُؤمنُ أنَّ اللهَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى موجودٌ.

الأمرُ الثاني: الإيمانُ برُبوبيتِه سُبحانَه، وهوَ الاعتقادُ بأنَّه خالقُ كلِّ شيءٍ سبحانَه، فما مِن شيءٍ في هذا الكونِ إلَّا وخالقُهُ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

فإذا قرأت في كتابِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وجدت أَنَّ هذا المُعتقد وهذا الإيهان كان يُؤمِنُ بهِ مُشركو قريش، كانوا يُؤمِنون أَنَّ الخالق هو الله شَبْحَانهُ وَتَعَالَى الَّذي آمَنوا بوجودِه؛ لذا قالَ الحقُّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى في سورةِ العنكبوتِ: ﴿ وَلَهِن سَأَلتُهُم مَّنْ خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَر الشَّمْسَ وَالْقَمَر لَيقُولُنَّ اللهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ اللهُ اللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَهُ وَاللَّمَ مَن اللهُ يَعْمُولُنَّ اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلهُ إِللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

الأمرُ الثالثُ: الإيهانُ بألوهيتِه سُبحانهُ وتعالى، أي: إفرادِه سبحانهُ وتعالى بالعبادةِ، فلا تُصلِّ إلَّا للهِ، ولا تُذَرُ إلَّا للهِ، فكلُّ بالعبادةِ، فلا تُصلِّ إلَّا للهِ، ولا تُذَرُ إلَّا للهِ، فكلُّ هذهِ العباداتِ لا تُصرفُ إلَّا للهِ سبحانَه، قالَ سبحانهُ وتعالى في سورةِ التوبةِ: ﴿وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيعَبُدُوا إِلَاهًا وَحِدًا لَا لَا إِلَاهُ إِلَّا هُوَ سُبُحَانَهُ، عَمَا يُشَرِحُونَ ﴾ [التوبة: ٣].

حق الله تعالى على عباده

الأمرُ الرابعُ: الإيمانُ بأسمائِهِ وصفاتِهِ، أي: أن تُؤمنَ أنَّ للهِ سبحانهُ وتَعالى الأسماءَ الحُسنى والصفاتِ العُلَى، وأنْ تُثبتَ للهِ ما أثبتَهُ لنفسِهِ منَ الأسماءِ والصفاتِ، وما أثبتَهُ لهُ رسولُه على الوجهِ الَّذي يَليقُ به سُبْحَانهُ وَتَعَالَى مِن غيرِ على الوجهِ الَّذي يَليقُ به سُبْحَانهُ وَتَعَالَى مِن غيرِ تحريفٍ ولا تعطيلٍ ولا تكييفٍ ولا تمثيلٍ، قالَ الحقُّ سبحانَه: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَى فَادَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا ٱلّذِينَ يُلْحِدُونَ فَي آلسَمَنَهِ فَي سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف:١٨٠].

## الحقُّ الثاني: الاستقامةُ على دِينِ اللهِ.

إذا آمَنْت بالله؛ فاستقِمْ على دينِ الله، قالَ الحقَّ الأُوَّلِ: ﴿ فُمَّ اسْتَقَدَمُوا ﴾ فُصِّلَت - : ﴿ إِنَّ اللّهِ وَسَتَقِيمُ على طريقتِهِ الَّتِي أَرادَها سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ أَي: تُومنُ باللهِ وتستقيمُ على طريقتِهِ الَّتِي أرادَها سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ اللهِ وَسَتَقِيمُ على طريقتِهِ الَّتِي أرادَها سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ اللهِ وَسَتَقِيمُ على طريقتِهِ الَّتِي أَرادَها سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ﴿ تَتَنَزَلُ عَلَيْهِمُ اللّهِ اللهِ اللهِ وَسَتَقِيمُ على طريقتِهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُه

وجاءَ عندَ الترمذيِّ في سُننه مِن حديثِ سُفيانَ بنِ عبدِ اللهِ الثَّقفيِّ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: «قُلْ رَبِّي اللهُ» هذا الحقُّ الأولُ، «ثُمَّ اسْتَقِمْ» (١). وهو الحقُّ الثاني.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٣/ ٤١٣)، والترمذي: كتاب الزهد، باب ما جاء في حفظ اللسان، رقم (٢٤١٠)، وابن ماجه: كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، رقم (٣٩٧٢). وأخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب جامع أوصاف الإسلام، رقم (٣٨٧)، بلفظ: «قل: آمنت بالله، فاستقم».

### الحقُّ الثالثُ: أَنْ تُسارعَ بالتوبةِ إليهِ سُبحانَه.

فإذا آمَنْت باللهِ وجِئْت بالحقِّ الأولِ، ثُمَّ استَقَمْت على طريقتِهِ الَّتي أرادَها سبحانَه، فاعلَمْ أنَّه لا بدَّ لك منَ السقطاتِ، ولا بدَّ منَ الخطأ؛ فعجِّلِ التوبةَ إليهِ سبحانَه؛ لِذا أرشَدَنا المولى سُبحانهُ وتَعالى قائلًا: ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِّن رَّيِكُمْ سبحانَه؛ لِذا أرشَدَنا المولى سُبحانهُ وتَعالى قائلًا: ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِّن رَّيِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهُ السَّمَونَ قُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَتْ لِلْمُتَّقِينَ السَّهُ [آل عمران:١٣٣].

وفي الموضع الآخرِ في سورةِ الحديدِ قالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّيِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ مَ ذَلِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضَّلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الحديد: ٢١].

فهُنا يَخاطبُ اللهُ سبحانهُ وتَعالى بهذا الحقِّ الثالثِ الَّذينَ أَتُوْا بالحقِّ الأولِ والثاني، فيقولُ: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللّهِ تَوْبَةً نَصُوعًا ﴾ [التحريم: ٨]، معَ وجودِ الثاني، فيقولُ: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللّهِ تَوْبَةً نَصُوعًا ﴾ [التحريم: ٨]، معَ وجودِ الإيهانِ، واللهُ سبحانهُ وتَعالى يذكرُ لهم هذا الحقَّ أنَّهم قد أتوْا به، لكِنْ يُوجِّهُهم إذا وقعَ مِنكمُ الخطأُ فتُوبوا إلى اللهِ توبةً نصوحًا.

وفي الموضع الرابع يقولُ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللهُ الل

وقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ تُوبُوا إِلَى اللهِ فَإِنِّي أَتُوبُ إِلَيْهِ فِي اليَوْمِ مِئَةَ مَرَّةٍ» (١).

فحينَما يقولُ النبيُّ عَلِيْهِ لمعاذٍ رَضَايَتُهُ عَنهُ: «حَقُّ العِبَادِ عَلَى اللهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ لَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا» وعدَهُم بهذا الحقِّ الآخرِ، فقالَ: «أَلَّا يُعَذِّبَ مَنْ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الذكر، باب استحباب الاستغفار، رقم (٢٧٠٢)، من حديث الأغر المزني رَضِيًا لللهُ عَنهُ.

حق الله تعالى على عباده

## الحقُّ الرابعُ: أن يَفعَلوا ذلكَ كلَّه وهُم يُحبُّون خالقَهم سُبحانَه.

فإذا صامَ صامَ وهوَ يُحبُّ الَّذي فرضَ عليهِ الصيامَ، وإذا أخرجَ زكاةَ مالهِ أخرجَها وهو يُحِبُّ الَّذي أوجبَ عليهِ الزكاةَ، وإذا قامَ مِن فِراشهِ ليُصليَ قامَ وهوَ يُحبُّ الَّذي فرضَ عليهِ الصلاةَ، يفعلُ العباداتِ وهوَ يُحِبُّ مَن أمرَهُ بها، كما قالَ يُحبُّ الَّذي فرضَ عليهِ الصلاةَ، يفعلُ العباداتِ وهوَ يُحِبُّ مَن أمرَهُ بها، كما قالَ الحقُّ سبحانَه: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمُ كَحُبِّ ٱللَّهِ وَالَّذِينَ اللَّهِ أَندَادًا يُحبُّونَهُمُ كَحُبِ ٱللَّهِ وَالْذِينَ اللَّهِ أَندَادًا يُحبُّونَهُمُ كَحُبِ اللَّهِ وَاللَّذِينَ اللَّهِ أَندَادًا يُحبُونَهُمُ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهِ اللهِ المِدةِ اللهِ اللهِ المَدةِ اللهِ اللهِ المِن اللهِ المُؤْكِمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ا

قَالَ النبيُّ ﷺ كما جاءَ في صَحيح البُخاريِّ: «ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوَةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ المَرْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا للهِ، وَأَنْ يَكُودَ فِي الكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ»(١).

إنَّهَا حقوقٌ على العبادِ للهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، والعاقلُ هوَ الَّذي يَلتزمُ بِها؛ ليُحصَّنَ ويُكافأً بموعودِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، قالَ: «أَلَّا يُعَذِّبَ مَنْ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا».

X X X

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإيمان، باب حلاوة الإيمان، رقم (١٦)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان، رقم (٤٣)، من حديث أنس رَضِوَالِيَّهُ عَنْهُ.



الإخلاصُ هوَ حقيقةُ الدينِ، قالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمِهُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهُ عُبُولًا اللهُ عُبُدُوا اللهُ عُنِطِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ ﴾ [البينة:٥].

وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ فَأَعَبُدِ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ۚ ٱللَّا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣].

وفي صَحيح مسلم مِن حديثِ أَبي هريرةَ رَضَالِلَهُ عَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَىٰ اللهُ رَكَاءِ عَنِ الشَّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَاءِ عَنِ الشَّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَا فِيهِ مَعِى غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ »(١).

وقالَ ابنُ القيمِ رَحِمَهُ اللَّهُ: «العملُ بغيرِ إخلاصٍ ولا اقتداءٍ كالمسافرِ يملأُ جرابَهُ رملًا يُثقلُهُ ولا ينفعُهُ» (٢).

وقالَ في موضع آخرَ مِن كتابِهِ «الفوائِد»: «الإخلاصُ والتوحيدُ شجرةٌ في القلبِ، فروعُها الأعمالُ، وثمرُها طيبُ الحياةِ في الدُّنيا والنعيمُ المُقيمُ في الآخرةِ»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب من أشرك في عمله غير الله، رقم (٢٩٨٥).

<sup>(</sup>٢) الفوائد (ص: ٤٩).

<sup>(</sup>٣) الفوائد (ص: ١٦٤).

**١٤ الإخلاص** (١)

والإخلاصُ هوَ أن تجعلَ عملَك للهِ وحدَه، فلا يلتفِتْ قلبُك إلى شيءٍ غيرِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، حتَّى لوِ التفتَ القلبُ بهذا العملِ إلى اللهِ وإلى شيءٍ آخرَ فهذا ليسَ بإخلاص، إنَّما هذا شركُ.

لذا قالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في الحديثِ القُدسيِّ: «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ».

فالصلاةُ للهِ، والصيامُ للهِ، والأمرُ بالمعروفِ والنهيُ عنِ المنكرِ للهِ، إحسانُك لا بدَّ أن يكونَ للهِ، فلا يلتفِتْ قلبُك إلى غيرِ اللهِ، فإذا التفَتَ رُدَّ العملُ ولم تُحصَّلِ الثمرةُ.

وحتَّى تنالَ ثمرةَ الإخلاصِ لا بدَّ مِن مجاهدةٍ ومعالجةٍ؛ لأنَّه شديدٌ، كما قالَ سفيانُ رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «ما عالجْتُ شيئًا قطُّ أشدَّ عليَّ مِن نَفسي، مرةً عليَّ ومرةً لي» (١).

والإخلاصُ له ثمراتٌ كثيرةٌ، مِنها:

الثمرةُ الأُولى: دخولُ جناتِ النعيمِ، وهيَ أعظمُ الثهارِ، وتُغني عَن غيرِها مِن الثهارِ، فالمُخلِصون همُ الفائِزون بجناتِ النعيمِ، قالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللهُ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ اللَّهُ مَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ اللَّهُ مَبَارِكُ وَتَعَالَى: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَبَارَكُ وَقُومُ مُكْرَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

هذهِ أعظمُ الثهارِ، فالمخلصُ جزاؤُهُ عندَ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى هذهِ المتعةُ واللَّذةُ في جناتِ النعيمِ، نعَمْ قد تكونُ منَ العَالِمِين، وهذا لا ينفعُ، فتضمُّ إلى العلمِ العمل، وهذا أيضًا لا ينفعُ، بل لا بُدَّ مِن الإخلاصِ؛ لذا قيلَ: «الخَلقُ كلُّهم هلكَى إلَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٧/٥).

العالمِون، والعالمِون كلُّهم هلكَى إلَّا العاملون، والعامِلون كلُّهم هلكَى إلَّا المخلِصون، والمخلِصون على خطر عظيم» (١).

الثمرةُ الثانيةُ: قبولُ العملِ، فأعهالُنا مقبولةٌ إذا أخلَصْنا، يُقبَلُ بهذهِ المادةِ، وبهذهِ الشجرةِ، دلَّ على ذلكَ قولُ النبيِّ عَلَيْهِ، ففي حديثِ أبي أمامةَ الباهليِّ وبهذهِ الشجرةِ، دلَّ على ذلكَ قولُ النبيِّ عَلَيْهِ، ففي حديثِ أبي أمامةَ الباهليِّ وَجُهُهُ عندَ النسائيِّ، يقولُ عَلَيْهُ: «إِنَّ اللهَ لَا يَقْبَلُ مِنَ العَمَلِ إِلَّا مَا كَانَ لَهُ خَالِصًا وَابْتُغيَ بهِ وَجُهُهُ» (٢).

وبذَلِكَ جاءَت وصايا السلفِ كيَحيَى بنِ أَبِي كثيرٍ، يقولُ: «تَعَلَّموا النيَّةَ فإنَّها أَبِلغُ منَ العمل»(٢).

فلا بدَّ أن تَكونَ هذه النيةُ حاضرةً لديكَ دائمًا أنَّها للهِ، واللهُ سبحانَهُ وتعالى مُطَّلِعٌ على هذا القلب الَّذي هو محلُّ لهذهِ النيَّةِ.

الثمرةُ الثالثةُ: الفوزُ بشفاعةِ النبيِّ عَلَيْهُ، ومَن مِنَا في غنَى عَن شفاعتِهِ عَلَيْهُ يومَ القيامةِ؟! فقد جاءَ في صَحيح البخاريِّ أنَّ أَبا هُريرةَ رَضَالِكُ عَنْهُ سألَ النبيَّ عَلَيْهُ: يا رسولَ اللهِ، مَن أَسعدُ النَاسِ بِشَفَاعتِي يومَ القيامةِ؟ قالَ: «أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعتِي يَوْمَ القيامةِ؟ قالَ: لا إلله إلا اللهُ، خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ أَوْ نَفْسِهِ» (١٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي بنحوه في شعب الإيهان رقم (٦٤٥٥)، عن ذي النون المصري رَحِمَهُ ٱللَّهُ. وانظر: إحياء علوم الدين (٣/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي: كتاب الجهاد، باب من غزا يلتمس الأجر والذكر، رقم (٣١٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (٣/ ٧٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب الحرص على الحديث، رقم (٩٩)، من حديث أبي هريرة رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ.

شجرة الإخلاص (١)

الثمرةُ الرابعةُ: النصرُ والتمكينُ، سواءٌ على مستوَى الأفرادِ أو على مُستوَى الما المعدد أو على مُستوَى المامم، كلَّما أخلَصْتَ خلصتَ، ولا خلاصَ إلَّا بالإخلاص.

فقَد جاءَ عندَ النسائيِّ مِن حديثِ مُصعبِ بنِ سعدٍ عَن أبيهِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قالَ: قالَ النبيُّ عَلَيْهُ: «إِنَّمَا يَنْصُرُ اللهُ هَذِهِ الأُمَّةَ بِضَعِيفِهَا، بَدَعْوَتِمِمْ، وَصَلَاتِمِمْ، قَالَاتِمِمْ، وَصَلَاتِمِمْ، وَصَلَاتِمِمْ، وَإِخْلَاصِهِمْ» (١).

هذه هيَ الموادُّ الأُولى في النصرِ والتمكينِ على مُستوَى الأفرادِ والجماعاتِ والأمم.

الثمرةُ الخامسةُ: هيَ ثمرةٌ عجيبةٌ، فإذا أَخلَصْت في عملِك ولم تُرِدْ إلَّا اللهُ، وأقبَلْت بقلبِك عليهِ سُبحانَه؛ أقبلَ عليكَ بقلوبِ العبادِ كلِّهم.

دليلُ ذلكَ في سورةِ مريمَ، قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ الصَّلِحَتِ ﴾ أي: أخلَصوا في عمَلِهم ﴿سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّمْنَ وُدًّا ﴿ اللهِ عَمَلِهِم ﴿ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّمْنَ وُدًّا ﴿ اللهِ وَالرَّمَةُ فِي الأَرْضِ. [مريم: ٩٦]، أي: يوضعُ لهم القبولُ والرضا والمودةُ والرحمةُ في الأرض.

وقد جاء في تفسير هذهِ الآيةِ عَن هرمِ بنِ حيانَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ قالَ: «ما أقبلَ عبدٌ بقلبهِ إلى اللهِ عزَّ وجلَّ إلَّا أقبلَ اللهُ بقلوبِ المؤمنينَ إليهِ، حتَّى يرزقَهُ مودتَهم ورحمتَهم» (٢).

فتجدُ قلوبُ الْمُؤمِنين تُقبلُ على المخلصِ، وتجدُ له القبولَ في غالبِ قلوبِ

\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: كتاب الجهاد، باب الاستنصار بالضعيف، رقم (٣١٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في التفسير (١٥/ ٦٤٣ - ٦٤٣)، والبيهقي في الزهد الكبير (٧٩٩).

المؤمنينَ، وتجدُ له المحبةَ والمودةَ، والسببُ أنَّ اللهَ سُبحانهُ وتعالى جعلَ مِن ثمارِ هذهِ الشجرةِ القبولَ والرِّضا في الأرض.

الثمرةُ السادسةُ: النيةُ -وهيَ الإخلاصُ- قد تَنالُ بها الأجرَ دونَ العملِ، قالَ ابنُ المبارك رَحِمَهُ اللهُ: «رُبَّ عملٍ صغيرٍ تُعظِّمُهُ النيةُ، ورُبَّ عملٍ كبيرٍ تُصغِّرهُ النيةُ» (رُبَّ عملٍ كبيرٍ تُصغِّرهُ النيةُ» (۱).

والنيةُ والإرادةُ يُقصدُ بِهِمَ الإخلاصُ، فإمَّا أَن تَجعلَهَمَا للهِ أَو تَجعلَهَمَا لغيرِ اللهِ، قالَ الفُضيلُ بنُ عياضٍ رَحِمَهُ اللهُ: «إِنَّمَا يُريدُ اللهُ عزَّ وجلَّ منكَ نيتَك وإرادتَك»(٢).

وقد جاء عند ابنِ ماجَهْ، مِن حديثِ جابرٍ رَضَالِلهُ عَنهُ: خرجَ ﷺ غازيًا إلى تبوكَ وقد جاء عند أبنِ ماجَهْ، مِن حديثِ جابرٍ رَضَالِلهُ عَنهُ: خرجَ ﷺ غازيًا إلى تبوكَ وتبولُ بعيدةٌ عن المدينةِ، بينَها وبينَ المدينةِ جبالُ وأوديةٌ وشعابٌ أكثرُ مِن ألفِ ومِائتَي كيلو تقريبًا فلهًا فرغَ مِن غزوتِهِ رجعَ عَليَهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، وهو في الطريقِ قالَ لأصحابِهِ: «إِنَّ بِالمَدِينَةِ رِجَالًا مَا قَطَعْتُمْ وَادِيًا وَلَا سَلَكْتُمْ طَرِيقًا إلَّا الطريقِ قالَ لأصحابِهِ: «إِنَّ بِالمَدِينَةِ رِجَالًا مَا قَطَعْتُمْ وَادِيًا وَلَا سَلَكْتُمْ طَرِيقًا إلَّا شَرَكُوكُمْ فِي الأَجْرِ حَبسَهُمُ العُذْرُ»(").

هؤلاء لم يَخرُجوا معهُ في هذه الغزوة، ولم يُعانوا التعبَ والإرهاقَ والجُهدَ، بل كانوا في المدينةِ، لكِنْ كانت نيتُهم أن يكونوا معَهم لولا أن حبَسَهمُ العذرُ.

<sup>(</sup>۱) انظر: قوت القلوب (۲/ ۲۷۵)، وإحياء علوم الدين (٤/ ٣٦٤)، تاريخ الإسلام للذهبي (١٢/ ٢٣٧)
٢٣٧)

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع العلوم والحكم (١/ ٧١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الإمارة، باب ثواب من حبسه عن الغزو مرض أو عذر، رقم (١٩١١)، وابن ماجه: كتاب الجهاد، باب من حبسه العذر عن الجهاد، رقم (٢٧٦٥).

شجرة الإخلاص (١)

فأنتَ رُبها تَنوي الخير، ولكِنْ لا تتمكنُ مِن عملِهِ؛ فتُؤجرُ على ذلكَ، أو تتنوي طاعة، ولكِنْ لا تقدرُ عليْها؛ فتُؤجرُ على ذلكَ؛ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْها في عند النسائيِّ: «مَنْ أَتَى فِرَاشَهُ وَهُوَ يَنْوِي أَنْ يَقُومَ كَيْصَلِيّ مِنَ اللَّيْلِ، فَعَلَبَتُهُ عَيْنَاهُ حَتَّى أَصْبَحَ؛ كَتَبَ اللهُ لَهُ مَا نَوَى، وَكَانَ نَوْمُهُ صَدَقَةً عَلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلّ »(۱).

فالعاقلُ مَن يستثمرُ هذه الشجرة، فينوي الخيرَ منَ الآنَ؛ ليُكتبَ له الأجرُ، ولينوِ فعلَ الخيرَ في شهرِ رمضانَ، أو في موسمِ الحجِّ القادمِ؛ فإنَّهُ يُكتبُ له الأجرُ حتَّى وإِنْ حُبِسَ مِن العمَلِ بعذرٍ ليسَ له فيهِ يدُّ ولا قصدٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: كتاب قيام الليل، باب من أتى فراشه وهو ينوي القيام، رقم (١٧٨٧)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصلاة، باب ما جاء فيمن نام عن حزبه من الليل، رقم (١٣٤٤).



تحدَّثنا فيها مضَى عَن شجرةِ الإخلاصِ، وعَن ثهارِ تلكَ الشجرةِ، وحريٌّ بالمؤمنِ أَن يَعيشَ مخلصًا للهِ في عملِه، فإنَّ العبرةَ بها استقرَّ في هذا القلبِ، وبها أثمرَتْ تلكَ الشجرةُ.

# ولكِنْ قد يسألُ سائلٌ فيقولُ: كيفَ أُحصِّلُ الإخلاصَ؟

هذِه بعضُ وسائلِ تَحصيلِ الإخلاصِ، مَن أخذَ بها رشدَ، ومَنِ استمسكَ بها هُدِيَ ووُفقَ، فإذا أردتَ أن تَستقرَّ في قلبِك شجرةُ الإخلاصِ، وأن تَتذوقَ مِن ثهارِها فدونَك هذهِ الوسائلُ:

الوسيلةُ الأُولى: عليكَ بتَعظيمِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فإنَّ العبدَ إذا عظَّمَ اللهَ كانَ الوسيلةُ الأُولى: عليكَ بتَعظيمِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا يمكنُ أن هذا مدعاةً إلى الإخلاصِ، فإنَّك إذا علِمْت بعظمةِ الخالقِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لا يمكنُ أن تصرفَ شيئًا منَ الأعمالِ إلى مَن هو دونَه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى؛ لذا يقولُ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ مَا قَكَرُوا اللهَ عَقَ قَدْرِهِ ۗ إِنَّ ٱللهَ لَقُوتَ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ١٧٤]، يستنكرُ على هؤلاءِ الله يعظموا الله .

وفي موضع آخر في سورةِ الزمرِ قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللّهَ وَلَيَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَلِيَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴿ كُلُ مَلِ اللّهَ فَأَعْبُدَ ﴾ أي: كُنْ مخلصًا، ﴿ وَكُن مِّنَ الشَّنكِرِينَ ﴿ أَنَ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ هناك ارتباطٌ بينَ تعظيمِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وتحقيقِ الإخلاصِ. ﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ وَيُومَ الْقِيكَ مَةِ تَعظيمِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وتحقيقِ الإخلاصِ. ﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ وَيُومَ الْقِيكَ مَةِ

شجرة الإخلاص (٢)

#### وَٱلسَّمَوَاتُ مَطُويَّاتُ بِيَمِينِهِ } شُبْحَنَهُ وَيَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الزمر: ٦٥- ٦٧].

فإلى مَن ستَصرفُ هذا العملَ، واللهُ سُبْحَانهُوتَعَالَى هذه الدُّنيا كلُّ الدُّنيا واللهُ سُبْحَانهُوتَعَالَى هذه الدُّنيا كلُّ الدُّنيا والسمَواتُ مطوياتُ بيمينِه؟! وماذا تريدُ منَ الخيرِ حينَها تصرفُ عبادةً يَنبغي ألا تُصرفُ إلَّا لله فإذا بك تصرفُها هُنا أو هُناك؟

الوسيلةُ الثانيةُ: تعرَّفْ على الإخلاصِ وعلى أهمِّيتِه، فأهميةُ الإخلاصِ عظيمةٌ، يَكفيكَ أن تعلمَ أنَّ الناسَ يُبعَثون يومَ القيامةِ بها في قلوبِهم، جاءَ في سُنن ابنِ ماجَهْ مِن حديثِ أبي هُريرةَ رَخَوَلِيَهُ عَنْهُ قالَ النبيُّ ﷺ: ﴿إِنَّهَا يُبْعَثُ النَّاسُ عَلَى نِيَّاتِهِمْ ﴾(١).

فنِيَّتُك في الدنيا تُبعثُ عليها يومَ القيامةِ، فها هي نيتُك مِن إحسانِك، وبِرِّك، وبِرِّك، وصلاتِك، وصلاتِك، وصدقتِك وصيامِك، وحجِّك، وأمرِك بالمعروفِ، ونهيك عنِ المنكرِ؟ لأنَّك تُبعثُ عليها يومَ القيامةِ؛ لذا قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في ذلكَ اليومِ: ﴿ يَوْمَ تُبَلَى اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في ذلكَ اليومِ: ﴿ يَوْمَ تُبَلَى اللهُ مُسَبَينُها سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

وتكمنُ أهميةُ الإخلاصِ في أنَّ أجرَه عظيمٌ، كيفَ لا، واللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يقولُ لَنا في سورةِ الإسراءِ: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْأَخِرَةَ ﴾ أي: أخلصَ في عملِه، وأرادَ الآخرة، ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْأَخِرَةَ ﴾ أي: أخلصَ في عملِه، وأرادَ الآخرة، ﴿ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩].

وجاءَ في سُنن التِّر مذيِّ مِن حديثِ أنسِ بنِ مالكٍ رَخَالِكُ عَنْهُ قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «ومَنْ كَانَتِ الآخِرَةُ هَمَّهُ جَعَلَ اللهُ غِنَاهُ فِي قَلْبِهِ، وَجَمَعَ لَهُ شَمْلَهُ، وَأَتَتُهُ الدُّنيَا وَهِيَ رَاغِمَةٌ» (٢)، فتعرَّفْ على الإخلاص، واعلَمْ أنَّ العبدَ إذا أخلصَ كفاهُ اللهُ همَّ الدُّنيا.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٣٩٢)، وابن ماجه: كتاب الزهد، باب النية، رقم (٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: كتاب صفة القيامة، رقم (٢٤٦٥).

وجاءَ في مُسنَد الإمامِ أحمدَ مِن حديثِ عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ رَضَالِكُ عَنهُ قالَ: سمِعْت نبيَّكم ﷺ يقولُ: «مَنْ جَعَلَ الْمُمُومَ هَمَّا وَاحِدًا هَمَّ آخِرَتِهِ، كَفَاهُ اللهُ هَمَّ دُنْيَاهُ، وَمَنْ تَشَعَّبَتْ بِهِ الْمُمُومُ فِي أَحْوَالِ الدُّنْيَا، لَمْ يُبَالِ اللهُ فِي أَيِّ أَوْدِيَتِهَا هَلَكَ»(١).

فتعرَّفْ على هذا الأمرِ، وانظُرْ همَّك إلى أينَ وأنتَ تتقرَّبُ إلى اللهِ بعبادةٍ، واجعَلْه للهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ولا يكُنْ همُّك متشعبًا، قالَ: «وَمَنْ تَشَعَّبَتْ بِهِ الْهُمُومُ»، كأَنْ يريدَ ثناءً مِن فلانٍ، أو ويريدُ مكافأةً مِن فلانٍ، أو يترصدُ منصبًا بعدَ أيامٍ، أو يريدُ بهذا العملِ الَّذي يتقربُ بِه إلى اللهِ، يريدُ به الدُّنيا، والهمومُ كثيرةٌ، قالَ: «وَمَنْ تَشَعَّبَتْ بِهِ الْهُمُومُ فِي أَحْوَالِ الدُّنيًا، لَمْ يُبَالِ اللهُ فِي أَيِّ أَوْدِيَتِهَا هَلَكَ».

الوسيلةُ الثالثةُ: أن تَتعلمَ كيفَ تخلصُ، فإنَّه عِلمٌ، وقد جاءَ عندَ الطبرانيِّ في مُعجمِه الأوسطِ مِن حديثِ أبي الدرداء رَضَيْسَهُ عَنهُ، قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ: «إِنَّمَا الْعِلْمُ بِالتَّكُلُم، وَمَنْ يَتَحَرَّ الخَيْرَ يُعْطَهُ، وَمَنْ يَتَقِ الشَّرَّ يُوقَهُ» (٢).

والواجبُ على العلماءِ وطلابِ العلمِ والدُّعاةِ: أن يُعلِّموا الناسَ الإخلاصَ، فهذا عبدُ اللهِ بنُ أَبِي جَمْرة رَحِمَهُ اللهُ يقولُ: «وَدِدْت أَنَّه لو كانَ منَ الفقهاءِ مَن ليسَ له شغلٌ إلَّا أن يُعلمَ الناسَ مَقاصدَهم في أعمالِم، ويقعدُ إلى التدريسِ في أعمالِ النياتِ ليسَ إلَّا»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: مقدمة السنن، باب الانتفاع بالعلم والعمل به، رقم (٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الأوسط رقم (٢٦٦٣)، وأبو نعيم في الحلية (٥/ ١٧٤)، والبيهقي في الشعب رقم (١٠٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: المدخل لابن الحاج (١/٣).

شجرة الإخلاص (٢)

وقد تقدَّم قولُ يَحيَى بنِ أَبِي كثيرٍ رَحِمَهُ اللَّهُ حينَما قالَ: «تَعلَّموا النيةَ، فإنَّما أبلغُ منَ العمل»(١).

الوسيلةُ الرابعةُ: جاهِدْ هذه النفسَ، وراقِبْها؛ فإنها تطمعُ في ثمَرةِ الدُّنيا، فهذا الخطيبُ الذِي يخطبُ لأنَّه يَستلذُّ بمدحِ الناسِ، فهذا ليسَ بمخلصٍ، أو يصليِّ ليُقالَ لهُ: ما أجملَ صوتَك! فهذا ليسَ بمُخلصٍ، أو يُظهرُ للناسِ عملَه وفي نيتِه أن يكسبَ عددًا منَ الناخِبينَ بعدَ سَنةٍ، وحريصٌ هذهِ الأيامِ أن يُبرزَ كثيرًا منَ الأعمالِ؛ لأنَّه يفكرُ في استحقاقِ انتِخابيِّ بعدَ سنةٍ، كيفَ يصلُ إليهِ؟

فانتبِه إلى العملِ الَّذي تتقربُ بِه إلى اللهِ واجعَلْه للهِ فقَطْ، هذه النفسُ تريدُ أن تنحرفَ فجاهِدْها، قالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا فَدَمَتْ لِغَدِ وَاتَقُواْ ٱللَّهَ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ قَدَمَتْ لِغَدِ وَاتَقُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَنهُمْ أَوْلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَنهُمْ أَوْلَكِيكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [الحشر: ١٨-١٩].

قَالَ الحِسنُ رَحِمَهُ اللهُ: «رحِمَ اللهُ عبدًا وقفَ عندَ همِّه -أي: عندَ نِيتِه- فإن كانَ لله مضَى، وإن كانَ لغيره تأخَّرَ »(٢).

وقالَ سُفيانُ رَحِمَهُ اللَّهُ: «ما عالجُت شيئًا قطُّ أَشدَّ عليَّ مِن نفسِي مرةً عليَّ ومرةً لي»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (٣/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف رقم (٣٦٣٣٥)، والبيهقي في الشعب رقم (٦٨٩٤). وانظر: إحياء علوم الدين (٤/ ٤٠٠)، وإغاثة اللهفان (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٧/٥).

ووسائلُ تَحصيلِ الإخلاصِ مَوجودةٌ في شريعتِنا، واللهُ تَبَارَكَوَتَعَاكَى دلَّنا علَيْها في كتابه، وفي سُنةِ رسولِه ﷺ.

الوسيلةُ الخامسةُ: استعِنْ باللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى، وقُلْ: يا اللهُ أسألُك الإخلاص؛ لأنَّ نقيضَ الإخلاصِ: الرياءُ، وهو خفِيٌّ جدًّا، وقد جاء مِن حَديثِ أبي موسَى الأشعريِّ رَضَالِتُهُ عَنهُ، قالَ: خطَبنا رسولُ اللهِ عَلَيْ ذاتَ يوم فقالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ، اتَّقُوا الأشعريِّ رَضَالِتُهُ عَنهُ، قالَ: خطَبنا رسولُ اللهِ عَلَيْ ذاتَ يوم فقالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ، اتَّقُوا هَذَا الشِّرْكَ» أي: الرياء، «فَإِنَّهُ أَخْفَى مِنْ دَبِيبِ النَّمْلِ»، لو مرَّ بجانبِك مجموعاتُ منَ النملِ لا يمكنُ أن تسمع خُطاها، ودبيبَها، فالرياءُ أخفَى مِن ذلك. قالَ: فقالَ لهُ مَن شاءَ اللهُ أن يقولَ: وكيفَ نَتَّقيهِ وهو أخفَى مِن دبيبِ النملِ يا رسولَ اللهِ؟ فأرشَدَهم قائِلًا: «قُولُوا: اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ أَنْ نُشْرِكَ بِكَ شَيْئًا نَعْلَمُهُ، وَنَعْلَلُهُ وَتَعَالَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

هذهِ وسائلُ خمسٌ، مَن أخذَ بِها جادًّا حازمًا وُفِّقَ بإذنِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَن يكونَ مِن المُخلِصين الَّذينَ تَنبتُ في قلوبهم شجرةُ الإخلاص.

X X X

(١) أخرجه أحمد (٤/٣/٤).



إِنَّ مِن عدلِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَن جعلَ يومَ القيامةِ وسيَّاه يومَ الفَصْلِ، ويومَ الجزاءِ، ويومَ الدِّينِ، وهو يومُ تجتمعُ فيه الخصومُ، وهو يومُ القصاصِ، يُقتصُّ لهذا المظلومِ مِن ظالمِه، فحريُّ بالمؤمنِ أَن يُبقيَ هذا اليومَ حيًّا في ضميره، حاضرًا في عقلِه، بائنًا بينَ عينيهِ؛ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ دِينَارٌ أَوْ دِرْهَمٌ قُضِيَ مِنْ حَسَنَاتِهِ يَوْمَ لَا دِينَارٌ وَلَا دِرْهَمٌ »(۱).

وفي الحديثِ المشهورِ المحفوظِ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «أَتَدْرُونَ مَنِ المُفْلِسُ؟» قالوا: المفلسُ فينا يا رسولَ اللهِ مَن لا درهمَ لهُ ولا متاعَ. قالَ: «المُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَوْمَ القِيَامَةِ بِصَلَاتِهِ، وَصِيَامِهِ، وَزَكَاتِهِ، وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا، وَقَذَفَ هَذَا، وَأَكَلَ مَالَ هَذَا، وَسَفَكَ دَمَ هَذَا، وَضَرَبَ هَذَا، فَيُقْعَدُ فَيَقْتَصُّ هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ مِنَ الخَطَايَا أُخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ، فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ» (٢).

(١) أخرجه ابن ماجه: كتاب الصدقات، باب التشديد في الدين، رقم (٢٤١٤)، من حديث ابن عمر رَضَّالِلَهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب البر والصلة، باب تحريم الظلم، رقم (٢٥٨١)، من حديث أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ.

إنَّه القصاصُ، ولكنَّه قصاصُ في الحسَناتِ؛ في حسناتِ الصلاةِ، وحسناتِ الصيامِ، وحسناتِ الصددقاتِ، والقصاصُ يومَ القيامةِ لا يُمكنُ أن يُدفعَ بالدينارِ والدرهم، ولا بالجاهِ والمنصب، ولا بالتحايل على ثغراتٍ في قانونٍ.

والقصاصُ يومَ القيامةِ بينَ يدَي الحقّ سبحانَه يكونُ في هذو الحسناتِ والسيئاتِ، وهاهُنا صورٌ فقطْ للتذكير، يُقتصُّ فيها يومَ القيامةِ لهؤلاءِ الَّذينَ تألَّوا وتحسَّروا على فواتِ حقوقِهم في الدُّنيا، فإنَّ يومَ القيامةِ تُسترجعُ فيه الحقوقُ؛ حقوقُ المالِ والعِرض، والدماء، وغير ذلكَ منَ الحقوقِ.

المثالُ الأولُ: يُقتصُّ في الدماءِ.

هذهِ الدماءُ الَّتِي أُهدِرَت وسُفكَتْ بغيرِ حقِّ، أولُ ما يُقضَى بينَ الناسِ في الدماءِ، قالَ رسولُ اللهِ ﷺ -والحديثُ في صَحيح مسلمٍ-: «أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ يَوْمَ القِيَامَةِ فِي الدِّمَاءِ»(١).

فَاحِذَرْ أَن يَأْتِيَ إِنسَانٌ يومَ القيامةِ يُطالبُك بدمِه، فَفِي الدُّنيا قد تَتخلصُ مِن ذلكَ بديةٍ تدفعُها، أو بوجاهةٍ قد تَحظَى بِها، أو بشفاعةٍ، أو بغيرِ ذلكَ، ولكِنَّ الحقَّ إذا بقِيَ إلى يومِ القيامةِ، فقَدْ قالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ بَهَ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ فَجَزَآؤُهُ جَهَنّهُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣].

وهؤلاءِ الَّذينَ يَستهتِرون بالدماءِ، إذا حُكمَ علَى أحدِهم بالسجنِ سنةً أو

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب القصاص يوم القيامة، رقم (٦٥٣٣)، ومسلم: كتاب القسامة، باب المجازاة بالدماء في الآخرة، رقم (١٦٧٨)، من حديث ابن مسعود رَضِيَ لِيَتُهُ عَنْهُ.

أكثر مِن ذلكَ، رُبها تضايقَ وتحسَّر وتأفَّفَ، فكيفَ بِمَن يكونُ سجنِه في يومِ القيامةِ خالدًا فيها، كيفَ الخلاصُ؟ فرسالتي للَّذينَ يَستهتِرون بالدماءِ، سواءٌ فيها نَرى مِن هذهِ الخصوماتِ الَّتي تحدثُ بينَ الناسِ، ففي حالةِ غضبٍ، أو حميَّةٍ وعصبيَّةٍ، قد يَتجرَّأُ أحدُ المتخاصِمَيْن بضَرْبِ خَصْمِه حتَّى القتلِ، فيكونُ قد أهدرَ دمًا، وهذا يوجبُ القصاصَ يومَ القيامةِ.

وهذا الشابُّ المستهترُ الَّذي يتجاوزُ بسيارتِه هذه السرعةَ القانونيةَ فيصدمُ ويقتلُ، ورُبها تزهقُ بسببِ هَذا الحادثِ أنفسُ، فتكونُ هناكَ أسرةُ بكاملِها ستقفُ يومَ القيامةِ تطالبُ بالقصاصِ، ورُبها يتسببُ في قتلِ مَن معَه مِن أهلِه في سيارتِه، ومعَ ذلِكَ سيقِفون كلُّهم يومَ القيامةِ للقِصاصِ.

قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ اشْتَرَكُوا فِي دَمِ مُؤْمِنٍ لَأَكْبَهُمُ اللهُ عَلَى وُجُوهِهِمْ فِي النَّارِ»(١)؛ أي: لوِ اشتركَ أهلُ السماءِ والأرضِ في قتلِ مؤمن واحدٍ لأكبَّهمُ اللهُ على وجوهِهم في النارِ.

وقالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَوْمِيلَ أَنَّهُ, مَن قَتَلَ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾؛ لِذَا لا تتورَّطْ فَكَا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾؛ لِذَا لا تتورَّطْ في هَذَا المسلكِ، وهي مِن أعظمِ الورطاتِ، فإذا غضِبتَ في حالِ خصومتِك، فأبعَدُ ما تفكرُ فيهِ القتلُ.

وقد رُوي أنَّ الحَجاجَ وقَفَ يخاطبُ العالمَ الربَّانيَّ سعيدَ بنَ جُبيرٍ رَحْمَهُ ٱللَّهُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الديات، باب الحكم في الدماء، رقم (١٣٩٨)، من حديث أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُمَا.

وهو يريدُ أن يَقتلَه، فقالَ: «يا سعيدُ، اختَرْ أيَّ قِتلةٍ تريدُ أن أقتلَك بِها»، فدمَغَه سعيدُ بنُ جُبيرٍ رَحِمَهُ اللهُ بجوابِ لم يتوقَّعْه الحَجاجُ، قالَ: «يا حَجاجُ، اختَرْ أنتَ، فالقصاصُ أمامَك، كما تَدينُ تُدانُ، والجزاءُ مِن جنسِ العملِ، على أيِّ هيئةٍ قتلْتني ستُقتلُ بها يومَ القيامةِ»(١).

الصورةُ الثانيةُ: الَّذي يغترُّ بقوتِه وسُلطانِه وجاهِه فيضربُ الآخَرينَ، فمَن ضربَ ظلمًا في الدُّنيا، كانَ القصاصُ مِن حسناتِه يومَ القيامةِ، كذلكَ الَّذي يَتسلطُ بجبروتِه على زوجتِه بالضربِ ظلمًا، أو على أولادِه ظلمًا، أو بسببِ وظيفتِه ظلمًا.

ويُؤلُك أن تَرَى أو تسمعَ معلمًا يضربُ طالبًا، أو ربَّ أسرةٍ يضربُ خادمًا في البيتِ، أو رئيسًا يضربُ مَرؤوسًا عندَه في العملِ، قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «مَن ضَرَبَ بسَوْطٍ ظُلُمًا اقْتُصَّ مِنْهُ يَوْمَ القِيَامَةِ»(١).

والقصاص هناك يكونُ في الحسناتِ والسيئاتِ، فيؤخذُ مِن حسناتِه فتُعطَى لهذا المظلوم، فإن لم يكُنْ له حسناتٌ -لأنّه بطشَ في الدُّنيا كثيرًا والغرماءُ كُثرٌ، هذا يأخذُ مِن حسناتِه، وهذا يأخذُ مِن حسناتِه، وهذا يأخذُ مِن حسناتِه، وهذا يأخذُ مِن حسناتِه، فطُرِحَت عليهِ ثُم طُرحَ في النار.

قَالَ أَبُو مَسعودٍ البدريُّ الصحابيُّ الجليلُ رَضَاً اللَّهُ عَنهُ: في يومٍ كنتُ أَضربُ غلامًا لي، فسمِعْت صوتًا مِن خَلفي يقولُ: «اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ»، قَالَ: مِن شدةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (٤/ ٢٩٤)، وقال الذهبي في سير أعلام النبلاء (٤/ ٣٣١): «هذه حكاية منكرة، غير صحيحة».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الأوسط رقم (١٤٤٥)، والبيهقي في السنن الكبرى (٨/ ٤٥)، من حديث أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ.

الغضبِ ما عرَفْت الصوتَ، فالتفتُّ فإذا هوَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ، فسقطَ السوطُ مِن يَدي، قالَ: «اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ لَـلَّهُ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَى هَذَا الغُلامِ»، قالَ: هوَ حرُّ لوجهِ اللهِ يا رسولَ اللهِ. قالَ: «أَمَا لَوْ لَمْ تَفْعَلْ لَلَفَحَتْكَ النَّارُ»(۱).

وقد يحصلُ لأحَدِنا ذلكَ، فتَأْتِي مثلُ هذهِ المواعظِ والدروسِ لنَستفيدَ مِنها ونُحسنَ المسلكَ في حياتِنا والمنهجَ.

الصورةُ الثالثةُ: صورةُ اللّذينَ يَنتهِكون الأعراضَ ويَتسلّطون علَيْها، وجاءً مِن حديثِ بُريدةَ رَضَيُلِكُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ، وهو يحصِّنُ لنا هذا المجتمعَ مِن كلِّ آفةٍ قالَ: «حُرْمَةُ نِسَاءِ المُجَاهِدِينَ عَلَى القَاعِدِينَ، كَحُرْمَةِ أُمَّهَا جُمْ». أي: المجاهدُ الّذي يذهبُ للغزو، والمُرابطُ مِن رجالِ الأمنِ اللّذي يذهبُ لوظيفتِه، سواءٌ كانَت اللّذي يذهبُ للغزو، والمُرابطُ مِن رجالِ الأمنِ اللّذي يذهبُ لوظيفتِه، سواءٌ كانَت في الداخلِ أو في الخارج، ويتركُ زوجته وبناتِه، ورُبها تركها -أو تركَهُم - عندَ أخيهِ، أو عندَ ابنِ عمّه، أو عندَ جارِه، ويذهبُ في هذا الواجبِ الأمنِي، في وظيفةٍ، أو في جهادٍ، تتحولُ هذهِ المرأةُ لهذا الرجلِ المتخلّفِ كحرمةِ أمّه، انظُرْ إلى هذا التحصين.

قَالَ: «وَمَا مِنْ رَجُلٍ مِنَ القَاعِدِينَ يَخْلُفُ رَجُلًا مِنَ المُجَاهِدِينَ فِي أَهْلِهِ، فَيَخُونُهُ فِيهِمْ إِلَّا وَقَفَ لَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ، فَيَأْخُذُ مِنْ حَسَنَاتِهِ مَا شَاءَ حَتَّى يَرْضَى».

قَالَ بُريدةُ: فالتَفَتَ رسولُ اللهِ ﷺ إلينا ثُم قَالَ: «تَرَوْنَ يَدَعُ لَهُ مِنْ حَسَنَاتِهِ شَيْعًا؟»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأيمان، باب صحبة الماليك وكفارة من لطم عبده، رقم (١٦٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الإمارة، باب حرمة نساء المجاهدين، رقم (١٨٩٧)، والنسائي: كتاب الجهاد، باب من خان غازيا في أهله، رقم (٣١٩١).

إنَّه القصاصُ، فالعاقلُ الراشدُ هوَ الَّذي يجعلُ هذا اليومَ بينَ عينيهِ حاضِرًا، فلا يتعرضُ لدم أحدٍ، ولا لمالِ أحدٍ، ولا لعِرضِ أحدٍ.

وخرجَ أبو ذرِّ رَضَالِلَهُ عَنهُ معَ النبيِّ عَلَيْهُ، فقال: رأَى رسولُ اللهِ عَلَيْهُ شاتَينِ يَنتطحانِ، قال: (وَلَكِنَّ يَنتطحانِ، قال: قال: (وَلَكِنَّ رَبَّكَ يَدْرِي، وَسَيَقْضِي بَيْنَهُمَا يَومَ القِيامَةِ» (١)؛ فهاتَانِ شاتانِ غيرُ مُكلَّفتينِ، ومعَ ذلكَ سيقتصُّ ربُّنا تَبَارَكَ وَتَعَالَى للمظلومةِ منهنَّ من الظالمِةِ، لَمِنِ اغترَّتْ بقرونها ورتبتِها وقوتِها وحجمِها، ثُم يقولُ: كونوا ترابًا.

والخُلاصةُ: أنَّ اليومَ هو يومُ الإمهالِ، فبادِرْ أن تتحلَّلَ اليومَ والفرصةُ متاحةٌ، فمَن أخذَ أموالَ الناسِ ظلمًا، أو يسكُن في بيتٍ ولا يدفعُ الأُجرة، وقد يشتكي مِنه صاحبُ البنايةِ، ويقولُ: أُجرتي! لم تُعْطِنِي إيَّاها. فيقولُ له المستأجرُ: دونَك المحاكمُ، اذهَبْ فاشتكِ ثلاثَ سنواتٍ، أو أربعَ سنواتٍ، فكيفَ يأكلُ هذا المالَ الحرام؟ يومَ القيامةِ سيُقتصُّ مِن حسناتِه.

كذلكَ الَّذي يَنتهكُ أعراضَ المؤمِنينَ والمؤمِناتِ بلِسانِه أو بيدِه أو بفرجِه، عليهِ أن يَتحللَ اليوم، عليهِ أن يَتحللَ اليوم، وأيضًا الظالمُ لأولادِه، أو لوالدَيْه، عليهِ أن يَتحللَ اليوم، فقَدْ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ، والحديثُ عندَ البُخاريِّ مِن حديثِ أَبِي هُريرةَ رَضَيَّكُ عَنهُ: «مَنْ كَانَتْ لِأَخِيهِ مَظْلَمَةٌ مِنْ مَالٍ أَوْ عِرْضٍ، فَلْيَتَحَلَّلُهُ اليَوْمَ قَبْلَ أَنْ يُؤْخَذَ مِنْهُ يَوْمَ لَا دِينَارٌ وَلَا دِرْهَمٌ ﴾ (٢).

X X X

(١) أخرجه أحمد (٥/ ١٦٢)، والطيالسي في المسند رقم (٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب المظالم والغصب، باب من كانت له مظلمة عند الرجل، رقم (٢٤٤٩).

الاجتهاد في شعبان



حينَما يَأْتِي شهرُ شعبانَ تَكثرُ الوَصايا والمواعظُ والخُطبُ في التشجيعِ على استغلالِه، فلِماذا هذا الاهتمامُ بشأنِ شَعبانَ؟ ولماذا هَذا التذكيرُ بشَأنِه؟!

الجوابُ عَلى ذلكَ في هَذهِ المسائل الثلاثِ:

المَسْأَلَةُ الأُولى: نعلمُ جميعًا أنَّ النفسَ مهيئةٌ لتعوُّدِ الخيرِ والصلاحِ والطاعةِ، ففي شهرِ شعبانَ فرصةٌ أن نعتادَ الخيرَ، والصلاحَ والطاعاتِ؛ حتَّى لا يدخلَ علَيْنا رمضانُ فتتفاجأً هذه النفسُ؛ لذا جاءَ في الحديثِ عندَ ابنِ ماجَهْ في سُننه أنَّ النبيَّ عَلَيْ قالَ: «الخَيْرُ عَادَةٌ، وَالشَّرُ لَجَاجَةُ، وَمَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي اللّهِينِ»(۱).

يخبرُنا رسولُ اللهِ عَلَيْهِ أَنَّ الخيرَ عادةٌ، أي: أَنَّه يُؤلَفُ، فقَد جعَلَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَقَعَالَى هذهِ النفوسَ وجبَلَها وطبَعَها على أَنَّها تألفُ الخيرَ وتعتادُه، ولا تستنكفُ منهُ.

فالعاقلُ هوَ الَّذي يُعوِّدُ نفسَه على صنوفٍ منَ الخيراتِ في شهرِ شعبانَ؛

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: مقدمة السنن، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم، رقم (٢٢١)، من حديث معاوية رَضَّالِلَهُعَنْهُ.

حتَّى إذا جاءَ رمضانُ فإذا بهذهِ النفسِ قدِ اعتادَتِ الخيرَ، ومِن رحمةِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ أَنَّ الشرورَ تتردَّدُ معَ هذهِ النفس، بخلافِ الخيرِ الَّذي تألفُه النفوسُ.

المَسألةُ الثانيةُ: أنَّ أيامَ شهرِ شعبانَ الَّتي عددُها كعددِ أيامِ رمَضانَ، وكعددِ أيامِ سائرِ الشهورِ، وهي أشبهُ ما تكونُ بفترةِ الإحماءِ، فهذهِ الأجسادُ إذا أرادَتْ أن تقبلَ على نشاطٍ بدَنيٍّ نصحَتْ بالإحماءِ قبلَ أن تقبلَ على هذا النشاطِ، وتَدبَّروا في أيِّ لعبةٍ رياضيةٍ يأمرُ مديرُ الفريقِ أحدَ اللَّاعبينَ الَّذي يريدُ إشراكه في هذهِ اللعبةِ بالإحماءِ، فعلى الرغمِ مِن أنَّه لاعبُ ومحترفٌ ويلعبُ في مسائِه وفي صَبَاحِه، إلَّا أنَّه يُطالبُه بإحماءِ جسدِه.

فهذهِ النفوسُ في شعبانَ تَحتاجُ إلى هذا الإحماءِ، فلا تَستغرِبُ أن تعكفَ على القرآنِ في رمضانَ؛ لأنَّها اعتادَتْ ذلكَ في شعبانَ، ولا تَستنكِفُ منَ الصيامِ؛ لأنَّها اعتادَتْ ذلك في شعبانَ.

قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ - كما جاءَ عندَ الطبرانيِّ في مُعجمِه الكبيرِ - مِن حديثِ أنسٍ رَضِّالِلَهُ عَنْهُ، قالَ: «افْعَلُوا الخَيْرَ دَهْرَكُمْ، وَتَعَرَّضُوا لِنَفَحَاتِ رَحْمَةِ اللهِ، فَإِنَّ للهِ أنس رَضَائِهُ، قالَ: «افْعَلُوا الخَيْرَ دَهْرَكُمْ، وَتَعَرَّضُوا لِنَفَحَاتِ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ، فَإِنَّ للهِ نَفَحَاتٍ مِنْ رَحْمَتِهِ يُصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَاسْأَلُوا اللهَ أَنْ يَسْتُرَ عَوْرَاتِكُمْ وَأَنْ يُومِّنَ رَوْعَاتِكُمْ »(١).

وفي روايةٍ عندَه في مُعجمِه الأوسطِ مِن حديثِ محمدِ بنِ مَسلمةَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ، قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ لِرَبِّكُمْ عَنَّفَهَا فِي أَيَّام دَهْرِكُمْ نَفَحَاتٍ، فَتَعَرَّضُوا لَهَا، لَعَلَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١/ ٢٥٠، رقم ٧٢٠)، والبيهقي في الشعب رقم (١٠٨٣)، من حديث أنس رَضَالِيّلَهُ عَنْهُ.

الاجتهاد في شعبان

### أَحَدَكُمْ أَنْ تُصِيبَهُ مِنْهَا نَفْحَةٌ لَا يَشْقَى بَعْدَهَا أَبَدًا اللهِ (١).

فأقبِلْ في شهرِ شعبانَ على صُنوفِ الطاعاتِ، سواءٌ الفرائضُ مِنها والنوافل، وعوِّدْ هذهِ النفسِ قد تَعوَّدَت. وعوِّدْ هذهِ النفسِ قد تَعوَّدَت. وأعظمُ ما يُتقربُ بهِ إلى اللهِ أداءُ الفرائض، والإكثارُ منَ النوافل.

وكلُّنا يعرفُ ذاكَ الحديثَ القُدسيَّ، مِن حديثِ أَبِي هُريرةَ رَضَالِّهُ عَندُ البخاريِّ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «يَقُولُ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَ: وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ البخاريِّ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ، وَمَا يَزالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحَبَّ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحَبَّ لُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بَهَا، وَرِجلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلَنِي أَعْطَيْتُهُ، وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

فذاكَ الشخصُ قَدْ أكثرَ منَ النوافلِ، وحافظَ على الفرائضِ، فجاءَتْ هذه السبعُ: أحبَّه اللهُ، وحفظَ له سمعَه وبصرَه، وأيَّدَه في خُطواتِه وفي حركةِ يَديهِ، وأعطاهُ ما سألَ، وأعاذَه مِمَّا استعاذَ.

وأعظمُ ما يكونُ في شهرِ شَعبانَ مِن تَهيئةِ هذه النفوسِ الإقبالُ على الصيام، قالَتْ عائشةُ رَضَالِيَهُ عَنْهَا تصفُ لَنا حالَ النبيِّ عَلَيْهُ، والحديثُ في البخاريِّ، قالَتْ: (وَمَا رَأَيْتُهُ أَكْثَرَ صِيامًا مِنْهُ فِي شَعْبَانَ» (٢).

وصيامُ اليوم الواحدِ جاءَ في فضلِه الشيءُ العظيمُ، فقَدْ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٩/ ٢٣٣، رقم ٥١٥)، وفي الأوسط رقم (٢٨٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب التواضع، رقم (٢٥٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب صوم شعبان، رقم (١٩٦٩)، ومسلم: كتاب الصيام، باب صيام النبي ﷺ في غير رمضان، رقم (٧٨٢/ ١٧٧).

«مَا مِنْ عَبْدٍ يَصُومُ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللهِ إِلَّا بَاعَدَ اللهُ بِذَلِكَ اليَوْمِ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيفًا» (١)؛ أي: يومٌ واحدٌ سواءٌ كانَ في شعبانَ أو في غير شعبانَ، وقد قالَ اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ لَمِن أُبْعِدَ عنِ النارِ: ﴿ فَمَن نُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَاذَّ وَمَا اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ لَمِن أُبْعِدَ عنِ النارِ: ﴿ فَمَن نُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَاذَّ وَمَا اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ لَمِن أَبْعِدَ عنِ النارِ: ﴿ فَمَن نُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَاذَ وَمَا اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ لَمِن أَبُعِدَ عَنِ النارِ: ﴿ وَمَا عَمْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

المسألةُ الثالثةُ: لأنَّه شهرٌ ترفعُ فيهِ الأعمالُ إلى ربِّ العالمَينَ، فقد جاءَ في مُسنَد الإمامِ أحمدَ قالَ أُسامةُ رَعَوَلِيَهُ عَنهُ: قُلتُ: يا رسولَ اللهِ لم أرَكَ تَصومُ مِنَ الشهورِ ما تصومُ مِن شَعبانَ، فقالَ عَلَيْ: «ذَلِكَ شَهْرٌ يَغْفُلُ النَّاسُ عَنْهُ بَيْنَ رَجَبٍ وَرَمَضَانَ، وَهُوَ شَهْرٌ تُرْفَعُ فِيهِ الأَعْمَالُ إلى رَبِّ العَالَمِينَ، فَأُحِبُّ أَنْ يُرْفَعَ عَمَلِي وَأَنَا صَائِمٌ» (٢).

قالَ هَذا رسولُ اللهِ ﷺ الَّذي غُفرَ له ما تَقدمَ مِن ذنبِه وما تأخَّرَ، ومعَ ذلكَ يتحرَّى نَفحاتِ الخير.

فالعاقلُ هوَ الَّذي يَستثمرُ مثلَ هذهِ الأيامِ ويَقومُ على تعويدِ نفسِه وإِحمائِها بفعلِ الفرائضِ والإِقبالِ والإِكثارِ منَ النوافلِ.

ومِنَ النفحاتِ العَظيمةِ في شهرِ شعبانَ، وهيَ مِن أَعظمِ الغنائمِ فيما صَحَّ عنهُ عَلَيْهِ أَنْ جعلَ في ليلةِ نصفِه فرصةً لمغفرةِ الذنوبِ، فقَدْ قالَ عَلَيْهِ -والحديثُ في سُننِ ابنِ ماجَهْ، وأشارَ العلَّامةُ الألبانيُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ إلى صِحَّتِه - قالَ: «إِنَّ اللهَ لَيَطَّلِعُ فِي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب فضل الصوم في سبيل الله، رقم (۲۸٤٠)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل الصيام في سبيل الله لمن يطيقه، رقم (۱۱۵۳)، من حديث أبي سعيد الخدري رَضِوَالِيَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٠١/٥)، والنسائي: كتاب الصيام، باب صوم النبي ﷺ بأبي هو وأمي، رقم (٢٣٥٧).

الاجتهاد في شعبان

# لَيْلَةِ النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ فَيَغْفِرُ لِجَمِيعِ خَلْقِهِ إِلَّا لِمُشْرِكٍ أَوْ مُشَاحِنٍ »(١).

يُستثنَى مِن هذهِ المغفرةِ وهذهِ النفحةِ وهذا الخيرِ وهذهِ الغنائمِ: يُستثنَى مِنه المُشرِكون وهؤلاءِ الَّذين حَملوا في قلوبِهم الغِلَّ والجِقدَ على غيرِهم.

فرسالةٌ لكَ أيُّما المبارَكُ.. اعمَلْ في شهرِ شعبانَ على تَنظيفِ قلبِك عِمَّا شحنَ به منَ الأحقادِ، فإنَّه فرصةٌ، وليكُنْ شهرُ شعبانَ هوَ القنطرةَ الَّتي تُصفَّى فيها هذِهِ القلوبُ قبلَ دخولِ رمضانَ، ففي روايةٍ أُخرى عندَ البَيهقيِّ في شُعبِ الإيهانِ مِن حديثِ أبي ثَعلبةَ الخُشنيِّ رَضَاً لِنَّهُ وأيضًا أشارَ الألبانيُّ رَحَمَّهُ اللهُ إلى صحةِ هَذا الحديثِ، فقالَ فيهِ: "فَيَغْفِرُ لِلْمُؤْمِنِينَ -أي: في هذهِ الليلةِ - وَيُمْلِي لِلْكَافِرِينَ، وَيَدَعُ أَهْلَ الجَقْدِ بِحِقْدِهِمْ حَتَّى يَدَعُوهُ» (٢).

ففرصةٌ في شهرِ شعبانَ! يا مَن بينكَ شيءٌ وبينَ إخوانِك وأخواتِك وأقاربِك وجيرانِك فصلِّحْ هذهِ الأمورَ، خاصَّةً بينَ الأرحامِ، وتَذَكَّرْ أَنَّ النبيَّ عَلِيْهُ قالَ: «لاَ يَدْخُلُ الجَنَّةَ قَاطِعُ رَحِم»(٢)، فها أعظمَ هذا الحديثَ! وما أشدَّ وقعَه علَيْنا!

ففرصةٌ في شهرِ شَعبانَ أن تُصلحَ مِن هذهِ الأُمورِ، بل في أولِ النصفِ مِنه؛ لأنَّ في ليلةِ النصفِ يَطَّلِعُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فيغفِرُ لِجَميع خلقِه إلَّا لمشرِكٍ أو مشاحِنٍ.

X H X

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه: كتاب إقامة الصلاة، باب ما جاء في ليلة النصف من شعبان، رقم (۱۳۹۰)، من حديث أبي موسى الأشعري رَضَّاللَّهُ عَنْهُ، وانظر: السلسلة الصحيحة رقم (١١٤٤، ١٥٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٢٢/ ٢٢٤، رقم ٥٩٣)، والبيهقي في الشعب رقم (٣٥٥١)، وانظر: السلسلة الصحيحة رقم (١١٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب إثم القاطع، رقم (٥٩٨٤)، ومسلم: كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها، رقم (٢٥٥٦)، من حديث جبير بن مطعم رَضِّوَلِيَّهُ عَنْهُ.



ليسَ الصيامُ إمساكًا عنِ الشَّرابِ والطعامِ وغيرِها منِ المُفطِّراتِ فحسبُ، إنَّما الصيامُ له مفهومٌ آخرُ، وهوَ صيامُ الجوارح، وهوَ الَّذي أرادَه اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ منَّا، أن نُمسكَ عنِ الشرابِ والطعامِ وهوَ حلالُ؛ لتَتربَّى هذهِ النفوسُ على صيامِ الجوارح وهوَ الأهمُّ.

فليسَتِ العبرةُ أَن تَستعدَّ لصيامِ الشهرِ فتُمسكَ عنِ الطعامِ والشرابِ وعَن أَن تَأْتِيَ أَهلَك في نهارِ رمضانَ، وإنَّما هُناكَ مَفهومٌ أبعدُ مِن ذلكَ، وهوَ أَن تَصومَ هذهِ الجوارحُ عَن معصيةِ اللهِ، وهذا هوَ الَّذي أَرادَه اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى.

فقَدْ جاءَ فِي مُصنَّف ابنِ أَبِي شَيبةَ قالَ جابرٌ رَضَّالِللَّهُ عَنهُ: «إِذَا صُمْتَ فَلْيَصُمْ سَمْعُكَ وَبَصَرُكَ وَلِسَانُكَ عَنِ الكَذِبِ وَالمَحَارِمِ، وَدَعْ أَذَى الخَادِمِ، وَلْيَكُنْ عَلَيْكَ وَقَارٌ وَسَكِينَةٌ يَوْمَ صِيَامِكَ، وَلا تَجْعَلْ يَوْمَ فِطْرِكَ وَصَوْمِكَ سَوَاءً» (١).

هذا الَّذي يريدُه اللهُ تَبَارِكَوَتَعَالَى، ليسَ التوقُّفَ عنِ الطعام والشرابِ فحَسْبُ!

(١) أخرجه ابن المبارك في الزهد رقم (١٣٠٨)، وابن أبي شيبة في المصنف رقم (٨٩٧٣)، والبيهقي في الشعب رقم (٣٣٧٤).

وهَذا المفهومُ أيضًا قالَه زينُ العابِدينَ -رضيَ اللهُ تَعالَى عَنْه وعَن أبيهِ وعَن جدِّه - حينَها قالَ: «فأمَّا حقُّ الصومِ فأَنْ تعلمَ أنَّه حجابٌ ضرَبَه اللهُ عَلَى لِسانِك وسمعِك وبصرِك وفَرْجِك وبطنِك؛ ليسترَكَ بهِ منَ النارِ»(١).

هذا هوَ الصيامُ، فحريٌّ بالعبدِ أن يُهيِّعَ نفسَه لذلكَ، وقد أكَّدَ الإمامُ ابنُ الجوزيِّ رَحِمَهُ اللهُ على ذاتِ المفهومِ فقالَ رَحِمَهُ اللهُ: «ما مِن جارحةٍ في بدنِ الإنسانِ إلَّا ويَكزمُه الصيامُ في رمضانَ وفي غير رمضانَ، فصومُ اللسانِ تركُ الكلامِ إلَّا في ذكرِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وصومُ السمع تركُ الإصغاءِ إلى الباطلِ وإلى ما لا يحلُّ سماعُه، وصيامُ العينيُن تركُ النظر والغضَّ عمَّا حرمَ اللهُ تَعالى»(١).

هذهِ المفاهيمُ هي الَّتي أَرادَها اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى، فحينَما نَتهيَّأُ لاستقبالِ شهرِ رمضانَ نُهيِّئُ أنفسنا أَنَّنا نُقبلُ على دورةٍ علميةٍ نَتربَّى فيها على صيامِ الجوارح، وهي الَّتي أرادَها اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى، ومِن هُنا ننطلقُ إلى سيِّدِ الخلقِ رسولِ اللهِ ﷺ الَّذي أخذَ هَؤلاءِ المُتقدِّمون عَنْه ما ذكرْت.

فهاهوَ رسولُ اللهُ عَلَيْ يؤكِّدُ هذا المفهومَ، فيقولُ فيها يتعلقُ بصيامِ اللسانِ، والحديثُ عندَ الحاكمِ في مُستدرَكِه مِن حديثِ أَبي هُريرةَ رَضَيَّكُ عَنْهُ: «لَيْسَ الصِّيَامُ مِنَ اللَّغُو وَالرَّفَثِ، فَإِنْ سَابَّكَ أَحَدٌ أَوْ جَهِلَ مَنَ اللَّغُو وَالرَّفَثِ، فَإِنْ سَابَّكَ أَحَدٌ أَوْ جَهِلَ عَلَيْكَ، فَلْتَقُلْ: إِنِّي صَائِمٌ، إِنِّي صَائِمٌ» (٢).

<sup>(</sup>١) رسالة الحقوق لعلي زين العابدين (ص: ٢٠).

<sup>(</sup>٢) بستان الواعظين (ص: ٢١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه رقم (١٩٩٦)، وابن حبان في صحيحه رقم (٣٤٧٩)، والحاكم في المستدرك (١/ ٤٣٠).

فَتُربَّى أَن تُمسِكُ هذا اللسانَ في رمضانَ وفي غيرِ رمضانَ، تُمسكُه عَن كلِّ خَطيئةٍ وعَن كلِّ دَنبٍ؛ عنِ الكذبِ، وعنِ الغيبةِ، وعنِ النميمةِ، وعَن قولِ الباطلِ، وعَن شَهادةِ الزورِ، ولا تَتكلمُ به؛ لهذا قالَ بعضُ السلفِ: «الغيبةُ تخرقُ الصيامَ، والاستغفارُ يرقعُه، فإنِ استَطَعْت أن لا تَأْتِي بصوم مخرقِ فافعَلْ»(۱).

وكلُّ كلمةٍ تَخرِجُ مِنِ ابنِ آدمَ هي مَكتوبةٌ كما قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق:١٨]، وقالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَبَخُونَهُمْ بَلِي وَرُسُلُنَا لَدَيْمٍمْ يَكُنُ بُونَ ﴾ [الزخرف:٨٠].

فتعلَّمْ قبلَ رمضانَ وفي رمضانَ وبعدَه أن تَجعلَ هذا اللسانَ يصومُ؛ لأنَّ العبرةَ مِن الصيامِ أن يَصومَ هذا اللسانُ، وكما أنَّك مطالبٌ أن لا تقولَ الباطلَ، وأن تكونَ ورعًا في هذا الجانب، وأن يكونَ عندَك القدرةُ على أن يصومَ لِسائك، فأنتَ كذلِك مُطالبٌ أن تصومَ أُذنُك عَن سماع الباطل.

فكَما أنَّك لا تقولُ الباطلَ فكذلكَ لا تَسمعُ الباطلَ، فإذا جلسَ معكَ مَن يقولُ الباطلَ فإمَّا أن تقومَ وإمَّا أن تُسكتَه، حتَّى لا يقولَ الباطلَ؛ لأنَّ هذا هو صيامُ السمع، قالَ الحقُّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

ووصَفَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الفئةَ الصالِحةَ فقالَ: ﴿ وَإِذَا سَكِمِعُواْ اللَّغُو أَعْرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [القصص:٥٥].

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع العلوم والحكم (۲/ ۱۳۹)، ولطائف المعارف (ص: ۲۱٤) ونسبه لأبي هريرة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ.

فإذا لم يُعرِضوا يَكونونَ سواءً، قالَ الحقُّ سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَلَا نَقَعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى الْعَاقِلِ أَنْ يَردَّ الباطلَ، عَنْ مِواقِع الباطل. وإمَّا أَنْ يَردَّ الباطل.

بل إنَّ النبيَّ ﷺ أرادَ منَّا ما هوَ أبعدُ مِن ذلكَ، أرادَ منَّا أن نردَّ عَن أعراضِ الآخَرينَ، فقالَ ﷺ: «مَنْ رَدَّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ رَدَّ اللهُ عَنْ وَجْهِهِ النَّارَ يَوْمَ القِيَامَةِ» (٢). فقد تتكلَّمُ بحضرتِك زوجتُك في حقِّ والدتِك، أو تتكلمُ في حقِّ إحدَى أخواتِك، أو قَدْ تتكلَّمُ والدتُك في حقِّ زوجتِك، فردَّ الجميعَ عن الباطل.

كذلِكَ يُربِّينا رسولُ اللهُ عَلَى صوم ثالثٍ وهو صومُ العينِ، وصيامُها الغضُّ عَبَّا حرَّمَ اللهُ، قال تعالى: ﴿قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَعَفَظُواْ فَرُوجَهُمُّ ذَلِكَ أَزَكَى لَمُمُ إِنَّ اللهُ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ فَرُوجَهُمُّ ذَلِكَ أَزَكَى لَمُمُ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيُعَفَظُنَ فَرُوجَهُمُ فَا اللهِ وَ ٢٠-٣١].

وقَد جاءَ في كِتاب «التبصِرة» عن شابِّ نشاً في طاعةِ اللهِ، وحفِظَ القرآنَ كلَّه، قالَ: «في يومٍ منَ الأيامِ وأَنا أقِفُ معَ شَيخي نظَرْت إلى الحرامِ نظرَ المستمتِعِ المتلذِّذِ، فالتفَتَ إليَّ شَيْخي قائلًا: يا بُنيَّ لتجدنَّ غبَّها ولو بعدَ حينٍ. فقالَ: فبقِيتُ

<sup>(</sup>١) البيتان للحسين بن محمد أبي علي السهواجي، انظر: معجم الأدباء لياقوت الحموي (٣/ ١١٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦/ ٤٥٠)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الذب عن عرض المسلم، رقم (١٩٣١)، من حديث أبي الدرداء رَضَيَّكُ عَنْهُ.

عشرينَ سنةً أُراعي ذلكَ الغبَّ. قالَ: فنمتُ ليلةً وأنا أتفكَّرُ فيهِ، فأصبَحْت وقد أُنسيتُ القرآنَ كلَّه» (١). فصيامُ العينِ أن تَغضَّ الطرفَ والنظرَ عن كلِّ حرام.

وهناكَ صيامٌ رابعٌ: وهوَ صيامُ البطنِ، وهوَ ألَّا يَدخلَ فيه حرامٌ، وخاصةً في هَذه الأزمنةِ المتأخرةِ، الَّتي قالَ رسولُ اللهِ ﷺ عَنها: «يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانُ، لَا يُبَالِي المَرْءُ مَا أَخَذَ مِنْهُ، أَمِنَ الحَلَالِ أَمْ مِنَ الحَرَام؟»(٢).

فقد تشتبه الأمورُ، ورُبّا يغيبُ الوازعُ، ورُبها يضعفُ الدينُ، ورُبها تشتدُّ الحاجةُ، فيَأْتِي على الناسِ زمانٌ لا يُبالي المرءُ فيهَا أخذَ المالَ منَ الحلالِ أَمْ منَ الحرامِ! فتمتدُّ يدُه فلا يكونُ قد صامَ بطنه عنِ الحرامِ؛ لِذا جاءَ في قولِ الحقِّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُونَ قَمُولَ ٱلْمُتَكَمَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِم نَارًا وَسَيَصْلَون سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠].

وقد يقومُ الإنسانُ على مالِ يتيم، أو يكونُ الأخُ الكبيرُ هو المتولِّيَ علَى إرْثِ إخوانِه وأخواتِه، فيأكلُ الباطلَ دونهم، وهوَ إنَّما يأكلُ في بطنِه نارًا، وهَذا لم يفقهِ الصيامَ على حَقيقتِه.

وفي كِتاب «الكبائرِ» للإِمامِ الذَهبيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ قالَ وهبُ بنُ الوردِ رَحِمَهُ اللَّهُ: «لو قُمتَ قيامَ الساريةِ ما نفَعَكَ حتَّى تنظرَ ما تدخلُ في بطنِك حلالٌ أم حرامٌ» (٣).

لذا جاءَ في «مُسنَد الإمام أحمدَ» مِن حَديثِ جابرِ بنِ عبدِ اللهِ رَضِيَلْتُهُ عَنْهُما قالَ

<sup>(</sup>١) التبصرة لابن الجوزي (١/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب من لم يبال من حيث كسب المال، رقم (٢٠٥٩)، من حديث أبي هريرة رَضِوَاللَّهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٣) الكبائر (ص: ١١٩ – ١٢٠).

### رسولُ اللهِ ﷺ: «أَيُّهَا جَسَدٍ نَبَتَ مِنْ سُحْتٍ فَالنَّارُ أَوْلَى بِهِ»(١).

يَبِقَى سؤالٌ.. كيفَ أروِّضُ هذه الجوارحَ أن تَكونَ طائعةً للهِ تَبَارِكَ وَتَعَالَى؟

الجوابُ: يكونُ ذلكَ بوسائلَ، أذكرُ منها وَسيلةً واحدةً، وهيَ أن تَعلمَ أنَّ هذِهِ الجوارحَ الَّتي نَقومُ على تدليلِها وغمسِها في اللذَّةِ، ستَشهدُ لَنا أو عليْنا يومَ القيامةِ.

فالعاقلُ مَن يتعاملُ معَ هذه الجوارحِ بأن يَجعلَها طائعةً للهِ؛ لأنَّها مِن نِعمِ اللهِ؛ لِذا لمَّا قامَ النبيُ عَلَيْ يصلِّي وأطالَ الصلاة، حتَّى تفطّرَت قَدَماهُ وخرَجَت منها الدماءُ، قالَتْ عائِشةُ رَضَالِكُعَنهَ: يا رسولَ اللهِ، غُفرَ لكَ ما تقدّمَ مِن ذنبِك وما تأخّر، كيفَ تَصنعُ؟ قالَ: «أَفلًا أَكُونُ عَبْدًا شَكُورًا!»(١)؛ متّعني اللهُ بهذهِ الجوارحِ فجعَلْتُها في طاعةِ اللهِ، وإلَّا فلنتذكّرْ قولَ الحقِّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَآءُ وَهَا شَهِدَ عَلَيْهُمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [فصلت: ٢٠].

فالعاقلُ مَن يَتربَّى على هذا الشهرِ المبارَكِ، فيُربِّي نفسَه ويُروِّضُ جوارحَه أن تَكونَ صائمةً طائعةً قائمةً على حدودِ اللهِ.

M M W

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة، رقم (٢٨٢٠)، من حديث عائشة رَضِّاً لللَّعْتَهَا.



إِنَّ مِن البشائرِ الَّتِي يَفرحُ بها المؤمنُ وهو يُطالعُ أحاديثَ الصيامِ، وأحاديثَ السيّمِانِ وأحاديثَ استِقبالِ شهرِ رمضانَ ما صحَّ عنهُ ﷺ في قولِه: «إِذَا دَخَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ فُتِّحَتْ أَبُوابُ السَّمَاءِ، وَخُلِّقَتْ أَبُوابُ جَهَنَّمَ، وَسُلْسِلَتِ الشَّيَاطِينُ»(١).

فالعبدُ المسلمُ يفرحُ بمثلِ هَذه الأحاديثِ المبيِّنةِ لفضائلِ شهرِ رمضانَ، والفضلُ في هَذا الحديثِ مُتعددٌ، مِن ذلكَ قولُه ﷺ: «فُتِّحتْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ».

وهُنا سؤالٌ: هَلْ تُفتَّحُ أَبُوابُ السهاءِ في غيرِ رمَضانَ؟ وهَلْ للسهاءِ أَبُوابٌ تُفتحُ؟ وهَلْ هناكَ أحوالُ وأوقاتُ تُفتحُ فيها أَبُوابُ السهاءِ؟

الجوابُ: نعَمْ، قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ فَفَنَحْنَا آَبُوْبَ ٱلسَّمَآءِ ... ﴾ [القمر: ١١]؟ وفي هذا بيانٌ أنَّ للسماءِ أبوابًا تُفتح لأُناس، وتغلقُ في وجوهِ آخرينَ.

وفي صَحيح مسلم قالَ النبيُّ عَلَيْهُ في حديثِ أنسٍ رَضَيَّلَهُ عَنْهُ: «ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّهَاءِ فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ فَقِيلَ: مَنْ أَنْتَ؟ قَالَ: جِبْرِيلُ. قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ:

(۱) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب هل يقال رمضان أو شهر رمضان، رقم (۱۸۹۹)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل شهر رمضان، رقم (۱۰۷۹)، من حديث أبي هريرة رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ.

\_\_\_

لمن تفتح أبواب السماء؟

## مُحَمَّدٌ عَلَيْهِ. قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ، قَالَ: فَفُتِحَ لَنَا»(١).

ففي هذا الحديثِ وغيرِه دلالةٌ على وجودِ أبوابِ للسماءِ، وهُناكَ أحوال تُفتحُ فيها أبوابُ السماءِ، مِنها:

الحالُ الأُولى: إذا نُودِيَ بالصلاةِ فُتِحت أبوابُ السماءِ.

قالَ رسولُ اللهِ عَيْدُ في حديثِ أنسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ عندَ أَبِي داودَ الطيالسيِّ في «مُسندِه»: «إِذَا نُودِيَ بِالصَّلَاةِ فُتِحَتْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ، وَاسْتُجِيبَ الدُّعَاءُ»(٢).

هذه هي الغايةُ مِن بيانِ فتحِ أبوابِ السهاءِ: أنَّ الدعاءَ يُستجابُ في هذه اللحظةِ.

كذلكَ إذا أقيمَتِ الصلاةُ فُتِحَت أبوابُ السهاءِ؛ فقد جاءَ في «مُسنَد أحمدَ» مِن حديثِ جابرٍ رَضَالِكُ عَنْهُ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «إِذَا ثُوّبَ بِالصَّلاةِ فُتِحَتْ أَبْوَابُ السَّهَاءِ وَاسْتُجيبَ الدُّعَاءُ» (٢)، هذه الحالةُ الأُولى، والوقتُ الأوَّلُ.

الحالُ الثانيةُ: في مُنتصَفِ الليل.

وأغلبُ الناسِ في غفلةٍ عَن هذا الوقتِ، إمَّا بنومٍ أو بلهوٍ، وتَبقَى القلةُ القليلةُ لا هي في نومٍ، ولا هي في لهوٍ، ولكِنَّها تهتبلُ هذه الفرصةَ الَّتي قالَ فيها النبيُّ عَلَيْ كما جاءَ عندَ الطبرانيِّ في مُعجمِه الأوسطِ مِن حديثِ عُثمانَ بن أبي

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب الإسراء برسول الله ﷺ، رقم (۱۶۲)، من حديث أنس رَضِيًا لِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطيالسي في مسنده رقم (٢٢٢٠)، والنسائي في السنن الكبرى رقم (٩٨١٧)، وأبو يعلى في المسند رقم (٤٠٧٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ٣٤٢).

العاصِ الثقفيِّ وَعَلِّلُهُ عَنْهُ، قَالَ عَلَيْ اللَّهُ السَّمَاءِ نِصْفَ اللَّيْلِ وَيُنَادِي مُنَادٍ: هَلْ مِنْ دَاعٍ فَيُسْتَجَابَ لَهُ؟ هَلْ مِنْ سَائِلٍ فَيُعْطَى؟ هَلْ مِنْ مَكْرُوبٍ فَيُفَرَّجَ عَنْهُ؟ هَلْ مِنْ دَاعٍ فَيُسْتَجَابَ لَهُ؟ هَلْ مِنْ سَائِلٍ فَيُعْطَى؟ هَلْ مِنْ مَكْرُوبٍ فَيُفَرَّجَ عَنْهُ؟ فَلَا مِنْ مَكْرُوبٍ فَيُفَرَّجِهَا، أَوْ فَلَا يَبْقَى مُسْلِمٌ يَدْعُو بِدَعْوَةٍ إِلَّا اسْتَجَابَ اللهُ عَرَّفِجَلَّ لَهُ إِلَّا زَانِيَةً تَسْعَى بِفَرْجِهَا، أَوْ عَشَارًا» (١).

هذه فرصٌ عَظيمةٌ، وهيَ رسالةٌ أنَّ أبوابَ السماءِ لا تُفتحُ في رمضانَ فحسبُ، بل في كلِّ ساعةٍ، وفي كلِّ ليلةٍ، والفرصةُ بينَ يديكَ.

الحالُ الثالثةُ: ما جاءَ في مُسنَد الإمامِ أحمدَ مِن حَديثِ أَبِي هريرةَ رَضَيَلِكُ عَنْهُ قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ: «تُفْتَحُ أَبُوابُ السَّمَاءِ يَوْمَ الاثْنَيْنِ وَيَوْمَ الخَمِيسِ، فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لَا رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «تُفْتَحُ أَبُوابُ السَّمَاءِ يَوْمَ الاثْنَيْنِ وَيَوْمَ الخَمِيسِ، فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا، إِلَّا رَجُلًا كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءُ، فَيقولُ: أَنْظِرُوا هَذَيْنِ يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا، إِلَّا رَجُلًا كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءُ، فَيقولُ: أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحًا» (٢)؛ فانظُرْ إلى هذا الخيرِ المتدفِّقِ العميمِ، فإنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَقَعَالَى يُريدُ بِنا الخيرَ.

الحالُ الرابعةُ: وهيَ مِن أعظمِ الأحوالِ، وهيَ في مُتناولِ يدِك، فقَدْ لا تدركُ الاثنَيْن والخميسَ، أو لا تُدركُ مُنتصفَ الليلِ، ولكِنَّ هذا الأمرَ في يدِكَ، إذا فعلتَه كنتَ سببًا في فتح أبوابِ السهاءِ لكَ وهوَ: ذِكرُك للهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى.

قَالَ ابنُ عَمرَ رَضَىٰ اللَّهُ وَالحديثُ فِي صَحيح مسلمٍ: بَيْنَمَا نَحْنُ نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلِي اللهِ عَلِي إِذْ قَالَ رَجُلٌ مِنَ القَوْمِ: اللهُ أَكْبَرُ كَبِيرًا، وَالحَمْدُ للهِ كَثِيرًا، وَسُبْحَانَ اللهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٩/ ٥٩، رقم ٨٣٩١)، والأوسط رقم (٢٧٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٣٨٩)، ومسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب النهي عن الشحناء والتهاجر، رقم (٢٥٦٥).

بُكْرَةً وَأَصِيلًا. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: مَنِ القَائِلُ كَلِمَةً كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ رَجُلٌ مِنَ القَوْمِ: أَنَا يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: «عَجِبْتُ هَا، فُتِحَتْ هَا أَبْوَابُ السَّمَاءِ». قَالَ ابْنُ عُمَرَ القَوْمِ: أَنَا يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: «عَجِبْتُ هَا، فُتِحَتْ هَا أَبُوابُ السَّمَاءِ». قَالَ ابْنُ عُمَرَ رَضُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ ذَلِكَ (۱).

بل حدَّث يعقوبُ بنُ عاصم رَحَهُ أُللَهُ عَن رجُلينِ مِن أصحابِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَنَّهَا سمِعا رسولَ اللهِ عَلَيْهِ يقولُ: «مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ سمِعا رسولَ اللهِ عَلَيْ يقولُ: «مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ، يُحْيِي وَيُمِيتُ، وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ. مُحْلِصًا بِهَا رُوحُهُ، وَوَجُهُهُ للهِ، مُصَدِّقًا لِسَانُهُ وَقَلْبُهُ إِلَا فُتِقَتْ لَهُ أَبُوابُ السَّمَاءِ فَتْقًا حَتَّى يَنْظُرَ الرَّبُّ إِلَى قَائِلِهَا مِنْ مُصَدِّقًا لِسَانُهُ وَقَلْبُهُ إِلَا فُتِقَتْ لَهُ أَبُوابُ السَّمَاءِ فَتْقًا حَتَّى يَنْظُرَ الرَّبُّ إِلَى قَائِلِهَا مِنْ أَهُل الدُّنْيَا، وَحُقَّ لِعَبِدٍ إِذَا نَظَرَ اللهُ إِلَيهِ أَن يُعْطِيَهُ سُؤلَهُ» (٢).

فإذا أَرَدْت أَن تدعوَ بدعوةٍ فقدِّمْ بينَ يدَيْ دعائِك: «لا إلهَ إلَّا اللهُ وحدَه لا شريكَ لهُ، لهُ الملكُ ولهُ الحمدُ، يُحيِي ويميتُ وهوَ على كلِّ شيءٍ قديرٌ».

الحالُ الخامسةُ: جاءَ في مُسنَد الإمامِ أحمدَ وصحَّحَ هذا الحديث العلامةُ أحمدُ شاكرٍ رَحْمَهُ اللّهُ من حَديثِ أَبِي هُريرةَ رَضَاً اللّهُ عَنْهُ قالَ النبيُّ عَلَيْهُ: «وَدَعْوَةُ المَظْلُومِ يَرْفَعُهَا فَوْقَ الغَمَامِ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَيُفَتَّحُ لَهَا أَبُوابُ السَّمَاءِ، وَيَقُولُ الرَّبُّ عَرَّفِكَ : بِعِزَّتِي لَأَنْصُرَنَّكِ وَلَوْ بَعْدَ حِينِ» (٢).

إِذَنْ: أبوابُ السهاءِ تُفتحُ في غيرِ شهرِ رمضانَ، فإذا فُتِحَت أبوابُ السهاءِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد، باب ما يقال بين تكبيرة الإحرام والقراءة، رقم (٦٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السنن الكبرى رقم (٩٧٧٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ٤٤٥)، والترمذي: كتاب صفة الجنة، باب ما جاء في صفة الجنة ونعيمها، رقم (٣٥٢). (٢٥٢٦)، وابن ماجه: كتاب الصيام، باب في الصائم لا ترد دعوته، رقم (١٧٥٢).

فهي كرامةٌ لك، حينها يكونُ الفتحُ بسببِك، وبالمفتاحِ الَّذي بينَ يديكَ، فإذا فُتِحَت فلا تُفوِّتْ هذه الفرصةَ.

وإذا كانَتْ أبوابُ السماءِ تُفتحُ لأُناسٍ كرامةً لهم، فإنَّما تُغلقُ في وجوهِ آخرين سُخطًا عليهِم، فمِن هَوْلاءِ الَّذينَ تُغلقُ في وجوهِهم أبوابُ السماءِ: ما جاءَ في سُننِ التِّرمذيِّ عَن عُروةَ بنِ مرةَ، قالَ: قلتُ لمعاويةُ رَضَالِلَهُ عَنهُ: سمِعْت رسولَ اللهِ في سُننِ التِّرمذيِّ عَن عُروةَ بنِ مرةَ، قالَ: قلتُ لمعاويةُ وَضَالِلُهُ عَنهُ: سمِعْت رسولَ اللهُ عَلْقَ اللهُ عَلْقَ اللهُ عَلْقَ اللهُ أَعْلَقَ اللهُ أَعْلَقَ اللهُ أَبُوابَ السَّمَاءِ دُونَ خَلَتِهِ وَحَاجَتِهِ وَمَسْكَنَتِهِ اللهُ اللهُ اللهُ السَّمَاءِ دُونَ خَلَتِهِ وَحَاجَتِهِ وَمَسْكَنَتِهِ اللهُ المُحْلِقُ اللهُ الله

وقولُه: «وَالْحَلَّةِ وَالْمَسْكَنَةِ»: أي: مَن هوَ في حاجةٍ وفقرٍ، وعوزٍ، وحاجتُه عندَ هَذا الوالي أو المسؤولِ، وبينَ يديهِ، ولا يَتطلَّبُ مِنه الشيءَ الكثيرَ دونَ أن يَستقبلَه ويَقضى حاجتَه، سواءٌ كان موظَّفًا صغيرًا أو كبيرًا.

فكلَّمَا أَغلَقْت بابَك دونَ ذَوي الحاجاتِ، أَغلَقَ اللهُ أبوابَ السماءِ دونَ حاجتِك حاجتِك، وكلَّمَا فَتَحْت هذهِ الأبوابَ فُتِحَت لكَ أبوابُ السماءِ عندَ حاجتِك وخَلتِك ومَسكنتِك.

فالعاقلُ والراشدُ مَنِ استثمرَ فتحَ هذهِ الأبوابِ، ففتحَها على نَفسِه في الدُّنيا حتَّى تُفتحَ عليهِ دُنيا وآخرةً.

X X X

(١) أخرجه أحمد (٤/ ٢٣١)، والترمذي: كتاب الأحكام، باب ما جاء في إمام الرعية، رقم (١٣٣٢).



خَلَقَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى العبادَ لعِبادتِه، فأرسلَ مِن أَجلِ ذلكَ الرسلَ، وأنزلَ الكتب، وأبانَ الطريقَ، فانقسَمَ الناسُ إلى فَريقَيْن:

- فريقِ اختارَ طريقَ الاستقامةِ، فاستقامَ على شريعةِ اللهِ، فكانَ مآلُّه الجنةَ.
- وفريقٍ اختارَ طريقَ الزيغِ والضلالِ فطغَى، واستكبَرَ، وبغَى، فكانَ مآلُه النارَ.

هُما طريقانِ في الحياةِ الدُّنيا، ومَآلانِ في الآخرةِ، والخيارُ بيدِك، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَىٰ ﴿ وَءَاثَرَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنيَا ﴿ فَإِنَّ ٱلْجُحِيمَ هِى ٱلْمَأْوَى ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفَسَ عَنِ ٱلْمَوَى ﴿ فَإِنَّ ٱلْجُنَّةَ هِى ٱلْمَأْوَى ﴿ [النازعات:٣٧-٤]. هُما فَريقانِ، قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ مِن حُمُ مَن يُرِيدُ ٱلدُّنْكَ وَمِن حُمُ مَن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ [آل عمران:١٥٢].

وهُما مَآلانِ: قالَ اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّادِ ﴾ [ص:٢٨].

هُما فَريقانِ، ومَآلانِ فِي الآخِرةِ.

قَالَ الْحَقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ بِٱلْقِسْطِ وَٱلَّذِينَ

### كَفَرُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ أَلِيمُ إِمَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ ﴾ [يونس:٤].

وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن تَجْعَلَهُ مَ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَمُ اللَّهُ مَ وَمَمَاتُهُمْ أَسَاءَ مَا يَعَكُمُونَ ﴾ [الجاثية: ٢١]، هُما فَريقانِ.

قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ أَفَنَ يَمْشِى مُكِبًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ ۚ أَهَٰدَىٰ أَمَّن يَمْشِى سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الملك: ٢٢]، هُما طَريقانِ.

قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَهَدَيْنَ هُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾ [البلد: ١٠]: نجدَ الخيرِ، ونجدَ الشَّرِّ، والخيارُ بيدِك تختارُ أيَّ الطريقَيْن.

قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيعًا بَصِيرًا اللهُ سُبْحَانَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان:٢-٣].

فهاهُما طريقانِ والخيارُ بيدِك، ولا يمكنُ أن يَستويَ المَآلُ في الآخرةِ لَمِن يصلِّي بمَنْ لا يُصلِّي، ولا مَن يُزكِّي بِمَن يمنعُ زكاتَه، ولا عفيفِ اللسانِ، شريفِ الخُطى بغيرِه مِن أهلِ السوءِ، ولا مَن يصومُ شهرَ رمضانَ عمَّا أحلَّ اللهُ له بِمَن يُفْطِرُ في نهار رمضانَ، لا يمكنُ أن يَستويا.

وهذه مشاهدُ ورحلةٌ طويلةٌ تُبيِّنُ أنَّ مآلَ الصالحِينَ يَختلفُ عَن مَآلِ أهلِ السوءِ الظالمِينَ لأَنفسِهم، وهي مَحطَّاتُ: عندَ نزولِ الملائِكةِ لتَقبضَ الروحِ، وحينَا تُحْمَلُ الجنائزُ على الأعناقِ، وفي القبرِ، والبعثُ والنشورُ، والحشرُ، وتطايرُ الصحف، وفي الجنةِ أو النارِ.

تبدأً آخرتُنا عندَما تَخرجُ هذهِ الروحُ، وهيَ تَخرجُ على وَفقِ ما قدَّمَت في الدُّنيا، فصلاتُك وصيامُك وصلاحُك كلُّ ذلكَ يَنفعُك هناكَ، والملائكةُ تَنزلُ على

أَهْلِ الصلاحِ وهي تُبشرُهم بالجَنةِ، قَالَ الحَقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ نَنُوَفَّهُمُ ٱلْمَلَكِ كَةُ طَيِّبِينٌ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ النحل: ٣٢].

فالملائكةُ تنزلُ على هذا الميتِ الَّذي نَبكِي عليهِ، هو يَراها، وهيَ تُبشِّرُه، تقولُ له: السَّلامُ عليكَ، أبشِرْ بالجَنةِ الَّتي كُنتَ تُوعَدُ بها كنتَ تَعملُ.

قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَكَيِكَ قُالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱللَّهِ مُا اللهُ ثُمَّ اللهُ ثُمَّ اللهُ عُمَا فَوْ وَلَا تَحْرَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اللهِ خَمَا فَوْ وَلَا تَحْرَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱللَّهِ كُنْتُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِمَ ٱنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِمَ ٱنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴿ اللهُ فَرُوا اللهُ ال

وقَدْ وصفَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نزولَ ملائكةِ العذابِ على أهلِ السوءِ فقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَوَ تَرَى ٓ إِذَ يَتَوَفَى اللَّذِينَ كَفَرُوا ۗ الْمَلَكَ إِكَةُ يَضَرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴿ فَا لَكَ بِمَا قَدَمَتُ أَيْدِيكُمْ وَأُنَ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّهِ لِللَّهِ اللَّهُ لَيْسَ بِظَلَّهِ لِللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَيْسَ بِظَلَّهِ الْعَبِيدِ ﴾ [الأنفال:٥٠-٥١].

فخيارُك هذَا ستَرى مآلَه في أولِ لَحظةٍ، فالملائكة يَضرِبون وجوهَهم وأدبارَهُم، ولا يُبشِّرونهم بالجنةِ، بل يُبشِّرونهم بالنارِ.

فلا يمكنُ أن يَستويَ عَفيفُ اليدِ الَّذي حصَّنَ نفسَه منَ الحرامِ بِمَن تركَ لنفسِه الزمامَ تأكلُ في الحلالِ وفي الحرام، المَآلُ هُناكَ يختلفُ.

مَشهدٌ آخرُ: الملائكةُ عندَما تَنزُلُ على أهلِ الصلاحِ والإيهانِ فإنيًّا تنزل بوجوهٍ في غايةِ الحُسنِ والجَهالِ، قالَ النبيُّ ﷺ: «إِنَّ العَبْدَ المُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنَ الآخِرَةِ نَزَلَ إِلَيْهِ مِنَ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ بِيضُ الوُجُوهِ، كَأَنَّ مِنَ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ بِيضُ الوُجُوهِ، كَأَنَّ

## وُجُوهَهُمُ الشَّمْسُ، مَعَهُمْ كَفَنٌ مِنْ أَكْفَانِ الجَنَّةِ، وَحَنُوطٌ مِنْ حَنُوطِ الجَنَّةِ»(١).

فهذِهِ صورةٌ في غايةِ الحُسنِ والجمالِ: وجوهُهم بيضٌ كأنَّها الشمسُ، جاؤُوا بأكفانٍ لا نَراها، وهيَ أكفانٌ منَ الجَنةِ قُطِعَت من الجَنةِ، وجاؤُوا بهذا الحنوطِ الَّذي هو مِن حَنوطِ الجنةِ.

لكِنّك إذا شاهَدْت الصورة المقابلة، يقولُ فيها النبيُّ عَلَيْ: «وَإِنَّ العَبْدَ الكَافِرَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعٍ مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنَ الآخِرَةِ نَزَلَ إِلَيْهِ مِنَ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ سُودُ الوُجُوهِ مَعَهُمُ الْمُسُوحُ»: هذه الأكفانُ الَّتي معَهم نَسيجٌ مقطوعٌ من النارِ، تُلَفُّ فيهِ هذه النفسُ الخبيثةُ.

فحينَما يتخلَّفُ الرجلُ عنِ الصلاةِ ويتركُها، فإنَّه يختارُ لنفسِه المشاهدَ السَّيئة، وحينَما تختارُ طريقَ الصلاحِ فإنَّك تختارُ لنفسِك المشاهدَ الحسنَة.

مَشهدٌ ثالثٌ: أنَّ هذهِ الملائكة أعدادُها غَفيرةٌ، قالَ النبيُّ عَلَيْةِ: «يَجْلِسُونَ عِندَ رَأْسِهِ مَدَّ البَصَرِ» تَنزلُ كلُّها بِمَعيةِ ملَكِ الموتِ، يحفُّونه مِن كلِّ جانبٍ، فتأتي تُخاطبُ هذه النفسَ المؤمِنةَ.

وقَدْ جاءَ عندَ ابنِ ماجَهْ، مِن حديثِ أَبِي هُريرةَ رَضَالِكُعَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ وَقَدْ جاءَ عندَ ابنِ ماجَهْ، مِن حديثِ أَبِي هُريرةَ رَضَالِحًا قَالُوا: اخْرُجِي أَيَّتُهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ، كَانَتْ فِي الجَسَدِ الطَّيِّبِ، اخْرُجِي حَمِيدَةً، وَأَبْشِرِي بِرَوْحٍ وَرَيْحَانٍ، وَرَبِّ غَيْرِ الطَّيِّبَةُ، كَانَتْ فِي الجَسَدِ الطَّيِّبِ، اخْرُجِي حَمِيدَةً، وَأَبْشِرِي بِرَوْحٍ وَرَيْحَانٍ، وَرَبِّ غَيْرِ الطَّيِّبَةُ، كَانَتْ فِي الجَسَدِ الطَّيِّبِ، اخْرُجِي حَمِيدَةً، وَأَبْشِرِي بِرَوْحٍ وَرَيْحَانٍ، وَرَبِّ غَيْرِ الطَّيِّبَةُ، كَانَتْ فِي الجَسَدِ الطَّيِّبِ، اخْرُجِي حَمِيدَةً، وَأَبْشِرِي بِرَوْحٍ وَرَيْحَانٍ، وَرَبِّ غَيْرِ غَيْرِ عَنْ اللائِكةِ غَضْبَانَ»؛ فنحنُ نَراه مُسجَّى بينَ أيدِينا لكنَّنا لا نسمعُ ما يدورُ بينَه وبينَ الملائِكةِ مِن هَذَا الحوار.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ٢٨٧)، من حديث البراء رَضَالِيَّكُ عَنْهُ.

وفي المشهدِ المقابلِ يقولُ النبيُّ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ السَّوْءُ، قَالُوا: اخْرُجِي أَيْتُهَا النَّفْسُ الخَبِيثَةُ، كَانَتْ فِي الجَسَدِ الخَبِيثِ، اخْرُجِي ذَمِيمَةً، وأَبْشِرِي بِحَمِيمٍ» أَيَّتُهَا النَّفْسُ الخَبِيثَةُ، كَانَتْ فِي الجَسَدِ الخَبِيثِ، اخْرُجِي ذَمِيمَةً، وأَبْشِرِي بِحَمِيمٍ» أي: ما يخرجُ مِن صديدِ أهلِ النارِ، «وَآخَرَ مِنْ شَكْلِهِ أَيْ: ما يُخرِجُ مِن صديدِ أهلِ النارِ، «وَآخَرَ مِنْ شَكْلِهِ أَنْ وَاجٍ» (١).

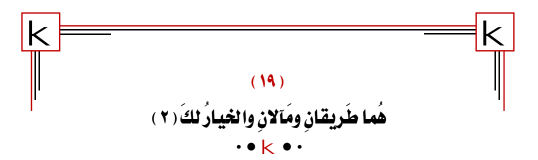
ونحنُ إذا حَمَلْنا هذه الجنائزَ، فلا تَتصوَّرُ أَنَّهَا إلى مآلِ واحدٍ، بل هوَ مآلُ عُتلفٌ، فقَدْ جاءَ في صَحيح البخاريِّ مِن حديثِ أَبِي سَعيدٍ الخُدريِّ رَضَّالِلَهُ عَنَهُ قالَ: عَلَى اللهِ عَلَيْهُ: ﴿إِذَا وُضِعَتِ الجِنَازَةُ، فَاحْتَمَلَهَا الرِّجَالُ عَلَى أَعْنَاقِهِمْ، فَإِنْ قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ أَعْنَاقِهِمْ، فَإِنْ كَانَتْ غَيْرَ صَالِحَةٍ قَالَتْ: يَا وَيْلَهَا أَيْنَ كَانَتْ ضَالِحَةً قَالَتْ: يَا وَيْلَهَا أَيْنَ كَانَتْ مَا لَحَةٍ قَالَتْ: يَا وَيْلَهَا أَيْنَ يَانَدُ هَبُونَ مِهَا؟ يَسْمَعُ صَوْتَهَا كُلُّ شَيْءٍ إِلَّا الإِنْسَانَ، وَلَوْ سَمِعَهَا الإِنْسَانُ لَصَعِقَ» (١). فالعاقلُ مَن تَداركَ الأمرَ قبلَ انقضائِه، وشدَّ المئزرَ عمَّا حرَّمَ اللهُ، وسارَ عَلى فالعاقلُ مَن تَداركَ الأمرَ قبلَ انقضائِه، وشدَّ المئزرَ عمَّا حرَّمَ اللهُ، وسارَ عَلى

فالعاقل مَن تدارك الامرَ قبل انقِضائِه، وشد المئزرَ عمَّا حرَّمَ الله، وسارَ عَلَى الخُطَى فإنَّ الأوقاتَ أسرعُ.

X II X

(١) أخرجه أحمد (٢/ ٣٦٤)، وابن ماجه: كتاب الزهد، باب ذكر الموت والاستعداد له، رقم (٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجنائز، باب كلام الميت على الجنازة، رقم (١٣٨٠) ، من حديث أبي سعيد الخدري رَضَوَٰلِيَّهُ عَنْهُ.



تَحدَّثْنا فيها مضَى عَن مَآلِ الإنسانِ في آخرتِه، وأنَّ هَـذا المـآلَ مُتوقفٌ عـلى اختيارِه أيَّ الطريقينِ، وبيَّنَا أنَّ الناسَ في هذهِ الحياةِ الـدُّنيا يَنقسِمون إلى قِسمينِ، ويتَّجِهون إلى طَريقينِ، والمَآلُ في الآخرةِ إلى طَريقينِ ونَتيجتينِ.

وبدَأْنا رحلتَنا في بيانِ هَذا المآلِ، وبيَّنَا أَنَّ الإنسانَ تبدَأُ آخرتُه عندَ موتِه، وحينَا تتنزَّلُ عليهِ الملائكةُ لقبضِ الروحِ، وبيَّنَا مآلَه كيفَ يكونُ، ومآلَه وهوَ على أعناقِ الأحياءِ يَمشون به إلى قيره.

وتتواصلُ هذه الرحلةُ لنُبيِّنَ كيفَ أَنَّ المَآلَ مُحتلفٌ في القبر، وحينَما يَنشقُ عنه قبرُه، وحينَما يَسيرُ إلى أرضِ المحشرِ، وفي أرضِ المحشرِ، كلُّ ذلكَ مُحتلفٌ؛ فنحنُ في دارِ الإمهالِ يُخبرُ النبيُّ عَنِي عنِ العبدِ إذا وُضِعَ في قبرِه، إن كانَ صالحًا تقيًّا طائعًا للهِ، قالَ عَنْهِ: «فَيَأْتِيهِ مَلْكَانِ فَيُجْلِسَانِهِ فَيَقُولَانِ لَهُ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: رَبِي اللهُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُك؟ فَيَقُولُ: دِينِي الإِسْلَامُ. فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي اللهِ، فَيَقُولُانِ لَهُ: وَمَا عِلْمُك؟ فَيَقُولُ: قَرَأْتُ بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ هُو رَسُولُ اللهِ عَنِي الإِسْلَامُ. فَيَقُولَانِ لَهُ: وَمَا عِلْمُك؟ فَيَقُولُ: قَرَأْتُ بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ هُو رَسُولُ اللهِ عَنِي مُنَادٍ فِي السَّمَاءِ: أَنْ صَدَقَ عَبْدِي فَأَفْرِشُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا وَطِيبِهَا، مِنَ الْجَنَّةِ، وَالْنِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا وَطِيبِهَا، مِنَ الْجَنَّةِ، وَالْنِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا وَطِيبِهَا، مِنَ الْجَنَّةِ، وَالْنِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا وَطِيبِهَا،

وَيُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ مَدَّ بَصَرِهِ (())، فهُو قبرٌ لا نراهُ ولا نعلمُ ما فيهِ إلَّا بها أخبرَ بهِ النبيُّ ﷺ، ثم يَأْتِي التصديقُ من السهاء: «صَدَقَ عَبْدِي أَفْرِشُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَالْبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَالْبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَالْبِسُوهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَالْبِسُوهُ مِنْ الجَنَّةِ، وَالْبِسُوهُ مِنْ الجَنَّةِ، وَالْبِسُوهُ مَنَّ بَصَرِهِ ».

وقبرُ آخرُ مجاورٌ ولكِنْ صاحبُه شقيٌّ، فلم يكُنْ منَ المصلِّين، وكانَ يمرُّ عليهِ الحولُ تلوَ الحولِ تلوَ الحولِ ولا يُحرجَ زكاةَ مالِه، صاحبُه عاصٍ، أو مِن أهلِ الكُفرِ، قالَ النبيُّ عَنْ هَذا القبرِ المجاورِ لهذا القبرِ: «وَيَأْتِيهِ مَلكَانِ فَيُجْلِسَانِهِ الكُفرِ، قالَ النبيُّ عَنْ مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي. فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي. فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُك؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي. فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُك؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي. فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هَاهْ هَاهْ لَا أَدْرِي. فَيُنَادِي مُنَادٍ مِنَ السَّمَاءِ أَنْ كَذَبَ» كانَ يَدري، بيتُه وبيتُ الآخرِ بجوارِ المسجدِ، صلَّى الآخرُ وهوَ لم يصلِّ، خزانتُه ملأَى كالآخرِ، زكَّى الآخرُ وهو لم أيرُكَ، وهو كانَ في حاجةٍ فعفَّتْ يدُ الآخرِ ولم تَعفَّ يدُه فسرقَ «فَافْرِشُوا لَهُ مِنَ النَّارِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى النَّارِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ حَرِّهَا وَسَمُومِهَا فَسَرقَ «فَافْرِشُوا لَهُ مِنَ النَّارِ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى النَّارِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ حَرِّهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومَهُا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومِهَا وَسَمُومَةً عَلَيْهِ قَنْرُهُ حَتَّى تَخْتَلِفَ فِيهِ أَضْلَاعُهُ».

فهاهُما قبرانِ مُتجاوِرانِ لكنَّ المآلَ مختلفٌ.

وبيكِك الآنَ أَن تُحدِّدَ المَالَ الَّذي تُريدهُ أَنتَ، فإذا انشقَّتْ هذهِ القبورُ عَن أصحابِها كانَ المَّلُ مُحتلفًا، فهذا الصالحُ التقيُّ الَّذي كانَ القُرآنُ قائدَه في الدُّنيا، فإذا به يكونُ له قائدًا حينًا يَنشقُّ عنه قبرُه، هذا هوَ الَّذي أخبَرَ بهِ النبيُّ عَلَيْ، فقَدْ

\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ٢٨٧)، وأبو داود: كتاب السنة، باب في المسألة في القبر وعذاب القبر، رقم (٤٧٥٣)، من حديث البراء رَضِيًاللَّهُ عَنْهُ.

جاء في حَديثِ عبدِ اللهِ بنِ بُريدة رَضَيَّكُ عند أَحمدَ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: "وَإِنَّ القُرْآنَ يَلْقَى صَاحِبَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ حِينَ يَنْشَقُّ عَنْهُ قَبْرُهُ كَالرَّجُلِ الشَّاحِبِ، فَيَقُولُ لَهُ: القُرْآنَ يَلْقَى صَاحِبَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ حِينَ يَنْشَقُّ عَنْهُ قَبْرُهُ كَالرَّجُلِ الشَّاحِبِ، فَيَقُولُ لَهُ: هَلْ تَعْرِفُنِي؟ فَيَقُولُ: مَا أَعْرِفُكَ. فَيَقُولُ: أَنَا صَاحِبُكَ القُرْآنُ الَّذِي أَظْمَأْتُكَ فِي الْهَوَاجِرِ، وَأَسْهَرْتُ لَيْلَكَ، وَإِنَّ كُلَّ تَاجِرٍ مِنْ وَرَاءِ تِجَارَتِهِ، وَإِنَّكَ اليَوْمَ مِنْ وَرَاءَ كُلِّ الْهَوَاجِرِ، وَأَسْهَرْتُ لَيْلَكَ، وَإِنَّ كُلَّ تَاجِرٍ مِنْ وَرَاءِ تِجَارَتِهِ، وَإِنَّكَ اليَوْمَ مِنْ وَرَاءَ كُلِّ تَعْرِفُونَعُ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الوقارِ، وَيُكسَى عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الوقارِ، وَيُكسَى وَالِدَاهُ حُلَّتَيْنِ لَا يُقَوَّمُ لُمُ اللَّذُنْيَا، فَيَقُولَانِ: بِمَ كُسِينَا هَذَا؟ فَيُقَالُ: بِأَخْذِ وَلَذِكُمَا القُرْآنَ» (اللهُ فَيَقُولَانِ: بِمَ كُسِينَا هَذَا؟ فَيُقَالُ: بِأَخْذِ وَلَذِكُمَا القُرْآنَ» (اللهُ فَيَقُولَانِ: بِمَ كُسِينَا هَذَا؟ فَيُقَالُ: بِأَخْذِ وَلَذِكُمَا القُرْآنَ» (اللهُ فَيَالُ اللهُ فَيَا أَهُلُ الدُّنْيَا، فَيَقُولَانِ: بِمَ كُسِينَا هَذَا؟ فَيُقَالُ: بِأَخْذِ وَلَذِكُمَا القُرْآنَ» (۱).

فيَبدأُ الناسُ بالخروجِ منَ الأجداثِ، ويَستمرُّون في هذه الرحلةِ، كلُّ القبورِ تَنشقُّ، ويخرجُ الناسُ مِن قبورِهم يَتَّجهون إلى أرضٍ واحدةٍ هي أرضُ المحشرِ، لكِنْ هؤلاءِ يُحشَرون في صورةٍ والأشقياءُ يُحشَرون في صُورةٍ مختلفةٍ.

أَمَّا الأَتقياءُ: فحشرُ هم أخبرَ عنهُ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فقالَ: ﴿يَوْمَ نَحَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّخَن وَفَدًا اللهِ اللهِ المريم: ٨٥].

قالَ ابنُ عباسٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُمَا: ﴿ ﴿ وَفَدَا ﴾ أي: رُكبَانًا » (٢)، لا يُحشَرون على أرجُلِهم، وإنَّما يُحشَرون رُكبانًا كرامةً لهم ولمِا قدَّموا.

وفي «تفسيرِ البَغويِّ»: قالَ الخَليفةُ الراشدُ عليُّ بنُ أَبِي طَالِبٍ رَضَيَّلَهُ عَنْهُ: «ما يُحْشَرون على نوقٍ رِحالهُا الذَّهَبُ، ونجائبَ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٣٤٨)، وابن ماجه: كتاب الأدب، باب ثواب القرآن، رقم (٣٧٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في التفسير (١٥/ ٦٣٠)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥٣٨/٥) لابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في البعث.

سرجُها يواقيتُ، إِنْ همَّوا بها سارَتْ، وإن همَّوا بها طارَتْ» (١)، هذا حالُ الأتقياءِ وهُم يُحشَرونَ.

أمَّا العُصاةُ الكفرةُ فحَشرُهم كما أخبرَ عنهُ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في مواضعَ مِن كِتابِه الكريم:

ففي سُورةِ (طه) قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَعُرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ, مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ اللهِ عَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرَتَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدَّكُنتُ بَصِيرًا ﴿ اللهِ عَالَ كَذَلِكَ أَنتُكَ ءَايَتُنَا فَنَسِينَهَا وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمُ نُسَىٰ ﴾ [طه: ١٢٤-١٢١].

وفي سُورةِ الإسراء قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَنَعْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمَ عُمْيَا وَبُكُمًا وَصُمَّاً مِّأُونَهُمْ جَهَنَمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴾ [الإسراء: ٩٧].

وجاءَ في صَحيح البخاريِّ: أَتَى رجلٌ إلى النَّبِيِّ عَلَيْهِ فقالَ: يَا نَبِيَّ اللهِ، كَيْفَ يُحْشَرُ الكَافِرُ عَلَى وَجْهِهِ؟ فقالَ عَلَيْ: «أَلَيْسَ الَّذِي أَمْشَاهُ عَلَى الرِجْلَيْنِ قَادِرًا عَلَى أَنْ يُحْشَرُ الكَافِرُ عَلَى وَجْهِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ؟»، قَالَ قَتَادَةُ: بَلَى، وَعِزَّةِ رَبِّنَا (٢).

فإذا وصَلوا إلى أرضِ المحشَرِ وقفَ الجميعُ ينتظرُ فصلَ القضاءِ، ويُحكمُ لفريقٍ بالجَنةِ، وفريقٍ إلى النارِ، فكيفَ يكونُ الوقوفُ والشمسُ قد أُدنيَت مِن رُؤوسِ الخلائقِ؟ أمَّا أهلُ الطاعةِ، وأهلُ الصلاحِ فإنَّهم لا يَضرُّهم هذا الأمرُ؛ لأنَهم في ظلِّ ما قدَّموا مِن أعمالِهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١٥٥)، وانظر: تفسير البغوي (٣/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب قوله: ﴿ٱلَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَى وُجُوهِهِمْ إِلَى جَهَنَّمَ ﴾، رقم (٢٨٠٦)، ومسلم: كتاب صفات المنافقين، باب يحشر الكافر على وجهه، رقم (٢٨٠٦)، من حديث أنس رَضَالِيّلَهُ عَنْهُ.

و في حديثِ عُقبةَ بنِ عامرٍ رَضَوَلِنَهُ عَنْهُ قالَ النبيُّ ﷺ: «كُلُّ امْرِئٍ فِي ظِلِّ صَدَقَتِهِ يَومَ القِيَامَةَ حَتَّى يُفْصَلَ بَيْنَ النَّاسِ»(١).

وقالَ النبيُّ عَلَيْهِ فِي الحديثِ المشهورِ حديثِ البخاريِّ ومُسلمٍ: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ: الإِمَامُ العَادِلُ، والشَّابُ الَّذِي نَشَأَ فِي طَاعَةِ اللهِ، وَالشَّابُ الَّذِي نَشَأَ فِي طَاعَةِ اللهِ، وَالرَّجُلُ المُعَلَّقُ قَلْبُهُ فِي المَسَاجِدِ، وَرَجُلَانِ تَحَابًا فِي اللهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ، وتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَلَعُرَقَا عَلَيْهِ، وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلُ تَصَدَّقَ وَرَجُلُ دَعَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ، فَقَالَ: إِنِّي أَخافُ اللهَ. ورَجُلُ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاهَا عَنْ شِمالِهِ، ورَجُلُ ذَكَرَ اللهَ خالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» (٢).

وغيرُ ذلكَ منَ الصالحاتِ. هُم في الظلِّ، ويُشاهِدون مَن تَصهَرُهمُ الشمسُ منَ الأشقياءِ؛ لأنَّ الفَريقَ الآخرَ أخبَرَ عنهُ النبيُّ عَلَيْ فقالَ في حديثِ المقدادِ رَضَيَّلِكُ عَنهُ عندَ أَحمدَ في «مُسندِه»: «فَتَصْهَرُهُمُ الشَّمْسُ فَيكُونُونَ فِي العَرقِ كَقَدْرِ أَعْمَالِهُمْ، مِنْهُمْ مَنْ يَأْخُذُهُ إِلَى وَمِنْهُمْ مَنْ يَأْخُذُهُ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَأْخُذُهُ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَأْخُذُهُ إِلَى حَقْوَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُلْجِمُهُ إِلَى اللّهِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللللللللللل

وما كنتُ مُعدِّدًا ومصورًا هذه الرحلة لتزيدَ عندَنا المعلومةُ والمعرفةُ، إنَّما قصَدْت تَذكرةَ أنفسِنا ونحنُ في دارِ الإمهالِ أنَّ خيارَك لمآلِكَ يبدأُ مِن هُنا، فشُدَّ المئزرَ، وحدِّدْ وجهتَك؛ فإنَّ مآلَكَ مَا أنتَ تَصنعُه.

أخرجه أحمد (٤/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة، رقم (٦٦٠)، ومسلم: كتاب الزكاة، باب فضل إخفاء الصدقة، رقم (١٠٣١)، من حديث أبي هريرة رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٦/٣)، والترمذي: كتاب صفة القيامة، باب ما جاء في شأن الحساب والقصاص، رقم (٢٤٢١).

ولعلَّ سائِلًا يَتساءلُ: وصلَ الناسُ إلى أرضِ المَحشَرِ فريقٌ في ظلِّ، وفريقٌ يُصهَرون مِنَ الشمسِ، فكم بقاؤُهم على هذا الحالِ؟

أقولُ: أجابَ النبيُّ عَلَىٰ عَن ذلكَ، وبيَّنَ لَنا أَنَّ الناسَ في هَذه المرحلةِ أيضًا يَنقسِمون إلى قِسمينِ، وبيدِك اليومَ أن تُحدِّدَ هذا القِسمَ الَّذي تريدُ.

فقد قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ في حديثِ أَبِي هُريرةَ رَضَالِسُهُ عَندَ الحاكمِ في «مُستدرَكِه»: «يَوْمُ القِيَامَةِ عَلَى المُؤْمِنِينَ كَقَدْرِ مَا بَيْنَ الظُّهْرِ وَالعَصْرِ»(١).

أمَّا على الأشقياءِ فقَدْ أخبرَ النبيُّ عَلَيْ كَمَا في «صَحيح ابنِ حِبَّانَ» مِن حديثِ ابنِ عُمرَ رَضَاتُهُ عَلَيْ النَّبيَّ عَلَيْ قرأَ الآيةَ مِن سُورةِ المُطفّفين: ﴿يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْمَالَمِينَ ﴾ [المطففين: ٦] فقالَ: ﴿فِي يَوْمٍ كَانَ مِقدارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، حَتَّى إِنَّ الرَّجُلَ الْمَاكِمِينَ ﴾ والمطففين: ٦] فقالَ: ﴿فِي يَوْمٍ كَانَ مِقدارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، حَتَّى إِنَّ الرَّجُلَ يَتَغَيَّبُ فِي رَشْحِهِ إِلَى أَنْصَافِ أُذُنْيُهِ» (٢).

فالفريقُ الأولُ يمرُّ عليهِ هذا اليومُ كما هوَ بينَ الظهرِ والعصرِ، والآخرُ يمرُّ عليهِ هذا اليومُ مِقدارُه خَمسونَ ألفَ سَنةٍ.

X II X

<sup>(</sup>١) المستدرك (١/ ٨٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان رقم (٧٣٣١). وأخرجه بنحوه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب ﴿يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾، رقم (٤٩٣٨)، ومسلم: كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب في صفة يوم القيامة، رقم (٢٨٦٢).



يتواصَلُ الحديثُ في بيانِ رحلةِ التهايُزِ في دارِ الآخرةِ بحسبِ ما قدمَ ابنُ آدمَ في حياتِه الدُّنيا، فكما تقدَّم هُما فَريقانِ وطَريقانِ ومَآلانِ في الآخِرةِ، وقَفْنا فيما مضَى في حياتِه الدُّنيا، فكما تقدَّم هُما فَريقانِ وطَريقانِ ومَآلانِ في الآخِرةِ، وقَفْنا فيما مضَى في أرضِ المحشرِ وكيفَ أنَّ الناسَ يَتهايزون؛ فريقٌ في نعيمٍ دائمٍ، وفريقٌ في الجحيم.

الجحيم. ثُم تَبدأُ رحلةٌ أُخرى تنطلقُ مِن أرضِ المحشَرِ، وهيَ استلامُ الكتبِ، والناسُ فيها يَتمايزون.

وقالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي سُورةِ التكويرِ: ﴿ وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نُشِرَتُ ﴾ [التكوير: ١٠].

فينطلقُ الإِنسانُ إلى كتابِه ليسَ باختِيارِه وإنَّما بعمَلِه الَّذي اختارَه في الدُّنيا، وتكونُ حركتُه في الآخِرةِ كما قالَ الأولُ:

مَثِّلْ وُقُوفَكَ يَوْمَ العَرْضِ عُرْيَانًا مُسْتَوْحِشًا قَلِقَ الأَحْشَاءِ حَيْرَانَا

النَّارُ تَلْهَبُ مِنْ غَيْظٍ، وَمِنْ حَنَقٍ عَلَى العُصَاةِ وَرَبُّ العَرْشِ غَضْبانَا النَّارُ تَلْهَبُ مِنْ غَيْظٍ، وَمِنْ حَنَقٍ العَرْشِ غَضْبانَا اقْرَأْ كِتَابَكَ يَا عَبْدِي عَلَى مَهَلٍ فَهَلْ تَرَى فِيهِ حَرْفًا غَيْرَ مَا كَانَا (١)

فغيرَ ما قدَّمْنا لن نجِدَ، وإنَّها سنجدُ ما قدَّمْنا في هذهِ الكتب.

وقالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أيضًا في سُورةِ الإسراءِ: ﴿ يَوْمُ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمٍ فَمَنْ أُوتِي كِتَبَهُمْ وَلَا يُظُلَمُونَ فَتِيلًا اللهِ وَمَن كَانَ فِي هَاذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي ٱلْآخِرةِ أَعْمَى وَأَصَلُ سَبِيلًا (١٧) ﴾ [الإسراء: ٧١-٧٢].

فيتهايزُ الناسُ في محطةِ استِلامِ الكُتبِ كَما يَستلمُ أَبناؤُنا شَهاداتِ التخرجِ وشَهاداتِ النجاحِ، فالَّذي علِمَ بنجاحِه يذهبُ وهوَ مَسرورٌ، ورأسُه مُرتفعٌ، ويَدعو أهلَه وزُملاءَه وخِلَّانَه ليَشهَدوا حفلَ التخرُّج؛ لأنَّه جاءَ بعمَلِ يرفعُ رأسَه.

ويُبيِّنُ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لَنا هذهِ الحالةَ وهذا الجمعَ الكبيرَ الَّذي يُشبهُ حفلَ التخرُّج، فيقولُ هَآؤُمُ اقْرَءُوا كِنبِيهُ في يريدُ التخرُّج، فيقولُ هَآؤُمُ اقْرَءُوا كِنبِيهُ في يريدُ التخرُّج، فيقولُ هآؤُمُ اقْرَءُوا كِنبِيهُ في يريدُ أن يَراهُ الناسُ كلُّهم، ويُصوَّرَ ويُوضَعَ في الصحف؛ ليعلمَ الناسُ كلُّهم بنجاجه، ﴿إِن ظَننتُ أَنِي مُلَتٍ حِسَابِيةٌ ﴿ فَهُو فِي عِشَةٍ رَّاضِيةٍ ﴿ اللهِ عَالِيكةٍ ﴿ الحَاقة: ١٩ - ٢٤]؛ فالَّذي قدَّمْتُموه ترونَه اليومَ.

وفي المقابلِ نجدُ الفَريقَ الَّذي لم يُقدِّمْ في دُنياه، وأعرضَ وقالَ: غدًا غدًا، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِنَبُهُ بِشِمَالِهِ عَنَقُولُ يَلْيَنَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيهُ ﴿ وَلَمْ أَدْرِ مَاحِسَابِيهُ قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِنَبُهُ بِشِمَالِهِ عَنَقُولُ يَلْيَنَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيهُ ﴿ وَلَمْ أَدْرِ مَاحِسَابِيهُ

\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر: التذكرة للقرطبي (ص: ٦٢٠)، غير منسوب.

#### الله عَنِي سُلُطَنِيةً ﴿ الحَاقة: ٢٥ - ٢٩]. وَمَا أَغْنَى عَنِي مَا لَغُنَّ مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيةٌ ﴿ الحَاقة: ٢٥ - ٢٩].

فهذا فريقٌ، وذاكَ فريقٌ، ونحنُ نُدركُ تَمَامًا ونؤمنُ أنَّ الناسَ سيَتَهَايَزُونَ في الآخِرةِ إلى فَريقينِ، فأيَّ الصِّنْفين تَختارُ؟!

فإذا أَخَذُوا هذه الكتُبَ جِيءَ بها إلى الموازينِ، وهيَ المحطةُ الثانيةُ حينًا يقفُ العبادُ كلُّ عبدٍ عندَ مِيزانِه تُوضعُ فيها هذه الكُتبُ.

قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَبِدٍ ٱلْحَقُّ ۚ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَ زِيثُهُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُقُلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوْزِينُهُ وَأُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُواْ بِعَايَدِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٨- ٩].

وقالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي سُورةِ الْمُؤمِنون: ﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي ٱلصُّورِ فَلَآ أَنسَابَ وَمَن يَنْنَهُمْ يَوْمَبِ ذِ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ ﴿ اللهِ مَنَ ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ ، فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُون خَفَّتُ مَوَزِينُهُ ، فَأُولَئِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴿ اللهِ مَنون: ١٠١- ١٠٤]، فَهُم يَتَهَا يَزُون عندَ الميزانِ.

وقد قالَ أنسُ رَضَّ اللَّهُ عَنهُ -وهذا الأثرُ أُورَدَه ابنُ كثير رَحَمَهُ اللَّهُ فِي تَفسيرِه - قالَ: «إِنَّ لللهِ مَلَكًا مُوكَلًا بِالمِيزَانِ، فَيُوْتَى بِابْنِ آدَمَ فَيُوقَفُ بَيْنَ كِفَّتَي المِيزَانِ، فَإِنْ ثَقُلَ مِيزَانُهُ نَادَى مَلَكُ بِصَوْتٍ يُسْمِعُ الْخَلائِقَ: سَعِدَ فُلَانٌ سَعَادَةً لَا يَشْقَى بَعْدَهَا أَبَدًا. وَإِنْ خَفَّ مِيزَانُهُ نَادَى مَلَكُ بِصَوْتٍ يُسْمِعُ الْخَلائِقَ: شَقِيَ فُلَانٌ شَقَاوَةً لَا يَسْعَدُ بَعْدَهَا أَبَدًا» (۱).

هَذا الحفلُ يُذكرُ فيهِ مَن نجحَ ويُذكرُ فيهِ مَن رَسبَ، لا يُذكرُ فيهِ الناجِحون

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي في اعتقاد أهل السنة والجماعة رقم (٢٢٠٥)، وأبو نعيم في حلية الأولياء (٦/ ١٧٤)، وانظر: تفسير القرطبي (١١/ ٢٩٣)، وتفسير ابن كثير (٥/ ٤٩٧).

فقَطْ، فيُصرخُ بأعلى صوتٍ: شَقِيَ فلانٌ. هَذا الَّذي لم يَحضُرْ حفلَ التخرُّجِ، وتَوارَى عن أَعيُنِ الناسِ، وكأنَّه مَشغولٌ، يُنادَى: إِنَّ فلانًا شقِيَ شَقاوةً لا يسعدُ بعدَها أبدًا.

ثُم يَنطلِقون إلى المرحلةِ الثالثةِ، وهَذا كلُّه في أرضِ المحشَرِ قبلَ أن يَصِلوا إلى الصراطِ، يَنطلِقون إلى حوضِ النبيِّ عَيْقٍ، وهُو حوضٌ عظيمٌ جاءَت فيهِ الأحاديثُ الكَثيرةُ، مِنها ما جاءَ في «صَحيح ابنِ حِبَّانَ»: أنَّ النبيَّ عَيْقٍ قالَ: «حَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرٍ، زَوَايَاهُ سَوَاءٌ، مَاؤُهُ أَبْيَضُ مِنَ الثَّلْج، وَأَطْيَبُ مِنَ المِسْكِ، آنِيتُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ» أي: في عددِها، «مَنْ شَربَ مِنْهَا فَلا يَظْمَأُ أَبَدًا»(۱).

فيَتهايزُ الناسُ هُنا أيضًا بحسبِ ما قدَّموا في الدُّنْيا، وما أذكرُ هذا الأمرَ إلَّا لنَتذكَّر؛ فيُصلِّي الَّذي لا يُصلِّي ، ويُقبلُ عَلى اللهِ المُعرضُ عنهُ، فالأعهارُ قصيرةٌ، والآجالُ لا نَدرِي مَتَى تَأْتي!.

فَيَتَ إِيزُونَ عَنَدَ الْحُوضِ، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ -مِن حَدَيْثِ أَبِي هُرِيرةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ عَندَ مسلم -: «تَرِدُ عَلَيَّ أُمَّتِي الحَوْضَ، وَأَنَا أَذُودُ النَّاسَ عَنْهُ كَمَا يَذُودُ الرَّجُلُ إِيلَ عَندُ مسلم -: «تَرِدُ عَلَيَّ أُمَّتِي اللهِ، أَتَعْرِفُنَا؟ قَالَ: «نَعَمْ، لَكُمْ سِيمَا لَيْسَتْ لِأَحَدِ الرَّجُلِ عَنْ إِيلِهِ»، قَالُوا: يَا نَبِيَّ اللهِ، أَتَعْرِفُنَا؟ قَالَ: «نَعَمْ، لَكُمْ سِيمَا لَيْسَتْ لِأَحَدِ عَيْرَكُمْ، تَردُونَ عَلَى غُرًّا، مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الوُضُوءِ»(٢).

فيا أَيُّهَا المتوضِّئُ! ويا أَيُّها المصلِّي! ويا أيُّها الراكعُ الساجدُ للهِ! كلُّ هَذا

<sup>(</sup>۱) صحيح ابن حبان رقم (٦٤٥٢)، وأخرجه أيضا البخاري: كتاب الرقاق، باب في الحوض، رقم (٢٥٧٩)، ومسلم: كتاب الفضائل، باب إثبات حوض نبينا على رقم (٢٢٩٢)، من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رَضَالِللهُ عَنْهُما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة، رقم (٢٤٧).

سيكون عَلامةً في وَجهِك وفي قدمِك يَتعرَّفُ بها عليكَ النبيُّ عَلَيْهُ، لكِنْ في الطرفِ الآخرِ يَأْتِي مِمَّن يَنتسبُ إلى أُمةِ النبيِّ عَلَيْهُ ليشربَ مِن هذا الحوضِ فيُحالُ بينَهم وبينَه، كمَا جاءَ في «صَحيح مُسلِم» عَن عائِشةَ رَخِيَلِيَّهُ عَهَا، فيرُدُّون عنِ الحوضِ، ويُحالُ بينَهم وبينَ الحوضِ، والحالُ حالُ عَطشٍ وجهدٍ وعَنتٍ، وهُم يَتطَّلعون إلى هذا الماء، فيقولُ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «رَبِّي إِنَّهُمْ مِنِّي، وَمِنْ أُمَّتِي، فَيَقُولُ سُبْحَانَهُ: إِنَّكَ هذا الماء، فيقولُ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «رَبِّي إِنَّهُمْ مِنِّي، وَمِنْ أُمَّتِي، فَيَقُولُ سُبْحَانَهُ: إِنَّكَ هذا الماء، مَا عَمِلُوا بَعْدَكَ مَا زَالُوا يَرْجِعُونَ عَلَى أَعْقابِهمْ»(١).

إنَّهَا مَحَطَاتُ النجاةُ فيها على قَدرِ أعمالِنا في الدُّنْيا، فإذا فرَغوا مِن هذهِ المحطةِ تَحرَّكَت هذه الأفواجُ؛ لتعبُرَ على الصراطِ الَّذي بعدَه ليسَ ثَمةَ إلَّا جَنةٌ أو نارٌ، وأعظمُ ما يَحتاجُه الإنسانُ في مُرورِه على الصراطِ هوَ النورُ؛ لأنَّ الصراطَ له ظُلمةٌ ليسَ كمثلِها ظُلمةٌ.

قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ يُوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمِ

بُشْرَىنكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّاتُ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَاۚ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [الحديد: ١٢].

أمَّا المُنافِقون فقالَ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى عَنْهم: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنفِقُونَ وَٱلْمُنفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا انظُرُونَا نَقْنِسُ مِن نُورِكُمْ قِبلَ ٱرْجِعُوا وَرَآءَكُمْ فَٱلْتَيسُوا نُورًا فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَلهُ بَابُ بَاطِنهُ, فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ, مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ٣ يُنادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُم قَالُوا بَلَى وَلَلْكِنَّكُمُ فَنَنتُمْ أَنفُسَكُم وَتَربَّضَتُم وَظُهِرُهُ, مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ٣ يُنادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُم قَالُوا بَلَى وَللْكِنَكُمُ فَننتُمُ أَنفُسَكُم وَتَربَّضَتُم وَظَهِرُهُ وَعَرَبُكُم وَلَا يَعْرُورُ ﴿ [الحديد: ١٣-١٤]؛ أي: كُنتم فَرُارَبَتُكُم وَغَرَبُكُم وَلَا تُصلُون، ونصومُ ولا تَصومون، في الجيلِ نفسِهِ، وفي الحيِّ نفسِهِ، فكنا نُصلِّي ولا تُصلُّون، ونصومُ ولا تَصومون، وهذه مُصيبةٌ. ونُركِّي ولا تُحَفَظُون، وهذه مُصيبةٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الفضائل، باب إثبات حوض نبينا على، رقم (٢٢٩٤).

وقد صوَّرَ لَنا رسولُ اللهِ عَلَيْهُ مشهدًا مِن أعظمِ المشاهدِ، إذا وقفَ الناسُ على الصراطِ، وهوَ جِسرٌ على متنِ جَهنَّمَ يُعطَوْن نورًا على قدرِ ما عِندَهم مِن أعمالِ فقالَ عَلَيْ «فَيُعْطَوْنَ نُورَهُمْ عَلَى قَدْرِ أَعْمَالِهِمْ» أي: الَّذي صلَّى الفرائضَ غيرُ الَّذي صلَّى الفرائضَ فيرُ الَّذي صلَّى الفرائضَ والنوافلَ، والَّذي زكَّي غيرُ الَّذي زكَّي وتصدَّقَ «قَالَ: فَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ الجَبلِ بَيْنَ يَدَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ فَوْقَ ذَلِكَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ الجَبلِ بَيْنَ يَدَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيَمِينِهِ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ النَّخْلَةِ بِيَمِينِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيَمِينِهِ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ فَلْكَ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مَثْلَ النَّخْلَةِ بِيَمِينِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيَمِينِهِ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ فَلْكَ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مَثْلَ النَّخْلَةِ بِيَمِينِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيَمِينِهِ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ فَلِكَ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ النَّخْلَةِ بِيَمِينِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيَمِينِهِ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ فَلْكَ مَنْ يُعْطَى نُورَهُ مِثْلَ النَّخْلَةِ بِيَمِينِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُعْطَى دُونَ ذَلِكَ بِيمِينِهِ حَتَّى يَكُونَ آخِرُهُ فَلُهُمْ مَنْ يُعْطَى أَورَهُ مَثْلَ النَّاعَ قَدَّمَ قَدَمِهِ يُضِيءُ مَرَّةً، وَيُطْفِئُ مَلَى أَورَهُ مَثْلُ النَّهُ بَيْنِيهِ عَلَى إِنْهُمْ مَنْ يُعْمَى إِنْهُ مَوْلَ فَلُ مُلْكَ إِنْهُهُمْ مَنْ يُعْمَى إِنْهُ مَوْلُونَ اللَّهُ عَلَى الْهُمَ عَلَى إِنْهُ مَلَى إِنْهُ اللَّهُ عَلَى إِنْهُ مِنْ يُعْمَى إِنْ الْمُؤْلِقُ مَلَى إِنْهُ اللَّهُ عَلَى إِنْهِ اللَّهُ مَنْ يُعْمَى الْهُ مَلَى إِنْهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَلَى الْمُعْلَقُ مُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ مُ اللَّهُ مَلَا اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِمُ مُنْ اللَّهُ الْمُعْلِلُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ مُولِكُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ مُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ مُ اللَّهُ الْمُعْلِي اللِكُونِ اللَّهُ الْمُعْلُ الْمُعْلِي الْمُعْلَقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقُ اللْمُعْلِقُ

وهكَذا يكونُ التمايزُ في الآخرةِ كما هو التمايزُ في الدُّنْيا، ولا يَظلِمُ ربُّك أَحَدًا.

X X X

(١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٩/ ٣٥٨ - ٣٥٩، رقم ٩٧٦٣)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٣٧٦)، من حديث عبد الله بن مسعود رَضَّالِتُهُ عَنْهُ.



فإمَّا أَن نَسيرَ إلى هَذه الجَنةِ العَظيمةِ برَحمةِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى، ثُم بهذهِ الأَعمالِ الَّتي أَمرَنا بها، أو يَسيرُ البعيدُ إلى جهنَّمَ والعياذُ باللهِ.

ويَبدأُ التهايزُ ونشاهدُه في سُورةِ الزمرِ حينَها تَتحرَّكُ هذه الأفواجُ البشريةُ - ولا طريقَ ثالثٌ -، إمَّا إلى جَنةٍ أو إلى نارٍ؛ حيثُ قالَ اللهُ تَعالى: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ وَلا طريقَ ثالثٌ -، إمَّا إلى جَنةٍ أو إلى نارٍ؛ حيثُ قالَ اللهُ تَعالى: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ صَعَفَرُوٓا إِلَى جَهَنّمَ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتُ أَبُوبُها وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُما أَلَمُ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّ مَنْ مَنْ وَلَكِنْ حَقَّتَ كِلمَةُ مِنْ مَنْ وَلَكِنْ حَقَّتَ كِلمَةُ مَنْ أَبُوبُهُ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتَ كِلمَةُ الْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ اللهُ قِيلَ ٱدْخُلُوا أَبُوبَ جَهَنّمَ خَلِينَ فِيها فَيْقُسَ مَثْوَى الْمُتَكِبَرِينَ فِيها أَنْ فِيلًا أَنْوَبَ جَهَنّمَ خَلِينَ فِيها أَنْ فِيلًا مَثْوَى الْمُتَكَبِينَ فِيها أَنْ فَيلًا اللهُ اللهُل

وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فِي المشهدِ الآخرِ: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ۗ

حَتَىٰ إِذَا جَآءُوهِا وَفُتِحَتَ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُما سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادُخُلُوها خَلِدِينَ اللهُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادُخُلُوها خَلِدِينَ اللهُ عَلَيْكُمْ وَقَالُواْ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعَدَهُ, وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبُوّاً مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآةً فَيَعُمُ أَجُرُ ٱلْعَلِمِلِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣- ٧٤]. هذا هو التمايُزُ.

فقبلَ أن يَدخلَ أهلُ النارِ النارَ، يَبدؤُون بتذكُّرِ تلكَ الآياتِ الَّتي ذُكِّروا بها في الدُّنْيا وقَرؤُوها في كتابِ رَبِّهم، يَتذكَّرون تلكَ الآيةَ في سُورةِ النِّساءِ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِكَايَتِنَا سَوْفَ نُصِّلِهِمْ نَارًا كُلُمَا نَضِيمَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُواْ الْعَذَابَ ﴾ [النساء: ٥٦].

كذلِكَ يَتذكَّرُ أَهلُ الجنةِ تلكَ الآياتِ العَظيمةَ في سُورةِ الزُّخُرفِ: ﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ مِهِ الْأَنفُسُ وَتَلَذُ الْأَعَيُّنُ أَلْأَعَيُّنُ وَأَنتُم فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ اللَّهُ مُؤْمَلُونَ ﴾ [الزخرف: ٧١- ٧٢]، فيزدادون شَوقًا لدُخولِ الجنةِ، فيَتذكَّرون ما قالَ الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى فِي سُورةِ ق: ﴿ لَهُمُ مَّا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ [ق: ٣٠].

ويَتذكَّرون ما أَخبَرَ بهِ النبيُّ عَلَيْ فيها يَرويهِ عَن رَبِّه عَنَّوَجَلَّ في الحديثِ القُدسيِّ عندَ البُخاريِّ، يَتذكَّرون أَنَّهم سمِعوا ذلكَ في خُطبةِ جُمعةٍ أو قَرؤُوهُ في كتابٍ: «أَعْدَدْتُ لِعِبَادِيَ الصَّالِحِينَ مَا لَا عَيْنُ رَأَتْ، وَلَا أُذُنُ سَمِعَتْ، وَلَا خُطرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ» (١)، يَتذكَّرون ذلكَ فيَأخذُهمُ الشوقُ؛ ليرَوْا ما لا عينٌ رأَتْ، ولا أَذُنُ سمِعَت، ولا خطرَ على قلب بشَرِ.

فإذا دخلَ أهلُ الجَنةِ الجَنةَ، وأهلُ النارِ النارَ، كانَ لهؤلاءِ مشاهدُ، وكانَ

\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، رقم (٣٢٤٤)، ومسلم: كتاب الجنة وصفة نعيمها، رقم (٢٨٢٤)، من حديث أبي هريرة رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ.

#### لِمُوَ لاءِ مشاهدُ، والمشاهدُ كَثيرةٌ، أذكُرُ بعضَها:

فأهلُ الجنةِ يَتنعَّمون بِما أعطاهُمُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى منَ الطعامِ، فقَدْ قالَ الحَقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَفَكِكُهَةِ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٢٠]، وقالَ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي ظِلَالٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَفَكِكُهَةِ مِّمَّا يَتَخَيِّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٢٠]، وقالَ عَنَّ وَجَلَّنَ ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي ظِلَالٍ وَعُيُونٍ ﴿ اللهِ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَفَكِمَهُ وَكَثِيرَةِ ﴿ آَ لَا مَقَطُوعَةٍ وَلَا مَنْوُعَةٍ ﴾ [الواقعة: ٣٦- ٣٣] أي: طعامُهم يصلُ إليهم ويُدنَى مِنهم. وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَدَانِيةً عَلَيْمٍ طِلَالُهَا وَذُلِلَتَ وَقَالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَدَانِكُ وَالرَّمِنِ ٤٥]، هَذَا قُطُوفُهَا نَذَلِيلًا ﴾ [الإنسان: ١٤]، وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَبَحَنَى ٱلْجَنَّنَيْنِ دَانٍ ﴾ [الرحن: ٥٥]، هذا طعامُ أهل الجنةِ.

لكِنْ تَجِدُ نفسَك مُضطرًا أَن تَرى طعامَ أهلِ النارِ، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَن طعامِهم: ﴿ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَن طعامِهم: ﴿ اللَّهُ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ اَلْأَيْمِ اللَّهُ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ اَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ اللَّهُ الْجَعَلَىٰ اللَّهَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ ا

وقَدْ أَخبَرَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ كَمَا جَاءَ عَنَدَ الترَمَذيِّ، فَقَالَ: «لَوْ أَنَّ قَطْرَةً مِنَ الزَّقُومِ قُطِرَتْ فِي دَارِ الدُّنْيَا لَأَفْسَدَتْ عَلَى أَهْلِ الدُّنْيَا مَعَايِشَهُمْ، فَكَيْفَ بِمَنْ يَكُونُ طَعَامَهُ» (١) هذا مَشهدُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱/ ۳۰۰)، والترمذي: كتاب صفة جهنم، باب ما جاء في صفة شراب أهل النار، رقم (۲۰۸۵)، وابن ماجه: كتاب الزهد، باب ذكر الشفاعة، رقم (٤٣٢٥)، من حديث ابن عباس رَضَّالِتَهُعَنَّهُمَا.

كذلكَ إذا نظَرْت إلى شَرابِهم وجَدْت أنَّ شرابَ أهلِ الجَنةِ مُحتلفٌ، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَسَقَنْهُمْ مَنْ رَابًا طَهُورًا ﴾ [الإنسان: ٢١].

وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ مَّثُلُ الْجُنَةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَّقُونَ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَّلَهِ غَيْرِ عَاسِنِ وَأَنْهَرُ مِن لَهُ فَيهَا أَنْهَرُ مِن مَّلَ النَّمَرَتِ ﴾ [عمد: لَمَ يَنْغَيَّرَ طَعْمُهُ، وَأَنْهَرُ مِنْ خَمْرِ لَذَةٍ لِلشَّرِبِينَ وَأَنْهَرُ مِنْ عَسَلِ مُصَفَى وَلَمْمْ فِهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَتِ ﴾ [عمد: ١٥]، أمَّا شرابُ أهلِ النارِ -والعياذُ باللهِ- فهوَ مُحْتلفُ، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في سُورةِ الأعرافِ: ﴿ وَنَادَى ٓ أَصُحَبُ النَّارِ أَصْحَبَ الْجُنَّةِ أَنَ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ الْمَآءِ أَوْ مِمَّا مِن اللهَ اللهِ اللهِ ﴾ ونادَى ٓ أَصُحَبُ النَّارِ أَصْحَبَ الْجُنَّةِ أَنَ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِن الْمَآءِ أَوْ مِمَّا مِن اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

فانظُروا إلى هذهِ الخَيراتِ، هَؤلاءِ في ماءٍ غيرِ آسنٍ، وفي لبنٍ لم يَتغيَّرْ طعمُه، وفي خرٍ لذةٍ للشارِبينَ، وعسلٍ مُصفَّى، وهَؤلاءِ يَستَغيثون يَطلِبون الماءَ بعدَ أن أَكُلوا منَ الزقُّوم، قالَ اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءٍ كَالْمُهُلِ يَشُوى الْكُوجُوهُ بِشُكَ اللهُ مُسَاءَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف: ٢٩]. أي: إذا قُرِّبَ الماءُ إلى وجهِه ليشربَ سَقَطَت جِلدةُ وجهه.

وهوَ الَّذي اختارَ هذا الطريقَ، فقَدْ قيلَ له: حيَّ علَى الصلاةِ، حيَّ علَى الطاقِ، حيَّ علَى الفلاحِ. وفي الجمعةِ رُبَّما تَصلُ إليه أصواتُ الخُطباءِ وهو نائمٌ عَلى فِراشِه، فلا يَستَوي هذا بمَنْ جاءَ ليُصلِّي، ولا يَستَوي الَّذي يَخافُ اللهَ فيُطيعَه معَ الَّذي يَعصِيه.

فإذا سأَلْت عَن مَساكِنِهم فمَساكِنُهم أيضًا مُختلفةٌ، قالَ النبيُّ عَلَيْهِ: "إِنَّ لِلْمُؤْمِنِ فِيهَا لِلْمُؤْمِنِ فِيهَا لِلْمُؤْمِنِ فِيهَا لِلْمُؤْمِنِ فِيهَا لِلْمُؤْمِنِ فِيهَا الْجَنَّةِ خَيْمَةً مِنْ لُؤْلُوَةٍ وَاحِدَةٍ مُجَوَّفَةٍ طُولُهَا سِتُّونَ مِيلًا لِلْمُؤْمِنِ فِيهَا أَهْلُونَ يَطُوفُ عَلَيْهِمُ المُؤْمِنُ، فَلَا يَرَى بَعْضُهُمْ بَعْضًا»(١).

\_

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، رقم (٣٢٤٣)، ومسلم: كتاب الجنة، باب في صفة خيام الجنة، رقم (٢٨٣٨)، من حديث أبي موسى الأشعري رَخِيَالِيّهُ عَنْهُ.

أمَّا مساكنُ النارِ فمَسكنٌ واحدٌ ذكره النبيُّ عَلَيْ وهو مَسكنُ المُتكبِّرين المُتخطِرِسين المُتجبِّرين الَّذين أَعرَضوا عَن صِراطِ اللهِ المُستقيمِ، فقَدْ قالَ النبيُّ عَلَيْ: «يُخْشَرُ المُتكبِّرُونَ يَوْمَ القِيَامَةِ أَمْثَالَ الذَّرِّ فِي صُورِ الرِّجَالِ، يَغْشَاهُمُ الذُّلُّ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ، يُسَاقُونَ إِلَى سِجْنِ جَهَنَّمَ، يُقَالُ لَهُ: بُولسُ. تَعْلُوهُمْ نَارُ الأَنْيَارِ، يُسْقَوْنَ مِنْ عُصَارَةِ أَهْلِ النَّارِ: طِينَةِ الخَبَالِ»(۱).

فلا يَستَوي هذا المسكنُ بِمَن مَسكنُه خَيمةٌ مِن لُؤلؤةٍ مُجُوَّفةٍ هذا عرضُها وهذا طولُها.

فالخيارُ بأَيْدينا ونحنُ في دارِ الإمهالِ، ولم أذكُرْ هذا الأمرَ مِن بابِ التخويفِ وإنَّما ذكرْته مِن بابِ تذكيرِ أَنفسِنا أَنَّنا في دارِ الإِمهالِ، والفُرصةُ مواتيةٌ والربُّ كريمٌ سُبْكَانهُ وَتَعَالَى، فمَنْ قامَ إليهِ أَتاهُ الربُّ، ومَن مَشَى إليهِ هرولَ إليهِ، وما عليكَ إلَّا أن تَخطوَ إلى رَبِّك تَبَارُكَ وَتَعَالَى فيخطو إليكَ سُبْكَانهُ وَتَعَالَى.

وقد أَخبَرَ النبيُّ عَلَيْ عَن أهونِ أهلِ النارِ في النارِ، وعَن أَدنَى أهلِ الجَنةِ مَنزلةً، فقالَ عَن أهونِ أهلِ النارِ في النارِ: «أَهْوَنُ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا مَنْ لَهُ نَعْلَانِ مَنزلةً، فقالَ عَن أهونِ أهلِ النارِ في النارِ: «أَهْوَنُ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا مَنْ لَهُ نَعْلَانِ وَشِرَاكَانِ مِنْ نَارٍ يَغْلِي مِنْهُمَا دِمَاغُهُ كَمَا يَغْلِي المِرْجَلُ، لا يَرى أَنَّ أحدًا أشدَّ مِنه عذابًا وإنَّه لأهونُهُم»(٢).

فإذا نظَرْت إلى أَدنَى أهلِ الجَنةِ مَنزلةً، فأمرُه عَظيمٌ وخبرُه عظيمٌ، ففيه بيانُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ١٧٩)، والترمذي: كتاب صفة القيامة، رقم (٢٤٩٢)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رَضِّاللَّهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار، رقم (٦٥٦١، ٢٥٦٢)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب أهون أهل النار عذابا، رقم (٢١٣)، من حديث النعمان بن بشير رَضَالِيّلُهُ عَنْهُما.

هَذا أَدنَى أهلِ الجَنةِ، ولهُ هذا النعيمُ العظيمُ الَّذي أعظمُ ما فيهِ: «لَكَ مَا الشُتَهَتْ نَفْسُكَ، وَلَذَّتْ عَيْنُكَ».

فَالَمْغُبُونَ الْمِسكِينُ هُو الَّذي يُفرِّطُ في هذا الخيرِ العظيمِ، الَّذي يَختمُ شهرَ رمضانَ وهوَ لا زالَ يُفكِّرُ في أَنْ يَعودَ إلى الذنبِ وإلى المعصيةِ، والمَعبونُ مَنْ حُرمَ هذهِ الفرصةَ العَظيمةَ؛ لِذا مِسكِينٌ هَذا الَّذي يَنقَضى عَنه شهرُ رَمضانَ ولم يُغفَرْ لهُ.

X X X

\_

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها، رقم (١٨٩)، من حديث المغيرة بن شعبة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ.



مَرَّ شَاسُ بِنُ قَيسٍ -رجلٌ مِنَ اليهودِ، كبيرٌ في السِّنِ، امتَلاَ قَلْبُهُ حِقدًا وغيظًا وحسدًا على صَحابةِ النبيِّ عَلِيْ اللهِ وَكَانَ هذا بعدَ هِجرةِ النبيِّ عَلِيْ بخمسِ سَنواتٍ، فوجَدَهم قدِ اجتَمَعوا في محبةٍ ووِئامٍ وأُلفةٍ، أوسٌ وخزرجٌ، فغاظَه ما رأى، كيف وقد كانَ هؤلاءِ القومُ وهَذهِ القبائلُ يأكُلُ بعضُها بعضًا قبلَ سنواتٍ، ويَنهشُ بعضُها بعضًا قبلَ سنواتٍ، ويَنهشُ بعضُها بعضًا قبلَ سنواتٍ، فها الّذي جَمعهم على هذا الاجتهاع؟!

فذهَبَ إلى بَيتِه وهو في غيظِه وحنقِه، فجاءَتْه فِكرةٌ بَأَنْ أَرسلَ شابًا مِن شبابِ اليَهودِ، قالَ: اذهَبْ فاجلِسْ معَهُم ثُم ذكِّرْهم بأيَّامِهم الَّتي مضَتْ، وحروبِهم وأشعارِهم، وبِمَن قُتِلَ مِن أهلِهم. فجاءَت هَذهِ الأَداةُ، فذخَلَت في هذا المجتمع الملتئِم المتهاسِكِ، الَّذي خرَجَ للتوِّ مِن فِتنةٍ وجاهليةٍ، فبداً يدسُّ فيهِم هذهِ الشُّبَة.

فإذا بهذا الجمع المجتمع يقومُ بعضُه في وجهِ بعض، وذكَّرَهم بيوم «بُعاث» مَعركةٌ كانَت بينَ الأوسِ والخزرجِ، وكانَتِ الغلبةُ فيها للأوسِ، فقالوا: نُعيدُها اليومَ. قالوا: السِّلاحَ السِّلاحَ، فسمِعَ النبيُّ عَلَيْ بذلكَ، فجاءَ مُسرِعًا، وهوَ يقولُ: «أَبِدَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ؟ دَعُوها فَإِنَّهَا مُنْتِنَةٌ»(۱).

<sup>(</sup>١) انظر: سيرة ابن هشام (١/ ٥٥٥ – ٥٥٦).

تِلكَ الأيامُ كانَتْ آلهَتُكم مُختلفة، فالأوسُ يَعبُدون صنيًا مُختلفًا عَن صنَمِ الخُتلكَ الأيامُ كانَتْ آلهَتُكم مُختلفة، فالأوسُ يَعبُدون صنيًا مُختلفًا، وذكَّرهم الخزرج، ولكِنَّكمُ اليومَ تَعبُدون إلهًا واحِدًا؛ فذكَّرهم عَلَيْ باللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى، وذكَّرهم بخطًا، بخُطورةِ الافتراقِ، فإذا بِهم يَبكون ويَعودونَ إلى رُشدِهم، ويُعانقُ بعضُهم بعضًا، فإذا بالآياتِ تَتنزَّلُ على شاسِ بنِ قيسِ اليَهوديِّ.

قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ قُلْ يَتَأَهُلُ ٱلْكِئْبِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِعَايِئتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا تَعَمَّلُونَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ قُلْ يَتَأَهُلُ ٱلْكِئْبِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِعَايِئِتِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ تَبْغُو نَهَا عِوَجًا وَأَنتُمْ شُهَكَ آءً وَمَا اللَّهِ مِنْ ءَامَنَ تَبْغُو نَهَا عِوَجًا وَأَنتُمْ شُهَكَ آءً وَمَا اللّهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [آل عمران: ٩٨ - ٩٩].

وتَتنزَّلُ الآياتُ تِباعًا مِن سورةِ آل عِمرانَ تُخاطبُ المؤمِنينَ، قالَ تَعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تُطِيعُوا فَرِبِهَا مِّن الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئنَبَ يُرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَنِكُمْ كَفِرِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ أَو مَن يَعْنَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٠٠- ١٠١].

وقالَ تَعالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاقْدُكُمُ وَاقْدُعُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُو بِكُمْ فَأَصَبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ وَ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا لَّ كَذَلِكَ يُبَيّنُ ٱللّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَدِينَ تَفَرَقُواْ لَكُمْ ءَاينتِهِ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَدِينَ تَفَرَقُواْ لَكُمْ ءَاينتِهِ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَدِينَ تَفَرَقُواْ وَأَوْلَتِهِ كَا لَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٠ - ١٠٠].

وهذِه آياتٌ نَحتاجُها في كلِّ حينٍ أنْ تَتردَّدَ على أسماعِنا فتَعيها قُلوبُنا.

و «شاسُ بنُ قيسٍ » هذا اليهوديُّ هوَ صورةٌ تَتكرَّرُ في كلِّ زمانٍ ، وقَد تَختلفُ الأَدواتُ ولكِنَّ الفكرَ والمنهجَ والهدفَ عندَهم واحدٌ ، إنَّهم لا يَرضَوْن باجتِماعِ المسلمينَ ، ولا باتِّحادِهم ، ولا بتآلُفِهم ومودَّتِهم .

وقَد كان قبلَهم فِرعونُ الَّذي قالَ اللهُ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى في شَأنِه في سُورةِ القَصصِ: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا ﴾، أي: أحزابًا وصُنوفًا مُتفرِّقةً؛ لهذا هانَ عليهِ استِعْبادُهم، فقَد كانَ: ﴿ يَسْتَضْعِفُ طَآبِهَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَ هُمْ وَيَسْتَخِيء فِي القصص: ٤].

وليسَ الغريبُ أن تَجتمعَ أُمةُ الإسلامِ، ولكنَّ الغريبَ كلَّ الغرابةِ أن يَتفرَّ قوا معَ ما أُعطوا مِن مُقوِّماتِ الاجتماع:

فلِماذا لا نَجتمعُ وإلهُنا واحِدٌ؟!

قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي سُورةِ البَقَرةِ: ﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَهُ ۗ وَكِلُّ لَاۤ إِلَهَ إِلَا هُو الرَّحْمَنُ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي سُورةِ البَقَرةِ: ﴿ وَإِلَاهُ كُمْ إِلَاهُ كُو اللَّهِ اللَّهُ اللّ

## ولماذا لا نَجتمعُ ودينُنا واحدٌ؟!

قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ ٱلْمَوْمَ أَكُمْلَتُ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلامَ بِصَفَائِه و نَقَائِه، لَكُمُ ٱلْإِسْلامَ وِينَا ﴾ [المائدة: ٣]. فقد ارتَضَى اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَنا الإِسلامَ بِصَفَائِه و نَقَائِه، ولم يَرتضِ لَنا تَجَمُّعًا، ولا جزبًا، ولا تنظيهًا، ولا جَمعيةً، فأنتَ ابنُ الإسلامِ، وانتِهاؤُك للإسلام لا لغير ذلك.

وقالَ اللهُ سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ ، أي: في الكتبِ المنزَّلةِ مِن قبلُ ﴿ وَفِي هَنذَا لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمُ وَتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ هُوَ مَوْلَكُمُ أَنْ فَيْعُمُ ٱلْمَوْلِيَ وَنِعْدَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٨].

ولماذا لا نَجتمِعُ ورسولُنا واحدٌ ﷺ؟!

قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ ۚ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّا ا عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَا ا بَيْنَهُمُ ۚ تَرَعَهُمُ وَكُولُ اللهُ تَبَالُهُمُ ۚ تَرَعَهُمُ وَكُولُ اللهِ عَنَالُهُمُ اللهِ مَنَ اللهِ وَرِضُونَا ﴾ [الفتح: ٢٩].

## ولماذا لا نَجتمعُ وكِتابُنا واحِدٌ؟!

فقَدْ بيَّنَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لَنا أَنَّ عِزَّنا وشرَفَنا في هذا الكتابِ، فقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في سُورةِ الأَنبياءِ: ﴿لَقَدْ أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكُمْ كِتَبَافِيهِ ذِكْرُكُمْ ﴾ [الأنبياء: ١٠].

قَالَ ابنُ عَبَّاسِ رَضِّ لِللَّهُ عَنْهُ: "يَعنِي: فيهِ شَرَ فُكم "(١).

وقالَ الحقُّ سُبَّحَانَهُ وَتَعَالَ فِي سُورةِ الزخرُفِ: ﴿ فَٱسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِى ٓ أُوحِى إِلَيْكَ ۗ إِنَّكَ عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ ثَنَّ وَلِقَومِكَ ﴿ وَسَوْفَ عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ ثَنَّ وَلِقَومِكَ ﴿ وَسَوْفَ مُسْتَقَيمٍ ﴿ ثَنَّ فَكُ لِكَ وَلِقَومِكَ ﴾ أي: شرَفٌ لكَ ولقَومِكَ ﴿ وَسَوْفَ مُسْتَعُلُونَ ﴾ [الزخرف: ٤٣ - ٤٤].

# ولمِاذا لا نَجتمعُ وأَبونا واحِدٌ؟!

وقَفَ النبيُّ عَلَيْ فِي وسطِ أَيَّامِ التَّشريقِ، فقالَ: «يَا أَيُّمَا النَّاسُ، أَلَا إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ، لَا فَضْلَ لِعَرَبِيٍّ عَلَى عَجَمِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا أَسْوَدَ، وَلَا أَسْوَدَ عَلَى أَحْرَ إِلَّا بِالتَّقْوَى، أَلَا قَدْ بلَّغْتُ؟» قَالُوا: بَلَّغَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَسْوَدَ، وَلَا أَسْوَدَ عَلَى أَحْرَ إِلَّا بِالتَّقْوَى، أَلَا قَدْ بلَّغْتُ؟» قَالُوا: بَلَّغَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إِلَا إِللَّا فِي اللَّهُ عَلَيْ أَنْهُ اللهِ عَلَيْ إِلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ (٢).

ولِمَاذَا لَا نَجتمعُ وما مِن عبادةٍ نتقرَّبُ بِهَا إِلَى اللهِ إِلَّا وهيَ تصبُّ في تَقويةِ اجتِهاع الكلمةِ؟!

فصَلاتُنا واحدةٌ وإلى قِبلةٍ واحِدةٍ، وحجُّنا واحدٌ وإلى بيتٍ واحدٍ، وصيامُنا نصومُه في شهرٍ واحدٍ ويَتراءَى كلُّنا هلالًا واحِدًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي عاصم في السنة رقم (١٤٩٨)، والطبراني في المعجم الكبير (٢٥٦/١٢، رقم (١٥٠٢). ١٣٠٣٠)، والبيهقي في الشعب رقم (١٥٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٤١١)، عن أبي نضرة قال: حدثني من سمع خطبة رسول الله ﷺ في وسط أيام التشريق.

ولِماذا لا نَجتمعُ ونُصوصُ الكِتابِ والسُّنةِ، وأَقوالُ سلَفِ الأُمةِ كلُّها تُرشِدُ إلى ذلكَ؟!

قَالَ الحَقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَطِيعُوا أَللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَنَفْشَلُواْ ﴾ [الأنفال: ٤٦].

وحتَّى على مُستَوى الأُسرِ والبيوتِ قالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَا تَنَزَعُواْ فَنَفْسَلُواْ وَتَدَ قَالَ النبيُّ عَلَيْ حَمَا وَتَدَهُ مَعَ ٱلصَّدِيرِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٦]؛ وقد قالَ النبيُّ عَلَيْ حكما جاءَ عندَ الترمذيِّ مِن حَديثِ ابنِ عُمرَ رَضَالِلُهُ عَنْهُا -: ﴿ عَلَيْكُمْ بِالْجَهَاعَةِ، وَإِيّاكُمْ وَالفُرْقَةَ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الوَاحِدِ، وَهُوَ مِنَ الاثْنَيْنِ أَبْعَدُ، مَنْ أَرَادَ بَحْبَحةَ الجَنَّة فَلْيَلْزُم الجَهَاعَةَ ﴾ (١).

وقالَ ابنُ تَيميَّةَ رَحِمَهُ اللَّهُ: «فإذا تفرَّقَ القومُ فسَدوا وهَلكوا، وإذا اجتَمعوا صلَحوا وملكوا؛ فالجَماعةُ رحمةٌ، والفُرقةُ عذابٌ» (٢).

فكَمْ نحنُ في حاجةٍ إلى تَرديدِ هذهِ الأُصولِ على مَسامِعِنا؛ لأنَّنا نَرَى ونَسمعُ مَن يَنهشُ في جدارِ الأُمةِ؛ ليَجعلَ الضّعيفَ أكثرَ ضَعفًا، والمفتَّتَ أكثرَ تفتيتًا.

وصَدَقَ مَن قالَ:

كُونُوا جَمِيعًا يَا بَنِيَّ إِذَا اعْتَرَى خَطْبٌ، وَلَا تَتَفَرَّ قُوا آحَادَا كُونُوا جَمِيعًا يَا بَنِيَّ إِذَا اعْتَرَقْنَ تَكَسَّرَتْ أَفْرَادَا(٢) تَأْبَى القِدَاحُ إِذَا اجْتَمَعْنَ تَكَسَّرًا وَإِذَا افْتَرَقْنَ تَكَسَّرَتْ أَفْرَادَا(٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١٨)، والترمذي: كتاب الفتن، باب ما جاء في لزوم الجماعة، رقم (٢١٦٥)، من حديث ابن عمر، عن أبيه رَضِيَاللَهُ عَنْهُما، مر فوعًا.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۳/ ۲۱).

<sup>(</sup>٣) اختُلِفَ في قائلها، وهي في ديوان الطغرائي (ص:٧١)، وفي مجاني الأدب (٢/ ١٤٥) لأكثم بن صيفي.

وهَذه كلُّها مُقوماتُ لاجتماعِ الأُمةِ وقوَّتِها واتِّحَادِها، ولكِنْ يَبقَى نفرٌ منَ الناسِ لا يَرضَى بَهذا الاجتماع، ولا بِهذا الائتلافِ والمودةِ، ويُسهِمُ بأيِّ أداةٍ في يدِه للنَّخرِ في جدارِ الأُمةِ، وهَذا نَراهُ اليومَ، فقد يَختلفُ الآباءُ، ويختلفُ الأجدادُ، ويَختلفُ القبائلِ. فلِهاذا يَتصارعُ الأبناءُ؟ ولِماذا هذا الإسفافُ؟ وهذا التجريحُ؟ ولماذا البُهتانُ والافتراءُ؟ إنَّ هذا الأَمْرَ أولُ مَنْ يَتضرَّرُ به هُو قائلُه فإنَّها تأتي على الدِّين فتُذهبُه.

وقَد جاءَ في سُنَن التِّرمذيِّ، مِن حديثِ أَبِي الدَّرداءِ رَضَيَّكُ عَنْهُ قَالَ النبيُّ عَلِيَّةِ: «فَإِنَّ فَسَادَ ذَاتِ البَيْنِ هِيَ الحَالِقَةُ، لَا أَقُولُ: تَحْلِق الشَّعَرَ؛ وَلَكِنْ تَحْلِقُ الدِّينَ!»(١).

وبعضُنا بها يَكتبُ وتُسطرُ يداهُ يحلقُ دِينَه وهو لا يَشعرُ؛ لأنَّه يُساهِمُ بصِفةٍ مُباشرةٍ، ويكونُ أداةً وهو لا يَشعرُ في يدِ شاسِ بنِ قيسٍ يخرقُ بِهَا في جِدارِ الأُمةِ، فأَذكرُه بها قالَ الأوَّلُ:

# كَتَبْتُ وَقَدْ أَيْقَنْتُ يَوْمَ كِتَابَتِي بِأَنَّ يَدِي تَفْنَى وَيَبْقَى كِتَابُهَا (١)

و خَيرٌ مِن هذا القولِ، قولُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ: ﴿ ٱقْرَأْ كِنْبُكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيُوْمَ عَلَيْك حَسِيبًا﴾ [الإسراء: ١٤].

فالعَبدُ العاقلُ يكونُ مِمَّن قالَ اللهُ فيهِم: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يَدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ ﴾ [آل عمران: ١٠٤]، واحذَرْ أن تكونَ مِمَّن يَدعو إلى الشرِّ، أو يُمهِّدُ الطريقَ لأهلِ الشرِّ، أو يُمهِّدُ الطريقَ لأهلِ الشرِّ، أو يَكونُ أداةً في يدِ أهلِ الشرِّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/ ٤٤٤ – ٤٤٥)، وأبو داود: كتاب الأدب، باب في إصلاح ذات البين، رقم (٢٥٠٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: شمس العلوم لنشوان الحميري (٣/ ١٩٨٢)، غير منسوب.



في المِحَن والأزماتِ والشَّدائدِ تَساقَطُ الأقنِعةُ، وتُزاحُ السُّتورُ، وتَنجلي بواطنُ الأُمورِ، وتُرَى الأُمورُ على حقيقتِها، فمَن كُنتَ تَراهُ في حالِ الرَّخاءِ يَدَّعي التحضُّرَ والثقافة تَراهُ حينها يَسقطُ هَذا القناعُ فاحشًا متفحِّشًا، عنيفًا حادًّا متهوِّرًا، وتَرَى الحليمَ الوديعَ الهادئ الَّذي يَختارُ ألفاظه بدِقةٍ وعِنايةٍ، تَراهُ حينها يَسقطُ هذا القناعُ بَذيئًا فاحِشًا مُتفحِّشًا، ففي الشدائدِ تَظهرُ الأمورُ عَلى حقيقتِها.

ولِذا قالَ الأولُ:

جَـزَى اللهُ الشَّـدَائِدَ كُـلَّ خَـيْرٍ وَإِنْ كَانَـتْ تُغَصِّصُـنِي بِرِيقِـي وَإِنْ كَانَـتْ تُغَصِّصُـنِي بِرِيقِـي وَمَا شُـكْرِي لَمَـا حَـدُوِّي مِـنْ صَـدِيقِي وَمَـا شُـكْرِي لَمَـا حَمْـدًا وَلَكِـنْ عَرَفْتُ بِمَا عَـدُوِّي مِـنْ صَـدِيقِي

وما نُشاهدُه في مثلِ هذِه الأيامِ في هذهِ الأَزمةِ الَّتي تَعصِفُ بخليجِنا مِنِ انفلاتٍ في أخلاقِ الناسِ، وانطِلاقٍ لألسِنتِهم في الفحشِ والفواحشِ والبَذاءةِ والافتراء، وكأنَّهم لا يَحمِلون إرثًا ربانيًّا نبويًّا يُرشدُهم إلى محاسنِ الأخلاقِ، وكأنَّهم لم يَقرَؤُوا قطُّ قولَه تعالى: ﴿لَا يُحِبُ اللهُ ٱلْجَهْرَ بِاللهُ وَعِمِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَا مَن ظُلِمَ وَكَانَ وَكَانَهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٨].

والفُحشُ والتفحُّشُ هيَ الظاهرةُ الَّتي تَطفو على السطح دائِمًا في الأزماتِ

احذروا الفحش والتفحش

والمِحَنِ والشدائدِ، ولا يَطفو في الغالبِ إلَّا ما خبُثَ مِن الأَشياءِ، فيَطفو في هذهِ الأَيامِ هَذا الفحشُ والتفحُّشُ، وهوَ قبيحُ القولِ مِن إنسانٍ كنتَ تَحسبُه مُتحضِّرًا مثقَّفًا صالحًا ناصحًا، لكِنْ هذا شأنُ الشدائِدِ.

قالَ أَبو حامدِ الغَزاليُّ رَحِمَهُ اللَّهُ في كِتابِه «الإحياء»: «والباعثُ على الفُحشِ إمَّا قصدُ الإيذاءِ، وإمَّا الاعتيادُ الحاصلُ مِن مُخالطةِ الفساقِ وأهلِ الخبثِ واللَّومِ ومَن عادتُهم السبُّ» (١).

والفُحشُ -وهو القولُ القبيحُ- مِن كبائِرِ الذنوبِ، تَدبَّرْ قولَ الحقِّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْفُوكِيشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبِغُى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَٱن تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنْزِلُ بِهِ عَسُلُطَنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]، فقد جاء التحذيرُ مِنَ الفواحشِ والّتي مِنها قبيحُ القولِ والعملِ في مَصافِّ الشِّركِ والقولِ على الله بغيرِ عِلم.

وقَدْ حذَّرً النبيُّ عَلَيْهِ مِن ذلكَ وجعلَه مِن كبائرِ الذُّنوبِ، كما أُوردَ ذلكَ ابنُ حجَرٍ الهَيتميُّ رَحِمَهُ اللهُ صاحبُ كتابِ «الزواجِر» الَّذي جمعَ فيهِ الكَبائر، إذ يَقولُ: «إِنَّ مُلازمةَ الشِّرِ والفُحشِ منَ الكَبائرِ» (٢)، ثُم استدَلَّ بقولِ النبيِّ عَلَيْهِ: «إِنَّ شَرَّ النَّاسِ مَنْزِلَةً عِنْدَ اللهِ يَوْمَ القِيامَةِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ شَرِّهُ (٣).

وقالَ النبيُّ عَلِيْهِ فِي حَديثِ جابِرِ بنِ سَمْرةَ رَضَالِنَهُ عَنهُ: «إنَّ الفُحْشَ وَالتَّفَحُّشَ

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٣/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٢) الزواجر عن اقتراف الكبائر (١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب لم يكن النبي على فاحشًا ولا متفحشًا، رقم (٦٠٣٢)، ومسلم: كتاب البر والصلة، باب مداراة من يتقى فحشه، رقم (٢٥٩١)، من حديث عائشة رَضِيًاللَّهُ عَنْهَا.

# لَيْسَا مِنَ الإِسْلَام، وَإِنَّ أَحْسَنَ النَّاسِ إِسْلَامًا أَحْسَنَهُمْ خُلُقًا »(١).

وإنِّي أَستغُرِبُ هذا الإرثَ العظيمَ، وهَذهِ النصوصَ المبارَكةَ الَّتي تَترَدَّدُ على الأسماعِ ليلَ نهارٍ، فإذا بهذا الإنسانِ المسلمِ عندَ أولِ صَدمةٍ يَتخلَّى عَن هذا الأمرِ، قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «لَا تَقُومَ السَّاعَةُ حَتَّى يَظْهَرَ الفُحْشُ، وَقَطِيعَةُ الرَّحِمِ، وَسُوءُ الجُوارِ، وَيُخَوَّنَ الأَمِينُ»(٢).

وإنَّ أشدَّ ما يُؤلمُ أَنْ تَرى الرجلَ الصالحَ أو مَن يشارُ إليه بالتديُّنِ، أو مَن يقفُ موقفَ التعليمِ لغيرِه، تَراهُ مُنخرِطًا في الفُحشِ والتَّفحُّشِ، وهذهِ مصيبةٌ، فعندَمَا تَرَى المُعلمَ الَّذي رُبها كانَ خطيبًا أو إمامَ مسجدٍ أو واعظًا، تَراهُ معَ الرَّكْبِ يسيرُ في بَذاءةٍ وتدنًّ في أخلاقِهِ، وعندَه هذا الموروثُ في صَدرِه يحفظُه عنِ النبيِّ صلى اللهُ عليْه وسلَّمَ:

فَتَرَاهُ يَحْفَظُ مَا جَاءَ فِي صَحِيحِ ابنِ حِبَانَ؛ إِذْ يَقُولُ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «**وَإِيَّاكُمْ** وَالفُحْشِ، فَإِنَّ اللهَ لَكِبُّ الفُحْشَ وَلَا التَّفَحُشَ »<sup>(۱)</sup>، فهو يَعلمُ أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ لا يحبُّ الفُحشَ ولا التفحُّشَ، وإذا بهِ يقَعُ فِي هذا الوحل.

وتَراهُ يحفظُ ما جاءَ عَن أُسامةَ بنِ زيدٍ رَضَالِلُهُ عَنْهُا أَنَّ النبيَّ ﷺ قالَ: «إِنَّ اللهَ يُبْغِضُ الفَاحِشَ المُتَفَحِّشَ»(١٠).

(٢) أخرجه أحمد (٢/ ١٦٢)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رَضَالِتُهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٨٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ١٥٩)، وابن حبان في صحيحه رقم (١٧٦)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رَضَاًلِلَهُعَنْهُمَا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حبان في صحيحه رقم (٥٦٩٤).

احذروا الفحش والتفحش

وَ يَحفظُ قولَ النبيِّ عَلَيْقِ: «لَيْسَ المُؤْمِنُ بِالطَّعَّانِ وَلَا اللَّعَّانِ وَلَا الفَاحِشَ وَلَا البَذِيءَ»(١).

و يَحفظُ ما ذكَرَتْه عائشةُ رَضَيَّكَ عَنهَا سُئِلَت عَن خُلقِ النبيِّ عَيْكِ فقالَتْ: «لم يَكُن فاحِشًا ولا مُتفحِّشًا، ولا صَخَّابًا بالألفاظِ، ولا يَجزي بالسَّيئةِ السَّيئةَ، ولكِنْ يَعفو ويَصفَحُ»(٢).

فانظُرْ يا مَن تَدعو إلى اتِّباعِ السُّنةِ، ويا مَن تُظهرُ التأسِّيَ برسولِ اللهِ ﷺ، هذا هوَ خُلُقُه كما أَخبَرَتْ بذلكَ زَوجتُه عائِشةُ رَضَّاللَهُ عَنْهَا.

ولا يَعرفُ طريقَ عِفةِ اللسانِ منَ الفحشِ والتفحُّشِ إلَّا مَن حسُنَ خُلقُه، الَّذي يَعلمُ أنَّ الموازينَ إذا نُصِبَت يومَ القِيامةِ فإنَّ أثقلَ ما يُوضعُ في ميزانِ المؤمِنِ حُسنُ الخُلقِ، هكذا قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ حيثُ قالَ مِن حديثِ أبي الدرداءِ رضَائِلَةَ عَنهُ -: «مَا شَيْء أَثْقَلُ فِي مِيزَانِ المُؤْمِن يَوْمَ القِيَامَةِ مِنْ خُلُقِ حَسَن »(٣).

وقَدْ رأَى أَبو الدرداءِ امرأةً سَليطةَ اللسانِ، فقالَ رَخِوَالِلَهُ عَنْهُ: «لو كانَتْ هذه خَر ساءَ لكانَ خَرًا لها»(١).

\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٤٠٥)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جاء في اللعنة، رقم (١٩٧٧)، من حديث عبد الله بن مسعود رَضِيَاللهُعَنهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦/ ١٧٤)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جاء في خلق النبي ﷺ، رقم (٢٠١٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب، باب في حسن الخلق، رقم (٤٧٩٩)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، رقم (٢٠٠٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في الصمت رقم (١٠٠).

وقالَ النبيُّ ﷺ لعائِشةَ رَخِوَالِلَّهُ عَلَيْ ( آيَا عَائِشَةُ ! إِيَّاكِ وَالفُحْشَ، فَإِنَّ الفُحْشَ لَوْ كَانَ رَجُلًا لَكَانَ رَجُلً سُوءِ (١٠).

وقَدْ تقدَّم ما جاءَ في صَحيح البُخاريِّ وغيرِه أَنَّ اليهودَ دخَلوا عَلَى النبيِّ عَلَيْ الْهِ وَمَرُّوا بِه، فقالوا: السامُ علَيْكَ يا مُحَمَّدُ. أي: الموتُ عليكَ. فغضِبَت عائشةُ وَعَلَيْكُمْ »، هُم يَقولونَ: (وَعَلَيْكُمْ »، هُم يَقولونَ: السامُ عليكَ وهو يَقولُ: (وَعَلَيْكُمْ » فغضِبَت عائشةُ وَعَلَيْكُمْ » فغضِبَت عائشةُ وَعَلَيْكُمْ » فغضِبَت عائشةُ وَعَلَيْكُمْ » فغضِبَ الله عليكم، وقالت: عليْكم، ولَعَنكُمُ الله ، وغضِبَ الله عليْكم. فإذا بالنبيِّ عَلَيْ يلتَفِتُ إلى عائِشةَ يُربِّيها على عِفةِ اللسانِ فيقولُ: (مَهلًا يَا عَائِشةُ! وَعَلِيكِ بِالرِّفْقِ، وَإِيَّاكِ وَالعُنْفَ وَالفُحْشَ »، قالَتْ عائِشةُ: أَو لَمُ تَسمَعُ ما قالوا يا رسولَ الله؟، قالَ: (أَولَمُ تَسْمَعِي مَا قَلْتُ رَدَدْتُ عَلِيْهِم، فَيُسْتَجَابُ لَهُ مُ فِيَ » (١).

فَمَن أَرَادَ أَنْ يَتَخَلَّقَ بِأَخِلاقٍ حَسَنةٍ فَهَذِه هِيَ أَخِلاقُ النبيِّ عَلَيْهِ، وعلَى الإنسانِ أَن يَحَدَر أَن يَقَعَ فِي هذا الوحلِ، فهذا الوحلُ إنَّمَا مَردُّه على قائِلِه يَأْكُلُ حَسناتِه أَكلًا، والفاحشُ المتفحِّشُ يَبحثُ لنفسِه أعذارًا، ويقولُ: أَنا ما لجَأْت إلى رَدِّ الصاعِ صاعَيْن إلَّا لسببِ أَنَّ هناكَ مَن يُهاجِمُنا، وهُناك مَن يَسبُّنا، وهُناكَ مَن يُعيِّرُنا! وهُناكَ مَن يَسبُّنا، وهُناكَ مَن يُعيِّرُنا! وهُناكَ وهُناكَ وهُناكَ مَن يَلينِ!!.

نَقولُ لهُ: اعلَمْ أنَّ هُناكَ قضيَّتينِ لا بُدَّ أن تَنتبهَ إليهما:

<sup>(</sup>١) أخرجه العقيلي في الضعفاء الكبير (٣/ ٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب لم يكن النبي على فاحشًا ولا متفحشًا، رقم (٦٠٣٠)، ومسلم: كتاب السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام، رقم (٢١٦٥).

احذروا الفحش والتفحش

الأُولى: أنَّ هُناكَ مَن يَسعَى في الوشايةِ بينَكَ وبينَ أَخيكَ بِآلافٍ منَ الحِساباتِ الوَهميةِ؛ ليُوغِرَ صدرَك وصدرَ أخيكَ؛ ليُحقِّقَ له ولأجندتِه ما يُريدُ، فانتبهْ لذلك.

الأَمرُ الثاني -وهو أهمُّ-: لأَنَّهُ هو وَصيةُ النبيِّ ﷺ: مَن قالَ لكَ: إنَّ القُوةَ أَن تَردُّ الصاعَ صاعَيْنِ؟ ومَن قالَ لكَ: إنَّ الانتِصارَ أَنَّك تَردُّ على مَن شتَمَك وسبَّكَ؟

جاءَ سُليمُ بنُ جابِرِ الهُجيميُّ رَخَوَلِنَهُ عَنهُ إلى النبيِّ عَلِيْهُ فقالَ: يا رَسولَ اللهِ أَوْصِني، فأوصاهُ عَلِيْهِ بخمسِ وَصايا، قالَ لهُ في الوصيةِ الخامِسةِ: «وَإِنِ المْرُقُّ عَيَّرُكَ بِشَيْءٍ يَعْلَمُهُ مِنْهُ، دَعْهُ يَكُونُ وَبَاللهُ عَلِيْهِ، وَأَجْرُهُ لَكَ، وَلَا تَسُبَّنَ شَيْئًا»، قالَ: في سببَتُ بعدُ إنسانًا ولا دابَّةً (۱).

هكَذا هو الالتزامُ بالسُّنةِ، فمَن أَرادَ أَن يَرتاحَ ويُريحَ غيرَه مِنه فلْيَلزَمْ طريقَ وهَديَ النبِيِّ عَلِيَهِ.

X II X

\_

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٦٣)، وأبو داود: كتاب اللباس، باب ما جاء في إسبال الإزار، رقم (٤٠٨٤)، والبخاري في الأدب المفرد رقم (١١٨٢).



تَحدَّثنا فيها تقدَّم عنِ الفُحشِ والتفحُّشِ، وبيَّنَّا أَنَّ هَذَا الحَلُقَ الذميمَ هوَ مِنَ الأَخلاقِ اللَّمِلةِ وَتَزدادُ فِي مِثلِ هذهِ الأَوقاتِ –أَوقاتِ الأَزماتِ والمِحنِ والشدائدِ والفِتنِ – ومِن جُملةِ هَذه الأخلاقِ: خُلقٌ آخرُ، وهوَ الفُجورُ فِي الخُصومةِ، وهوَ خُلقٌ منَ الأخلاقِ السيِّئةِ يجدُ له مكانًا واسعًا فسيحًا في وَقتِ الفِتنِ والأزَماتِ والشدائدِ، في مِثلِ هَذهِ العَواصفِ الَّتي تَعصفُ بخَليجِنا في مِثلِ هَذهِ الأَيَّامِ تَنبُتُ هذهِ النابتةُ.

نعَمْ، قد يحدثُ خِصامٌ بيننا، ولكِنَّ الَّذي لا يُقبَلُ هوَ هَذا الفجورُ في الخُصومةِ، قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنِيَا وَيُشْهِدُ ٱللهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ لِلْهُ اللهُ عُلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ﴾ [البقرة: ٢٠٤].

وبيَّنَ لَنا النبيُّ عَلِيْ أَنَّ الفجورَ في الخُصومةِ خصلةٌ مِنَ النِّفاقِ وخُلقٌ مِن النِّفاقِ وخُلقٌ مِن أخلاقِ المُنافِقينَ، فقالَ: «أَرْبَعٌ مِنْكُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْ النِّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا ائْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النِّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا ائْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ »(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب علامة المنافق، رقم (٣٤)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان خصال المنافق، رقم (٥٨)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رَضَّاللَهُ عَنْهُا.

وإذا خاصم فجر

فَمَنْ إذا خاصَمَ فجرَ فلْيَعلَمْ أنَّ فيه خصلةً مِن خِصالِ النفاقِ، وهي كبيرةٌ مِن كِبائِر الذُّنوب، لا تُمحَى حتَّى يَتوبَ منها الإنسانُ ويدَعَها.

وقد حذَّرَ سلفُ الأُمةِ مِن هذهِ الخصلةِ، فهاهيَ فاطِمةُ بنتُ الحُسينِ تُحدِّثُ عَن جدِّها عليٍّ -رَضِيَ اللهُ تعالى عَنْهُم جميعًا - أنَّه قالَ: «إيَّاكُم والخُصومةَ؛ فإنَّها عَن جدِّها عليٍّ -رَضِيَ اللهُ تعالى عَنْهُم جميعًا - أنَّه قالَ: «إيَّاكُم والخُصومةَ؛ فإنَّها تَمَحقُ الدِّينَ، تَأْتِي على دِينِ الإِنسانِ فتسلبُه»(۱)؛ أي: تَمحقُ هذه الحسناتِ الَّتي جَمَعها مِن هُنا وهُناكَ.

وهاهوَ الأحنَفُ بنُ قيسٍ وقَدْ عُرفَ بحِلْمِه وأناتِه يُوجِّهُ مَن معَه ومَن يَأْتِ بعدَه فيقولُ: «كَثرةُ الخصومةِ تُنبتُ النِّفاقَ في القلب»(٢).

وبالفعل.. فبعضُ الناسِ يُعرفُ بكَثرةِ الخصومةِ؛ يُخاصمُك في كلِّ شَيءٍ، سواءٌ كانَ هذا الأمرُ يعنيهِ أو لا يَعنيهِ فكَثرةُ الخصومةِ عَلى لِسانِه وفي فِعلِه.

وهَذا مُعاويةُ بنُ قُرةَ رَحِمَهُ اللهُ يقولُ: «إِيَّاكُم وهذهِ الخُصوماتِ؛ فإنَّها تُحبطُ الأعمالَ» (٢).

وهذا مُحمدُ بنُ عليِّ بنِ الحُسينِ رَضَيَّكُ عَنْهُ يقولُ: «الخُصومةُ تَمحقُ الدِّينَ وَتَنْبَتُ الشحناءَ في صُدورِ الرجالِ»(١).

فأيُّ مُجتمع -كبر هذا المجتمع، أو كانَ صغيرًا كالأُسَرِ والبيُوتِ- إذا كثرت

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة رقم (٢١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة رقم (٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن بطة في الإبانة (٢/ ٥٢٢، رقم ٦٢١)، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة رقم (٢٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في الصمت رقم (١٥٤).

فيهِ الخصوماتُ نبتَتِ الشحناءُ في صُدورِهم، ويَترتَّبُ على ذلكَ مسائلً.

واللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يحِبُّ الرُّحماءَ، لكِنَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يُبغضُ هذا الفاجرَ في خُصومتِه، ولكَ أن تَتصوَّرَ إنسانًا يَمشي على الأرضِ، يَأْكُلُ معَنا ويَشربُ معَنا ويُصلِّى معَنا، واللهُ في سَمائِه يُبغضُه، فكيفَ يَكونُ حالُه؟!

قالَتْ عائِشةُ رَضَايِّنَهُ عَنها: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ أَبْغَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللهِ الأَلَدُّ الْخَصِمُ»(١)؛ أي: المعوَجُّ عنِ الحقِّ، المولعُ بالخُصومةِ، الماهرُ بها.

وكذا قالَ النبيُّ عَلِيهُ فِي حَديثِ حارِثةَ: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ؟ كُلُّ عُتُلِّ جَوَّاظٍ مُسْتَكْبِرٍ»(٢)؛ والعُتُل هوَ: شديدُ الخصومةِ، الَّذي يَفَجُرُ بها.

وانظُرِ اليومَ إلى حالِ الناسِ في خُصوماتِهم كيفَ يَفجُرون ويَتجاوَزون كلَّ الحدودِ، إذا اختلَفَ معَك في هدفٍ، أو في رُؤيةٍ، أو حتَّى في مسألةٍ وحكمٍ شرعيً، فَجرَ في خُصومتِه لكَ!

ويَترتّبُ على الخصومةِ أمرٌ عَظيمٌ يحصُلُ غالبًا: وهُو أَنَّ الإنسانَ إذا فجرَ في خُصومتِه رمّى مَن يُخاصمُه بالكذبِ والافتِراءِ والبُهتانِ؛ حتَّى يُدلِّل على ما يَقولُ، وهذا الَّذي نُشاهدُه، أو نَقرؤُه، أو نَسمعُ به، كذبٌ في حقِّ المخالفِ وافتراءٌ عليهِ وجُتانٌ، لكِنَّ هذا الأمر لا يُمكنُ أن يَذهبَ سُدًى، فقَدْ قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَن يَكْسِبْ خَطِيّعَةً أَوْ إِثْمَا ثُمِينًا ﴾ [النساء: ١١٢]؛ أي: يكسِبْ خَطِيّعَةً أَوْ إِثْمَا ثُمِينًا ﴾ [النساء: ١١٢]؛ أي:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المظالم والغصب، باب قول الله تعالى: ﴿ وَهُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ﴾، رقم (٢٤٥٧)، ومسلم: كتاب العلم، باب في الألد الخصم، رقم (٢٦٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب ﴿ عُتُلِّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾، رقم (٤٩١٨)، ومسلم: كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب النار يدخلها الجبارون، رقم (٢٨٥٣).

وإذا خاصم فجر

يَأْتِي يومَ القِيامةِ مُحُمَّلًا بِالبُهتانِ والإثمِ، يَحملُ ذلكَ على كاهِلِه. وقولُه: ﴿ثُمَّ يَرْمِ ﴾ ليسَ بالضَّرورةِ أَن تَكونَ هذهِ الرميةُ بسهم أو بُندقيةٍ، بل قد تكونُ كلِمةً أشدَّ مِن ذلكَ، أو تَغريدةً يَرمِي بِها، أو مَقالًا في صَحيفةٍ يَرمِي بها خَصمَه فيَفجُرُ في ذلك، وهَذا واقعٌ.

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «وَمَنْ رَمَى مُسْلِمًا بِشَيْءٍ يُرِيدُ شَيْنَهُ بِهِ» سواءٌ رماهُ بكلِمةٍ، أو بفريةٍ، أو بصورةٍ كاذِبةٍ مُدبلجةٍ مُفبرَكةٍ، وضعَها على مواقِعِ التَّواصلِ وأَشاعَها، «حَبَسَهُ اللهُ عَلَى جِسْرِ جَهَنَّمَ حَتَّى يَخْرُجَ مِمَّا قَالَ» (١). فلكَ أن تَتَصوَّرَ هذِه العقوبةَ!

وفي رِوايةٍ في «سُنن أبي داودَ»: قالَ رَسولُ اللهِ ﷺ: «وَمَنْ قَالَ فِي مُؤْمِنٍ مَا لَيْسَ فيهِ أَسْكَنَهُ اللهُ رَدْغَةَ الخَبَالِ حَتَّى يَخْرُجَ مِمَّا قَالَ»(٢).

و «رَدْغَة الحِباكِ» أي: عُصارةُ أهلِ النارِ، ومُستنقَعُ ما يَخرِجُ مِنهُم، هذا مكانُ مَنِ افتَرَى على الآخرين حينها خاصَمَهم واختلَفَ معَهم، فرماهُم بالبُهتانِ والافتراءِ.

نعَمْ، قد لا أَتَّفَقُ معَك، لكِنَّني لا أفجرُ بالخصومةِ معَك؛ لأَنَّني لو فجَرْت في الخصومةِ معَكَ سأقَعُ في البُهتانِ والكذِب والافتراءِ.

بِقِيَ أَن أَقُولَ: إِنَّنا بِشِرٌ، ونَعيشُ معَ البشرِ، فإذا وقَعَ عليكَ بُهتانٌ أوِ افتِراءٌ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٣/ ٤٤١)، وأبو داود: كتاب الأدب، باب من رد عن مسلم غيبة، رقم (٤٨٨٣)، من حديث معاذ بن أنس الجهني رَضِيَاللَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٧٠)، وأبو داود: كتاب الأقضية، باب فيمن يعين على خصومة، رقم (٣٥٩٧)، من حديث ابن عمر رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُماً.

أو فجَرَ خصمُك في الخُصومةِ معَكَ، فلا يَستفزَّكَ، ولا تَرُدَّ عليه، وارتفِعْ أنتَ ودَعْه هوَ في أسفل ما يَكونُ.

وقد سَبَّ رجلٌ عُمرَ بنَ ذرِّ رَحِمَهُ اللَّهُ سبَّا شديدًا، فقالَ لهُ عُمرُ بنُ ذرِّ: «يا هَذا، لا تُفرِّطْ في شَتْمِنا، وأبقِ للصلحِ موضعًا، فإنَّا لا نُكافِئُ مَن عصى اللهَ فينا بأكثرَ مِن أن نُطيعَ اللهَ فيهِ»(١).

كما قالَ الأولُ:

فَخَايْرٌ مِنْ إِجَابَتِهِ السُّكُوتُ (٢)

إِذَا نَطَـقَ السَّفِيهُ فَلَا تَجِبْهُ

وقالَ الآخرُ:

فَا أَكْرَهُ أَنْ أَكُونَ لَهُ مُجِيبَا كَعُودٍ زَادَهُ الإِحْرَاقُ طِيبَا<sup>(٣)</sup> يُخَاطِبُنِي السَّفِيهُ بِكُلِّ قُبْحٍ يَخُاطِبُنِي السَّفَاهة أَفَأزِيدُ حِلْطًا

فالعاقلُ هوَ الَّذي يَملكُ نفسَه عندَما يُستفزُّ منَ الآخَرين، وهوَ الَّذي لا يُجارِي السُّفهاءَ في سَفاهتِهم، وهوَ الَّذي إذا أُغضِبَ تَحكَّمَ في هذا الغضب.

وقَدْ قَسَمَ النبيُّ عَلَيْ يُومًا مِنَ الأيامِ قِسمةً منَ الغنائمِ، فأَعطَى هَذَا، وأَعطَى هَذَا، وأَعطَى هَذَا، وأَعطَى هذَا، وأَعطَى هذَا، وكلُّ له عَطاءٌ مُختلفٌ، فقامَ أحدُ الرجالِ في عهدِ النبيِّ عَلَيْ وهوَ يَرى النبيَّ عَلَيْ ويُصلِّي خلفَه، لكِنَّه وقعَ في الفُجورِ في الخصومةِ؛ فقالَ: إنَّ هذهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٥/ ١١٣)، والبيهقي في شعب الإيمان رقم (١٠٦).

<sup>(</sup>۲) اختلف في قائله، وانظره في ديوان الشافعي (ص: ۳۹)، والصمت لابن أبي الدنيا رقم (۷۱۰)، وروضة العقلاء لابن حبان (ص: ۱٤۰)، والأمثال للرامهرمزي (ص: ۹۹).

<sup>(</sup>٣) ديوان الشافعي (ص: ٣٣).

124 وإذا خاصم فجر

لقِسمةٌ ما أُريدَ بها وَجهُ الله. فأُخبرَ عَلَيْهُ، فغضِبَ غضبًا شديدًا حتَّى عُرفَ ذلكَ في وَجهه، فلم يَرُدَّ السَّيِّئةَ بالسَّيِّئةِ، ولم يُبرِّرْ لنفسِه، بل قالَ: «رَحِمَ اللهُ مُوسَى؛ لَقَدْ أُ<mark>وذِيَ بِأَكْثَر مِنْ هَذَا فَصَبِرَ »(١)؛</mark> أي: إن كانَ هُناكَ شيءٌ أزيدُ مِن هَذا فسأَصبرُ.

وقد سبَّ أحدُ الناس أبا هُريرة رَضَالِيَّهُ عَنْهُ سبًّا شديدًا، صراحةً في وجهه، لا مِن وراءِ اسم مستعارِ، فقالَ لهُ أبو هُريرةَ: «انتهَيْتَ؟»، قالَ: «انتهَيْتُ، وإِنْ أَرَدْتَ أَن أَزِيدَ أَزِيدُ ، قَالَ أَبُو هُرِيرةَ: «يا جاريةُ، اثْتِيني بوَضوءٍ». فتَوضَّا أَرَضَاً يَضَالِّتُعَنْهُ ثُم استقبَلَ القِبلةَ، ورفعَ يَديهِ قائلًا: «اللهُمَّ إنَّ عبدَك هذا سَبَّني، وقالَ عنِّي ما لم أَعلَمْه عَن نَفسِي، اللهُمَّ إِن كَانَ عبدُك هذا صادقًا فيها قالَ عنِّي فاغفِرْ لي، اللهُمَّ إِن كانَ عبدُك هذا كاذبًا فيها قالَ عنِّي فاغفِرْ له»، قالَ: فأَكبَّ الرجلُ عليهِ يُقبِّلُه على رأسِهِ.

وعدَمُ ردِّكَ على مَن يَستفزُّك ليسَ ضَعفًا، لكِنَّه قوةٌ، كما قالوا للشافعيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ حينَم خاصَمَه أهلُ الأهواءِ والفُّجورِ: لماذا تسكُّتُ عَنْهم؟ قالَ:

وَفِيهِ أَيْضًا لِصَوْنِ العِرْضِ إِصْلَاحُ وَالْكُلْبُ يَخْسَى لَعَمْرِي وَهْوَ نَبَّاحُ (٢)

قَالُوا سَكَتَّ وَقَدْ خُوصِمْتُ قُلْتُ لَهُمْ إِنَّ الجَوَابَ لِبَابِ الشَّرِّ مِفْتَاحُ وَالصَّمْتُ عَنْ جَاهِلِ أَوْ أَحْمَقٍ شَرَفٌ أَمَا تَرَى الأُسْدَ تُخْشَى وَهْيَ صَامِتَةٌ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب فرض الخمس، باب ما كان النبي على المؤلفة قلوبهم، رقم (٣١٥٠)، ومسلم: كتاب الزكاة، باب إعطاء المؤلفة قلوبهم على الإسلام، رقم (١٠٦٢)، من حديث عبد الله بن مسعو د رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) ديوان الشافعي (ص: ٥١).

هذا هوَ توجيهُ النبيِّ عَلَيْهِ، فَمَن أَرادَ الخيرَ والعافِيةَ لنفسِه فلْيَلزَمْ هذا المنهجَ، أمَّا مَن أَرادَ العنتَ والتعَبَ والتشويشَ على حياتِه فلْيُجارِ السفهاءَ فيها يَقُولُونَ، ولْيَستوعْ لفُجورِ أهلِ الخُصوماتِ.

X II X

يَّم استقاموا



قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي كِتَابِهِ الكَرِيمِ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْ حَكَ أَلَا تَعَافُواْ وَلا تَحَدَرُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ لَيَ فَعَنْ أَوْلِيكَ أَوْكُمْ فِي اللَّهِ عَرَقَ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتُعَى أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَعِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتُعُونَ اللهُ نُزُلُامِّنَ غَفُورِ رَّحِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٠- ٣٢].

وقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمَّ يَعْنَزُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُ اللَّهُ وَلَا هُمْ يَعْنَزُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٣ - ١٤].

فالاستِقامةُ على دينِ اللهِ سبَبٌ رئيسٌ في سعادةِ العبدِ في الدُّنيا والآخِرةِ، وفلاحِه ورَشادِه في أمره كلِّه.

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (١/ ٣٣).

خُلاصةُ ذلكَ: أنَّ العبدَ إذا وُفِّقَ للاستِقامةِ هُنا وُفِّقَ للاستِقامةِ هُناكَ، وأنَّ مَن التزَمَ صراطَ اللهِ المستقيمَ في الدُّنيا وفَّقَه اللهُ إلى الصراطِ الموصلِ إلى جَنتِه ودارِ ثوابه، وعلى قدرِ سَيرِه على هَذا الصراطِ يكونُ سيرُه هناكَ على ذاكَ الصراطِ.

وقَدْ أَمرَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى بالاستِقامةِ، فقالَ لنَبيِّه ﷺ ولَمِنِ اتَّبَعَه: ﴿ فَٱسْتَقِمْ كَمَا آ أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوَّا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [هود: ١١٢].

وأُوصَى الأنبياءَ والمرسَلينَ بالاستِقامةِ، فقالَ تَعالى في شأْنِ مُوسَى عَلَيْهِالسَّلَامُ وَهَارُونَ عَلَيْهِالسَّلَامُ: ﴿قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيمًا وَلَا نَتَبِعَانِ سَكِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يونس: ٨٩].

وأَمَرَ عبادَه كلَّهم فقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿فَٱسْتَقِيمُوۤا إِلَيْهِ وَٱسۡتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ اللَّمُشَرِكِينَ ﴾ [فصلت: ٦].

وجاءَ سُفيانُ بنُ عبدِ اللهِ الثقفيُّ رَضَيَلَهُ عَنهُ إلى النبيِّ ﷺ فقالَ: يا رَسولَ اللهِ، حدِّ ثني بأمرٍ أَعتصمُ بِه؟ قالَ: «قُلْ: رَبِّي اللهُ. ثُمَّ اسْتَقِمْ»(١).

فَمَن أَرَادَ الاعتصامَ في هذهِ الدُّنيا الَّتي تَمُوجُ بالفتنِ والأهواءِ والشَّهواتِ والشُّهواتِ والشُّهاتِ عليهِ بهذِه الوصيةِ: «قُلْ: رَبِّيَ اللهُ، ثُمَّ اسْتَقِمْ»، أي: حدِّد وجهتك وهدفك، ثُم استقِمْ على هذا الصراطِ.

والاستِقامةُ: هي تَوحيدُ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وإفرادُه بالخلقِ والإيجادِ، والعبادةِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳/ ۲۱۳)، والترمذي: كتاب الزهد، باب ما جاء في حفظ اللسان، رقم (۲٤۱۰)، وابن ماجه: كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، رقم (۳۹۷۲).

وأخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب جامع أوصاف الإسلام، رقم (٣٨)، بلفظ: «قل: آمنت بالله، فأستقم».

ثم استقاموا

وقَدْ قُرئَ على الصِّدِّيقِ رَضَالِلَهُ عَنهُ قولُ الحقِّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّكَا اللهِ عَلَى اللهِ شَيئًا» (١)، أي: اللهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ ﴾ [فصلت: ٣٠]، فقالَ: ﴿هُمُ الَّذِينَ لَم يُشْرِكُوا بِاللهِ شَيئًا» (١)، أي: اللهَ وَجَنَّبُوا كلَّ شائبةٍ مِن شوائب الشِّركِ.

وقُرِئَت هذهِ الآيةُ على عُمرَ رَضَالِلُهُ عَنْهُ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اَسْتَقَدَمُواْ ﴾ [فصلت: ٣٠]، فقال: «الاستِقامةُ: أن تَستقيمَ على الأمرِ والنهي ولا تَروغَ روغانَ الثَّعلب» (٢٠)؛ أي: لا تَميلَ هُنا ولا هُناكَ.

والاستِقامةُ أمرُها عظيمٌ، وشأنُها عظيمٌ، وهيَ مِنَّةٌ مِنَ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، وعطاءٌ وهبةٌ، فإذا وجَدْت في نفسِك مَيلًا إلى صراطِ اللهِ المستقيمِ فاحمَدِ اللهَ، وإذا وجَدْت في نفسِك مَيلًا إلى صراطِ اللهِ المستقيمِ فاحمَدِ اللهَ، وإذا وجَدْت في نفسِك ميلًا عَن الاستِقامةِ فاطلُبْها منَ اللهِ.

وتَأُمَّلُ فِي كلِّ ركعةٍ نركعُها تجدُّنا نَقولُ: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦]، ولَوْ لم نَدعُ بهذا الدُّعاءِ فِي صَلاتِنا لبطلَت صلاتُنا، آيةٌ فِي سُورةِ الفاتِحةِ نُردِّدُها فِي كلِّ صَلاةٍ -فَريضةً كانَت أو نافِلةً - ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦]؛ لحاجتِنا إلى هذهِ الاستِقامةِ، والقلبُ يتقلَّبُ؛ قالَ النبيُّ عَلَيْ كما جاءَ فِي سُنن ابنِ ماجَهُ: «مَا مِنْ قُلْبٍ إِلَّا وهُوَ بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ، إِنْ شَاءَ أَقَامَهُ » أي: جعَلَه على الاستقامةِ، ﴿ وَإِنْ شَاءَ أَزَاغَهُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في التفسير (٢٠/ ٤٢٢ - ٤٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المبارك في الزهد (١/ ١١٠، رقم ٣٢٥)، وأحمد في الزهد رقم (٦٠١)، والطبري في التفسير (٢٠/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٤/ ١٨٢)، وابن ماجه: مقدمة السنن، باب فيها أنكرت الجهمية، رقم (١٩٩)، من حديث النواس بن سمعان رَضَاًلِللَّهُ عَنْهُ.

فمَن أرادَ الاستِقامةَ فلْيَسْعَ لها سعيًا حثيثًا قولًا وعمَلًا.

أمَّا مِن ناحيةِ العملِ فقَدْ قالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي سورةِ النساءِ: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ عَلَى اللهُ مُنْجَانَهُ وَتَعَالَى فِي سورةِ النساءِ: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ . وَلَهُ لَهُمْ صَرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ٢٦ - ٦٨]، أي: إذا فعلوا ما يُوعَظون به.

وقالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَيضًا: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُواْ بِهِ عَنَصَ فَسَكُيدُ خِلْهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنَهُ وَفَضَّلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ١٧٥].

فإذا وجَدْت في نفسِك ميلًا عنِ الاستِقامةِ ادعُ الله تَبَارَكَوَتَعَالَى أَن يَهدِيك طريقَ الاستِقامةِ.

وجاءَ في «صَحيح مُسلم»: سُئلَت عائِشةُ رَضَالِلَهُ عَن صلاةِ النبيِّ عَلَيْهُ في قيامِ الليلِ: بهاذا يَفتتحُ صلاتَه؟ فقالَتْ -رَضِيَ اللهُ تعالى عَنْها وأرضاها-: كانَ نبيُّ اللهِ عَلَيْهُ وَلِيلَ عَنْها وأرضاها-: كانَ نبيُّ اللهِ عَلَيْهُ يَفتتحُ صلاتَه في قيامِ الليلِ قائِلًا: «اللَّهُمَّ رَبَّ جَبْرَائِيلَ وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ، فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، عَالِمَ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ، أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيهَا كَانُوا فِيهِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، عَالِمَ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ، أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيهَا كَانُوا فِيهِ يَعْتَلِفُونَ، فاهْدِنِي لِمَا اخْتُلِفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِكَ، إِنَّكَ تَهْدِي مَنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم» (١).

هَذا وهوَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ المؤيَّدُ بالوَحي، المؤيَّدُ بالمُعجِزاتِ، المؤيَّدُ بالكتابِ المنزَّلِ عليهِ، ومعَ ذلكَ يقولُ: «اهْدِنِي لِمَا اخْتُلِفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِكَ، إِنَّكَ تَهْدِي مَنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم».

فَمَنْ أَرَادَ الاستقامة طلَبَها مِنَ اللهِ؛ فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إِن شَاءَ لَنَا الاستقامة أقامَنا علَيْها، وإِن شَاءَ لَنَا الروغانَ أَزَاغَ القلوبَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، رقم (٧٧٠).

ثم استقاموا

وهَذِه الاستِقامةُ قد تَتعرَّضُ إلى جرَّافاتٍ تَحرفُها عن صراطِ اللهِ المستقيم، وأعظمُ ما يُهدِّدُها هذا اللسانُ! واليومَ وما تُشاهِدُه الأعينُ وتَسمعُ بِه الآذانِ في هذا الإسفافِ المعلَنِ الظاهِرِ، في هذِه الفِتنةِ الَّتي تَعيشُها بلادُنا وبلادُ الخَليجِ كافَّةً، انحرافٌ عَن أُحلاقِ المُسلمِ، وانحِرافٌ عَن نُصوصِ الكتابِ والسُّنَّةِ، وإظهارُ للمَعادنِ الحقيقيةِ، حينها يعوجُّ هذا اللسانُ.

قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا يَسْتَقِيمُ إِيهَانُ عَبْدٍ حَتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْبُهُ، وَلَا يَسْتَقِيمُ قَلْبُهُ وَلَا يَسْتَقِيمُ قَلْبُهُ حَتَّى يَسْتَقِيمَ لِسَانُهُ (۱)؛ فإذا أَرَدْت أن تُدركَ مَّامًا حجمَ استقامتِك فانظُرْ إلى استِقامة لِسانِك؛ فإنَّما اللسانُ يُخبِرُ عَمَّا في القلبِ، ودَلالةُ استِقامة العبدِ: استِقامة القلب، واللسانُ يُخبِرُك عَن ذلكَ.

وقَد قالَ رسولُ اللهِ ﷺ والحديثُ عندَ التِّرمِذيِّ مِن حديثِ أَبِي سَعيدٍ الخُدريِّ رَضَالِكُ عَنهُ: «إِذَا أَصْبَحَ ابْنُ آدَمَ فَإِنَّ الأَعْضَاءَ كُلَّهَا تُكَفِّرُ اللِّسَانَ» أي: تَتذلَّلُ له وتخضَعُ، وتَرجو؛ «تَقُولُ: اتِّقِ اللهَ فِينَا، فَإِنَّمَا نَحْنُ بِكَ؛ إِنِ اسْتَقَمْتَ اسْتَقَمْنَا، وَإِن اعْوَجَجْتَ اعْوَجَجْنَا»(٢).

X II X

(١) أخرجه أحمد (٣/ ١٩٨)، من حديث أنس رَضَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٩٥ – ٩٦)، والترمذي: كتاب الزهد، باب ما جاء في حفظ اللسان، رقم (٢٤٠٧).



قَالَ النبيُّ عَلَيْ: ﴿إِنَّ لِكُلِّ دِينٍ خُلُقًا، وَإِنَّ خُلُقَ الإِسْلَامِ الْحَيَاءُ»(١)؛ فكلُّ دِينٍ دانَت بهِ أُمةٌ منَ الأُممِ جعلَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى في ذاكَ الدِّينِ ما يُميِّزُه منَ الأخلاقِ عَن غيرِه منَ الأديانِ، وجعلَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى الْخُلقَ الْمُيَّزَ في هذا الدِّينِ خُلقَ الْحَياءِ.

والحَياءُ مُشتقٌ مِنَ الحَيا، وهو الغيثُ النازلُ من السهاء؛ فتُنبتُ بهِ الأرضُ، وحَيا، وكذلكَ نفوسُ العبادِ، فإنها لا تَحيا إلّا بخُلقِ الحَياءِ، فإذا رأيتَ نفسًا بغيرِ حياء؛ فاعلَمْ أنَّ صاحبَها يحملُ نفسًا مَيتةً، فالحَيا تَحيا بهِ الأرضُ، والحياءُ تَحيا بهِ نفوسُ العبادِ.

والحياءُ خُلقٌ يحبُّه اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ للأَشجِّ رَضَالِكَعَنهُ: «إِنَّ فِيكَ خَلَّتَيْنِ يُحِبُّهُمَا اللهُ» قالَ: قُلْتُ: مَا هُمَا؟ قَالَ: «الحِلْمُ وَالحَيَاءُ»، قالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَقَدِيمًا كَانَ فِيَّ أَمْ حَدِيثًا؟، أي: هذا أمرٌ قَدْ جُبِلْت عليهِ أو صارَ بعدَ رَسُولَ اللهِ، أَقَدِيمًا كَانَ فِيَّ أَمْ حَدِيثًا؟، أي: هذا أمرٌ قَدْ جُبِلْت عليهِ أو صارَ بعدَ الإسلام، «قَالَ: بَلْ قَدِيمًا»، قالَ: الحَمْدُ للهِ الَّذِي جَبَلَنِي عَلَى خَلَّتَيْنِ يُحِبُّهُمَا(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب، باب، رقم (١٨١٤، ١٨٢٤)، من حديث أنس، وابن عباس رَضَالِلُهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٢٠٥ - ٢٠٦)، من حديث الأشج رَضَوْلَيَّكُعَنهُ.

خلق الحياء خلق الحياء

فالمتخلِّقُ بخُلقِ الحياءِ تَخلُّقُ بخُلقٍ يُحبُّه اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى بَلْ قَالَ ﷺ: «إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ حَييٌ سِتِّيرٌ يُحِبُّ الحَيَاءَ وَالسَّتْرَ»(١).

والحياءُ لا يُعابُ، ومِنَ الكلامِ الَّذي يَجري على ألسنتِنا وهوَ خطَأُ، أنَّ أحدَنا إذا أرادَ أَنْ يُوصِيَ ابنَه قالَ لهُ: لا تَستَحِ، فالحياءُ لا يُعابُ، ولا يُدمُّ، ولعلَّ هذا الوالدَ الَّذي يوصي ولدَه إنَّما قصدَ الخجل، فيَنبَغي أن يقولَ لهُ: «لا تَخجَلْ»، ولا يقولَ له: «لا تَستح»، فإنَّ الحَياءَ لا يُذمُّ.

فقَدْ مرَّ النبيُّ عَلِيْ - كَما في «صَحيح البُخاريِّ» - على رجُلٍ مِن الأنصارِ يعِظُ أَخاهُ في الحياءِ -أي: يقولُ لهُ: خفِّفْ على نفسِك، ولا تكُنْ حَييًّا إلى هذهِ الدرَجةِ - فقالَ لهُ النبيُّ عَلِيَّةِ: «دَعْهُ، فَإِنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الإِيمَانِ»(١)؛ فلا تَذمُّوا الحياءَ أبدًا.

وكلَّما كَانَ الإنسانُ حَييًّا أكثر كَانَ قريبًا منَ اللهِ أكثر؛ لأنَّ اللهَ تَبَارِكَوَتَعَالَىٰ يحبُّ هذا الخُلقَ الَّذي -معَ كلِّ أسفٍ - نراهُ يَتقلَّصُ ويَذهبُ في وقتِنا الَّذي نعيشُه اليوم، فما عُدتَ تَرى الحياءَ إلَّا عندَ القليلِ منَ الناسِ، وعندَ النادرِ منَ الناسِ، وكانَ الآباءُ والأجدادُ قبلَ سنَواتٍ يَذمُّون الرجلَ قليلَ الحياءِ، والمرأة قليلةَ الحياءِ، وكانَ الآباءُ والأجدادُ قبلَ سنَواتٍ يَذمُّون الرجلَ قليلَ الحياءِ، والمرأة قليلةَ الحياءِ، إذا أتَى الرجُلُ بفعلٍ يَسيرٍ لكِنَّه يُخالفُ ما تَعارَفوا عليهِ منَ الحياءِ، فلم تَكُنِ المرأةُ قبلَ سنَواتٍ تَجرُؤُ أن تَشربَ الماءَ في الطريقِ خشيةَ أن يَراها الرجالُ، ولم يكُن قبلَ سنَواتٍ قبلُ من الخياءِ، فلم يَكُن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ٢٢٤)، وأبو داود: كتاب الحمام، باب النهي عن التعري، رقم (٢٠١٦)، والنسائي: كتاب الغسل، باب الاستتار عند الاغتسال، رقم (٢٠٦)، من حديث يعلى بن أمية رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الإيمان، باب الحياء من الإيمان، رقم (٢٤)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها، رقم (٣٦)، من حديث ابن عمر رَضِيَّ لِللَّهُ عَنْهُمَا.

الرجلُ في المجلسِ يجلسُ على هَواهُ، وإنَّما يَتحفَّظُ، ويجلسُ كما يَنبغي؛ لأنَّ الإخلالَ في جُلوسِه يُعدُّ مِن قِلةِ الحياءِ.

فانظُرْ أينَ وصلَ الناسُ اليومَ؟ وكيفَ حالُ المرأةِ، والرجلِ، سواءٌ ذو الشيبَةِ أو الشابّ! وقد خلَعَ بعضُهم جِلبابَ الحياءِ، ويُصوِّرُ قلةَ الحياءِ، ويَنشرُها لتراها مئاتُ الألوفِ منَ الأعيُنِ؟!

ولا شَكَّ أَن أَبلغَ صورَ الحياءِ هوَ الحياءُ مِنَ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فَقَدْ جاءَ سعيدُ بنُ يَزيدَ الأَزديُّ إلى النبيِّ عَيْهِ، قالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَوْصِنِي. قَالَ: «أُوصِيكَ أَنْ تَسْتَحِي مِنَ اللهِ عَرَّاحِلَ، كَمَا تَسْتَحِي مِنَ الرَّجُلِ الصَّالِح فِي قَوْمِكَ» (١).

فانظُرْ إلى حالِنا إذا دخلَ علَيْنا رجلٌ صَالحٌ، يَتغَيَّرُ الحديثُ، وتتوقَّفُ الغيبةُ، وتُبدَّلُ القناةُ، وتُطفَأُ السجائرُ؛ احتِرامًا لهذا الرجلِ الصالح؛ لأنَّنا نَستجي مِنه، فقالَ النبيُّ عَلَيْ: «اسْتَحِ مِنَ اللهِ عَنَّهَ عَلَى، كَمَا تَسْتَحِي مِنَ الرَّجُلِ الصَّالِحِ فِي قَوْمِكَ»؛ لأنَّ النبيُ عَلَيْ السَّالِحِ فِي قَوْمِكَ»؛ لأنَّ العبدَ إذا استَشعرَ رقابةَ اللهِ، وأنَّه الآنَ يَنظُرُ إليهِ كما يَنظرُ إليه الرجلُ الصالحُ لتَورَّعَ عن الخطأ.

وكيفَ لا نَستشعِرُ رَقَابَةَ اللهِ، واللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى يقولُ: ﴿ أَلَمْ يَعَلَمُ بِأَنَّ اللهُ يَرَىٰ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

كيفَ لا واللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يقولُ: ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَجُوْرَهُم َ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُذُبُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في الزهد رقم (٢٤٨)، والطبراني في المعجم الكبير (٦/ ٩٦، رقم ٥٥٩٥).

خلق الحياء

حتَّى قالَ الأوَّلُ:

إِذَا مَا الْسَتَحْيَيْتَ تَعْصِينِي؟ إِذَا مَا الْسَتَحْيَيْتَ تَعْصِينِي؟ وَيُخْفِي السَّنَانِ تَسَانِ تَسَانِ تَسَانِ تَسَانِ تَسَانِي؟ وَتُخْفِي وَبِالعِصْيانِ تَسَانِ تَسَانِي؟ فَصَيانِ تَسَانِ تَسَانِ تَسَانِي؟ فَصَيانِ تَسَانِي؟ (١) فَصَا قَبُنِي وَيُقْصِينِي إِنَّ اللهُ لَسَا اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

قَالَ مَالِكُ بِنُ دِينَارٍ رَحِمَهُ اللَّهُ: «مَا عَاقَبَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى قَلْبًا بِأَشْدَ مِن أن يسلبَ منهُ الحياءَ».

فإذا رأيتَ رجُلًا أو امرأةً، أو شابًا أو كبيرَ سنٍّ يَعيشُ في الناسِ بغيرِ حياءٍ، فاعلَمْ أنَّه مُعاقبٌ، فقد سلبَ اللهُ منهُ الحياءَ.

فإِنْ قالَ قائلٌ: لماذا الحياءُ؟

فَالْجُوابُ: أُوَّلًا: لأنَّ الحياءَ منَ الإيهانِ، قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «الحَيَاءُ مِنَ الإِيهانِ» الإِيهانِ» وقالَ أيضًا كما في حَديثِ أبي هُريرةَ رَضَيَّكُ عَنْهُ عندَ البخاريِّ: «الإِيهانُ بِضْعٌ وَسِتُّونَ شُعْبَةً وَالحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإِيهانِ» (٢)، وقالَ: «الحَيَاءُ مِنَ الإِيهانِ، وَالجَنَاءُ مِنَ الإِيهانِ، وَالجَنَاءُ مِنَ الإِيهانِ، وَالجَنَّةِ، وَالبَذَاءُ مِنَ الجَفَاءُ فِي النَّارِ» (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: تلبيس إبليس لابن الجوزي (ص: ٢٠٢)، ديوان أبي العتاهية (ص: ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الإيمان، باب الحياء من الإيمان، رقم (٢٤)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها، رقم (٣٦)، من حديث ابن عمر رَضِّاللَّهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب أمور الإيهان، رقم (٩)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب شعب الإيهان، رقم (٣٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢/ ٥٠١)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الحياء، رقم (٢٠٠٩)، من حديث أبي هريرة رَضِّاللَّهُ عَنْهُ.

إِذَا قَلَ مَاءُ الوَجْهِ قَلَ حَيَاقُهُ وَلَا خَيْرَ فِي وَجْهِ إِذَا قَلَ مَاؤُهُ إِذَا قَلَ مَاؤُهُ حَيَاقُهُ مَاءُ الوَجْهِ عَلَيْكَ فَإِنَّمَا يَدُلُّ عَلَى فِعْلِ الكَرِيمِ حَيَاقُهُ (۱)

وقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «الحَيَاءُ وَالإِيمَانَ قُرِنَا جَمِيعًا، فَإِذَا رُفِعَ أَحَدُهُمَا رُفِعَ الآخَرُ»(٢).

ثانيًا: لأنَّ الحياءَ زَينٌ، وخلافُه شينٌ، قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «مَا كَانَ الفُحْشُ اللهِ ﷺ: وَمَا كَانَ الفُحْشُ فِي شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ» (٣).

فتخلَّقْ بالحياءِ في كلِّ حياتِك، فإنَّه زَينٌ، كُنْ حييًّا في بيتِك، وفي عملِك، وفي الشارع، وفي المسجدِ؛ فإنَّ الحياءِ لا يَأْتِي إلَّا بِخَيرٍ؛ لقولِه ﷺ: «الحَياءُ كُلُّهُ خَيْرٌ»(١)، وقوله: «الحَيَاءُ لَا يَأْتِي إِلَّا بِخَيْرٍ»(٥).

بل قالَ الحسنُ رَحِمَهُ اللَّهُ: «أربَعٌ مَن كُنَّ فيهِ كانَ كامِلًا، ومَن كانَتْ فيهِ واحِدةٌ

(١) ذكره المبرد في الفاضل (ص: ٤٣)، غير منسوب، ونسبه الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص: ٢٤٧) لصالح بن عبد القدوس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٢٢)، وأبو نعيم في الحلية (٤/ ٢٩٧)، والبيهقي في الشعب رقم (٢٥٨٥١)، وأخرجه عن ابن عمر رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُم موقوفا: ابن أبي شيبة في المصنف رقم (٢٥٨٥٩)، والبخاري في الأدب المفرد (١٣١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ١٦٥)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الفحش والتفحش، رقم (١٩٧٤)، وابن ماجه: كتاب الزهد، باب الحياء، رقم (٤١٨٥)، من حديث أنس رَضَاً لِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان، رقم (٣٧/ ٦١)، من حديث عمران بن حصين رَضَالِللهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب الحياء، رقم (٦١١٧)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان عدد شعب الإيهان، رقم (٣٧/ ٦٠)، من حديث عمران بن حصين رَضَاللّهُ عَنْهُما.

خلق الحياء

-أو قالَ: ومَن تَعلَّقَ بواحِدةٍ - مِنهُنَّ كانَ مِن صالِحِي قومِه: دِينٌ يُرشدُه، وعقلٌ يسدِّدُه، وحَسلٌ يَصونُه، وحياءٌ يَقودُه» (١).

وجاءَ في حديثِ ابنِ مَسعودٍ رَضَيَّكُ عَنهُ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «اسْتَحْيُوا مِنَ اللهِ عَرَّفَ عَلَّ حَقَّ الحَيَاءِ». قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّا نَسْتَحِي وَالحَمْدُ للهِ. قَالَ: «لَيْسَ ذَاكَ، وَلَكِنْ مَنِ اسْتَحْيَا مِنَ اللهِ حَقَّ الحَيَاءِ فَلْيَحْفَظِ الرَّأْسَ وَمَا حَوَى، وَلْيَحْفَظِ البَطْنَ وَمَا وَعَى، وَلْيَحْفَظِ البَطْنَ وَمَا وَعَى، وَلْيَدْكُرِ المَوْتَ وَالبِلَى، وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ تَرَكَ زِينَةَ الدُّنْيَا، فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ فَقَدِ اسْتَحْيَا مِنَ اللهِ حَقَّ الحَيَاءِ»(٢).

فالاستحياءُ مِنَ اللهِ حقَّ الحياءِ أن يَكونَ الإنسانُ حافظًا لحدودِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، وأن يَجعلَ مِن هَذا الخُلق حائلًا بينَه وبينَ مَعصيةِ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى.

X II X

(١) آداب الحسن البصري لابن الجوزي (ص: ٤٨)، والآداب الشرعية لابن مفلح (٢/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٣٨٧)، والترمذي: كتاب صفة القيامة، رقم (٢٤٥٨).



هذِه رِسالةٌ أَتوجَّهُ بِها على وَجهِ الخصوصِ إلى أبنائِنا وشَبابِنا الَّذين سيَنتقِلون مِن مَرحلةٍ دراسِيةٍ إلى أُخرى، جامِعيةٍ أو غيرِها، وبانتِقالهِم هَذا سيَتعرَّفون على زُملاءَ جُددٍ، وأصدقاءَ رُبَّها لم يَتعرَّفوا علَيْهم مِن قبلُ، فأنصحُ لَهُم أَن يَختاروا الجليسَ الصالح، والصاحبَ الصالحَ الَّذي تَنفعُ صحبتُه في الدُّنيا والآخِرةِ، وهذا ليسَ تَوجيهًا منِّي، إنَّها هذا توجيهُ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ الَّذي قالَ لَنا: (لاَ تُصَاحِبُ إلَّا مُؤْمِنًا، وَلا يَأْكُلْ طَعَامَكَ إلَّا تَقِيُّ (۱).

رِسالةٌ لَنا جميعًا: لا تُصاحِبْ إلّا مُؤمنًا، وقَد نصحَنا بِها رسولُ اللهِ عَلَيْ الّذي قالَ في الحَديثِ الصحيحِ المشهورِ المطروقِ على مَسامِعِنا: «إِنَّمَا مَثَلُ الجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالجَلِيسِ السُّوءِ: كَحَامِلِ المِسْكِ، وَنَافِحِ الكيرِ، فَحامِلُ المِسْكِ إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ الصَّالِحِ وَالجَلِيسِ السُّوءَ: كَحَامِلِ المِسْكِ، وَنَافِحِ الكيرِ، فَحامِلُ المِسْكِ إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ يُعْذِيكَ، وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِعًا طَيِّبَةً، ونَافِخُ الكِيرِ إِمَّا أَن يُحْرِقَ بِيابَك، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِعًا خَبِيثَةً»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳/ ۳۸)، وأبو داود: كتاب الأدب، باب من يؤمر أن يجالس، رقم (٤٨٣٢)، والترمذي: كتاب الزهد، باب ما جاء في صحبة المؤمن، رقم (٢٣٩٥)، من حديث أبي سعيد الخدري رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الذبائح والصيد، باب المسك، رقم (٥٥٣٤)، ومسلم: كتاب البر والصلة، باب استحباب مجالسة الصالحين، رقم (٢٦٢٨)، من حديث أبي موسى الأشعري رَضَّاللَّهُ عَنْهُ.

الصاحب ساحب

فهل نَحتاجُ إلى بيانٍ أوضحَ مِن هذا البيانِ؟!

قَالَ عُمرُ رَضَالِكُهُ عَنهُ: «ولا تَصحَبِ الفاجِرَ فيُعلِّمَك مِن فُجورِه» (١)؛ لأنَّ الطِّباعَ يَسرقُ بعضُها مِن بعضٍ، حتَّى لو كنتَ كبيرًا في السنِّ، ولقَدْ وقَفْت على عددٍ منَ القصصِ لكبارٍ في السِّنِّ لَّا تَغيَّرَت صحبتُهم تغيَّرَت أحواهُم، فكيفَ بالأبناءِ والشباب؟!

### وهُناكَ ثلاثٌ ثَمراتٍ تَجنيها من جَليسِك الصالح:

الثَّمَرةُ الأُولَى: فإنَّك تَتأثَّرُ بصلاحِه وصِدقِه وإخلاصِه وإحسانِه جَزمًا، فقَدْ جاءَ في مُسنَد أَحمدَ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «المَرْءُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ، فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلْ» (٢).

فالخيارُ لكَ أنتَ، فلا تَجعَلْ أحدًا يختارُك، ولا تَجعَلْ أحدًا يَختارُ لكَ، بل أنتَ الَّذي تختارُ، وبهذا الاختيار تَتأثَّرُ؛ لذا قالَ الأوَّلُ:

أَنْ تَ فِي النَّاسِ ثُقَاسً بِالَّذِي اخْتَرُ تَ خَلِيلًا فَاصْحَبِ الأَخْيَارَ تَعْلُو وَتَنَالُ ذِكْ رَا جَمِيلًا فَاصْحَبِ الأَخْيَارَ تَعْلُو وَتَنَالُ ذِكْ رَا جَمِيلًا صُحْبَةُ الخَامِلُ تَكْشُو مَانُ يُؤَاخِيهِ خُمُ ولَا")

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف رقم (٢٦٠٤١)، وأبو داود في الزهد رقم (٩٧)، وأبو نعيم في الحلية (١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف رقم (١/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٣٠٣)، وأبو داود: كتاب الأدب، باب من يؤمر أن يجالس، رقم (٤٨٣٣)، والترمذي: كتاب الزهد، رقم (٢٣٧٨)، من حديث أبي هريرة رَضَيَالِتَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) الأبيات لابن ليون، انظر: نفح الطيب للمقري التلمساني (٥/ ٥٥ - ٥٥٥).

وقالَ ابنُ مَسعودٍ رَضَيَالِلَهُ عَنْهُ: «ما مِن شَيءٍ أدلَّ على شيءٍ ولا الدخانُ على النارِ مِن الصاحِبِ على الصاحِبِ» (١).

لذا إذا سأَلْت عَن رجلٍ يُقالُ لكَ: معَ مَن يَذهبُ ويَجِيءُ؟ مَن صاحِبُه؟ فَتَعرفُه مِن خلالِ هذهِ الصُّحبةِ.

لذا قيل:

## عَنِ المَرْءِ لَا تَسَلْ وَسَلْ عَنْ قَرِينِهِ فَكُلُّ قَرِينٍ بِالْمَقَارَنِ يَقْتَدِي (١)

وفي كِتابِ «العُزلةِ» للإِمامِ الخَطَّابِيِّ رَحِمَهُ اللهِ قالَ سُفيانُ بنُ عُيينةَ رَحِمَهُ اللهُ: «انظُروا إلى الحَجَّاجِ معَه يَزيدُ بنُ أَبِي مُسلم؛ وهوَ «انظُروا إلى الحَجَّاجِ معَه يَزيدُ بنُ أَبِي مُسلم؛ وهوَ شُرٌّ مِنْه، وانظُروا إلى سُلَيهانَ بنِ عبدِ الملكِ معَه رَجاءُ بنُ حَيْوةَ؛ فقوَّ مَه وسدَّدَه» (٣). قالَ الناظِمُ:

# إِذَا كُنْتَ فِي قَوْمٍ فَصَاحِبْ خِيَارَهُمْ وَلَا تَصْحَبِ الأَرْدَى فَتَرْدَى مَعَ الرَّدِي (١)

ورُبَّمَا تُسافرُ خارجَ بلدِك، أو تَلتحقُ بإحدَى الجامِعاتِ أوِ المُعسكراتِ، فَتَتعرَّفُ على شريحةٍ جديدةٍ من الناسِ، فلا تَعَضُّ أصابعَ الندمِ بعدَ ذلكَ، فأنْ تعيشَ وحدَك أفضلُ مِن أن تَعيشَ معَ آلافٍ على غيرِ صلاح وتُقًى.

<sup>(</sup>١) ذكره الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص: ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: ديوان طرفة (ص: ٣٢)، وذكره ابن عبد ربه في العقد الفريد (٢/ ١٧٩) غير منسوب، ونسبه الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص: ١٦٦) لعدي بن زيد.

<sup>(</sup>٣) العزلة للخطابي (ص: ٤٧).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن عبد ربه في العقد الفريد (٢/ ١٧٩) غير منسوب، ونسبه الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص: ١٦٦) لعدى بن زيد

الصاحب ساحب

الثمَرةُ الثانِيةُ -وهيَ ثمرةٌ عزيزةٌ-: أنَّك تَرَى فيهِ عُيوبَك أنتَ، جِبلةً هكذا نَحنُ خُلِقْنا أنَّ الإنسانَ لا يَرى عيبَ نفسِه، لكِنْ يَرى عيوبَ الآخرينَ؛ لذا اصحب الأخيارَ الَّذين يُخبِرونَك عن عُيوبِك.

جاءَ في سُنن أبي داودَ قالَ رَسولُ اللهِ ﷺ: «المُؤْمِنُ مِرْ آَةُ المُؤْمِنِ، والمُؤْمِنُ أَخُو المُؤْمِن يَكُفُ عَلَيْهِ ضَيْعَتَهُ وَيَحُوطُهُ مِنْ وَرَائِهِ، يُبَصِّرُهُ بِعُيُوبِهِ»(١).

لِذَا يُروَى عَن عليٍّ رَضِّالِلَهُ عَنهُ: «صديقُك مَن صدَقَك لا مَن صَدَّقَك»؛ أي: صاحِبُك هذا إذا رأى فيكَ زَلةً أُخبرَك.

وقَد قيلَ: «اصحَبْ مَن إذا رأَى مِنكَ حَسنةً عدَّها، ومَن إذا رأَى مِنكَ سَقْطَةً ستَرَها» (٢)؛ وهذا هوَ الَّذي يُصاحَبُ، ويُؤاخَى، ويُهاشَى، هذا الصاحبُ ليسَ على أقلِّ تَقديرٍ مِن أن إذا رأَى مِنك سَقْطةً دعا لكَ؛ لذا يَقولُ عَلَيْ: «دَعْوَةُ اللَّرْءِ اللَّسْلِم لِأَخِيهِ بِظَهْرِ الغَيْبِ مُسْتَجَابَةٌ» (٢).

يُرْوَى عَن رجلٍ يُقالُ له: «أبو حمدون» له صَحيفةٌ قد دوَّنَ فيها أسهاءَ إخوانِه أكثرَ مِن ثَلاثِهائةِ اسم، كلَّ ليلةٍ في وقتِ السَّحَرِ يُخرجُ هذه الورقة ويَدعو لهَم واحدًا واحدًا واحدًا وهذا هو الصاحبُ الَّذي تَنتفعُ بصُحبَتِه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب، باب في النصيحة والحياطة، رقم (٤٩١٨)، من حديث أبي هريرة رَضَالَتُهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في الإخوان رقم (٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الدعاء للمسلمين بظهر الغيب، رقم (٢٧٣٣)، من حديث أم الدرداء رَضَاً لِللهُ عَنْهَا.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد (١٠/ ٩٥٥).

الثمَرةُ الثالِثةُ: أَنَّك إذا رأيتَهم ذكَرْت الله، فهُناكَ أصحابٌ إذا رأيتَهُم ذكَرْت الله بسببِ ما عندَهم من الصلاحِ والتُّقَى والهُدَى، فقَدْ جاءَ عندَ أحمد، مِن حَديثِ أسهاءَ بنتِ يَزيدَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا، قالَ رسولُ الله عَلَيْ: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِخِيَارِكُمْ؟» قَالُوا: بَلَى أَسهاءَ بنتِ يَزيدَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا، قالَ رسولُ الله عَلَيْ: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِخِيَارِكُمْ؟» قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله. قَالَ: «الَّذِينَ إِذَا رُؤُوا ذُكِرَ الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى

فالله الله أيُّها الأبناءُ، وأيُّها الشبابُ، والأخيارُ، الله الله بصحبةِ الصالحِينَ.

وكَمَا أَنَّ لُجالسةِ الصالحينَ ثمراتٍ، فلِمُجالسةِ أَهلِ السوءِ أَثرٌ خطيرٌ على جُلسائِهم، وأعظمُ هذهِ الآثارِ: أنَّه يَصُدُّك عَن طاعةِ اللهِ، ويَحرفُك عن صِراطِه المستقيمِ.

وانظُرْ إلى هذا الرجُلِ الَّذي كانَ قريبًا منَ النبيِّ عَلَيْ ودافعَ عنهُ، وعَن دِينِه، وعَن دَعوتِه، وكانَ في مَرحلةٍ مِن مَراحلِ عُمرِه أقربَ إلى النبيِّ عَلَيْهِ مِن كَثيرٍ مِنَ الناسِ، ولكِنَّه لم يَتخلَّ عَن جُلساءِ السوءِ، وهوَ عمُّ النبيِّ عَلَيْهِ أبو طالبٍ، فقَدْ كانَ قريبًا منَ النبيِّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ، ومِن دَعوتِه، ودافعَ عَنه، حتَّى كانَ يُنشدُ أشعارًا يقولُ في بعضِها:

وَاللهِ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ بِجَمْعِهِمْ حَتَّى أُوسَّدَ فِي السَّرُابِ دَفِينَا وَدَعَوْتَنِي وَزَعَمْتَ أَنَّكَ نَاصِحٌ فَلَقَدْ صَدَقْتَ وَكُنْتَ قَبْلُ أَمِينَا وَحَوْشَتَ عَلَيَّ دِينًا قَدْ عَرَفْتُ بِأَنَّهُ مِنْ خَيْرٍ أَدْيَانِ البَرِيَّةِ دِينَا وَعَرَضْتَ عَلَيَّ دِينًا قَدْ عَرَفْتُ بِأَنَّهُ مِنْ خَيْرٍ أَدْيَانِ البَرِيَّةِ دِينَا

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/ ٤٥٩)، وابن ماجه: كتاب الزهد، باب من لا يؤبه له، رقم (٤١١٩)، من حديث أسهاء بنت يزيد الأنصارية رَضِيَالِيَّهُ عَنْهَا.

الصاحب ساحب

### لَوْكَ الْمَلَامَةُ أَوْ حِذَارُ مَسَبَّةٍ لَوَجَدْتَنِي سَمْحًا بِذَاكَ الدِّينِ مُبِينَا(١)

وحينَا أدركَتْه الوفاةُ وقبلَ أن يَموتَ وقَفَ النبيُّ عَلَيْ عَلَى رأسِه يَقولُ: «يَا عَمِّ، قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ. أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ»، وعندَه جُلساؤُه الَّذينَ لم يَتخلَّ عنهُم: أبو جَهلٍ، وعبدُ اللهِ بنُ أبي أُميةَ يَقولونَ لهُ: يا أَبا طالبٍ، أَترغَبُ عَن مِلةِ عبدِ المطَّلبِ، والنبيُّ عَلَيْ يُردِّدُ على رأسِه: «قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ. أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ»، حتَّى ماتَ على مِلةِ عبدِ المطَّلبِ".

فصاحِبُ السُّوءِ يُريدُ أَن يَراكَ على سُوءٍ كما هو على السُّوءِ، قالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ وَدُّواْ لَوَ تَكُفُرُونَ كَمَا كَفَرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَاءً ﴾ [النساء: ٨٩].

فَالَّذِي يُدخِّنُ يريدُ منكَ أَن تُدخِّنَ مِثلَه، وكذلكَ الَّذي يَشربُ الخمرَ يريدُ الله وَلَا يَملكُ هَدَفًا في حياتِه يُريدُ أَن تَشربَ الخمرَ مثلَه، والفاشلُ الخاملُ الَّذي لا يَملكُ هدَفًا في حياتِه يُريدُ أَن تَكونَ مثلَه.

وصاحبُ السوءِ مُنْصِرِفٌ إليكَ ما دامَ عندَك نِعمةٌ، فإذا أَقبَلَتْ عليكَ النَّكْبَةُ انصرَفَ عنكَ، وهذا لا يعرفُه إلَّا العُقلاءُ، حتَّى قيلَ: إنَّ أحدَ مُلوكِ الهندِ قد نقَشَ على فصِّ خاتَمِهِ حكمةً بالغةً قالَ فيها: «مَن ودَّكَ لأمرِ ولَّى معَ انقضائِه» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: سيرة ابن إسحاق (ص: ٥٥١)، وخزانة الأدب للبغدادي (٣/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب مناقب الأنصار، باب قصة أبي طالب، رقم (٣٨٨٤)، ومسلم: كتاب الإيان، باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت، رقم (٢٤)، من حديث المسيب بن حزن رَضَيَّلَتُهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) المجالسة للدينوري رقم (٥٢٥)، والعزلة للخطابي (ص: ٥٢).

هذا الجليسُ الَّذي إذا رأَى عندَك نِعمةً أقبلَ عليكَ، وإذا رأَى النعمةَ قدِ انصرَ فَت عنكَ انصرَ فَ عنكَ هو صاحبُ السوءِ.

وهذهِ النَّصيحةُ للبُعد عن صاحبِ السوءِ ليسَت للأبناءِ ولا للشبابِ خاصةً، بل هي لَنا جميعًا.

X X X

عشر ذي العجة عشر د العجة المعادلة العجة المعادلة المعادلة المعادلة المعادلة المعادلة المعادلة المعادلة المعادلة



قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱللَّهُ وَلُتَنظُرْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَغَوُّا ٱللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱللَّهَ وَلُتَنظُرْ نَفْسُ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَنهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَئيْكَ وَاتَعَوُا ٱللَّهَ أِن ٱللَّهَ فَأَنسَنهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَئِيكَ هُمُ مُ الْفَاسِقُونَ ﴿ اللهِ مَن اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

فالعاقلُ هوَ الَّذي يُبادرُ، ويسابقُ ويسارعُ إلى الخيراتِ مُسارعةً ويُسابقُ لأجلِ أمرِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى القائلِ في كِتابِه: ﴿ وَلِكُلِّ وِجُهَةً هُوَ مُولِيَهَا ۖ فَٱسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ ٱللّهُ جَمِيعًا إِنَّ ٱللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٤٨].

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا في الزهد رقم (٤٧٣)، والبيهقي في الزهد الكبير رقم (٧٨٠).

وقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «بَادِرُوا بِالأَعْهَالِ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ المُظْلِمِ»(١)، فإنَّ أمامَكم فِتنًا كقطع الليلِ المُظلِمِ قد تَحولُ بينك وبينَ العملِ الصالِح.

وقَدْ جعلَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ في أيامِ الدهرِ مُناسباتٍ ونَفحاتٍ، والعاقلُ هوَ الَّذي يُبادرُ لاستِغلالِ هذهِ المُناسباتِ، والانغماسِ في هذهِ النفحاتِ كَما أَخبرَ النبيُّ وهوَ يوجِّهُ إلى قَضيَّتين:

الأُولى: قالَ فيها: «افْعَلُوا الْخَيْرَ دَهْرَكُمْ»، أي: كُنْ فاعلًا للخيرِ في دهرِك كلّه.

والثانيةُ: قالَ فيها: «وَتَعَرَّضُوا لِنَفَحَاتِ رَحْمَةِ اللهِ، فَإِنَّ للهِ نَفَحَاتٍ مِنْ رَحْمَتِهِ يُصِيبُ بَهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ»(٢).

ومِن هَذهِ النفحاتِ الربَّانيةِ: أيامُ العشرِ مِن ذِي الحجةِ، والعاقلُ هوَ الَّذي يُسابِقُ لاستِغلالهِا، والمستثمِرُ هو الَّذي يُسارعُ للمُبادرةِ باقتناصِ ما فيها منَ اللهجرِ، قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «مَا مِنْ عَمَلٍ أَزْكَى عِنْدَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ وَلا أَعْظَمَ أَجْرًا مِنْ خَيْرِ يَعْمَلُهُ فِي عَشْرِ الأَضْحَى»(٢).

فأيُّ خيرٍ تصيبُه في هذه الأيامِ هوَ أزكَى عندَ اللهِ وأعظمُ أجرًا؛ الصدقةُ،

(١) أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر الفتن، رقم (١١٨)، من حديث أبي هريرة رَضِّاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١/ ٢٥٠، رقم ٧٢٠)، والبيهقي في الشعب رقم (١٠٨٣)، من حديث أنس رَضِيَاللَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي رقم (١٨١٥)، من حديث ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهَا. وأخرجه بنحوه البخاري: كتاب العيدين، باب فضل العمل في أيام التشريق، رقم (٩٦٩).

عشر ذي الحجة

والصلاةُ، والصيامُ، والإحسانُ، والبرُّ، وفعلُ سائرِ الطاعاتِ، كلُّ ذلكَ مِنَ الخيرِ هُوَ عندَ اللهِ في هذهِ العَشر أزكَى وأعظمُ أجرًا، فأينَ المُشمِّرون؟!

عشرةُ أيامٍ إذا بلَّغَك الله إيَّاها فهذا خيرٌ، فربَّما لا يبلغُ العبدُ هذهِ العشرَ في السَّنةِ القادمةِ، وهي عظيمةٌ عندَ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، والعملُ فيها أزكَى وأعظمُ أجرًا.

وإنِّي أُذكِّرُ بثلاثةِ أعمالٍ فقَطْ حريٌّ بالمؤمِنِ ألَّا تَفوتُه:

أمَّا العملُ الأولُ: فالصيامُ؛ لأنَّه مِن أعظمِ الأعمالِ الصالحِةِ، وهو مِن أعظمِ الأعمالِ الصالحِةِ، وهو مِن أعظمِ الأعمالِ الَّتِي يُحبُّها اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، فإن كانَ بِمَقدورِك أن تصومَ في هذهِ الأيامِ كلِّها أو بعضِها فبادِرْ إلى الصيامِ، فإنَّه عملُ صالحٌ، لعلَّ نفسَك تَقوى على الصيامِ ولا تَقوى على كثرةِ قِراءةِ القرآنِ، فعليكَ بالصيامِ، أو لعلَّ نفسَك تَقوى على القيامِ ولا تَقوى على الصيامِ، فعليكَ بالقيامِ، لكنَّني هُنا أذكِّرُك بالصيامِ الَّذي قالَ فيهِ النبيُ عَلَى النبيُ عَلَى اللهُ بَعَد اللهُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيفًا» (١) هذا في أي يوم مِن أيام السَّنةِ، فكيفَ إذا كانَ في العشرِ؟!

فإذا لم تَقُو نفسُك على الصيامِ فلا تُفوِّتْ صيامَ يومِ عرَفةَ، فإنَّه اليومُ التاسعُ قبلَ الأخيرِ، وهوَ عظيمٌ، وصيامُه عظيمٌ، قالَ فيهِ رسولُ ﷺ: «صِيامُ يَوْمِ عَرَفَةَ إِنِّي قبلَ الأخيرِ، وهوَ عظيمٌ، وصيامُه عظيمٌ، قالَ فيهِ رسولُ ﷺ اللهِ أَنْ يُكفِّرَ السَّنَةَ الَّتِي قَبْلَهُ وَالسَّنَةَ الَّتِي بَعْدَهُ» (١) إلَّا الحاجَّ؛ فإنَّه لا يُشرعُ له الصيامُ في هذا اليوم، هذا عملٌ صالحٌ واحدٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب فضل الصوم في سبيل الله، رقم (۲۸٤٠)، ومسلم: كتاب الصيام، باب فضل الصيام في سبيل الله لمن يطيقه، رقم (١١٥٣/ ١٦٨)، من حديث أبي سعيد الخدري رَضَالِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الصيام، باب استحباب صيام ثلاثة أيام من كل شهر، رقم (١١٦٢)، من حديث أبي قتادة رَضِيَالِيّهُ عَنْهُ.

فانوِ الصيامَ منَ الآنَ، فإنَّك إذا نوَيْتَ الصيامَ آجرَك اللهُ تَبَارُكَوَتَعَالَى على نيتِك قبلَ عملِك، ونيتُك تَنطلقُ منَ اليومِ إذا نوَيْتَ، وأجرُك يبدأُ منَ اليومِ؛ لأنَّ النية عبادةٌ، واللهُ تَبَارُكَوَتَعَالَى يَأْجرُك على هذهِ العبادةِ.

العمَلُ الثاني: الأضحيَّةُ، وهو مِنَ الأعهالِ الصالحِةِ، وهي مَشروعةٌ في هذهِ الأُمةِ وجميعِ الأُممِ السابِقةِ، قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لأفرادِ هذهِ الأُمةِ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَانَهُ وَتَعَالَى لأفرادِ هذهِ الأُمةِ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَأَنْحَانَهُ وَتَعَالَى لأفرادِ هذهِ الأُمةِ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَأَنْحَانَهُ وَتَعَالَى لأفرادِ هذهِ الأُمةِ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَالْحَالَةِ العَيدِ.

وقالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِى وَنُشَكِى وَمَعْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ (١١٣ لَا شَرِيكَ لَهُ, وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلمُشَلِمِينَ﴾ [الأنعام: ١٦٢ – ١٦٣].

وبيَّنَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَنَّ هذه السُّنةَ وهذا النسكَ موجودٌ في الأمم السابِقةِ، فقالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلِحُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَسْكًا لِيَذَكُرُوا السَّمُ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّنَ بَهِيمَةِ الْأَنْعَلَةِ فَإِلَا هُكُرُ اللَّهُ وَحِدُّ فَلَهُ وَاسْلِمُوا وَبَشِرِ ٱلْمُخْبِتِينَ ﴾ [الحج: ٣٤].

وقد شجَّعَ النبيُّ عَلِياً على الأُضحيَّةِ بقولِه وفعلِه:

أَمَّا فعلُه: فقَدْ أَخبَرَ عَنه ابنُ عُمرَ رَضَالِتُهُ عَنْهُا، فقالَ: أقامَ رَسولُ اللهِ عَلَيْهُ بالمدينةِ عشرَ سِنينَ يُضحِّى (١).

أَمَّا قولُه: فقَدْ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ وَجَدَ سَعَةً لِأَنْ يُضَحِّيَ فَلَمْ يُضَحِّ فَلَا يَخْضُرْ مُصَلَّانَا»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۳۸)، والترمذي: كتاب الأضاحي، باب الدليل على أن الأضحية سنة، رقم (۱۵۰۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣٢١/٢)، وابن ماجه: كتاب الأضاحي، باب الأضاحي واجبة هي أم لا، رقم (٣١٢٣)، من حديث أبي هريرة رَضِّ لَيَّهُ عَنْهُ.

عشر ذي الحجة

فتَصوَّرْ لو أَنَّك تعيشُ في عصرِه عَلَيْهُ، وعندَك مِن الإمكاناتِ، ومِن القُدرةِ ما عندَك اليومَ وتسمعُ هذا القولَ: «مَنْ وَجَدَ سَعَةً لِأَنْ يُضَحِّيَ فَلَمْ يُضَحِّ فَلَا يَخْمُرْ مُصَلَّانًا».

ومِنَ السُّنةِ: أَن يَأْكُلُ الإنسانُ مِن أُضحِيَّتِه، وهذا لا يَتأتَّى للَّذي يَتبرَّعُ بِثَمنِها، ولا للَّذي يوكِّلُ الجمعياتِ وغيرَها، لكِنْ هذا يَتأتَّى لِلَّذي يُباشرُ أُضحيَّته بنفسِه، قالَ اللهُ تَبَارَكَوَقَعَالَى عنِ الأُضحيةِ: ﴿فَكُلُواْ مِنْهَا وَلَطْعِمُواْ ٱلْمَاتِهِ وَالْمُعْمَرُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَن الأُضحيةِ: ﴿فَكُلُواْ مِنْهَا وَلَطْعِمُواْ ٱلْقَالِعَ وَاللَّهِمُواْ ٱلْقَالِعَ وَالْمُعْمَرَ ﴾ [الحج:٣٦]؛ وقالَ رسولُ الله عَلَيْهُ: ﴿فَكُلُوا وَادَّخِرُوا وَتَصَدّقُوا﴾ (١٠).

فكلُّ هذهِ الأدلةُ مِن كتابِ اللهِ وسُنةِ رَسولِه ﷺ تُرشدُك إلى الأكلِ مِن أُضحيَّتِك، ولا شكَّ أنَّ في هذا سرَّا عظيهًا.

ثُم اعلَمْ أَنَّ للأضحيَّةِ وقتَ ابتداءٍ ولها وقتَ انتِهاءٍ، لا بُدَّ أَن تقَعَ في هذا الوقتِ، فإذا وقَعَت قبلَ ذلكَ كما يَفعلُ بعضُ المُضحِّينَ يُضحِّي ليلةَ العيدِ؛ لئلَّا يقعَ في زحامِ يومِ العيدِ، يُقالُ له: هذهِ ليسَت أُضحيَّةً؛ فاللهُ تَبَارُكَوَتَعَالَى قالَ: هُوَ فِي زحامِ يومِ العيدِ، يُقالُ له: هذهِ ليسَت أُضحيَّةً؛ فاللهُ تَبَارُكَوَتَعَالَى قالَ: هُوَيَذَكُرُوا السَّمَ اللهِ فِي آيَّامِ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّن بَهِيمَةِ ٱلْأَنعَامِ هُوكَادٍ الخج: ٢٨]؛ فلا بُدَّ أَن تَكونَ في هذه الأيام.

وقَد قالَ النبيُّ ﷺ: «مَنْ ذَبَحَ قَبْلَ الصَّلَاةِ فَإِنَّمَا ذَبَحُ لِنَفْسِهِ، وَمَنْ ذَبَحَ بَعْدَ الصَّلَاةِ فَقَدْ تَمَّ نُسُكُهُ وَأَصَابَ سُنَّةَ المُسْلِمِينَ»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأضاحي، باب بيان ما كان من النهي عن أكل لحوم الأضاحي بعد ثلاث، رقم (١٩٧١)، من حديث عائشة رَضِّوَاللهُ عَنْهَا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأضاحي، باب سنة الأضحية، (٥٥٤٦)، من حديث أنس رَضَالِيَّهُ عَنْهُ.

#### وفي روايةٍ: «مَنْ ذَبَحَ قَبْلَ الصَّلَاةِ فَلْيَذْبَحْ مَكَانَهَا أُخْرَى»<sup>(۱)</sup>.

والمَشروعُ لَمِن أرادَ أن يُضحِّي: ألَّا يَأخذَ مِن شَعرِه ولا مِن ظُفرِه شيئًا؛ فإنَّ الَّذي أمرَ بذلكَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ كما جاءَ في صَحيح مسلمٍ مِن حَديثِ أُمِّ سلَمةَ رَضَالِيَهُ عَنْهَا، قالَتْ: قالَ رَسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «إِذَا رَأَيْتُمْ هِلَالَ ذِي الجِجَّةِ وَأَرَادَ أَحَدُكُمْ أَنْ يُضحِّى، فَلْيُمْسِكْ عَنْ شَعْرِهِ وَأَظْفَارِهِ»(٢).

لكِنْ مَن أَخذَ مِن شعرِه وأظفارِه فإنَّ هذَا لا يَمنعُ مِنَ الأُضحيَّةِ، فهَذه عِبادةٌ وتِلكَ عبادةٌ أُخرى.

العمَلُ الثالثُ -وهوَ مِن أيسرِ الأعمالِ، ولكِنَّه مِن أعظمِ الأعمالِ عندَ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى في أَيَّامِ العشرِ، هو مُعظَّمٌ عندَ الحقِّ مُنْبَحَانَهُ وَتَعَالَى في أَيَّامِ العشرِ، هو مُعظَّمٌ عندَ الحقِّ مُنْبَحَانَهُ وَتَعَالَى .

ففي مُسنَد أَحمدَ رَحمَهُ أَللَهُ لَمَّا ذكرَ النبيُّ عَلَيْ فضلَ هذهِ الأيامِ قالَ: «فَأَكْثِرُوا فِيهِنَّ مِنَ التَّهْلِيلِ، وَالتَّكْبِيرِ، وَالتَّحْمِيدِ»(٢)؛ أي: أكثِروا في كلِّ أوقاتِ هذهِ العشرِ منَ التهليل والتكبيرِ والتحميدِ.

وكذَلكَ قالَ ﷺ: «مَا أَهَلَّ مُهِلٌّ قَطُّ إِلَّا بُشِّرَ، وَمَا كَبَّرَ مُكَبِّرٌ قَطُّ إِلَّا بُشِّرَ.

(١) أخرجه البخاري: كتاب الأضاحي، باب ما يشتهى من اللحم يوم النحر، (٥٥٤٩)، من حديث أنس رَضَاً لِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الأضاحي، باب نهي من دخل عليه عشر ذي الحجة وهو مريد التضحية أن يأخذ من شعره، رقم (٢٩٧٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ٧٥)، من حديث ابن عمر رَضَوْلِيَّهُ عَنْكُما.

عشر ذي الحجة

#### قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، بِالْجَنَّةِ؟ قَالَ: نَعَمْ »(١).

وآكدُ ما يتأكّدُ الذِّكرُ في يومِ عرَفة؛ لذا قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «خَيْرُ الدُّعَاءِ دُعَاءُ يَوْمِ عَرَفَةَ»، سواءٌ للحاجِّ أو لغيرِه، «وَخَيْرُ مَا قُلْتُ أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي: لَا يُومِ عَرَفَةَ»، سواءٌ للحاجِّ أو لغيرِه، «وَخَيْرُ مَا قُلْتُ أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي: لَا إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ المُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»(٢).

وفي الخِتامِ أوصيكَ أيُّها الحاجُّ، يا مَن ستَقِفُ -بإذنِ المولَى تَبَارَكَوَتَعَالَى - في صعيدِ عرَفة في يومِ عرفة، أُوصيكَ بالدُّعاءِ لنَفسِك، ولوالدَيْك، ولزوجِك ولقرابتِك، وأُوصيكَ بالدُّعاءِ لبلادِك وقيادتِك، وبالدُّعاءِ لأَحبابِك؛ لأنَّ النبيَّ ولقرابتِك، وأُوصيكَ بالدُّعاءِ لبلادِك وقيادتِك، وبالدُّعاءِ لأَحبابِك؛ لأنَّ النبيَّ قد أَخبَرَنا بخبرِ عظيمٍ: أنَّه قبلَ غروبِ شمسِ يومِ عرفة حينها يَبطُ المولَى تَبَارَكَ وَتَعَالَى إلى السهاءِ الدُّنيا يُباهي بهذا الصعيدِ المبارَكِ مَلائكتَه، يقولُ لهم في آخِرِ ما يقولُ : «أَفِيضُوا عِبَادِي مَغْفُورًا لَكُمْ، وَلَنْ شَفَعْتُمْ لَهُ» (٢).

فاشفَعُوا لوالِديكم، وأحبابِكم، وأقاربِكم، وأخلِصوا في الدعاءِ لَهم، فإنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى واسعٌ، فإنَّه جَوَادٌ كريمٌ.

X X X

(١) أخرجه الطبراني في الأوسط رقم (٧٧٧٩)، من حديث أبي هريرة رَضَالِلُهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: كتاب الدعوات، باب في دعاء يوم عرفة، رقم (٣٥٨٥)، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رَضِيًا لِيَّهُ عَنْهُما.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار في المسند (٢١/ ٣١٧، رقم ٦١٧٧)، من حديث ابن عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُا. وأخرجه الطبراني في الأحاديث الطوال رقم (٦١)، من حديث أنس رَضَالِلَهُ عَنْهُ.



أيامُ الحجِّ أيامٌ عظيمةٌ ومُباركةٌ، شعارُها ذِكرُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى؛ هكذا قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي سُورةِ الحجِّ: ﴿وَيَذَكُرُواْ ٱسْمَ ٱللّهِ فِي آتِنَامِ مَعْلُومَنتٍ ﴾ [الحج: ٢٨]؛ فأيامُ الحجِّ أيامُ ذِكرٍ للهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى والعاقلُ هوَ الَّذي يَملاً وقتَه بالذِّكرِ، جاءَ أعرابيُّ فأيامُ الحجِّ أيامُ ذِكرٍ للهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى والعاقلُ هوَ الَّذي يَملاً وقتَه بالذِّكرِ، جاءَ أعرابيُّ إلى النبيِّ عَلَيْهِ فقال: يا رسولَ اللهِ أيُّ الأعمالِ أفضلُ؟ قالَ: «أَنْ تُفارِقَ الدُّنيَا وَلِسَانُكَ رَطْبٌ مِنْ ذِكْرِ اللهِ»(١).

وجاءَ ثلاثةُ نفر إلى النبيِّ عَلِيْ ضيوفًا عندَه، ولكنَّه ليسَ في بيتِه شيءٌ، فقالَ: «مَنْ يَكْفِينِيهِمْ»، قالَ طلحةُ: أنا يا رسولَ اللهِ، فاستَضافَهم طلحةُ رَضَالِيَهُ عَنهُ في بَيتِه، فبعث النبيُّ عَلَيْ بعثًا -أي: أرسلَ سَريةً - فخرجَ أحدُ الثلاثةِ في هذهِ السَّريةِ فقُتِلَ فاستشهدَ، ثم أرسلَ نبيننا عَلَيْ بعثًا آخرَ فخرجَ الثاني فقاتلَ فقُتِل فاستشهدَ، أمَّا الثالثُ فهاتَ على فراشِه، قالَ طلحةُ رَضَالِيهُ عَنهُ: فرأيتُ في المنامِ أنِّي في الجنةِ وأرى هؤلاءِ الثلاثة، فإذا بالَّذي ماتَ آخرًا على فراشِه يَتقدَّمُهم، وإذا بالَّذي ماتَ ثانيًا يَليهِ، وإذا بالَّذي ماتَ أولًا يَليهِ، وإذا بالَّذي ماتَ ثانيًا يَليهِ، وإذا بالَّذي ماتَ كذا يليها، فأنكرتُ ذلكَ، فجئتُ إلى النبيِّ عَلَيْ فقلتُ: يا رسولَ اللهِ، رأيتُ كذا أولًا يَليها، فأنكرتُ ذلكَ، فجئتُ إلى النبيِّ عَلَيْ فقلتُ: يا رسولَ اللهِ، رأيتُ كذا

(١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٦/ ١١١ - ١١٢)، من حديث عبد الله بن بسر المازني رَضَاً لِللهُ عَنْهُ.

\_

فوائد ذکر الله فوائد ذکر الله

وكذا. قالَ: «وَمَا أَنْكَرْتَ مِنْ ذَلِكَ، لَيْسَ أَحَدٌ أَفْضَلَ عِنْدَ اللهِ مِنْ مُؤْمِنٍ يُعَمَّرُ فِي الإِسْلَام لِتَسْبِيحِهِ وَتَكْبِيرِهِ وَتَهْلِيلِهِ»(١).

فَالذِّكُرُ لَهُ شَأَنٌ عَندَ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى كَيفَ لا واللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يقول: ﴿يَكَأَيُّهَا اللَّهِ مَانُوا الذِّكُرُ واللهُ اللهِ عَندَ اللهِ وَسَبِّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٢١-٤١].

وقَدْ مرَّ رسولُ اللهِ على جبلٍ يقالُ لهُ: جُمدانُ. فقالَ: «سِيرُوا، هَذَا جُمدانُ مَسَبَقَ اللَّفَرِّدُونَ؟ قَالَ: جُمْدَانُ سَبَقَ اللَّفَرِّدُونَ؟ قَالَ: «الذَّاكِرُونَ اللهِ، وَمَا المُفَرِّدُونَ؟ قَالَ: «الذَّاكِرُونَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتُ» (٢).

وأمسَكَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ معاذَ بنَ جبلٍ رَضَالِتَهُ عَنهُ فقالَ: «إِنِّي لَأُحِبُّكَ يَا مُعَاذُ، فَلَا تَدَعْ أَنْ تَقُولَ فِي كُلِّ صَلَاةٍ: رَبِّ أَعِنِي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ »(٣). وقد جعَلَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى للذِّكر فضائلَ مُتعددةً، مِنها:

الفضيلةُ الأُولى: أنَّ الذاكرَ للهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى يَحظَى ويَفُوزُ بمعيةِ اللهِ، فيُسدِّدُه ويُرشدُه ويَهديهِ، فيكونُ معَه إذا نظرَ، ومعَه إذا تكلَّم، ومعَهُ إذا استمعَ، ومعَهُ إذا اتحَدَّ قرارًا، ومعَهُ في كلِّ شأنِه.

لذا قالَ الحُقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي الحديثِ القُدسيِّ عندَ البُخاريِّ: «أَنَا عِنْدَ ظَنِّ

\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١٦٣)، من حديث عبد الله بن شداد رَضَالِيُّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الذكر والدعاء، باب الحث على ذكر الله تعالى، رقم (٢٦٧٦)، من حديث أبي هريرة رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٥/ ٢٤٧)، وأبو داود: كتاب الصلاة، باب في الاستغفار، رقم (١٥٢٢)، والنسائي: كتاب السهو، باب نوع آخر من الدعاء، رقم (١٣٠٣)، من حديث معاذ بن جبل رَضَالِلَهُ عَنْهُ.

عَبْدِي بِي، وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي، فَإِنْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ فِي نَفْسِي، وَإِنْ ذَكَرَنِي فِي مَلَا ذَكَرْتُهُ فِي مَلَا خَيْرِ مِنْهُ»(١).

وفي صحيح البخاريِّ أيضًا يقولُ ﷺ: «أَنَا مَعَ عَبْدِي حَيْثُهَا ذَكَرَنِي وَتَحَرَّكَتْ بِي صَيْثُمَا ذَكَرَنِي وَتَحَرَّكَتْ بِي شَفَتَاهُ» (٢)؛ إنَّهَا إذًا لَفَضيلةٌ عَظيمةٌ.

الفَضيلةُ الثانِيةُ: أنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ، فإذا أَرَدْت أَن تَنجوَ منَ الشيطانِ ووساوسِه، فكُنْ منَ الذاكِرينَ للهِ كثيرًا، قالَ فإذا أَرَدْت أَن تَنجوَ منَ الشيطانِ ووساوسِه، فكُنْ منَ الذاكِرينَ للهِ كثيرًا، قالَ فإذا اللهُ عباسٍ رَضَالِللهُ عَنْهُا، حيثُ قالَ: «الشَّيْطَانُ جَاثِمٌ عَلَى قَلْبِ ابْنِ آدَمَ، فَإِذَا ذَكَرَ اللهَ خَنسَ» (٣).

الفضيلةُ الثالِثةُ: أَنَّ دعوةَ الذاكِرِ مُستجابةٌ، فإذا أَرَدْت أَن تُستجابَ دَعوتُك فَكُنْ مِنَ الذاكِرِينَ اللهُ كثيرًا، كيفَ لا، ورَسولُنا عَلَيْ يقولُ: «ثَلَاثَةٌ لَا يَرُدُّ اللهُ عَنَّوَجَلَّ فَكُنْ مِنَ الذَاكِرِينَ اللهُ كثيرًا، وَدَعْوَةُ المَظْلُوم، وَالإِمَامُ المُقْسِطُ»(١٠).

وفي سُنن التِّرمِذيِّ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَسْتَجِيبَ اللهُ لَهُ عِنْدَ

(۱) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد، باب قول الله: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَكُمْ ﴾، رقم (٧٤٠٥)، ومسلم: كتاب الذكر والدعاء والتوبة، باب الحث على ذكر الله تعالى، رقم (٢٦٧٥)، من حديث أبي هريرة رَضَيَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه معلقا البخاري: كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ لَا تُحْرِفَ بِهِ ـ لِسَانَكَ ﴾، (٩/ ١٥٣)، ووصله أحمد (٢/ ٥٤٠)، وابن ماجه: كتاب الأدب، باب فضل الذكر، رقم (٣٧٩٢)، من حديث أبي هريرة رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف رقم (٩١٩ ٣٥)، وأبو داود في الزهد رقم (٣٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في شعب الإيان رقم (٦٩٧٣)، من حديث أبي هريرة رَضَوْلِيَّهُ عَنْهُ.

قوائد ذكر الله ٧٧٧

#### الشَّدَائِدِ وَالكَرْبِ فَلْيُكْثِرِ الدُّعَاءَ فِي الرَّخَاءِ»(١).

الفضائلِ فضائلَ مُتعددة، قالَ رَسولُ اللهِ عَلَيْ، والحديثُ في صَحيح مسلم: «مَا الفضائلِ فضائلَ مُتعددة، قالَ رَسولُ اللهِ عَلَيْ، والحديثُ في صَحيح مسلم: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلَّا نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ اللهُ فيمَنْ عِنْدَهُ، وَحَفَّتُهُمُ اللَّائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ فيمَنْ عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطّاً بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ (٢).

إِنَّه ذِكرُ اللهِ تَبَارِكَ وَتَعَالَى فَحَريُّ بِنَا أَن نَستمسِكَ بَهذهِ الفضيلةِ وهذهِ العبادةِ، الَّتي هِيَ مِن أَيسرِ وأخفِّ العِباداتِ، ولكِنَّها في الموازينِ مِن أثقلِ العِباداتِ وأهمِّها وأعظمِها وأكثرِها أجرًا.

X X X

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الدعوات، باب ما جاء أن دعوة المسلم مستجابة، رقم (٣٣٨٢)، من حديث أبي هريرة رَضِاً لِللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن، رقم (٢٦٩٩)، من حديث أبي هريرة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ.



الغضبُ نارٌ في القلبِ تلتهِبُ، وهو سحابةُ دخانٍ سوداءُ، تُعمِي الأبصارَ وتُصمُّ الآذانَ، وهو سببٌ رئيسٌ لكلِّ بَليةٍ ومُصيبةٍ، فالكثيرُ والكثيرُ مِن حالاتِ الهجرِ والطلاقِ وقَعَت بسببِ الغضبِ، والكثيرُ مِنَ الأرحامِ والعَلاقاتِ والصداقاتِ، والشركاتِ قُطِعَت بسببِ الغضبِ، والكثيرُ مِن حالاتِ الإيذاءِ والسبِّ والشتمِ والضرب، والقتل، وقَعَت بسبب الغضب.

وفي زمَنِ النبيِّ عَلَيْ جاءَ رجلٌ يقودُ رجلًا آخرَ فقالَ: يا رسولَ اللهِ، هذا قتَلَ أَخي. قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «أَقَتَلْتَهُ؟» قال: نعَمْ. قالَ: «لِمَ قَتَلْتَهُ؟»، قالَ: كنتُ أَنا وإيَّاه نَختبطُ مِن شجرةٍ -أي: يَضرِبون بعصيٍّ أوراقَ الشجرِ وثهارَه، ليتساقطَ عَلفًا لدواجِّم - فسبَنى فأغضَبنى، فضرَبْتُه بالفأس على قَرنِه فقتَلْتُه (۱).

وصدقَ عليُّ بنُ أَبِي طالبٍ الخليفةُ الراشدُ أميرُ المُؤمنينَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ؛ حيثُ قالَ: «أُولُ الغضب جُنونٌ، وآخرُه ندمٌ»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب القسامة، باب صحة الإقرار بالقتل، رقم (١٦٨٠)، من حديث وائل بن حجر رَجُوَّاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي في كشف المشكل (٣/ ٥٤٠)، نقلا عن بعض الحكماء. وذكره الدميري في حياة الحيوان الكبرى (٢/ ٥٦)، من وصية لقمان لابنه.

الاعضب بنفضب

وانظُرْ إلى هؤلاءِ الَّذينَ يُعانونَ الآنَ مِن ثَورةِ غضبٍ لحظةً، كيفَ هُم في حالاتِ ندَمٍ وهُمْ في سِجنٍ، أو عجزٍ ومرضٍ؛ لذا جاءَتِ الوصيةُ بقولِهِ تعالى: ﴿أَدْفَعُ بِأُلِّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [فصلت:٣٤].

ولمَّا أرادَ ابنُ عبَّاسٍ رَخُولِيَهُ عَنْهُا أَن يترجِمَ لَنا ويفسِّرَ لنا هذا المقطعَ مِن هذهِ الآيةِ، قالَ: «بالصبرِ عندَ الغضبِ، وبالعفوِ عندَ الإساءةِ»(١)؛ أي: ادفَعْ بجلمِك جهلَ مَن جهِلَ عليكَ، وادفَعْ بعَفوِك إساءةَ مَن أساءَ لكَ، وادفَعْ بصبرِك مَن تَطاولَ عليكَ، هُنا تَكونُ النجاةُ في الدُّنيا والآخرةِ.

قالَ الحسنُ رَحِمَهُ اللهُ عَن كُنَّ فيهِ عصَمَه اللهُ منَ الشيطانِ، وحرَّمَه على النارِ: مَن ملَكَ نفسَه عندَ الرغبةِ والرهبةِ والشهوةِ والغضبِ»(١). والسببُ أنَّ الذي لا يَملكُ نفسَه عندَ حالةِ الغضبِ يَندمُ، ولكِنْ حينَ لا ينفعُ الندمُ.

قالَ التابعيُّ الجليلُ مُفتي مكَّةَ في زمانِه عطاءُ بنُ أبي رَباحٍ رَحِمَهُ اللَّهُ: «ما أبكى العلماءَ بكاءَ آخرِ العمرِ مِن غَضبةٍ يغضبُها أحدُهم تَهدمُ عمرَ خَمسينَ سَنةً، أو سِتينَ سنةً، أو سِتينَ سَنةً، أو سِتينَ سَنةً، وربُّ غضبةِ أقحَمت صاحِبَها مقحًا ما استقالَه»(٢).

أي: رُبَّما يغضبُ الإنسانُ غضبةً واحدةً تهدِمُ ما بَناهُ، فقَدْ تهدمُ مجدًا بنيتَه في خَسينَ سَنةً، أو شراكةً وعلاقةً لكَ فيها أكثر مِن سَبعينَ سَنةً، وللأسفِ في لحَظةٍ!.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۲۰/ ٤٣٢)، والبيهقي في السنن الكبرى (٧/ ٤٥)، وانظر: تفسير الماوردي (٥/ ١٨)، وتفسير القرطبي (١٥/ ٣٦١– ٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدينوري في المجالسة رقم (٣٠٩٤)، وأبو نعيم في الحلية (٢/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم (١/ ٣٧٤).

لذا قالَ ابنُ القيمِ في كِتابِه الماتعِ «الفوائِد»: «يدخلُ الناسُ النارَ مِن ثلاثةِ أبوابٍ: بابِ شُبهةٍ أورَثَت شكًا في دينِ اللهِ، وبابِ شَهوةٍ أورَثَت تقديمَ الهوَى على طاعتِه ومَرضاتِه، وباب غضَب أورَثَ العُدوانَ على خَلقِه»(١).

والغضبُ حالةٌ تَعتري الإنسانَ، والإسلامُ لم يَمنَعْه مِن حالةِ الغضبِ؛ لأنَّ هذا لا يمكنُ أن يُحترزَ مِنه إلَّا عندَ النادرِ منَ الناسِ، فالَّذي يُستغضبُ ولا يعضبُ هذا قليلٌ، لكنَّك إذا غضِبْت فخُذْ بهذهِ الوصايا الأربع:

الوَصيةُ الأُولى: ادفَعْ أسبابَ الغضبِ بكلِّ ما أُوتيتَ مِنَ قوةٍ، وبأيِّ طريقةٍ، فالأمرُ الَّذي يغلبُ على ظنِّك أنَّك ستَغضبُ فيه تجنَّبه، سواءٌ كانَ جوارًا، أو مكانًا، أو علاقةً؛ لأنَّك رُبَّها إذا غضِبْت لا تملكُ نفسك؛ لذا لمَّا جاءَ رجلٌ إلى النبيِّ مكانًا، أو علاقةً؛ لأنَّك رُبَّها إذا غضِبْت لا تملكُ نفسك؛ لذا لمَّا جاءَ رجلٌ إلى النبيِّ مكانًا، أو علاقةً؛ لأنَّك رُبَّها إذا غضِبْت لا تملكُ نفسك؛ لذا لمَّا جاءَ رجلٌ إلى النبيِّ قالَ: يا رسولَ اللهِ، أَوْصِني. قَالَ: «لَا تَغْضَبْ»، قالَ: يا رسولَ اللهِ، أَوْصِني. يُكرِّرُها ثلاثَ مراتٍ، قالَ: «لَا تَغْضَبْ». ثَالَ: «لَا تَغْضَبْ». ثالَ: يا رسولَ اللهِ، أَوْصِني. يُكرِّرُها ثلاثَ مراتٍ، قالَ: «لَا تَغْضَبْ». ثالًا فَا رسولَ اللهِ، أَوْصِني في اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ

وجاءَ رجلٌ آخرُ إلى النبيِّ عَلِيُّ فقالَ: يا رَسولَ اللهِ، أَخبِرْني بكلماتٍ أعيشُ بِهِنَّ ولا تُكثِرْ عليَّ فأنسَى، قالَ عَلِيُّ: «اجْتَنِبِ الغَضَبَ»، فأعادَها الرجلُ، قالَ عَلَيْهِأَنَ ولا تُكثِرُ عليَّ فأنسَى، قالَ عَلَيْهِ: «اجْتَنِبِ الغَضَبَ» (٢).

(٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب، رقم (٦١١٦)، من حديث أبي هريرة رَضِحُالِلَهُعَنهُ.

<sup>(</sup>١) الفوائد (ص: ٥٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٥/ ٤٠٨)، من حديث حُميد بن عبد الرحمن بن عوف، عن رجل من أصحاب النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ.

إنَّهَا الوصيةُ الخالِدةُ: «اجْتَنِبِ الغَضَبَ». أي: اجتنِبْ أسبابَ الغضبِ، ثُم إذا تحرَّكَت نفسُك ونوازعُ الشرِّ وخواطرُ السوءِ فادفَعْها، كما قالَ الحقُّ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿أَدْفَعْ بِأُلِّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [فصلت: ٣٤]، هذه الوصيةُ الأُولى.

الوصيةُ الثانيةُ: إذا أُغضِبْت فقُلْ: أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيمِ، هذِه هيَ وصيةُ رسولِ اللهِ ﷺ ووصيةُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى قبلَ ذلك، وتَتكررُ هذه الوصيةُ في كِتابِ اللهِ:

ففي سُورةِ فُصِّلَت قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّئَةُ ٱدْفَعُ بِاللَّتِي هِى ٱلْحَسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَأَنَهُ وَلِيُّ حَمِيمُ ﴿ آَ وَمَا يُلَقَّلُهَ آ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَ آ إِلَّا اللَّهِ آ إِنَّهُ وَلِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَنْغُ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ آ إِنَّهُ وَهُو صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَ آ إِلَّا دُوحَظٍ عَظِيمٍ ﴿ آَ وَإِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَنْغُ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ آ إِنَّهُ وَلِمَا يَنزَغَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَنْغُ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ آ إِنَّهُ وَلِمَا يَنزَعُنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَنْغُ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ آ إِنَّهُ وَلِمَا يَعْرَفُوا وَمَا يُلَقَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يُعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٤ - ٣٦].

وفي سُورةِ الأعرافِ قالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَزْغُ فَأَسۡتَعِدۡ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [الأعراف:٢٠٠].

وقدِ اختصَمَ في مجلسِ النبيِّ عَلِيْ رَجُلانِ على مَرأًى ومسمَع منَ النبيِّ عَلِيْ، فاستَبَّا حتَّى غضِبَ أحدُهما واشتدَّ غضبُه فاحمرَّ وجهُه، وانتفَخَت أوداجُه، والنبيُّ فاستَبَّا حتَّى غضِبَ أحدُهما واشتدَّ غضبُه فاحمرَّ وجهُه، وانتفَخَت أوداجُه، والنبيُّ فاستَبَّا حتَّى غضِبَ أحدُهما واشتَ عَضْهُ مَا يَجِدُ: أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ» (۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب، رقم (٦١١٥)، ومسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل من يملك نفسه عند الغضب، رقم (٢٦١٠)، من حديث سليمان بن صرد رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ.

الوصيةُ الثالثةُ: غيِّرْ مِن حالِك، فإذا رأيتَ نفسَك تُدفعُ للغضَبِ فغيِّرْ مِن حالِك، فإذا رأيتَ نفسَك تُدفعُ للغضَبِ فغيِّرْ مِن حالِك، وقَدْ ذكرَ لَنا النبيُّ عَلَيْ طريقَيْنِ، فقالَ: «إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ، فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الغَضَبُ وَإِلَّا فَلْيَضْطَجِعْ »(۱)؛ وفي روايةٍ أُخرَى قالَ: «إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْكُتْ »(۲).

فإذا كنتَ في غُرفةٍ فاخرُجْ مِنها إلى غرفةٍ أُخرى، وإذا كنتَ في مَوضوعٍ فغيِّرِ اللهِ، الموضوع، وإذا كنتَ في طريقٍ فانتقِلْ إلى طريقٍ آخرَ؛ فإنَّ ذلكَ نافِعُك بإذنِ اللهِ، وسيقضِي على كثيرٍ مِن حالاتِ الغضبِ.

الوَصيةُ الرابِعةُ: استحضِرِ الأجرَ، فأنتَ إذا ملكثت نفسكَ عندَ الغضبِ ارتفَعَت درجتُك عندَ اللهِ سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، ونِلتَ الأجرَ العظيمَ، وقد يَتنوَّعُ الأجرُ:

الأَجرُ الأوَّلُ: أَنَّك إذا ملَكْت نفسَك عندَ الغضبِ فإنَّك مُحسنٌ، واللهُ يُحبُّ المُحسنينَ، قالَ الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ في سورةِ آلِ عِمرانَ: ﴿ ٱلّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَاطِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ اللهُ الْحَرْ.

الأَجرُ الثاني: هذا الغضبُ الَّذي تَتجرَّعُ أَلَه يبدلُه اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى يومَ القِيامةِ رجاءً ورضًا، قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «وَمَنْ كَظَمَ غَيْظَهُ وَلَوْ شَاءَ أَنْ يُمْضِيهُ أَمْضَاهُ»؛ أي: ليسَ مِن ضَعفٍ، ولا خَوفٍ، إنَّما هو قادرٌ أن يَردَّ الصاعَ صاعَيْنِ، ويَردَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ١٥٢)، وأبو داود: كتاب الأدب، باب ما يقال عند الغضب، رقم (٤٧٨٢)، من حديث أبي ذر الغفاري رَضِيَاللَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٢٣٩)، من حديث ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُا.

لا تغضب لا تغضب

الإساءةَ عشرَ إساءاتٍ «مَلاَ اللهُ قَلْبَهُ رَجَاءً يَوْمَ القِيَامَةِ»(١)؛ وفي روايةٍ: «مَلاََ اللهُ قَلْبَهُ رِضًا»(٢).

فتذكَّرْ أَنَّكَ إذا ملَكْت نَفسَك عندَ الغضَبِ فُرْتَ بالجَنةِ، وقَد جاءَ أبو الدرداءِ وَخَوْسُكُ عَنْهُ إلى النبيِّ عَلِيهِ فقالَ: يا رسولَ اللهِ، دُلَّني على عملٍ يُدخِلُني الجَنةَ. قَالَ: «لَا تَغْضَبْ وَلَكَ الجَنَّةُ» (٢٠).

بل قالَ ﷺ: «مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنْفِذَهُ؛ دَعَاهُ اللهُ سُبْحَانَهُ عَلَى رُؤُوسِ الخَلائِقِ يَوْمَ القِيَامَةِ حَتَّى يُخَيِّرُهُ مِنَ الحُورِ العِينِ مَا شَاءَ»(١٤)، اللهُ أَكبَرُ.

الأجرُ الثالثُ: في روايةِ عبدِ اللهِ بنِ عَمرٍو رَضَالِلُهُ عَنْهُمَا، قالَ: قُلتُ: يا رَسولَ اللهِ، ما يَمنَعُني مِن غضبِ اللهِ؟ قَالَ: «لَا تَغْضَبْ» (٥)؛ لأنَّ الجزاءَ مِن جِنسِ اللهِ، ما يَمنَعُني مِن غضبِ اللهِ؟ قَالَ: «لَا تَغْضَبْ» (١٥)؛ لأنَّ الجزاءَ مِن جِنسِ اللهِ، ما يَمنَعُني مِن غضبِ اللهِ؟ قَالَ: «لَا تَغْضَبْ» (١٥)؛

والأُجورُ كَثيرةٌ، والنصيحةُ لا تَغضَبْ، واملِكْ نفسَك عندَ الغضبِ، فإنَّك إذا أَخَذْت بهذهِ الوَصايا والنصائح رشَدْت وفُزْتَ بجَنةِ الدُّنيا والآخرةِ.

وقد يَتوهَّمُ بعضُ الناسِ أَنَّهُ إذا ملكَ نفسَه عندَ الغضبِ فهَذا ضَعفٌ ومهانةٌ وخوَرٌ، وهذا وهمٌ خاطِئ، فإنَّ الَّذي يَملكُ نفسَه عندَ الغضبِ هوَ القويُّ، فلا

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٢/ ٥٥٣، رقم ١٣٦٤٦)، من حديث ابن عمر رَضَّاللَّهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط رقم (٢٣٥٣)، من حديث أبي الدرداء رَضَّالِلُّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٣/ ٤٤٠)، وأبو داود: كتاب الأدب، باب من كظم غيظا، رقم (٤٧٧٧)، وابن ماجه: كتاب الزهد، باب الحلم، رقم (٤١٨٦)، من حديث معاذ بن أنس رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٢/ ١٧٥)، وابن حبان في صحيحه رقم (٢٩٦).

تُؤذِيكَ شياطينُ الإنسِ والجنِّ، وتُصوِّرُ لكَ أَنَّك إذا انتصَرْت وثُرْت وأَخَذْت بأكثرَ مِن حقِّك بالإساءةِ، والشتمِ، والقذفِ أنَّ هَذا دليلُ قوةٍ ورُجولةٍ.

فقَدْ جاءَ في صَحيح مُسلم قالَ النبيُّ عَلَيْهِ لَمَّا جاءَ إلى الصَّحابةِ: «فَهَا تَعُدُّونَ اللَّهِ الصَّحابةِ: «فَهَا تَعُدُّونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَصْرَعُهُ الرِّجَالُ. قَالَ: «لَيْسَ بِذَلِك، اللهِ الَّذِي لَا يَصْرَعُهُ الرِّجَالُ. قَالَ: «لَيْسَ بِذَلِك، وَلَكِنَّهُ اللَّهِ اللَّذِي يَستطيعُ أَن يَتغلَّبَ على هذه وَلَكِنَّهُ الَّذِي يَستطيعُ أَن يَتغلَّبَ على هذه النفسِ ويُقيِّدُها بقيودِ الشرعِ الحكيمِ.

X X X

(١) أخرجه مسلم: كتاب البر والصلة، باب فضل من يملك نفسه عند الغضب، رقم (٢٦٠٨)، من حديث عبد الله بن مسعود رَضَاً للهُ عَنْهُ.

فهرس الموضوعات هرس المعادة الم

| الصفحة | ·• K • ·                           | الموضوع                             |
|--------|------------------------------------|-------------------------------------|
| ٩      | جاةِ                               | ١ - الإخلاصُ سَفينةُ النَّا         |
| 1 •    | _                                  | الإخلاصُ أن تَكونَ النِّي           |
| ١٠     | ::                                 | أسبابُ أهميَّة الإخلاص              |
| ١٠     | ى أمرَ بِه                         | أُوَّلًا: أنَّ اللهَ تباركَ وتَعالِ |
| 11     | ِ إِلَّا بِه                       | ثانيًا: تَوقُّفُ قَبولِ العملِ      |
| 17     | ، الإنسانُ الأجرَ إلَّا به         | ثالثًا: لا يمكنُ أن يُحصِّلَ        |
| ١٣     |                                    | رابعًا: حتَّى ترتاحَ النفسُرُ       |
| ١٤     | رَ أرحمُ الراحمينَ                 | ٢ - فاللهُ خيرٌ حافِظًا وهوَ        |
| ١٤     | مِ أسبابِ إجابةِ الدُّعاءِ         | الأسهاءُ الحُسني مِن أَعظ           |
| ١٥     | لحُسنى                             | «الحفيظُ» مِن أَسهاء الله ا         |
| 10     | حياتنا:                            | آثار اسم الله الحفيظ في -           |
| 10     | ا وما حولَنا مَحفوظون بحِفظِ اللهِ | الأثرُ الأولُ: أن نُوقن أنَّ        |
| ١٦     | أعمالَنا مَحفوظةٌ ومُحصاةٌ         | الأثرُ الثاني: أن نُوقنَ أنَّ       |
| ١٨     | ِك لحدودِ اللهِ وأوامره تُحفظُ     | الأثرُ الثالثُ: بقدرِ حِفظِ         |
| ١٨     | بظ من شرِّ الشيطان                 | الأسباب المشر وعةُ للحف             |

| ۲۱  | ٣- الصلاةُ أَسرارٌ وحِكمٌ                               |
|-----|---------------------------------------------------------|
| ۲۱  | من أسرار الصلاة:                                        |
| ۲۱  | أُولًا: أنَّها بوابةُ دخولِ الإسلام بعدَ التوحيدِ       |
| ۲۱  | ثانيًا: أنَّها أعظمُ دعائمِ الإِسلامِ                   |
| ۲۲  | ثالثًا: أنَّها مِن أعظم ما يُحُفُظُ به الدِّينُ         |
| ۲۲  | رابعًا: أنَّها عمودُ الَّإسلام                          |
| ۲۲  | خامسًا: أنَّها قائدٌ تَنقادُ إليها سائرُ الأعمالِ       |
| ۲۳  | سادسًا: أنَّها شريعةٌ، وعبادةٌ اتَّفَقَت عليها الشرائعُ |
| ۲ ٤ | سابعًا: أنَّها تحفظُ للعبدِ دِينَه، وعِرضَه، ومالَه     |
| ۲ ٤ | ثامنًا: أنَّ صاحبَها يُكتبُ في الصِّدِّيقينَ والشهداءِ  |
| ۲٥  | تاسعًا: أنَّها تُطهِّرُنا منَ الخطيئةِ                  |
| 27  | ٤ - وَصِيةُ والدِ                                       |
| ۲۸  | الوصيةُ مِن أعظم أساليبِ تعليم الآباءِ لأبنائِهم        |
| ۲۸  | . 29 29 9                                               |
| ۲۸  |                                                         |
| ۳.  | مِن وصايا الصالحين لأبنائهم                             |
| ٣٢  | ٥- المَنهجُ النبويِّ في تَربيةِ الشُبابِ على الإِيهانِ  |
| ٣٢  | الشبابُ عمادُ الحضاراتِ وسرُّ نَهَضَتِها                |
| ٣٣  | •                                                       |
| ٣٣  |                                                         |

| ٣0 | ثانيًا: يُربِّيهم بوضوح وشفافيةٍ                                                      |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦ | ثالثًا: يَستخدمُ وَسيلةً الإيضاح المتوفرة في زمنِه                                    |
| ٣٦ | رابعًا: استثمارُ الأوقاتِ                                                             |
| ٣٧ | خامسًا: استثمارُ الحدثِ                                                               |
| ٣٨ | ٦ - المَنهجُ النَّبويُّ في تَربيةِ الصحابةِ على العِبادةِ                             |
| ٣٨ | صور منهج النبيِّ عَلَيْ في تربيةِ أصحابِه على العبادةِ:                               |
| ٣٨ | الصورةُ الأُولى: الاستفادة مِن مواسمِ الخيراتِ                                        |
| ٣9 | الصورةُ الثانيةُ: التربيةُ باحتِسابِ الأُجرِ                                          |
| ٤٠ | الصورةُ الثالثةُ: التربيةُ بمكانةِ العبادةِ ترغيبًا وترهيبًا                          |
| ٤٢ | الصورةُ الرابعةُ: تصحيحُ مفهومِ إتيانِ العبادةِ                                       |
| ٤٥ | ٧- تأمُّلاتٌ في شهرِ الصيامَِ                                                         |
| ٤٥ | المشهدُ الأوَّلُ: ليسَ العبرةُ بإدراكِ شهرِ الصيامِ، وإنَّما العبرةُ بتحقيقِ المغفرةِ |
| ٤٦ | المشهدُ الثاني: فُرَصُ العتقِ منَ النيرانِ تتكرَّرُ في كلِّ يومٍ وليلةٍ               |
| ٤٧ | المشهدُ الثالثُ: أجرُ الصيامِ وثوابُه بيدِ اللهِ سُبحانَه وتَعالَى                    |
| ٤٧ | المشهدُ الرابعُ: أفراحُ المؤمنينَ في طاعتِه سبحانَه وتَعالى                           |
| ٤٨ | المشهدُ الخامسُ: أسوارُ الصيامِ                                                       |
| ٥٠ | المشهدُ السادسُ: مشهدٌ في غايَّةِ الروعةِ أُخبرَ بهِ النبيُّ عَلِيَّةٍ                |
| ٥٠ | المشهدُ السابعُ: في رمضانَ تَنتكسُ بعضُ القيمِ والمفاهيمِ والتصوُّراتِ                |
| ٥٢ | ٨- يومُ الجُمعةِ                                                                      |
| ٥٢ | الَمزايا الَّتي ميز الله بها يوم الجُمعةِ:                                            |

| ٥٢ | الميزةُ الأُولى: جعلَه الله عيدًا للمُسلمين                                                    |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣ | الميزةُ الثانيةُ: نَهَى اللهُ عنِ الصيامِ فيهِ                                                 |
| ٥٣ | الميزةُ الثالثةُ: صلاة الفجرِ في يوم الجمعةِ أفضلَ الصلواتِ                                    |
| ٥٤ | الميزةُ الرابعةُ: أنَّ قراءةَ سورةِ الكُّهفِ فيهِ لها مِيزةٌ                                   |
| ٥٥ | الميزةُ الخامسةُ: أنَّه سببٌ لتكفيرِ الذنوبِ والخطايا                                          |
| ٥٥ | المِيزةُ السادسةُ: فضل الموت يوم الجمعة وليلته                                                 |
| ٥٥ | المِيزةُ السابعةُ: أنَّ الساعةَ تقومُ في يومِ الجمعةِ                                          |
| ٥٨ | ٩ – تَأَمُّلاتٌ فِي ليلةِ القدرِ                                                               |
| ٥٨ | اختار اللهُ ليلة القدر وفضلها على سائر الليالي                                                 |
| ٥٨ | مجموعةٌ مِنَ التأمُّلاتِ والمسائلِ في هذهِ الليلةِ:                                            |
| ٥٨ | المسألةُ الأُولى: لماذا سُمِّيَت بـ «ليلةُ القدرِ»؟                                            |
| ٦. | المَسألةُ الثانيةُ: متَى تَكونُ ليلةُ القدرِ؟                                                  |
| ٦. | المسألةُ الثالثةُ: بهاذا ميَّزَ اللهُ ليلةَ القدرِ؟                                            |
| 77 | المسألةُ الرابعةُ: في ليلةِ القدرِ مَحرومٌ ومرحومٌ                                             |
| ٦٤ | ١٠ - استِشعارُ رقابةِ الرقيبِ سُبحانَه وتَعالى                                                 |
| ٦٤ | استِشعارُ رقابتِه سُبحانَه وتعُالى                                                             |
| ٦٥ | أمور لغرس عبادة المراقبة:                                                                      |
| 70 | الأمرُ الأولُ: أن تُوقنَ أنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يعلمُ ما في نفسِك قبلَ أن تنطقَ بِه |
| ٦٥ | الأمرُ الثاني: أن تُوقنَ أنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يسمعُ ما تقولُ                      |
| 70 | الأمرُ الثالثُ: أن تُو قِنَ أنَّ اللهَ بر اكَ                                                  |

| ٦٦ | ثمراتُ استشعار رقابةِ الله سُبْحانهُ وَتَعَالَىٰ:                                                  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٦ | الثمرةُ الأُولى: إتقان العمل                                                                       |
| ٦٦ | الثمرةُ الثانيةُ: الإخلاص في العملِ                                                                |
| ٦٧ | الثمرةُ الثالثةُ: الخوف منَ اللهِ                                                                  |
| 79 | ١١ – حقُّ اللهِ تَعالى على عبادِه                                                                  |
| ٦9 | الحقُّ الأولُ: الإيهانُ بهِ سُبحانَه                                                               |
| ٧١ | الحقُّ الثاني: الاستقامةُ على دِينِ اللهِ                                                          |
| ٧٢ | الحقُّ الثالثُ: أَنْ تُسارعَ بالتوبةِ إليهِ سُبحانَه                                               |
| ٧٣ | الحَقُّ الرابعُ: أَنْ تُحِبَّ اللهَ سبحانهُ وتعالى                                                 |
|    | ١٢ - شَجِرةُ الإخلاصِ (١)                                                                          |
| ٧٤ | الإخلاصُ هوَ حقيقةُ الدينِ                                                                         |
| ٧٥ | من ثمرات الإخلاص:                                                                                  |
| ٧٥ | الثمرةُ الأُولى: دخولُ جناتِ النعيمِ                                                               |
| ٧٦ | الثمرةُ الثانيةُ: قبولُ العملِ                                                                     |
| ٧٦ | الثمرةُ الثالثةُ: الفوزُ بشفاعةِ النبيِّ عَلِي الله الله عليه الله الله الله الله الله الله الله ا |
| ٧٧ | الثمرةُ الرابعةُ: النصرُ والتمكينُ                                                                 |
| ٧٧ | الثمرةُ الخامسةُ: يوضعُ للمخلص القبولُ والرضا في الأرضِ                                            |
| ٧٨ | الثمرةُ السادسةُ: النيةُ قد تَنالُ بها الأجرَ دونَ العملِ                                          |
| ۸۰ | ١٣ - شَجِرةُ الإخلاصِ (٢)                                                                          |
| ۸. | بعض وسائل تَحصيل الإخلاص:                                                                          |

| ٨٠  | الوَسيلةُ الأُولى: عليكَ بتَعظيمِ اللهِ سُبحانَه وتَعالى           |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| ۸١  | الوسيلةُ الثانيةُ: تعرَّفْ على الإَخلاصِ وأهمِّيتِه                |
| ۸۲  | الوسيلةُ الثالثةُ: تعلم كيفَ تخلصُ                                 |
| ۸٣  | الوسيلةُ الرابعةُ: كيفَ تُخلصُ؟                                    |
| ٨٤  | الوسيلةُ الخامسةُ: كيفَ تُحصلُ الإخلاصَ؟                           |
| ۸٥  | ١٤ - احذَروا القصاصَ يومَ القيامةِ                                 |
| ٨٦  | صُور منَ القصاص يومَ القيامةِ:                                     |
| ٨٦  | الصورة الأولى: القصاص في الدماءِ                                   |
| ٨٨  | الصورةُ الثانيةُ: الَّذي يغترُّ بقوتِه وسُلطانِه فيضربُ الآخَرينَ  |
|     | الصورةُ الثالثةُ: الَّذينَ يَنتهكونَ الأعراضَ                      |
| ۹١  | ١٥ - الاجتِهادُ في شَعبانَ                                         |
| ۹١  | لِمَاذَا هذا الاهتمامُ بشهر شَعبانَ؟                               |
| ۹١  | المَسألةُ الأُولى: في شهر شعبانَ فرصةٌ أن نعتادَ الخيرَ            |
| 97  | المَسألةُ الثانيةُ: أيام شهر شعبانَ أشبهُ ما تكونُ بفترةِ الإحماءِ |
| ٩ ٤ | المسألةُ الثالثةُ: أنَّه شهرٌ ترفعُ فيهِ الأعمالُ                  |
| ٩ ٤ | ليلةُ النصفِ مِن شَعبان                                            |
| 97  | ١٦ - صِيامُ الجوارحِ، مَفهومٌ آخرُ للصيامِ                         |
|     | صيامُ اللسانِ                                                      |
| 91  | صيامُ الأُذن                                                       |
| 99  | صيامُ العَين                                                       |

| 1 • •    | صيامُ البطنِ                                                      |
|----------|-------------------------------------------------------------------|
|          | كيفُ أروِّضُ هذه الجوارحَ أن تَكونَ طائعةً للهِ تَباركَ وتَعالى ُ |
| 1 • Y    |                                                                   |
| ١٠٣      |                                                                   |
| ١٠٣      | الحالُ الأُولى: إذا نُودِيَ بالصلاةِ                              |
| ١٠٣      | الحالُ الثانيةُ: في مُنتصَفِ الليلِ                               |
| ١٠٤      | الحالُ الثالثةُ: يَوْم الاثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخَمِيسِ            |
| ١٠٤      | الحالُ الرابعةُ: عند ذِكر اللهِ تباركَ وتَعالى                    |
| 1.0      | الحالُ الخامسةُ: دَعْوَةُ الْمُظْلُومِ                            |
| ١٠٧      |                                                                   |
| ضلالِ١٠٧ | ينقسم الناسُ إلى فَريقَيْنِ؛ فريق الاستقامةِ، وفريق الزيغِ والع   |
|          | اختلاف المآل عند قبض الروح                                        |
| 1 • 9    | مشاهد لنزول الملائكة عند قبض الروح                                |
| 117      | ١٩ – هُما طَريقانِ ومَآلانِ والخيارُ لكَ (٢)                      |
| 117      | اختلاف المآل في القبرِ                                            |
| 117      | اختلاف المآل عند انشقاق القبور عَن أصحابِها                       |
| 118      | اختلاف الناس في أرضِ المحشَرِ                                     |
| ١١٨      | ٢٠ – هُما طَريقانِ ومَآلانِ والخيارُ لكَ (٣)                      |
| ١١٨      |                                                                   |
| 17       | اختلاف الناس عندَ الميزانِ                                        |

| 171                                              | تمايز الناس عند حوضِ النبيِّ عَلَيْلًا        |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 177                                              | تمايُز الناسِ عندَ الصِّراط                   |
| 178(8)                                           | ٢١- هُما طَريقانِ ومَآلانِ والخيارُ لكَ (     |
| وابِ الجِمَنةِ                                   | تمايُز الناسِ على أبوابِ جَهنمَ أو عَلى أب    |
| ٠                                                | مشاهد لأُهُل الجُنةِ وأُهل النارِ             |
| نگُم                                             | ٢٢ - وَلا تَنازَعوا فَتَفْشَلوا وتَذْهبَ رِيح |
|                                                  | شاسُ بنُ قيسِ اليهودي وحِقْده على ا-          |
| 177                                              | لماذا لا نَجتمعُ ودينُنا واحدٌ؟               |
| ١٣٢                                              | لماذا لا نَجتمِعُ ورسولُنا واحدٌ ﷺ؟! .        |
| 177                                              | لماذا لا نَجتمعُ وكِتابُنا واحِدٌ؟!           |
| 177                                              | لِماذا لا نَجتمعُ وأَبونا واحِدٌ؟!            |
| صبُّ في تَقويةِ اجتِماع الكلمةِ؟!١٣٣             | لِماذا لا نَجتمعُ وما مِن عبادةٍ إلَّا وهيَ ت |
| نةِ، وأَقُوالُ سلَفِ الْأُمةِ كلُّها تُرشِدُ إلى | لِاذا لا نَجتمعُ ونُصوصُ الكِتابِ والسُّ      |
| ١٣٤                                              | ذلكَ؟!                                        |
| ١٣٦                                              | ٢٣ – احْذَروا الفُحشَ والتَّفحُّشَ            |
| الأقنِعةُ١٣٦                                     | في المِحَن والأزماتِ والشَّدائدِ تَتساقَطُ    |
| طفو على السطحِ دائِمًا في الأزماتِ ٢٣٦           |                                               |
| ١٣٧                                              | التحذيرُ مِنَ الفواحشِ                        |
| ١٤٠                                              | قضيَّتانِ لا بُدَّ أن تَنتبِهَ إليها:         |
| بينَكَ وبينَ أَخيكَأخيكَ                         | الأُولى: أنَّ هُناكَ مَن يَسعَى في الوشاية    |

| ١٤١              | الثانية: مَن قالَ لكَ: إنَّ القُوةَ أن تَردَّ الصاعَ صاعَيْنِ؟          |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 1 £ 7            | ٢٤- وإِذا خاصَمَ فجَرَ                                                  |
| نِ والأزَماتِ١٤٢ | الفُجورُ في الخُصومةِ يجدُ له مكانًا واسعًا في وَقتِ الفِتر             |
| 1 £ 7            | الفُجورُ في الخُصومةِ مِن أخلاقِ المُنافِقينَ                           |
| 188              | التحذيرُ من الفجور في الخصومة                                           |
| 1 2 7            | عدَمُ ردِّكَ على مَن يَستفزُّك ليسَ ضَعفًا                              |
| 1 £ 9            | ٢٥ - ثُمَّ استَقاموا                                                    |
| الآخِرةِ         | الاستِقامةُ على دينِ اللهِ سبَبٌ رئيسٌ في سعادةِ الدُّنيا و             |
|                  | أَمَرَ اللهُ تَباركَ وتَعالَى بالاستِقامةِ                              |
| والعبادةِ٠١٥     | الاستِقامةُ هيَ تَوحيدُ اللهِ سُبْحَانَهُوَتَعَالَىٰ وإفرادُه بالخلقِ و |
| 101              | ^                                                                       |
| 108              | أعظمُ ما يُهدِّدُ الاستقامة هو هذا اللسانُ!                             |
| 108              | ٣٦- خُلقُ الحَياءِ                                                      |
| 108              | خُلُق الإِسْلَامِ الْحَيَاءُ                                            |
| 108              | الحياءُ خُلقٌ يَحَبُّه اللهُ تبارَكَ وتَعالى                            |
| 100              | الحياءُ لا يُعابُ                                                       |
| 100              | كلَّما كانَ الإنسانُ حَييًّا كانَ قريبًا منَ اللهِ                      |
| \ o \            |                                                                         |
| ١٥٧              | أُوَّلًا: لأنَّ الحياءَ منَ الإيهانِ                                    |
| ١٥٨              | ثانيًا: لأنَّ الحياءَ زينٌ                                              |

| ١٦٠ الفترةُ الثانِيةُ تَوَلَى فيهِ عُبوبَك الشهرةُ الثانِيةُ تَوَى فيهِ عُبوبَك الشهرةُ الثانِيةُ تَوَى فيهِ عُبوبَك الثمرةُ الثانِيةُ الإثار الخطيرة لِمُجالسةِ أهلِ السوءِ الثمرةُ الثانيةُ الماليةِ أهلِ السوءِ المحترفي الثمال المعاقلُ هوَ اللّذي يسابقُ ويسارعُ إلى الخيراتِ المحتلفي الربّانيةِ أيامُ العشرِ مِن ذِي الحجةِ المحتلفي الثمالُ الثانية أيامُ العشرِ مِن ذِي الحجةِ المحتلفي الثمالُ الثانيةُ الذّكورُ الله تعليم عرفةً المحتلفي الثانية الذّكرُ الله تعليم عرفةً المحتلفيةُ الثانيةُ الذّكرُ الله تعليم عرفةً الفضيلةُ الثانِيةُ انَّ الذاكر يَحظَى ويَفوزُ بمعيةِ اللهِ مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٠ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّ الذاكر يَحظَى ويَفوزُ بمعيةِ اللهِ من وساوسِ الشيطانِ ١٧٠ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّ الذاكر يَحظَى ويَفوزُ بمعيةِ اللهِ من وساوسِ الشيطانِ ١٧٠ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّ الذاكر يَحظَى ويَفوزُ بمعيةِ اللهِ من وساوسِ الشيطانِ ١٧٠ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّ الذاكر مَستجابةٌ مستجابةٌ من وساوسِ الشيطانِ ١٧٠ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّ دعوةَ الذاكر مُستجابةٌ مستجابةٌ المنافِيةُ النَّ دُعوةَ الذاكر مُستجابةٌ المنافِيةُ النَّ وعوقَ الذاكر مُستجابةً المنافِيةُ النَّ وعوقَ الذاكر مُستجابةٌ اللهُ عليهُ المنافِقةُ النَّ وقيةَ الذَاكر مُستجابةٌ المنافِقةُ النَّ وعوقَ الذاكر مُستجابةٌ المنافِقةُ النَّ وعوةَ الذاكر مُستجابةٌ المنافِقةُ النَّ وعوةَ الذاكر مُستجابةً المنافِقةُ الذ |        |                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------------------|
| الشَّمَرةُ اللَّولِيَّةُ تَعَاثَرُ بَصِلاحِهُ الشَّمَرةُ اللَّولِيَّةُ تَعَائِدُ بَصِلاحِهُ الشَّمَرةُ اللَّالِيَّةُ تَوَى فِيهِ عُيوبَكُ الثَمَرةُ الثالِيَّةُ : إذا رأيته ذكَرْت الله الثَمَرةُ الثالِيَّةُ : إذا رأيته ذكَرْت الله التَّهَرةُ الثالِيَّةُ : إذا رأيته ذكَرْت الله التَّهَرةُ الثالِيَّةُ : إذا رأيته ذكَرْت الله التَّهُ اللَّالِيِّةُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الل | 17     | ۲۷ – الصاحِبُ ساحِبٌ     |
| الثَّمرةُ الأُولَى: تَتَأَثّرُ بِصَلَاحِه الثَّمرةُ الثَّانِيةُ: تَرَى فِيهِ عُيوبَك الثَّمرةُ الثالِثةُ: اِذَا رأيتَه ذَكَرْت الله الثَّمرةُ الثالِثةُ: إذَا رأيتَه ذَكَرْت الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 17     | اختيارُ الجَليسِ الصالح  |
| الثَّمرةُ الأُولَى: تَتَأَثّرُ بِصَلَاحِه الثَّمرةُ الثَّانِيةُ: تَرَى فِيهِ عُيوبَك الثَّمرةُ الثالِثةُ: اِذَا رأيتَه ذَكَرْت الله الثَّمرةُ الثالِثةُ: إذَا رأيتَه ذَكَرْت الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 171    | ثَمراتُ الجَليسِ الصالح: |
| الثمَرةُ الثانِيةُ: تَرَى فيهِ عُيوبَك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 171    |                          |
| الثمرةُ الثالِثةُ: إذا رأيته ذكرْت اللهَ الآثار الخطيرة لُجالسةِ أهلِ السوءِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        | •                        |
| الآثار الخطيرة لِجُجالسةِ أهلِ السوءِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |                          |
| ١٦٧ عَشْرُ ذِي الحِجةِ العاقلُ هوَ الَّذي يسابقُ ويسارعُ إلى الخيراتِ مِن النفحاتِ الربَّانيةِ أيامُ العشرِ مِن ذِي الحجةِ ثلاثةُ أعهالٍ حريُّ بالمؤمِنِ ألَّا تَفُوتُه: ١٦٩ العملُ الأولُ: الصيامُ العملُ الأولُ: الصيامُ العملُ الثاني: الأضحيَّةُ ١٧٠ العملُ الثالثُ: الذِّكرُ وصيةٌ للحاجِّ الواقفِ في صَعيدِ عرَفةَ ١٧٨ فوائدُ ذِكرِ اللهِ مِن فَضائل ذِكْر الله تعالى: ١٧٥ الفضيلةُ الأُولى: أنَّ الذاكرَ يَحظَى ويَفُوزُ بمعيةِ اللهِ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتِي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٠ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتِي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٠ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتِي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 178371 | •                        |
| العاقلُ هو الَّذي يسابقُ ويسارعُ إلى الخيراتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 177    | /                        |
| مِن النفحاتِ الربَّانيةِ أيامُ العشرِ مِن ذِي الحجةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 177    | •                        |
| ثلاثةُ أعمالٍ حريٌّ بالمؤمِنِ أَلَّا تَفُوتُه: العملُ الأولُ: الصيامُ العملُ الأولُ: الصيامُ العملُ الثاني: الأضحيَّةُ العملُ الثاني: الأضحيَّةُ العملُ الثالثُ: الذِّكرُ اللهِ اللهُ عَلَى المُعلِّ الثالثُ الذِّكرُ اللهِ عَلَى وَيَفُوزُ بمعيةِ اللهِ الفضيلةُ الأُولى: أَنَّ الذَاكرَ يَظِّى ويَفُوزُ بمعيةِ اللهِ اللهُ على الشيطانِ ١٧٥ الفضيلةُ الثانيةُ: أَنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٥ الفَضيلةُ الثانِيةُ: أَنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٥ الفَضيلةُ الثانِيةُ: أَنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                          |
| العملُ الأولُ: الصيامُ العملُ الثاني: الأضحيَّةُ العملُ الثاني: الأضحيَّةُ العملُ الثالثُ: الذِّكرُ العملُ الثالثُ: الذِّكرُ وصيةٌ للحاجِّ الواقفِ في صَعيدِ عرَفةَ ١٧٣ ـ فوائدُ ذِكرِ اللهِ مِن فَضائل ذِكْر الله تعالى: ١٧٥ ـ الفضيلةُ الأُولى: أنَّ الذاكرَ يَحظَى ويَفوزُ بمعيةِ اللهِ الفضيلةُ الثانِيةُ: أنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                          |
| العمَلُ الثانيُ: الأضحيَّةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |                          |
| العمَلُ الثالثُ: الذِّكرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٧٠    | ,                        |
| وصيةٌ للحاجِّ الواقفِ في صَعيدِ عرَفةَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        | <del>.</del>             |
| <ul> <li>الفضيلة وكر الله تعالى:</li> <li>الفضيلة الأولى: أنَّ الذاكر يَخطَى ويَفوزُ بمعية الله</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |                          |
| مِن فَضائل ذِكْرَ الله تعالى:<br>الفضيلةُ الأُولى: أنَّ الذاكرَ يَحظَى ويَفوزُ بمعيةِ اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | , ·                      |
| الفضيلةُ الأُولى: أنَّ الذاكرَ يَحظَى ويَفوزُ بمعيةِ اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |                          |
| الفَضيلةُ الثانِيةُ: أنَّه أعظمُ الحُصونِ الَّتي يُتحصنُ بها مِن وساوسِ الشيطانِ ١٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •      |                          |

| الفضيلةُ الرابِعةُ: جَمَعَ اللهُ -تَباركَ وتَعالى- للذِّكْرِ فضائلَ مُتعددةً١٧٧ |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠ و لا تَغضَبْ                                                                 |
| الغضب سببٌ رئيسٌ لكلِّ بَليةٍ ومُصيبةٍ                                          |
| الوصايا الأربعُ عندَ الغَضب:                                                    |
| الوَصيةُ الأُولى: ادفَعْ أسبابَ الغضبِ                                          |
| الوصيةُ الثانيةُ: قُلْ: أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيمِ                       |
| الوصيةُ الثالثةُ: غيِّرْ مِن حالِك                                              |
| الوَصيةُ الرابِعةُ: استحضِرِ الأجرَ                                             |
| أَجْرُ مَنْ مَلَك نفسَه عند الغضب:                                              |
| الأَجِرُ الأَوَّلُ: أَنَّكَ مُحُسنٌ، واللهُ يُحُبُّ الْمُحسنينَ                 |
| الأَجِرُ الثاني: يبدلُه اللهُ -تَباركَ وتَعالى- يومَ القِيامةِ رجاءً ورضًا١٨٢   |
| الأجرُ الثالثُ: الجزاء مِن جِنسِ العملِ                                         |
| × ¤ ×                                                                           |