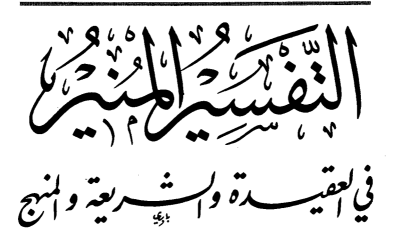
### يَأْنِيهَا الْدِينَ مِنوا استِجبوا مندوللرّسول إذا دعاكم لمايحيت يحم منسور درود



# الأستاذ الدكتور وهبت ليزحيلي

**المجلد الثامن** الجزءان ١٥ ـ ١٦





📥 دار الفكر - دمشق - البرامكة

.. 477 487 47 7...

.. 977 11 7..1

http://www.fikr.com/ e-mail:fikr@fikr.net

التفسير المنير

في العقيدة والشريعة والمنهج

أ.د. وهبة الزحيلي

المجلد الثامن

الرقم الاصطلاحي: ٨- ١٦٩٠,٠١١

الرقم الدولي: 5-160-59239. ISBN: 1

الرقم الموضوعي: ٢١١ (القرآن وعلومه)

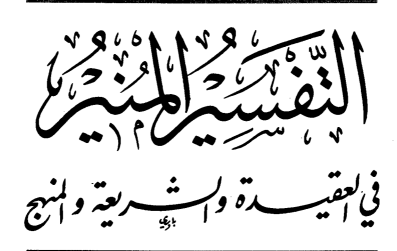
۱۸۰ ص، ۱۷ × ۲۰ سم

الطبعة العاشرة: ١٤٣٠هـــ ٢٠٠٩م

ط۲/۳/۲م

🛇 جميع الحقوق محفوظة لدار الفكر دمشق

# بِشِيْرَانِهَ إِنْ كَالِحَيْرَ الْحَيْرَا



الجلد الثامن الجزءان ١٥ ـ ١٦



# بِنْ مِ اللَّهِ الدَّمْنِ الرَّحَيْنِ الرِّحَيْنِ

# سِوْلَةُ السِيلَاءُ

# مكية، وهي مئةٌ وإحدى عشرة آية

#### تسميتها:

سميت سورة الإسراء لافتتاحها بمعجزة الإسراء للنبي ﷺ من مكة إلى بيت المقدس ليلاً، كما سميت أيضاً سورة بني إسرائيل، لإيرادها قصة تشردهم في الأرض مرتين بسبب فسادهم: ﴿ وَقَضَيْنَا ٓ إِلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَءِيلَ ﴾ [٤-٨].

#### فضلها:

أخرج أحمد والترمذي والنسائي وغيرهم عن عائشة رضي الله عنها: «أن النبي ﷺ كان يقرأكل ليلة بني إسرائيل والزُّمَر».

وأخرج البخاري وابن مردويه عن ابن مسعود «أنه قال في بني إسرائيل - أي هذه السورة – والكهف، ومريم، وطه، والأنبياء: هن من العِتاق الأُوَل، وهن من تِلادي» أي فهي مشتركة في قدم النزول، وكونها مكيات، واشتمالها على القصص.

#### مناسبتها لما قبلها:

يظهر وجه ارتباطها بسورة النحل من عدة نواح:

اً - إنه تعالى بعد أن قال في آخر سورة النحل: ﴿ إِنَّمَا جُعِلَ ٱلسَّبْتُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ السَّبِيَّ اللَّهِ السَّبِيِّ وَشَانِهُم، وذكر جَمِيع ماشرعه لهم في التوراة، فقد أخرج ابن جرير عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «إن التوراة كلها في خمس عشرة آية من سورة بني إسرائيل».

أ - بعد أن أمرالله نبيه ﷺ بالصبر على أذى المشركين في ختام سورة النحل بنسبته إلى الكذب والسحر والشعر، سلّاه هنا، وأبان شرفه وسمو منزلته عند ربه بالإسراء، وافتتح السورة بذكره تشريفاً له، وتعظيماً للمسجد الأقصى الذي أشير إلى قصة تخريبه.

٣ - في السورتين بيان نعم الله الكثيرة على الإنسان، حتى شُمِّيت سورة النحل «سورة النعم» وفصلت هنا أنواع النعم العامة والخاصة، كما في الآيات [٩- ١٢] و[٧٠].

 ق سورة النحل أبان تعالى أن القرآن العظيم من عنده، لامن عند بشر، وفي هذه السورة ذكر الهدف الجوهري من ذلك القرآن.

٥ - في سورة النحل ذكر تعالى قواعد الاستفادة من المخلوقات الأرضية، وفي هذه السورة ذكر قواعد الحياة الاجتماعية من برالأبوين، وإيتاء ذوي القربي والمساكين وأبناء السبيل حقوقهم من غير تقتير ولاإسراف، وتحريم القتل والزنى وأكل مال اليتيم، وإيفاء الكيل والميزان بالقسط، وإبطال التقليد من غير علم.

#### ما اشتملت عليه السورة:

ا تضمنت السورة الإخبار عن حدث عظيم ومعجزة لخاتم الأنبياء والمرسلين وهي معجزة الإسراء من مكة إلى المسجد الأقصى في جزء من الليل، والتي هي دليل باهر على قدرة الله عز وجل، وتكريم إلهي لهذا النبي على الله عن وجل، وتكريم إلهي الله على الله عن اله عن الله عن الله

٢ - وأخبرت عن قصة بني إسرائيل في حالي الصلاح والفساد، بإعزازهم حال الاستقامة وإمدادهم بالأموال والبنين، وتشردهم في الأرض مرتين بسبب عصيانهم وإفسادهم، وتخريب مسجدهم. ثم عودهم إلى الإفساد باستفزازهم النبي عليه وإرادتهم إخراجه من المدينة: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِرُونَكَ مِنْهَا ﴾ [٧٦].

٣ - وأبانت بعض الأدلة الكونية على قدرة الله وعظمته ووحدانيته، مثل
 آية ﴿وَجَعَلْنَا النَّيْلَ وَالنَّهَارَ ءَايَنَيْنِ ﴾ [١٢].

٤ - وضعت هذه السورة أصول الحياة الاجتماعية القائمة على التحلي بالأخلاق الكريمة والآداب الرفيعة، وذلك في الآيات: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا يَعَبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [٣٣-٣٣].

نددت السورة بنسبة المشركين البنات إلى الله زاعمين أن البنات من الملائكة: ﴿ أَفَا صَفْكُمْ رَبُّكُم بِالْبَنِينَ وَاتَّغَذَ مِنَ ٱلْمَلَيْكِمَةِ إِنَثَا ۚ إِنَّكُمْ لَلَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا ﴿ اللهُ ٤٠٤] ثم فندت عظيمًا ﴿ اللهُ ٤٠٤] ثم أنكرت عليهم وجود آلهة مع الله [٤١٤-٤٤] ثم فندت مزاعمهم بإنكار البعث والنشور [٤١-٥٠] [٩٨-٩٩] وحذرت النبي ﷺ من موافقته المشركين في بعض معتقداتهم [٧٦-٧٠].

7 - أوضحت السورة سبب عدم إنزال الأدلة الحسية الدالة على صدق النبي على النبي على الله النبي الله الآية ٥٩]، ومدى تعنت المشركين في إنزال آيات اقترحوها غير القرآن من تفجيرالأنهار، وجعل مكة حدائق وبساتين، وإسقاط قطع من السماء، والإتيان بوفود الملائكة، وإيجاد بيت من ذهب، والصعود في السماء [الآيات ٨٩-٩٧].

٧ - أنبأت السورة عن قدسية مهمة القرآن وسمو غاياته: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينُ ﴾
 يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ ﴾ [9] ﴿ وَنُنزِلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ \* وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينُ ﴾
 [٨٨] وعجز الإنس والجن عن الإتيان بمثله [٨٨] مما يدل على إعجازه.

۸ – أعلنت السورة مبدأ تكريم الإنسان بأمرالملائكة بالسجود له وامتناع إبليس [٦٠].

عددت أنواعاً جليلة من نعم الله على عباده: [١٧-١٧] ثم لوم الإنسان على عدم الشكر: ﴿ وَإِذَا ٓ أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ ﴾ [٨٣] ومن أخص النعم: هبة الروح والحياة [٨٥].

١٠ - عقدت مقارنة بين من أراد العاجلة ومن أراد الباقية [١٨-٢١].

١١ - ذكرت أمر النبي ﷺ بإقامة الصلاة والتهجد في الليل [٧٨-٧٩]
 ودخوله المدينة وخروجه من مكة [٨٠].

۱۲ - أشارت إلى جزء من قصة موسى مع فرعون وبني إسرائيل [۱۰۱-۱۰٤].

۱۳ - أبانت حكمة نزول القرآن منجماً (مفرقاً بحسب الوقائع والحوادث والمناسبات) [۱۰۰-۲۰۱].

1٤ - ختمت السورة بتنزيه الله عن الشريك والولد، والناصر والمعين، واتصاف الله بالأسماء الحسني التي أرشدنا إلى الدعاء بها [١١١-١١١].

والخلاصة: إن السورة اهتمت بترسيخ أصول العقيدة والدين كسائر السور المكية، من إثبات التوحيد، والرسالة والبعث، وإبراز شخصية الرسول كي وتأييده بالمعجزات الكافية للدلالة على صدقه، وتفنيد شبهات كثيرة للمشركين.

### الإسراء وإنزال التوراة على موسى

﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلْمَنْ مِنَ الْمَسْجِدِ ٱلْمَكْرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنَرِيهُ مِنْ اَيَنْنِنَا أَ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞ وَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِي إِسْرَ إِيلَ أَلَّا تَنْجِذُوا مِن دُونِي وَكِيلًا ۞ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٌ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُولًا ۞ ﴿

#### القراءات:

﴿ أَلَّا تَنَّخِذُوا ﴾:

وقرأ أبو عمرو: (ألا يتخذوا).

#### الإعراب،

﴿ سُبَّحَنَ ﴾ منصوب بفعل مضمر متروك إظهاره، تقديره: أسبح الله سبحان، ثم نزَّل ﴿ سُبْحَنَ ﴾ منزلة الفعل، فسدَّ مسدَّه.

﴿لَيْلًا﴾ منصوب على الظرف.

﴿ أَلَّا تَنَخِذُوا ﴾ أي قلنا لهم: لا تتخذوا، وحذف القول كثير في كلامهم، وتكون «أن» على هذا زائدة، ويجوز أن تجعل «أن» بمعنى «أي» فيكون تقديره: وجعلناه هدى لبني إسرائيل ألا تتخذوا، أي لا تتخذوا، فيكون ﴿ أَلَّا تَنْخِذُوا ﴾ تفسيراً لهدى. ولا يمتنع أن يكون التقدير: وجعلناه هدى لبني إسرائيل بألا تتخذوا. وقرئ بالياء، ويكون المعنى: جعلناه لهم هدى، لئلا يتخذوا وكيلاً من دوني.

﴿ ذُرِّيَّةً ﴾ بالنصب إما بدل من ﴿ وَكِيلًا ﴾ أو منصوب على النداء، أو

منصوب على أنه مفعول أول لتتخذوا، و﴿وَكِيلًا﴾: المفعول الثاني، أو منصوب بتقدير: أعني، أو على الاختصاص. ومن قرأ بالرفع فهو بدل من واو ﴿أَلَّا تَنَّخِذُوا﴾.

#### البلاغة:

﴿ سُبُحُنَ ٱلَّذِى آَسُرَىٰ ﴾ براعة استهلال؛ لأنه لما كان الإسراء أمراً خارقاً للعادة، بدأ السورة بما يشير إلى كمال القدرة وتنزهه تعالى عن صفات النقص.

﴿ بِعَبْدِهِ ٤ ﴾ إضافة تشريف وتكريم.

﴿ لِلْرِيهُ ﴾ فيه التفات عن الغيبة إلى التكلم، لتعظيم تلك البركات الدينية والدنيوية والآيات.

﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ﴾ التفات أيضاً عن الغيبة إلى الحضور.

#### المفردات اللغوية:

﴿ شُبَحَنَ ﴾ اسم علم كعثمان للرجل بمعنى التسبيح (المصدر) الذي هو التنزيه عن كل صفات العجز والنقص، مما لا يليق بجلال الله وكماله ﴿ أَسْرَىٰ ﴾ وسرى: سار بالليل خاصة، وكان ذلك قبل الهجرة بسنة، وحكمة الإسراء لبيت المقدس: أنه مجمع أرواح الأنبياء، وموطن نزول الوحي على الرسل والأنبياء، فشرفه الله بزيارته، وصلى بالأنبياء إماماً . ﴿ بِعَبْدِهِ ﴾ محمد الرسل والأنبياء، فشرفه الله بزيارته، وقد وصفه الله هنا بالعبودية ؛ لأنه أشرف المقامات، كما وصفه في مقام الوحي بالوصف نفسه: ﴿ فَأَوْحَى الله مقام الدعوة : ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا فَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُونُ ﴾ [الحن 19/٧١] .

﴿لَيْلاً فَائدة ذكره: الإشارة بتنكيره إلى تقليل مدته ﴿مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ الْمُحَرَامِ ﴾ أي مسجد مكة بعينه؛ لما روي أنه عليه الصلاة والسلام قال: «بينا أنا في المسجد الحرام في الحجر عند البيت بين النائم واليقظان، إذ أتاني جبريل بالبراق». أو المراد به الحرم المكي كله أي مكة، وسماه المسجد الحرام؛ لأن كله مسجد، لما روي أنه عليه كان نائماً في بيت أم هانئ، بعد صلاة العشاء، فأسري به ورجع من ليلته، وقص القصة عليها، وقال: «مُثّل لي النبيون، فصليت بهم».

﴿ اَلْمَسْجِدِ اَلْأَقْصَا ﴾ بيت المقدس، ووصف بالأقصى، لبعده بالنظر لمن هو في الحجاز ﴿ اللَّذِى بَرَكْنَا حَوْلُهُ ﴾ ببركات الدين والدنيا؛ لأنه مهبط الوحي، ومتعبد الأنبياء من لدن موسى عليه السلام، ومحفوف بالأنهار والأشجار والثمار ﴿ لِنُرِيمُ مِنْ ءَايَئِناً ﴾ عجائب قدرتنا، كذهابه في برهة من الليل، مسيرة شهر، ومشاهدته بيت المقدس، وتمثل الأنبياء عليهم السلام له، ووقوفه على مقاماتهم ﴿ السَّمِيعُ ﴾ لأقوال النبي ﷺ ﴿ الْبَصِيرُ ﴾ بأفعاله، فيكرمه ويقربه على حسب ذلك، فاجتمع بالأنبياء، وعرج إلى السماء، ورأى عجائب الملكوت، وناجى ربه تعالى.

وقال ابن عطية: هذا وعيد من الله للكفار على تكذيبهم محمداً على أمر الإسراء، أي هو السميع لما تقولون، البصير بأفعالكم.

﴿ وَ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ المِلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُولِ المُلْمُلِمُ المُلْمُولِ المُلْمُلِمُ المُله

#### سبب نزول آية الإسراء:

ذكر رسول الله ﷺ لقريش الإسراء به وتكذيبهم له، فأنزل الله ذلك تصديقاً له.

فبعد أن عاد النبي على من الإسراء والمعراج، خرج إلى المسجد الحرام، وأخبر به قريشاً، فتعجبوا منه لاستحالة ذلك في نظرهم، وارتد ناس ممن آمن به، وسعى رجال إلى أبي بكر رضي الله تعالى عنه، فقال: إن كان قال، لقد صدق، فقالوا: تصدقه على ذلك؟ قال: إني لأصدقه على أبعد من ذلك، فسمي «الصديق». واستنعته طائفة سافروا إلى بيت المقدس، فجُلِّي له، فطفق ينظر إليه، وينعته لهم، فقالوا: أما النعت فقد أصاب، فقالوا: أخبرنا عن عيرنا، فأخبرهم بعدد جمالها وأحوالها، وقال: تقدم يوم كذا مع طلوع الشمس، يقدمها جمل أوْرَق (۱)، فخرجوا ينشدون العير إلى الثنية، فصادفوا العير، كما أخبر، ثم لم يؤمنوا، وقالوا: ما هذا إلا سحرٌ مبين.

#### رأي العلماء في الحادث:

الأكثر على أنه أسري بجسده إلى بيت المقدس، ثم عُرج به إلى السماوات، حتى انتهى إلى سدرة المنتهى، ولذلك تعجبت قريش واستحالوه.

قال أبو حيان: والظاهر أن هذا الإسراء كان بشخصه، ولذلك كذبت قريش، وشنعت عليه، وحين قص ذلك على أم هانئ قالت: لا تحدّث الناس بها، فيكذبوك، ولو كان مناماً، ما استنكر ذلك، وهو قول جمهور أهل العلم، وهو الذي ينبغي أن يعتقد. وحديث الإسراء مروي في المسانيد عن الصحابة في كل أقطار الإسلام، وذكر أنه رواه عشرون من الصحابة (٢).

<sup>(</sup>١) الجمل الأورق من الإبل: الذي في لونه بياض إلى سواد، وهو أطيب الإبل لحماً، وليس بمحمود عندهم في عمله وسيره.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٦/٥

وما روي عن عائشة ومعاوية: أنه كان مناماً فلم تثبت صحته، ولو صح لم يكن في قولهما حجة؛ لأنهما لم يشاهدا الحادث، لصغر عائشة، وكفر معاوية إذ ذاك، ولأنهما لم يسندا ذلك إلى الرسول ﷺ، ولا حدثا به عنه.

ومناسبة آية ﴿وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ﴾ لما قبلها: أنه لما ذكر تشريف النبي على وإكرامه بالإسراء، وإراءته الآيات، ذكر تشريف موسى وإكرامه بإيتائه التوراة من قبله.

#### التفسير والبيان:

أنزّه الله تنزيها من كل سوء، الذي أسرى بعبده محمد على الله في جزء من الليل، من المسجد الحرام في مكة المكرمة إلى المسجد الأقصى في بيت المقدس، وعاد إلى بلده في ليلته، وأبرئه تبرئة تامة عن كل صفات العجز والنقص وعما يقوله المشركون من وجود شريك أو ولد له، وأثبت له القدرة الكاملة الفائقة، فهو القادر على تحقيق ماهو أغرب من الخيال والتصور، فلا غرابة إن أسرى بعبده تلك المسافة البعيدة في جزء من الزمن غير طويل، تشريفاً لنبيه، ورفعاً لقدره وإعلاء لمجده، ليكون معجزة دائمة له مع مرور الزمان.

والمراد ﴿ بِعَبْدِهِ عَ المِهِ المُهْسِرِينِ محمد عليه الصلاة والسلام، وأتى بقوله ﴿ لَيُكُلُّ اللَّهُ التنكير لتقليل مدة الإسراء، وأنه أسرى به في بعض الليل؛ لأن التنكير يدل على معنى البعضية، والمسافة من مكة إلى الشام مسيرة أربعين ليلة بحسب وسائط النقل القديمة، وذلك قبل الهجرة بسنة، كما قال مقاتل (١)، وذكر الحربي: أنه أسري به ليلة سبع وعشرين من شهر ربيع الآخر قبل الهجرة

<sup>(</sup>۱) وهو قول الزهري وعروة، فيكون الإسراء في شهر ربيع الأول. وأورد الحافظ عبد الغني بن سرور المقدسي في سيرته حديثاً لا يصح سنده أن الإسراء كان ليلة السابع والعشرين من رجب (البداية والنهاية لابن كثير: ٣/١٠٨ – ١٠٩).

بسنة. وروى ابن سعد في طبقاته أن الإسراء كان قبل الهجرة بثمانية عشر شهراً.

والمكان الذي أسري به منه: هو المسجد الحرام بعينه، كما يدل عليه ظاهر لفظ القرآن، وما روي عنه عليه أنه قال: «بينا أنا في المسجد الحرام في الحجر عند البيت، بين النائم واليقظان، إذ أتاني جبريل بالبراق».

وقال الأكثرون: المراد بالمسجد الحرام: الحرم؛ لإحاطته بالمسجد، والحرم كله مسجد، كما قال ابن عباس، وقد أسري به من دار أم هانئ بنت أبي طالب سنة ٦٢١م.

والمسجد الأقصى بالاتفاق: هو بيت المقدس، وسمي بالأقصى لبعد المسافة بينه وبين المسجد الحرام، وكان أبعد مسجد عن أهل مكة في الأرض يعظم بالزيارة.

والأكثرون من المسلمين اتفقوا على أنه أسري بجسد رسول الله على وفي رأي ضعيف: أنه ما أسري إلا بروحه، وذلك محكي عن حذيفة وعائشة ومعاوية. والأصح هو الرأي الأول وأنه تعالى أسرى بروح محمد على وجسده، من مكة إلى بيت المقدس، لأن كلمة العبد في قوله: ﴿ بِعَبْدِهِ ﴾ اسم للجسد والروح، فوجب أن يكون الإسراء حاصلاً لمجموع الجسد والروح، ولأن الخبر المروي عن أنس بن مالك وهو الحديث المشهور المروي في الصحاح عن المعراج والإسراء يدل على الذهاب من مكة إلى بيت المقدس، ثم منه إلى السماوات العلا.

واخلاصة: إن الآية هنا دالة قطعاً على إثبات الإسراء، وآية سورة النجم دالة على المعراج: وهو العروج والصعود إلى السماوات، إلى مستوى سمع فيه صريف الأقلام، بعد وصوله إلى بيت المقدس.

وقد وصف الله المسجد الأقصى بأنه مبارك ما حوله، والبركة تشمل بركات الدين والدنيا، أما الأولى فهو أنه مهبط الأنبياء، وأما الثانية فهو إحاطته بخيرات الدنيا، لما اشتمل عليه من أنهار وأشجار وأثمار تكون سبباً في توفير المعايش والأقوات.

والهدف من الإسراء: أن يري الله عبده آياته الكبرى، وأدلته العظمى على وجوده ووحدانيته وعظم قدرته، فكانت فائدة الإسراء مختصة بالله تعالى وعائدة إليه على سبيل التعيين.

ولا عجب في ذلك كله، فالله سبحانه هو السميع لكل قول، البصير بكل نفس، الذي يضع الأمور في مواضعها على وفق الحكمة، وبمقتضى الحق والعدل. ومن ذلك: سماعه أقوال المشركين وتعليقاتهم على حادث الإسراء واستهجانهم لوقوعه، واستهزاؤهم بالنبي على أسرائه من مكة إلى القدس. وبصره بما يفعل أولئك المشركون، وبما يكيدون لنبي الله ورسالته (۱).

﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئْبُ ﴾ بعد أن ذكر الله إكرام محمد على من نسل إسماعيل بالإسراء وإمامة الأنبياء في المسجد الأقصى، ذكر في هذه الآية إكرام موسى عليه السلام قبل محمد على بالكتاب الذي آتاه وأعطاه إياه، وهو التوراة، الذي جعله الله هدى وهداية، ليخرج بني إسرائيل بواسطة ذلك الكتاب من ظلمات الجهل والكفر إلى نور العلم والدين الحق، وقلنا: لا تتخذوا من دوني وكيلاً، أي لا تتخذوا من دون الله وكيلاً تفوضون إليه أموركم، فقوله: ﴿ وَكِيلاً معناه: رباً تكلون إليه أموركم.

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أن الآية انتقل فيها من الغيبة إلى الخطاب، ومن الخطاب إلى الغيبة، فقوله ﴿ سُبْحَنَ اللَّهِ مَنْ مَالِئِناً ﴾ انتقال اللَّهِ على سبيل الغيبة، وقوله: ﴿ بَكَرُكْنَا حَوْلَهُ لِلْرِيَهُ مِنْ مَالِئِناً ﴾ انتقال إلى الحضور، وقوله: ﴿ إِنَّهُ هُو السَّعِيعُ الْمَصِيرُ ﴾ يدل على الغيبة. ثم انتقل إلى الحضور بقوله: ﴿ وَمَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئنَبَ ﴾ يدل على الحضور أي الخطاب. وهذا يسمى الالتفات.

وبين الإسراء بمحمد عليه إلى بيت المقدس، وإيتاء موسى التوراة بمسيره إلى الطور تناسب واضح.

ثم أبان الله تعالى تشريفه لبني إسرائيل وإتمام نعمته عليهم، لحملهم على اتباع الرسل، فقال: ﴿ ذُرِّبَةٌ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ ﴾ أي يا ذرية أو نسل وحفدة أولئك الذين نجاهم الله من الغرق مع نوح، وهداهم إلى طريق التوحيد والحق والخير، تشبّهوا بأصولكم، فأنتم أولى الناس بالتوحيد واتباع سيرة الأنبياء والمرسلين، وفي مقدمتهم أبوكم نوح عليه السلام الذي كان عبداً مبالغاً في الشكر لنعم الله وعرفان قدره وعظمته، وإنما يكون العبد شكوراً إذا كان موحداً لا يرى حصول شيء من النعم إلا من فضل الله، فاقتفوا أثره، واتبعوا منهجه وسنته، واقتدوا به كما أن آباءكم اقتدوا به.

ووصف نوح بكونه ﴿عَبَدًا﴾ ووصف نبينا محمد بأنه «عبد» دليل واضح على مرتبة الأنبياء، وهي مرتبة العبودية الخالصة لله، فإن معجزة الإسراء والمعراج الخارقة لا يصح وصفها بغير حقيقتها، ولا وضع النبي في منزلة تتجاوز موضعه الحقيقي وهو كونه عبداً لله، أي خاضعاً لعزة الله وسلطانه، خلافاً لما وصفت به النصارى المسيح، ووضعوه في غير موضعه الصحيح.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

دلت الآيات على مايأتي:

أ - ثبوت حادثة الإسراء بنص القرآن الكريم بدلالة قطعية، وثبت الإسراء أيضاً في جميع مصنفات الحديث، وروي عن عشرين صحابياً، فهو من المتواتر.

روى مسلم في صحيحه عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «أتيت بالئراق – وهو دابة، أبيض طويل فوق الحمار، ودون البغل،

يضع حافره عند منتهى طَرْفه - قال: فركبتُه حتى أتيتُ بيت المقدس، فربطتُه بالحلْقة التي يربطُ بها الأنبياء، ثم دخلتُ المسجد، فصليتُ فيه ركعتين، ثم خرجتُ، فجاءني جبريل عليه السلام بإناء من خمر، وإناء من لبن، فاخترت اللبن، فقال جبريل عليه السلام: اخترتَ الفطرة، ثم عُرج بنا إلى السماء..» الحديث.

وروى مسلم أيضاً حديثاً آخر عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي عليه صلى بالأنبياء عليهم السلام وفيه: «.. فأمَمْتُهم، فلما فرغتُ من الصلاة، قال لي قائل: يامحمد، هذا مالِكٌ صاحب النار، فسلّم عليه، فالتفتُّ إليه، فبدأني بالسلام».

وأما المعراج أو العروج إلى السماوات وإلى ما فوق العرش، فلا تدل هذه الآية عليه، وإنما تدل عليه أوائل سورة النجم (٢).

والخلاصة: إن تلك الرؤيا لمحمد علي كانت رؤيا عيان، لا رؤيا منام.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ٢٠٨/١٠ - ٢٠٩

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازى: ۱۵۳/۲۰

وتاريخ الإسراء مختلف فيه، والظاهر أنه كان قبل الهجرة إلى المدينة بسنة.

ولا خلاف بين العلماء وأهل السير أن الصلاة إنما فرضت بمكة ليلة الإسراء حين عرج بالنبي على السماء، وذلك منصوص عليه في صحيحي البخاري ومسلم وغيرهما<sup>(۱)</sup>. وإنما اختلفوا في هيئتها حين فرضت، فروى البخاري ومسلم ومالك وأبو داود والنسائي عن عائشة رضي الله عنها قالت: «فرض الله الصلاة - حين فرضها - ركعتين، ثم أتمها في الحضر، وأُقِرَّت صلاة السفر على الفريضة الأولى».

وروى مسلم وأبو داود والنسائي عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: «فرض الله الصلاة على لسان نبيكم في الحضَر أربعاً، وفي السفر ركعتين، وفي الخوف ركعة».

" - إن المقصود من الإسراء والمعراج أن يري الله نبيه الآيات العظمى الدالة على وجوده ووحدانيته وقدرته، ومن تلك الآيات: الجنة والنار وأحوال السماوات والكرسي والعرش، فيصبح العالم في عينه حقيراً أمام عظمة الكون، وتقوى نفسه على احتمال المكاره والجهاد في سبيل الله. ومن تلك الآيات التي أراه الله العجائب التي أخبر بها النبي على الناس، وإسراؤه في ليلة، وعروجه إلى السماء، ووصفه الأنبياء واحداً واحداً، كما ثبت في صحيح مسلم وغيره.

كما أن في الإسراء من مكة إلى بيت المقدس الإشارة إلى وحدة الأنبياء في الرسالة والهدف والتوجه إلى الله تعالى وحده، وإن اختلفت القبلتان، وتمايزت الشرائع، وتمادى الزمان في فترات إرسال الأنبياء عليهم السلام، فهم من أولهم آدم عليه السلام إلى خاتمهم محمد عليه السلام إلى خاتمهم محمد الله وعبادته وإلى

<sup>(</sup>١) جامع الأصول: ١٣١/٦

إصلاح الإنسان والمجتمع، وإسعاد الفرد والجماعة، وتصحيح مسيرة الناس قاطبة على أساس من الحق والعدل والاستقامة والأخلاق السوية.

غً - كرَّم الله محمداً ﷺ بالإسراء والمعراج، وكرم موسى عليه السلام بالكتاب وهو التوراة الذي جعله الله هدى وهداية لبني إسرائيل من ظلمات الجهل والكفر إلى نور العلم والإيمان بالله تعالى وحده، وتحريم اتخاذ ربّ سواه يتوكلون عليه في أمورهم. والوكيل: من يوكل إليه الأمر.

٥ - ثم نادى الله سبحانه البشرية قاطبة بأن ينضموا جميعاً تحت راية واحدة هي راية الإيمان بالله تعالى وحده، قائلاً: ياذرية من حملنا مع نوح، وهم جميع من على الأرض، ومنهم موسى وقومه من بني إسرائيل: لا تشركوا مع الله إلها آخر.

وذكر الله تعالى نوحاً لتذكير البشرية بنعمة الإنجاء من الغرق على آبائهم.

ومقصود الآية: إنكم أيها البشر من ذرية نوح، وقد كان عبداً شكوراً موحداً الله تعالى، مقراً بآلائه ونعمه عليه، ولا يرى الخير إلا من عنده، فأنتم أحق بالاقتداء به، دون آبائكم الجهال.

ويمكن مما ذكر تلخيص العظات والحقائق التالية:

أولاً - أدى حادث الإسراء والمعراج في ليلة واحدة إلى تمحيص المؤمنين، وتبيان صادق الإيمان، ومريض القلب منهم.

ثانياً – كان إطلاع الله رسوله على آيات الكون الأرضية والسماوية ذات العجائب درساً واقعياً لتعليم الرسول بالمشاهدة والنظر، ومن المعلوم أن التعليم المحسوس أوقع في النفس، وأرسخ في الذهن.

ثالثاً - إن بشرية النبي ﷺ واحتياجه إلى الهواء في طبقات الجو والسماوات

العليا والملأ الأعلى لم تمنع من إتمام تلك الرحلة، لأن قدرة الله تعالى كفيلة بتوفير حاجياته ومتطلباته، كما يزود الآن رواد الفضاء بالأكسجين.

وإن في غزو الفضاء الآن لدليلاً مؤكداً على صحة الإسراء والمعراج، وأن محمداً على هو أول رواد الفضاء، وأنه تجاوز أسرع ما توصلت إليه محطات الفضاء.

رابعاً – إن جمع الأنبياء في المسجد الأقصى وإمامة نبينا بهم دليل واضح على وحدة رسالاتهم وختمها برسالة النبي ﷺ، وبلورتها وانصبابها في شريعته التي ختمت الشرائع السالفة.

# أحوال بني إسرائيل في التاريخ

#### القراءات:

﴿ بَأْسِ ﴾ ، ﴿ أَسَأْتُمْ ﴾ :

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (باس، أساتم).

﴿ لِيسْتَعُواْ ﴾ :

وقرأ الكسائي (لنسوءَ).

#### الإعراب:

﴿ خِلَالَ ٱلدِّيَارِ ﴾ ظرف مكان منصوب، وعامله ﴿ فَجَاسُوا ﴾ وقرئ: جاسوا وداسوا وهما بمعنى واحد، وحاسوا.

﴿ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ أي المرة الآخرة، فَحُذِف الموصوف، وأقيمت الصفة مقامه.

﴿ وَلِئُ تَبِرُوا مَا عَلَوا ﴾ ﴿ مَا ﴾: مصدرية ظرفية زمانية، أي وليتبِّروا مدّة علوهم، فحذف المضاف، كقولك: أتيتك مَقْدِم الحاج، أي زمن مقدم الحاج، فحذف المضاف.

#### البلاغة:

﴿ وَلَنَّعَلُنَّ عُلُوًّا ﴾ جناس اشتقاق.

﴿ أَحْسَنْتُمْ ﴾ ﴿ أَسَأْتُمُ ﴾ بينهما طباق.

#### المفردات اللغوية.

﴿ وَقَضَيْنَا ﴾ أعلمناهم وأخبرناهم بذلك من طريق الوحي . ﴿ فِي ٱلْكِنْكِ ﴾ التوراة . ﴿ لَنُفُسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أرض الشّام بالمعاصي، وهو جواب قسم محذوف . ﴿ مَرَّتَيْنِ ﴾ من الإفساد، أولاهما - مخالفة أحكام التوراة وقتل أشعيا، وثانيتهما - قتل زكريا ويحيى وقصد قتل عيسى . ﴿ وَلَنَعْلُنَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴾ لتستكبرن عن طاعة الله تعالى، وتبغون بغياً عظيماً، وتظلمون الناس.

﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ أُولِنَهُمَا ﴾ أولى مرّتي الفساد، ووعد عقاب أولاهما . ﴿ بَعَثْنَا عَلَيْكُمُ عِبَادًا لَنَا أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ أصحاب قوة في الحرب والبطش، وهم

بختنصر وجنوده، وقيل: جالوت الخزري، وقيل: سنحاريب ملك بابل وجنوده . ﴿ فَجَاشُواْ خِلَالَ ٱلدِّيَارِّ ﴾ تردّدوا وسط دياركم لطلبكم وقتلكم وسبيكم، فقتلوا الكبار، وسبوا الصغار، وأحرقوا التوراة، وخرّبوا المسجد الأقصى وبيت المقدس . ﴿ وَكَانَ وَعَدًا مَّفْعُولًا ﴾ وكان وعد عقابكم نافذاً، لا بدّ منه.

﴿ اَلْكُوْرَ اللّهِ اللّهِ العلّهِ . ﴿ عَلَيْكُمْ ﴾ بعد مئة سنة بقتل جالوت. ﴿ نَفِيرًا ﴾ عشيرة . ﴿ إِنْ أَحْسَنتُمْ ﴾ بالطاعة . ﴿ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ﴾ لأن ثوابه لها . ﴿ وَإِنْ أَسَاتُمُ ﴾ بالفساد . ﴿ فَلَهَا ﴾ إساءتكم، ووبالها عليها . ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ اللّهُ عَلَيْ وَبُوهَكُمْ ﴾ أي بعثناهم الآخرة . ﴿ لِيسَتُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ أي بعثناهم ليسوءوا وجوهكم، أي ليجعلوها بادية آثار السوء فيها، بأن يحزنوكم بالقتل والسّبي حزناً يظهر في وجوهكم. وحذف (بعثناهم) لدلالة ما ذكر أولاً عليه ﴿ وَلِيدُخُلُوا المُسْتِدَ ﴾ بيت المقدس فيخربوه، وهو متعلّق بمحذوف هو: بعثناهم . ﴿ كَمَا حَربوه أول مرة . ﴿ وَلِيسُتَوُا ﴾ ما غلبوا عليه أو استولوا عليه من بلادكم، أو مدة علوهم . ﴿ تَشِيرًا ﴾ هلاكاً ، وذلك بأن سلّط الله عليهم الفرس، مرة أخرى، فغزاهم ملك بابل من ملوك الطوائف، اسمه: جوذرز أو خردوس، وقتل منهم ألوفاً ، وسبى ذريّتهم، وخرّب بيت المقدس.

﴿عَسَىٰ رَبُكُو أَن يَرَمَكُو أَن الفساد . ﴿ عُدْنَا ﴾ إلى العقوبة، وقد عادوا بتكذيب محمد ﷺ، فسلَّط عليهم بقتل قريظة، ونفي بني النضير، وفرض الجزية عليهم. ﴿ حَصِيرًا ﴾ محبساً وسجناً ، لا يقدرون على الخروج منها أبداً ، وقيل: بساطاً ، كما يبسط الحصير.

#### المناسعة:

بعد أن ذكر الله تعالى إنعامه على بني إسرائيل بإنزال التوراة عليهم، لتكون لهم هدى يهتدون بها، ذكر أنهم ما اتبعوا هداها، بل أفسدوا في الأرض بقتل الأنبياء وسفك الدِّماء، فسلَّط الله عليهم البابليين بقيادة بختنصر، فقتلوهم ونهبوا أموالهم، وخربوا بيت المقدس، وسبوا أولادهم ونساءهم، وذلك أول الفسادَيْن وعقابه.

ثم لما تابوا، أعاد الله لهم الدولة والغلبة، وأمدّهم بالأموال والبنين، ثم عادوا إلى فسادهم وعصيانهم، فقتلوا زكريا ويحيى عليهما السّلام، فسلَّط الله عليهم الفرس، فقتلوهم، وسلبوهم، وخربوا بيت المقدس مرة أخرى، ثم وعدهم الله بالنصر إن أطاعوا، وبالعقاب بنار جهنم إن عصوا وأفسدوا.

#### التفسير والبيان:

هذه الآيات بيان لتاريخ بني إسرائيل وإخبار عما يرتكبون من وقائع وأحداث دامغة، ومفاسد عظيمة، والمعنى: وأعلمنا بني إسرائيل وأخبرناهم وأوحينا إليهم وحياً مقضياً مقطوعاً بحصوله فيما أنزلناه في التوراة على موسى أنهم سيفسدون في الأرض: أرض الشام وبيت المقدس أو أرض مصر، أو في كل أرض يحلون فيها مرتين، ويعصون الله، ويخالفون شرع ربهم في التوراة مخالفتين لا مخالفة واحدة، وهما:

الأولى - مخالفة التوراة وتغييرها، وقتل بعض الأنبياء، مثل شعيا عليه السّلام، وحبس إرْمِيا حين أنذرهم سخط الله تعالى.

والثانية - قتل زكريا ويحيى ومحاولة قتل عيسى عليهم السّلام.

ثم إنهم يتجبَّرون ويطغون ويفجرون ويستعلون على الناس بغير الحق استعلاءً عظيماً، ويظلمونهم ظلماً شديداً، فقوله تعالى: ﴿عَلَوْا تَنْبِيراً》 أراد به التّكبر والبغي والطغيان.

وعد الفساق ووقت العقاب الموعود به على المرة الأولى، سلَّطنا عليكم جنداً وعد الفساق ووقت العقاب الموعود به على المرة الأولى، سلَّطنا عليكم جنداً من خلقنا أولي بأس شديد، أي قوة وشدة وأصحاب عدّة في الحروب وعدد، وهم أهل بابل بقيادة بُخْتنَصَّر، حين كذبوا إرمياء وجرحوه وحبسوه، كما قال ابن عباس وغيره. وقال قتادة: أرسل عليهم جالوت فقتلهم، فهو وقومه أولو بأس شديد. وقال مجاهد: هم جند من فارس، والظاهر الرأي الأول، والمهم العبرة والعظة من تسلُّط فئة قوية على فئة باغية، ولا يهم بيان الأشخاص والجماعات.

﴿ فَجَاسُواْ خِلَالَ ٱلدِّيَارِ ﴾، أي أوغلوا في البلاد وتملكوها، وترددوا فيها وفي أوساطها ذهاباً وإياباً، لا يخافون أحداً، يقتلون ويسلبون وينهبون، ويقتلون العلماء والكبراء، وكان من آثارهم إحراق التوراة، وتخريب بيت المقدس، وسبي عدد كثير من بني إسرائيل، وكان ذلك وعداً منجزاً نافذاً، وقضاءً كائناً لا خلف فيه، أو قضاء حتماً جزماً لا يقبل النقض والنسخ؛ لأنهم تمردوا وقتلوا خلقاً من الأنبياء والعلماء.

وكان هذا الدَّرس القاسي البليغ محقّقاً الثّمرة والغاية، فاتّعظ بنو إسرائيل مما حدث، وثابوا لرشدهم، وعدلوا عن غيِّهم وضلالهم، وتمسَّكوا بمبادئ كتابهم ودينهم، فكان ذلك مؤذناً بنصر جديد كما قال تعالى:

﴿ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكُونَ عَلَيْهِمَ ﴾ أي ثم أعدنا لكم الدولة والغلبة عليهم، ورددنا لكم القوة، وأهلكنا أعداءكم، وجعلناكم أكثر نفيراً، أي عدداً من الرجال، وأمددناكم بالأموال والأولاد والسّلاح بفضل طاعة الله والاستقامة على أمره: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنّاسِ ﴾ [آل عمران: ٣/١٤٠] ولذا قال تعالى:

﴿إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ﴾ أي إن أحسنتم العمل، فأطعتم الله

واتبعتم أوامره واجتنبتم نواهيه، أو إن أحسنتم بفعل الطاعات، فقد أحسنتم إلى أنفسكم؛ لأنكم بالطاعة تنفعونها، فيفتح الله عليكم أبواب الخيرات والبركات، ويدفع عنكم أذى أهل السوء في الدُّنيا، ويثيبكم في الآخرة، وإن أسأتم بفعل المحرّمات أسأتم إلى أنفسكم؛ لأنكم بالمعصية تضرّونها، فبشؤم تلك المعاصي يعاقبكم الله بالعقوبات المختلفة، من تسليط الأعداء في الدُّنيا، وإيقاع العذاب المهين في الآخرة. وقوله تعالى: ﴿ فَلَهَا ﴾ أي فعليها، كما قال تعالى: ﴿ فَلَهَا ﴾ أي فعليها، كما قال تعالى: ﴿ مَّنَ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ أَ وَمَنَ أَسَاءً فَعَلَيْها ﴾ [فصلت: ١٤٦/٤١].

وهذه سنّة الله في خلقه، إن عصوا سلَّط الله عليهم القتل والنّهب والسَّبي، وإن تابوا أزال عنهم تلك المحنة، وأعاد لهم الدولة، ﴿جَزَآءَ وِفَاقًا ﷺ [النبأ: ٢٦/٧٨] ، ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ﴾ [فصلت: ٢٦/٤١] .

﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ أي فإذا حان موعد المرة الأخيرة، وجاء وقت العقاب على الكرة الثانية من الإفساد والإقدام على قتل زكريا ويحيى عليهما السّلام، أرسلنا أعداءكم ليسوءوا وجوهكم، أي ليظهروا المساءة في وجوهكم بالإهانة والقهر، وليدخلوا المسجد، أي بيت المقدس قاهرين، كما دخلوه في أول مرة للتخريب والتدمير وإحراق التوراة، ﴿ وَلِيُ نَبِّرُوا ﴾ أي يدمِّروا ويخرِّبوا، ﴿ مَا عَلَوا ﴾ ، أي ظهروا عليه، ﴿ تَبِّيرًا ﴾ ، أي تخريباً وهلاكاً شديداً، فلا يبقون شيئاً من آثار الحضارة والعمران، ويبيدون الأرض ومن عليها، ويهلكون الحرث والزرع والثمر، وقد سلّط الله عليهم في هذه المرة الفرس، فغزاهم ملك بابل من ملوك الطوائف المسمى بيردوس أو خردوس، كما ذكر البيضاوي.

والخلاصة: إن بُخْتُنَصَّر هو الذي أغار على بني إسرائيل أولاً فخرَّب بيت المقدس، وكان ذلك في زمن إرْميا عليه السّلام، وهذا موافق لتاريخ اليهود، أما في المرة الثانية فإن المغير هو بيردوس ملك بابل، كما ذكر البيضاوي، وهو

أسبيانوس، قيصر الروم كما ذكر اليهود في تاريخهم، وكان بين الإغارتين نحو من خمس مئة سنة.

ثم أنذرهم الله بقوله: ﴿وَإِنَّ عُدَّتُمْ عُدُناً﴾، أي وإن عدتم إلى الإفساد والمعاصي في المرة الثالثة، عدنا إلى إذلالكم، وتسليط الأعداء عليكم وعقوبتكم بأشد مما مضى في الدُّنيا، مع ما ندخره لكم في الآخرة من العذاب والنّكال، ولهذا قال تعالى:

﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَلَفِرِينَ حَصِيرًا ﴾ ، أي مستقرّاً وسجناً لا محيد عنه ، كما قال ابن عباس ، وقال الحسن البصري : فراشاً ومهاداً وبساطاً ، كما قال تعالى : ﴿ لَهُمْ مِن جَهَنَّمَ مِهَادُ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِكَ ﴾ [الأعراف: ٧/١٤] ولأن العرب تسمّى البساط الصغير حصيراً .

والخلاصة: إن لبني إسرائيل بسبب عصيانهم ذلّ الدُّنيا وعذاب جهنّم في الآخرة. وهذا عبرة لكل مخالف أوامر الله تعالى.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات الكريمة إلى ما يأتي:

أ - صدق إخبار الله لبني إسرائيل أنهم سيقدمون على الفساد والمعاصي،
 لما علم الله منهم في علمه السابق الأزلي أنهم أرباب انحراف وفساد وتخريب،
 والمراد بالفساد: مخالفة أحكام التوراة.

عُ - تكرر العقاب مرتين والإنقاذ من العذاب والذّل مرتين أيضاً فيه رحمة من الله بعباده؛ لأن العقاب قد يكون سبيلاً للإصلاح والتّربية والتّهذيب، ولأن التّغلّب على الأزمات والتّخلّص من المهانة والإذلال فيه تجديد للنّفس، وعون على فتح باب الأمل، وطرد اليأس من النّفوس.

وقد عوقب اليهود أولاً على يد بختنصر، وثانياً على يد ملك بابل: بيردوس الفارسي، أو قيصر الروم؛ لأنهم في المرة الأولى قتلوا إرْميا أو شَعْيا نبي الله عليه السّلام وجرحوه وحبسوه، وفي المرة الثانية قتلوا يحيى وزكريا عليهما السّلام قتلهما هيردوس أو لاخت أحد ملوك بني إسرائيل، وعزموا على قتل عيسى عليه السّلام، وكان العقاب شديداً في الحالتين، ومن أهم صنوفه إحراق التوراة وهدم بيت المقدس.

وكانت النّجاة بإعادة العزّة والدّولة لبني إسرائيل كما كانت بالإمداد بالأموال والبنين، وجعلهم أكثر عدداً ورجالاً من عدوّهم؛ لأنهم صاروا بعد الهزيمة الأولى أكثر التزاماً للطاعة وأصلح أحوالاً، جزاء من الله تعالى لهم على عودهم إلى الطاعة.

٣ - إن نفع الإحسان والاستقامة على الطاعة لله عائد للإنسان نفسه،
 وكذلك سوء الإساءة ومخالفة أوامر الله مردود للإنسان ذاته: ﴿وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٣/ ١٠٨].
 ﴿ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٣/ ١٠٨].

على عالمة الله تعالى عالمة والله تعالى عالمة على عالمة على عالمة على عالمة على عالمة على على عضبه؛ لأنه تعالى لما حكى عنهم الإحسان أعاده مرتين فقال: ﴿إِنْ الْحَسَانُ أَحْسَنَتُمْ أَحْسَنَتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ ﴾ ولما حكى عنهم الإساءة اقتصر على ذكرها مرة المستشرة أحسنتُمْ المنافقة المستشرة المستشرة

واحدة فقال تعالى: ﴿وَإِنَّ أَسَأَتُمُ فَلَهَأَ﴾ ولو لم يكن جانب الرَّحمة غالباً، لما فرق بين التعبيرين(١٠).

أَكَّد تعالى ذلك بقوله: ﴿عَسَىٰ رَبُّكُم أَن يَرْحَكُم ۗ فهو وعد من الله بكشف العذاب عنهم إن تابوا وأنابوا إليه.

ق - إن عدل الله يقضي بأن من عاد إلى العصيان عاد الله إلى عقابه: ﴿ وَإِنَّ عُدْنَا ﴾ ومن عاد إلى التوبة والرّشد والهداية والاستقامة عادت رحمة الله إليه: ﴿ عَسَىٰ رَيُكُم الله عَرَجُكُم الله عَلَىٰ الله عَلَمُ الله عَلَىٰ الله عَلَيْهُ عَلَىٰ الله عَلَى الله عَلَى

أ - ليس عذاب العصاة مقصوراً على الدُّنيا بالإذلال والإهانة والقتل والنهب والسَّبي، وإنما هناك عذاب آخر ادّخره الله لهم في جهنم، بإحاطة نارها بهم، وجعلها مقراً وتحبساً وسجناً لهم، أو مهاداً وفراشاً وبساطاً.

٧ - إن ذكر ما قضي إلى بني إسرائيل دليل على نبوة محمد ﷺ، لمطابقة ما
 أخبر به القرآن الواقع الحادث.

### أهداف القرآن الكريم

﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِمِ ٱقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَمُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ۞ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدُنَا لَمُمْ عَذَابًا الصَّلِحَتِ أَنَّ لَمُمْ أَعْدَنَا لَمُمْ عَذَابًا الصَّلِحَتِ أَنَّ لَمُمْ عَذَابًا الصَّلِ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا ۞ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

#### القراءات:

﴿ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ :

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى: ۱۵۸/۲۰

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً: (القران).

﴿ وَيُبَشِّرُ ﴾ :

وقرأ حمزة، والكسائي (ويَبْشُر).

#### الإعراب:

﴿ وَيَدَعُ ٱلْإِنسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ ﴾ فيه حذف، أي ويدعو الإنسان بالشّر دعاءً مثل دعائه بالخير، ثم حذف المصدر وصفته، وأقيم ما أضيفت الصفة إليه مقامه.

#### المفردات اللغوية:

﴿ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ أَقُومُ ﴾ يهدي إلى الطريقة التي هي أعدل وأصوب . ﴿ وَأَنَّ اللَّهِ مَنِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ عطفاً على ﴿ أَنَّ لَمُمْ أَجْرًا كَدِيرًا ﴾ أي يبشّر المؤمنين ببشارتين: ثوابهم وعقاب أعدائهم، أو عطفاً على ﴿ وَيُنَيِّرُ ﴾ بإضمار: ويخبر أن ﴿ أَعَتَدُنَا ﴾ أعددنا . ﴿ أَلِيمًا ﴾ مؤلماً هو النار . ﴿ وَيَدْعُ الْإِنسَانُ بِالشّرِ ﴾ أي عدعو عند غضبه بالشّر على نفسه وأهله وماله . ﴿ دُعَآءَهُ بِالْخَبْرِ ﴾ أي كدعائه له. ﴿ وَكَانَ الْإِنسَانُ ﴾ جنس الإنسان . ﴿ عَجُولًا ﴾ بالدعاء على نفسه، وعدم النّظر في عاقبته.

#### الناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى ما أكرم به محمداً على وهو الإسراء وأكرم موسى عليه السّلام بالتوراة، وأنها هدى لبني إسرائيل، وما سلط عليهم بذنوبهم من عذاب الدُّنيا والآخرة، مما يستدعي ردع العقلاء عن معاصي الله، ذكر ماشرَّف الله به رسوله أيضاً من القرآن الناسخ لحكم التوراة وكل كتاب إلهي، وأبان أهدافه من الهداية للطريقة أو الحالة التي هي أقوم، والتَّبشير بالثواب العظيم لمن أطاعه، وإنذار الكافرين بالعذاب الأليم.

#### التفسير والبيان:

لم لا تؤمنون بالقرآن يا بني إسرائيل، والقرآن كالتوراة أنزله الله على رسوله محمد ﷺ، وهو متَّصف بثلاث صفات:

#### الصفة الأولى:

أنه يرشد للسبيل التي هي أقوم، فهو يهدي لأقوم الطرق وأوضح السُّبل، وإلى الطريقة المثلى التي هي الدِّين القيِّم، والمَّلَة الحنيفية السمحة التي تقوم على أساس التوحيد الخالص لله، وأنه الفرد الصمد، صاحب الملك، والعزّة والجبروت، المعزّ المذلّ الذي يحيي ويميت، وتدعو إلى فضائل الأعمال، وإلى خيري الدُّنيا والآخرة. فقوله تعالى: ﴿ لِلَّتِي هِمَ اَقُومُ ﴾ معناه: الطريقة التي هي أسدّ وأعدل وأصوب.

#### الصفة الثانية:

أنه يبشِّر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجراً كبيراً يوم القيامة، جزاء عملهم.

#### الصفة الثالثة:

أنه ينذرُ الذين لا يصدقون بوجود الله ووحدانيته، ولا بالمعاد والثواب والعقاب، ولا يعملون الخير بأن لهم عذاب جهنم، جزاء ما قدمت أنفسهم.

والمعنى أنه تعالى بشَّر المؤمنين بنوعين من البشارة بثوابهم وبعقاب أعدائهم، وإطلاق البشارة على البشارة بالعذاب من قبيل التهكُّم، كما في قوله تعالى: ﴿فَبَشِّرَهُ م بِعَكَابٍ أَلِي مِ آل عمران: ٣/٢١] ، أو من إطلاق اسم الشيء على ضدّه، كقوله تعالى: ﴿وَجَزَرُوا سَيِتَةٍ سَيِّتَةٌ مِثْلُهَا ﴾ [الشورى: ٤٠/٤٢] .

وبعد أن بيَّن الله تعالى لبني إسرائيل وغيرهم صفات الهادي وهو القرآن، بيَّن حال المهدي وهو الإنسان، ليقوي الترابط بينهما، ويدلّ على وحدة المهديين بالكتب السماوية، فقال تعالى:

﴿ وَيَدَعُ ٱلْإِنسَنُ بِٱلشَّرِ ﴾ أي إن صفة الإنسان العجلة، فيدعو في بعض الأحيان حين الغضب على نفسه أو ولده أو ماله بالشّر، أي بالموت أو الهلاك والدَّمار واللعنة، كما يدعو ربَّه بالخير، أي بالعافية والسّلامة والرزق، ولو استجيب دعاؤه لهلك، ولكن الله بفضله ورحمته لا يستجيب دعاءه، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنّاسِ ٱلشَّرِ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِي إِلَيْمِ تعالى: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللّهُ لِلنّاسِ ٱلشَّرِ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِي إِلَيْمِ اللهُ عَلَى: ﴿ لا النّبِي عَلَيْهُ قال: ﴿ لا النّبِي عَلَيْهُ قال: ﴿ لا على أموالكم أن توافقوا من الله ساعة إجابة، يستجيب فيها».

والذي يحمل الإنسان على ذلك قلقه وعجلته، ولهذا قال تعالى: ﴿وَكَانَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

#### فقه الحياة أو الأحكام؛

يستنبط من الآيات ما يأتي:

اً - إن القرآن الكريم الذي أنزله الله تعالى على محمد على سبب اهتداء للبشرية قاطبة، يرشدها لأقوم الطرق، وأصح المناهج، وأعدل المسالك، وهي توحيد الله والإيمان برسله، والدعوة إلى مكارم الأخلاق، وأفضل مناهج الحياة.

أ - وللقرآن هدف آخر وهو التَّبشير والإنذار، تبشير المؤمنين الذين يعملون الأعمال الصالحة بالجنّة، وإنذار أعدائهم الكفار بالعقاب في نار جهنم، والقرآن معظمه وعد ووعيد.

" - إن طبع الإنسان القلق والعجلة، فيَعْجَلُ بسؤال الشّر كما يعجل بسؤال الخير، فيدعو على نفسه وولده وماله عند الضجر بما لا ينبغي، قائلاً: اللهم أهلكه ونحوه، كما يدعو ربَّه أن يهب له العافية ويوسِّع له في الرِّزق، فلواستجاب الله تعالى دعاءه على نفسه بالشَّر، هلك، لكن بفضله لا يستجيب له في ذلك. ونظير الآية آية: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنّاسِ الشَّرَ السَيْعَجَالَهُم بِأَلْخَيْرِ ﴾ [يونس: ١١/١]. كما تقدم، نزلت في النّضر بن الحارث، كان يدعو ويقول: ﴿ اللّهُ مَ إِن كَانَ هَذَا هُو الْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأُمْطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِن السّمَآءِ أَوِ اتْتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيهِ ﴾ [الأنفال: ٨/ ٣٢].

# التذكير بنعم اللَّه في الدنيا ودلائلِ القدرة الإلهية

﴿ وَجَعَلْنَا النَّهَا وَالنَّهَارَ ءَايِنَيْنِ فَمَحَوْنَا ءَايَة النَّيلِ وَجَعَلْنَا ءَاية النّهَارِ مُبْصِرةً لِتَبْتَغُوا فَضَلًا مِن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَكَدَ السّنِينَ وَالْجِسَابُ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَهُ تَقْصِيلًا ﴿ وَكُلَّ الْمَنْ الْمَرْمَنَهُ طَهَيْرَهُ فِي عُنْقِهِ وَخُوْبُ لَهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ حِتَبًا يَقْفِيهُ مَنشُورًا ﴿ وَكُلَّ الْمَانَةُ عَلَيْهَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُا وَلا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَيُ وَمَا كُنَا يَهُمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَيُّ وَمَا كُنَا يَهُمَا مُعَدِّينِ عَنَى بَعْدِ نُوجٌ وَكَن بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَى مِنْكُولًا إِلَى وَلَيْهُ أَمْرُنَا مُمْرَفِهِا فَفَسَقُوا فِنها مُعَدِّينِ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴿ وَكُنَّ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَى مِنْكُولُ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَى مِنْكُولُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴿ وَالْ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَى مِنْكُولُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُا الْقَوْلُ فَدَمَرِنَاهَا تَدْمِيرًا إِلَى وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُولُ فَدَمَرِنَاهَا تَدْمِيرًا إِلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ ولَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللَّهُ وَلًا عَلَامًا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَامًا اللَّهُ وَلًا الللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلًا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى الللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ

#### القراءات:

﴿ يَلْقَنْهُ ﴾ :

وقرأ ابن عامر (يُلَقَّاه).

#### الإعراب:

﴿ مَنشُورًا ﴾ حال . ﴿ إِذْنُوبِ ﴾ متعلق بقوله: ﴿ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾.

#### البلاغة:

﴿ وَايَكُ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً ﴾ مجاز عقلي؛ لأن النهار لا يُبْصِر، بل يُرى فيه، فهو مجاز من إسناد الشيء إلى زمانه.

﴿ طُكَيِرَهُ فِي عُنُقِهِ ۗ ﴾ استعير الطائر لعمل الإنسان؛ لأن العرب الذين كانوا يتفاءلون ويتشاءمون بالطير، سموا نفس الخير والشر بالطائر بطريق الاستعارة.

﴿ أَقُرُأً كِنَبُكَ ﴾ فيه إيجاز بالحذف، أي يقال له يوم القيامة: اقرأ كتابك، وكذلك ﴿ أَمَرْنَا مُتَرَفِهَا ﴾ فيه إيجاز بالحذف، أي أمرناهم بطاعة الله فعصوا.

﴿ ٱهْتَدَىٰ ﴾ ﴿ ضَلَّ ﴾ بينهما طباق.

﴿ لٰزِرُ وَازِرَةٌ ﴾ جناس اشتقاق.

#### المفردات اللغوية:

﴿ اَيَكُنِ اَلَيْ عَلامتين دالتين على قدرة الله تعالى، بتعاقبهما على نسق واحد. ﴿ وَمَعَلْنَا عَايَةَ النَّهَا الآية التي هي الليل ممحوّة لا نور فيها، والإضافة فيها للتبيين، كإضافة العدد إلى المعدود . ﴿ وَمَعَلْنَا عَايَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً ﴾ مضيئة أو مبصرة للناس . ﴿ لِنَبَّتَعُوا فَضَلًا مِّن رَبِّكُمُ ﴾ لتطلبوا في بياض النهار أسباب معاشكم، وتتوصلوا به إلى استبانة أعمالكم . ﴿ وَلِتَعَلَمُوا عَدَد السنوات عَدَد السنوات وجنس الحساب. والفرق بين العدد والحساب: أن العدد إحصاء أمثال الشيء وجنس الحساب. والفرق بين العدد والحساب: أن العدد إحصاء أمثال الشيء المكونة له، والحساب: إحصاء طائفة معينة يتكون منها الشيء، فالسنة بالنظر إلى أنها أيام (٣٦٥ يوماً) فقط فذلك العدد، وبالنظر إلى تكونها من اثني عشر شهراً، وكل شهر ثلاثون يوماً، وكل يوم ٢٤ ساعة، فذلك هو الحساب، كما ذكر الشوكاني في فتح القدير ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَصَلْنَهُ تَقْصِيلًا ﴾ أي وكل شيء تحاجون إليه من أمور الدين والدنيا، بيناه بياناً غير ملتبس.

﴿ طَنَهِرُو ﴾ عمله من خير أو شر . ﴿ فِي عُنُقِهِ الرَّومِ الطوق في عنقه؛ إذ اعتادوا التفاؤل بالطير، ويسمونه زجراً، فإن مرَّ بهم من اليسار إلى اليمين، تيمنوا به، وسموه سانحاً، وإن مرّ من اليمين إلى اليسار تشاءموا منه، وسموه بارحاً، وسموا نفس الخير والشر بالطائر تسمية للشيء باسم لازمه. ﴿ كِتَبُا ﴾ هو صحيفة عمله . ﴿ مَنشُورًا ﴾ أي غير مطوي . ﴿ حَسِيبًا ﴾ محاسِباً عادًا يعد عليه أعماله.

﴿ مَن اَهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ﴿ أَي أَن ثوابِ اهتدائه له . ﴿ وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ﴾ أي أن إثمه عليها . ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ ﴾ أي لا تحمل نفس آثمة وزر نفس أخرى، والوزر: الإثم . ﴿ مُعَذِّبِينَ ﴾ أحداً ﴿ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ يبين له ما يجب عليه . ﴿ وَإِذَا أَرَدُنَا أَن نُهُلِك قَرْيَدً ﴾ وإذا تعلقت إرادتنا بإهلاك قوم، لإنفاذنا قضاءنا السابق . ﴿ أَمَرْنَا مُثَرِفِهَا ﴾ منعميها أي رؤساءها، بالطاعة على لسان رسلنا . ﴿ فَفَسَقُوا فِنها ﴾ فخرجوا عن أمرنا . ﴿ فَحَقَ عَلَيْهَا الْفَوْلُ ﴾ بالعذاب. ﴿ فَدَمَرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴾ أي أهلكناها بإهلاك أهلها وتخريبها.

﴿ وَكُمْ ﴾ أي كثيراً . ﴿ ٱلْقُرُونِ ﴾ الأمم . ﴿ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ عالماً ببواطنها وظواهرها.

#### سبب النزول:

#### نزول الآية (١٥):

﴿ مَّنِ آهْتَدَىٰ ﴾ قالت فرقة: نزلت الإشارة في الهدى إلى أبي سلمة بن عبد الأسود، وفي الضلال إلى الوليد بن المغيرة. وقيل: نزلت في الوليد هذا قال: يا أهل مكة، اكفروا بمحمد، وإثمكم علي.

#### الناسبة:

بعد أن بيَّن الله تعالى ما أنعم به من نعم الدين على الناس وهو القرآن،

أتبعه ببيان ما أنعم عليهم من نعم الدنيا، وهو في ذاته استدلال بالدلائل الواضحة على قدرة الله وحكمته.

وبعد أن أبان تعالى دلائل التوحيد والنبوة والمعاد، وأوضح أحوال الوعد والوعيد والترغيب والترهيب، ذكر مبدأ رفيعاً ومهماً جداً، وهو مبدأ المسؤولية الفردية أو الشخصية عن أعمال الإنسان؛ وأن ذلك المبدأ قد تقرر بعد إرسال الرسل وبيان معالم الهدى، فلا تكليف قبل الشرع، ولا عقاب ولا عذاب قبل البيان والإنذار؛ وأن العقاب العام للقرى والأمم لا يكون إلا بعد الأمر بالطاعات والخيرات، ومخالفة ذلك الأمر، والفسق.

#### التفسير والبيان:

وجعلنا الليل والنهار علامتين دالتين على قدرتنا وبديع صنعنا، وفي تعاقبهما واختلافهما تحقيق لمصالح الإنسان، ففي الليل سكنه وهدوءه وراحته، وفي النهار حركته وشغله وتقلبه في أنحاء الدنيا للمعيشة والكسب، والصناعة والعمل.

وجعلنا ظرف كل من الليل والنهار مناسباً للهدف المنشود والغاية المقصودة، ففي الليل ظلام دامس ومحو للضوء يتلاءم مع راحة النفس والعين والسمع، وفي النهار ضوء ونور يناسب الحركة والعمل وإبصار الأشياء.

فهذا امتنان من الله تعالى على خلقه بجعل الليل ممحو الضوء مطموساً مظلماً لا يستبان فيه شيء، وجعل النهار مبصراً، أي تبصر فيه الأشياء وتستبان.

﴿ لِتَبْتَغُواْ فَضَلَا مِن رَّيِكُمْ ﴾ أي جعلنا تعاقب الليل والنهار لتتمكنوا كيف تتصرفون في أعمالكم، وتطلبون الرزق من الله ربكم الذي يربيكم ويمدكم من فضله وإحسانه شيئاً فشيئاً، وعلى وفق الزمان الدائر بكم صيفاً وشتاء.

﴿ وَلِتَعْلَمُواْ عَكَدَ السِّنِينَ وَالْجِسَابُ ﴾ أي ولتعرفوا بتعاقب الليل والنهار عدد الأيام والشهور والأعوام، وتعلموا بحساب الأشهر والليالي والأيام أوقات مصالحكم من الدورات الزراعية، وآجال الديون والإجارات والمعاملات، وأزمان العبادات من صلاة وصيام وحج وزكاة، فلو لم يتغاير الليل والنهار، لما تمكن الإنسان من الراحة التامة ليلاً واكتساب المعايش والأرزاق نهاراً، ولو كان الزمان كله نسقاً واحداً لما عرف الحساب على نحو صحيح يسير.

ونظير الآية قول الله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَهَ يَتُم إِن جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ الْيَلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُم بِضِيَا اللهِ يَشْمَعُونَ ﴿ ثَلَى قُلْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَيْرُ اللهِ عَلَيْكُمُ النّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللهِ يَوْمِ الْقِيمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُم بِلِيَلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴿ وَمِن تَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ النّهَ يَأْتِيكُم بِلِيَلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ وَلِيَبْنَعُواْ مِن فَضَلِهِ وَلِعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَلَا القصص: اللّهُ وَالنّهَارَ لِيَسْكُمُواْ فِيهِ وَلِيَبْنَعُواْ مِن فَضَلِهِ وَلِعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [القصص: اللهُ الله وَالله عَلَيْهُ وَلِيَبْنَعُواْ مِن فَضَلِهِ وَلِعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [القصص: ١٧٨/٧٠-٧٧] .

﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَكُ تَفْصِيلًا ﴾ أي وكل شيء لكم به حاجة في مصالح دينكم ودنياكم قد بيناه وشرحناه بياناً نافعاً ، وشرحاً كاملاً وافياً ، كما قال تعالى : ﴿ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكَ ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَكِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨/٦] وقال: ﴿ وَنَزَّلُنَا عَلَيْكَ الْكِتَنَبَ بِبَيْنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩/١٦] .

وبعد ذكر الزمان وما يقع فيه من أعمال الناس، ذكر تعالى مبدأ التبعية أي المسؤولية عن الأعمال من خبر أو شر فقال: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَاهُ طُلَهِمُو فِي

عُنُقِهِ أَي وجعلنا عمل كل إنسان ملازماً له لزوم القلادة للعنق إن كان خيراً، ولزوم الغُل للعنق لا يفك عنه إن كان شرّاً. فالمراد بالطائر: العمل الصادر من الإنسان. والعرب تعبر عن تلازم الشيء بالشيء بما يوضع في العنق، يقال: جعلت هذا في عنقك، أي قلدتك هذا العمل، وألزمتك الاحتفاظ به.

وجعل العمل ملازماً للإنسان أمر محتوم وقضاء معلوم، على وفق علم الله الأزلي السابق بالأشياء وبما يصدر عن الناس، وهذا لا يعني الإجبار ونفي الاختيار الذي هو مناط الثواب والعقاب، فكل إنسان مخير في اختيار ما هو خير يقتضي ثواباً حسناً وما هو شرّ يقتضي عقاباً سيئاً.

﴿ وَنُحُرِّجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيكُمَةِ كِتَبَا ﴾ أي سنخرج لكل إنسان يوم القيامة كتاباً يراه ويستقبله منشوراً أمامه، فيه جميع أعماله خيرها وشرها. ذكر الحسن البصري حديثاً قدسياً: «قال الله: يا بن آدم، بسطنا لك صحيفة، ووُكِّل بك مَلكان كريمان: أحدهما عن يمينك، والآخر عن يسارك، فأما الذي عن يمينك فيحفظ حسناتك، وأما الذي عن شمالك فيحفظ سيئاتك، فاعمل ما شئت، أقلل أو أكثر، حتى إذا مِتَّ طويت صحيفتك، فجعلت في عنقك معك في قبرك، حتى تخرج لك يوم القيامة».

﴿ اَقُرْأُ كِنَبُكَ كُفَىٰ بِنَفْسِكَ ﴾ ويقال لك حين تلقى كتابك: اقرأ كتابك أي كتاب عملك في الدنيا، كفى بنفسك حاسباً تحسب أعمالك وتحصيها. كان الحسن إذا قرأها قال: يا بن آدم، أنصفك – والله – من جعلك حسيب نفسك. والقائل: هو الله تعالى على ألسنة الملائكة.

﴿ مَن الْهَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ أَي إذا كان كل واحد مختصاً بعمل نفسه، فمن الهتدى إلى الحق والصواب واتبع شرع الله وهدي النبوة، فإنما ينفع نفسه، ومن ضلَّ في عمله وحاد عن شرع الله وكفر به وبرسله، فإنما يضرّ

نفسه؛ لأن ثواب العمل الصالح مختص بفاعله، لا يتجاوزه إلى غيره، وعقاب العمل السَّيِّع ملازم صاحبه، لا يفارقه.

ثم أكد تعالى معنى الشق الثاني بقوله: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ ۗ وِزْرَ أُخْرَئَ ﴾ أي لا تتحمل نفس آثمة إثم نفس أخرى، بل على كل نفس إثمها دون إثم غيرها، أو لا يحمل أحد ذنب أحد، ولا يجني جانٍ إلا على نفسه.

وهذا ردّ واضح على الذين يحرضون غيرهم على ارتكاب المنكر، واقتراف الكفر، ويزعمون أنهم يتحملون عاقبة ذلك. روي عن ابن عباس: أن هذه الآية نزلت في الوليد بن المغيرة حين قال: اكفروا بمحمد وعلي أوزاركم.

وهو ردّ أيضاً على الجاهليين الذين كانوا يقولون: نحن لا نعذب في شيء، وإن كان هناك عقاب فهو على آبائنا، إذ نحن مقلدوهم فقط، ويؤكد ذلك قوله تعالى: ﴿قُل لَا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿قُلُ لَا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿قُلُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الل

وتقرير مبدأ المسؤولية الشخصية من مفاخر الإسلام ومبادئه التي صححت مفهوم العقاب عند الرومان والعرب وغيرهم، إذ كانوا يعاقبون غير المجرم.

ويتضاعف العقاب والإثم على دعاة الضلال بسبب تأثيرهم في الآخرين، دون إعفاء من يتبعونهم في ضلالهم من الوزر والعقاب، لقوله تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارِهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ النَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ [النحل: ١٦/٥٦] وقوله سبحانه: ﴿ وَلَيَحْمِلُكَ أَنْقَالُمُمُ وَأَثْقَالًا مَّعَ أَثْقَالِهُمْ ﴾ [العنكبوت: ١٣/٢٩] فعلى الدعاة إثم ضلالتهم في أنفسهم، وإثم آخر بسبب إضلالهم غيرهم.

﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ أي لكن مقتضى العدل والحكمة والرحمة أننا لا نعذب أحداً في الدنيا أو الآخرة على فعل شيء أو تركه إلا بعد

إنذار، ولا نعاقب الناس إلا بعد إعذار وبعث الرسل إليهم، لإقامة الحجة عليهم بالآيات المبينة للأحكام والحلال والحرام والثواب والعقاب، كما قال تعالى: ﴿ كُلُّمَا أَلَقِي فِيهَا فَوَّجُ سَأَلَهُمُ خَرَنَهُما آلَة يَأْتِكُو نَذِيرٌ ، قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ نَعَالى: ﴿ كُلُّما أَلَقِي فِيها فَوَجُ سَأَلَهُمُ خَرَنَهُما آلَة يَأْتِكُو نَذِيرٌ ، قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكُلَّبَنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ [الملك: ٢٧/٨-٩] وقال عز وجل: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُما أَلَمَ مَا يَكُمُ مُ رَسُلُ مِنهُم يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتَ كُلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَيْفِرِينَ ﴾ [الزمر: ٣٩/ يَوْمِكُمُ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتَ كُلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَيْفِرِينَ ﴾ [الزمر: ٣٩/ وحود ذلك من الآيات الدالة على أن الله تعالى لا يدخل أحداً النار إلا بعد إرسال الرسول إليه، ودعوته إلى الخير، وتحذيره من الشرّ.

وأما كيفية وقوع العذاب بعد إرسال الرسل فهي كما أخبر تعالى:

﴿ وَإِذَا آَرُدْنَا آَن نُهُلِكَ قَرْيَةً ﴾ أي إذا دنا وقت إهلاك قوم بعذاب الاستئصال أمرنا مترفيها بالطاعات والخيرات، أي الأمر بالفعل، فإذا خالفوا ذلك الأمر وفسقوا وخرجوا عن الطاعة وتمردوا، حق أو وجب عليهم العذاب جزاء وفاقاً لعصيانهم، فدمرناهم تدميراً وأبدناهم إبادة تامة، شملت جميع أهل تلك البلدة. والمترف: هو المتنعم، وهو أولى بالشكر من غيره وأوجب عليه. ودمرناها: استأصلناها بالهلاك.

والإبادة الشاملة بسبب الأمر العام لجميع المكلفين، أغنياء كانوا أو فقراء، مترفين كانوا أو غير مترفين، لكن خصّ الأمر بالمترفين؛ لأنهم القادة وغيرهم تبع لهم، وشأن العامة والأتباع تقليد الكبراء والزعماء دائمًا. قال ابن عباس في قوله: ﴿ أَمَرُنَا مُتَرَفِهَا فَفَسَقُوا فِهَا ﴾ أي سلطنا أشرارها، فعصوا فيها، فإذا فعلوا ذلك أهلكهم الله بالعذاب، وهو كقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ وَتَيْمِ أَكُورُ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيها ﴾ [الأنعام: ١٢٣/٦].

ثم أنذر الله تعالى كفار قريش وأمثالهم في تكذيبهم رسوله محمداً عليه بأن كثيراً من الأمم وجب عليهم العذاب بذنوبهم، فقال: ﴿وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ

أَلْقُرُونِ ﴾ أي وكثيراً ما أهلكنا أمماً من بعد نوح عليه السلام إلى زمانكم لما بغوا وعصوا، وجحدوا آيات الله، وكذبوا رسله، كما أنتم الآن، وأنتم أيها المكذبون لستم أكرم على الله منهم، وقد كذبتم أشرف الرسل وأكرم الخلائق، فعقوبتكم أولى وأحرى.

وهذا وعيد وتهديد لمكذبي الرسول على في كل زمان بشديد العقاب، وفيه دلالة على أن القرون التي مضت بين آدم ونوح كانت على الإسلام، قال ابن عباس: كان بين آدم ونوح عشرة قرون، كلهم على الإسلام.

﴿ وَكُفَىٰ بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خِيرًا بَصِيرًا ﴾ أي وكفى بالله خبيراً بذنوب خلقه مطلعاً عليها، يحصي عليهم أعمالهم ومعاصيهم، فلا يخفى عليه شيء من أفعال المشركين وغيرهم، وهو عالم بجميع أعمالهم خيرها وشرها، لا يخفى عليه منها خافية. والخبير: العليم بهم، والبصير: الذي يبصر أعمالهم. وفي هذا تنبيه على أن الذنوب هي أسباب الدمار والهلاك لا غير، وأن الله عالم بها، ومعاقب عليها.

وكل ما ذكر حثّ للعقلاء على العمل الصالح النافع في الدنيا والآخرة، ودفع إلى الجد وعدم الكسل.

# فقه الحياة أو الأحكام:

دلت الآيات على ما يأتي:

اً – إن اختلاف الليل والنهار بالزيادة والنقص، وتعاقبهما، وضوء النهار وظلمة الليل، دليل على وحدانية الله تعالى ووجوده وكمال علمه وقدرته.

أ - ودورة الليل والنهار تعرفنا بعدد السنوات والأشهر والأيام المتماثلة،
 وتعلمنا حساب المدة المكونة من طوائف ومجموعات، كالسنة المكونة من اثني
 عشر شهراً، والشهر من ثلاثين يوماً، واليوم من أربع وعشرين ساعة.

٣ – النهار وقت مناسب للعمل والحركة والتقلب في الأرض لكسب المعايش وتحصيل الأرزاق.

٤ - كل إنسان معلّق بعمله، وعمله مختص به ولازم له، خيراً أو شراً.

٥ - إن كتاب الإنسان وسجله الذي يلقاه أمامه يوم القيامة حافل بكل ما قدم وما أخر. وكفى بالإنسان محاسباً لنفسه. قال الحسن البصري: يقرأ الإنسان كتابه أمّياً كان أو غير أمّى.

أحد إنما يحاسب عن نفسه لا عن غيره، فمن اهتدى فثواب اهتدائه له، ومن ضلَّ فعقاب كفره عليه.

٧ - إقرار مبدأ المسؤولية الشخصية عدلاً من الله ورحمة بعباده، فلا يحمل أحد ذنب أحد، ولا يجني جان إلا على نفسه. قال ابن عباس عن آية: ﴿ وَلَا فَإِرْدَ أُخْرَىٰ ﴾: نزلت في الوليد بن المغيرة قال لأهل مكة: اتبعوني، واكفروا بمحمد، وعلى أوزاركم، فنزلت هذه الآية. ومعناها: أن الوليد لا يحمل آثامكم، وإنما إثم كل واحد عليه.

أما ما روي عن عائشة رضي الله عنها في الرد على ابن عمر حيث قال النبي في حديث رواه الشيخان: "إن الميت ليعذّب ببكاء أهله" فلا وجه لإنكارها وتخطئتها؛ إذ لا معارضة بين الآية والحديث؛ فإن الحديث محمول على ما إذا كان النّوْح من وصية الميت وسنته وبسببه، كما كانت الجاهلية تفعله، حتى قال طرفة:

إذا مِتُ فانعيني بما أنا أهله وشُقِّي على الجيب يا ابنة مَعْبَدِ وقُل:

إلى الحول، ثم اسمُ السلام عليكما ومن يَبْكِ حَوْلاً كاملاً فقد اعتذر الله الحلق سدى، بل أرسل الرسل، وفي هذا دليل على أن

الأحكام لا تثبت إلا بالشرع، وهذا في رأي الجمهور، في حكم الدنيا، بمعنى أن الله لا يهلك أمة بعذاب إلا بعد الرسالة إليهم والإنذار، ولا يهلك الله القرى قبل ابتعاث الرسل.

وقالت المعتزلة بأن العقل يقبِّح ويحسّن ويبيح ويحظر.

ق - تدل آية ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَتّى نَبْعَث رَسُولًا ﴾ على أن أهل الفترة (فترة انقطاع الرسل) الذين لم تصلهم رسالة، وماتوا ولم تبلغهم الدعوة وهم أهل الجاهلية وأمثالهم في الجزر النائية الذين لم يسمعوا بالإسلام في زماننا هم ناجون، من أهل الجنة. ومثلهم أولاد المشركين والكفار الذين ماتوا وهم صغار قبل التكليف، وآباؤهم كفار، وكذا المجنون والأصم والشيخ الخرف.

أما الناس بعد البعثة - بعثة الرسول ﷺ - فهم كما أبان الغزالي رحمه الله أصناف ثلاثة:

الأول - من لم تبلغهم دعوته، ولم يسمعوا به أصلاً، فهؤلاء في الجنة.

الثاني – من بلغتهم دعوته ومعجزاته ولم يؤمنوا به كالكفار في زماننا، فهؤلاء في النار.

الثالث - من بلغتهم دعوته ﷺ بأخبار مكذوبة أو بنحو مشوه، فهؤلاء يرجى لهم الجنة.

• أ - إن عذاب الاستئصال لا يكون إلا بشيوع المعاصي والذنوب والمنكرات، فإذا أراد الله إهلاك قرية أمر مترفيها وغيرهم بالطاعة والرجوع عن المعاصي، ففسقوا وظلموا وبغوا، أي آثروا الفسوق على الطاعة، خلافاً للأمر، فحق عليها القول بالتدمير والهلاك.

وعلى قراءة (أُمَّرْنَا) بالتشديد يكون المعنى: سلطنا شرارها، فعصوا فيها، فإذا فعلوا ذلك أهلكناهم.

وذكر قتادة والحسن أن معنى (أمرنا) بكسرالميم: أكثرنا، يقال: أمر القوم – بكسرالميم –: إذا كثروا، ومنه الحديث الذي رواه أحمد والطبراني عن سويد بن هبيرة: «خير مال المرء: مَهْرةٌ مأمورة، أوسِكَّةٌ مأبُورة (١)» أي مهرة كثيرة النتاج والنَّسْل، وصف من النخل مأبورة. وفي حديث هِرَقْل – الحديث الصحيح: «لقد أمِر أمرُ ابنِ أبي كَبْشة (٢)، ليخافه ملك بني الأصفر» أي كثر.

١١ - كم من قوم كثيرين كفروا، فحلَّ بهم الهلاك أو البوار، وهذا إنذار وعيد وتهديد بالعقاب الشديد لكل من كفر بالله وبرسوله محمد على

١٢ - إن المعاصي إذا ظهرت ولم تُغيَّر، كانت سبباً لهلاك الجميع.

آ - دلَّ قوله تعالى: ﴿ وَكُفَى بِرَتِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ أنه تعالى عالم بجميع المعلومات، راء لجميع المرئيات، فلا يخفى عليه شيء من أحوال الخلق. وثبت أنه تعالى قادر على كل الممكنات، فكان قادراً على إيصال الجزاء إلى كل أحد بقدر استحقاقه، وأيضاً أنه منزه عن العبث والظلم، وهذه الصفات الثلاث (العلم التام، والقدرة الكاملة، والبراءة عن الظلم) أمان لأهل الطاعة، وخوف لأهل الكفر والمعصية.

<sup>(</sup>١) السِّكَّة: الطريقة المصطفة من النخل، والمأبورة: الملقحة.

<sup>(</sup>٢) يريد: رسول الله ﷺ: «ابن أبي كبشة» شبهوه بأبي كبشة: رجل من خزاعة خالف قريشاً في عبادة الأوثان.

# جزاء من أراد الدنيا ومن أراد الآخرة

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَمَّمَ يَصْلَدُهَا مَذْمُومًا مَّدُحُورًا ﴿ فَي وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنُ فَالَّذِهَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنُ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَكُورًا ﴿ فَي كُلَّا نُيُدُ هَتَوُلاَ وَهَكُولاَ وَهَكُولاَ وَمِن عَطَآءِ رَبِكَ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَعْظُورًا ﴿ فَي ٱنْظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلاَّخِرَةُ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَعْظُورًا ﴿ فَي اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

### القراءات:

﴿ مَعْظُورًا ، ٱنظُرْ ﴾:

بكسر التنوين وصلاً قرأ: حمزة، وأبو عمرو، وابن ذكوان، وعاصم. وقرأ الباقون بضمه.

### الإعراب:

﴿ لِمَن نُرِيدُ ﴾ بدل من ﴿ لَهُ ﴾ بدل البعض من الكل بإعادة حرف الجر، مثل قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكُبُرُواْ مِن قَوْمِهِ لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ ﴾ [الأعراف: ٧/٥٠] فقوله: ﴿ لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ ﴾ بدل من قوله ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ ﴾.

﴿ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ حال

﴿ كُلَّا نُمِدُ ﴾ كلاً: مفعول به لـ ﴿ نُمِدُ ﴾ و﴿ هَـَـُولُآ ۗ ﴾ بدل من كل ومعناه: إنا نرزق المؤمنين والكافرين.

﴿ كَيْفَ فَضَّلْنَا ﴾ ﴿ كَيْفَ ﴾: منصوب بفضلنا ، وليس العامل فيه ﴿ أَنظُرُ ﴾

لأن ﴿ كَيْفَ﴾ معناها الاستفهام، والاستفهام له صدر الكلام، فلا يعمل فيه ما قبله.

﴿ دَرَجَنتِ ﴾ تمييز منصوب، وكذلك ﴿ تَفْضِـيلًا ﴾.

### المفردات اللغوية:

﴿ مَّنَ كَانَ يُرِيدُ ﴾ بعمله . ﴿ أَلْعَاجِلَةَ ﴾ أي الدنيا ، مقصوراً عليها همه ، والمراد الدار العاجلة ، فعبر بالنعت عن المنعوت . ﴿ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ ﴾ قيد المعجَّل والمعجَّل له بالمشيئة والإرادة ؛ لأنه لا يجد كل متمنّ ما يتمناه ، ولا كل واحد جميع ما يهواه . ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ ﴾ في الآخرة . ﴿ يَصَّلَمُهَ ﴾ يدخلها . ﴿ مَذْمُومًا ﴾ ملوماً . ﴿ مَدْمُورًا ﴾ مطروداً من رحمة الله تعالى .

﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا ﴾ أي عمل عملها اللائق بها، وهو الإنتيان بما أمر به والانتهاء عما نهى عنه، لا التقرب بما يخترعون بآرائهم. وفائدة لام ﴿ لَهَا ﴾ اعتبار النية والخلوص . ﴿ وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾ إيماناً صحيحاً لاشرك فيه ولا تكذيب . ﴿ فَأُولَئِكَ ﴾ الجامعون للشروط الثلاثة: إرادة الآخرة، والسعي لها بحق، والإيمان . ﴿ كَانَ سَعْيَهُم مَشَكُورًا ﴾ عند الله تعالى، أي مقبولاً عنده، مثاباً عليه، فإن شكر الله: الثواب على الطاعة.

﴿ كُلَّ ﴾ من الفريقين . ﴿ نُمِدُ ﴾ نعطي مرة بعد أخرى . ﴿ مِنْ عَطَآءِ رَبِّكَ ﴾ من معطاه في الدنيا . ﴿ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ ﴾ فيها . ﴿ مَعْظُورًا ﴾ ممنوعاً عن أحد، لا يمنعه في الدنيا من مؤمن ولا كافر، تفضلاً.

﴿ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ في الرزق والجاه . ﴿ وَلَلَّاخِرَةُ أَكْبَرُ ﴾ أعظم. ﴿ وَلَلَّاخِرَةُ أَكْبَرُ ﴾ أعظم. ﴿ وَأَكْبَرُ نَفْضِيلًا ﴾ من الدنيا، أي إن التفاوت في الآخرة أكبر؛ لأن التفاوت فيها بالجنة ودرجاتها، والنار ودركاتها، فينبغى الاعتناء بالآخرة دون الدنيا.

#### المناسعة:

الآيات مرتبطة بما قبلها بنحو واضح، فبعد أن بيَّن الله تعالى ارتباط كل إنسان بعمله، قسم العباد قسمين: قسم يريد الدنيا ويعمل لها، وعاقبته النار، وقسم يريد الآخرة، ومآله إلى الجنان.

وكل من الفريقين يرزقهم ربهم في الدنيا؛ لأن عطاءه ليس ممنوعاً عن أحد، ولكنهم متفاضلون في الرزق، ومراتب التفاوت في الآخرة أكثر من مراتب تفاوت الدنيا.

## التفسير والبيان:

هذه الآيات تصنيف عام لأحوال الناس في الدنيا، فهم فريقان: فريق يعمل للدنيا، وفريق يعمل للآخرة. أما الفريق الأول فهو: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ ﴾ أي من كان طلبه الدنيا العاجلة، وكانت الدنيا أكبر همه ومبلغ علمه، فخصها بكل جهده وعمله، ونسي الآخرة، عجل الله فيها تحقيق أمله حسبما يشاء ويريد، من سعة الرزق وترف الحياة، فليس كل من طلب الدنيا ونعمها يحصل له مراده، بل إنما يحصل لمن أراد الله وما يشاء، فالعطاء الدنيوي مقيد بالإرادة والمشيئة الإلهية، والقيد يشمل أمرين: ما يشاؤه الله لا ما يجبه العبد، ولمن يشاء الله، لا لكل من أراد الدنيا، فهؤلاء الماديون لا يعطون كل ما يريدون، وإنما يعطون بعض أمانيهم، والكثير من الماديين لا يعطون شيئاً أبداً، فيجمعون بين فقر الدنيا وفقر الآخرة، وبين الحرمان من الدنيا والدين.

ولكل من هؤلاء الماديين، سواء أعطوا مرادهم أم لا جهنم يصلونها أي يقاسون حرها بصفة دائمة، مذمومين من الله والملائكة والناس أجمعين على قلة الشكر وسوء العمل والتصرف، مطرودين من رحمة الله تعالى.

فهذا العقاب ذو أوصاف ثلاثة في الآية: الدوام والخلود، والإذلال والإهانة، والطرد من رحمة الله. وهذا تهديد للماديين الكفرة وزجر شديد، فإنهم يحصرون همهم في الدنيا، وربما لم ينلهم شيء منها. روى أحمد عن عائشة مرفوعاً: «الدنيا دار من لا دار له، ومال من لا مال له، ولها يجمع من لا عقل له».

وأما الفريق الثاني وهم المؤمنون الأتقياء فهم الذين أخبر الله تعالى عنهم: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْأَخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا ﴾ أي ومن طلب الآخرة، وكانت هي هَمّهُ ومقصدَهُ، فعمل لها ما استطاع من القُرَب والطاعات، وهو مؤمن مصدق بالله وبكتبه ورسله واليوم الآخر، فأولئك أهل الكمال المشكورون على طاعاتهم، المثابون على أعمالهم من قبل الله تعالى.

فلا يثاب هؤلاء ولا ينالون هذا الجزاء الحسن إلا بشروط ثلاثة:

الأول – إرادة ثواب الآخرة وما فيها من النعيم والسرور، جاء في الحديث الذي رواه الشيخان عن عمر: «إنما الأعمال بالنيات».

الثاني - أن يكون العمل من القرب والطاعات ومتابعة الرسول على الله من الأعمال الباطلة، فإن الكفار يتقربون إلى الله تعالى بعبادة الأوثان، والكواكب والملائكة وبعض البشر من الأنبياء، فقوله: ﴿ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا ﴾ أي أعطاها حقها من السعي بالأعمال الصالحة.

الثالث - أن يكون العمل في دائرة الإيمان والتصديق بالثواب والجزاء، فلا ينفع العمل بغير الإيمان الصحيح. وهذه هي الشرائط الثلاثة في كون السعي مشكوراً.

قال بعض السلف: من لم يكن معه ثلاث لم ينفعه عمله: إيمان ثابت، ونية صادقة، وعمل مصيب، وتلا هذه الآية.

هؤلاء المؤمنون الصلحاء الذين اختاروا غنى الآخرة لا يبالون بشيء بعدها، فإن أوتوا حظاً من الدنيا شكروا ربهم، وإن حرموا منه صبروا، ورضوا؛ لأن ما عند الله خير وأبقى.

ثم أبان الله تعالى أن الرزق في الدنيا مضمون مكفول لكلا الفريقين، فقال: ﴿ كُلَّا نُمِدُ هَمَـُؤُلاّءِ وَهَمَـُؤُلاّءِ مِنْ عَطآء رَبِّكَ ﴾ أي إنه تعالى يمد الفريقين: مريدي الدنيا ومريدي الآخرة بالأموال والأرزاق والأولاد وغيرها من مظاهر العز والزينة في الدنيا، فإن عطاءه لا يمنع عن أحد، مؤمناً كان أو كافراً؛ لأن الكل مخلوقون في دار العمل، فاقتضى عدل الله ورحمته ألا يترك لأحد مجالاً للعذر، وأبان أن عطاءه ليس بمحظور، أي غير ممنوع، لتوفير متطلبات الحياة ومقوماتها.

ثم أوضح الله تعالى أن عطاءه لكلا الفريقين متفاوت فقال:

﴿ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَكَتِ ﴾ أي والتفاوت في الآخرة أكبر وأعظم، والتفاضل في درجات منافع الدنيا، في درجات منافع الدنيا، فالدرجات أكبر، والتفاضل أعظم؛ لأن الآخرة ثواب وأعواض وتفضل

وكلها متفاوتة، فأهل النار في دركات سفلى متفاوتة، وأهل الجنة في درجات عليا متفاضلة، فإن الجنة مئة درجة، ما بين كل درجتين، كما بين السماء والأرض، جاء في الصحيحين: «إن أهل الدرجات العلا ليرون أهل عليين، كما ترون الكوكب الغابر في أفق السماء» وقال بعضهم: أيها المباهي بالرفع منك في مجالس الدنيا، أما ترغب في المباهاة بالرفع في مجالس الآخرة، وهي أكبر وأفضل».

وهذه واقعة طريفة معبرة مناسبة للآية، رواها ابن عبد البر عن الحسن البصري قال: حضر جماعة من الناس فيهم الأشراف ومن دونهم من العامة باب عمر رضي الله عنه، وفيهم سُهيل بن عمرو القرشي (أحد أشراف مكة) وأبو سفيان بن حَرْب، ومشايخ من قريش، فأذن لصهيب وبلال وأهل بدر، وكان يحبهم، فقال أبو سفيان: ما رأيت كاليوم قط، إنه ليُؤذَن لهؤلاء العبيد، ونحن جلوس لا يُلتفت إلينا، فقال سهيل وكان أعقلهم: أيها القوم، إني والله قد أرى الذي في وجوهكم، فإن كنتم غضاباً فاغضبوا على أنفسكم، إنهم دُعُوا ودُعينا - يعني إلى الإسلام - فأسرعوا وأبطأنا، وهذا باب عمر، فكيف المناوت في الآخرة؟ ولئن حسدتموهم على باب عمر، لما أعد الله لهم في الجنة أكبر.

# فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتي:

اً - الناس في مجال العمل في الدنيا صنفان: صنف يريد الدنيا، وصنف يريد الآخرة، أما الصنف الأول: فلا يعطيه الله من الدنيا إلا ما يشاء، ولمن يشاء، ثم يؤاخذه بعمله، وعاقبته دخول النار حال كونه مذموماً على سوء تصرفه وصنيعه، إذ اختار الفاني على الباقي، مدحوراً مطروداً مبعداً من رحمة الله. قال القرطبي: وهذه صفة المنافقين الفاسقين، والمرائين المداجين، يلبسون

الإسلام والطاعة لينالوا عاجل الدنيا من الغنائم وغيرها، فلا يقبل ذلك العمل منهم في الآخرة، ولا يُعطون في الدنيا إلا ما قُسم لهم(١).

وأما الصنف الثاني وهو الذي يريد الدار الآخرة، ويعمل لها عملها من الطاعات، وكان مؤمنًا؛ لأن الطاعات لا تقبل إلا من مؤمن، فيكون عمله مقبولاً غير مردود.

أ - اقتضت حكمة الله ورحمته أن يرزق المؤمنين والكافرين، فلا يكون عطاؤه محبوساً ممنوعاً عن أحد، غير أن الناس في الدنيا متفاوتون في الرزق، بين مُقل ومُكثر، ولا يرتبط التفاوت في الرزق بالإيمان والكفر، فقد يكون مؤمن غنياً وآخر فقيراً، وقد يكون كافر موسراً مترفاً وآخر معسراً معدماً.

أما في الآخرة فدرجات تفاضل المؤمنين أكبر وأكثر، فالكافر وإن وُسِّع عليه في الدنيا مرة، وقُتِّر على المؤمن مرة، فالآخرة لا تقسم إلا مرة واحدة بأعمالهم، فمن فاته شيء منها لم يستدركه فيها.

٣ - إن هذه الآية: ﴿عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ ﴾ مقيدة لإطلاق آية هود: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ اللَّحَيَوْةَ الدُّنْيَا وَزِينَهَا نُوْفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا هود: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ اللَّحِرَةِ نَزِدٌ لَهُ فِي اللَّحِرَةِ نَزِدٌ لَهُ فِي اللَّحِرُةِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّثَ الْلَاَحِرَةِ مِن نَجِيهِ حَرَّثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّثَ اللَّهُ فِي الْلَّحِرَةِ مِن نَجِيهٍ حَرَّثِهِ أَنْ اللَّهُ فِي الْلَّخِرَةِ مِن نَجِيهٍ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّثَ اللَّهُ فِي الْلَّخِرَةِ مِن نَجِيهٍ اللهُ فِي الْلَّخِرَةِ مِن نَجِيهٍ اللهُ فِي الْلَّخِرَةِ مِن نَجِيهٍ ﴿ اللهُ اللهُ فِي الْلَاحِرَةِ مِن نَجِيهٍ ﴾ [10].

أي الآية نفسها ﴿مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ ﴾ فوائد ثلاث:

الأولى - العقاب مضرة مقرونة بالإهانة والذم الدائمين.

الثانية - إن الرفاهية في الدنيا لا ينبغي أن يستدل بها على رضا الله تعالى؛

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ١٠/ ٢٣٥

لأن الدنيا قد تحصل مع أن عاقبتها المصير إلى عذاب الله وإهانته، وهذا تنبيه للجهال الذين يغترون بالدنيا إذا أقبلت عليهم، ويظنون أن ذلك لأجل كرامتهم على الله تعالى.

الثالثة - قوله تعالى ﴿ لِمَن نُرِيدُ ﴾ يدل على أنه لا يحصل الفوز بالدنيا لكل أحد، بل كثير من الكفار والضلال بطلبون الدنيا، ويبقون محرومين منها ومن الدين، وفي هذا زجر عظيم لهم، فهم الأخسرون أعمالاً الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً.

ق - إن قبول الأعمال عند الله مشروط بشرائط ثلاث: الإيمان الصحيح،
 والنية الطيبة الحسنة، والعمل الصالح الذي يرضى الله تعالى.

أ - إن رزق الله وعطاءه مكفول لكل إنسان بشرط السعي والعمل، وليس المزق محظوراً عن أحد من المؤمنين والكفار.

٧ - ليس الرزق معطى بدرجة متساوية ونسبة واحدة، وإنما هناك تفاوت
 في الأرزاق، لا يرتبط ذلك بالإيمان والكفر، وإنما يقسمه الله تعالى بين
 الخلائق على وفق ما يراه من الحكمة والمصلحة.

٨ - إن التفاوت في الدركات للكفار والفساق في نار جهنم وفي الدرجات للمؤمنين الأخيار الأتقياء في الجنة أشد بكثير من التفاوت في الدنيا، فالجنة مثلاً مئة درجة، ما بين كل درجة ودرجة كما بين السماء والأرض.

# أصول تنظيم المجتمع المسلم التوحيد أساس الإيمان وترابط الأسرة المسلمة دعامة المجتمع

# القراءات:

﴿ يَبْلُغَنَّ ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (يَبْلُغَانِّ).

﴿ أُفِّ ﴾: قرئ:

١- (أفِّ) وهي قراءة نافع، وحفص.

٢- (أفَّ) وهي قراءة ابن كثير، ونافع.

٣- (أفِّ) وهي قراءة الباقين.

### الإعراب:

﴿إِمَّا يَبْلُغُنَّ﴾ قرئ: ﴿يَبْلُغُنَّ﴾: وحدَّ الفعل لجيء الفاعل بعده واحداً، فإن الفعل متى تقدم توحَّد، والفاعل: أحدُهما. ومن قرأ: (يبلُغانٌ): فيكون ﴿أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا ﴾ بدلاً من ألف (يبلغانٌ) أو تكون الألف لمجرد التثنية ولا حظَّ للاسمية فيها، فيرتفع ﴿أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا ﴾ بالفعل الذي قبلهما على لغة من قال: قاما أخواك، وأكلوني البراغيث. و﴿إِمَّا ﴾: هي إن الشرطية زيدت عليها ما تأكيداً.

﴿ أُفِّ ﴾ اسم من أسماء الأفعال، فكانت مبنية، والبناء إما على الكسر لالتقاء الساكنين، أو على الفتح لأنه أخف الحركات، أو على الضم لأنه أتبع الضمَّ الضمَّ الضمَّ. ومن نون ﴿ أُفِّ ﴾ أراد به التنكير، ومن لم ينوِّن أراد التعريف. وفي ﴿ أُفِّ ﴾ إحدى عشرة لغة، مثل «هيهات».

﴿ ٱبْتِغَآءَ رَحْمَةِ مِن رَّبِكَ تَرْجُوهَا ﴾ ﴿ ٱبْتِغَآء ﴾ : مصدر منصوب في موضع الحال، أي: وإما تعرضنَّ عنهم مبتغياً رحمة من ربك ترجوها. وجملة ﴿ رَبُّحُوهَا ﴾ حال منصوب، أي راجياً إياها.

### البلاغة:

﴿ وَٱخْفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ ﴾ استعارة مكنية، شبّه الذل بطائر ذي جناح، ثم حذف الطائر، ورمز له بشيء من لوازمه، وهو الجناح، فهذه استعارة في الشفقة والرحمة بهما والتذلل لهما تذلل الرعية للأمير والخدم للسادة.

﴿ وَلَا تَجَعَلُ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَ كُلَّ ٱلْبَسْطِ ﴾: استعارة تمثيلية، مثَّل للبخيل الذي حبس يده عن العطاء بمن شُدَّت يده إلى عنقه، بحيث لا يستطيع مدّها، وشبّه السرف ببسط الكف، حيث لا تمسك شيئاً.

﴿ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَحَسُورًا ﴾ لف ونشر مرتب، أعاد لفظ ﴿ مَلُومًا ﴾ إلى البخيل، ولفظ ﴿ مَلُومًا ﴾ إلى الإسراف.

﴿ يَبْسُطُ ﴾ ﴿ وَيَقْدِرُّ ﴾ بينهما طباق.

### المفردات اللغوية:

﴿ لَا يَحْعَلُ مَعَ ٱللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾ الخطاب للرسول ﷺ والمراد به أمته، أو الخطاب لكل أحد . ﴿ فَنَقَعُدُ ﴾ إما بمعناها الأصلي، أي فتعجز عن تحصيل الخيرات، أو بمعنى: تصير، مأخوذ من قولهم: شحذ الشفرة حتى قعدت كأنها حربة، أي صارت مثل الحربة . ﴿ مَذْمُومًا ﴾ يذمك الملائكة والمؤمنون. ﴿ فَخُذُولًا ﴾ يخذلك الله تعالى، وتصير: لا ناصر لك؛ لأنك أشركت معه إلها آخر. وهذا بناء على المفهوم يدل على أن الموحد يكون ممدوحاً منصوراً.

﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ ﴾ حكم وأمر أمراً مقطوعاً به . ﴿ أَلَا تَعْبُدُوا ﴾ بألا تعبدوا . ﴿ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ حصر العبادة بنفسه تعالى ؛ لأن غاية التعظيم لا يستحقها إلا لمن له غاية العظمة وغاية الإنعام ﴿ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ ﴾ أي وبأن تحسنوا لهما إحساناً ، بأن تبروهما ، أو وأحسنوا بالوالدين إحساناً ؛ لأنهما السبب الظاهر للوجود والمعيشة ولا يجوز أن تتعلق الباء بالإحسان ؛ لأنه صلته وهي لا تقدم عليه . ﴿ أَفِ ﴾ اسم صوت يدل على التضجر والاستثقال ، أي تباً وقبحاً . ﴿ وَلَا لَنَهُرُهُمَا ﴾ تزجرهما ، والنهر : الزجر بغلظة . ﴿ قَولًا كُرِيمًا ﴾ جميلاً ليناً .

﴿ جَنَاحَ الذَّلِ ﴾ ألن لهما جانبك الذليل، والمراد به التواضع والتذلل، أو حسن الرعاية والعناية . ﴿ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ أي لرقتك عليهما وفرط رحمتك بهما. ﴿ اَرْحَمْهُمَا كُمَا ﴾ رحماني حين . ﴿ رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾ أو رحمة مثل رحمتهما علي. ﴿ رَبُّكُو أَعَلَمُ بِمَا فِي نُقُوسِكُو ﴾ من إضمار البر والعقوق . ﴿ إِن تَكُونُوا صَلِحِينَ ﴾ طائعين لله، قاصدين للصلاح . ﴿ لِلأَقَرِبِينَ ﴾ للتوابين أو الرجاعين إلى طاعته.

﴿ غَفُورًا ﴾ لما صدر منهم في حق الوالدين من بادرة، وهم لا يضمرون عقوقاً.

﴿ وَ اَتِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْقُرُبِي القرابة . ﴿ حَقَّامُ ﴾ من البر والصلة ﴿ وَلَا لَبُذِرً البَّذِيرَ النَّفَاق المال في غير موضعه الموافق للشرع والحكمة . ﴿ إِخُونَ الشَّيكَطِينَ ﴾ أي قرناءهم وعلى طريقتهم ﴿ كَفُورً ﴾ شديد الكفر لنعمه. فكذلك قرينه المبذر . ﴿ وَإِمَّا نُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ﴾ أي وإن أعرضت عن المذكورين من ذي القربي والمسكين وابن السبيل، حياء من الرد، فلم تعطهم . ﴿ البَتِغَاءَ رَحْمَةِ مِن رَبِّكَ تَرْجُوهَا ﴾ أي لطلب رزق تنتظره يأتيك، فتعطيهم منه ﴿ قُولًا مَيْسُورًا ﴾ ليناً سهلاً ، بأن تعدهم بالإعطاء عند مجيء الرزق.

﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ ﴾ أي لا تمسكها عن الإنفاق تماماً ، والمغلولة: المقيدة بالغل: وهو القيد الذي يوضع في اليدين والعنق ، وهو تمثيل لمنع الشح وكناية عن البخل ﴿ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسَطِ ﴾ أي تتوسع في الإنفاق ، وهو تمثيل وكناية لمنع الإسراف ﴿ فَنَقَعُدَ مَلُوماً ﴾ فتصير ملوماً عند الله وعند الناس بالبخل ، فهو راجع للأول: البخل ﴿ فَمَسُولًا ﴾ نادماً ، أو منقطعاً لاشيء عندك ، وهو راجع للثاني: الإسراف ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ ﴾ يوسعه لمن يشاء ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ مَ خَيرًا بَصِيرًا ﴾ عالماً بسرهم وعلنهم ، فيرزقهم على حسب مصالحهم.

# سبب النزول: نزول الآية (٢٦):

﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرُّبِيَ ﴾ : أخرج الطبراني وغيره عن أبي سعيد الخدري قال : لما نزلت : ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرُبِيَ حَقَّهُ ﴾ دعا رسول الله ﷺ فاطمة، فأعطاها فَدَك. قال ابن كثير : هذا مشكل، فإنه يشعر بأن الآية مدنية، والمشهور خلافه. لكن ذكر في مطلع السورة أن هذه الآية مدنية. وروى ابن مردويه عن ابن عباس مثله.

## نزول الآية (٢٨):

﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَ ﴾ : أخرج سعيد بن منصور عن عطاء الخراساني قال : جاء ناس من مُزَيْنة يستحملون رسول الله ﷺ فقال : لا أجد ما أحملكم عليه، فتولوا وأعينُهم تفيض من الدمع حزناً، ظنوا ذلك، من غضب رسول الله ﷺ، فأنزل الله : ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَ عَنْهُمُ ٱبْتِغَاءَ رَحْمَةٍ ﴾ الآية. والرحمة : الفيء.

وأخرج ابن جرير عن الضحاك قال: نزلت في كل من كان يسأل النبي ﷺ، من المساكين. قال ابن زيد: نزلت الآية في قوم كانوا يسألون رسول الله ﷺ، فيأبى أن يعطيهم؛ لأنه كان يعلم منهم نفقة المال في فساد.

# نزول الآية (٢٩):

﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكَ ﴾ : أخرج سعيد بن منصور عن سيار أبي الحكم قال : أتى رسولَ الله ﷺ بزّ (ثياب) وكان معطياً كريماً ، فقسمه بين الناس، فأتاه قوم، فوجدوه قد فرغ منه، فأنزل الله : ﴿ وَلَا تَجَعَلُ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبُسُطُهَا ﴾ الآية.

وأخرج ابن مردويه وغيره عن ابن مسعود قال: جاء غلام إلى النبي على النبي ققال: إن أمي تسألك كذا وكذا، قال: ما عندنا شيء اليوم، قال: فتقول لك: اكسني قميصاً، فخلع قميصه، فدفعه إليه، فجلس في البيت حاسراً، فأنزل الله: ﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكُ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ ﴾ الآية.

وأخرج ابن مردويه أيضاً عن أبي أمامة أن النبي ﷺ قال لعائشة: أُنفق ما على ظهر كفي، قالت: إذن لا يبقى شيء، فأنزل الله: ﴿ وَلَا بَحَعْلَ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ ﴾ الآية. قال السيوطى: وظاهر ذلك أنها مدنية.

# المناسبة:

بعد أن أبان الله تعالى أن الناس فريقان: فريق يريد بعمله الدنيا فقط،

وعاقبتهم العذاب والعقاب، وفريق يريد بعمله طاعة الله، وهم أهل الثواب بشروط ثلاثة: هي إرادة الآخرة، والسعي بحق لطلب الآخرة، وأن يكون مؤمناً، أتبعه ببيان حقيقة الإيمان وأن جوهره التوحيد ونفي الشركاء والأضداد.

وبعد أن ذكر الركن الأعظم في الإيمان، أتبعه بذكر شعائر الإيمان وشرائطه، ودعائم بنيان المجتمع الإسلامي، مبتدئاً بأصول نظام الأسرة، وتقوية الروابط بين أفرادها.

#### التفسير والبيان:

يخاطب الله تعالى الرسول على البيان حقيقة الإيمان وهو التوحيد ونفي الشركاء، والمراد بالخطاب: المكلفون من الأمة، إذ لم يكن له على في ذلك الوقت أبوان.

ومضمونه: لا تجعل أيها الإنسان المكلف شريكاً مع الله تعالى في ألوهيته وعبادته، وإنما أفرد له الألوهية والربوبية، فلا إله غيره، ولا رب سواه، ولا معبود بحق إلا هو، فإن جعلت مع الله إلها آخر، صرت ملوماً على إشراكك به، مخذولاً لا ينصرك ربك، بل يتركك إلى من عبدته معه، وهو لا يملك ضراً ولا نفعاً. روى أحمد وأبو داود والترمذي عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله عليه: "من أصابته فاقة فأنزلها بالناس لم تسد فاقته، ومن أنزلها بالله، فيوشك الله له برزق عاجل أو آجل». والخلاصة: إن أول دعامة للمجتمع المسلم: توحيد الله وعدم الشرك به.

وبعد بيان الركن الأعظم في العقيدة والإيمان وهو التوحيد، ذكر تعالى شعائر الإيمان ومظاهره، وهي ما يأتي:

أُولاً - عبادة الله تعالى وحده: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا ۚ إِلَّا ۚ إِيَّاهُ ﴾ أي أمر

الله تعالى ألا تعبدوا غيره، وهذا يتضمن أمرين: الاشتغال بعبادة الله تعالى، والتحرز عن عبادة غير الله تعالى؛ لأن العبادة نهاية التعظيم، ولا يستحق ذلك غير الله عز وجل؛ لأنه مصدر النعم والإنعام من إعطاء الوجود والحياة والقدرة والعقل.

ثانياً - الإحسان إلى الوالدين: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَناً ﴾ قرن الله في كثير من الآيات الأمر بعبادته بالأمر ببر الوالدين والإحسان لهما إحساناً تاماً في المعاملة؛ لأنهما بعد الله الذي هو السبب الحقيقي لوجود الإنسان، كانا السبب الظاهري في وجود الأولاد وتربيتهم في جو مشحون بالحنان واللطف والعطف والإيثار، والمعنى: وأمر بالوالدين إحساناً، أو وأن تحسنوا إلى الوالدين وتبروهما، كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿ أَنِ الشَّكُرِ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى الْمُصِيرُ ﴾ [لقمان: ١٢/٣] وذلك لشفقتهما على الولد، وإنعامهما عليه، وبذل أقصى الجهد في تربيته وصونه حتى يصبح رجلاً سوياً، فكان من الوفاء والمروءة رد شيء من الجميل والمعروف لهما، إما بالمعاملة الحسنة والأخلاق المرضية، وإما بالإمداد المادي إذا كانا بجاجة وكان الولد موسراً، لذا أبان تعالى بعض وجوه الإحسان إليهما، فقال:

﴿إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِندُكَ ٱلۡكِبَرَ﴾ أي إذا بلغ الوالدان أو أحدهما سن الكبر، وصارا عندك في آخر العمر بحال من الضعف والعجز، كما كنتَ عندهما في بدء حياتك، فعليك اتباع الواجبات الخمسة التالية:

الأول - ﴿ فَلَا تَقُل لَمُكُمَآ أُفِّ ﴾ أي لا تسمعهما قولاً سيئاً فيه أدنى تبرّم، حتى ولا التأفف وهو التضجر والتألم الذي هو أدنى مراتب القول السيِّئ، وذلك في أي حال، ولا سيما حال الضعف والكِبَر والعجز عن الكسب، لأن الحاجة إلى الإحسان حينئذ أشد وأولى وألزم، لذا خص حالة الكِبَر؛ لأنها الحالة التي يحتاجان فيها إلى البر، للضعف والكِبَر.

روى مسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «رغم أنفه، رغم أنفه، لغم أنفه، وغم أنفه، وغم أنفه، وغم أنفه، وغم أنفه، فيل؛ من يا رسول الله؟ قال: «من أدرك والديه عند الكِبَر أحدهما أو كليهما ثم لم يدخل الجنة».

الثاني - ﴿وَلَا نَنْهُرُهُمَا﴾ أي ولا يصدر منك إليهما فعل قبيح. والفرق بين النهي عن التأفف والنهي عن الانتهار: أن الأول للمنع من إظهار الضجر بالقليل أو الكثير، وأن الثاني للمنع من إظهار المخالفة في القول، بالرد أو التكذيب، فالتأفف: الكلام الرديء الخفي، والنهر: الزجر والغلظة.

الثالث - ﴿وَقُل لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾ أي وقل لهما قولاً ليناً طيباً حسناً مقروناً بالتوقير والتعظيم والحياء والأدب الجم. ويلاحظ أنه تعالى قدم النهي عن المؤذي، ثم أمر بالقول الحسن والكلام الطيب؛ لأن التخلي مقدم على التحلي، ومنع الأذى أولى من إحسان القول والفعل. قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه مفسراً القول الكريم: هو أن يقول له: يا أبتاه يا أماه، أي لا يدعوهما بأسمائهما، ولا يرفع الصوت أمامهما، ولا يحملق بنظره فيهما، وسئل سعيد بن المسيّب عن القول الكريم فقال: هو قول العبد المذنب للسيد الفظّ.

الرابع - ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذَّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾ أي تواضع لهما بفعلك، والمقصود منه المبالغة في التواضع وإلانة الجانب، فإن خفض الجناح كناية عن فعل التواضع، وتشبيه بحال الطائر إذا ضم إليه فرخه، فيخفض له جناحه. والتواضع ينبغي أن يكون رحمة بهما وشفقة عليهما، لا لأجل امتثال الأمر وخوف العار والنقد فقط.

الخامس - ﴿ وَقُل رَّبِّ اَرْحَمَهُمَا كُمَّا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾ أي اطلب لهما الرحمة من الله في حال كبرهما وعند وفاتهما. قال القفال رحمه الله تعالى: إنه لم يقتصر في تعليم البر بالوالدين على تعليم الأقوال، بل أضاف إليه تعليم الأفعال، وهو

أن يدعو لهما بالرحمة، فيقول: ﴿رَّبِّ ٱرْحَمْهُما﴾ ولفظ الرحمة جامع لكل الخيرات في الدين والدنيا. وقوله ﴿كُمَّ رَبَّيَانِي صَغِيرًا﴾ أي أحسن إليهما كما أحسنا إلى في تربيتهما إياي، والتربية: هي التنمية، وخصها بالذكر ليتذكر العبد شفقة الأبوين وتعبهما في التربية، فيزيده ذلك إشفاقاً لهما وحناناً عليهما.

وقد جاء في بر الوالدين أحاديث كثيرة، منها ما أخرجه الترمذي والحاكم عن أبي هريرة وأنس رضي الله عنهما: أن النبي على صعد المنبر، ثم قال: «آمين آمين، قيل: يا رسول الله، علام أمَّنتَ؟ قال: أتاني جبريل، فقال: يا محمد، رغم أنف رجل ذكرت عنده، فلم يصل عليك، قل: آمين، فقلت: آمين. ثم قال: رغم أنف رجل دخل عليه شهر رمضان، ثم خرج، فلم يغفر له، قل: آمين، فقلت: آمين، فقلت: آمين، فقلت: آمين، فقلت: آمين، فقلت: آمين،

والبر يكون في حال الحياة وبعد الموت أيضاً بدليل ما أخرجه أحمد وأبو داود وابن ماجه عن مالك بن ربيعة الساعدي قال: بينما أنا جالس عند رسول الله على إذا جاءه رجل من الأنصار، فقال: يا رسول الله، هل بقي علي من برّ أبوي شيء بعد موتهما أبرُهما به؟ قال: «نعم، خصال أربع: الصلاة عليهما والاستغفار لهما، وإنفاذ عهدهما، وإكرام صديقهما، وصلة الرحم التي لا رحم لك إلا من قبلهما، فهو الذي بقي عليك من برهما بعد موتهما».

فإذا كان الوالدان كافرين فللولد أن يدعو لهما حال الحياة بالهداية والإرشاد، وأن يطلب لهما الرحمة بعد حصول الإيمان. أما بعد الموت فقد نهى القرآن عن الاستغفار للمشركين الأموات، ولو كانوا أولي قربى في الآية: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيّ وَالَّذِينَ مَامَنُوا أَن يَسْتَغَفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبُكَ ﴾ كان للنّبِيّ وَالّذِينَ مَامَلُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبُكَ ﴾ [النوبة: ١١٣/٩]. فيعامل المسلم أبويه الذميين معاملة حسنة إلا الترحم لهما بعد موتهما على الكفر.

ويكفي في العمل بمقتضى هذه الآية طلب الرحمة لهما مرة واحدة؛ لأن ظاهر الأمر للوجوب، وظاهر الأمر لا يقتضي التكرار. سئل سفيان: كم يدعو الإنسان لوالديه؟ أفي اليوم مرة أو في الشهر، أو في السنة؟ فقال: نرجو أن يجزئه إذا دعا لهما في أواخر التشهدات.

وكفى بالشريعة التي جعلت عقوق الوالدين من الكبائر، أخرج الترمذي عن عبد الله بن عمر حديثاً: «رضا الرب في رضا الوالد، وسخط الرب في سخط الوالد».

ثُمُ حذر الله تعالى من التهاون في بر الوالدين فقال: ﴿ رَبُّكُو اَعَالَمُ بِمَا فِي الْفِلاصِ نَفُوسِكُو اَي أَن العبرة بما في القلب وما تضمرونه في أنفسكم من الإخلاص في الطاعة وعدم الإخلاص فيها، فإن الله تعالى مطلع على مافي نفوسكم، بل هو أعلم بتلك الأحوال منكم بها؛ لاختلاطها بالسهو والنسيان وعدم الإحاطة بالكل، فمن بدرت منه بادرة غير مقصودة، فلا يعاقبه الله عليها ما دامت نيته حسنة وهو من الصالحين، فإنه سبحانه غفور للتائبين الراجعين إلى الخير، النادمين على ما فرط منهم من غير قصد. والتائب من الذنب: هو الرجّاع من المعصية إلى الطاعة، مما يكره الله، إلى ما يجبه ويرضاه. والمقصود من الآية: التحذير من ترك الإخلاص.

ثالثاً – الإحسان إلى ذوي القربي والمساكين وابن السبيل: ﴿ وَءَاتِ ذَا الْقُرْبَىٰ حَقَّهُم وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ﴾ لما ذكر تعالى بر الوالدين، عطف بذكر الإحسان إلى القرابة وصلة الأرحام، والمعنى: وأعط أيها الإنسان المكلف القريب والمسكين والمسافر المنقطع في الطريق إلى بلده حقه، من صلة الرحم والود، والزيارة وحسن المعاشرة، والنفقة إن كان محتاجاً إليها، وإعانة المسكين ذي الحاجة، ومساعدة ابن السبيل بالمال الذي يكفيه زاده وراحلته إلى أن يبلغ مقصده. والخطاب للرسول على والمراد به أمته من بعده. جاء في

الحديث الذي أخرجه أبو داود عن بكر بن الحارث الأنماري: «أمك وأباك، ثم أدناك أو «ثم الأقرب فالأقرب» وأخرج الشيخان عن أنس عن النبي قال: «من أحبَّ أن يُبْسَط له في رزقه، ويُنْسأ له في أثره، فليصل رَحِمهُ».

والأمر في رأي أبي حنيفة بالنسبة للأقارب المحارم كالأخت والأخ والوالدين للوجوب، وفي رأي الشافعي للندب، ولا تجب عند الجمهور إلا نفقة الأصول والفروع دون غيرهما من الأقارب، وعند الحنابلة: تجب لكل الأقارب حتى الحواشي.

أما مساعدة المساكين وأبناء السبيل فهي من الصدقات المندوبة.

رابعاً - منع التبذير: ﴿ وَلَا نُبُذِرً تَبَذِيرًا ﴾: لما أمر الله تعالى بالإنفاق والبذل نهى عن الإسراف وبين سياسة الإنفاق، أي لا تنفق المال إلا باعتدال وفي غير معصية وللمستحقين، بالوسط الذي لا إسراف فيه ولا تبذير، والتبذير لغة: إفساد المال وإنفاقه في السرف، والوسطية والاعتدال هي سياسة الإسلام المالية والاجتماعية والدينية، قال تعالى: ﴿ وَالّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقُدُوا وَلَمْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴿ إِن الفرقان: ٢٧/٢٥].

ثم نبّه الله تعالى على قبح التبذير بإضافته إلى أفعال الشياطين، فقال: ﴿إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَنَ الشَّيَاطِينِ ﴾ أي إن المبذرين المنفقين أموالهم في معاصي الله يشبهون في هذا الفعل القبيح الشياطين، فهم قرناء الشياطين في الدنيا والآخرة، وأشباههم في ذلك في الصفة والفعل، كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الزَّمْنِ نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِينُ ﴿ آَلُ الزَّرْف: ٣٦/٤٣] وقال تعالى: ﴿ الرَّمْنِ ظَامُوا وَأَزْوَجَهُمُ ﴾ [الصافات: ٣٧/٢]. أي قرناءهم من الشياطين.

قال ابن مسعود: التبذير: الإنفاق في غير حق، وقال مجاهد: لو أنفق إنسان ماله كله في الحق، لم يكن مبذراً، ولو أنفق مداً في غير حق، كان مبذراً. وعن على كرم الله وجهه قال: ما أنفقتَ على نفسك وأهل بيتك في غير سرف

ولا تبذير، وما تصدقت فلك، وما أنفقت رياء وسمعة، فذلك حظ الشيطان. وأنفق بعضهم نفقة في خير فأكثر، فقيل له: لا خير في السرف، فقال: لا سرف في الخير.

﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِهِ كَفُورًا ﴾ أي وكان الشيطان لنعمة ربه جحوداً ؛ لأنه أنكر نعمة الله عليه، ولم يعمل بطاعته، بل أقبل على معصيته ومخالفته، فاستعمل نفسه في المعاصى والإفساد في الأرض، وإضلال الناس.

قال الكرخي: وكذلك من رزقه الله جاهاً أو مالاً، فصرفه إلى غير مرضاة الله، كان كفوراً لنعمة الله؛ لأنه موافق للشيطان في الصفة والفعل.

وفي صفة الشيطان أنه كفور لربه دلالة على كون المبذر أيضاً كفوراً لربه.

وقال بعض العلماء: خرجت هذه الآية على وفق عادة العرب، وذلك لأنهم كانوا يجمعون الأموال بالنهب والغارة، ثم كانوا ينفقونها في طلب الخيلاء والتفاخر، وكان المشركون من قريش وغيرهم ينفقون أموالهم ليصدوا الناس عن الإسلام وتوهين أهله، وإعانة أعدائه، فنزلت هذه الآية تنبيهاً على قبح أعمالهم.

خامساً – الوعد الجميل بالعطاء أو القول الميسور: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنَّهُمُ الْبَيْغَاءَ رَحْمَةٍ ﴾ أي إن أعرضت عن ذي القربي والمسكين وابن السبيل حياء من التصريح بالرد بسبب الفقر والقلة، بعد أن سألوك، فقل لهم قولاً سهلاً لطيفاً ليناً، وعدهم وعداً بسهولة ولين بالصلة والعطاء إذا جاء رزق الله، واعتذر بعذر مقبول.

سادساً - القصد في الإنفاق: ﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ ﴾ لما أمر الله تعالى بالإنفاق ذكر هنا أدب الإنفاق، والاقتصاد في العيش، بذم البخل، والنهي عن السرف، أي لا تمسك عن الإنفاق بحيث تبخل على نفسك وأهلك

في وجوه صلة الرحم وسبيل الخيرات، ولا تسرف ولا تتوسع في الإنفاق توسعاً مفرطاً، فتعطي فوق طاقتك، وتنفق أكثر من دَخْلك، بحيث لا يبقى في يدك شيء.

والخلاصة: إن أصول الإنفاق هو الاقتصاد في العيش، والتوسط في الإنفاق، دون بخل ولا سرف، فالبخل إفراط في الإمساك، والتبذير إفراط في الإنفاق، وهما مذمومان، وخير الأمور أوساطها، والفضيلة وسط بين رذيلتين.

روى أحمد عن ابن مسعود قال: قال رسول الله على: «ما عال من اقتصد» وأخرج البيهقي عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «الاقتصاد في النفقة نصف المعيشة». وروى الديلمي في مسند الفردوس عن أنس مرفوعاً: «التدبير نصف العيش، والتودد نصف العقل، والهم نصف الهرم، وقلة العيال أحد اليسارين» (۱).

وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من يوم يصبح العباد فيه، إلا وملكان ينزلان من السماء، يقول أحدهما: اللهم أعطِ مُنْفقاً خَلَفاً، ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكاً تلفاً». وروى مسلم عن أبي هريرة مرفوعاً: «ما نقص مال من صدقة، وما زاد الله عبداً أنفق إلا عزاً، ومن تواضع لله رفعه الله». وروى أبو داود عن عبد الله بن عمر مرفوعاً: «إياكم والشح، فإنه أهلك من كان قبلكم، أمرهم بالبخل فبخلوا، وأمرهم بالقطيعة فقطعوا، وأمرهم بالفجور ففجروا».

ثم أبان الله تعالى ربط الرزق بمشيئته وإرادته، ليدرك الناس أن تضييق الرزق أحياناً على بعضهم ليس لسوء حالهم عند الله، فقال: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ

<sup>(</sup>١) ورواه القضاعي عن على رضي الله عنه، وهو حديث حسن.

الراف المتصرف في خلقه بما يشاء، فيغني من يشاء، ويفقر من يشاء، لما له الباسط، المتصرف في خلقه بما يشاء، فيغني من يشاء، ويفقر من يشاء، لما له في ذلك من الحكمة، لذا قال: ﴿إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ أي أنه تعالى عالم بأن مصلحة كل إنسان في أن لا يعطيه إلا ذلك القدر، فهو خبير بصير بمن يستحق الغنى ويستحق الفقر، فالتفاوت في أرزاق العباد ليس لأجل البخل، بل لأجل رعاية المصالح، جاء في الحديث الذي ذكره السيوطي في المسانيد (الجامع الكبير): «إن من عبادي المؤمنين كمن لا يصلح إيمانه إلا الفقر، ولو أغنيته لأفسدت عليه دينه، وإن من عبادي لمن لا يصلحه إلا الغنى، ولو أفقرته لأفسدت عليه دينه». وقد يكون الغنى في حق بعض الناس استدراجاً، والفقر عقوبة.

والمقصود بالآية أنه تعالى عرف رسوله ﷺ كونه رباً ، والرب: هو الذي يربي المربوب ويقوم بإصلاح مهماته ودفع حاجاته على مقدار الصلاح والصواب، فيوسع الرزق على البعض، ويضيقه على البعض.

# فقه الحياة أو الأحكام:

يفهم مما ذكر أن الآيات ترشد إلى الأحكام التالية:

أ - التوحيد أساس الإيمان، والإشراك رأس الكفر والضلال.

٣ - من البر بالأبوين والإحسان إليهما ألا يتعرض لسبّهما ولا لعقوقهما؛ فإن ذلك من الكبائر بلا خلاف.

عقوق الوالدين: مخالفتهما في أغراضهما الجائزة لهما، كما أن بِرَّهما موافقتهما على أغراضهما، فتجب طاعتهما في المباح المعروف غير المعصية، ولا تجب طاعتهما في المعصية.

روى الترمذي عن ابن عمر قال: كانت تحتي امرأة أحبّها، وكان أبي يكرهها، فأمرني أن أطلّقها فأبَيْت، فذكرت ذلك للنبي رابع فقال: «يا عبد الله ابن عمر، طلّق امرأتك».

٥ - لا يختص بِرّ الوالدين بأن يكونا مسلمين، بل يجب برهما ولو كانا كافرين، ويحسن إليهما إذا كان لهما عهد، قال الله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَنَكُمُ اللّهُ عَنِ كَافرين وَيَعَ يُغْرِجُوكُم مِن دِينرِكُمُ أَن تَبْرُوهُمُ ﴾ [المتحنة: ٨/٦٠]. وفي صحيح البخاري عن أسماء قالت: «قدِمت أمّي وهي مشركة في عهد قريش ومُدّتهم، إذ عاهدوا النبي ﷺ، مع أبيها فاستفتيت النبي ﷺ فقلت: إن أمي قدمت، وهي راغبة (١)، أفأصلها؟ قال: نعم، صِلي أمّك».

أ - من الإحسان إلى الأبوين والبِرّ بهما إذا لم يتعين الجهاد ألا يجاهد الولد إلا بإذنهما. روى مسلم عن عبد الله بن عمرو قال: جاء رجل إلى النبي عليه يستأذنه في الجهاد، فقال: «أحيّ والداك» ؟ قال: نعم، قال: «ففيهما فجاهد».

أما الوالدان المشركان فكان الثوري يقول: لا يغزو إلا بإذنهما، وقال الشافعي: له أن يغزو بغير إذنهما.

٧ً - من تمام برّ الوالدين: صلة أهل وُدّهما، ففي صحيح مسلم عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن من أبرّ البرّ: صلة الرجل أهل وُدّ أبيه، بعد أن يُولِّي» وقد ذكر حديث أبي أُسيد الساعدي البدري.

<sup>(</sup>١) أي راغبة في بري وصلتي.

٨ - هناك رقابة خاصة من الله تعالى على معاملة الأبوين؛ لقوله سبحانه: 
 (رَّبُّكُرُ أَعْلَمُ بِمَا فِى نُفُوسِكُمُ أَي من اعتقاد الرحمة بهما والحنو عليهما، أو من غير ذلك من العقوق، أو من جعل ظاهر برهما رياءً.

٩ - وكما أمر الله بالإحسان إلى الوالدين ومراعاة حقهما، أمر أيضاً بصلة
 الرحم، وبالتصدق على المسكين وابن السبيل.

• أ - يحرِّم الإسلام التبذير، والتبذير كما قال الشافعي رضي الله عنه: إنفاق المال في غير حقه، ولا تبذير في عمل الخير. وهذا قول الجمهور. وقال مالك: التبذير: هو أخذ المال من حقه ووضعه في غير حقه، وهو الإسراف، وهو حرام؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَنَ ٱلشَّيَطِينِ ﴾ أي أنهم في حكمهم؛ إذ المبذر ساع في إفساد كالشياطين.

1 أ - من أنفق ماله في الشهوات زائداً على قدر الحاجات، وعرَّضه بذلك للنفاد فهو مبذر، ويحجر عليه. ومن أنفق ربح ماله في شهواته، مع المحافظة على أصل رأس المال، فليس بمبذر.

17 - الأدب الرفيع هو رد ذوي القربى بلطف ووعدهم وعداً جميلاً بالصلة عند اليسر، والاعتذار إليهم بما هو مقبول وفيه تطييب الخاطر، ولا يعرض الشخص عنهم إعراض مستهين وهو في حال الغنى والقدرة، فيَحْرِمهم حقهم. لقوله تعالى: ﴿وَإِمَّا نُعُرِضَنَ ﴾ أي إن أعرضت يا محمد عن إعطائهم لضيق يد، فأحسن القول، وابسط العذر، وادع لهم بسعة الرزق، وقل: إذا وجدتُ فعلتُ وأكرمتُ، فإن ذلك يعمل في مَسَرَّة نفسه عمل المواساة.

17 – الإنفاق في الإسلام: هو التوسط والاعتدال من غير بخل ولا إسراف، ولا تضييع المنفق عياله في المستقبل، أو ألا يبقى من يأتي بعد ذلك لا شيء له، فإن الإسراف وإتلاف المال بغير حق يوقع المسرف في الحسرة والملامة. والملوم: الذي يلام على إتلاف ماله، أو يلومه من لا يعطيه.

أ - إن الله أعلم بمصالح عباده وبأحوالهم، فيرزق من يشاء، ويمنع من يشاء على وفق الحكمة والمصلحة.

# أصول أخرى لنظام المجتمع الإسلامي

﴿ وَلَا نَقَنْلُوۤا أَوْلِنَدُمُمْ خَشْيَهُ إِمْلَقِ غَنْ نَرُوْقُهُمْ وَإِيّاكُوۡ ۚ إِنّ قَنْلَهُمْ كَانَ خَطْكَا كَيْبِكُ ۚ وَلَا نَقْتُلُوا كَيْبِكُ ۚ وَلَا نَقْتُلُوا الزِّنَّةَ إِنّهُ كَانَ فَاحِشُهُ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا النّفَسَ ٱلْتِي حَرَّمَ ٱللّهُ إِلّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُبِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِولِيّهِ عَلَى النّفَلَانَا فَلَا يُسْرِفُ فِي ٱلْقَتْلِ إِنّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْمِيتِيمِ إِلّا بِالنّبِي هِي يَشْرُفُ حَتَّى يَبْلُغُ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا بِٱلْعَهَدِ إِنّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَشُولًا ﴿ وَاللّهِ وَلَا الْكِيلُ اللّهُ وَلَوْفُوا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَكُولُ اللّهُ وَلَا يَقْفُ مَا لَيْسَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمُ ذَلِكَ حَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ وَاللّهُ وَلَا لَكُيلَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ وَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مَا لَيْسَ لَكُ بِهِ عَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ وَلَا لَكُمْ وَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ مَعَ وَالْبَعَلَ فَي وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللّ

## القراءات:

﴿خِطْئًا﴾: قرئ:

١- (خِطَاءً) وهي قراءة ابن كثير.

٢- (خَطَأً) وهي قراءة ابن ذكوان.

٣- (خِطْأً) وهي قراءة الباقين.

﴿ فَلَا يُسْرِف ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (فلا تسرف).

﴿ بِٱلْقِسْطَاسِ ﴾: قرئ:

١- (بالقِسْطَاس) وهي قراءة حفص، وحمزة، والكسائي، وخلف.

٢- (بالقُسْطَاس) وهي قراءة الباقين.

﴿ سَيِتُهُ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (سَيّئةً).

### الإعراب:

﴿ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ نصب على التمييز، التقدير: وساء سبيله سبيلاً، أي لأنه يؤدي إلى النار.

﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴾ الهاء إما أن تعود على القتل أو على المقتول أو على الولي.

﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًا ﴾ منصوب على المصدر، ومن قرأ: (مَرِحاً) بكسر الراء كان منصوباً على الحال.

﴿ وَلَنِ تَبْلُغُ ٱلِجِالَ طُولًا ﴾ منصوب على المصدر في موضع الحال من الجبال أو من الفاعل.

﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّتُهُ عِندَ رَبِّكِ مَكُرُوهًا ﴿ كُلُّ ﴾ : مبتدأ ، و﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى المذكور المتقدم من قوله تعالى : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ ﴾ إلى هذا الموضع . و﴿ سَيِّتُهُ وُ ﴾ : حبر ﴿ كَانَ ﴾ . و﴿ مَكُرُوهًا ﴾ : خبر ﴿ كَانَ ﴾ . و﴿ مَكُرُوهًا ﴾ : خبر ﴿ كَانَ ﴾ . و﴿ مَكُرُوهًا ﴾ : خبر ﴿ كَانَ ﴾ . و﴿ مَكُرُوهًا ﴾ : خبر ﴿ كَانَ ﴾ . و﴿ مَكُرُوهًا ﴾ : خبر من المضمر في الظرف. ومن قرأ : (سيئةً) بالتنوين ، جعل اسم ﴿ كَانَ ﴾ حال من المضمر في الظرف. ومن قرأ : (سيئةً) بالتنوين ، جعل اسم ﴿ كَانَ ﴾

ضميراً يعود إلى ﴿ كُلُ ﴾ و(سيئةً): خبرها، و﴿ مَكْرُوهَا ﴾: صفة. وقال: مكروهاً لا مكروهة؛ لأن تأنيث السيئة مجازي غير حقيقي، أو أنه خبر آخر لكان، وذكّره لأن ضمير ﴿ كُلُ ﴾ مذكر، ويكون ﴿ عِندَ رَبِّكَ ﴾ متعلقاً بقوله: ﴿ مَكُرُوهاً ﴾.

### البلاغة:

﴿ وَلَا نُقُرَبُوا ۚ الزِّنَةَ ﴾ أبلغ من القول: لا تأتوه، أو لا تزنوا.

﴿ كُلُّ أُوْلَيَكِ ﴾ عبر عن السمع والبصر والفؤاد بأولئك؛ لأنها حواس لها إدراك، وجعلها مسؤولة، فهي حالة من يعقل، فعبر عنها بأولئك.

### المفردات اللغوية:

﴿ وَلَا نَقَنُلُوا ۚ أَوَلَدَكُمْ ﴾ بالوأد ﴿ خَشْيَهَ إِمْلَقِ ﴾ خوف الفقر ﴿ غَنُ نَرُفُهُمْ وَإِيّاكُمْ ﴾ قدّم هنا رزق الأبناء على رزق الآباء؛ لأن قتل الأولاد كان خشية وقوع الفقر بسببهم، فقدم رزقهم، وفي سورة الأنعام ﴿ نَعَنُ نَرُزُقُكُمْ وَإِيّاهُمُ ۚ ﴾ [١٥١] قدم رزق الآباء على رزق الأولاد، لأن قتلهم كان بسبب فقر الآباء ﴿ خِطْكَ ﴾ إثمًا ﴿ كَبِيرً ﴾ عظيماً.

﴿ فَاحِشَةً ﴾ فعلة قبيحة ظاهرة القبح ﴿ وَسَاء سَبِيلاً ﴾ بئس طريقاً هو، لأنه اعتداء على الأعراض، وغصب الأبضاع المؤدي إلى اختلاط الأنساب وقطعها، وتهييج الفتن ﴿ لِوَلِيِّهِ عِلَى الوارثه ﴿ سُلَطَنَا ﴾ تسلطاً على القاتل بمؤاخذته على القتل، بإشراف الحاكم وحكمه، أو بالقصاص من القاتل، فإن قوله تعالى: ﴿ مَظْلُومًا ﴾ يدل على أن القتل قتل عمد عدوان؛ لأن الخطأ لا يسمى ظلماً ﴿ فَلَا يُسْرِف ﴾ يتجاوز الحد المشروع ﴿ فِي الْفَتَلِ ﴾ بأن يقتل غير القاتل، أو بغير ما قتل به، أو أكثر من شخص، منعاً لعادة الأخذ بالثار في الحاهلة.

﴿ يِالَتِي هِى أَحْسَنُ ﴾ أي الطريق التي هي أحسن ﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهَدِّ ﴾ عهد الله أي تكاليفه، أو عهد الناس الذي تبرمونه معهم إبراماً موثقاً مؤكداً ﴿ مَسْتُولًا ﴾ عنه، ومطلوباً من المعاهد ألا يضيعه ويفي به ﴿ وَأَوْفُوا الْكَيْلُ ﴾ أتموه ﴿ يِالْقِسُطَاسِ الْمُسْتَقِمِ ﴾ الميزان السوي أو العدل ﴿ تَأُويلًا ﴾ مآلاً أو عاقبة ﴿ وَلَا يَقْفُ ﴾ لا تتبع مالا تعلم ﴿ وَالْفُؤَادَ ﴾ القلب ﴿ مَسْتُولًا ﴾ صاحبه: ماذا فعل به؟ فكل هذه الأعضاء يسأل صاحبها عما فعل بها، وأجراها مجرى العقلاء، لما كانت مسؤولة عن أحوالها، شاهدة على صاحبها.

﴿ مَرَمًا ﴾ فخراً وتكبراً، أو ذا مرح بالكبر والخيلاء ﴿ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ ﴾ تثقبها حتى تبلغ آخرها بكبرك أو لن تجعل فيها طرقاً بشدة وطأتك ﴿ وَلَن تَبْلُغُ ٱلْجِبَالَ طُولَا ﴾ أي لا تبلغ هذا المبلغ، فكيف تختال؟! ﴿ كُلُّ ذَلِكَ ﴾ المذكور من قوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ ﴾ إلى هذا الموضع ﴿ مِمَّا أَوْحَىٰ إِلَيْكَ ﴾ يامحمد ﴿ مِنَ ٱلْحِكَمَةِ ﴾ هي معرفة الحق سبحانه لذاته، والخير والموعظة للعمل بهما . ﴿ وَلَا بَعْكُلُ مَعُ ٱللّهِ إِلَها ءَاخَرَ ﴾ كرره للتنبيه على أن التوحيد مبدأ الأمر ومنتهاه، فإن من لا قصد له لا يقبل عمله، ومن قصد بفعله أو تركه غير التوحيد، ضاع سعيه، وأنه - أي التوحيد - رأس الحكمة وملاكها ﴿ مَلُومًا ﴾ تلام نفسك ﴿ مَدَحُورًا ﴾ مطروداً من رحمة الله. ثم رتب على الشرك نتيجته في الآخرة، وهو الإلقاء في جهنم.

### المناسبة،

بعد أن أمر الله تعالى بخمسة أشياء أولاً هي (التوحيد، والاشتغال بعبادة الله بإخلاص والاحتراز عن عبادة غير الله، والإحسان إلى الوالدين والتواضع لهما، وإيتاء ذوي القربى والمساكين وأبناء السبيل، والقول الميسور) ثم ذكر أدب الإنفاق وهو التوسط دون إسراف ولا تقتير، أتبعه بالنهي عن ثلاثة أشياء وهي (النهي عن الزنى، وعن القتل إلا بالحق، وعن قربان مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن).

ثم أتبعه بأوامر ثلاثة: هي الوفاء بالعهد، وإيفاء الكيل، ووزن الميزان بالقسط أو العدل. ثم نهى عن ثلاثة أشياء: اتباع ما لا علم له به، والتكبر والخيلاء، واتخاذ الشركاء آلهة مع الله.

والخلاصة: إنه تعالى جمع في هذه الآيات وما قبلها خمسة وعشرين نوعاً من التكاليف وهي ما يأتي، مبتدئاً بالأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك، مختتماً به أيضاً، للتنبيه على أن أول كل عمل وقول وفكر وذكر يجب أن يكون ذكر التوحيد (١):

١ - نبذ الشرك: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾.

٢ - الأمر بعبادة الله، والنهي عن عبادة غير الله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوٓا ۚ
 إِلَّا إِيَّاهُ ﴾.

٣ - الإحسان إلى الوالدين: ﴿ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَاً ﴾.

٤-٨- نواحي الإحسان للوالدين وهي خمسة: ﴿ فَلَا تَقُل لَمُمَا أُفِّ وَلَا نَخُرُهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا جَنَاحَ اللَّذِلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رّيّ ارْحَمْهُمَا ﴾.
 رّيّ ارْحَمْهُمَا ﴾.

9-11 - إيتاء المستضعفين الثلاثة: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبِيَ حَقَّامُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ السَّبِيلِ ﴾.

١٢ - عدم التبذير: ﴿ وَلَا نُبُذِّرُ تَبُذِيرًا ﴾.

١٣ - القول الميسور: ﴿ فَقُل لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا ﴾.

١٤ - عدم البخل والتقتير: ﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ ﴾.

17-10 - تحريم وأد البنات أو قتل الأولاد: ﴿ وَلَا نَفَنُلُوا ۚ أَوَلَادَكُمُ خَشْيَةَ إِمْلَاتِ ﴾، وتحريم الزنا.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى: ۲۱۳/۲۰

١٨،١٧ - تحريم القتل إلا بالحق: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا فِإِلَا عَلَيْهُ إِلَّا فَا فَعَمَ اللَّهُ إِلَّا فَا فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا فَا فَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُولَ الللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُلْمُ اللللْمُ اللللللْمُلْمُ الللّهُ الللللْمُ الللللْمُلْمُ اللّهُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللْمُلْمُلِ

19 - حق الولي في القصاص: ﴿ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ عَلَمَا لَوَلِيِّهِ عَلَمَا لَوَلِيِّهِ عَلَمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ

٢٠ - تحريم الإسراف في القصاص: ﴿ فَلَا يُسُرِف فِي ٱلْقَتْلِ ﴾.

٢١ - الوفاء بالعهد: ﴿ وَأَوْفُوا بِٱلْعَهْدِ ﴾.

٢٢ - إيفاء الكيل: ﴿ وَأَوْفُوا ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْمُمُّ ﴾.

٢٣ - الوزن بالعدل: ﴿ وَزِنْوا بِٱلْقِسَطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ﴾.

٢٤ - عدم اتباع الظن: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾.

٢٥ - تحريم التكبر والخيلاء: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًّا ﴾.

مكرر مع الأول - تحريم الشرك: ﴿ وَلَا يَجْعَلُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾.

#### التفسير والبيان:

هذا هو النوع الخامس من الطاعات المذكورة في هذه الآيات التي تبين دعائم المجتمع الإسلامي (١١)، وهو تحريم وأد البنات، فبعد أن بيَّن تعالى كيفية البر بالأولاد.

والمعنى: ولا تقتلوا بناتكم خوف الفقر أو العار، فنحن نرزقهم لا أنتم، ونرزقكم أيضاً، إن قتلهم خوف الفقر أو العار كان إثماً وذنباً عظيماً، وخطأ جسيماً. وقدم الإخبار برزق الأولاد هنا؛ لأنه خاطب الموسرين منهم وذكر

<sup>(</sup>۱) والأنواع الأربعة السابقة: هي الأمر بالتوحيد، والاشتغال بعبادة الله تعالى دون غيره، والأمر ببر الوالدين، وإيتاء القريب والمسكين وابن السبيل حقه دون بخل ولا تبذير. وحق الوالدين خسة أشياء: عدم التأفيف، وعدم الانتهار بكلام زاجر، والقول الكريم الطيب، والمبالغة في التواضع، والدعاء لهما بالرحمة.

الاهتمام برزقهم، وقدم الإخبار برزق الآباء في سورة الأنعام ﴿غَنُ لَزُنُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ﴾ [١٥١] لأنه خاطب الفقراء، ونهاهم عن قتلهم من فقر، فالأرزاق للآباء والأولاد بيد الله، وقتل الأولاد خوف الفقر من سوء الظن بالله، وإن كان خوف العار، والغيرة على البنات، فهو سعي في تخريب العالم.

والآية دالة على أن الله تعالى أرحم بعباده من الوالد بولده؛ لأنه نهى عن قتل الأولاد، كما أوصى الآباء بالأولاد في الميراث. وكان أهل الجاهلية لا يورثون البنات دائماً، ويقتلون البنات أحياناً بوأدهن أحياء في التراب؛ لعجزهن عن الكسب، وقدرة البنين عليه بالغارة والنهب والسلب، وأيضاً كانوا يخافون من أن فقر البنات ينفر الأكفاء عن الرغبة فيهن، فيحتاجون إلى تزويجهن من غير الأكفاء.

جاء في الصحيحين عن ابن مسعود: «قلت: يارسول الله، أي الذنب أعظم؟ قال: أن تجعل لله ندّاً وهو خلقك، قلت: ثم أي؟ قال: أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك، قلت: ثم أي؟ قال: أن تزاني حليلة جارك».

النوع السادس - تحريم الزنى: وبعد أن أمر الله تعالى بالأشياء الخمسة المتقدمة، أتبعه بالنهي عن ثلاثة أشياء هي الزنى والقتل وأكل مال اليتيم، وبدأ بتحريم الزنى، لأنه نوع من الإسراف، عقب النهي عن قتل الأولاد الذي هو مظهر من مظاهر البخل، فقال سبحانه: ﴿وَلَا نُقَرَبُوا الزِّنَيُ إِنَّهُ كَانَ فَيَحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَوَاعِيه؛ لأن تعاطي الأسباب مؤد إليه، والزنى فعلة فاحشة شديدة القبح، وذنب عظيم، وساء طريقاً ومسلكاً؛ لأن فيه هتك الأعراض، واختلاط وذنب عظيم، واقتحام الحرمات، والاعتداء على حقوق الآخرين، وتقويض الأنساب، واقتحام الحرمات، والاعتداء على حقوق الآخرين، وانتشار دعائم المجتمع بهدم الأسرة، ونشر الفوضى، وفتح باب الاضطراب، وانتشار

الأمراض الفتاكة، والوقوع في الفقر والذل والهوان. قال القفال: إذا قيل للإنسان: لا تقرب هذا، فهذا آكد من أن يقول له: لا تفعله، ثم إنه تعالى علل هذا النهي بكونه ﴿ فَحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾.

أخرج ابن أبي الدنيا عن الهيثم بن مالك الطائي مرفوعاً إلى النبي على قال: «مامن ذنب بعد الشرك أعظم عند الله من نطفة وضعها رجل في رحم لا يحل له».

وقد علَّم النبي ﷺ في حديث أخرجه أحمد فتى شاباً درساً بليغاً واقعياً في أن الزنى كما هو مبغوض مكروه في أمهات الإنسان وبناته وأخواته وعماته وخالاته، فكذلك هو مبغوض لا يحبه الناس لأمهاتهم وبناتهم وأخواتهم وعماتهم وخالاتهم، ثم وضع يده عليه، وقال: «اللهم اغفر ذنبه، وطهر قلبه، وأحصن فرجه» فلم يكن ذلك الفتى بَعْدُ يلتفت إلى شيء.

أما بلاد الشرق والغرب التي تبيح الزنى ولو علانية، فإنها لا تهتم باختلاط الأنساب، ولا بما يسمى بالعرض، فقد رُفع هذا من القيم الأخلاقية عندهم، وجعلوا الاستمتاع بالمرأة كالطعام والشراب، وهذا نذير سوء، وقلب للأوضاع، ونكسة في الفطرة الإنسانية.

وقد وصف الله تعالى الزنى بصفات ثلاث: كونه فاحشة، ومقتاً في آية أخرى، وساء سبيلاً. أما كونه فاحشة: فلاشتماله على فساد الأنساب الموجبة لخراب العالم، ولاشتماله على التقاتل والتواثب على الفروج، وهو أيضاً يوجب خراب العالم. وأما المقت: فلأن الزانية تصير ممقوتة مكروهة، حتى في الأوساط المتحللة، وذلك يوجب عدم السكن والازدواج، وأن لا يعتمد الإنسان عليها في شيء من مهماته ومصالحه. وأما أنه ساء سبيلاً: فلأنه لا

يبقى فرق بين الإنسان وبين البهائم في عدم اختصاص الذكور بالإناث، وأيضاً يبقى ذل هذا العمل وعيبه وعاره على المرأة، من غير أن يصير مجبوراً بشيء من المنافع (١).

النوع السابع – تحريم القتل: ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ النَّفْسَ ﴾ هذا هو ثاني الأمور المنهي عنها، وسابع أحكام المجتمع، وناسب ذكره بعد الزنى؛ لأن الزنى يؤدي إلى عدم وجود الإنسان، ويقلل من النسل البشري، أما القتل فيهدم وجود الإنسان، وهو إعدام الناس بعد وجودهم، وهو حرام لكونه اعتداء على خلق الله، وهدم له؛ لأن الإنسان ليس ملكاً لنفسه، إنما هو ملك لخالقه، وثروة لمجتمعه ودولته، ولذلك حُرِّم الانتحار وحُرِّم قتل النفس إلا بالحق، فمن قتل نفسه فهو آثم معتد، ومن قتل غيره فهو أيضاً معتد أثيم.

ومعنى الآية: ولا تقتلوا النفس الإنسانية التي حرم الشرع قتلها إلا إذا كان بحق شرعي، وهو أحد أمور ثلاثة: كفر بعد إيمان (ردة) وزنى بعد إحصان، وقتل معصوم الدم عمداً، ثبت في الصحيحين وغيرهما عن ابن مسعود أن رسول الله على قال: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والزاني المحصن، والتارك لدينه المفارق للجماعة». وثبت في السنن للترمذي والنسائي عن ابن عمرو: «لزوال الدنيا عند الله أهون من قتل مسلم».

فالقتل بغير حق جريمة عظمى؛ لأنه إفساد والله تعالى لا يحب الفساد، وضرر واعتداء، وإخلال بالأمن، وإحداث للاضطراب في المجتمع، وسبيل لانقراض الإنسانية.

وبعد أن استثنى الله تعالى من تحريم القتل حالة القتل بالحق بقوله: ﴿ إِلَّا

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى: ١٩٨/٢٠ - ١٩٩

بِالْحَقِّ ﴾ أثبت الحق في تنفيذ القصاص بإشراف الدولة لولي الدم، مع تقييده بحصر القتل في القاتل نفسه دون غيره، فقال: ﴿ وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدَ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ عَلَمْطَنَا ﴾ أي ومن قتل ظلماً وعدواناً بغير حق يوجب قتله، فقد جعلنا لمن يلي أمره من وارث أو سلطان حاكم عند عدم الوارث سلطة على القاتل ومنحه الخيار بأحد أمرين: إما القصاص (القَوَد) منه بعد حكم قضائي وبإشراف القاضي، وإما العفو عنه على الدية أو مجاناً كما ثبت في السنة، لقوله تعالى: ﴿ يَكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَيُ ﴾ [البقرة: ٢/ ١٧٢]. وقوله على الديق أبي شُريح الْخُزاعي: «من قُتِل له قتيلٌ بعد مقالتي هذه، فأهله بين خِيرتين: إما أن يأخذوا العَقْل – الدية – أو يَقْتَلُوا ».

وهذا السلطان لولي الدم مقيد بألا يسرف في القتل، أي فلا يسرف الولي في قتل القاتل بأن يمثل به، أو يقتص من غير القاتل، كعادة أهل الجاهلية والجاهلين اليوم الذين يقتلون الجماعة في الواحد تشفياً واستعلاء، قال مهلهل بن أبي ربيعة حين قُتل بُجَير بن الحارث بن عباد: بُؤ بشِسْع نعل كليب أخي، أي أنت تساوي نعل كليب، ولا يكفيني في كليب إلا قتل آل مُرَّة جميعاً.

لا تسرف أيها الولي في استيفاء القتل، فإنك معانٌ منصورٌ على القاتل شرعاً وقدراً، حيث وجب لك القصاص، ويعوضك الله خيراً في الدنيا والآخرة، بتكفير الخطايا، وتعذيب القاتل في النار.

والمقصود بذلك: أن الأولى ألا يقدم ولي الدم على استيفاء القتل، وأن يكتفي بأخذ الدية، أو يعفو مجاناً؛ لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءُ وَأَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءُ وَأَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُواللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالَّاللَّهُ اللّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالُّولُولُكُولُولُولُولُكُو

النوع الثامن - تحريم أكل مال اليتيم: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمِيْدِ ﴾ بعد أن

حرم الله تعالى إتلاف الأنفس حرم إتلاف الأموال، والمعنى لا تتصرفوا في مال اليتيم ولا تقربوا منه أكلاً وإتلافاً إلا بما يحقق الفائدة أو المصلحة الظاهرة لليتيم، وهي الطريقة الحسنى بحفظ ماله وتثميره حتى يبلغ رشيداً، ويبلغ أشده مبلغ الرجال، ويكتمل عقله، فالمراد بالأشد: بلوغه إلى سن يتمكن فيه بسبب عقله ورشده القيام بمصالح ماله، وعند الرشد تزول ولاية غيره عنه، وهو حد البلوغ رشيداً. فإن بلغ غير عاقل أو غير رشيد، بقيت الولاية السابقة عليه. وبلوغ العقل: هو أن يكمل عقله وقواه الحسية والحركية.

ونظير الآية: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكُبُرُواْ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفً وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمُعْرُفِ ﴾ [النساء: ٦/٤] . فيجوز لولي اليتيم إذا كان فقيراً أن يأخذ شيئاً من مال اليتيم للحاجة بقدر المعروف.

ولما نزلت آية ﴿ وَلَا نَقَرَبُوا مَالَ ٱلْمِيَهِ ﴾ شق ذلك على الصحابة ، فكانوا لا يخالطون اليتامى في طعام ولا غيره ، مما أدى إلى إهمال شؤون الأيتام ، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمُ ۗ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِ ﴾ [البقرة: ٢٢٠/٢] .

النوع التاسع - الوفاء بالعهد: ﴿ وَأُوفُواْ بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَاتَ مَسْتُولًا ﴾ : بعد أن أمر الله تعالى بخمسة أشياء أولاً ، ثم نهى عن ثلاثة أشياء (الزنى ، والقتل إلا بالحق ، وقربان مال اليتيم ) أمر بأوامر ثلاثة : أولها - الوفاء بالعهد ، والمعنى : وقوا بالعهد الذي تعاهدون عليه الناس ، وبالعقود التي تعاملونهم بها ، فإن العهد والعقد ، كل منهما يسأل صاحبه عنه ، ونظير الآية : ﴿ يَتَالَيُهُمَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا أَوْفُوا بِاللَّهُ قُودِ ﴾ [المائدة : ١/٥] فالعهد فضيلة وميثاق ، والعقد التزام وارتباط ، والإخلال بالعهد خيانة ونفاق ، والتحلل من العقد إهدار للثقة وتضييع للحقوق ، فيجب شرعاً الوفاء بالعهد ، وتنفيذ مقتضى

العقد، فمن أخلف بوعده، ولم يوف بعهده، ولم ينفذ التزام عقده، وقع في الإثم والمعصية، وأخل بمقتضى الإيمان والدين، والعهد: أمر عام يشمل كل مابين الإنسان وبين الله والنفس والناس. والعقد: كل التزام يلتزمه الإنسان، كعقد اليمين والنذر، وعقد البيع والشركة والإجارة والصلح والزواج.

وكل عقد لأجل توثيق الأمر وتوكيده، فهو عهد.

لذا تواردت الآيات الدالة على وجوب الوفاء بالعهود والعقود، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُوفُوكَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهَدُوا ﴾ [البقرة: ٢/١٧٧] وقوله: ﴿ وَٱللَّذِينَ هُمُ لِلْمُنْكَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿ آلَ المؤمنون: ٢٢/٨ والمعارج ٢٢/٠٠] وقوله: ﴿ وَأَحَلُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا وَوله: ﴿ يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْتُكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم مِ إِلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ يَجَدَرَةً عَن تَرَاضِ مِنكُم ﴾ والنساء: ٤٩/٤].

والوفاء بالعهد أو بالعقد: تنفيذ مقتضاه، والحفاظ عليه على الوجه الشرعي، وعلى وفق التراضي الذي لا يصادم الشرع.

النوع العاشر - إيفاء الكيل والوزن بالعدل: ﴿ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كِلْمُمُ وَرِنُوا النوع الناسِ الْمُسْتَقِيمُ ﴾ هذا هو الأمر الثاني من الأوامر الثلاثة المذكورة في هذه الآية، وهو إتمام الكيل وإتمام الوزن، أي أتموا الكيل من غير تطفيف ونقص، وأتموا الوزن بالعدل دون جور أو حيف، فإن كلتم لأنفسكم أو وزنتم فلا تزيدوا في الكيل أو الوزن، ولا مانع إن نقصتم عن حقكم . ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ أي فإن عاقبة الوفاء بالعهد وإيفاء الكيل والوزن بالعدل خير لكم في الدين والدنيا في معاشكم ومعادكم، وأحسن مآلاً ومنقلباً في آخرتكم، فلا تؤاخذون أو تعاقبون يوم القيامة، ويرغب الناس في معاملتكم، ويثنون عليكم، ولا تتعرضون لإساءة السمعة، أو عقاب السلطة، فقد ثبت بالتجربة أن التاجر الذي يقبل عليه الناس، وأن التاجر الذي يطفف الكيل أو الوزن هو المنبوذ المبغوض الخاسر الذي يعرض الناس عنه.

وقد وردت آیات کثیرة فی معنی هذه الآیة، منها ﴿وَأَقِیمُوا ٱلُوزَنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَخْسُوا ٱلْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَخْسُوا ٱلْمَیزَانَ ﷺ [الرحن: ٥٥/٥] ومنها: ﴿وَلَا نَبْخَسُوا ٱلنّاسَ الْمُسَدُوا فِ ٱلْأَرْضِ بَعْتَ إِصْلَحِها ﴾ [الأعراف: ٧/٥٨] ومنها: ﴿وَنَلُ لِلْمُطَفِقِينَ ﴾ اللَّذِينَ إِذَا ٱكْتَالُوا عَلَى ٱلنّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ وإذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ يُغْسِرُونَ ﴾ [المطففين: ١٨/٣].

وكل من الوفاء بالعقود والعهود وإتمام الكيل والميزان قاعدة حضارية اجتماعية سامية، وأساس راسخ ضروري في صرح التعامل بين الناس، يؤدي إلى توفير الثقة والطمأنينة، ويكون سبباً لتنمية العلاقات وزيادة الكسب والأرباح.

النوع الحادي عشر - التخمين وسوء الظن: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ أَي أَنه تعالى بعد بيان الأوامر الثلاثة عاد إلى ذكر النواهي، فنهى عن ثلاثة أشياء:

أولها - القول بالحدس والتخمين وسوء الظن، فهذا عيب في السلوك، وتشويه للحقائق، وطعن في الآخرين بغير حق، وإهدار لقدسية العلم والحقيقة. والمعنى: ولا تتبع ولا تقتف مالا علم لك به من قول أو فعل، والمقصود النهي عن الحكم على الأشياء بما لا يكون معلوماً علماً صحيحاً، ولا دليل عليه. وهذا يشمل نهي المشركين عن الاعتقاد الفاسد في القضايا الإلهية والنبوات، بسبب تقليد أسلافهم، واتباع الهوى: ﴿إِن يَنَّعِمُونَ إِلَّا النجم: ٢٣/٥٣].

ويشمل أيضاً شهادة الزور وقول الزور، والقذف ورمي المحصنين والمحصنات (العفائف) بالأكاذيب، والكذب والبهتان والافتراء، والطعن في الآخرين بالظن وتتبع العورات، وتزييف الحقائق العلمية والأخبار وغير ذلك، فلا يصح لإنسان أن يقول مالا يعلم، أو يعمل بما لا علم له به، أو أن يذم أحداً بما لا يعلم.

وقد شاع هذا الخلق المذموم بين المسلمين، وصار التحدث بغير علم ولا معرفة ولا ثقة ظاهرة منتشرة بسبب ضعف الدين والإيمان، وتفسخ الأخلاق، وانحلال القيم، واتباع الأهواء، وضعف النفوس والانغماس في المادة، وتحلل القيم.

بل إن هذه الأدوات تسأل عن صاحبها بأن يخلق الله فيها الحياة، ثم تشهد على الإنسان، بدليل قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ يَكُولُ النَّورِ: ٢٤/٢٤] .

قال ابن عباس: لا تشهد إلا بما رأت عيناك، وسمعته أذناك، ووعاه قلبك. وقال قتادة: لا تقل: سمعتُ ولم تسمع، ولا رأيتُ ولم تر، ولا علمتُ ولم تعلم.

النوع الثاني عشر - تحريم التكبر والخيلاء: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعًا ﴾ هذا هو الأمر الثاني المنهي عنه هنا، وهو تحريم الكبر والتجبر والتبختر في المشية، والمعنى: ولا تمش في الأرض مَرَحًا أي متبَختراً متمايلاً مشي الجبارين، فذلك المشي يدل على الكبرياء والعظمة، إنك لن تخرق الأرض أي

تنقبها أو تقطعها بمشيك إذا سرت عليها، ولن تبلغ الجبال طولاً، أي لن تصل بتطاولك وتمايلك وفخرك وإعجابك بنفسك إلى قمم الجبال، وهذا تهكم بالمتكبر والمختال.

بل قد يجازى فاعل ذلك بنقيض قصده، كما ثبت في صحيح مسلم: «بينما رجل يمشي فيمن كان قبلكم، وعليه بُرْدان يتبَختر فيهما، إذ خُسف به الأرض، فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيامة» وأخبر الله تعالى عن قارون أنه يخرج على قومه في زينته، فخسف الله به وبداره الأرض. وفي الحديث الحسن الذي رواه أبو نعيم في الحلية عن أبي هريرة «من تواضع لله رفعه الله» فهو في نفسه حقير، وعند الله كبير.

ونظير الآية قوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَانِ اللَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَـا ﴾ [الفرقان: ١٣/٢٥] وقوله سبحانه: ﴿ وَاقْصِدُ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ [لفمان: ١٩/٣١] .

#### خاتمة معبرة:

﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّعُهُم عِندَ رَبِّكِ مَكْرُوهًا ﴿ كَلَ مَا تقدم من الخصال القبيحة المفهومة من الأوامر والنواهي، وهي خمس وعشرون، من قوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ إلى هنا، كان سيئه أي قبيحه مكروها عند ربك، أي مبغوضاً عنده، ومنهياً عنه، ومعاقباً عليه، وإن كان مراداً له تعالى بالإرادة التكوينية التي لا تستدعي الرضا منه سبحانه، كما قال عليه: «ما شاء الله كان، ومالم يشأ لم يكن».

وكلمة ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ تصلح للواحد والجمع والمؤنث والمذكر.

﴿ ذَالِكَ مِمَّا آُوَحَىٰ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكُمَةً ﴾ أي ذلك الذي أمرناك به من الأخلاق الحميدة، ونهيناك عنه من الصفات الرذيلة، هو مما أوحينا إليك يا

محمد من أصول الشريعة والدين، والحكم به، لتأمر به الناس، والمراد بالحكمة: التكاليف المذكورة.

﴿ وَلَا يَجَعَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾ لا تتخذ إلهاً آخر شريكاً مع الله، فتعاقب بالإلقاء في جهنم ملوماً: تلومك نفسك، ويلومك الله والخلْق، مدحوراً، أي مطروداً مبعداً من رحمة الله تعالى ومن كل خير.

والخطاب في هذه الآية للأمة، بواسطة الرسول على فإنه معصوم فيكون المراد به: كل من سمع الآية من البشر. وقد بدأ الله تعالى هذه التكاليف بالأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك، وختمها بعين هذا المعنى. والمقصود منه التنبيه على أن أول كل عمل وقول وفكر وذِكْر وآخره يجب أن يكون مبتدئاً ومقترناً بالتوحيد، وأن المقصود من جميع التكاليف هو معرفة التوحيد والتعمق فيه.

أخرج ابن جرير عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: إن التوراة كلها في خمس عشرة آية من سورة بني إسرائيل، ثم تلا: ﴿وَلَا تَجْعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾ الآية. أو إن هذه الآيات كانت في ألواح موسى عليه السلام، وأولها: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾.

وقد رتب الله تعالى على الإشراك وترك التوحيد في البداية كون الشخص مخذولاً، وفي آخر الآيات كونه ملوماً مدحوراً، فثبت أن أول الأمر يصير مخذولاً، وآخره أن يصير مدحوراً. والمخذول: ترك إعانته وتفويضه إلى نفسه، والمدحور: إهانته والاستخفاف به.

### فقه الحياة أو الأحكام:

يستنبط من الآيات الأحكام التالية:

أ - تحريم وأد البنات خشية الفقر أو العار أو غير ذلك مطلقاً.

أ - تحريم الاقتراب من الزنى ودواعيه وأسبابه التي تؤدي إليه عادة.

٣ - تحريم قتل النفس بغير حق شرعي. وللولي الوارث سلطة استيفاء القصاص من القاتل وحده دون غيره، بغير تمثيل ولا قتل غير القاتل، فإنه معان عليه بظهور الحجة تارة وباستيفائها أخرى، وبمجموعها ثالثة، فأيها كان فهو نصر من الله سبحانه وتعالى.

٤ - تحريم قربان مال اليتيم إلا بالطريقة الحسنى التي تؤدي إلى الحفاظ عليه وتحقيق مصلحته الظاهرة، إلى أن يبلغ رشده.

٥ - وجوب الوفاء بالعهد فالإنسان مسؤول عنه، قال الزجاج: كل ما
 أمر الله به ونهى عنه فهو من العهد.

آ - إيفاء الكيل وإتمام الوزن بالحق والعدل دون بخس ولا زيادة ولا نقص، فذلك خير للإنسان عند ربه وأبرك، وأحسن عاقبة. قال الحسن البصري: ذُكر لنا أن رسول الله على قال: «لا يقدر رجل على حرام، ثم يَدَعُه، ليس لديه إلا مخافة الله تعالى إلا أبدله الله في عاجل الدنيا قبل الآخرة ما هو خير له من ذلك».

٧ - عدم اتباع مالا يعلم به الإنسان ولا يعنيه، قال مجاهد: لا تَذُمّ أحداً بما ليس لك به علم. لكن يجوز الحكم بالقيافة؛ لأن الآية ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ ﴾ دل على جواز مالنا به علم، فكل ما علمه الإنسان أو غلب على ظنه، جاز أن يحكم به.

ويجوز أيضاً إثبات الشيء بالقرعة، والخرْص (التقدير والتخمين) لأنه نوع من غلبة الظن، فالقائف يُلحق الولد بأبيه من طريق الشبه بينهما، كما يلحق الفقيه الفرع بالأصل من طريق الشبه. وقد أقر النبي على العمل بالقيافة في إثبات نسب أسامة وكان أسود، من زيد بن حارثة وكان أبيض، ثبت في

صحيح مسلم عن عائشة: أن رسول الله على مسروراً، تبرق أسارير وجهه، فقال: «ألم تَرَيْ أن مُجَزِّراً - وكان قائفاً - نظر إلى زيد بن حارثة وأسامة بن زيد، عليهما قطيفة، قد غطّيا رؤوسهما، وبدت أقدامهما، فقال: «إن بعض هذه الأقدام كن بعض». واستدل جمهور العلماء على القيافة عند التنازع في الولد بسرور النبي عليه بقول هذا القائف.

ولم يأخذ الحنفية بالقيافة متمسكين بإلغاء النبي على الشبه في حديث اللعان.

 ٨ – يسأل كل واحد من السمع والبصر والفؤاد عما اكتسب، فالفؤاد يسأل عما افتكر فيه الإنسان واعتقده، والسمع والبصر عما رأى من ذلك وسمع.

ق - النهي عن الخيكاء وتحريمه، والأمر بالتواضع والحض عليه. وذكر القرطبي أن إقبال الإنسان على الصيد ونحوه ترفعاً دون حاجة إليه داخل في هذه الآية، وفيه تعذيب الحيوان.

• أ- استدل العلماء بهذه الآية: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ على ذم الرقص وتعاطيه، قال الإمام أبو الوفاء بن عقيل: قد نص القرآن على النهي عن الرقص، فقال: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ وذمَّ المختال. والرقص أشد المرح والبطر. قال القرطبي: أو لسنا الذين قِسْنا النبيذ على الخمر لاتفاقهما في الإطراب والسكر، فما بالنا لا نقيس القضيب وتلحين الشَّعْر معه على الطُّنبور والمؤمار والطبل لاجتماعهما (١).

11 – هذه الآداب والقصص والأحكام التي تضمنتها الآيات المتقدمة التي نزل بها جبريل تقتضيها حكمة الله عز وجل في عباده، وخلقها لهم من محاسن الأخلاق والحكمة وقوانين المعانى المحكمة والأفعال الفاضلة.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۶۳/۱۰

# تقريع على نسبة الولد والشريك إلى اللَّه تعالى

﴿ أَفَأَصْفَلَكُو رَبُّكُم بِٱلْبَنِينَ وَاتَّخَذَ مِنَ ٱلْمَلَتِكَةِ إِنَثَأَ إِنَّكُو لَنَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا اللهِ وَلَقَدْ صَرَّفَنَا فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَكُّرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نَفُورًا فِي قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ وَالْفَدُ صَرَّفَنَا فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لِينَدَّكُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نَفُورًا فِي قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ وَالْمَثْ كَمَا يَقُولُونَ عِلْوَا إِنَا لَا بَنَعَوْا إِلَى ذِي ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا فِي شَبْحَنهُ وَبَعْلَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا فَي شَيْحُ لَهُ ٱلسَّمَونُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بَعِدِهِ عَلَيمًا عَفُورًا فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ الل

#### القراءات:

﴿ ٱلْقُرْءَانِ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً: (القران).

﴿ لِيَذَّكُّرُواْ ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف: (لِيَذْكروا).

﴿ كُمَا يَقُولُونَ ﴾: قرئ:

١- (كما يقولون) وهي قراءة ابن كثير، وحفص.

٢- (كما تقولون) وهي قراءة الباقين.

﴿ عَمَّا يَقُولُونَ ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (عما تقولون).

﴿ تُسَبِّحُ لَهُ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وابن عامر (يسبح له).

#### البلاغة:

﴿ أَفَأَصْفَلَكُمْ رَبُّكُم بِٱلْمَنِينَ ﴾؟ الهمزة للإنكار والتوبيخ.

﴿ قُل لَّوْ كَانَ مَعَدُهُ ءَالِمَةٌ كُمَا يَقُولُونَ ﴾ وارد على سبيل الفرض والاحتمال.

#### المفردات اللغوية:

﴿ أَفَأَصَفَكُمُ ﴾ اختاركم وخصكم يا أهل مكة ، والإصفاء : جعله خالصاً له ﴿ إِنَّتًا ﴾ بنات لنفسه بزعمكم ﴿ لَنَقُولُونَ ﴾ بذلك ﴿ قَوْلًا عَظِيمًا ﴾ عظيم الإنكار ، بإضافة الأولاد إليه ﴿ صَرَّفَنَا ﴾ بيّنا ﴿ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾ من الأمثال والوعد والوعيد ﴿ لِيَذَكَّرُوا ﴾ يتعظوا ويتذكروا ﴿ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نُقُورًا ﴾ وما يزيدهم ذلك إلا نفوراً عن الحق وقلة طمأنينة إليه ، والنفور : البعد عن الشيء.

﴿ فَلَ ﴾ لهم أي للمشركين ﴿ لَوْ كَانَ مَعَهُ ﴾ أي مع الله ﴿ لَاَ بَنَعُوا ﴾ طلبوا ﴿ إِلَىٰ ذِى اَلْعَرْبُ ﴾ أي الله ﴿ سَبِيلا ﴾ طريقاً ، وللكلام معنيان: الأول – هو أنا لو فرضنا وجود آلهة مع الله تعالى ، لغلب بعضهم بعضاً ، والثاني – لو كانت هذه الأصنام كما تقولون أيها الكفار من أنها تقربكم إلى الله زلفى ، لطلبت لأنفسها أيضاً قربة إلى الله تعالى ، وسبيلاً إليه ، وأعدت لأنفسها المراتب العالية ، فلما لم تقدر على اتخاذ سبيل لأنفسها إلى الله ، فكيف يعقل أن تقربكم إلى الله؟!

﴿ سُبَّحَنَهُ ﴾ تنزيهاً له ﴿ وَتَعَلَى ﴾ تعاظم ﴿ عَمَّا يَقُولُونَ ﴾ من الشركاء . ﴿ عُلُوًا كَمِيرًا ﴾ تعالياً متباعداً غاية البعد عما يقولون، فإنه في أعلى مراتب الوجود، وهو كونه واجب الوجود والبقاء لذاته، وأما اتخاذ الولد فمن أدنى مراتبه، فإنه من خواص ما يمتنع بقاؤه.

﴿ لَٰهُ عَلَٰهُ ۚ تَنزِهِهِ ﴿ وَإِن ﴾ ما ﴿ مِّن شَيْءٍ ﴾ من المخلوقات ﴿ إِلَّا يُسَيِّحُ بِمَدِهِ ﴾ إلا ينزهه تنزيها مقترناً مجمده، فيقول: سبحان الله وبحمده ﴿ لَا نَفْقَهُونَ ﴾ لا

تفهمون ﴿ تَسْبِيحَهُمُ ۚ لأنه ليس بلغتكم ﴿ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ حيث لم يعاجلكم بالعقوبة على غفلتكم وشرككم، غفوراً لمن تاب منكم.

#### المناسعة:

بعد أن حذر الله تعالى من الشرك، نبَّه إلى جهل من أثبت لله شريكاً، وندّه بالمشركين وقرَّع الذين أثبتوا لله ولداً، وجعلوا البنين لأنفسهم، مع علمهم بعجزهم ونقصهم، ونسبوا البنات لله، مع علمهم بأن الله تعالى هو الموصوف بالكمال الذي لا نهاية له، والجلال الذي لا غاية له، مما يدل على نهاية جهلهم.

ثم أبان أنه ضرب في القرآن الأمثال للناس ليتدبروا ويتأملوا فيها، وذكر أنه لو كانت هذه الأصنام تقرب إلى الله زلفى، لطلبت لنفسها القربة إلى الله، وتبين ولكنها لم تفعل ذلك، فبان خطؤهم في ادعائهم أن الملائكة بنات الله، وتبين إبطال تعدد الآلهة، وإثبات الوحدانية لله، والتنزيه له؛ لأن كل مافي الكون تدل أحواله على توحيد الله وتقديسه وعزته، ولكنكم بسبب الجهل والغفلة لا تدركون دلالة تلك الأدلة.

## التفسير والبيان،

بعد أن فند الله تعالى زعم من نسب لله شريكاً، شنع هنا على من نسب له الولد، وردًّ الله تعالى في هذه الآية على المشركين الذين جعلوا الملائكة إناثاً، ثم ادعوا أنهن بنات الله، ثم عبدوهن، مقرعاً لهم ومنكراً عليهم، ومبيناً خطأهم العظيم قائلاً: أيكرمكم ربكم فيخصكم بالذكور من الأولاد، ويختار لنفسه على زعمكم البنات، وأنتم تئدونهن ولا ترضونهن لأنفسكم. ثم يشدد الإنكار عليهم قائلاً: إنكم في زعمكم أن لله ولداً، وهو من الإناث اللاي تأنفون أن يكن لكم، لَتفترون على الله الكذب، وتقولون على الله قولاً عظيماً إثمه،

موجباً العذاب عليكم، منافياً لأبسط مبادئ العقول بنسبة الضعيف للقوي، والقوي للضعيف . ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسَمَةٌ ضِيزَى ﴿ النَّا النَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّلْ

ونظير الآية قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا ۞ لَقَدْ جِثْتُمْ شَيْئًا إِذَا ۞ رَضَهُ وَنَشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَذَخِذَ وَلَدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا عَانِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ۞ لَقَدْ أَحْصَنْهُمْ وَعَذَهُمْ عَدًّا ۞ وَكُلُهُمْ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا عَانِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ۞ لَقَدْ أَحْصَنْهُمْ وَعَذَهُمْ عَدًّا ۞ وَكُلُهُمْ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَا عَانِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ۞ لَقَدْ أَحْصَنْهُمْ وَعَذَهُمْ عَدًّا ۞ وَكُلُهُمْ السَّمَوَةِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُهُمْ عَلَيْ اللَّهُ وَلَيْكُمْ وَعَذَهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُهُمْ وَاللَّهُمْ وَعَذَهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُهُمْ وَاللَّهُمْ وَعَذَهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُهُمْ وَاللَّهُمْ وَعَذَهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُهُمْ عَلَيْ اللَّهُ وَعَدَلُهُمْ عَدَا ۞ وَلَا لَهُمْ وَعَذَهُمْ عَدًا ۞ وَلَا لَهُمْ وَعَدَلُهُمْ وَعَذَهُمْ عَدًا ۞ وَلَا لَهُمْ مَا لِللْهُ عَلَيْهِ يَوْمُ الْقِيمُونُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَعَذَلُوا اللَّهُمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ثم نبّه الله تعالى إلى كون هذه المناقشة وذلك الكلام غاية في الوضوح بقوله: ﴿ وَلَقَدُ صَرَّفَنَا فِي هَذَا الْقُرَءَانِ لِيَذَكَّرُوا ﴾ أي ولقد بينا في هذا القرآن الحجج والبينات والمواعظ، وأوضحنا الأمثال لهم، وحذرنا وأنذرنا ليتعظوا وينزجروا عما هم فيه من الشرك والظلم والإفك، وهم مع ذلك ما يزيدهم التذكير إلا نفوراً عن الحق وبعداً عنه.

ثم رد الله تعالى على المشركين الذين يتخذون شريكاً لله، فقال:

﴿ فَلُ لَوْ كَانَ مَعَهُ وَ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّه عِلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ اللّهِ عِلَمُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

﴿ سُبَحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ الله تعالى عما لا يليق به، وتعالى، أي ارتفع وعلا عما يقول هؤلاء المشركون المعتدون الظالمون في

زعمهم أن معه آلهة أخرى، تعالياً كبيراً، بل هو الله الأحد الفرد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد.

وفي وصف العلو بالكبر إشارة إلى وجود التغاير المطلق بين ذاته وصفاته تعالى، وبين نسبة الصاحبة والولد والشركاء والأضداد والأنداد إليه، لوجود المنافاة بين القديم والمحدَث، وبين الغني والمحتاج، منافاة لا يتصور الزيادة عليها، كما قال تعالى: ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنَفَظَّرُنَ مِنْهُ وَيَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَيَخِرُ عليها، كما قال تعالى: ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنفَظَّرُنَ مِنْهُ وَيَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَيَخِرُ اللَّهَالُ هَدًا اللَّهَا اللَّهَ اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهُ ال

ثم أبان الله تعالى مبلغ عظمته فقال: ﴿ نُسَيِّحُ لَهُ اَلسَّمَوْتُ اَلسَّبَعُ ﴾ أي تقدسه وتنزهه السماوات السبع والأرض ومن فيهن من المخلوقات عما يقول هؤلاء المشركون، وتشهد له بالوحدانية في ربوبيته وألوهيته، وما من شيء من المخلوقات (الحيوانات والجمادات والنباتات) إلا يسبح بحمد الله تعالى، أي يشهد ويدل بخلقه من غيره على وجوب وجود الله تعالى الخالق لكل الأكوان، فالتسبيح من الناس هو قولهم: سبحان الله، وهذا حقيقة، ومن الجمادات وغيرها: معناه الدلالة على تنزيه الله تعالى، وهذا مجاز. وقال بعضهم: إنه حقيقة أيضاً.

﴿ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمُ ۚ ﴾ أي ولكن لا تفهمون أيها البشر تسبيحهم؛ لأنه بخلاف لغاتكم، كما ثبت في صحيح البخاري عن ابن مسعود أنه قال: كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل. وقال قتادة: كل شيء فيه روح يسبح، من شجر أو غيره.

﴿إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾ إنه تعالى كان وما يزال حليماً لا يعاجل بالعقوبة من عصاه، وإنما يمهل ويؤجل، ويغفر لمن تاب منكم.

## فقه الحياة أو الأحكام:

يفهم من الآيات ما يأتي:

أ - إن نسبة الملائكة بجعلها بنات الله افتراء كبير وقول عظيم الإثم عند الله
 عز وجل. وهذا تنديد بقول بعض العرب الذين قالوا: الملائكة بنات الله.

الرغم من بيان القرآن الشافي للحجج والبينات الدالة على توحيد الله ووحدانيته المطلقة، والاتعاظ بما فيها، فإن المشركين المعاندين الظالمين لا يزدادون بعد هذا البيان إلا التباعد عن الحق، والغفلة عن النظر والاعتبار، لسوء نظرهم وخلل تفكيرهم، واعتقادهم في القرآن أنه حيلة وسحر، وكهانة وشعر.

¬ لو كان هناك آلهة شفعاء مع الله كما يزعم المشركون، لكانت هذه الآلهة بحاجة إلى التقرب إلى الله، بالعبادة والتعظيم، لتجعل لنفسها مكانة عند الله، وتلتمس الزُّلفة عنده؛ لأنهم دونه، والمشركون اعتقدوا أن الأصنام تقرّبهم إلى الله زلفى، فإذا اعتقدوا في الأصنام أنها محتاجة إلى الله سبحانه وتعالى، فقد بطل أنها آلهة، وكان الأحرى بعبدتها أن يعبدوا الإله الحقيقي وهو الله جل جلاله.

وهذا ردّ على عباد الأصنام، كما أن الآية الأولى ردّ على الذين يجعلون الملائكة بنات الله.

ق السماوات والأرض إلا يسبح بحمد الله تعالى، وتسبيح البشر العقلاء هو حقيقة بأن يقولوا: سبحان الله أي تنزيها لله تعالى وتمجيداً وتقديساً، وتسبيح غير البشر مجاز، والمراد به تسبيح الدلالة أي دلالة هذه المخلوقات بذاتها على وجود الإله الخالق، فكل مُحْدَث يشهد على نفسه بأن الله عز وجل خالق قادر. وقالت طائفة: هذا التسبيح أيضاً حقيقة، وكل شيء بصفة عامة يسبح تسبيحاً لا يسمعه البشر ولا يفقهه؛ لأن الآية تنطق بأن هذا التسبيح لا يفقه، وثبت في السنة أنه يخفف على الأموات بالأشجار في حديث التسبيح لا يفقه، وثبت في السنة أنه يخفف على الأموات بالأشجار في حديث الصحيحين عن ابن عباس مرفوعاً المتضمن تعذيب صاحبي القبرين بسبب

عدم الاستنزاه من البول والنميمة. قال القرطبي: وإذا خُفف عنهم بالأشجار فكيف بقراءة الرجل المؤمن القرآن؟! فالثابت أنه يصل إلى الميت ثواب ما يُهدى إليه. وهو رأي المذاهب الأربعة.

أخرج أحمد وابن مردويه عن ابن عمر: أن النبي على قال: «إن نوحاً عليه السلام لما حضرته الوفاة قال لابنيه: آمركما بسبحان الله وبحمده، فإنها صلاة كل شيء، وبها يُرْزَق كل شيء».

#### والخلاصة:

إن الرازي وجماعة يرون أن تسبيح الجمادات مجاز وهو تسبيح الدلالة، وأن القرطبي وآخرين يرون أن كل شيء من الموجودات على الصحيح يسبح؛ للأخبار الدالة عليه، ولو كان ذلك التسبيح تسبيح دلالة فأي تخصيص لداود؟ كما حكى القرآن: ﴿ أَصِّبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُردَ ذَا الْأَيْلِ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَلَا إِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا أَنْ وَلا أَنْ وَاللَّهُ وَا أَنْ وَلا أَنْ وَلَا أَنْ وَلا أَنْ وَلا أَنْ وَلَا أَنْ وَلا أَنْ وَلَا أَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا أَنْ وَلَا أَنْ وَلَا أَنْ وَلَا أَنْ وَلَا أَنْ وَلَا أَنْ فَا أَنْ فَا اللَّهُ وَا

ة – من صفات الله السامية أنه حليم عن ذنوب عباده في الدنيا، غفور للمؤمنين في الآخرة إذا تابوا وأنابوا إليه، وحلمه أنه لا يعاجل المشركين بالعقوبة على غفلتهم وسوء نظرهم وجهلهم بالتسبيح والشرك.

# حماية النبي ﷺ من أذى المشركين إذا قرأ القرآن

﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا فِي وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّا وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْفُرَءَانِ وَحَدَهُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبُرِهِمْ نَفُورًا ﴿ فَي خَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ۚ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ خَوَىٰ إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴿ فَي الْفُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا هُمْ خَوَىٰ إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴿ فَا انْظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكُ ٱلْأَمْنَالَ فَصَلُواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴿ فَهَا لَهُ اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

#### القراءات:

﴿قَرَأْتَ﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (قرات).

﴿ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ :

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً: (القران).

﴿ مَّسْحُورًا ، أَنظُرُ ﴾:

بكسر التنوين وصلاً، قرأ حمزة، وأبو عمرو، وابن ذكوان، وعاصم. وقرأ الباقون بضمه كذلك.

#### الإعراب:

﴿ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ أي ذا سِتْر، على النَّسَب، مثل: امرأة حائض وطالق وطامث أي ذات حيض وطَمْث وطلاق، أو بمعنى ساتر، فيجيء مفعول بمعنى فاعل، كما يجيء فاعل بمعنى مفعول، مثل: سرّ كاتم، وماء دافق، أي سر مكتوم، وماء مدفوق . ﴿ وَحَدَمُ ﴾ مصدر وقع موقع الحال، أي واحداً.

﴿ وَإِذْ هُمْ نَجُوكَ ﴾ إما جمع نَجِيّ، كجريح وجرحى، وقتيل وقتلى، وإما مصدر، مثل قوله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجُوكَ ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧/٥٨].

﴿ إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ ﴿ إِذْ ﴾ بدل من ﴿ إِذْ ﴾ قبله.

## المفردات اللغوية:

﴿ حِجَابًا ﴾ وحجباً: أي منعاً من الوصول إلى الشيء ، والمراد: حاجباً . ﴿ مَسْتُولًا ﴾ أي ساتراً لك عنهم ، فلا يرونك . ﴿ أَكِنَّةً ﴾ أغطية ، جمع كنان . ﴿ أَن يَفَهُمُوهُ ﴾ أي منعناهم أن يفهموه ، أو كراهة أن يفهموه . ﴿ وَقُرَّا ﴾ ثقلاً وصمماً يمنعهم عن استماعه استماع تأمل في لفظه ، وتدبر في معناه . ﴿ وَحَدَهُ ﴾ واحداً غير مشفوع به آلهتهم ، قال الزمخشري: وحد يحد وحداً وحدة نحو وعد يعد وعداً وعدة ، ووحده هنا: مصدر ساد مسد الحال ، أصله: يحد وحده بمعنى واحداً وحده .

## سبب النزول:

## نزول الآية (٤٥):

﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ الآية: أخرج ابن المنذر عن ابن شهاب الزهري قال: كان رسول الله ﷺ إذا تلا القرآن على مشركي قريش، ودعاهم إلى

الكتاب قالوا يهزؤون به: ﴿ فُلُوبُنَا فِي آكِنَةٍ مِّمَّا نَدَعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابُ ﴾ [نصلت: ٤١/٥] ، فأنزل الله في ذلك من قولهم: ﴿ وَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ الآيات.

وروى ابن عباس: أن أبا سفيان، والنضر بن الحارث، وأبا جهل وغيرهم كانوا يجالسون النبي على ويستمعون إلى حديثه، فقال النضر يوماً: ما أدري ما يقول محمد، غير أني أرى شفتيه تتحرك بشيء، وقال أبو سفيان: إني لأرى بعض ما يقوله حقاً، وقال أبو جهل: هو مجنون، وقال أبو لهب: هو كاهن، وقال حويطب بن عبد العُزَى: هو شاعر، فنزلت هذه الآية.

وكان رسول الله ﷺ إذا أراد تلاوة القرآن، قرأ قبلها ثلاث آيات، وهي قوله في سورة الكهف: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي عَاذَانِهِمْ وَقَلَّ ﴾ [٥٧] وفي النحل: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ [١٠٨] وفي النحل: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ [٢٧] وفي حم الجاثية: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هَوَنهُ ﴾ [٢٣] إلى آخر الآية، فكان الله تعالى يحجبه ببركات هذه الآيات عن عيون المشركين (١٠).

فهذه الآية نزلت في قوم كانوا يؤذون رسول الله ﷺ إذا قرأ القرآن على الناس. روي أنه عليه الصلاة والسلام كان كلما قرأ القرآن، قام عن يمينه رجلان، وعن يساره آخران من ولد قصي يصفقون ويصْفِرون، ويُخَلِّطون عليه بالأشعار.

## نزول الآية (٤٦)؛

﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبُّكَ فِي ٱلْفَرْءَانِ وَحْدَهُ ﴾ : قيل : دخل ملأ قريش على أبي طالب يزورونه، فدخل رسول الله ﷺ ، فقرأ ، ومرَّ بالتوحيد، ثم قال : يا معشر

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى: ۲۲۱/۲۰

قريش، قولوا: لا إله إلا الله، تملكون بها العرب، وتدين لكم العجم، فولّوا، فنزلت هذه الآية.

قال أبو حيان: والظاهر أن الآية في حال الفارّين عند وقت قراءته القرآن، ومروره بتوحيد الله تعالى، والمعنى: إذا جاءت مواضع التوحيد، فرَّ الكفار إنكاراً له، واستبشاعاً لرفض آلهتهم، واطراحها(١).

#### المناسبة:

بعد أن تكلم الله تعالى في المسائل الإلهية، وجادل المشركين بضرب الأمثال لهم، تكلم في هذه الآية فيما يتعلَّق بتقرير النَّبوة، والنَّعي عليهم بعدم فهمهم للقرآن ونفورهم منه وهزئهم به، وإيذائهم النَّبي ﷺ، واتِّهامهم له بأنه كاهن أو ساحر أو مجنون أو شاعر.

#### التفسير والبيان:

وإذا قرأت يا محمد القرآن على هؤلاء المشركين الذين لا يصدقون بالبعث ولا بالثواب والعقاب، جعلنا بينك وبينهم حجاباً مستوراً، أي حائلاً مانعاً يمنع قلوبهم عن فهم معاني القرآن وتدبُّر آياته، وجعلنا على قلوبهم أغطية بحيث لا يتسرّب إليها فهم مدارك القرآن ومعرفة أحكامه وأسراره وغاياته، وفي آذانهم ما يمنع من سماع صوته. فمعنى قوله تعالى: ﴿أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ أي لئلا يفهموا القرآن، والوقر: هو الثقل الذي يمنع من سماع القرآن سماع انتفاع واهتداء به.

ونظير الآية قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آَكِنَةٍ مِّمَّا نَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِيَ الْخَائِثُ الْمُؤْمِنَا وَقُرُّ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَاكُ ﴾ [فصلت: ٥/٤١].

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ٢/٦

والحجاب المستور أي الساتر، فهو يستر البصائر عن أن تبصر حقائق الأشياء، ومعنى جعل الأكنة على القلوب: أي جعل القلوب في الأكنة، والأكنة جمع كنان: الذي يغشى القلب، فصار التغليف والحيلولة دون الفهم من الظاهر والباطن والأعلى والأسفل، وأوصد الله الآذان وصمها عن السماع سماع وعي وفهم وتدبر، فهم كانوا عقلاء سامعين فاهمين، والمراد بالآية منعهم عن الإيمان، ومنعهم عن سماع القرآن بحيث لا يقفون على أسراره، ولا يفهمون دقائقه وحقائقه، وذلك لتأصل الشرك في نفوسهم، وعدم إعمال أفكارهم في حقائق الدين.

وقد تقدّم ما روي أنه ﷺ كان إذا قرأ القرآن، قام عن يمينه رجلان وعن يساره آخران من ولد قُصَيّ يصفّقون، ويصْفِرون، ويخلّطون عليه بالأشعار.

﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي اَلْقُرْءَانِ وَحَدَمُ ﴾ أي وإذا وحَّدت الله في تلاوتك وقلت: لا إله إلا الله، ولم تقل: والَّلات والعُزّى، ولَّوا أي أدبروا راجعين على أدبارهم نافرين نفوراً، تكبُّراً من ذكر الله وحده، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحَدَهُ، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحَدَهُ الشَّمُ أَرَّتُ قُلُوبُ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّاحِرَةِ ﴾ [الزمر: ٣٩/ ٤٥] وذلك لأنهم مشركون، فإذا سمعوا بالتوحيد نفروا.

﴿ غَنُ أَعَلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ۚ فَعَن يَا مَحَمَدُ أَعَلَمُ بِالنَّحُو الذي يستمعون به حين يستمعون إليك هزءاً وسخريةً وتكذيباً، وأعرف بما يتناجى به رؤساء كفار قريش، ويتسارّون، حين جاؤوا يستمعون قراءتك سرّاً قائلين: إنك رجل مسحور، أو مجنون، أو كاهن، لذا قال تعالى:

﴿ اَنْظُرُ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ الْأَمْثَالَ ﴾ أي تأمل يا محمد كيف مثّلوا لك الأمثال، وأعطوك الأشباه، فقالوا: هو مسحور، وهو شاعر مجنون، فحادوا عن سواء السّبيل، ولم يهتدوا إلى الحقّ لضلالهم، ولم يجدوا إليه مخلصاً يتخلّصون من متاهة ما هم فيه من الضّياع. وهذا وعيد لهم وإيناس لرسول الله عليه.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتي:

أ - الثَّابت الذي دلَّ عليه القرآن والسِّيرة أن الله تعالى حجب رسوله ﷺ
 عن أبصار كفار قريش عند قراءة القرآن، فكانوا يمرّون به ولا يرونه.

أ حجب الله القرآن عن أبصار المشركين وعقولهم وأفهامهم، وجعل على قلوبهم أغطية لئلا يفقهوه أو كراهية أن يفقهوه، أي أن يفهموا ما فيه من الأوامر والنواهي، والحِكم والمعاني، وجعل أيضاً في آذانهم وَقْراً أي صمماً وثقلاً أن يسمعوه، وإذا ذكر النَّبي عَلَيْ ربه عند تلاوة القرآن فقال: لا إله إلا الله وحده، ولى المشركون نافرين نفوراً من سماع كلمة الحق والتوحيد.

" – الله تعالى أعلم بالنّحو الذي يستمع فيه المشركون إلى القرآن حين يقول الظالمون منهم كأبي جهل والوليد بن المغيرة وأمثالهما للناس لتنفيرهم عن النّبي: ما تتبعون إلا رجلاً مسحوراً، قد خَبَله السّحر، فاختلط عليه أمره، يقولون بينهم متناجين: هو ساحر وهو مسحور، بعد أن قرأ عليهم القرآن ودعاهم إلى التّوحيد، وقال: «قولوا: لا إله إلا الله لتطيعكم العرب، وتدين لكم العجم» فأبوا.

عجيب من الله لرسوله من صنع المشركين كيف يقولون تارة: ساحر، وتارة مجنون، وتارة شاعر، فضلوا الطريق، فأصبحوا لا يستطيعون حيلة في صدّ النّاس عن النّبي ﷺ، وضلّوا عن الحقّ، فلا يجدون سبيلاً إلى الهدى.

## إنكار المشركين البعث والرد عليهم

#### القراءات.

﴿ أَءِذَا كُنَّا عِظْمًا وَرُفَكًا أَءِنَّا ﴾: قرئ:

١- (أئذا كنا عظاماً ورفاتاً إنا) وهي قِراءة نافع، والكسائي.

٢- (إذا كنا عظاماً ورفاتاً أئنا) وهي قراءة ابن عامر.

٣- (أئذا كنا عظاماً ورفاتاً أئنا) وهي قراءة الباقين.

#### الإعراب:

﴿ أَوِذَا كُنَّا عِظْنَا ﴾ عامل (إذا) مقدّر، أي أئذا كنّا عظاماً ورُفاتاً بُعثنا؟ ولا يجوز أن يعمل فيه ﴿ لَمَبْعُوثُونَ ﴾ لأن ما بعد (إن) لا يعمل فيما قبلها . ﴿ أَوَ خَلْفًا ﴾ مصدر أو حال أي بعثاً جديداً.

﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ ﴾: ﴿ يَوْمَ ﴾ منصوب بفعل مقدر، تقديره: اذكروا يوم يدعوكم، أو نعيدكم يوم يدعوكم، دلّ عليه قوله تعالى: ﴿ من يُعِيدُنَا ﴾ [الإسراء: ١/١٧] فعلى التقدير الأول يكون مفعولاً، وعلى التقدير الثاني يكون ظرفاً، وهو أوجه الوجهين.

والباء في ﴿ بِحَمْدِهِ } للحال أي تستجيبون حامدين له.

#### البلاغة؛

﴿ أَءِذَا كُنَّا عِظَامًا ﴾ استفهام إنكاري . ﴿ أَءِنَّا لَمَبَّعُوثُونَ ﴾ كرر الهمزة لتأكيد الإنكار، ثم أكَّده بإنّ واللام، لإفادة قوة الإنكار.

﴿ ﴾ قُلْ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ۞ ﴾ تعجيز وإهانة.

#### الفردات اللغوية:

﴿ وَقَالُوٓ اللَّهِ عَلَى المشركون منكرين للبعث . ﴿ وَرُفَناً ﴾ بقايا ما تكسّر وبلي من كل شيء . ﴿ فَ فَل كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴿ فَ فَل لَم يا محمد : كونوا أي شيء ، حجارةً أو حديداً ، ولا تكونوا عظاماً ، فإنه يقدر على إحيائكم ، والمعنى: أنكم تستبعدون أن يجدد الله خلقكم ، ويردّه إلى حال الحياة ، وإلى رطوبة الحيّ وغضاضته ، بعدما كنتم عظاماً يابسة ، مع أن العظام بعض أجزاء الحيّ ، بل هي عمود خلْقه الذي يبنى عليه سائره ، فالله قادر على أن يردّها إلى حالتها الأولى. ولو كنتم أبعد شيء عن الحياة ورطوبة الحي ، بأن تكونوا حجارة يابسة ، أو حديداً ، مع أنها تتصف بالصّلابة ، لكان الله قادراً على أن يردّكم إلى حال الحياة .

﴿ أَوْ خَلْقًا مِّمًا يَكُبُرُ فِ صُدُورِكُمْ ﴾ يعني: أو خلقاً مما يكبر عندكم عن قبول الحياة، ويعظم في زعمكم على الخالق إحياؤه، فإنه يحييه، وينفخ فيه الرّوح . ﴿ مِن يُعِيدُنا ﴾ إلى الحياة؟ ﴿ فَطَرَكُمْ ﴾ خلقكم . ﴿ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ ولم تكونوا شيئًا؛ لأن القادر على البدء قادر على الإعادة، بل هي أهون . ﴿ فَسَيُنْغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ ﴾ سيحرّكون رؤوسهم تعجُّباً واستهزاء . ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ استهزاء . ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ استهزاء . ﴿ مَتَى هُوِّ ﴾ أي البعث . ﴿ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ خبر أو ظرف أي في زمان قريب . ﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ ﴾ يناديكم من القبور على لسان إسرافيل . ﴿ فَشَنْجِيبُونَ ﴾ أي

تجيبون الداعي . ﴿ بِحَمْدِهِ عَلَى حَالَ منهم، أي حامدين الله تعالى على كمال قدرته، أو منقادين لبعثه انقياد الحامدين عليه . ﴿ وَتَظُنُّونَ إِن لَّبِثْتُمْ لِلَّا قَلِيلًا ﴾ وتستقصرون مدة لبثكم في القبور كالذي مرّ على قرية، أو مدّة حياتكم، لما ترون من الهول.

#### الناسبة:

بعد أن تكلم الله تعالى في الإلهيّات، ثم أتبعه بذكر شبهات المشركين في النبوّات، ذكر في هذه الآية شبهاتهم في إنكار البعث والمعاد والقيامة، وردّ عليها بما ينقضها.

ومن المعلوم أن مدار القرآن على المسائل الأربعة، وهي: الإلهيّات، والنّبوّات، والمعاد، والقضاء والقدر.

### التفسير والبيان:

فأمر الله تعالى نبيَّه أن يجيبهم بقوله:

﴿ ﴾ قُلَ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴿ ﴾ أي قل يا محمد لهم: إن إعادة الميت

إلى الحياة أمر يسير سهل، وهو أهون على الله من الخلق أول مرة، أي أهون في تصورنا وحكمنا على الأشياء وإلا فالخلق لأي شيء على الله يسير في أي حال؛ لأن المادة المركبة إذا وجدت عناصرها وعرفت خواصها يسهل إحداث أشياء مماثلة لها، ولو فرض أنكم أيها المشركون كنتم أبعد شيء من الحياة، وأشد الأشياء صلابة من حجارة أو حديد؛ إذ هما أشد امتناعاً من العظام والرفات عن قبول الحياة، أو أي خلق يعظم في تصوركم وعقولكم كالسماء والأرض والجبال عن قبول الحياة، فإن الله قادر على إحيائه وبعثه من جديد؛ لأن المواد الجامدة متساوية في قبولها ما يطرأ عليها من حياة أو عقل؛ إذ لو لم يكن هذا القبول والاحتمال قائماً حاصلاً، لما حصل العقل والحياة لها في أول الأمر، والله قادر على كل الممكنات، وعالم بجميع الجزئيات، فإعادة الحياة إلى تلك الأجزاء المادية ممكن قطعاً، سواء صارت عظاماً ورفاتاً، أو صارت عشيئاً أبعد في تصور الحياة وقبولها، وهي أن تصير حجارةً أو حديداً.

وهذا من قبيل المبالغة وربط الأشياء بأقصى ما يمكن تصوره في الدّلالة على قدرة الله تعالى على الإحياء والإعادة.

وبعد استبعاد الإعادة استبعدوا حدوثها كما قال تعالى: ﴿ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا ﴾ أي فسيقولون لك يا محمد: من يعيدنا إلى الحياة إذا كنّا حجارة أو حديداً أو خلقاً آخر شديداً، فقل لهم: المعيد هو الذي خلقكم ولم تكونوا شيئاً مذكوراً، ثم صرتم بشراً عديدين منتشرين في الدُّنيا، فإنه سبحانه وتعالى قادر على إعادتكم، ولو صرتم إلى أي حال: ﴿ وَهُو الذِّي يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو الْذِي يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو الْمَونَ عَلَيْهُ اللهِ الروم: ٢٧/٣٠].

والمتوقع حين سماع ذلك هو كما قال تعالى: ﴿ فَسَيْنَغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ ﴾ أي لتأصل إنكار البعث في نفوسهم سيحركون رؤوسهم استهزاءً وتكذيباً.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هُو ﴾ أي يقولون: متى هذا البعث والإعادة؟ قاصدين

استبعاد حصوله ووقوعه، كما جاء في آية أخرى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَاا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمُ صَلِاقِينَ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَاا ٱلْوَعْدُ إِن

﴿ فَكُلَ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ أي إن ذلك قريب منكم سيأتيكم لا محالة ، فكل ما هو آتٍ قريب، كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ﴿ وَنَرَنَهُ قَرِيبًا ﴾ [المعارج: ٧٠٠-٧] . وقال ﷺ فيما رواه أحمد والشيخان والترمذي عن أنس: «بعثت أنا والساعة كهاتين» وأشار بالسبابة والوسطى. فقوله تعالى: ﴿ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ معناه أنه هو قريب؛ لأن ﴿ عَسَىٰ ﴾ واجب، نظيره: ﴿ لَعَلَ السَّاعَةَ قَرِيبُ ﴾ [الشورى: ١٧/٤٢] .

﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمُ فَسَنَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ ﴾ أي يكون ذلك البعث يوم يدعوكم الرّب تبارك وتعالى، فتستجيبون له من قبوركم حامدين طائعين منقادين، وتقومون كلكم إجابة لأمره وطاعة لإرادته، وهذا مبالغة في انقيادهم للبعث فقوله تعالى: ﴿ يُحَمَّدِهِ ﴾ أي بأمره، كما قال تعالى: ﴿ يُمَ إِذَا دَعَاكُمُ دَعُوةً مِنَ الأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَعْرُجُونَ ﴾ [الروم: ٣٠/٣٠] ، أي إذا أمركم بالخروج من الأرض فأمره لا يخالف.

روى أنس مرفوعاً: «ليس على أهل لا إله إلا الله وحشة في قبورهم، كأني بأهل لا إله إلا الله يقومون من قبورهم، ينفضون التراب عن رؤوسهم، يقولون: لا إله إلا الله» وفي رواية الطبراني عن ابن عمر: يقولون: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱللَّذِيّ ٱذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَرَٰنَ ﴾ [فاطر: ٣٥/٣٤] وهي رواية ضعيفة، والمراد من اللهِ ٱلله عن الأصح كما نحا الطبري: هو حمد الله من النبي ﷺ على صدق خبره بحدوث القيامة.

﴿ وَتَظُنُّونَ إِن لَيَثْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ أي وتحسبون عند البعث يوم تقومون من قبوركم أنكم ما لبئتم في الدار الدنيا إلا زمناً قليلاً ، كقوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَوْمَ لَكُمْ لَا يُرْبَئُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَلَهَا ﴿ إِنَّا إِلَا إِلنَازِعاتِ: ٢٩/٧٩] ، وقوله تعالى:

﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لِّبَثْتُمْ إِلَّا يَوْمَا ﴿ إِلَهَ اللهِ اللهُ اللّهُ ا

#### فقه الحياة أو الأحكام:

يستنبط من الآيات ما يلي:

أ - لم يقتصر فساد عقيدة المشركين على الشرك واتخاذ آلهة أخرى مع الله تعالى، وإنما أنكروا وقوع البعث والمعاد، وكانت هذه الآية مبينة غاية الإنكار منهم.

7 - لا داعي للعجب من قدرة الله تعالى، فإن البشر إذا عجبوا من إعادة الحياة للعظام البالية والرّفات الفانية، فلقصور إدراكهم، وضعف قدراتهم، ونقص قواهم، وأما الله تعالى فلا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، حتى لو فرض أنهم حجارة أو حديد في غاية الشدة والقوة، لأعادهم كما بدأهم، بل لو كانوا ما شاؤوا فسيعادون إلى الحياة مرة أخرى؛ لأن القدرة التي أنشأهم بها يعيدهم بها.

مُّ - لا يسع البشر حين دعوتهم بالخروج من قبورهم إلا الامتثال والطاعة والانقياد، وذلك يحصل بلحظة سريعة جداً، كما قال تعالى: ﴿وَمَاۤ أَمْرُ السَّاعَةِ إِلَّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقَرَبُ ﴾ [النحل: ٧٧/١٦].

ويستجيب الناس بأمر الله وقدرته ودعائه إياهم، وبحمده، أي باستحقاقه الحمد على الإحياء. ورجع المالكية أن المراد بقوله تعالى: ﴿ يِحَمَّدِهِ ﴾: بدعائه إياهم.

ع - يقدر الناس بعد البعث أنهم ما لبثوا في الدنيا إلا زمناً قليلاً لطول لبثهم في الآخرة.

## مجادلة المخالفين باللين وبالتي هي أحسن

﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا اللَّتِي هِى أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُّ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَاكُ لِلإِنسَانِ عَدُوَّا مُبِينًا ﴿ قَ رَبُكُمْ أَعْلَمُ بِكُرِّ إِن يَشَأَ يَرَحَمْكُمْ أَوَ إِن يَشَأَ يُرَحَمْكُمُ أَوَ إِن يَشَأَ يُعَذِّ وَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴿ قَ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّيْتِ عَلَى بَعْضٍ وَءَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَبُورًا ﴿ فَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللل

#### القراءات:

﴿ ٱلتَّبِيِّينَ ﴾ :

وقرأ نافع: (والنبيئين).

﴿زَبُورًا﴾:

وقرأ حمزة، وخلف (زُبُوراً).

## الإعراب:

﴿ يَقُولُواْ الَّتِي هِيَ أَحْسَنَ ﴾ ﴿ يَقُولُوا ﴾: جواب «قولوا» المقدرة، أي قل لعبادي: قولوا التي هي أحسن، يقولوها.

#### البلاغة:

﴿ يَرْحَمَّكُونَ ﴾ و﴿ يُعَذِّبُكُمَّ ﴾ بينهما طباق.

### المفردات اللغوية:

﴿ وَقُلَ لِعِبَادِى ﴾ المؤمنين . ﴿ يَقُولُوا ﴾ للكفار الكلمة الحسنى وباللين، ولا يخاشنوا المشركين . ﴿ يَنَزَعُ ﴾ يفسد بينهم بالوسوسة، ويَهِيجُ الشّر . ﴿ عَدُوًّا مُبِينًا ﴾ بيّن العداوة.

﴿ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِكُورٌ إِن يَشَأْ يَرْحَمْكُونَ بِالتوبة والإيمان . ﴿ أَوَ إِن يَشَأْ يُعَدِّبُكُمْ أَي وَإِن يَشَأْ يَرْحَمْكُونَ بِالموت على الكفر، وهذه الآية: تفسير للتي هي أحسن، وما بينهما اعتراض، أي قولوا لهم هذه الكلمة، ولا يصرحوا بأنهم من أهل النار، فإنه يهيجهم على الشّر، مع أن ختام أمرهم غيب لا يعلمه إلا الله . ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾ موكولاً أو مفوضاً إليك أمرهم، تقسرهم على الإيمان، وإنما أرسلناك مبشّراً ونذيراً، فدارهم، وأمر أصحابك بالاحتمال منهم.

﴿ وَرَبُّكَ أَعَلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فيخصّهم بما شاء على قدر أحوالهم، ويختار منهم لنبوّته وولايته من يشاء. وهو ردّ لاستبعاد قريش أن يكون يتيم أبي طالب نبيّاً، وأن يكون العراة الجياع أصحابه.

﴿ وَلَقَدَّ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيِّنَ عَلَى بَعْضَ ﴾ بتخصيص كل منهم بفضيلة، كموسى بالكلام، وإبراهيم بالْخُلَّة، ومحمد بالإسراء ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴾ الزّبور: الكتاب الذي أُنزل على داود عليه السّلام.

#### سبب النزول:

## نزول الآية (٥٣):

﴿ وَقُل لِعِبَادِى ﴾: روي أن المشركين أفرطوا في إيذائهم رسول الله ﷺ، فنزلت. وقيل: شتم عمرَ رجل منهم، فهمَّ به، فأمره الله بالعفو.

#### المناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى الحجة اليقينية في إبطال الشرك وهو قوله تعالى: ﴿ لَوَ كَانَ مَعَهُ وَ مَالِهَ ثُمَّا يَقُولُونَ إِذَا لَآبُنَغَوْا إِلَىٰ ذِى الْعَرْشِ سَبِيلًا ﴾ [٤٢]، وذكر الحجة اليقينية في صحة البعث والمعاد بقوله تعالى: ﴿ قُلِ اللَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّوً ﴾ أمر تعالى بمجادلة المخالفين باللين وبالطريق الأحسن وألا يخاشن المشركون، وألا

يكون ذكر الحجة مخلوطاً بالشّتم والسَّب حتى لا يقابلوكم بمثله، وتحدث النّفرة، فيقال لهم: ربّكم العليم بكم، إن شاء عذَّبكم، وإن شاء رحمكم، ولا يصرَّح لهم بأنهم من أهل النّار، فلا يجاولون الإيمان أو الإسلام.

ثم بيَّن تعالى مهمة رسوله وهي التبشير والإنذار، وأنه ليس مفوضاً في حمل الناس على الإسلام أو إجبارهم عليه، وأنه تعالى العليم بكل شيء وبمن في السماوات والأرض، فيختار للنبوة من يراه أهلاً لها.

#### التفسير والبيان:

يأمر الله تعالى رسوله بأن يبلِّغ عباد الله المؤمنين أن يقولوا في مخاطبات الناس من المشركين وغيرهم ومحاوراتهم معهم الكلام الأحسن للإقناع، والكلمة الطَّيبة، وهو ألا يكون بيان الحجة مخلوطاً بالشّتم والسَّب والأذى، كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿ اُدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَحَدِلْهُم بِالَتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥/١٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجَدِلُوا الْعَلَى الْمُواتِد عَالَى: ﴿ وَلَا تَجَدِلُوا الْعَلَى اللَّهُ الْمُواتِد عَالَى اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

وعلّة ذلك كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنَغُ بَيْنَهُمْ ۗ أَي إِن لَم يقولوا الكلام الأحسن والكلمة الطيبة، فإن الشيطان يفسد الأمور بين المؤمنين والمشركين، ويثير الفتنة والشّر، ويوقع المخاصمة والمقاتلة ويغري بعضهم؛ لأنه عدو لآدم وذريَّته عداوة ظاهرة بيِّنة، ولهذا نهى الشرع أن يشير الرجل إلى أخيه المسلم بحديدة، فإن الشيطان ينزغ في يده، فربّما أصابه بها، روى أحمد والشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «لا يشيرن أحدكم إلى أخيه بالسلاح، فإنه لا يدري أحدكم لعل الشيطان أن ينزغ في يده، فيقع في حفرة من النار».

وسبب نزغ الشيطان للإنسان ما قاله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَاكَ لِلْإِسَانِ وَسَبِّ اللَّهِ الْهِ الْعَدَاوة للإنسان، وقد أعلن عداوته عَدُوًا مُبِينًا ﴾ أي إن الشيطان عدة ظاهر العداوة للإنسان، وقد أعلن عداوته

منذ القدم كما حكى القرآن: ﴿ ثُمَّ لَاَتِيَنَّهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَآبِلِهِمْ ﴾ [الأعراف: ٧/٧].

ثم فشر الله تعالى الطريق الأحسن الألين الذي لا مخاشنة فيه بقوله: ﴿ رَبُّكُمْ اللهُ عِلَمُ بِكُمْ الله الناس أعلم بمن يستحق منكم الهداية والتوفيق للإيمان ومن لا يستحق، فإن شاء رحمكم فأنقذكم من الضلالة ووفقكم للطاعة والإنابة إليه، وإن شاء عذّبكم فلا يهديكم للإيمان، فتموتوا على شرككم، فهذه هي الكلمة ونحوها التي تقال لهم، ولا يقال لهم: إنكم من أهل النار، وإنكم معذبون، وما أشبه ذلك مما يغيظهم ويهيجهم على الشّر. وقوله تعالى: ﴿ أَعْلَمُ ﴾ بمعنى عليم، نحو قولهم: «الله أكبر» بمعنى كبير، فلا مجال للمقارنة أو الموازنة بينه وبين غيره.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾ أي وما أرسلناك يا محمد عليهم حفيظاً ورقيباً ووكيلاً موكولاً إليك أمرهم، تحاسبهم على أعمالهم، وتقرّهم على الإسلام وتجبرهم عليه، إنما أرسلناك نذيراً وبشيراً فقط، فمن أطاعك دخل الجنة، ومن عصاك دخل النار، فتلطّف في دعوتهم ولا تغلظ عليهم، ودارهم، ومر أصحابك بالمداراة والاحتمال.

﴿ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي وربّك الأعلم بكل من هو في السماوات والأرض، وأعلم بأحوالهم ومقاديرهم كلها علم إحاطة وانكشاف: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِيرُ ﴿ اللَّكَ اللَّهُ ال

وفي هذا ردّ على المشركين في جعل النّبوة والرِّسالة بمن اصطفاهم وتفنيد لقولهم حين قالوا: ﴿لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف: ٣١/٤٣] وحين تضايقوا من تقريب الفقراء كصهيب وبلال وخبّاب وإبعاد السّادة وزعماء قريش.

﴿ وَلَقَدُ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعْضٍ ۚ أَي ولقد فضَّلنا بعض الأنبياء والرُّسل على بعض بالمزايا والكتب والخصائص، كاتِّخاذ إبراهيم عليه السّلام خليلاً، وموسى عليه السّلام كليماً، ومحمد ﷺ خاتم النَّبين، ونظير الآية: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ مِنْهُم مَن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتِ ﴾ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ مِنْهُم مَن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتِ ﴾ [البقرة: ٢/٣٥٣] وفي الآية إشارة إلى تفضيل رسول الله ﷺ على جميع الأنبياء والمرسلين بالقرآن الكريم والإسراء والمعراج، ثم بعده إبراهيم، ثم موسى، ثم عسى عليهم السّلام على المشهور.

ولا خلاف أنّ الرُّسل أفضل من بقية الأنبياء، وأنّ أولي العزم منهم أفضلهم، وهم الخمسة المذكورون في آيتين من القرآن هما: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النّبِيِّ نَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوج وَلِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْبَمُ ﴾ [الأحزاب: النّبِيِّ مَن الدّينِ مَا وَصَىٰ بِهِ فُوحًا وَاللّذِي آوْحَيْ نَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَىٰ بِهِ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَبْنِ مَرْبَمُ ﴾ [الأحزاب: ٧/٣٣] . ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدّينِ مَا وَصَىٰ بِهِ وَنُوعًا وَالّذِي آوْحَيْ نَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَن أَقِيمُوا الدّينَ وَلَا نَنْفَرّقُواْ فِيدٍ ﴾ [الشورى: ٢٤/ ١٣] .

﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴾ أي فضلناه بإنزال الزّبور عليه، لا بالملك والسلطان، ومما ورد في الزَّبور أنِّ محمداً ﷺ خاتم النَّبيين، وأن أمته خير الأمم، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبَنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الضَّلِاحُونَ ﴿ وَلَقَدْ وَشَرِفه. الضَّلِاحُونَ ﴿ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى فضله وشرفه.

### فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى الأحكام التالية:

اً - أمر الله تعالى في الآية الأولى جميع المؤمنين فيما بينهم بخاصة بحسن الأدب، وإلانة القول، وخفض الجناح، واطراح نزغات الشيطان، وفيما بينهم وبين الكفار أثناء المحاورة والنقاش بالكلمة الطيبة، والكلام الأحسن للإقناع؛ لأن الشيطان يفسد بين الناس، ويلقي العداوة والبغضاء بينهم؛ لأنه شديد العداوة للإنسان.

وتفويتاً للفرصة عليه، وادِّخاراً للجهد في سبيل إبلاغ الدَّعوة، ونشر الإسلام، وتوصُّلاً إلى الغاية المرجوة، يلزم أن يكون النقاش منطقياً عقلياً هادئاً، بعيداً عن السَّبِ والشَّتم والأذى.

٣ - الآية الثانية ﴿رَّبُكُورَ أَعْلَمُ بِكُورٍ ﴾ خطاب للمشركين مضمونه: إن يشأ
 الله يوفقكم للإسلام فيرحمكم، أو يميتكم على الشّرك فيعذّبكم. وهذا قول ابن جريج.

وقال الكلبي: الخطاب للمؤمنين مضمونه: إن يشأ يرحمكم بأن يحفظكم من كفار مكة، أو إن يشأ يعذِّبكم بتسليطهم عليكم.

٣ - ليس أمر المشركين موكولاً إلى النّبي ﷺ لقسرهم على الإسلام وإجبارهم عليه، ومنعهم من الكفر، وإنما مهمته محصورة في التبليغ والتّبشير والإنذار، تبشير من أطاعه بالجنّة، وإنذار من عصاه بالنّار.

غً - قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ بعد قوله: ﴿ رَبُّكُمْ اللهُ عَلَمُ بِكُمْ ۗ لِبِيان أن الله خالقهم، وأنه جعلهم مختلفين في أخلاقهم وصورهم وأحوالهم ومالهم.

٥ - ليس كل الأنبياء في درجة واحدة متساوية، وإنما يوجد تفاضل بينهم،
 فقد فضل الله بعضهم على بعض عن علم منه بحالهم، كما بيّنا في التّفسير.

آ - أنزل الله تعالى الزَّبور على داود عليه السّلام، والزّبور: كتاب ليس فيه حلال ولا حرام، ولا فرائض ولا حدود، وإنما هو دعاء وتحميد وتمجيد، والقصد من الإشارة إليه في الآية محاجّة اليهود، وإعلامهم أنه كما آتينا داود الزَّبور، فلا تنكروا أن يؤتى محمد على القرآن الكريم.

## تفنيد آخر لشبهات المشركين

## القراءات:

﴿ قُلِ ٱدْعُوا ﴾ : قرئ :

١- (قلِّ ادعوا) وصلاً قرأ عاصم، وحمزة.

٢- (قلُ ادعوا) وهي قراءة الباقين.

﴿ ٱلْقُرْءَانِ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً: (القران).

﴿ ٱلرُّءَيَا ﴾:

وقرأ السوسي: (الرُّويا).

## الإعراب:

﴿ أُولَيِّكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ ﴾ ﴿ أُولَيِّكَ ﴾ : مبتدأ ، و﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ : صفته ،

و ﴿ يَدْعُونَ ﴾: صلة ﴿ اللَّذِينَ ﴾ والعائد محذوف، أي يدعونهم. و ﴿ اللَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾: مبتدأ . و ﴿ أَيُهُمُ أَفَرَبُ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة منصوبة بفعل مقدر، أي ينتظرون. ويحتمل أن تكون «أي» بمعنى الذي بدل من واو ﴿ يَبْنَغُونَ ﴾ فتكون «أي» مبنية.

﴿أَنَ نُرْسِلَ بِٱلْأَيْتِ إِلَّا أَن كَذَبَ ﴾: ﴿أَن الأولى: منصوبة بتقدير حذف حرف الجر، أي من أن نرسل، فلما حُذف حرف الجر انتصب به «منع». و﴿أَن الثانية: فاعل منع، أي وما منعنا الإرسال بالآيات إلا تكذيب الأولين كان سبباً لهلاكهم، تكذيب الأولين كان سبباً لهلاكهم، فلوأرسلنا بالآيات إلى قريش، فكذبوها، لأهلكناهم، كما أهلكنا من تقدّمهم، وقد سبق في العلم القديم تأخير عقوبتهم إلى يوم القيامة، فلم نرسل بالآيات لذلك.

﴿ وَٱلشَّجَرَةَ ﴾ منصوبة بالعطف على ﴿ ٱلرُّءَيَا ﴾ وهي مفعول أول لـ ﴿ جَعَلْنَا ﴾ والثاني ﴿ فِتْنَا ﴾ والثاني ﴿ فِتْنَا ﴾

﴿ وَنُحْوِفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَنَا كَيِيرًا ﴾ فاعل ﴿ يَزِيدُهُمْ ﴾ مقدر، أي التخويف، دلّ عليه ﴿ وَنُحْوِفُهُمْ ﴾. و﴿ طُغْيَنَا ﴾: مفعول ثانٍ لـ ﴿ يَزِيدُهُمْ ﴾؛ لأنه يتعدى إلى مفعولين.

#### البلاغة:

﴿ وَلَا تَعْوِيلًا ﴾ فيه إيجاز بالحذف، أي ولا تحويل الضّرّ عنكم، حُذف لدلالة ما سبق.

﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ ۗ بينهما طباق.

﴿ وَمَا مَنَعَنَآ أَن نُرُسِلَ بِٱلْآيَتِ ﴾ المنع محال في حق الله تعالى إذ لا يمنعه شيء، فالمنع مجاز عن الترك، أي سبب ترك الإرسال هو التكذيب.

﴿ ٱلنَّاقَةَ مُصِرَةً ﴾ مجاز عقلي علاقته السببية، أي أنه لما كانت الناقة سبباً في إبصار الحقّ والهدى، نسب إليها الإبصار.

### المفردات اللغوية:

﴿ زُعَمْتُم ﴾ أنهم آلهة ، أي كذبتم ، والزعم في الأصل: القول المشكوك في صدقه ، وقد يستعمل بمعنى الكذب ، قال ابن عباس: كل موضع في كتاب الله تعالى ورد فيه (زعم) فهو كذب (١٠) . ﴿ مِّن دُونِهِ ﴾ كالملائكة وعيسى وعزير . ﴿ فَلَا يَعْلِي وَلَا تَحْويله يَعْلِي كُونَ ﴾ لا يستطيعون . ﴿ كَشَفَ ٱلصُّرِ ﴾ إزالته . ﴿ وَلَا تَحْويله عنكم إلى غيركم.

﴿ يَدْعُونَ ﴾ أي يدعونهم آلهة أو ينادونهم . ﴿ يَبْنَغُونَ ﴾ يطلبون. ﴿ الله تعالى ﴿ الله تعالى القربة بالطاعة . ﴿ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ ﴾ أي يبتغي القربة أو الوسيلة الذي هو أقرب منهم إلى الله تعالى، فكيف بغير الأقرب؟ ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ كسائر العباد، فكيف تزعمون أنهم آلهة؟ أو كيف تدعونهم آلهة؟ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُولًا ﴾ مخوّفاً، حقيقاً بأن يجذره كل أحد، حتى الرُّسل والملائكة.

﴿ وَلِن مِّن قَرْبَةٍ ﴾ ما من قرية ، والمراد أهلها . ﴿ مُهْلِكُوهُا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيْسَ مِن قَرِية ، والمراد أهلها . ﴿ مُهْلِكُوهُا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيسَمَة ﴾ بالموت . ﴿ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا ﴾ بالقتل وغيره . ﴿ فِي ٱلْكِئْبِ ﴾ اللوح المحفوظ . ﴿ مَسْطُولً ﴾ مكتوباً . ﴿ إِلَّا يَنتِ ﴾ التي اقترحها أهل مكة ، فهي ما اقترحته قريش ، مثل جعل الصفا ذهباً . ﴿ إِلَّا أَن كَذَب بِهَا ٱلْأَوَّلُونَ ﴾ أي ما أوسلنا الآيات وكذبوا بها أهلكناهم ، ولوأرسلناها إلى هؤلاء ، لكذبوا بها ، واستحقوا الإهلاك وعذاب الاستئصال ، وقد كنّا حكمنا بإمهالهم ، لإتمام نشر دعوة محمد على .

<sup>(</sup>۱) تفسير الرّازى: ۲۳۱/۲۰

﴿ مُتَصِرَةً ﴾ آية بينة واضحة، أو ذات إبصار لمن يتأملها ويفكر فيها. ﴿ وَمَا فَظَلَمُواْ بِهَا ﴾ فكفروا بها فأهلكوا، أو فظلموا أنفسهم بسبب عقرها . ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْأَيْتِ ﴾ المعجزات أو الآيات المقترحة. ﴿ إِلَّا تَعَوِيفًا ﴾ للعباد من نزول العذاب المستأصل، فيؤمنوا.

﴿ وَإِذْ قُلْنَا ﴾ واذكر إذ قلنا . ﴿ أَحَاطَ بِالنَّاسِّ ﴾ علماً وقدرة ، والمراد أنهم في قبضته وتحت قدرته ، فبلغهم الرسالة ولا تخف أحداً ، فهو يعصمك منهم ، ولا يستطيعون إيصال الأذى إليك إلا بإذننا . ﴿ الرَّيْكِ الَّتِي الَّتِي اللَّهِ الإسراء من العجائب ، الإسراء ، و ﴿ الرَّيْكِ ﴾ عياناً ليلة الإسراء ، و ﴿ الرَّيْكِ ﴾ عياناً ليلة والمراد بها هنا خلافاً للغالب: الرؤية البصرية ، قال ابن عباس: «هي رؤيا عين أُريها رسول الله على ليلة أُسري به » ، ولو كانت رؤيا منام ، لما كانت فتنة للناس ، ولما ارتد بعضهم عن الإسلام . ﴿ إِلَّا فِتَنَةً لِلنَّاسِ ﴾ أهل مكة ، إذ كذبوا بها ، وارتد بعضهم ، لما أخبرهم بها . ﴿ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْفُرْدَانِ ﴾ وهي شجرة الزقوم التي تنبت في أصل الجحيم ، جعلناها فتنة لهم ، إذ قالوا: وهي شجرة الزقوم التي تنبت في أصل الجحيم ، جعلناها فتنة لهم ، إذ قالوا: ولي طُغيننا ﴾ الطغيان: تجاوز الحد في الفجور والضلال.

## سبب النزول:

#### نزول الآية (٥٦):

﴿ قُلِ اَدْعُوا اللَّذِينَ ﴾: أخرج البخاري وغيره عن ابن مسعود قال: كان ناس من الإنس يعبدون ناساً من الجنّ، فأسلم الجنيّون، واستمسك الآخرون بعبادتهم، فأنزل الله: ﴿ قُلِ اَدْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُهُ مِن دُونِينِ ﴾ الآية.

وروي أنه لما أصاب القحط قريشاً، وشكوا ذلك إلى رسول الله ﷺ، أنزل الله هذه الآية.

## نزول الآية (٥٩):

﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِٱلْآیَتِ ﴾: أخرج أحمد والنسائي والحاکم والطَّبراني عن ابن عباس قال: سأل أهل مكة النَّبي ﷺ أن يجعل لهم الصَّفا ذهباً، وأن يُنحِّي عنهم الجبال، فيزرعوا، فقيل له: إن شئتَ أن تستأني بهم، وإن شئتَ نؤتهم الذي سألوا، فإن كفروا أُهلكوا، كما أهلكتُ من قبلهم، قال: «بل أستأني بهم» فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرُسِلَ بِٱلْآيَاتِ إِلَّا أَن كَنَ أَن نَرُسِلَ بِٱلْآيَاتِ إِلَّا أَن كَنَ بَهَا إِلَا أَن كُورُوا أَهْ لَمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الله

## نزول الآية (٦٠):

﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّءَيَا﴾: أخرج أبو يعلى عن أم هانئ أنه ﷺ لما أُسري به أصبح بحدِّث نفراً من قريش يستهزئون به، فطلبوا منه آية، فوصف لهم بيت المقدس، وذكر لهم قصة العير، فقال الوليد بن المغيرة: هذا ساحر، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّءَيَا ٱلرَّهَيَا ٱلرَّهَيَا ٱلرَّهَيَا ٱلرَّهَيَا ٱلرَّهَيَا ٱلرَّهَيَا ٱلرَّهَيَا اللهِ فِتَنَةً لِلنَّاسِ ﴾. وأخرج ابن المنذر عن الحسن نحوه.

وأخرج ابن مردويه عن الحسين بن علي أن رسول الله ﷺ أصبح يوماً مهموماً، فقيل له: مالك يا رسول الله؟ لا تهتم، فإنها رؤيا تنالهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّءَيَا ٱلَّتِيَ أَرَيْنَكَ إِلَا فِتَـٰنَةً لِلنَّاسِ ﴾.

## نزول الآية (٦٠) أيضاً:

#### المناسعة:

بعد أن ندَّد الله تعالى بإنكار المشركين البعث، عاد إلى الرّد عليهم في عبادتهم الملائكة والجنّ والمسيح وعزيراً، فهؤلاء يتوسَّلون إلى الله بالطاعة والعبادة، ويخافون عذابه، فالمستحق للعبادة هو مالك هؤلاء، والقادر على النفع والضّر دونهم. وليس المراد الأصنام؛ لأن ابتغاء الوسيلة إلى الله تعالى لا يليق بالأصنام ألبتة.

ثم ذكر تعالى وعيده لهم وهو أن مصير قرى الكافرين إما الإبادة والاستئصال، وإما العذاب دون ذلك، كالقتل والسّبي واغتنام الأموال.

ثم ردّ تعالى على المشركين طالبي آيات حسيّة ومعجزات عظيمة قاهرة، مثل قولهم: ﴿ لَنَ نُؤُمِنَ لَكَ حَتَى تَفَجُر لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴾ [الإسراء: ١٩٠/١٧]، بأن تلبية اقتراحهم يهددهم، فلو جاء بالآيات، ثم كذبوا بها، عذبوا بعذاب الاستئصال، على وَفْق سنّة الله فيمن قبلهم، مثل آية ثمود البيّنة الواضحة.

وبالرغم من أن إظهار المعجزات ليس بمصلحة، فقد تجرأ أولئك الكفار بالطّعن بالنّبي ﷺ قائلين له: لو كنت رسولاً حقّاً من عند الله تعالى، لأتيت بهذه المعجزات التي طلبناها منك، كما أتى بها موسى وغيره من الأنبياء، فعندئذ أبان الله تعالى أنه ناصره بقوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ إِلنَّاسِ ﴾.

ثم أردف ذلك بأن ليلة الإسراء كانت فتنة للناس وامتحاناً لإيمانهم، كما أن شجرة الزّقوم في نار جهنم فتنة وامتحان أيضاً.

#### التفسير والبيان:

قل أيّها الرّسول لهؤلاء المشركين الذين يعبدون غير الله: ادعوا الذين زعمتم أنهم آلهة من دون الله، وهي الأصنام والأنداد، هل يجيبونكم،

وارغبوا إليهم حين وقوع الضّر بكم من فقر ومرض وقحط وعذاب ونحوها، وانتظروا هل يستطيعون كشف الضّر عنكم أو تحويله أو تبديله من مكان أو من واحد إلى آخر؟ إنهم لايملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرّاً، فلا يقدرون على ذلك لغيرهم.

وإنما الذي يقدر عليه هو الله وحده لاشريك له، الذي له الخَلْق والأمر. قال ابن عباس: كان أهل الشّرك يقولون: نعبد الملائكة والمسيح وعزيراً، وهم الذين يُدْعَون، يعنى الملائكة والمسيح وعزيراً.

﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ ﴾ هؤلاء الذين عبدتموهم من دون الله كعزير والمسيح يدعون ربّهم، يقصدون ويطلبون التوسل إليه والتقرُّب منه بالطاعات والقربات، ويخصونه بالعبادات، والوسيلة: هي القربة.

﴿ أَيُّهُمْ أَقَرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُوكَ عَذَابَهُ ﴿ أَي ويطلب من هو أقرب منهم الوسيلة إلى الله تعالى، فكيف بغير الأقرب؟ أو أن معنى يبتغون الوسيلة : يحرصون أيهم يكون أقرب إلى الله تعالى، وذلك بالطاعة وازدياد الخير والصلاح، ويرجون رحمة الله ويخافون عذابه كغيرهم من عباد الله، فكيف يزعمون أنهم آلهة؟

وأما رجاء الرّحمة وخوف العذاب، فلأن العبادة لاتتم إلا بالخوف والرجاء، فبالخوف يبتعد الإنسان عن المعاصى، وبالرجاء يكثر من الطاعات.

والعلَّة في الخوف من العذاب هي كما قال تعالى: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذُورًا ﴾ أي إن عذاب ربّك كان مخوّفاً لاأمان لأحد منه، فينبغي أن يجذره

ويخاف من وقوعه وحصوله العباد من الملائكة والأنبياء وغيرهم، فكيف أنتم؟!

ثم أبان الله تعالى مصير الظالمين، فقال:

﴿ وَإِن مِّن قَرْبَةٍ إِلَّا نَحَنُ مُهْلِكُوهَا ﴾ أي وما من قرية في علم الله المكتوب عنده في اللوح المحفوظ، من قرى الظالمين بالكفر والمعاصي إلا سيهلكها الله، بأن يبيد أهلها جميعهم أو يعذبهم عذاب استئصال، إما بقتل أو ابتلاء بما يشاء، لاظلماً، وإنما بسبب ذنوبهم وخطاياهم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِكَن ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ﴾ [هود: ١٠١/١١].

﴿ كَانَ ذَلِكَ فِي ٱلْكِئْبِ مَسْطُورًا ﴾ أي كان ذلك حكماً عاماً ثابتاً مسجّلاً في علم الله أو في اللوح المحفوظ. أخرج الترمذي عن عبادة بن الصامت قال: سمعت رسول الله ( يقول: «إن أول ماخلق الله القلم، فقال له: اكتب، فقال: ماأكتب؟ قال: اكتب المقدّر وما هو كائن إلى يوم القيامة».

ثم أوضح الله تعالى سبب عدم تلبية طلبات أهل مكة فقال:

﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرُسِلَ بِٱلْآيَتِ ﴾ أي وما صرفنا عن الإتيان بما يقترحونه من الآيات إلا تكذيب المتقدّمين الأولين بأمثالها، فإن أتينا بها وكذّب بها أهل مكة وأمثالهم، عجّلنا لهم العذاب، ولم يؤخّروا، كما هي سنّة الله في خلقه.

والآيات التي اقترحها أهل مكة -كما بيَّنا في سبب النزول - مثل جعل الصّفا ذهباً، وتنحية الجبال عنهم، وجعل أراضيهم صالحة للزراعة.

وأما الآيات التي اقترحها الأولون ثم كذَّبوا بها لما أُرسلت، فأهلكوا جميعاً، مثل ناقة صالح لثمود، فلما عقروها أخذتهم الصيحة، وبقيت آثار هلاكهم في بلاد العرب قريبة من حدودهم، يبصرها الذاهب والعائد كما قال تعالى هنا: ﴿ وَءَالِينَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَأَ ﴾ أي وأعطينا قيبلة ثمود الناقة

حجّة واضحة دالّة على وحدانية من خلقها، وصدق رسوله الذي لبى الله دعاءه فيها. وقوله تعالى: ﴿مُبْصِرَةً ﴾ أي بيّنة أو ذات إبصار يدركها الناس، وإنما خصّت بالذّكر هنا دون غيرها؛ لأن آثار هلاك ثمود قريبة من بلاد العرب وفي طريقهم. وقوله تعالى: ﴿فَظَلَمُوا بِهَا ﴾ أي كفروا بها ومنعوها شربها وقتلوها، فأبادهم الله عن آخرهم وانتقم منهم.

﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِأَلْأَيَكَتِ إِلَّا تَخْرِيفًا ﴾ أي ولا نبعث بالآيات إلا تخويفاً للناس من نزول العذاب العاجل لعلهم يعتبرون ويذكرون ويرجعون، فإن لم يخافوا وقع عليهم.

ذكر ابن كثير أن الكوفة رُجفت (زلزلت) على عهد ابن مسعود رضي الله عنه، فقال: ياأيها الناس، إن ربّكم يستعتبكم فأعتبوه، وروي أن المدينة زلزلت على عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه مرات، فقال عمر: أحدثتم والله، لئن عادت لأفعلن ولأفعلن، وفي الحديث المتّفق عليه بين الشيخين: «إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله، وإنهما لاينكسفان لموت أحد ولا لحياته، ولكن الله عز وجل يخوف بهما عباده، فإذا رأيتم ذلك فافزعوا إلى ذكره ودعائه واستغفاره، ثم قال: يا أمّة محمد، والله ما أحد أغير من الله أن يزني عبدُه أو تزني أمّتُه، يا أمة محمد، والله لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً».

ثُمْ حرَّض الله تعالى رسوله على إبلاغ رسالته، وأخبره بأنه قد عصمه من الناس الناس فقال: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِٱلنَّاسِ ﴾ أي واذكر إذ أوحينا إليك أن الله هو القادر على عباده، وهم في قبضته وتحت قهره وغلبته، وقد عصمك من أعدائك قريش وغيرهم، وأن الله سينصرك عليهم كما قال: ﴿وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٥/٢٠] ، وقال مبشّراً بالنّصر في بدر: ﴿ سَبُهُرَمُ ٱلْمُمْعُ وَيُولُونَ ٱلذُّبُرُ ﴿ فَا ﴾ [القمر: ١٥/٥٤] ، ﴿قُلُ لِلّذِينَ كَفَرُوا سَتُعَلَّرُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَعَ ﴾ [القمر: ١٢/٥] .

· ولما بيَّن تعالى أن إنزال آيات القرآن تتضمن التّخويف، ذكر آية الإسراء، فقال:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّيَا ٱلَّتِيَ أَرَيْنَكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾ أي وما جعلنا ماأطلعناك عليه ليلة الإسراء إلا اختباراً وامتحاناً للنّاس، لمعرفة المؤمنين الصادقين، والكافرين المكذّبين، معرفة ينكشف بها حالهم أمام الناس، لا بالنّسبة إلينا، فنحن على علم سابق بكل ماسيحصل، وقد كذّب بها قوم وكفروا، وصدّق بها آخرون.

ذكر البخاري عن ابن عباس في هذه الآية قال: هي رؤيا عين أُريها رسول الله ﷺ ليلة أُسري به. ويقال في العربية: رأيته بعيني رؤية ورؤيا.

﴿ وَالشَّجَرَةُ الْمَلْعُونَةُ فِي الْقُرْءَانِ ﴾ فيه تقديم وتأخير أي وما جعلنا الشجرة الملعونة في القرآن إلا فتنةً للناس، أي اختباراً لهم، مثل حادث الإسراء والمعراج. وتلك الشجرة هي شجرة الزّقوم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ النَّوَقُومِ فَال تعالى: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ النَّهُ وَلَمْ الْمُنْفِومِ فَال تعالى: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ اللَّهُ النَّاسِ النَّوقُومِ فَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن الأشياء لاتحرقها النار، ومنهم من ازداد إيماناً، فكثير من الأشياء لاتحرقها النار، ومنهم من ازداد كفراً كأبي جهل وعبد الله بن الزّبعْرَى، وقالوا: وما الزّقُوم إلا التّمر والزّبُدُ، فجعلوا يأكلون ويتزقّمون منهما.

﴿ وَنَحُونَ فَهُمُ فَمَا يَزِيدُهُمُ إِلَّا طُغْيَنَا كَبِيرًا ﴾ أي ونخوف الكفار بالوعيد والعذاب والنّكال في الدُّنيا والآخرة، فما يزيدهم التّخويف إلا تمادياً في الطُّغيان وفيما هم فيه من الكفر والضّلال، فكيف يؤمن قوم هذه حالهم بإرسال مايقترحون من الآيات؟!

### فقه الحياة أو الأحكام:

أفهمت الآيات المبادئ والأحكام التالية:

أ- لا يملك أحد غير الله عزّ وجلّ كشف الضّر من فقر أو مرض أو بلاء أو غيره، أو تحويله وتبديله من مكان إلى مكان أو من شخص إلى آخر. وقد تحدّى الله المشركين في مكة بآية ﴿ قُلِ اَدْعُوا اللّهِ يَنْ ﴾ بأن يَدْعوا مايعبدون من دون الله، ويزعمون أنهم آلهة لكشف ماأحدق بهم من قحط سبع سنين.

٣ - لافائدة ولا جدوى من الاستعانة بغير الله من الآلهة المزعومة، فإن تلك المخلوقات كالملائكة وعيسى وعزير يطلبون من الله الزلفة والقربة، ويتضرّعون إلى الله تعالى في طلب الجنة. والوسيلة هي القربة.

وهذا إخبار من الله تعالى بأن المعبودين يبتغون القربة إلى ربِّهم، فهم بأنفسهم بحاجة إلى ربِّهم، فكيف يؤمل منهم الخير ودفع الضّر والشّر لأتباعهم وعابديهم؟!

٣- مامن قرية ظالمة إلا وسيهلكها وأهلَها الله أو يعذِّبها عذاباً شديداً قبل مجيء يوم القيامة، فليتق الله المشركون، فإنه مامن قرية كافرة إلا سيحل بها العذاب، قال ابن مسعود: إذا ظهر الزِّن والرِّبا في قرية أذن الله في هلاكهم. ولا يكون الإهلاك إلا بظلم من الناس، قال تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي القصص: ٥٩/٢٨].

٤ - لامانع يمنع الله سبحانه من الإرسال بالآيات التي اقترحها مشركو مكة إلا أن يكذّبوا بها، فيهلكوا كما فُعل بمن كان قبلهم، لذا أخّر الله تعالى العذاب عن كفار قريش، لعلمه أن فيهم من يؤمن، وفيهم من يولد مؤمناً.

٥ - كان إيتاء ثمود الناقة آية دالّة مضيئة نيّرة على صدق صالح عليه السّلام،
 وعلى قدرة الله تعالى. ولما ظلموا أنفسهم بتكذيبها، أو جحدوا بها، وكفروا
 بأنها من عند الله تعالى، استأصلهم الله بالعذاب.

أ- لا يكون الإرسال بآيات الانتقام إلا تخويفاً من المعاصي والكفر.

٧- بشر الله نبيَّه عليه الصّلاة والسّلام بأنه أحاط بالناس، أي أهل مكة،
 وإحاطته بهم: إهلاكه إياهم، أو أحاطت قدرته بجميع الناس، فهم في قبضته
 لايقدرون على الخروج من مشيئته.

آية الإسراء وشجرة الزّقُّوم اختبار للناس وامتحان لهم، ليكفر من سبق عليه الكفر، ويصدّق من سبق له الإيمان.

والثابت والأصح أن حادث الإسراء رؤيا عين أُريها النَّبي ﷺ ليلة أُسري به إلى بيت المقدس.

والشجرة الملعونة هي شجرة الزُّقُّوم، وهي في أبعد مكان من الرّحمة.

والله تعالى يخوف المشركين وغيرهم بالزّقوم، فما يزيدهم التّخويف إلا الكفر.

# قصة آدم مع إبليس - أمر الملائكة بالسّجود

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمُلَتَهِ كَهِ السَّجُدُوا لِآدَمُ فَسَجَدُوا إِلَّا إِلِيسَ قَالَ ءَأَسَّجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا إِلَى قَالَ أَرَءَيْنَكَ هَذَا اللَّذِى كَرَّمْتَ عَلَى لَمِنْ أَخَرْتَنِ إِلَى يَوْمِ الْقَيْلَمَةِ لَأَخْتَنِكَنَ ذُرِيَّتَهُ إِلَّا قَلِيلًا إِلَى قَالَ اَذَهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَاءً مَّوْفُورًا إِلَى وَالسَّقْزِزْ مَنِ السَّطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ جَهَنَّمَ جَزَاءً مَّوْفُورًا إِلَى وَالسَّقْزِزْ مَنِ السَّطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِغَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْولِ وَالْأَوْلَلِدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ وَكَفَى بِرَيِّكَ الشَّيْطَانُ وَكَفَى بِرَيِّكَ وَكَهَى بِرَيِّكَ وَكِيلًا إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلُطَنُ وَكَفَى بِرَيِّكَ وَكُولًا إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلُطَنُ وَكَفَى بِرَيِّكَ وَكَالِكُولُ وَكَفَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلُطَنُ وَكَفَى بِرَيِّكَ وَكِيلًا اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلُطَنُ وَكَفَى بِرَيِّكَ وَكِيلًا إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلُطَنُ وَكَفَى بِرَيِّكَ وَكِيلًا اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلُطَنُ وَكَفَى بِرَيِّكَ وَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْهُمْ سُلُولُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَرُورًا اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَرُولًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِ اللَّهُ الْمُؤْلِ وَالْمُ اللَّهُ الْمُؤْلُ وَلَالِهُ اللَّهُ الْمُؤْلُ وَلَالِكُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ الْوَلِي اللَّهُ الْمُؤْلِ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ وَلِمُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُولُ الللَّهُ الْمُؤْلُولُ

#### القراءات:

﴿ أُرَءَ يُنكَ ﴾ :

وقرأ الكسائي (أَرَيْتَك).

﴿ وَرَجِلِكَ ﴾ :

قرأ حفص (وَرَجِلِكَ).

وقرأ الباقون (وَرَجْلِكَ).

#### الإعراب:

﴿لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا﴾: ﴿طِينًا﴾: إما تمييز منصوب، أو حال من هاء ﴿خَلَقْتَ﴾ المحذوفة، وإما منصوب بحذف حرف الجرّ (منصوب بنزع الخافض)، وتقديره: خلقت من طين، فلما حذف حرف الجرّ، اتصل الفعل به، فنصبه.

﴿لَبِنَ ﴾ اللام: لام القسم . ﴿ أَرَءَيْنَكَ هَذَا ﴾ الكاف لتأكيد الخطاب، لامحل له من الإعراب، وهذا مفعول به أول، و ﴿ ٱلَّذِى ﴾ صفته. والمفعول الثاني محذوف، لدلالة صلته عليه، أي أخبرني عن هذا الذي كرمته علي بأمري بالسّجود له، لم كرمته علي.

﴿ جَزَآءً مَّوْفُورًا ﴾ منصوب على المصدر بإضمار فعله، أو حال موطئة لقوله تعالى: ﴿ مَّوْفُورًا ﴾.

#### البلاغة:

﴿ وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ استعارة تمثيلية، شبَّه حال الشيطان في تسلُّطه على الغاوين بالفارس الذي يصيح بجنده للهجوم على الأعداء، للغلبة عليهم.

## المفردات اللغوية:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا ﴾ واذكر حين قلنا . ﴿ اَسْجُدُوا لِأَدَمَ ﴾ سجود تحيّة بالانحناء

﴿ ءَأَسَجُدُ ﴾ استفهام إنكار وتعجُّب ﴿ أَرَءَيْكَ ﴾ أخبرني ﴿ كَرَّمْتَ ﴾ فضَّلت. ﴿ عَلَيْ ﴾ بالأمر بالسّجود له، وأنا خير منه، خلقتني من نار ﴿ لأَخْتَنِكَنَ دُرِّيَّتَهُ ﴾ لأستأصلنّهم بالإغواء إلا قليلاً ، لاأقدر أن أقاوم شكيمتهم، كأنه أصبح يملكهم. والظاهر أنه قال ذلك قبل أكل آدم من الشجرة ﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ منهم، ممن عصمته.

﴿قَالَ تَعَالَى له .﴿ أَذَهَبُ امضِ لشأنك ، منظراً إلى وقت النّفخة الأولى ، فقد خلّيتك وما سولت لك نفسك .﴿ جَزَآءٌ مَّوْفُورًا ﴾ وافراً كاملاً .﴿ وَاسْتَفْرِزُ ﴾ واستخف وأزعج .﴿ بِصَوْتِك ﴾ بدعائك إلى معصية الله أو الفساد .﴿ وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم ﴾ وصِحْ عليهم ، من الجُلَبَة : وهي الصياح .﴿ يِغَيْلِكَ وَرَجِلِك ﴾ وهم الفرسان الركاب ، والمشاة في المعاصي .﴿ وَشَارِكَهُمْ فِي ٱلْأَمُولِ ﴾ المحرمة كالرّبا والغصب .﴿ وَٱلْأَوْلَكِ ﴾ من الزّن .﴿ وَعَدْهُمْ ﴾ بأن لابعث ولا جزاء ، وغير والغصب .﴿ وَٱلْأَوْلَكِ ﴾ من الزّن .﴿ وَعَدْهُمْ أَلْشَيْطُنُ ﴾ بذلك على كرامة الآباء ، وتأخير التوبة لطول الأمل .﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَنُ ﴾ بذلك .﴿ إِلّا غُرُورًا ﴾ باطلاً . وهو اعتراض لبيان مواعيده ، والغرور : تزيين الخطأ أو الباطل بما يوهم أنه صواب أو حق.

﴿ إِنَّ عِبَادِى ﴾ المؤمنين المخلصين . ﴿ سُلُطَنُ ﴾ تسلُّط وقوة على إغوائهم. ﴿ وَكِيلًا ﴾ حافظاً لهم منك، ورقيباً، فهم يتوكَّلون على الله في الاستعاذة منك على الحقيقة.

#### المناسبة:

مناسبة هذه الآية لما قبلها من وجهين:

أحدهما: عقد مشابهة بين محنة النَّبي ﷺ ومحنة آدم عليه السّلام من إبليس، فلما نازع المشركون النَّبي ﷺ في النّبوة، وكذَّبوه حين أخبرهم عن الإسراء وشجرة الزَّقُوم، واقترحوا عليه الآيات، كبراً منهم وحسداً له على النّبوة،

ناسب ذكر قصة آدم عليه السّلام وإبليس، حيث حمله الكبر والحسد على الامتناع من السجود، فالحسد داء قديم.

والثاني: أنه لما قال تعالى: ﴿ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَنَا كَبِيرًا ﴾ بيَّن ماسبب هذا الطغيان، وهو قول إبليس: ﴿ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُۥ إِلَّا قَلِيـكَا﴾.

هذا.. وقد ذكرت قصة آدم في سبع سور: البقرة، الأعراف، الحجر، الإسراء، الكهف، طه، ص.

#### التفسير والبيان:

وقال هنا جرأةً وكفراً: ﴿قَالَ أَرَءَيْنَكَ هَلَا ٱلَّذِى كَرَّمْتُ عَلَى ۗ أَي أخبرني عن هذا الذي فضَّلته: لم كرَّمته علي، وأنا خير منه؟ فإنه نسب الجور إلى ربّه في زعمه أنه أفضل من آدم بسبب عنصر الخلق، فإن عنصر النار أسمى وأرفع، وعنصر الطين أدنى وأقرب للخمول، والحقيقة أن العناصر كلها من جنس واحد، أوجدها الله، بل إن الطين أنفع من النار، فبالأول البناء والعمران، وبالثاني الخراب والهدم والدّمار.

﴿ لَهِنْ أَخَرْتَنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ لَأَحْتَنِكَنَ ذُرِيَّتَهُۥ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ أي قسماً لئن أبقيتني إلى يوم القيامة لأستأصلن ذريته بالإغواء، ولأستولين عليهم بالإضلال جميعاً، أو لأضلن ذريته إلا قليلاً منهم، وهم العباد المخلصون

الذين وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُّ ﴾ [الحجر: ٢/١٥] ، أي إن عبادي الصالحين لاتقدر أن تغويهم.

فأجابه الله إلى طلبه حين سأل التأخير وأخَّره:

﴿ وَالَّ اَذَهَبُ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ ﴾ أي امض لشأنك الذي اخترته لنفسك خذلاناً وتخلية، فمن أطاعك واتَّبعك منهم، فإن جهنم مقرّكم ومأواكم وجزاؤكم جميعاً تجازون فيها جزاءً وافراً أو موفراً أي محفوظاً كاملاً لاينقص لكم منه شيء، ونظير الآية: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنَظَرِينَ ، إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ 

لكم منه شيء، ونظير الآية: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنَظَرِينَ ، إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ 

(3) الحجر: ١٥/٧٥-٣٥].

﴿ وَٱسْتَفْزِزُ مَنِ ٱسْتَطَعْتُ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ أي استخف واستنفر بدعوتك إلى معصية الله، بكل ما أُوتيت من قوة وإغراء ووسوسة، وصوته: دعاؤه إلى معصية الله تعالى.

﴿ وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ أي واجمع عليهم جندك فرساناً ومشاةً، وهذا تمثيل، والمراد به: تسلّط عليهم بكلّ ماتقدر عليه، واجمع لهم كلّ مكايدك، ولا تدّخر وسعاً في إغوائهم، مستخدماً كلّ الأتباع والأعوان.

﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَوْلَكِ ﴾ أي بتحريضهم على كسب الأموال وإنفاقها في معاصي الله تعالى من ربا وسرقة وغصب وغش وخديعة، وعلى إنجاب الأولاد بالزِّن أو التّخلُّص منهم بالقتل أو الوأد أو إدخالهم في غير الدِّين الذي ارتضاه الله تعالى، وغير ذلك من تسميات غير شرعية، وتجاوز حدود الشّرع في الزّواج والطَّلاق والرّضاع والنّسب والنّفقة وغيرها.

﴿ وَعِدْهُمْ ۚ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴾ أي عدهم المواعيد الكاذبة الباطلة من شفاعة الآلهة المزعومة، والكرامة على الله بالأنساب الشريفة، أو بالتسويف في التوبة ومغفرة الذّنوب بدونها، والاتّكال على الرّحمة، وشفاعة

الرّسول في الكبائر، وإيثار العاجل على الآجل، وألا جنّة ولا نار، ونحو ذلك، مما سيظهر بطلانه حينما يقول إبليس يوم القضاء بالحقّ: ﴿ إِنَ ٱللّهَ وَعَدَّتُكُمْ فَأَخَلَقْتُكُمْ ۖ [إبراهيم: ٢٢/١٤].

## وقوله تعالى هنا:

﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴾ أي لا يعدهم الشيطان إلا كذباً وباطلاً وإظهاراً للباطل في صورة الحق، فمواعيده كلها خُدعة وتزيين كاذب، وهذه الأوامر للشيطان واردة على سبيل التهديد والخذلان والتخلية، كما يقال للعصاة: ﴿ آعَمَلُوا مَا شِئْتُمُ ﴾ [فصلت: ٤٠/٤١].

﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنَّ ﴾ أي إن عبادي المخلصين الصالحين لاتقدر أن تغويهم، فهم محفوظون محروسون من الشيطان الرَّجيم.

﴿ وَكُفَىٰ بِرَبِّكَ وَكِيلًا ﴾ أي كفى بالله حافظاً ومؤيِّداً ونصيراً للمؤمنين الصالحين المتوكلِّين عليه، الذين يستعينون به على التخلُّص من وساوس الشيطان.

وهذا دليل على أن المعصوم من عصمه الله، وأن الإنسان بحاجة إلى عون الله جلّ جلاله.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

دلّت الآيات على مايلي:

أ- إن تمادي المشركين وعتوهم على ربّهم يذكّر بقصة إبليس حين عصى ربّه وأبي السّجود، وقال: إن آدم من طين، وهو من نار، وجوهر النار خير من جوهر الطين، مع أن الجواهر متماثلة، وقال مخاطباً ربّه: أخبرني عن هذا الذي فضّلته عليّ، لم فضّلته؟ وقال أيضاً متحدّياً: لأستأصلنّ ذرية آدم بالإغواء والإضلال،

ولأجتاحنَّهم ولأُضلنَّهم إلا القليل المعصومين منهم الذين ذكرهم الله في قوله: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَنَٰنُ ﴾ [الحجر: ٢٢/١٥].

وإنما قال إبليس ذلك ظنّاً ، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّـهُمْ فَأَتَّبَعُوهُ ﴾ [سأ: ٢٠/٣٤] ، أو علم من طبع البشر تركب الشهوة فيهم، أو بنى كلامه على قول الملائكة: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾ [البقرة: ٢٠/٣] .

والظاهر أن المأمور بالسجود لآدم هم جميع الملائكة في الأرض والسماء، وسجد الملائكة لآدم من أول ماكملت حياته.

رُّ – كان جواب الحقّ تبارك وتعالى في غاية الإهانة والتّحقير، فقال له: ﴿ اَذَهَبُ فَمَن تَبِعَكَ ﴾ الآية، أي اجهد جهدك فقد أنظرناك، فمن أطاعك من ذرية آدم، فجزاؤكم جميعاً جهنم.

واستزل واستخف بدعوتك إلى معصية الله تعالى، واجمع عليهم كل ماتقدر عليه من مكايدك، واجعل لنفسك شركة في الأموال بإنفاقها في معصية، وفي الأولاد بجعلهم أولاد الزّنى، وعدهم الأماني الكاذبة، وأنه لاقيامة ولاحساب.

ولكن عبادي المؤمنين الصالحين لاسلطان ولا تسلَّط لك عليهم. وكفى بالله عاصماً من القبول من دعاوى إبليس، وحافظاً من كيده وسوء مكره.

٣- قال القرطبي: دلّت آية ﴿وَاسْتَفْزِزُ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ ﴾ على تحريم المزامير والغناء واللهو؛ لأن صوته: كلُّ داع يدعو إلى معصية الله تعالى، وكلّ ماكان من صوت الشيطان أو فعله وما يستحسنه فواجب التّنزه عنه. وروى نافع عن ابن عمر أنه سمع صوت زمَّارة، فوضع أصبعيه في أذنيه، وعدل راحلته عن الطريق وهو يقول: يانافع، أتسمع ؟ فأقول: نعم، فمضى

حتى قلت له: لا، فوضع يديه وأعاد راحلته إلى الطريق، وقال: رأيت رسول الله عَلَيْةِ سمع صوت زمّارة راعٍ، فصنع مثل هذا (١).

# بعض نِعَم اللَّه تعالى على الإنسان

﴿ رَبُّكُمُ اللَّذِى يُزْجِى لَكُمُ الْفُلُكَ فِي ٱلْبَحْرِ لِتَبْنَغُواْ مِن فَصْلِهِ ۚ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الفُنْرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَا إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّكُمْ إِلَى الْبَرِ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ ٱلإِنسَانُ كَفُورًا ﴿ أَفَالَمِنتُمْ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ ٱلْبَرِ أَوْ يُعْمِلُوا كُورُ وَكِيلًا ﴿ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ ٱلْبَرِ أَوْ يُعْمِلُوا لَكُورُ وَكِيلًا ﴿ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ ٱلْبَرِ أَوْ يَعْمِلُكُمْ فِيهِ يَلُولُ مَن الرَّبِح فَيُغْرِقَكُم بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمُ لَا يَجِدُوا لَكُورُ وَكِيلًا فِيهِ عَلَيْكُمْ فِيهِ عَلَيْكُمْ فَاصِفًا مِن ٱلرِّبِح فَيُغْرِقِكُم بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمُ لَا يَجِدُوا لَكُورُ عَلَيْنَا بِهِ عَبِيمًا ﴿ فَي فَلَيْكُمْ فَا لَكُورُ وَرَذَفْنَهُم عَلَى اللّهِ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَذَفْنَهُم عَلَى كَثِيرٍ مِمْنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴿ إِلَيْ وَٱلْبَحْرِ وَرَذَفْنَهُم مِنَ السَّالِي اللّهِ فَالْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَذَفْنَاهُم مِن اللّهُ مِن الْفَيْرِ وَالْبَحْرِ وَرَذَفْنَاهُم مِن اللّهُ مِن الْفَرْ وَالْبَحْرِ وَرَذَفْنَاهُم مِن اللّهُ إِنّهُ مَا اللّهُ وَالْبَحْرِ وَرَذَفْنَاهُم مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ فَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ عَلَى كُورُ مِمْنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا لَكُوا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللّ

#### القراءات:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو: (نخسف، نرسل، نعيدكم، فنرسل، فنُغرقكم).

### الإعراب:

﴿ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ ﴾ ﴿ بِكُمْ ﴾ حال أو صلة ليخسف . ﴿ إِلَّا إِيَّالُهُ ﴾ الظاهر أنه استثناء منقطع ؛ لأنه لم يندرج في قوله: ﴿ مَن تَدْعُونَ ﴾ إذ المعنى: ضلت آلهتهم أي معبوداتهم، وهم لايعبدون الله.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۹۰/۱۰

#### العلاغة:

﴿ إِنَّهُ كَاكَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ تذييل كالتعليل لما سبق من تسيير السفن بقصد التجارة وطلب الرزق.

﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ كالتعليل للإعراض عن الإيمان والتوحيد.

﴿ أَفَا مِنتُمَ ﴾ الهمزة للإنكار، والفاء للعطف على محذوف، تقديره: أنجوتم فأمنتم، فحملكم ذلك على الإعراض.

#### المفردات اللغوية:

﴿ يُرْجِى ﴾ يجري ويسيّر، والأصل فيه أنه يسوق حيناً بعد حين . ﴿ اَلْفُلُك ﴾ السفن . ﴿ لِتَبْنُغُواْ مِن فَضْلِهِ ۚ ﴾ تطلبوا من فضله تعالى بالتجارة و ﴿ فَضْلِهِ ۚ ﴾ هو رزقه . ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ في تسخيرها لكم، وتهيئة ماتحتاجون إليه، وتسهيل ماتعسر من الأسباب . ﴿ الضُّرُ ﴾ الشدة أو خوف الغرق بتقاذف الأمواج . ﴿ صَلَلَ ﴾ غاب عنكم وعن ذاكرتكم . ﴿ مَن تَدْعُونَ ﴾ تعبدون من الألحة، فلا تدعونه ﴿ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ تعالى، فإنكم تدعونه وحده؛ لأنكم في شدة لا يكشفها إلا هو . ﴿ فَلَمَّا نَجَّنكُونَ ﴾ من الغرق . ﴿ أَعَرَضْتُم ﴾ عن الإيمان والتوحيد ﴿ كَفُورًا ﴾ جحوداً للنعم، والمراد بالإنسان الكفار.

﴿ أَفَا مَنتُم ﴾ أي أنجوتم فأمنتم، فأعرضتم، فإن من قدر أن يهلككم في البحر بالغرق، قادر أن يهلككم في البر بالخسف وغيره . ﴿ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَحر بالغرق، قادر أن يهلككم في البر بالخسف وغيره . ﴿ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِي ﴾ أي يقلبه الله وأنتم عليه، أو يقلبه بسببكم، كما فعل بقارون، والخسف: انهيار الأرض. وفي ذكر الجانب تنبيه على أنهم لما وصلوا الساحل، كفروا وأعرضوا، وأن الجوانب والجهات في قدرته سواء، لامعقل يؤمن فيه من أسباب الهلاك.

﴿ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ﴾ أي يرميكم بالحصباء والحجارة كقوم لوط،

والمراد: الربح الشديدة الحاصبة، وهي التي ترمي بالحصى الصغيرة. ﴿ وَكِيلًا ﴾ حافظاً منه .﴿ أَن يُعِيدَكُمُ فِيهِ ﴾ في البحر .﴿ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ مرة ثانية .﴿ قَاصِفًا مِّنَ ٱلرِّيجِ ﴾ أي ريحاً شديدة لاتمر بشيء إلا قصفته فهي تكسر الشجر وغيره.

والخلاصة: إن الحاصب: الريح التي تحصب أي ترمي بالحصباء، والقاصف: الريح التي تقصف الشجر وغيره وتكسره أو هي الريح الشديدة الصوت . ﴿ بِمَا كَفَرُتُمْ ﴾ بكفركم . ﴿ بَينِعًا ﴾ ناصراً ومعيناً وتابعاً يطالبنا بما فعلنا بكم.

﴿ كُرَّمَنا ﴾ فضلنا . ﴿ بَنِي ٓ ءَادَم ﴾ بحسن الصورة والمزاج الأعدل واعتدال القامة، والتمييز بالعقل والعلم، والإفهام بالنطق والإشارة، والاهتداء إلى أسباب المعاش والمعاد، والتسلط على ما في الأرض، والتمكن من الصناعات، والطهارة بعد الموت، أي إن التكريم بالخلق في أحسن تقويم، وبالعقل أداة العلم والمعرفة والتقدم والتمدن . ﴿ وَمَلَناهُمُ فِي ٱلْبَرِ ﴾ أركبناهم في الماضي والحاضر على الدواب، وفي الحاضر على السيارات والطائرات ولطائرات وغوها . ﴿ وَٱلْبَحْرِ ﴾ على السفن . ﴿ الطّبِبَتِ ﴾ المستلذات . ﴿ وَفَصّلُنهُمْ عَلَى المعناها والموحوش، ومن: بمعنى ما، أو بمعناها الأصلي وتشمل الملائكة، والمراد تفضيل الجنس، ولا يلزم منه تفضيل أفراده، إذ الملائكة أفضل من البشر غير الأنبياء. والمراد: فضلناهم بالغلبة والاستيلاء، أو بالشرف والكرامة.

### المناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى وصف المشركين في اعتقادهم آلهتهم، وأنها تضر وتنفع، وأتبع ذلك بقصة إبليس مع آدم، وتمكينه من وسوسة ذريته، ذكر مايدل من أفعاله على وحدانيته، وأنه هو النافع الضارّ، المتصرف في خلقه بما يشاء، وتلك المخلوقات هي نعم إلهية على الإنسان، سواء في البر والبحر، ودلائل القدرة الإلهية، فهو تعالى الذي يزجي الفلك في البحر، وينجي من الغرق، ومن تمام نعمته: تكريم الناس ورزقهم وتفضيلهم على جميع الخلق، مما يستوجب الإفراد بالعبادة.

## التفسير والبيان:

ربكم اللطيف بعباده هو الذي يوفر مصالح خلقه ويسهل لهم سبل الحياة، فيجري ويسيّر لكم السفن في البحر بمختلف القوى كالريح أو الطاقة البخارية أو الكهربائية أو الذرية، لنقل الأشخاص للسياحة أو للارتزاق بين بلاد الدنيا، ونقل البضائع والسلع التجارية من إقليم إلى إقليم، وطلب الرزق من فضل الله، إنه كان بكم رحيماً، أي إنما فعل هذا بكم من فضله عليكم ورحمته بكم.

ومن رحمته تعالى وفضله ماأخبر به: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الضَّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ﴾ أي وإذا أصابكم أيها الناس ضر أو شدة وجهد في البحر، ذهب عن تصوراتكم وخواطركم كل من تدعونه في حوادثكم وتعبدونه من دون الله من صنم أو ملك أو بشر إلا إياه سبحانه، فلا تتذكرون إلا الله، ولا تلجؤون لسواه لكشف الضر عنكم.

وذلك كما حدث لعكرمة بن أبي جهل لما ذهب فارّاً من رسول الله على حين فتح مكة، وركب في البحر ليدخل الحبشة، فجاءتها ريح عاصف، فقال القوم بعضهم لبعض: إنه لايغني عنكم إلا أن تدعوا الله وحده، فقال عكرمة في نفسه: والله إن كان لاينفع في البحر غيره، فإنه لاينفع في البر غيره، اللهم لك علي عهد، لئن أخرجتني منه لأذهبن فلأضعن يدي في يد محمد، فلأجدنه رؤوفاً رحيماً، فخرجوا من البحر، فرجع إلى رسول الله عليه أسلم وحسن إسلامه رضي الله عنه وأرضاه.

﴿ فَلَمَّا نَجْنَكُمْ إِلَى ٱلْبَرِ أَعْرَضْتُمْ ﴾ أي فلما أمنتم وأنقذكم، وأوصلكم إلى شاطئ البر والسلامة، واستجاب دعاءكم، أعرضتم، أي نسيتم ماعرفتم من توحيده في البحر، وأعرضتم عن دعائه، وعُدْتم إلى الإشراك به.

وعلة ذلك ماقال تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ أي وكانت سجية الإنسان وطبعه أن ينسى النعم ويجحدها إلا من عصم الله تعالى.

ثم ناقشهم تعالى محذراً من جحود النعمة فقال:

﴿ أَفَا أَينتُمْ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ ٱلْبَرَ ﴾ أي أفحسبتم بخروجكم إلى البر أنكم أمنتم من انتقام الله وعذابه، بأن يخسف بكم جانب البر الذي تقطنون فيه بتغييبه في باطن الأرض، أو أن يرسل عليكم حاصباً، وهو المطر الذي فيه حجارة من السماء أو الريح التي تحصب أي ترمي بالحصباء وهي الحصى الصغار، كما فعل بقوم لوط ﴿ ثُمَ لَا تَجِدُوا لَكُمْ وَكِيلًا ﴾ أي لا تجدون بعدئذ ناصراً تكلون إليه أموركم، وينقذكم منه، ومن يتوكل بصرف ذلك عنكم؟! وجانب البر: ناحية الأرض.

والحاصب أخبر تعالى عنه في آيات، مثل: ﴿ إِنَّا آرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطٍ نَجَيْنَهُم بِسَحَرِ ﷺ [القمر: ٣٤/٥٤] ومثل ﴿ وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن لُوطٍ نَجَيْنَهُم بِسَحَرِ ﴾ [القمر: ٣٤/٥٤] ومثل ﴿ وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجَيل ﴾ [الحجر: ٧٤/١٥].

﴿أَمُ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدُكُمُ فِيهِ أِي أَم أَمنتم أيها المعرضون عنا ، بعدما اعترفتم في البحر بتوحيدنا ، وخرجتم إلى البر ، أن يعيدكم في البحر مرة ثانية ، فيرسل عليكم وأنتم راكبون في السفن ريحاً قاصفاً تقصف السواري ، وتغرق المراكب ، فالقاصف: ريح البحار التي تكسر المراكب وتغرقها ، ولها قصيف أي صوت شديد ، كأنها تتقصف أي تتكسر .

﴿ فَيُغْرِقَكُم بِمَا كَفَرْتُمُ ﴾ أي يغرقكم بسبب كفركم وإعراضكم عن الله تعالى.

﴿ ثُمُّ لَا تَجِدُواْ لَكُورُ عَلَيْنَا بِهِ عَنِيعًا ﴾ أي نفعل مانفعل بكم، ثم لاتجدوا أحداً يطالبنا بما فعلنا، انتصاراً منا، ودَرْكاً للثأر من جهتنا، أي لاتجدوا أحداً يأخذ بثأركم بعدكم. وقوله ﴿ يَبِيعًا ﴾ أي نصيراً يأخذ بالثأر، أو يطالب بالحق. ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبُهَا ﴿ آلَ الشَّمْسِ : ١٩/١٥] . وفي قوله وعيد شديد وتهديد بسوء العاقبة.

ومن تمام نعمة الله وفضله ورحمته تكريم الإنسان في قوله: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي الْمَ ﴾ أي ولقد كرمنا بني آدم، أي جعلنا لهم كرماً أي شرفاً وفضلاً (١) بخلقهم على أحسن صورة وهيئة، ومنحناهم السمع والبصر والفؤاد للفقه والفهم، وجملناهم وميزناهم بالعقل الذي يدركون به حقائق الأشياء، ويهتدون به إلى الصناعات والزراعات والتجارات، ومعرفة اللغات، ويفكرون في اكتشاف خيرات الأرض، والإفادة من الطاقات، وتسخير ما في العالم العلوي والسفلي، وما في الكون من وسائل النقل وأسباب الحياة والمعيشة، والتمييز بين الأشياء وخواصها ومضارها في الأمور الدينية والدنبوية.

وحملناهم في البر على الدواب من الأنعام والخيل والبغال، وفي الوقت الحاضر على القطارات والطائرات وغيرها، وفي البحر أيضاً على السفن الكبيرة والصغيرة، وهو حمل لايصح لغير بني آدم بإرادته وقصده وتدبيره.

ورزقناهم من الطيبات، أي من زروع وثمار ولحوم وألبان من سائر أنواع الطعوم والألوان المشتهاة، والمناظر الحسنة، والملابس الرفيعة.

والخلاصة: إن الطيبات هي لذيذ المطاعم والمشارب، وتشمل تبعاً سائر أنواع الزينة المستطابة.

<sup>(</sup>١) وهذا كرم نفي النقصان، لا كرم المال.

وفضلناهم على كثير ممن خلقنا وهو ما سوى الملائكة، أو فضلناهم على أصناف المخلوقات وسائر أنواع الحيوانات بالغلبة والاستيلاء والحفظ والتمييز والثواب والجزاء.

وعلى التفسير الثاني استدل بهذه الآية الكريمة كما ذكر ابن كثير على أفضلية جنس البشر على جنس الملائكة، روى الطبراني عن عبد الله بن عمرو، وعبد الرزاق عن زيد بن أسلم موقوفاً، وابن عساكر عن أنس بن مالك مرفوعاً عن النبي على قال: "إن الملائكة قالت: يا ربنا، أعطيت بني آدم الدنيا، يأكلون فيها ويشربون ويلبسون، ونحن نسبّح بحمدك، ولا نأكل ولا نشرب ولا نلهو، فكما جعلت لهم الدنيا، فاجعل لنا الآخرة، قال: لا أجعل صالح ذرية من خلقت بيدي، كمن قلت له: كن فيكون». وقد عرفنا أن الحق تفضيل الملائكة على البشر.

#### فقه الحياة أو الأحكام؛

يستفاد من الآيات ما يأتي:

اً – لله تعالى على الإنسان أفضال ونِعَم كثيرة غير الرزق والحياة، منها تسخير السفن في البحار، لركوب الركاب وتيسير وسائل المواصلات ونقل التجارات، مما يقتضى شكر تلك النعم، وعدم الإشراك به شيئاً آخر.

أ - من نعمه تعالى ورحمته إنقاذ الإنسان من مخاطر البحر وأهواله أثناء هياجه واضطرابه، فلا يجد المضطر ملجأ غير الله يلجأ إليه لكشف الضر عنه. وكل واحد يعلم بالفطرة علماً يقينياً أن الأصنام لا فعل لها في الشدائد العظام.

لكن الإنسان ظلوم كفار للنعم إلا من عصمه الله، والمراد بالإنسان في قوله: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ كَفُورًا ﴾ هو الجنس الشامل للمؤمن والكافر.

والله قادر على إهلاك الناس في البر، وإن سلموا من البحر، ولن يجدوا من دون الله حافظاً ونصيراً يمنع من بأس الله، والله تعالى إما أن يهلك الناس بالزلزال (خسف جانب من الأرض) أو بإرسال ريح شديدة وهي التي ترمي بالحصباء.

وإذا تم الإنجاء من الغرق، فربما يعود الإنسان إلى ركوب البحر، فيتم الإغراق بقاصف من الريح: وهو الريح الشديدة التي تَكْسر بشدة، بسبب الكفر والضلال، دون أن يجد الناس من يثأر لهم أو يوجد نصير يطلب لهم بثأر أو غيره.

 $\mathring{\eta}$ - ومن نعم الله تعالى الجليلة على الإنسان: الأشياء الأربعة التي بها فضل الإنسان على غيره: وهي تكريم بني آدم بخلقهم في أحسن تقويم وبالعقل والتفكير، والحمل في البر على الخيل والبغال والحمير والإبل وغيرها من الوسائل الحديثة، وفي البحر على السفن، والرزق من الطيبات، والتفضيل على كثير من المخلوقات، لا على الكل.

والفرق بين التكريم والتفضيل: أن الأول يكون بالأمور الخَلْقية الطبيعية الذاتية مثل العقل والنطق والتخطيط والصورة الحسنة والقامة المديدة، والثاني يكون بتمكينه بالعقل والفهم من اكتساب العقائد الحقة والأخلاق الفاضلة (١)

## وهل الإنسان أفضل أو الملائكة؟

يحتمل أن الملائكة أفضل، ويحتمل العكس، ويحتمل التساوي، وليس في الآية نص على التفضيل بين الصنفين، كالآية التي تصرح بتفضيل بعض الأنبياء على بعض.

تفسير الرازي: ١٦/٢١

فقال بعض العلماء بتفضيل المؤمنين على الملائكة، محتجين بالحديث المتقدم عن عبد الله بن عمرو أو أنس أو زيد بن أسلم، وبما قال أبو هريرة: «المؤمن أكرم على الله من الملائكة الذين عنده».

وقال آخرون بأن الملائكة أفضل من البشر على الإطلاق، عملاً بهذه الآية، وهو دليل الخطاب: وهو أن تخصيص الكثير بالذكر يدل على أن الحال في القليل بالضد.

والظاهر هو الرأي الثاني، فإن قوله تعالى: ﴿عَلَىٰ كَثِيرِ مِّمَنَ خَلَقْنَا﴾ هو ما سوى الملائكة، قال الزمخشري: وحسب بني آدم تفضيلاً أن ترفع عليهم الملائكة ذوو المنزلة العالية عند الله(١).

## أحوال الناس مع قادتهم يوم القيامة

﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَلِمِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَبَهُ بِيمِينِهِ فَأُولَتِهِكَ يَقْرَءُونَ كَاتَ فِي هَلَاهِ أَعْمَىٰ فَهُو فِي يَقْرَءُونَ كَاتَ فِي هَلَاهِ أَعْمَىٰ فَهُو فِي الْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

#### الإعراب:

﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَ أَنَاسٍ بِإِمَنِمِهِم ﴾ ﴿ يَوْمَ ﴾ : ظرف منصوب متعلق بفعل دل عليه : ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ ﴾ فكأنه قال : لا يظلمون فتيلاً يوم ندعو كل أناس بإمامهم، ولا يجوز أن يعمل فيه ﴿ نَدْعُوا ﴾ لأنه مضاف إليه، والمضاف إليه لا يعمل فيما قبله وهو المضاف، ولا يجوز أن يعمل فيه ﴿ فَضَّلْنَا ﴾ في الآية المتقدمة ؛ لأن الماضي لا يعمل في المستقبل.

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٢/٢٤٠

وباء ﴿ بِإِمَدِهِمْ ﴾ متعلقة بـ ﴿ نَدُعُواْ ﴾ ؛ لأن كل إنسان يُدعى بإمامه يوم القيامة، أو متعلقة بمحذوف في موضع الحال، أي يوم ندعو كل أناس مختلطين بإمامهم.

﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلَاِهِ الْعَمْى فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَى ﴾ هو من عَمَى القلب، ولو كان من عَمَى العين، لقال: فهو في الآخرة أشد عمى؛ لأن عمى العين شيء ثابت كاليد والرجل، فلا يتعجب منه إلا بأشد أو نحوه من الثلاثي. وأفعل: الذي للتفضيل يجري مجرى التعجب.

#### البلاغة:

﴿ كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَدِهِمٍ استعارة، استعار الإمام الذين يتقدم الناس في الصلاة لكتاب الأعمال، لملازمته الإنسان وتقدمه يوم القيامة.

﴿ وَلَا يُظُلُّمُونَ فَتِيلًا ﴾ استعارة تمثيلية، أي لا ينقصون من ثواب أجورهم ولو بمقدار خيط شق النواة، وهو مثل للقلة.

﴿ فَمَنْ أُوتِى كِتَنْبُهُ ﴾ ﴿ وَمَن كَاتَ فِي هَلَذِهِ ۚ أَعْمَىٰ ﴾ تفصيل بعد إجمال، بعد ذكر كتاب الأعمال.

## المفردات اللغوية:

﴿ يَوْمَ نَدْعُوا ﴾ اذكر يوم ندعو، وهو يوم القيامة . ﴿ بِإِمَامِهِم ۗ بَمَن ائتموا به من نبي أو مقدم في الدين، أو كتاب، أو دين، فيقال: يا أتباع فلان، يا أهل دين كذا، وكتاب كذا. وقيل: بكتاب أعمالهم، فيقال: يا أصحاب كتاب الخير، ويا أصحاب كتاب الشر، كقوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ الحَير، ويا أصحاب كتاب الشر، كقوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُبِينِ ﴾ [يس: ٢٦/٢١] ﴿ فَمَنْ أُوتِي صَابَهُ بِيمِينِهِ ﴾ أي فمن أوتي منهم كتابه بيمينه، وهم السعداء أولو البصائر في الدنيا . ﴿ فَأُولَئِهِكَ يَقْرَءُونَ ﴾ قيل أولئك؛ لأن من أوتي في معنى الجمع، وخص أصحاب اليمين بقراءة كتابهم أولئك؛ لأن من أوتي في معنى الجمع، وخص أصحاب اليمين بقراءة كتابهم

لشعورهم بالسعادة، فهم يقرؤون كتابهم أحسن قراءة وأبينها ولا يقنعون بقراءتهم وحدهم، حتى يقول القارئ لأهل المحشر: ﴿هَاَقُمُ ٱقْرَءُوا كِنَلِيكَ ﴾ [الحاقة: ١٩/٦٩] وأما أصحاب الشمال فكأنهم لا يقرؤون كتابهم، لعجزهم عن النطق السوي والقول الصحيح، بسبب ما ينتابهم أمام العقاب من حياء وخجل وانخزال وحبس لسان وتعتعة.

﴿ وَلَا يُظُلَمُونَ فَتِيلًا ﴾ ولا ينقصون من ثواب أعمالهم أدنى شيء، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُظُلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٢٠/١٩] ﴿ فَلَا يَخَافُ ظُلَمًا وَلَا هَضْمًا ﴾ [طه: ١١٢/٢٠] والفتيل: الخيط المستطيل في شَقِّ النواة. وهو يضرب به المثل في الشيء الحقير التافة القليل، ومثله: النقير والقطمير.

﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلَاهِ وَ أَعْمَىٰ فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ ۚ أَي وَمَن كَانَ فِي الدُنيا أَعمَى فليس المراد بالعمى الحقيقة، وإنما المجاز هو عمى البصيرة، فقد استعير الأعمى لأعمى القلب أو البصيرة عن حجة الله وبيناته، أو من لا يهتدي إلى طريق النجاة، وهو دليل على وقوع المجاز في القرآن . ﴿ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴾ أبعد طريقاً عنه.

#### الناسبة:

لما ذكر الله تعالى أنواعاً من كرامات الإنسان وأفضاله عليه في الدنيا، ذكر شيئاً من أحوال الآخرة وما فيها من تفاوت شديد بين أهل السعادة وأهل الضلال والانحراف عن معالم الهدى الإلهي وأنه تعالى يحاسب كل أمة بإمامهم، أي بنبيهم فيقال: يا أمة إبراهيم، يا أمة موسى، يا أمة عيسى، يا أمة محمد؛ أو بكتابهم الذي أنزل على نبيهم؛ أو بكتبهم التي فيها رصد أعمالهم، وهو الأرجح.

### التفسير والبيان:

اذكر يا محمد ذلك اليوم الذي نحاسب فيه كل أمة بإمامهم أي بكتاب

أعمالهم، وهو القول الأرجح كما ذكر ابن كثير؛ لقوله تعالى: ﴿وَأَكُلَّ شَيْءٍ الْحَمَلْنَهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾ [يس: ١٢/٣٦] وقوله سبحانه: ﴿وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ ﴾ [الكهف: ١٨/ ٤٩] فالكتاب يسمى إماماً لأنه يُرجع إليه في تعرّف أعمالهم.

ويحتمل أن المراد ﴿ بِإِمَدِهِمْ أَي بقائدهم الذي يأتمون به، فأهل الإيمان ائتموا بالأنبياء عليهم السلام، وأهل الكفر ائتموا بألمتهم، كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَكَارِ ﴾ [القصص: ٢٨/٢٨]. إلا أن الراجح هو ما ذكر ابن كثير، بدليل قوله تعالى بعده:

﴿ فَمَنْ أُوتِي كِتَبَهُمُ بِيَمِينِهِ فَأُولَئِيكَ يَقْرَءُونَ كِتَبَهُمُ أَي فَمِن أعطي من هؤلاء المدعوين كتابه بيمينه، فأولئك يقرؤونه بفرح وسرور بما فيه من العمل الصالح، كما قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنَنِهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَآؤُمُ اَقْرَءُوا كِنَنِيهُ فِي اللهِ الطاقة: ١٩/٦٩].

﴿ وَلَا يُظْ لَمُونَ فَتِيلًا ﴾ أي ولا ينقصون من ثوابهم أدنى شيء، والفتيل: هو الخيط المستطيل في شق النواة، ونحو الآية: ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٢٠/١٩] وآية ﴿ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴾ [طه: ١١٢/٢٠] .

أخرج الترمذي والحافظ أبو بكر البزار عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي في قول الله تعالى: ﴿يَوْمَ نَدَّعُوا كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَنِهِمٍ ﴾ قال: «يدعى أحدهم، فيعطى كتابه بيمينه، ويُمَدُّ له في جسمه، ويُبيَّض وجهه، ويجعل على رأسه تاج من لؤلؤة يتلألأ، فينطلق إلى أصحابه فيرونه من بعيد، فيقولون: اللهم ائتنا بهذا، وبارك لنا في هذا، فيأتيهم فيقول لهم: أبشروا، فإن لكل رجل منكم مثل هذا. وأما الكافر فيسودُّ وجهه، ويُمَدُّ له في جسمه، ويراه أصحابه فيقولون: نعوذ بالله من هذا أو من شر هذا، اللهم لا تأتنا به، فيأتيهم فيقولون: اللهم أخزه، فيقول: أبعدكم الله، فإن لكل رجل منكم مثل هذا».

وعاقبة الحساب معروفة في الدنيا قبل الآخرة، فقال سبحانه:

﴿ وَمَن كَانَ فِي هَاذِهِ الْحَمَىٰ فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَصَلُّ سَبِيلًا ﴿ اللهِ وَمِن كَانَ فِي الحياة الدنيا أعمى عن حجج الله وبيناته وآياته التي أبانها في الكون، فهو يكون كذلك أعمى في الآخرة، لا يجد طريق النجاة، بل وأضل سبيلاً من الأعمى في الدنيا. وليس المراد بالأعمى عمى البصر، بل المراد منه عمى القلب.

والأعمى مستعار لمن لا يهتدي إلى طريق النجاة، أما في الدنيا فلفقد النظر، وأما في الآخرة فلأنه لا ينفعه الاهتداء إليه.

## فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيتان إلى ما يلي:

اً - الحساب بين الخلائق يوم القيامة يكون مدعماً بالوثائق والمستندات، فكل إنسان يدعى للحساب بكتابه الذي فيه عمله، كما قال تعالى: ﴿وَتَرَىٰ كُلُ أُمَّةٍ بَدُّعَىٰ إِلَىٰ كِنَبِهَا ٱلْيُوْمَ ثُجَزُونَ مَا كُنُمُ تَعَمَلُونَ ﴿ ﴾ [الجاثية: ٢٨/٤٥].

والدعوة تكون في الآخرة بأسمائهم وأسماء آبائهم، خلافاً لمن قال كمحمد ابن كعب أن الدعوة تكون بأسماء أمهاتهم؛ لأن في ذلك ستراً على آبائهم، بدليل حديث الصحيحين عن ابن عمر قال: قال رسول الله على الله الأولين والآخرين يوم القيامة، يرفع لكل غادر لواء، فيقال: هذه غَدْرة فلان ابن فلان " فقوله: «هذه غَدْرة فلان بن فلان " دليل على أن الدعوة تكون بأسماء الآباء لا بأسماء الأمهات.

أ - ليس هناك فرحة بعد أهوال الحساب أشد وأغبط للنفس من فرحة تَلَقِّي الكتاب باليمين؛ لأنه دليل النجاة والفوز والسعادة الأبدية، فاللهم اجعلنا من أهل اليمين.

# محاولة المشركين فتنة النبي ﷺ وطرده من مكة

﴿ وَإِن كَادُواْ لِيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِنَفْتَرِى عَلَيْنَا عَيْرَهُ وَإِذَا لَآتَكَ دُوكَ خَلِيلًا ﴿ وَلَوْلاَ أَن ثَبَنْنَكَ لَقَدُ كِدَّ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا لِيَّا اللَّهِ وَلَوْلاَ أَن ثَبَنْنَكَ لَقَدُ كِدَّ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا اللَّهِ إِذَا لَّأَذَقُنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَا يَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا فَيْ إِذَا لَّا يَلْبَثُونَ فِي إِنْ كَادُوا لِيَسْتَفِزُونَكَ مِن ٱلأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذَا لَا يَلْبَثُونَ فِي وَلِي عَلَيْنَا فَكِيلًا فَيْ فَيْلِكُ مِن رُسُلِنًا وَلا يَجِدُ لِسُنَيْنَا فَعُلِكً مِن رُسُلِنًا وَلا يَجِدُ لِسُنَيْنَا فَعُولِكًا فَيْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللللللّهُ ا

#### القراءات:

﴿خِلَافَكَ﴾: قرئ:

١- (خِلافك) وهي قراءة ابن عامر، وحفص، وحمزة، والكسائي،
 وخلف.

٢- (خلفك) وهي قراءة الباقين.

﴿ زُسُلِنَا ﴾:

وقرأ أبو عمرو (رُسْلنا).

#### الإعراب:

﴿ وَإِن كَادُوا ﴾ ﴿ وَإِن ﴾ : مخففة من الثقيلة، واللام هي الفارقة، وكذلك في قوله : ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِرُّونَكَ ﴾ .

﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ ﴾ ﴿ سُنَّةَ ﴾: منصوب على المصدر المؤكد لما قبله، والتقدير: أهلكناهم إهلاكاً مثل سنة من قد أرسلنا قبلك، أو سن الله ذلك سنة، فحذف المصدر وصفته، وأقيم ما أضيفت إليه الصفة مقامه.

#### البلاغة:

﴿ ضِعْفَ ٱلْحَيَاوةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ﴾ بينهما طباق.

#### المفردات اللغوية:

﴿ وَإِن كَادُوا ﴾ قاربوا. ﴿ لَيَفْتِنُونَكَ ﴾ ليستنزلونك وليخدعونك في ظنهم، لا أنهم قاربوا ذلك، إذ هو معصوم ﷺ أن يقاربوا فتنته عما أوحى الله إليه. ﴿ عَنِ ٱلَّذِي ٓ أَوَحَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْكُ ﴾ عن الأحكام . ﴿ لِلنَّفْتَرِي عَلَيْنَا عَلَيْرُهُ ﴾ غير ما أوحينا إليك . ﴿ وَإِذَا لَا تَغَذُوكَ خَلِيلًا ﴾ أي لو فعلت ذلك، واتبعت مرادهم لاتخذوك بافتتانك ولياً لهم، بريئاً من ولايتي.

﴿ وَلَوْلاً أَن ثُلَنْك ﴾ ولولا تثبيتنا إياك على الحق بالعصمة . ﴿ لَقَدْ كِدَتَ رَحَكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْعًا قَلِيدًا ﴾ لقاربت أن تميل إلى اتباع مرادهم اتباعاً قليلاً ، لشدة احتيالهم وإلحاحهم، ولكن أدركتك عصمتنا، فمنعت أن تقرب من الركون، فضلاً عن أن تركن إليهم. وهو صريح في أنه على أن قرب ولا قارب ولا هَمَّ بإجابتهم، مع قوة الداعي إليها، وهو دليل أيضاً على أن العصمة بتوفيق الله وحفظه.

﴿إِذَا لَأَذَفَنَكَ﴾ أي لو قاربت لأذقناك . ﴿ ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ﴾ أي ضعف عذاب الدنيا وضعف عذاب الآخرة، أي مثلي ما يعذب غيرك في الدنيا والآخرة . ﴿ نَصِيرًا ﴾ مانعاً منه، يدفع العذاب عنك.

﴿ لِلسَّتَفِزُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ ليزعجونك ويثيرونك بمعاداتهم ومكرهم لإخراجك من أرض مكة ، وقال السيوطي: أرض المدينة. قال قتادة : هم أهل مكة بإخراج النبي على من مكة ، ولو فعلوا ذلك ، ما أمهلوا ، ولكن الله تعالى منعهم من الخروج ، حتى أمره بالخروج (١) . ﴿ وَإِذَا ﴾ لو أخرجوك . ﴿ لَا يَلْبَثُونَ خِلَفَكَ ﴾ لا يمكثون أو لا يبقون فيها بعدك أي بعد خروجك . ﴿ إِلّا قليلاً ، ثم يُهلكون.

﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِن زُسُلِنَا ﴾ أي سنتنا بك سنة الرسل قبلك، أي كسنتنا فيهم من إهلاك من أخرجهم . ﴿ تَخْوِيلًا ﴾ أي تبديلاً وتغييراً.

#### سبب النزول:

### نزول الآية (٧٣):

﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ ﴾ أخرج ابن مردويه وابن أبي حاتم وابن إسحاق وغيرهم عن ابن عباس قال: خرج أُمية بن خَلَف، وأبو جهل بن هشام، ورجال من قريش، فأتوا رسول الله ﷺ، فقالوا: يا محمد، تعالَ تمسّح بآلهتنا، وندخل معك في دينك، وكان يجب إسلام قومه، فرقَّ لهم، فأنزل الله: ﴿ وَإِن كَانُهُ عَنِ ٱلَّذِي ٓ أَوْحَيْسَنَا لِلنَّكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ نَصِيرًا ﴾.

وأخرج أبو الشيخ ابن حيان الأنصاري عن سعيد بن جبير قال: كان رسول الله على يستلم الحجر، فقالوا: لا ندعك تستلم حتى تلم بآلهتنا، فحدًّث نفسه وقال: ما على أن أُلمَّ بها بعد أن يَدَعوني أستلم الحجر، والله يعلم، إني لها كاره، فأبى الله ذلك، وأنزل عليه هذه الآية. وأخرج نحوه عن ابن شهاب الزهري.

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي: ٢٣/٢١

وقيل: نزلت الآية في ثقيف وقد سألوه ﷺ أن يحرِّم واديهم، وألحوا عليه. نزول الآية (٧٦):

﴿ وَإِن كَادُوا لَيُسْتَفِزُونَكَ ﴾: أخرج ابن أبي حاتم والبيهقي في الدلائل عن عبد الرحمن بن غنم: أن اليهود أتوا النبي ﷺ فقالوا: إن كنت نبياً فالحق بالشام، فإن الشام أرض المحشر، وأرض الأنبياء، فصدَّق رسول الله ﷺ ما قالوا، فغزا غزوة تبوك يريد الشام، فلما بلغ تبوك، أنزل الله آيات من سورة بني إسرائيل، بعدما ختمت السورة: ﴿ وَإِن كَادُواْ لِيَسْتَفِزُّونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ﴾ وأمره بالرجوع إلى المدينة، وقال له جبريل: سل ربك، فإن لكل نبي مسألة، فقال: ما تأمرني أن أسأل قال: قل: ﴿ رَّبِّ أَدَّخِلِّني مُدِّخَلِّ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرِجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَّدُنكَ سُلْطَئنًا نَصِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٧/ ٨٠] فهؤلاء نزلن في رجعته من تبوك. قال السيوطي: هذا مرسل ضعيف الإسناد، وله شاهد من مرسل سعيد بن جبير عند ابن أبي حاتم، ولفظه: قال المشركون للنبي ﷺ: كانت الأنبياء تسكن الشام، فمالك وللمدينة؟ فهَمَّ أن يشخَصَ، فنزلت. وله طريق أخرى مرسلة عند ابن جرير: أن بعض اليهود قال له. والمراد أن هذه الروايات يقوى بعضها بعضاً، فتصبح مقبولة، أي إن هذه الآية نزلت لما قال اليهود للنبي ﷺ: إن كنت نبياً، فالحق بالشام فإنها أرض الأنبياء. روى أنه لما نزلت قال رسول الله ﷺ: «اللهم لا تكلني إلى نفسي طرفة عين» .

## الناسبة:

لما عدّد الله تعالى نعمه على بني آدم، وذكر حالهم في الآخرة من إيتاء الكتاب باليمين لأهل السعادة، ومن عَمَى أهل الشقاوة، أتبع ذلك بما يهمّ به الأشقياء في الدنيا من المكر والخداع والتلبيس على النبي على النبي المعلى السعادة، المقطوع له بالعصمة.

وسبب هذه المساومات والخديعات: رجاؤهم أن يفتري على الله غير ما أوحى الله إليه من تبديل الوعد وعيداً، وبالعكس، وما اقترحته ثقيف من أن يضيف إلى الله ما لم ينزل عليه.

#### التفسير والبيان:

المعنى وإن هم المشركون وقاربوا بمكائدهم وخداعهم أن يصرفوك عما أوحينا إليك من الشرائع والأحكام من أوامر ونواه ووعد ووعيد، لتفتري علينا غير الذي أوحيناه إليك، وتتقول علينا مالم نقل، وتخترع غيره وتبدل فيه كما أرادوا من تبديل الوعد وعيداً، والوعيد وعداً، وما اقترحته ثقيف من أن تضيف إلى الله مالم ينزل عليك.

﴿ وَإِذَا لَآتَخَذُوكَ خَلِيكَ ﴾ أي وحينئذ لو اتبعت ما يريدون، وفعلت ما يطلبون لاتخذوك صديقاً لهم، وأظهروا للناس أنك موافق لهم على ما هم عليه من الشرك، ولكنت لهم ولياً مناصراً، وخرجت من ولايتي.

﴿ وَلَوْلَا أَن ثُبَّنَٰنَكَ لَقَدُ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْءً قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَ ولولا تثبيتنا لك على الحق وعصمتنا إياك، لقاربت أن تميل إلى خداعهم ومكرهم، ميلاً وركوناً قليلاً.

وهذا تهييج من الله لنبيه، وبيان فضل تثبيته له، ولطف بالمؤمنين، أي إنه ربما هادنتهم، لا لضعف إيمانك، بل لشدة مبالغتهم في المكر والحيلة والحداع، ولكن عنايتنا منعتك من الركون إليهم. وهو تصريح بأن النبي سي الميارة منه هم بمجاملتهم ومجاراتهم، بل ولم يقترب من ذلك.

وهو دليل على تأييد الله لرسوله وتثبيته وعصمته وتسليمه من مكائد الكفار، وأنه تعالى هو المتولي أمره وحافظه وناصره، وأنه لا يكله إلى أحد من خلقه، ومظهر دينه على من عاداه وخالفه.

قال قتادة: لما نزلت هذه الآية قال النبي ﷺ: «اللهم لا تكلني إلى نفسي طرفة عين».

وإمعاناً في العصمة والصون توعده الله على ماقد يكون على سبيل الاحتمال والافتراض، وإن لم يحصل فقال:

﴿إِذَا لَأَذَفَنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيْوَةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ﴾ أي لو فعلت ذلك لعاقبناك بعقوبة مضاعفة في الدنيا والآخرة ويكون المراد بالآية ضعف عذاب الحياة وضعف عذاب الممات أي عذاب الدنيا وعذاب الآخرة؛ لأن ذنب القائد أو العظيم يستحق عقاباً أشد وأعظم، لذا يعاقب العالم القدوة أشد من عقوبة العامي التابع له، قال على فيما أخرجه مالك وأحمد ومسلم وأصحاب السنن إلا أبا داود عن أبي جحيفة وواثلة بن الأسقع: «من سنَّ سنة سيئة، فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة». والضعف: أن يضم إلى الشيء مثله.

وهذا وارد أيضاً في عقوبة نساء النبي ﷺ في قوله تعالى: ﴿ يَلْنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِسُـةٍ مُّبَيِّنَـةٍ يُضَاعَفُ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ [الأحزاب: ٣٠/٣٣].

ومن مكائد أهل مكة محاولة إخراج النبي ﷺ من مكة، كما قال تعالى:

﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِزُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ﴾ أي ولقد قارب أهل مكة أيضاً أن يزعجوك بعداوتهم ومكرهم، ويخرجوك من أرضهم التي أنت فيها أي أرض مكة.

﴿ وَإِذَا لَا يَلْبَثُونَ خِلَفَكَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ أي وإذا أخرجوك لا يبقون بعد إخراجك إلا زماناً قليلاً، فإن الله مهلكهم، وحدث هذا الوعيد كما قال، فقد أهلكهم الله ببدر بعد إخراجه بقليل، وهو ثمانية عشر شهراً بعد الهجرة أو الإخراج.

﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا ﴾ أي هكذا عادتنا في الذين كفروا برسلنا وآذَوْهم أن يأتيهم العذاب، بخروج الرسول من بينهم، فكل قوم أخرجوا رسولهم من بين ظهرانيهم، فسنة الله أن يهلكهم، ولولا أنه على الرحمة المهداة، لجاءهم من النقم في الدنيا ما لا قبل لأحد به، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُمُ وَأَنتَ فِيهم ﴾ [الأنفال: ٨/٣٣].

﴿ وَلَا يَجِمَدُ لِشُنَّتِنَا تَحْوِيلًا ﴾ أي لا تغيير لسنة الله ونظامه وعادته، ولا خُلْف في وعده.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدتنا الآيات إلى العبر والعظات والأحكام التالية:

اً - تعرض النبي ﷺ لأنواع شتى من مكائد المشركين في مكة وألوان خداعهم ومساوماتهم، ومن أخطرها محاولات افتراء تغيير الوحي وتبديله، وإخراجه وطرده من مكة موطنه الأصلى.

أما محاولة تبديل الوحي وإقرارهم على شيء من قواعد شركهم وجاهليتهم فباءت بالفشل والخيبة، ولم يتم لهم ما أرادوا، لا قليلاً ولا غيره بتأييد الله وعصمته.

وأما محاولة الإخراج من مكة فتم لهم مرادهم حينما أمره الله بالخروج، ولكنهم بعدها تعرضوا للقتل في بدر، وإلى فتح مكة موطنهم، وإسلام بعض زعمائهم، وانتشار الإسلام فيها وفي أنحاء الجزيرة العربية، فتداعت معاقل الشرك، وتهدمت حصون الوثنية، وحل الإسلام محلها.

لا يشكن أحد في أن النبي ﷺ معصوم، وأنه لم يهادن الكفر والكفار والشرك والمشركين، بل ولم يهم في ذلك، وإنما كانت الآيات تهييجاً له، وتهديداً على مجرد الاحتمال والافتراض.

فقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيُفْتِنُونَكَ ﴾ يدل على قرب وقوعه في الفتنة، لا على الوقوع في الفتنة، لا على الوقوع في تلك الفتنة، فلو قلنا: كاد الأمير أن يضرب فلاناً، لا يفهم منه أنه ضربه.

وقوله تعالى: ﴿وَلَوْلَا أَن ثُبَّنْتُكَ ﴾ لا يدل على قرب ركونه إلى دينهم والميل إلى مذهبهم؛ لأن كلمة ﴿وَلَوْلَا ﴾ تفيد انتفاء الشيء لثبوت غيره، تقول: لولا على لهلك عمر، معناه أن وجود على منع من حصول الهلاك لعمر، فكذلك معنى الآية: أنه حصل تثبيت الله تعالى لمحمد ﷺ، فكان حصول ذلك التثبيت مانعاً من حصول ذلك الركون.

والوعيد الشديد في قوله تعالى: ﴿إِذَا لَأَذَفَنَكَ ﴾ لا يدل على سبق وجود جرم وجناية؛ لأن التهديد على المعصية لا يدل على الإقدام عليها، كما في آيات أخرى: ﴿وَلَوْ نَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَيْ لَأَخَذُنَا مِنْهُ بِٱلْمَينِ ﴾ آلله أَقَوَينِ الله المُعَنَا مِعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴾ [الماقة: ٢٩/٤٤-٤٦] ﴿ لَينَ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُك ﴾ [الزمر: ٣٩/ ما] . ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكُنفِرِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ ﴾ [الأحزاب: ٤٨/٣٣] .

٣ - احتج أهل السنة بقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثُبَّنَنَكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ اللهِ تعالى،
 إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴿ اللهِ عَلَى أَنه لا عصمة عن المعاصي إلا بتوفيق الله تعالى،
 فالله عاصمه وناصره ومؤيده ومُثبّته.

ع الله أهل مكة من إخراج النبي على من مكة، ولو فعلوا ذلك ما أمهلوا، ولكن الله منعهم من إخراجه، حتى أمره الله بالخروج، ثم إنه قل لبثهم بعد خروج النبي على من مكة، حتى قتلوا يوم بدر.

فالأصح الذي عليه المفسرون هو قول قتادة ومجاهد: أن هذه الآية ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِزُونَكَ ﴾ نزلت في هَمِّ أهل مكة بإخراج النبي ﷺ ، ولو أخرجوه لما أمهلوا، ولكن الله أمره بالهجرة فخرج ؛ لأن السورة مكية ، ولأن ما قبلها خبر عن أهل مكة . فقوله ﴿ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ يريد أرض مكة ، وقوله : ﴿ وَكَأْيِن مِّن

قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَةً مِن قَرْيَٰنِكَ﴾ [محمد: ١٣/٤٧] يعني مكة، ومعناه: همّ أهلها بإخراجه.

٥ - سنة الله الثابتة الدائمة تعذيب كل قوم أخرجوا رسولهم من بلده، فإذا أخرجوه أهلكوا ودمروا.

# أوامر وتوجيهات وتعليمات للنبي عَلَيْهُ

#### القراءات:

﴿ وَقُرْءَانَ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً (وقران).

﴿ وَنُنْزِّلُ ﴾:

وقرأ أبو عمرو (ونُنْزِل).

﴿ وَنَكَا ﴾ :

وقرأ ابن ذكوان (وناء).

#### الإعراب:

﴿ لِدُنُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ اللام لام الوقت والأجل؛ لأن الوقت سبب الوجوب.

﴿ وَقُرۡءَانَ ٱلۡفَجۡرِ ﴾ معطوف منصوب على قوله: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ أي أقم الصلاة وقرآن الفجر، أو منصوب بفعل مقدّر، أي واقرؤوا قرآن الفجر.

﴿ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ منصوب على الظرف بإضمار فعله، أي فيقيمك مقاماً، أو بتضمين يبعثك معناه، أو حال أي أن يبعثك ذا مقام.

﴿وَمِنَ ٱلَّيْلِ﴾ الجار والمجرور متعلق بمحذوف تقديره: قم، و ﴿من﴾ للتبعيض، والمعنى قم بعض الليل.

#### البلاغة:

﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ مجاز مرسل من إطلاق الجزء على الكل، أي قراءة الفجر، وهي صلاة الفجر؛ لأن القراءة جزء منها.

﴿ إِنَّ قُرْءَانَ أَلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ إظهار محل الإضمار لمزيد العناية والاهتمام، بعد قوله: ﴿ قُرْءَانَ الْفَجْرِ ﴾.

﴿ أَدْخِلِنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُغْرَجَ صِدْقِ ﴾ بينهما مقابلة، وكذا بين ﴿ جَآءَ ٱلْحَقُ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ ﴾.

﴿ وَإِذَا ۚ أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَٰنِ أَعْرَضَ وَنَا يِجَانِيةٍ ۚ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ ﴾ فيه إسناد الخير إلى الله والشر لغيره، لتعليم الأدب مع الله تعالى.

﴿ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ ﴿ مِنَ ﴾: للتبيين أو للتبعيض.

#### المفردات اللغوية:

﴿ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ هو زوال الشمس عن منتصف كبد السماء نصف

النهار، وتخولها من جهة المشرق إلى جهة المغرب ﴿ إِلَىٰ غَسَقِ النَّيْلِ ﴾ إقبال ظلمته، وقدوم سواد الليل وشدة الظلمة، وهذا يشمل أربع صلوات: الظهر والعصر والمغرب والعشاء ﴿ وَقُرْءَانَ النَّهَجُرِ ﴾ صلاة الصبح ﴿ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ تشهده ملائكة الليل وملائكة النهار، أو شواهد القدرة من تبدل بالظلمة الضياء، وبالنوم اليقظة والحركة، وبهذا تكون الآية جامعة الصلوات الخمس.

﴿ فَتَهَجَّدُ بِهِ ﴾ فصل صلاة التهجد، والضمير للقرآن. والتهجد: ترك الهجود أي النوم للصلاة ، أي الاستيقاظ من النوم للصلاة ﴿ نَافِلَةً لَكَ ﴾ فريضة زائدة لك على الصلوات المفروضة، أو فضيلة لك، لاختصاص وجوبه بك، دون أمتك ﴿ أَن يَبْعَثَكَ ﴾ يقيمك ﴿ رَبُّكَ ﴾ في الآخرة ﴿ مَقَامًا مَحَمُودًا ﴾ يحمدك فيه الأولون والآخرون، وهو مقام الشفاعة العظمى في فصل القضاء ؛ لما روى أبو هريرة رضي الله عنه أنه عليه الصلاة والسلام قال: «هو المقام الذي أشفع فيه لأمتي».

﴿ أَدْخِلِنِى ﴾ المدينة ﴿ مُدْخَلَ صِدْقِ ﴾ إدخالاً مرضياً لا أرى فيه ما أكره ﴿ وَأَخْرِجْنِى ﴾ من مكة ﴿ مُخْرَجَ صِدْقِ ﴾ إخراجاً لا ألتفت بقلبي إليه ﴿ سُلَطَنَا نَصِيرًا ﴾ قوة تنصرني بها على أعدائك، والسلطان: الحجة البينة، والنصير: الناصر والمعين ﴿ وَقُلُ ﴾ عند دخولك مكة ﴿ جَاءَ ٱلْحَقُ ﴾ الإسلام ﴿ وَزَهَقَ الْبَنْطِلُ ﴾ ذهب أو بطل وزال، أو اضمحل الشرك والكفر ﴿ زَهُوقًا ﴾ مضمحلاً ألبَنظِلُ أَ وَيَ السلام وزال، أو اضمحل الشرك والكفر ﴿ زَهُوقًا ﴾ مضمحلاً الفتح، وفيها ثلاث مئة وستون صنماً ، فجعل يطعنها بعود في يده، ويقول ذلك - أي ﴿ جَاءَ ٱللَّهُ وَزَهَقَ ٱلْبَنْظِلُ ﴾ - حتى سقطت، وبقي صنم خزاعة فوق الكعبة، وكان من صُفْر - نحاس - فقال: يا علي، ارم به، فصعد، فرمى وكسره.

﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ ﴿ مِنَ ﴾: لبيان الجنس وقيل: للتبعيض ﴿ مَا هُوَ

شِفَآءٌ ﴾ من الضلالة ﴿ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينُ ﴾ به، والمعنى على أن ﴿ مِنَ ﴾ للبيان فإن كله كذلك: ننزل القرآن الذي فيه تقويم دينهم واستصلاح نفوسهم، كالدواء الشافي للمرضى، والمعنى على أن ﴿ مِنَ ﴾ للتبعيض: أن منه ما يشفي من المرض كالفاتحة وآيات الشفاء . ﴿ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ ولا يزيد الكافرين إلا خسارة، لتكذيبهم وكفرهم به.

﴿ وَإِذَا آَنْهُمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ ﴾ بالصحة والسعادة على جنس الإنسان، وقيل: الكافر ﴿ أَعْرَضَ ﴾ عن الشكر وعن ذكر الله ﴿ وَنَنَا بِمَانِيةٍ ۗ ﴾ لوى جانبه (عِطْفه) عن الطاعة وولاه ظهره متبختراً ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ ﴾ من مرض أو فقر أو شدة ﴿ كَانَ يَنُوسَا ﴾ قنوطاً من رحمة الله أو شديد اليأس من روح الله.

﴿ فُلُ كُلُّ ﴾ قل يا محمد: كل منا ومنكم ﴿ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ﴾ مذهبه وطريقته التي تشاكل حاله في الهدى والضلالة ، فالشاكلة : الطبيعة والعادة والدين ﴿ أَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴾ أسدّ طريقاً وأقوم منهجاً ، فيكافئه حسبما يستحق.

﴿ وَيَسْتُلُونَكَ ﴾ أي اليهود ﴿ عَنِ الرُّوجَ ﴾ أي عن ماهيتها وحقيقتها وهي ما يحيى به البدن، وهو اسم جنس على الظاهر ﴿ قُلِ ﴾ لهم ﴿ مِنْ أَمْرِ رَقِي ﴾ أي من الإبداعات الكائنة بكن من غير مادة ولا تولد من أصل، وقيل: مما استأثره الله بعلمه، لما روي أن اليهود قالوا لقريش: سلوه عن أصحاب الكهف، وعن ذي القرنين، وعن الروح، فإن أجاب عنها أو سكت فليس بنبي، وإن أجاب عن بعض وسكت عن بعض، فهو نبي، فبين لهم القصتين، وأبهم أمر الروح، وهو مبهم في التوراة ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ النسبة إلى علمه تعالى، وهو ما تستفيدونه بحواسكم.

## سبب النزول:

## نزول الآية (٨٠)؛

﴿ وَقُل زَبِّ أَدْخِلْنِي ﴾ الآية: أخرج الترمذي وابن مردويه عن ابن عباس

قال: كان النبي ﷺ بمكة، ثم أمر بالهجرة، فنزلت عليه: ﴿وَقُل رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ ﴾.

## نزول الآية (٨٥):

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ ﴾: أخرج البخاري عن ابن مسعود قال: كنت أمشي مع النبي ﷺ بالمدينة، وهو متوكئ على عسيب، فمر بنفر من قريش، فقال بعضهم: لو سألتموه، فقالوا: حَدِّثنا عن الروح، فقام ساعة، ورفع رأسه، فعرفت أنه يوحى إليه، حتى صعد الوحي، ثم قال: ﴿ ٱلرُّوجُ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْمِالِم إِلَّا قَلِيلًا ﴾.

وأخرج الترمذي عن ابن عباس قال: قالت قريش لليهود: علمونا شيئاً نسأل هذا الرجل، فقالوا: سلوه عن الروح، فسألوه، فأنزل الله: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الرَّوْجُ قُلِ الرُّوحُ مِنَ أَمَّرِ رَقِي ﴾ لكن حديث البخاري يدل على أن الآية مدنية، مع أن السورة كلها مكية، وأن سؤال قريش يدل على أنها مكية.

قال ابن كثير: يجمع بين الحديثين بتعدد النزول، أي قد تكون نزلت عليه بالمدينة مرة ثانية، كما نزلت عليه بمكة قبل ذلك، أو أنه نزل عليه الوحي بأنه يجيبهم عما سألوه بالآية المتقدم إنزالها عليه، وهي آية: ﴿وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ الرَّوْجَ ﴾ (١). وكذا قال الحافظ ابن حجر. قال السيوطي: أو يحمل سكوته حين سؤال اليهود على توقع مزيد بيان في ذلك، وإلا فما في الصحيح أصح، ويرجح ما في الصحيح بأن راويه حاضر القصة، بخلاف ابن عباس.

والحقيقة، كما سنذكر في سبب نزول قصة أصحاب الكهف أن النفر من قريش قدموا إلى المدينة، واستشاروا اليهود، كما ذكر ابن إسحاق، وتظل الآية مكبة.

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: ۳/ ۲۰

## المناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى كيد الكفار واستفزازهم للرسول على، وما كانوا يرومون به، أمره تعالى بالإقبال على عبادة ربه، وألا يشغل قلبه بهم. وقد تقدم القول في الإلهيات والمعاد والنبوات، فأردف ذلك بالأمر بأشرف العبادات والطاعات بعد الإيمان، وهي الصلاة.

ثم وعده ربه في الآخرة بالمقام المحمود وهو الشفاعة العظمى باتفاق المفسرين، ولما أمره تعالى بإقامة الصلاة والتهجد ووعده بالمقام المحمود، أمره بأن يدعوه بما يشمل الأمور الدينية والأخروية بقوله: ﴿وَقُل رَّبِّ أَدْخِلْنِي ﴾ والظاهر – كما قال أبو حيان – أنه عام في جميع موارده ومصادره دنيوية وأخروية. والصدق هنا: لفظ يقتضي رفع المذام، واستيعاب المدح.

ثم أبان الله تعالى أن ما أنزل عليه من القرآن فيه شفاء النفوس والقلوب من الداء الحسي والمعنوي وهو مرض الاعتقاد، ثم عرّض بما أنعم به، وما حواه من لطائف الشرائع على الإنسان، وإعراضه عنه تكبراً، ثم رد على اليهود والمشركين المعرضين عن الإيمان، السائلين عن الروح تعنتاً وتعجيزاً.

#### التفسير والبيان؛

يأمر الله تعالى رسوله على في الآية الأولى بإقامة الصلوات المكتوبات في أوقاتها، والمعنى: أيها الرسول، أدّ الصلاة المفروضة عليك وعلى أمتك تامة الأركان والشروط، من بعد زوال الشمس إلى ظلمة الليل، وذلك يشمل الصلوات الأربع: الظهر والعصر، والمغرب والعشاء. والدلوك: ميل الشمس وزوالها عن كبد السماء ووسطها وقت الظهر. وإنما وجه الخطاب للنبي والمراد أمته أيضاً لمكانة المأمور به وهو الصلاة.

﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ أي وأقم صلاة الفجر، وتلك هي الصلاة الخامسة.

وقد أبانت السنة المتواترة من أقوال الرسول ﷺ وأفعاله مقادير أوقات الصلاة بدءاً وانتهاءً، على النحو المعروف اليوم.

﴿إِنَّ قُرُّءَانَ ٱلْفَجِّرِ كَانَ مَشَّهُودًا ﴾ أي إن صلاة الفجر تشهدها ملائكة الليل والنهار، ينزل هؤلاء ويصعد هؤلاء في وقت تبادل المهام والوظائف. وسميت صلاة الصبح قرآناً وهو القراءة؛ لأنها ركن، كما سميت الصلاة ركوعاً وسجوداً وقنوتاً. ويجوز أن يكون ﴿وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ حثاً على طول القراءة في صلاة الفجر، ولذلك كانت الفجر أطول الصلوات قراءة (١).

روى أحمد والترمذي والنسائي وابن ماجه عن أبي هريرة عن النبي ﷺ في قوله: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ لِنَ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ قال: «تشهده ملائكة الليل وملائكة النهار».

وجاء في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أيضاً عن النبي على قال: «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الصبح، وفي صلاة العصر، فيعرج الذين باتوا فيكم، فيسألهم ربهم - وهو أعلم بهم - كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: أتيناهم وهم يصلون، وتركناهم وهم يصلون».

وقال عبد الله بن مسعود: يجتمع الحرسان في صلاة الفجر، فيصعد هؤلاء.

وقد يكون المراد بقوله ﴿مَشْهُودَا﴾ الترغيب في أن تؤدى هذه الصلاة بجماعة، والمعنى كونها مشهودة بالجماعة الكثيرة، أو شهود كمال قدرة الله تعالى، من اختلاط الظلمة بالضوء، والظلمة مناسبة للموت والعدم، والضوء

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٢٤٣/٢

مناسب للحياة والوجود، وينتقل العالم من الظلمة إلى الضوء، ومن الموت بالمنام إلى الحياة، ومن السكون إلى الحركة، ومن العدم إلى الوجود<sup>(١)</sup>.

﴿ وَمِنَ ٱلنَّلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ عَافِلَةً لَكَ ﴾ هذا فرض آخر خاص بالنبي عَلَيْهُ وهو صلاة التهجد، والمعنى: قم للصلاة في جزء من الليل وهو أول أمر للنبي عَلَيْهُ بقيام الليل، زيادة على الصلوات المفروضة (المكتوبة). روى مسلم عن أبي هريرة أن النبي عَلَيْهُ سئل: أي الصلاة أفضل بعد المكتوبة؟ قال: «صلاة الليل» ولهذا أمر الله تعالى رسوله بعد المكتوبات بقيام الليل، فإن التهجد: ما كان بعد نوم. وثبت عن جماعة من الصحابة أن النبي على كان يتهجد بعد نومه.

وقوله ﴿ نَافِلَةً لَكَ ﴾ أي عبادة زائدة لك على الصلوات الخمس، مخصوصة بك دون الأمة، وهي فريضة عليك خاصة، دون غيرك، وأما أمتك فهي لهم مندوبة أو تطوع لهم. وهذا هو الراجح. وقيل: المراد أن قيام الليل في حقه عليه نافلة على الخصوص؛ لأنه قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، وأما غيره من أمته فإن النوافل تُكفِّر ذنوبهم. ورد ابن جرير هذا القول؛ لأنه على كان مأموراً بالاستغفار ﴿ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُم كَانَ تَوَّابًا ﴾ [النصر: ٢/١١٠] وكان يكي يزيد في الاستغفار في اليوم على مئة مرة، وكلما اشتد قرب العبد من ربه، كلما زاد خوفه منه، وإن كان السيد قد أمّنه، وذلك مقام يعرفه أهله.

﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ أي افعل هذا الذي أمرتك به، لنقيمك يوم القيامة مقاماً محموداً، يحمدك فيه الخلائق كلهم، وخالقهم تبارك وتعالى، كما قال ابن كثير.

وأجمع المفسرون - كما ذكر الواحدي - على أنه مقام الشفاعة العظمي في

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي: ٢٨/٢١

إسقاط العقاب. وهو - كما ذكر ابن جرير - مقام النبي عليه يوم القيامة للشفاعة بالناس، ليريحهم ربهم من عظيم ما هم فيه من شدة ذلك اليوم.

وكلمة ﴿عَسَىٰ ﴾ في كلام العرب تفيد التوقع، وهي هنا للوجوب؛ لأنها تفيد الإطماع، ومن أطمع إنساناً في شيء ثم حرمه، كان غارًا، وهذا المعنى مستحيل على الله تعالى، فهذه الكلمة من الكريم إطماع محقق الوقوع، وهي من الله باتفاق المفسرين واجب.

والمقام المحمود: هو المكان المرموق، والمركز المعلوم المعدّ للنبي على وهو كما بينا مقام الشفاعة التي يتخلى عنها كل نبي ورسول، أما الرسول على فيقول: «أنا لها أنا لها»، فيشفع بالخلق جميعاً لتقديمهم للحساب، وتخليصهم من وهج الشمس الشديد التي تدنو من الرؤوس، ويتمنون الانصراف ولو إلى النار.

روى مسلم بسنده عن النبي ﷺ في قوله تعالى: ﴿عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُّحَمُودًا﴾ قال: «هو المقام الذي أشفع لأمتى فيه».

وروى النسائي والحاكم عن حذيفة رضي الله عنه قال: «يجمع الله الناس في صعيد واحد، يسمعهم الداعي وينفذهم البصر، حُفَاة عُراةً كما خلقوا، قياماً لا تكلم نفس إلا بإذنه، فينادي: يا محمد، فيقول: لبيّك وسَعْديك، والخير في يديك، والشر ليس إليك، والمهديُّ: من هَديت، وعبدُك بين يديك، وبك وإليك، لا ملجأ ولا مَنْجى منك إلا إليك، تباركت وتعاليت، سبحانك ربَّ البيت، فهذا هو المقام المحمود الذي ذكره الله عز وجل».

وروى البخاري عن جابر بن عبد الله أن رسول الله على قال: «من قال حين يسمع النداء: اللهم ربَّ هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة، آتِ محمداً الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، حلت له شفاعتي يوم القيامة».

وروى أحمد والترمذي وابن ماجه عن أبي بن كعب، عن النبي على قال: «إذا كان يوم القيامة كنت إمام الأنبياء وخطيبهم، وصاحب شفاعتهم، غير فخر».

وبمناسبة أمر النبي ﷺ بالهجرة أنزل الله: ﴿ وَقُل رَّبِ اَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ ﴾ أي وقل يا محمد داعياً: ربّ أدخلني في الدنيا والآخرة إدخالاً مرضياً حسناً، لا يكره فيه ما يكره، يوصف صاحبه بأنه صادق في قوله وفعله، وأخرجني إخراجاً مرضياً حسناً، مكللاً بالكرامة، آمناً من السخط، يستحق الخارج منه أن يوصف بأنه صادق.

وهذا يشمل كل مدخل للنبي وكل مخرج كدخوله المدينة وخروجه من مكة، ودخوله القبر وخروجه منه للبعث، ودخوله مكة فاتحاً وخروجه منها آمناً.

وخصص بعضهم الآية بأنها نزلت حين أمر النبي ﷺ بالهجرة، يريد إدخال المدينة والإخراج من مكة، أو إدخاله مكة منتصراً فاتحاً وإخراجه منها آمناً من المشركين.

﴿وَاَجْعَلَ لِي مِن لَدُنكَ سُلَطَناً نَصِيرًا ﴾ أي واجعل لي حجة بينة تنصرني على من خالفني، أو ملكاً وعزاً قوياً، ناصراً للإسلام على الكفر، ومظهراً له عليه، قال الحسن البصري: وعده ربه لينزعن ملك فارس وعز فارس، وليجعلنه له.

وقد أنجز له وعده، وأجيبت دعوته، فتحقق له العصمة الشخصية: ﴿ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٥/ ٢٧] وانتشار الإسلام وتفوقه على الأديان كلها: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ ﴾ [المائدة: ٥/ ٥٥] ﴿ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [المائدة: ٥/ ٥٥] ﴿ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [المائدة: ٥/ ٥٥] ﴿ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [المائدة: ٥/ ٥٥] .

وطلبه السلطة والملك ليس لشهوة السلطة وإنما لحماية حرمات الإسلام؛ لأنه لابد للحق من قهر لمن عاداه وناوأه، وناصر وحام له، لذا قال تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِاللَّبِيّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِئْبَ وَالْمِيزَانَ لِيقُومَ النّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا اللهِيزَانَ لِيقُومَ النّاسُ الله بين الرسالة والبيان وبين الحديد والقوة، وفي الأثر عن عثمان: "إن الله ليزعُ بالسلطان مالا يَزعُ بالقرآن، أي ليمنع بالسلطان عن ارتكاب الفواحش والآثام مالا يمتنع كثير من الناس بالقرآن وما فيه من الوعد الأكيد والتهديد الشديد، وهذا هو الواقع.

ثم هدد كفار قريش وأوعدهم بقوله: ﴿ وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهْقَ الْبَاطِلُ ﴾ أي وقل للمشركين: جاء الحق من الله الذي لا مرية فيه، وهو الإسلام، وما بعثه الله به من القرآن والإيمان، والعلم النافع، واضمحل وهلك الباطل وهو الشرك، فإن الباطل لا ثبات له مع الحق ولا بقاء، كما قال تعالى: ﴿ بَلَ الشَرِكُ، فإن الباطل لا ثبات له مع الحق ولا بقاء، كما قال تعالى: ﴿ بَلَ الشَرِكُ عَلَى الْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُمْ فَإِذَا هُو زَاهِقً ﴾ [الأنبياء: ١٨/٢١].

﴿ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ أي إن الباطل كان مضمحلاً لا قرار له، غير ثابت في كل وقت.

وقد تلا النبي ﷺ هذه الآية حين كسر الأصنام، وهو يفتح مكة.

روى البخاري ومسلم والترمذي والنسائي عن عبد الله بن مسعود، قال: دخل النبي على محة، وحول البيت ستون وثلاث مئة نصب، فجعل يطعنها بعود في يده، ويقول: ﴿ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَكِطِلُّ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ ﴿ قُلَ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبَدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴿ آلَهُ اللهُ عَنه قال الحافظ أبو يعلى عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: دخلنا مع رسول الله على محة، وحول البيت ثلاث مئة وستون صنماً تُعبد من دون الله، فأمر بها رسول الله على مَا وَجُوهُمُا وَقَالَ: ﴿ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَكِطُلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ وَهُوقًا ﴾.

ثم أخبر الله عن كتابه الذي أنزله على رسوله محمد على أنه شفاء ورحمة، فقال: ﴿وَنُنزِلُ مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي وننزل عليك أيها النبي قرآناً فيه شفاء، فكل شيء نزل من القرآن فهو شفاء للمؤمنين، يزدادون به إيماناً، ويستصلحون به دينهم، فهو يذهب ما في القلوب من أمراض الشك والنفاق، والشرك والزيغ والإلحاد، والجهل والضلالة، فالقرآن يشفي من ذلك كله؛ وهو أيضاً رحمة لمن آمن به وصدقه واتبعه؛ لأنه يرشد إلى الإيمان والحكمة والخير، فيؤدي إلى دخول الجنة والنجاة من العذاب، وعن النبي على فيما رواه الديلمي في الفردوس: «من لم يستشف بالقرآن، فلا شفاه الله».

﴿ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ أي لا يزيد سماع القرآن الكافر الظالم نفسه إلا بعداً عن الإيمان وكفراً بالله؛ لتأصل الكفر في نفسه.

ونظير الآية: ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدُى وَشِفَا أَ وَاللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّى أُولَتَيِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ فَي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّى أُولَتَيْكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤١/٤٤] وأيضاً قوله سبحانه: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُر يَسْتِبَشُرُونَ ، وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَنِوْنَ ﴿ فَي التوبة: ١٢٤/٩].

قال قتادة: إذا سمعه المؤمن انتفع به وحفظه ووعاه ﴿ وَلَا يَزِيدُ ۗ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ أي لا ينتفع به ولا يحفظه ولا يعيه، فإن الله جعل هذا القرآن شفاء ورحمة للمؤمنين.

ثم يخبر الله تعالى عن نقص الإنسان من حيث هو، إلا من عصمه الله فقال: ﴿ وَإِذَا أَنْعَمَنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ بَعمة من مال وعافية ورزق ونصر ونال ما يريد، أعرض عن طاعة الله وعبادته، ونأى بجانبه، وهذا تأكيد للإعراض؛ لأن الإعراض: التولي بالوجه، والنأي

بالجانب: لوي الجانب وتولية الظهر، والمراد بذلك الاستكبار والتباعد؛ لأن ذلك عادة المتكبرين.

﴿ وَإِذَا مَسَّهُ اَلشَّرُ كَانَ يَثُوسًا ﴾ أي وإذا أصابه الشر وهو المصائب والحوادث، كان يؤوسًا قنوطًا من رحمة الله ومن الخير بعدئذ. والآية مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنسَانَ الشَّرُ دَعَاناً لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا فَلَمَّا كَشَفْنا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَ كَان لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِ مَسَّمُ كَذَلِك رُبِّن كَشَفْنا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَ كَان لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِ مَسَّمُ كَذَلِك رُبِّن لِلمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ آيُوسَ : ١٢/١٠] . وقوله سبحانه : ﴿ وَلَيْنَ أَذَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَتُوسُ كَفُورٌ ﴿ وَلَيْنَ أَذَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَتُوسُ كَفُورٌ ﴾ ولَيْنَ أَذَقُن أَن فَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَ ذَهُبَ ٱلسَّيِّنَاتُ عَنِّ

﴿ قُلُ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ﴾ قل يا محمد: كل أحد يعمل على مذهبه وطريقته التي تشاكل وتشبه حاله من الهدى والضلالة.

﴿ فَرَبُّكُمُ أَعْلَمُ بِمَنَ هُوَ أَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴾ أي فالله ربكم الذي ربّاكم وأوجدكم وأنعم عليكم أعلم من كل أحد بمن هو أسدّ مذهباً وأوضح طريقاً واتباعاً للحق، وسيجزي كل عامل بعمله. وفي الآية تهديد ووعيد للمشركين.

والآية مثل قوله تعالى: ﴿ وَقُل لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَمِلُونَ ﴾ [هود: ١٢١/١١-١٢٢].

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوجَ ﴾ أي ويسألك المشركون عن حقيقة الروح التي تحيى بها الأبدان، فقل: الروح من شأن ربي، يحدث بتكوينه وإيجاده، وقد استأثر بعلمه، فلا يعلمه إلا هو، ولا يستطيعه إلا هو، وما أوتيتم أيها الناس من العلوم والمعارف إلا علماً قليلاً، مصدره إحساس الحواس وملاحظة المرئيات، أما ما وراء ذلك فلا قدرة لكم عليه، ولا اطلاع لأحد على حقيقته.

## فقه الحياة أو الأحكام:

يستنبط من الآيات ما يأتي:

اً - دلت آية ﴿أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ﴾ على فرضية الصلوات الخمس المفروضة، وعلى أوقاتها في الجملة التي فصلتها وحددتها السنة النبوية.

7 - في قوله: ﴿وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ فوائد وهي أن الصلاة لا تتم إلا بالقراءة، ووجوب إقامة صلاة الفجر من أول طلوعه. وأبانت السنة أن تكون القراءة في هذه الصلاة أطول من القراءة في سائر الصلوات، فالمقصود من قوله: ﴿وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ الحث على تطويل القراءة فيها، ووصف قرآن الفجر بأنه مشهود معناه أن ملائكة الليل وملائكة النهار يجتمعون في صلاة الصبح خلف الإمام، وهو دليل قوي على أن التغليس (الصلاة وقت الظلمة) أفضل، وهذا قول مالك والشافعي.

وقال أبو حنيفة: الأفضل الجمع بين التغليس والإسفار، فإن فاته ذلك فالإسفار أولى من التغليس.

واجتماع ملائكة الليل والنهار في صلاة الصبح وكذا في صلاة العصر، كما جاء في الحديث المتقدم لا يعني أن هاتين الصلاتين ليستا من صلاة الليل ولا من صلاة النهار، كما فهم بعض العلماء، وإنما هما من النهار، بدليل الصيام فيه.

" – كانت صلاة التهجد (قيام الليل) مطلوبة من النبي عَلَيْ نافلة زيادة وكرامة له، واختلف العلماء في تخصيص النبي عَلَيْ بالذِّكْر دون أمته، فقال جماعة: كانت صلاة الليل فريضة واجبة عليه؛ لقوله ﴿نَافِلَةُ لَكَ ﴾ أي فريضة زائدة على الفريضة الموظفة على الأمة، ثم نسخت، فصارت نافلة، أي تطوعاً وزيادة على الفرائض.

وقال آخرون: صلاة الليل تطوع في حق النبي ﷺ وفي حق أمته، فيكون الأمر بالتنفل على جهة الندب، ويكون الخطاب للنبي ﷺ؛ لأنه مغفور له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فكل طاعة يأتي بها سوى المكتوبة تكون زيادة في الدرجات، وأما غيره من الأمة فتطوعهم كفارات لذنوبهم، وتدارك الخلل الذي يقع في الفرض.

للنبي ﷺ المقام المحمود وهو الشفاعة العظمى للناس يوم القيامة، ولأجل ذلك قال فيما رواه أحمد والترمذي وابن ماجه عن أبي سعيد الخدري: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة، ولا فخر» قال النقّاش: لرسول الله ﷺ ثلاث شفاعات: العامة، وشفاعة في السبق إلى الجنة، وشفاعة في أهل الكبائر.

وقال ابن عطية: والمشهور أنهما شفاعتان فقط: العامة، وشفاعة في إخراج المذنبين من النار. وهذه الشفاعة الثانية ثابتة أيضاً للأنبياء وللعلماء. وذكر أبو الفضل عياض خمس شفاعات: العامة، ولإدخال قوم الجنة دون حساب، ولإخراج عصاة الأمة من النار، وللحيلولة دون إدخال بعض المذنبين من موحِّدي الأمة النار، ولزيادة الدرجات في الجنة لأهلها.

وقال القاضي عياض: وعرف بالنقل المستفيض سؤال السلف الصالح لشفاعة النبي على وغبتهم فيها، وعلى هذا لا يلتفت لقول من قال: إنه يكره أن تسأل الله أن يرزقك شفاعة النبي على الأنها لا تكون إلا للمذنبين، فإنها قد تكون كما قدمنا لتخفيف الحساب وزيادة الدرجات.

ومع الشفاعة لواء الحمد، روى الترمذي عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر، وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي يومئذ، آدم فمن سواه إلا تحت لوائي».

ةً - وللنبي ﷺ المقام السامي المرضي الحسن في الدنيا والآخرة، فيشمل كل دخول وخروج كإدخاله المدينة مهاجراً، ومكة فاتحاً، وفي القبر مغفوراً له

آمناً، وإخراجه من مكة مهاجراً، وإخراجه من القبر للبعث مطمئناً موصوفاً بالصدق.

أ - ومن خصائص النبي عليه الصلاة والسلام قوة الحجة، والسلطان والقهر والقدرة والعصمة من الناس، فكانت له حجة بينة ظاهرة ينتصر بها على جميع من خالفه، ورزقه الله السلطة والتفوق والنصر على أعدائه، وأظهر دينه على الدين كله أي على الأديان والشرائع، وعصمه من أذى الناس ومكرهم.

٧ - أيد الله تعالى نبيه ﷺ بما أنزله عليه من القرآن والإيمان والحق الذي
 لا مرية ولا جدال فيه، فبه جاء الحق، وهو الإسلام والقرآن، واضمحل
 الباطل وهو الشرك والشيطان.

٨ - في آية ﴿جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ﴿ دليل على كسر نُصُب المشركين والأصنام وجميع الأوثان. قال القرطبي: ويدخل بالمعنى: كسر آلة الباطل ومالا يصلح إلا لمعصية الله، كالطنابير والعيدان والمزامير التي لا معنى لها إلا اللهو بها عن ذكر الله تعالى(١).

قال ابن المنذر: وفي معنى الأصنام الصُّور المتخذة من المدر (الطين المتحجر) والخشب وشبهها، وكل ما يتخذه الناس مما لا منفعة فيه إلا اللهو المنهي عنه. ولا يجوز بيع شيء منه إلا الأصنام التي تكون من الذهب والفضة والحديد والرصاص، إذا غُيِّرت عما هي عليه وصارت سبيكة أو قطعاً، فيجوز بيعها والشراء بها.

قرآن الكريم شفاء ورحمة للمؤمنين، ولا يزيد سماعه الكافرين الظالمين أنفسهم إلا خساراً لتكذيبهم وزيادتهم غيظاً وغضباً وحقداً وحسداً.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ١٠/ ٣١٤

قال قتادة: ما جالس أحد القرآن إلا قام عنه بزيادة أو نقصان، ثم قرأ: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ ۗ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية.

وللعلماء قولان في كونه شفاء:

أحدهما – إنه شفاء للقلوب: بزوال الجهل عنها وإزالة الرّيب، وكشف غطاء القلب من مرض الجهل لفهم المعجزات والأمور الدالة على الله تعالى.

الثاني - شفاء من الأمراض الظاهرة بالرق والتعوذ ونحوه.

وقد أقر النبي ﷺ - فيما رواه الأئمة - الاستشفاء بالقرآن، والرقية بالفاتحة بقراءتها سبع مرات على لديغ، وإعطاء قارئها عوضاً عن الرقية ثلاثين شاة. وأجاز سعيد بن المسيب ما يسمى بالنَّشرة: وهي أن يكتب شيئاً من أسماء الله تعالى، أو من القرآن، ثم يغسله بالماء، ثم يمسح به المريض، أو يسقيه.

وقال الإمام مالك: لا بأس بتعليق الكتب التي فيها أسماء الله عزَّ وجلّ على أعناق المرضى على وجه التبرك بها، إذا لم يُرِد معلّقها بتعليقها مدافعة العين، أي قبل أن ينزل به شيء من العين، ووافقه على ذلك جماعة من أهل العلم.

وكره بعض أهل العلم تعليق التميمة على كل حال، قبل نزول البلاء وبعده. قال القرطبي: والقول الأول أصبح في الأثر والنظر إن شاء الله تعالى.

وعلى كل حال، إن الفاعل الحقيقي المؤثر هو الله تعالى، أما الأدعية المأثورة، وتلاوة آيات الشفاء، والفاتحة والمعوذات وغير ذلك فهي من وسائل الفرج والبرء بإذن الله تعالى، بشرط تعظيم القرآن في الصدور، والإيمان الصادق به، والبعد عما لا يتناسب مع تعظيم آيات الله تعالى. ولا يعني هذا الاكتفاء بالرق عن المداواة والعلاج بالأدوية الناجعة، فذلك كله من الوسائل التي أذن الشرع بها، بل وأوجبها لصيانة حق الحياة. أما ما يفعله بعض العوام

من إهمال علاج المريض المحموم أو المبتلى بداء خطير مثلاً، اعتماداً على مجرد التلاوة لشيء من القرآن أو التميمة، فهذا جهل بحقائق الدين، وإهدار لقدسية العلم الذي عظمه الله، ورفع شأن علمائه وأتباعه.

وأما ما روي عن ابن مسعود: «إن التمائم والرق والتّوْلَة من الشرك، قيل: ما التّوْلَة؟ قال: ما تحبّبت به لزوجها» فيجوز أن يريد بما ذكره تعليق غير القرآن أشياء مأخوذة عن العَرّافين والكُهّان؛ إذ الاستشفاء بالقرآن معلّقاً وغير معلّق لا يكون شرْكاً.

• أ - إن هؤلاء الذين يزيدهم القرآن خساراً صفتهم الإعراض عن تدبر آيات الله والكفران لنعمه. وكذلك شأن الإنسان عموماً النسيان وكفران النعم إلا من عصمه الله، فتراه إذا كان منعماً مترفاً بَعُد عن القيام بحقوق الله عزَّ وجلّ، وإذا ناله شدة من فقر أو سقم أو بؤس يئس وقنط؛ لأنه لا يثق بفضل الله تعالى.

11 - إذا أفلس نداء العقل والقلب والوجدان، لتعطيل الفكر والبصر بآيات الله كالمشركين، فلم يبق معهم إلا التهديد والوعيد، وإهمال هؤلاء المعطلين عقولهم، وتركهم يعملون على شاكلتهم من الهدى والضلال وما هو الأولى بالصواب في اعتقادهم. والله تعالى أعلم بالمؤمن والكافر وما سيحصل من كل واحد منهم. قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: قرأت القرآن من أوله إلى آخره، فلم أر فيه آية أرجى وأحسن من قوله تبارك وتعالى: ﴿ قُلُ الله عَلَى شَاكِلَتِهِ عَلَى الله العَمَان، ولا يشاكل بالعبد إلا العصيان، ولا يشاكل بالرب إلا الغفران.

17 - سأل المشركون عن الروح الذي هو سبب الحياة، فأجابهم القرآن جواباً مبهماً يدل على أن خلق الروح من الله، وهو أمر عظيم وشأن كبير من أمر الله تعالى، تاركاً تفصيله، ليعرف الإنسان يقيناً عجزه عن علم حقيقة

نفسه، مع العلم بوجودها، وإذا كان الإنسان في معرفة نفسه جاهلاً حقيقتها، كان عجزه عن إدراك حقيقة الحق أولى، وحكمة ذلك تعجيز العقل عن إدراك ومعرفة مخلوق مجاور له، للدلالة على أنه عن إدراك خالقه أعجز، وبذلك ثبت أن أكثر الماهيات والحقائق مجهولة للإنسان، ولكن لا يلزم من كونها مجهولة نفيها.

وأما حقيقة الروح فللعلماء فيها قولان:

القول الأول للرازي وابن القيم في كتاب الروح: إن الروح جوهر بسيط مجرد، وجسم نوراني مخالف بطبعه للجسم المحسوس، سار فيه سريان الماء في الورد، لا يحدث إلا بمحدث، وهو قوله تعالى: ﴿ كُنْ فَيَكُونُ ﴾.

والقول الثاني للغزالي وأبي القاسم الراغب الأصفهاني: الروح ليس بجسم ولا جسماني، متعلق بالبدن تعلق التدبير والتصرف.

آ٣ – لم يؤت العالم كله من العلم إلا القليل، ويظل الكثير مختصاً بعلم الله تعالى، قال القرطبي: والصحيح أن المراد بالخطاب في قوله تعالى: ﴿وَمَا أُوتِيتُهِ ﴾ العالم كله، وليس المراد: السائلين فقط، أو اليهود بجملتهم، كما قال بعضهم.

فالله تعالى لم يطلع الناس من علمه إلا على القليل، ولا يحيط أحد بشيء من علمه إلا بما شاء تبارك وتعالى.

والخلاصة: إن علم الناس في علم الله قليل، والذي يسألون عنه من أمر الروح مما استأثر به تعالى، ولم يطلعكم عليه، كما أنه لم يطلعكم إلا على القليل من علمه تعالى.

## إعجاز القرآن

## القراءات:

﴿شِئْنَا﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (شينا).

﴿ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ :

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً (القران).

#### الإعراب،

﴿ وَلَكِنِ شِئْنَا﴾ اللام لام القسم، أو الموطئة للقسم، و ﴿ لَنَذْهَبَنَ ﴾: جوابه النائب مناب جواب الشرط، أي إن شئنا ذهبنا بالقرآن ومحوناه من المصاحف والصدور.

﴿لَيْنِ اَجْنَمَعَتِ ﴾ اللام لام القسم أو الموطئة للقسم، وإن: حرف شرط، وجوابه محذوف قام مقامه قوله: ﴿لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ ﴾ وليس هذا جواباً للشرط، لإثبات نون ﴿يَأْتُونَ ﴾ وإنما هو جواب قسم مقدر هيّأته لام ﴿لَيْنِ ﴾ والتقدير: قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن، فوالله لا يأتون بمثله.

﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَّبِكَ ﴾ الاستثناء منقطع، أي لكن رحمة من ربك تركه ولم يذهب به، ويجوز أن يكون متصلاً.

### المفردات اللغوية:

﴿ وَلَهِن شِئْنَا لَنَذُهُ بَنَ ﴾ أي إن شئنا ذهبنا بالقرآن ومحوناه من المصاحف والصدور ﴿ وَكِيلًا ﴾ يتوكل ويلتزم استرداده محفوظاً مسطوراً ، بعد الذهاب به ﴿ إِلَّا رَحْمَةً ﴾ استثناء متصل ، أي إلا إن نالتك رحمة الله ، فلعلها تسترده عليك ، ويجوز أن يكون استثناء منقطعاً بمعنى: لكن رحمة من ربك أبقيناه ، فيكون ذلك امتناناً بإبقائه بعد المنة في تنزيله ﴿ إِنَّ فَضَلَمُ كَانَ عَلَيْكَ كَيْكِ عَلِيكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ وغير ، بإبقائه في حفظه ، كإرساله وإنزاله ، وكذلك بإعطائك المقام المحمود ، وغير ذلك من الفضائل.

﴿عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَا الْقُرْءَانِ ﴾ في الفصاحة والبلاغة، وحسن النظم، وكمال المعنى ﴿لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ ﴾ وفيهم العرب العرباء، وأرباب البيان، وأهل النثر والنظم. وهو جواب قسم محذوف، دل عليه اللام الموطئة للقسم. ﴿ ظَهِ يَرًا ﴾ معيناً في تحقيق المراد. وهو رد لقولهم: ﴿لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَاذَأَ ﴾ [الأنفال: ٢١/٨].

﴿ صَرَّفْنَا﴾ بينا، وكررنا ورددنا بوجوه مختلفة، زيادة في التقرير والبيان. ﴿ مِن كُلِّ مَثَلِ ﴾ من كل معنى هو كالمثل في غرابته ووقوعه موقعاً في الأنفس أو هو صفة لمحذوف أي مثلاً من جنس كل مثل، ليتعظوا ﴿ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ ﴾ أهل مكة وغيرهم ﴿ إِلَا كُمُورًا ﴾ جحوداً للحق.

## سبب النزول:

## نزول الآية (٨٨):

﴿ قُلُ لَيْنِ ٱجْمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ ﴾ الآية: أخرج ابن إسحاق وابن جرير عن

ابن عباس قال: أن النبي على سلام بن مشكم في عامة من يهود سماهم، فقالوا: كيف نتبعك وقد تركت قبلتنا؟ وإن هذا الذي جئت به، لا نراه متناسقاً، كما تتناسق التوراة، فأنزل علينا كتاباً نعرفه، وإلا جئناك بمثل ما تأتي به، فأنزل الله: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا اللهُ عَلَىٰ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَالُهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُوالِمُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

#### المناسبة:

بعد أن امتن الله تعالى على نبيه ﷺ بالنبوة وبإنزال وحيه عليه، وبتنزيل القرآن شفاء للناس، امتن عليه أيضاً ببقاء القرآن محفوظاً، رحمة بالناس، وذكر ما منحه تعالى من الدليل على نبوته الباقي بقاء الدهر، وهو القرآن الذي عجز العالم عن الإتيان بمثله، مع اشتماله على أصح القواعد، وأقوم الحكم والأحكام والآداب المفيدة للدنيا والآخرة، بل إن فصحاء اللسان الذي نزل به، وبلغاءهم عجزوا عن الإتيان بسورة واحدة مثله، ولو تعاون الثقلان عليه. ويحتمل اندراج الملائكة تحت لفظ (الجن) لأنه قد يطلق عليهم هذا الاسم، كما في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا ﴾ [الصافات: ٢٥/ ١٥٨] وإن كان الأكثر استعماله في غير الملائكة من الأشكال الجنية المسترين عن أبصار الإنس.

## التفسير والبيان،

بعد أن ذكر الله تعالى أنه ما آتى الناس من العلم إلا قليلاً، أبان أنه لو شاء أن يأخذ منهم هذا القليل لفعل، فقال:

﴿ وَلَهِن شِئْنَا لَنَذْهَ بَنَ بِٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ أي ولو شاء ربك لذهب بهذا القليل، وسلب هذا القرآن الذي أوحينا به إليك يامحمد من الصدور والمصاحف، ولم نترك له أثراً، فهو تعالى قادر على أن يمحو حفظه من القلوب، وكتابته من الكتب.

﴿ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيلًا ﴾ أي ثم لا تجد بعدئذ من تتوكل عليه وتستنصر به في رد شيء منه وإعادته محفوظاً.

أخرج الحاكم والبيهقي والطبراني وسعيد بن منصور عن ابن مسعود قال: «إن هذا القرآن الذي بين أظهركم يوشك أن يُنزع منكم، قيل: كيف ينزع منا، وقد أثبته الله في قلوبنا، وثبتناه في مصاحفنا؟! قال: يُسْرَى عليه في ليلة واحدة، فينزع مافي القلوب، ويذهب مافي المصاحف، ويصبح الناس منه فقراء» ثم قرأ: ﴿وَلَهِن شِئْنَا لَنَذْهَ بَنَ يَالَذِي آَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾.

﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَبِكَ ﴾ أي إلا أن يرحمك ربك فيرده عليك، ويجوز أن يكون الاستثناء منقطعاً، بمعنى: ولكن رحمة من ربك تركته ولم أذهب به، قال الرازي: وهذا امتنان من الله تعالى على جميع العلماء ببقاء القرآن بنوعين من المنة: أحدهما - تسهيل ذلك العلم عليهم. والثاني - إبقاء حفظه لهم (١).

﴿ إِنَّ فَضَلَهُم كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرًا ﴾ أي إن فضل الله عليك أيها الرسول عظيم وكبير بإرسالك للناس بشيراً ونذيراً، وبإنزال القرآن عليك وبحفظه في صدرك وفي المصاحف، وبحفظ أتباعك، وبسبب جعلك سيد ولد آدم، وختم النبيين بك، وإعطائك المقام المحمود.

والخلاصة: إن الله تعالى يذكر في هذه الآية نعمته وفضله على عبده ورسوله الكريم فيما أوحاه إليه من القرآن المجيد الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، وأما بقية النعم والأفضال فهي تبع لذلك، فالقرآن الكريم مصدر العلوم والمعارف، ومنبع الحضارات والثقافات التي ظهرت في ربوع المسلمين.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: ٥٣/٢١ – ٥٥، وقال في الكشاف (٢/ ٢٤٥): وهذا امتنان من الله تعالى ببقاء القرآن محفوظاً، بعد المنة العظيمة في تنزيله وتحفيظه.

ثم نبه الله تعالى على شرف هذا القرآن العظيم وأهميته وخطورته، فقال: 
﴿ قُلُ لَينِ اَجْتَمَعَتِ اللَّإِنسُ وَاللَّهِ نَا عَلَى المحمد متحدياً: والله لئن اجتمعت الإنس والجن كلهم، واتفقوا وتعاونوا وتظاهروا على أن يأتوا بمثل هذا القرآن المنزل، في بلاغته، وحسن نظمه وبيانه، ومعانيه وأحكامه، وفيهم العرب العاربة أرباب البيان والفصاحة، لعجزوا عن الإتيان بمثله، حتى ولو كان الجميع متعاونين متآزرين فيما بينهم لتلك الغاية، فإن هذا أمر غير مستطاع، وكيف يشبه كلام المخلوقين كلام الخالق الذي لا نظير له ولا مثيل؟!

ثم أبان تعالى مضمون القرآن، فقال:

﴿ وَلَقَدُ صَرَّفَنَا لِلنَّاسِ فِي هَلَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثْلِ ﴾ أي لقد بينا للناس، ورددنا البيان وكررناه على وجوه مختلفة، وألوان متعددة، وعبارات متنوعة، مرة بالإيجاز، وأخرى بالإطناب، وذكرنا لهم الحجج والبراهين القاطعة، وأوضحنا الحق وشرحناه، وأتينا بالآيات والعبر، والترغيب والترهيب، والأوامر والنواهي، والحِكم والتشريع، وقصص الأولين، والجنة والنار والقيامة، للعظة والعبرة.

فقوله ﴿ مِن كُلِّ مَثَلِ ﴾ أي من كل معنى، هو كالمثل في غرابته وحسنه ومع ذلك ﴿ فَأَنَى اَكُثْرُ اَلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾ أي فأبى أكثر الناس، أي أهل مكة وأمثالهم إلا جحوداً وإنكاراً للحق، ورداً للصواب، وبقاء على الكفر.

## فقه الحياة أو الأحكام:

تبين الآيات مدى فضل الله ونعمته على نبيه بإنزال القرآن عليه وحفظه في صدره وتثبيته في المصاحف، وانتفاع أمته به إلى يوم القيامة. وكما أن الله قادر على إنزاله، قادر على إذهابه حتى ينساه الخلق، ولكن لم يشأ الله ذلك رحمة منه بعباده.

ومن فضل الله على نبيه أيضاً أن جعله سيد ولد آدم، وأعطاه المقام المحمود، كما أعطاه الكتاب العزيز.

والقرآن هو المعجزة الباقية، والحجة الدائمة التي تحدى الله بها العرب كلهم، فعجزوا عن الإتيان بمثله، وهم فرسان الفصاحة، وأئمة البلاغة والبيان، ولم تنقصهم ثقافة الحياة بدليل المأثور عنهم في الجاهلية من الحكم والمعاني والقيم الإنسانية في النثر والخطابة والشعر.

فوالله لئن تعاونوا مع البشر قاطبة ومع الجن، وكان بعضهم لبعض معيناً ونصيراً، كما يتعاون الشعراء على بيت شعر، لا يستطيعون الإتيان بمثل القرآن، وهذا تكذيب للكفار حين قالوا: ﴿لَوْ نَشَاّهُ لَقُلُنَا مِثْلَ هَنَا أَ﴾ [الأنفال: ٨/ ٣١].

فظل القرآن هو المعجزة الباقية الناطقة بأنه من عند الله تعالى، وأنه وحي منه لرسوله ﷺ، وأنه حجة الله على خلقه إلى يوم القيامة، فمن آمن به نجا، ومن كفر به خسر وهلك.

وكان بيان القرآن شاملاً لكل شيء من شؤون الحياة، شافياً بلسم كل معذب ومحروم، موضحاً كل ما يحتاجه البشر من قضايا الدين والدنيا والآخرة، مبيناً الحق الأبلج، فأبى أهل مكة وأشباههم إلا الكفر بعد بيان الحق وتميزه من الباطل، مع قدرتهم على طلب الحق ومعرفة الصواب.

## اقتراح المشركين إنزال إحدى آيات ست

﴿ وَقَالُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَلْبُوعًا ۞ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن نَخْيِلِ وَعِنَبِ فَنُفَجِّرَ ٱلْأَنْهَارَ خِلَلَهَا تَفْجِيرًا ۞ أَوْ تَستقِطَ ٱلسَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِيَ بِاللَّهِ وَالْمَلْتِكَةِ قِيلًا ۞ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن ثُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَى فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِلَابًا نَقْرَوُمُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلُ كُنتُ إِلَا بَشَرًا رَسُولًا ۞ ﴿

#### القراءات:

## ﴿ تَفَجُرُ ﴾ قرئ:

١- (تفجِّر) وهي قراءة ابن كثير، ونافع، وأبي عمرو، وابن عامر.

٢- (تَفْجُر) وهي قراءة الباقين.

﴿ كِسَفًا ﴾: قرئ:

١- (كِسَفاً) وهي قراءة نافع، وابن عامر، وعاصم.

٢- (كِسْفاً) وهي قراءة باقي السبعة.

﴿ تُنَزِّلَ ﴾ :

وقرأ أبو عمرو (تُنْزِل).

﴿قُلُّ سُبْحَانَ﴾:

وقرأ ابن كثير، وابن عامر (قال سبحان).

#### الإعراب:

﴿ كِسَفًا﴾ جمع كِشْفة، جمع تكسير، نحو كِشرة وكِسَر، وقطعة وقطع، وسِدْرة وسِدَر.

وقرئ (كِسْفاً) فهو اسم جنس كثمرة وثَمَر، ودُرَّة ودُرِّ، وبرَّة وبُرِّ، ونحو ذلك مما يفرق بين واحده وجمعه التاء.

﴿ فَيَيلًا ﴾ مقابلاً فهو حال من الله، وحال الملائكة محذوفة، لدلالتها عليها، فإن كان بمعنى جماعة فيكون حالاً من الملائكة.

#### البلاغة:

﴿ تَفْجِيرًا ﴾ ﴿ رَّسُولًا ﴾ سجع.

#### المفردات اللغوية:

﴿ تَفَجُرَ ﴾ تجريها بقوة ﴿ يَنْبُوعًا ﴾ عيناً ينبع منها الماء دون أن ينضب ﴿ جَنَّةٌ ﴾ بستان تغطي أشجاره الأرض ﴿ خِلَالَهَا ﴾ وسطها ﴿ كِسَفًا ﴾ جمع كِسْفة، كقطع وقطعة، لفظاً ومعنى ﴿ فَيِيلًا ﴾ مقابلة وعياناً، والمراد رؤيتهم عياناً، أو جماعة فيكون حالاً من الملائكة.

﴿ زُخُرُفٍ ﴾ ذهب، وأصله: الزينة ﴿ تَرَفَى ﴾ تصعد ﴿ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ على السلم ﴿ وَلَن نُؤُمِنَ لِرُقِيِّك ﴾ لو رقيت فيها ﴿ حَتَّى تُنزِّلَ عَلَيْنَا ﴾ منها ﴿ كِنْبَا ﴾ فيه تصديقك ﴿ قُلُ ﴾ لهم ﴿ سُبُحَانَ رَبِي ﴾ تعجب ﴿ هَلُ ﴾ ما ﴿ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا وَسُولًا ﴾ كسائر الرسل، فهم لم يكونوا يأتون بآية إلا بإذن الله تعالى.

#### سبب النزول:

أخرج ابن جرير عن ابن عباس: أن رؤساء قريش اجتمعوا عند الكعبة، فقالوا: ابعثوا إلى محمد، فكلموه وخاصموه، حتى تُعْذَروا فيه، فبعثوا إليه: إن أشراف قومك قد اجتمعوا ليكلموك، فجاءهم سريعاً - وكان حريصاً على رُشدهم - فقالوا:

- يا محمد، إنا والله لا نعلم رجلاً من العرب أدخل على قومه ما أدخلتَ

على قومك، لقد شتمتَ الآباء، وعبتَ الدين، وسَفَّهت الأحلام، وفرَّقت الجماعة، فإن كنتَ إنما جئت بهذا لتطلب مالاً، جعلنا لك من أموالنا ما تكون به أكثرنا مالاً.

- وإن كنت إنما تطلب الشَّرَف فينا، سوَّدناك علينا.
- وإن كان هذا الذي يأتيك رَئِيًا (١)، بذلنا أموالنا في طلب الطّب حتى نبرئك منه، أو نُعذَر فيك.

فقال رسول الله ﷺ: "مابي ما تقولون، ما جئتكم أطلب أموالكم، ولا الشرف فيكم، ولا الملك عليكم، ولكن الله بعثني إليكم رسولاً، فإن تقبلوا مني ما جئتكم به، فهو حظكم في الدنيا والآخرة، وإن تردّوه علي أصبر لأمر الله، حتى يحكم الله بيني وبينكم».

فقالوا: يامحمد، إن كنت غير قابلٍ منا ما عرضنا، فقد علمتَ أنه ليس أحد من الناس أضيقَ بلاداً، ولا أشد عيشاً منا، فسل ربك يسيّر لنا هذه الجبال، ويجري لنا أنهاراً، ويبعث من مضى من آبائنا، حتى نسألهم أحقٌ ماتقول؟ وسله أن يجعل لك جناناً وكنوزاً وقصوراً من ذهب وفضة، تغنيك عنا.

فأنزل الله: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَىٰ تَفَجُرَ لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَلْبُوعًا ۞ ﴾ الآيات (٢).

وفي لفظ: فأنزل عليه ما قال له عبد الله بن أبي أمية.

<sup>(</sup>١) رئياً: أي تابعاً من الجن.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي ١٦٨ وما بعدها، بإيجاز وتصرف، وأسباب النزول للسيوطي بهامش تفسير الجلالين.

وأخرج سعيد بن منصور في سننه عن سعيد بن جبير في قوله: ﴿وَقَالُواْ لَنَ تُؤْمِرَ کَكَ﴾: قال: نزلت في أخي أم سلمة: عبد الله بن أبي أمية، مرسل صحيح شاهد لما قبله، يجبر المبهم في إسناده.

#### المناسبة:

بعدما تحدى الله المشركين بأن يأتوا بمثل هذا القرآن، وبعدما ألزمهم الحجة، وغُلبوا على أمرهم، ببيان إعجاز القرآن، مع ظهور معجزات أخرى غيره، فتبين عجزهم عن ذلك، وإعجاز القرآن، أخذوا يتعللون، ويقترحون آيات أخرى تعنتاً وحيرة، فطلبوا إحدى آيات ست.

#### التفسير والبيان:

بعد أن أثبت الله تعالى كون القرآن معجزاً؛ لأنه كلام الله، فأثبت بذلك كون محمد على نبياً صادقاً، وبعد أن أخرستهم الحجة، ولم يجدوا رداً مقنعاً، راوغ رؤساء قريش باقتراح إنزال إحدى ستة أنواع من المعجزات فقالوا:

اً - ﴿ وَقَالُواْ لَن نُؤْمِرَ لَكَ حَتَىٰ تَفَجُرُ ﴾ أي وقال زعماء مكة وهم عتبة وشيبة ابنا ربيعة وأبو سفيان بن حرب وأبو جهل بن هشام والوليد بن المغيرة والنضر بن الحارث وأمية بن خَلَف وأبو البَحْتَري: لن نصدق برسالتك حتى تخرج لنا من الأرض ينبوعاً يتدفق، وهو العين الجارية، فإننا في صحراء مجدبة قاحلة من أرض الحجاز، وذلك سهل على الله تعالى يسير.

٣ - ﴿أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ ﴾ أو يكون لك بستان من نخيل وأعناب وغيرهما
 تتدفق فيه الأنهار تدفقاً بقوة، حتى يسقى الزرع والشجر وتخرج الأثمار.

٣ - ﴿أَوْ تُستِهِطَ ٱلسَّمَآءَ كُمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا﴾ أو تسقط السماء علينا قطعاً قطعاً كما زعمت أن ربك يفعل ذلك إن شاء، ونظيره آية أخرى: ﴿وَإِذَ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَانَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْمَنَا حِجَارَةً مِّنَ

أَلْسَكُمَآءِ﴾ [الأنفال: ٨/ ٣٢] لأنك وعدتنا أن السماء تنشق يوم القيامة، وتتساقط أطرافها، فعجِّل ذلك في الدنيا، وأسقطها كِسَفاً، أي قطعاً. وهذا مشابه لما طلبه قوم شعيب إذ قالوا: ﴿ فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفَا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ﴿ الشعراء: ١٨٧/٢٦].

عَلَى الله والملائكة معاينة ومواجهة، فيحدثونا بأنك رسول من عند الله، والمعنى: أوتأتي بالله قبيلاً، ومواجهة، فيحدثونا بأنك رسول من عند الله، والمعنى: أوتأتي بالله قبيلاً، وبالملائكة قبلاً أي بأصناف الملائكة قبيلاً قبيلاً. كما في قوله تعالى: ﴿ لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَتَ مِكَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبِّنَا ﴾ [الفرقان: ٢١/٢٥] والقبيل: الكفيل الضامن يضمنون لنا إتيانك به، أو الشاهد (الشهيد).

٥ - ﴿أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن رُخْرُفٍ ﴾ أو أن يكون لك بيت من ذهب، كما
 في قراءة ابن مسعود، فإنك يتيم فقير.

آ - ﴿أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَآءِ﴾ أو أن تصعد في السماء على سلّم تضعها، ثم ترقى عليه، ونحن ننظر، ثم تأتي بصك معه أربعة ملائكة يشهدون لك أن الأمر كما تقول، أو تأتي بكتاب فيه تصديقك أنك رسول من عند الله، ونقرؤه كعادتنا.

(قُلَ سُبَحَانَ رَبِّي هَلَ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا) قل يامحمد متعجباً من اقتراحاتهم: تنزه ربي وتقدس أن يتقدم أحد بين يديه في أمر من أمور سلطانه وملكوته، فهو الفعال لما يشاء، وما أنا إلا رسول بشر كسائر الرسل أبلغكم رسالات ربي، وأنصح لكم، وليس للرسل أن يأتوا بشيء إلا بما يظهره الله على أيديهم على وفق الحكمة والمصلحة، وأمركم فيما سألتم إلى الله عز وجل، إن شاء أجابكم وإن شاء لم يجبكم.

بل إنهم لن يؤمنوا ولو جاءت الآيات كما اقترحوا، كما ذكر تعالى في آية أخرى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمْتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ ۚ وَلَوْ جَآءَتُهُمْ أَخرى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَلِيمَ عَلَيْهِمْ كَلِمِتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ وَلَوْ جَآءَتُهُمْ كَالِهُ عَلَيْهِمْ كَلِمْ عَلَيْهِمْ كَالِمُ عَلَيْهِمْ كَالْكُولُهُ وَلِيونِ ١٩٥/١٥-١٩٧].

## فقه الحياة أو الأحكام:

إن ضعفاء العقول ومحدودي التفكير يظنون أن الإله يفعل لهم ما يريدون، كما يحاول زعماء البشر من استرضاء الأتباع، لتحقيق المصالح المادية وجلب المنافع، وتسيير الأمور.

ثم إن طلبهم مقرون بالتحدي والمراوغة والتعجيز، لا من أجل التوصل إلى التصديق والإيمان، ومعرفة حقيقة النبوة؛ إذ لو أرادوا معرفتها بحق لأقنعهم القرآن المعجزة ولكفاهم آية على تصديق هذا النبي.

## إنهم طلبوا إحدى آيات ست:

إما تفجير الينابيع (العيون الغزيرة) بكثرة من الأرض – أرض مكة – وإما للله الرياض والبساتين والحدائق الغناء تجري الأنهار وسطها، وإما إسقاط السماء عليهم قطعاً قطعاً، كما زعم محمد على النهار وسطها، وإنه تعالى: ﴿إِن السماء عليهم قطعاً قطعاً، كما زعم محمد على السماء عليهم الأرض أو نُسقِط عَلَيْم كِسَفًا مِن السّماء السماء في الما الإتيان بالله والملائكة معاينة ومواجهة، كفيلاً بما تقول، شاهداً بصحته، وإما الرتيان بالله والملائكة معاينة ومواجهة، وإما الصعود في معارج السماء، وإما أن يكون لك بيت أو قصر من ذهب، وإما الصعود في معارج السماء، ولن نؤمن من أجل رقيك أو صعودك، حتى تنزل علينا كتاباً من السماء فيه تصديقك، أي كتاباً من الله تعالى إلى كل رجل منا ؛ كما قال تعالى: ﴿بَلْ يُرِيدُ

فرد الله عليهم بالجواب الحاسم: قل يامحمد: ﴿ سُبُمَانَ رَبِّ ﴾ أي تنزيهاً لله عز وجل عن أن يعجز عن شيء، وعن أن يُعترض عليه في فعل. وقيل: هذا كله تعجب من فرط كفرهم واقتراحاتهم.

فما أنا إلا بشر رسول أتبع ما يوحى إلي من ربي، ويفعل الله ما يشاء من هذه الأشياء التي ليست في قدرة البشر، فهل سمعتم أحداً من البشر أتى بهذه الآيات؟!

والخلاصة: إن التدبير ليس إلى الناس، وإنما التدبير إلى الله تعالى.

# من شبهات المشركين بشرية الرسل وإنكار البعث

# القراءات:

﴿ مَّأُونَاهُمْ ﴾ :

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً: (ماواهم).

﴿ أَءِ ذَا ﴾ ، ﴿ أَءِ ذَا ﴾ :

قرئ:

١- (أئذا كنا عظاماً ورفاتاً إنا) وهي قراءة نافع والكسائي.

٢- (إذا كنا عظاماً ورفاتاً أثنا) وهي قراءة ابن عامر.

٣- (إئذا كنا عظاماً ورفاتاً أئنا) وهي قراءة الباقين.

﴿ رَبِّتَ إِذَا ﴾

وقرأ نافع، وأبو عمرو (ربيَ إذاً).

# الإعراب:

﴿ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيْكَ أَنَّ يَمْشُونَ مُطْمَيِنِينَ ﴾ ﴿ مَلَيْكَ أَنَّ اسم ﴿ كَانَ ﴾ المرفوع، و﴿ يَمْشُونَ ﴾: جملة فعلية صفة له. و﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ خبر ﴿ كَانَ ﴾، و﴿ مُطْمَيِنِينَ ﴾ : حال.

﴿ مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ ﴾ مبتدأ وخبر ﴿ كُلَمَا خَبَتُ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴾ جملة حالية من ﴿ جَهَنَّمُ ﴾ ولا يجوز أن تكون صفة؛ لأن ﴿ جَهَنَّمُ ﴾ معرفة، والجملة هنا نكرة، والمعرفة لا توصف بالنكرة. ويجوز ألا يكون لهذه الجملة موضع من الإعراب، وتكون الواو العاطفة مقدَّرة، أي: وكلما خبت.

﴿ ذَالِكَ جَزَآؤُهُم ﴾ مبتدأ وخبر و﴿ بِأَنَّهُمْ ﴾ في موضع نصب؛ لأنه يتعلق بـ ﴿ جَزَآؤُهُم ﴾.

﴿ لَوْ أَنْتُمْ تَمْلِكُونَ ﴾ ﴿ أَنتُمْ ﴾ : مرفوع بفعل مقدر، يفسره ﴿ تَمْلِكُونَ ﴾ أي لو تملكون، فلما حذف الفعل، صار الضمير المرفوع المتصل في ﴿ تَمْلِكُونَ ﴾ ضميراً منفصلاً، وهو ﴿ أَنتُمْ ﴾ ولا يجوز أن يكون ﴿ أَنتُمْ ﴾ مبتدأ؛ لأن ﴿ لَوْ ﴾ حرف يختص بالأفعال كإن الشرطية.

و ﴿خُشْيَةً ٱلْإِنْفَاقِۗ﴾ مفعول لأجله.

## البلاغة:

﴿ أَبَعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا ﴾ استفهام إنكاري.

﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ التفات من الغيبة إلى التكلم، اهتماماً بأمر الحشر.

﴿ وَمَن يَهْدِ ﴾ ﴿ وَمَن يُضْلِلُ ﴾ بينهما طباق.

# المفردات اللغوية:

﴿ وَمَا مَنَعُ اَلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ اللَّهُدَىٰ ﴾ أي وما منعهم الإيمان بعد نزول الوحي وظهور الحق ﴿ إِلَّا أَن قَالُوا ﴾ إلا قولهم منكرين ﴿ أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَسُولًا ﴾ أي لم يبق لهم شبهة تمنعهم عن الإيمان بمحمد ﷺ والقرآن إلا إنكارهم أن يرسل الله بشراً ، ولم يبعث ملكاً.

﴿ قُلُ ﴾ لهم جواباً لشبهتهم ﴿ لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ بدل البشر ﴿ مَلَيْهِ عَلَيْهِ مِ يَمْشُونَ ﴾ كما يمشي بنو آدم ﴿ مُطْمَيِنِينَ ﴾ ساكنين فيها مقيمين ﴿ لَنَزَلْنَا عَلَيْهِم فِي السّمَاءِ مَلَكَ السَّمَاءِ مَلَكَ السّمَاءِ مَلَكَ السّمَاءِ مَلَكَ السّمَاءِ مَلَكَ السّمَاءِ مَلَكَ السّمَاءِ مِكنهم عناطبته والفهم عنه ﴿ شَهِيدًا يرسل الله إلى قوم رسولاً إلا من جنسهم يمكنهم مخاطبته والفهم عنه ﴿ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ مَ عَلَى صدقي وعلى أني رسول إليكم ، بإظهار المعجزة على وفق دعواي ﴿ إِنَّهُم كَانَ بِعِبَادِهِ عَنِيرًا بَصِيرًا ﴾ عالمًا ببواطنهم وظواهرهم. وفيه تسلية للرسول ﷺ وتهديد للكفار.

﴿ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُمْ أُولِيآ ﴾ يهدونهم من دونه، والمعنى: ومن يهديه الله إلى الخير فهو المهتدي الموفق؛ لأن نفسه ميّالة إلى ذلك، ومن يضلله الله ويخذله، لإعراضه عن هداية ربه، فلن تجد له أولياء من دون الله يتولون أمره، ويدافعون عنه.

﴿ وَنَعَشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ﴾ أي يسحبون عليها تجرهم الزبانية من أرجلهم إلى جهنم، أو يمشون بها، روى الشيخان عن أنس أنه قيل لرسول الله ﷺ: كيف يمشون على وجوههم؟ قال: ﴿إِن الذي أمشاهم على أقدامهم، قادر على أن يمشيهم على وجوههم». وفيه التفات من الغيبة إلى التكلم.

﴿عُمْياً وَبُكُماً وَصُمَّاً ﴾ قال البيضاوي: لا يبصرون ما يقر أعينهم، ولا يسمعون ما يلذ مسامعهم، ولا ينطقون بما يقبل منهم؛ لأنهم في دنياهم لم يستبصروا بالآيات والعبر، وتصاموا عن استماع الحق، وأبوا أن ينطقوا بالصدق. ويجوز أن يحشروا بعد الحساب من الموقف إلى النار مَعطَّلي القوى والحواس.

﴿ كُلَّمَا خَبَتَ ﴾ سكن لهبها بأن أكلت جلودهم ولحومهم ﴿ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴾ توقداً وتلهباً واشتعالاً ، بأن تبدل جلودهم ولحومهم ، فتعود ملتهبة مستعرة ﴿ وَرُفَنَتًا ﴾ ما بلي من الشيء.

﴿ أُولَمْ يَرُواْ ﴾ يعلموا فهي رؤية القلب، وهو استفهام إنكار وتوبيخ لهم على ما كانوا يستبعدونه من الإعادة بعد الإفناء ﴿ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يَخَلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾ فإنهم ليسوا أشد خلقاً منهم، وليست الإعادة أصعب عليه من الإبداء ﴿ وَجَعَلَ لَهُمْ أُجَلًا ﴾ للموت والبعث ﴿ فَأَبَى ٱلظَّالِمُونَ ﴾ مع وضوح الحق ﴿ إِلَّا كُفُورً ﴾ إلا جحوداً ﴿ خَرَانِن رَحْمَةِ رَبِّ ﴾ خزائن رزقه وسائر نعمه، والمطرمن أهم المصادر ﴿ لَأَمْسَكُمْ مَ ﴾ لبخلتم ﴿ خَشْيَةَ ٱلْإِنفَاقِ ﴾ خوف نفادها بالإنفاق ﴿ قَتُورً ﴾ بخيلاً.

# الناسبة:

بعد أن أنكر المشركون الآية الباقية التي هي القرآن وسائر الآيات، وليست بدون ما اقترحوه، بل هي أعظم، أخبر الله تعالى عن السبب الواهي الضعيف الذي منعهم من الإيمان، وهو استبعاد أن يبعث الله رسولاً إلى الناس واحداً بشراً منهم، ولم يكن ملكاً. فهذه شبهة أخرى وهي استبعاد كون الرسل بشراً، بعد الرد عليهم بأن وظيفة الرسل إبلاغ الناس، وليس تلبية اقتراح الآيات، ثم الرد على شبهتهم بأن الرسول يكون عادة من جنس المرسل إليهم.

ثم ذكر شبهة أخرى أيضاً وهي إنكار البعث، ولما أنكروا البعث، نبّههم تعالى على عظيم قدرته وباهر حكمته، بخلق السماوات والأرض.

ولما طلب المشركون إجراء الأنهار والعيون في بلدهم لتكثر أقواتهم وتتسع عليهم، بيَّن تعالى أنهم لو ملكوا خزائن رحمة الله، لبقوا على بخلهم وشحهم، ولما أقدموا على نفع أحد.

# التفسير والبيان،

﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤُمِنُوا ﴾ أي وما منع أكثر الناس ومنهم مشركو مكة أن يؤمنوا بالله، ويتبعوا الرسل، حين مجيء الوحي المعجز الذي يستهدف الهداية والإسعاد والنجاة إلا استغرابهم وتعجبهم من بعثة البشر رسلاً، غير متصورين كون الرسول من جنس البشر المرسل إليهم، وأنه كان لابد من أن يكون من الملائكة، وهذا تحكم فاسد وتعنت باطل. والآية مثل قوله تعالى: عَجَبًا أَن أُوْجَيْناً إِلَى رَجُلِ مِّنْهُمُ أَن أَنْدِرِ ٱلنَّاسَ ﴾ [يونس: ٢/١٠] وقوله سبحانه: ﴿ وَلَا يَاتُهُمُ رَالُهُمُ إِلَيْكِنَتِ فَقَالُوا أَبَشَرُ يَهُدُونَنا ﴾ [النغابن: ٢/١٤]. والآيات في هذا كثيرة.

ثم أجابهم الله تعالى منبهاً على لطفه ورحمته بعباده، وعلى منطق الأمور، فقال: ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيَهِكَ ۗ أَي قل لهم يا محمد: إن مقتضى الحكمة ومنطق الأشياء والرحمة بالناس أن يبعث إليهم الرسول من جنسهم، ليناقشهم ويخاطبهم، ويفقهوا عنه ويفهموا منه، فليس إرسال الرسول لمجرد إلقاء الموحى به إليه، ولو كان الرسول ملكاً لما استطاعوا مواجهته، ولا الأخذ عنه، فإن الشيء يألف لجنسه، ويأنس به، فطبيعة الملك لا تصلح للاجتماع بالبشر، وعقد حوار معه حول أحكام التشريع وتبيان أصول العقيدة، وأداء الرسالة، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَالَبُعُونَ فَيَ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴿ وَلَا اللهُ عَلَيْهُم مَا يَلْبِسُونَ ﴾ [الأنعام: ١٩/٦].

بل إن إرسال الرسول من البشر نعمة وحكمة ومنَّة عظمى، لذا قال تعالى: ﴿ كُمَا ٓ أَرْسَلْنَا فِيكُمُ مَرْسُولًا مِنكُمُ مِنْكُمُ مَانَانِنَا وَيُزَكِّيكُمُ وَيُعَلِّمُكُمُ

ٱلْكِنْكَ وَٱلْحِكَمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ البقرة: ١٥١/٢] وقال سبحانه: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمُ ﴾ [آل عمران: ٣/ ١٦٤] وقال عز وجل: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُكُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوبة: ٢/٨/٩].

والخلاصة في معنى الآية: إنه لو كان في الأرض ملائكة يمشون عليها مطمئنين فيها، كما أنتم أيها البشر فيها، لنزلّنا عليهم من عالم السماء رسولاً من جنسهم، وأنتم البشر رسولكم منكم، لكن يمكن أن يكون البشر رسولاً لغير البشر، فإن النبي على رسول إلى الإنس والجن؛ لأنه يمكنهم تلقي الوحي عنه وفهم الخطاب منه. وأما تلقي النبي الوحي من جبريل عليه السلام فهذا يتطلب استعداداً خاصاً لا يتهيأ لغير نبى أو رسول.

ثم أرشد الحق تعالى إلى حجة أخرى هي:

﴿ فَلَ كَفَى بِ اللّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَيَنْكُمْ ﴾ أي إن القول الفصل بيني وبينكم، وإقامة الحجة الدامغة عليكم أن الله شاهد على وعليكم، وحكم بيني وبينكم، عالم بما جئتكم به، فلو كنت كاذباً لانتقم مني أشد الانتقام، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَفَوْلَ عَلِيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ فَيْ لَأَخَذُنَا مِنْهُ بِالْمِينِ ﴿ فَهُ اللّهِ مُنَا اللّهُ اللّهُ مِمْنِ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ مِنْ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا ﴾ [الحاقة: ٢١/٦].

﴿إِنَّهُمْ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ أي إن الله سبحانه عليم بأحوال عباده ، يعلم ظواهرهم وبواطنهم ، وخبير بمن يستحق الهداية ، ممن يستحق الضلالة ، مطلع على مافي قلوبهم ، فهم لا يذكرون هذه الشبهات إلا حسداً وحباً للزعامة ، وإعراضاً عن قبول الحق. وفي ذلك تهديد ووعيد ، وإيناس للنبي عليه فيما يلقاه من صدود قومه وعنادهم.

ثم يخبرالله تعالى عن تصرفه في خلقه ونفوذ حكمه، وأنه لا معقب له،

فقال: ﴿ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ ۗ أَي من يهده الله للإيمان فهوالمهتدي إلى الحق، ومن يضلل الله، فلن تجد لهم أنصاراً يهدونهم من دون الله إلى الحق والصواب.

والمقصود إيناس الرسول على فمن سبق لهم حكم الله بالإيمان والهداية، لعلمه السابق بأنهم صائرون لذلك لميل نفوسهم إلى الحق، وجب أن يصيروا مؤمنين؛ لأن علم الله لا يتغير، ومن سبق لهم حكم الله بالضلال والجهل، لما علم الله منهم سوء الاختيار، والإصرار على الغواية والضلال، استحال أن ينقلبوا عن ذلك الضلال، كما قال تعالى: ﴿مَن يَهْدِ اللهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُصْلِلُ فَلَن يَجْدَ اللهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا ﴾ [الكهف: ١٧/١٨].

﴿ وَنَحَشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمّا وَصُمَّاً ﴾ أي ونجمعهم يوم القيامة في موقف الحساب بعد الخروج من القبور، مسحوبين على وجوههم، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يُسْخَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ﴾ [القمر: ١٥/٤٥] عمياً لا يبصرون، بكماً لا ينطقون، صُمّاً لا يسمعون، أي أنهم كما كانوا في الدنيا معطلين هذه الحواس عن الانتفاع الحقيقي بها، وإن كانوا في الظاهر مبصرين ناطقين سامعين، فهم في الآخرة لا يبصرون طريق النجاة الذي يقر أعينهم،

ولا ينطقون بما يقبل منهم، ولا يسمعون ما يلذ مسامعهم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلَافِي اَعَلَى فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴿ آلَ الإسراء: ٧٢/١٧] قال ابن كثير: وهذا يكون في حال دون حال، جزاء لهم كما كانوا في الدنيا، بكماً وعمياً وصماً عن الحق، فجُوزوا في محشرِهم بذلك.

أخرج الشيخان وأحمد عن أنس بن مالك رضي الله عنه أنه قال: «قيل: يارسول الله، كيف يحشر الناس على وجوههم؟ قال: الذي أمشاهم على أرجلهم، قادر على أن يمشيهم على وجوههم».

وأخرج الترمذي: "إن الناس يكونون ثلاثة أصناف في الحشر: مشاة، وركباناً، وعلى وجوههم" وفي معناه أخرج الإمام أحمد عن حذيفة بن أسيد، قال: قام أبو ذر فقال: يابني غفار، قولوا ولا تحلفوا، فإن الصادق المصدوق حدثني: أن الناس يحشرون على ثلاثة أفواج: فوج راكبين طاعمين كاسين، وفوج يمشون ويسعون، وفوج تسحبهم الملائكة على وجوههم وتحشرهم إلى النار».

﴿ مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ حَكُلَما خَبَتُ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴾ أي منقلبهم ومصيرهم إلى جهنم، كلما سكن لهيبها زدناهم لهبا ووهجا وجمراً، بأن تأكل جلودهم ولحومهم وتفنيها، فيسكن لهبها، ثم يبدلون غيرها، فترجع ملتهبة مستعرة، ويتكرر الإفناء والإعادة، ليزيد ذلك في تحسرهم على تكذيبهم بالبعث، كما قال تعالى: ﴿ فَذُوقُوا فَكَن نَزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا ﴿ آلنبا: ٢٠/٧٨].

وعلة تعذيبهم ما قال تعالى: ﴿ وَالِكَ جَرَآ وَهُمْ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا ﴾ أي إن ذلك الجزاء والعقاب الذي جازيناهم به من البعث عمياً وبكماً وصماً هو جزاؤهم الذي يستحقونه على كفرهم بالله تعالى، وتكذيبهم آياته أي أدلته وحجته على وجوده ووحدانيته وعلى البعث، وعلى قولهم منكرين وقوع البعث: أئذا كنا عظاماً نخرة ورفاتاً بالية وتراباً منتشراً، نعود خلقاً جديداً آخر؟ أَبَعْدَ ما صرنا

إلى ما صرنا إليه من البِلى والهلاك، والتفرق والذهاب في أنحاء الأرض، نعاد مرة ثانية؟

فنبههم الله على قدرته على البعث بأنه خلق السماوات والأرض، فقال: ﴿ أُولَمْ يَرُوّا أَنَّ الله اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أي ألم يعلموا ويتدبروا أن الذي أبدع خلق السماوات والأرض على غير مثال سبق، قادر على أن يخلق أمثالهم، ويعيد أبدانهم، وينشئهم نشأة أخرى، كما بدأهم، فقدرته على إعادتهم أسهل من ذلك: ﴿ لَخَلْقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ السَّمَاقِ وَاللَّرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْق السماوات (٢٧] فدل هذا على أن خلق الإنسان أو إعادته أهون وأيسر من خلق السماوات والأرض، وأن الإعادة أهون عليه من الابتداء.

لكن للبعث والقيامة أو الموت وقتاً محدداً، فقال تعالى: ﴿وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَكُن للبعث والقيامة أو الموت وقتاً محدداً، فقال تعالى: ﴿وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا مَعِيناً، ومدة لا رَبِّ فِيهِ ﴾ أي وجعل لإعادتهم وإقامتهم من قبورهم أجلاً معيناً، ومدة مقي تلك المدة تكون القيامة أمراً محتماً لا شك فيه.

﴿ فَأَبَى الظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُولًا ﴾ أي وبالرغم من إقامة تلك الحجة الدامغة عليهم أبى الكافرون الظالمون أنفسهم إلا تمادياً في باطلهم وضلالهم، وجحوداً للثابت الصحيح، وإنكاراً للبعث.

وسبب عدم إجابتهم لمطالبهم من القصور والجنات والعيون هو الشح، فقال الله تعالى: ﴿ قُلُ لَّوَ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحْمَةِ رَبِيّ ﴾ أي قل لهم يا محمد: لوأنكم ملكتم التصرف في خزائن أرزاق الله لبقيتم على الشح والبخل، ولأمسكتم عن الإنفاق، أي الفقر، كما قال ابن عباس، أي خشية الزوال والذهاب والنفاد والفراغ، مع أنها لا تفرغ ولا تنفد أبداً؛ لأن هذا من طباعكم وسجاياكم.

﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ قَتُورًا ﴾ أي بخيلاً منوعاً ، كما قال سبحانه: ﴿ أَمْ لَمُمْ نَصِيبً مَنَ ٱلْمُلِكِ فَإِذَا لَا يُؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ٣/٤] . أي لوأن لهم نصيباً في ملك الله تعالى ، لما أعطوا أحداً شيئاً ، ولا مقدار نقير ، وهو الخيط في شق النواة ، وقال الله تعالى أيضاً : ﴿ ﴿ إِنَ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِذَا مَسَهُ ٱلشَّرُ اللهِ وَإِذَا مَسَهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ وَإِذَا مَسَهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ [المعارج: ١٩/٧٠-٢٢].

والآية دليل واضح على شح الإنسان وكرم الله تعالى وجوده وإحسانه، جاء في الصحيحين: «يد الله ملأى، لا يغيضها نفقة، سَحَّاء، الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السماوات والأرض؟ فإنه لم يَغِضْ ما في يده».

# فقه الحياة أو الأحكام:

يفهم من الآيات ما يأتي:

اً – إن كفار قريش قوم متكبرون معاندون، فقالوا للنبي ﷺ: أنت مثلنا، فلا يلزمنا الانقياد لك، وغفلوا عن القرآن المعجزة الذي يثبت صدقه في رسالته.

وادعاؤهم أن الرسول لا يصلح أن يكون بشراً: ادعاء مردود عليهم؛ لأن أداء الرسالة وما تقتضيه من إقناع ونقاش، ومراعاة لموجب الحكمة والمصلحة أن يكون الرسول من جنس المرسل إليهم.

فَالْمُلُكُ إِنَمَا يَرْسُلُ إِلَى المُلائكَة؛ لأنه لو أَرْسُلُ الله تَعَالَى مَلَكاً إِلَى بَنِي آدم لم يقدروا أن يروه على الهيئة التي خلق عليها، وإنما أقدر الأنبياء على رؤيته، وخلق فيهم ما يقدرون به؛ ليكون ذلك آية لهم ومعجزة.

 ٣ - لو شاء الله أن يهدي الكفار لاهتدوا، فإن لم يهتدوا بهدي الله تعالى،
 لا يهديهم أحد.

عً - يحشر الكفار يوم القيامة على وجوههم، وفيه وجهان:

أحدهما - أن ذلك عبارة عن الإسراع بهم إلى جهنم، كما يقول العرب: قدِم القوم على وجوههم: إذا أسرعوا.

والثاني - أنهم يسحبون يوم القيامة على وجوههم إلى جهنم، كما يفعل في الدنيا بمن يبالغ في هوانه وتعذيبه، قال القرطبي: وهذا هو الصحيح؛ لحديث أنس المتقدم. فإنهم يحشرون عمياً عما يسرّهم، بكماً عن التكلم بحجة مقبولة، صماً عما ينفعهم، وهذا يدل على أن حواسهم باقية على ما كانت عليه. وقيل: إنهم يحشرون على الصفة التي وصفهم الله بها، ليكون ذلك زيادة في عذابهم، ثم يخلق ذلك لهم في النار، فأبصروا؛ لقوله تعالى: ﴿وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ النّارَ فَطَنُوا أَنّهُم مُواقِعُوها [الكهف: ١٨/٣٥]، وتكلموا؛ لقوله تعالى ﴿مَعُوا لَمَا تَعَنَّطُا وَرَفِيرا الفرقان: ١٢/٢٥]، وسَمِعوا؛ لقوله تعالى ﴿ سَمِعُوا لَمَا تَعَنَّطُا وَرَفِيرا ﴾ [الفرقان: ١٢/٢٥].

٥ - مأوى الكفار ومستقرهم ومقامهم جهنم، كلما سكنت نارها، زادها
 الله ناراً تلتهب، وسكون التهابها من غير نقصان في آلامهم ولا تخفيف عنهم.

أ - ذلك العذاب جزاء كفرهم بآيات الله تعالى وحججه الدالة على وجوده وتوحيده، وجزاء جحودهم وإنكارهم البعث إنكار تعجب من إعادة ما بلي من العظام، وتفتت من الجسد، وزالت معالمه، وغفلوا عن أن الله هو الذي خلقهم أول مرة، والإعادة أهون عليه من الابتداء، كما قال الله تعالى: ﴿ كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقِ نُعُيدُهُ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤/٢١] ، ﴿ وَهُو الذِي يَبْدُؤُ الْمَانَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو المَّونُ عَلَيْهُ ﴾ [الروم: ٢٧/٣٠] .

ومع كل هذه الدلائل أبي المشركون الظالمون إلا جحوداً بأجَل الْقيامة وبآيات الله تعالى.

٧ - لو وسّع الله الرزق على العباد لبخلوا أيضاً، فإن قوله تعالى: ﴿ قُل لَّوْ النَّمْ تَمْلِكُونَ خَزَايِنَ رَحْمَةِ رَبِّ ﴾ أي خزائن الأرزاق والنعم ﴿ إِذَا لَأَمْسَكُمُ أَنَّمُ تَمْلِكُونَ خَزَايِنَ الْعَرِاقِ والنعم ﴿ إِذَا لَأَمْسَكُمُ أَنَّكُمُ لَنَا خَشْيَةَ الْإِنفَاقِ ﴾ من البخل، هو جواب قولهم: ﴿ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُر لَنَا مِن الْأَرْضِ يَلْبُوعاً ﴾ [الإسراء: ١٩٠/١٥] حتى نتوسع في المعيشة، والمعنى: لو توسعتم لبخلتم أيضاً، وكان الإنسان قتوراً أي بخيلاً مضيّقاً، والآية على الصحيح عامة في المشركين وغيرهم.

# الآيات التسع لموسى عليه السلام وصفة إنزال القرآن

﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَىٰ يَسْعَ ءَايَتِ بَيِّنَتِ فَسَعَ اَيْتِ بَيِّنَتِ فَسَعَلَ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فِيرَعُونُ إِنِّ لَأَظُنُكَ يَعُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴿ فَا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَا وَلَا إِلَا رَبُ السَّمَوَةِ وَالْمَ وَإِنِّ لَأَظُنُكُ يَعِفْرَعُونُ مَثْمَبُورًا ﴿ فَا لَا رَبُ فَالَادَ أَن لَا السَّمَوَةِ وَاللَّهُ مَنِ اللَّرَضِ فَأَغْرَفَنكُ وَإِنِّ لَأَظُنكُ يَعِفْرَعُونُ مَثْمَبُورًا ﴿ فَا فَأَنْ مِنْ بَعْدِهِ لِنِينَ إِسْرَءِيلُ السَّمَنُولُ اللَّهُ وَمَن مَعَهُ جَمِيعًا ﴿ وَفَلْنَا مِنْ بَعْدِهِ لِنِينَ إِسْرَءِيلُ السَّكَمُولُ اللَّهُ وَمَا مَعْهُ جَمِيعًا ﴿ وَفَلْنَا مِنْ بَعْدِهِ لِنِينَ إِلَى اللَّهُ وَمَا مَعَهُ جَمِيعًا ﴿ وَفَلْمَا مِن بَعْدِهِ لِنِينَ إِسْرَءِيلُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا الْفَالِمُ مِن قَبْلِهِ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللْمُعْمُولًا الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللِهُ الللللِهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللِهُ الللللَّهُ اللللللِ

# القراءات:

﴿ فَسُتَلَّ ﴾ :

وقرأ ابن كثير، والكسائي (فَسَلُ).

﴿ عَلِمْتَ ﴾:

وقرأ الكسائي (علمتُ).

﴿جِئْنَا﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (جينا).

﴿ وَقُرْءَ انَّا ﴾:

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً (وقراناً).

# الإعراب:

﴿ يَسْعَ ءَايَنتِ بَيِّنَتِّ ﴾ ﴿ بَيِّنَتِّ ﴾ إما وصف مجرور لآيات، أو وصف منصوب لتسع.

﴿ وَبِالْحَقِ أَنزَلْنَهُ وَبِالْحَقِ نَزَلُ ﴾ الباء في ﴿ وَبِالْحَقِ ﴾ في الموضعين: إما متعلقة بالفعلين على جهة التعدي، وإما أن الأولى حال من هاء ﴿ أَنزَلْنَهُ ﴾ والثانية حال من ضمير ﴿ زَلُ ﴾.

﴿ وَقُرْءَانَا ﴾ إما منصوب بفعل مقدر، وتفسيره ﴿ فَرَقَنَاهُ ﴾ أي فرقنا قرآنا فرقناه، أو معطوف على قوله: ﴿ مُبَيِّرًا وَبَلْا إِلَى على تقدير: وصاحب قرآن، ثم حذف المضاف، فيكون ﴿ فَرَقَنَاهُ ﴾ وصفاً لقرآن. و ﴿ عَلَىٰ مُكْثِ ﴾: حال، أي متمهلاً مُترفِّقاً.

# البلاغة:

﴿ مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ بينهما طباق.

﴿ مَسْحُورًا ﴾ ﴿ مَثْمُورًا ﴾ بينهما جناس ناقص لتغير بعض الحروف.

﴿ إِنِّ لَأَظُنُّكَ يَكُمُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴾ ﴿ وَإِنِّي لَأَظُنُّكَ يَنفِرْعَوْنُ مَثْمُورًا ﴾ بينهما مقابلة ، وفيهما سجع.

# المفردات اللغوية:

﴿ وَلَقَدُ ءَالِيَنَا مُوسَىٰ يَسْعَ ءَايَنَتِ بَيِّنَتِ ﴾ أي والله لقد أعطينا موسى تسع آيات واضحات الدلالة على نبوته، وصحة ما جاء به من عند الله، وهي العصا، واليد البيضاء، والطوفان، والجراد، والقُمَّل، والضفادع، والدم، وهذه سبع باتفاق، وأما الثنتان فقيل: انفلاق البحر، والسنون، وقيل: انفلاق البحر ونتق الطور على بني إسرائيل، وقيل: انفلاق البحر، وحل عقدة لسان موسى. وهما مرويان عن ابن عباس، وقيل عن مجاهد وآخرين: السنون، ونقص الثمرات. وقيل بغير ذلك كما ذكرنا في سورة الأعراف.

خس منها ذكرت في سورة الأعراف: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلذَّمَ ءَايَنتِ مُّفَصَّلَتِ﴾ [١٣٣] والباقي متفرقات.

وقيل: المراد بالآيات: الأحكام، أخرج أحمد والبيهقي والطبراني والنسائي وابن ماجه: «أن يهوديين قال أحدهما لصاحبه: انطلق بنا إلى هذا النبي فنسأله، فأتياه على الله عن قول الله تعالى: ﴿وَلَقَدَ عَائِينًا مُوسَىٰ نِسْعَ عَايَنَ عَلَيْ فَقَالَ: لا تشركوا بالله شيئاً، ولا تزنوا، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق، ولا تسرقوا، ولا تشحروا، ولا تأكلوا الربا، ولا تمشوا ببريء إلى ذي سلطان ليقتله، ولا تقلِفوا مُحْصَنة، وأنتم يا يهود عليكم خاصة ألا تعدوا في السبت، فقبّلا يده ورجله، وقالا: نشهد إنك نبي، قال: فما يمنعكما أن تُسْلما؟ قالا: إن داود دعا ألا يزال من ذريته نبي، وإنا نخاف إن البعناك أن تقتلنا يهود» قال الشهاب الخفاجي: وهذا هو التفسير الذي عليه المعوّل في الآية.

﴿ فَسَكُلُ ﴾ يا محمد . ﴿ بَنِي إِسْرَوبِلُ ﴾ عنه سؤال تقرير للمشركين على

صدقك، أو: فقلنا له: اسأل. ﴿ مَسْحُورًا ﴾ سحرت، فأصبحت متخبط العقل مخبولاً . ﴿ هَٰ وَلَكُنَّ ﴾ الآيات . ﴿ بَصَآبِر ﴾ بينات واضحات وعبراً ، ولكنك تعاند. ﴿ مَثْبُورًا ﴾ هالكاً ، أو مصروفاً عن الخير، مطبوعاً على الشر. ﴿ فَأَرَادَ ﴾ فرعون . ﴿ أَن يَسْتَفِزَّهُم ﴾ أن يخرج موسى وقومه وينفيهم من الأرض: أرض مصر، أو الأرض مطلقاً بالقتل والاستئصال.

﴿ اَسْكُنُواْ اَلْأَرْضَ ﴾ التي أراد أن يستفزكم منها . ﴿ وَعَدُ اَلْآخِرَةِ ﴾ أي الساعة أو الدار الآخرة يعني قيام القيامة . ﴿ لَفِيفًا ﴾ جميعاً أنتم وهم، واللفيف: الجمع العظيم المختلط من الطائعين والعصاة وغيرهم . ﴿ فَرَفَّنَهُ ﴾ نزلناه مفرقاً على مدى ثلاث وعشرين سنة . ﴿ مُكُثِ ﴾ مَهْل وتؤدة وتأنٍ ليفهموه . ﴿ وَنَزَّلْنَهُ نَنزِيلًا ﴾ شيئاً بعد شيء على حسب المصالح والحوادث.

﴿ فَلَ ﴾ لكفار مكة . ﴿ وَامِنُواْ بِهِ ۚ أَوْ لَا تُؤْمِنُواً ﴾ تهديد لهم ووعيد . ﴿ مِن مَبْلِهِ ﴾ قبل نزوله، وهم مؤمنو أهل الكتاب . ﴿ يَغِرُونَ لِلْأَذْفَانِ سُجَدًا ﴾ يسقطون على وجوههم تعظيماً لأمر الله، وشكراً لإنجازه وعده في تلك الكتب ببعثة محمد ﷺ على فترة من الرسل وإنزاله القرآن عليه. والمعنى: إن لم تؤمنوا به، فقد آمن به من هو خير منكم، وهم العلماء الذين قرؤوا الكتب السابقة، وعرفوا حقيقة الوحي، وأمارات النبوة، وتمكنوا من التمييز بين المحق والمبطل، أو رأوا نعتك وصفة ما أنزل إليك في تلك الكتب. فالخرور: السقوط بسرعة، والأذقان جمع ذقن: وهو مجتمع اللحيين.

﴿ شُبْحَانَ رَبِنَا ﴾ تنزيهاً له عن خلف الوعد . ﴿ إِن ﴾ مخففة من الثقيلة . ﴿ كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴾ بإنزال القرآن وبعث النبي ﷺ . ﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ ﴾ عطف بزيادة صفة . ﴿ وَيَزِيدُهُمْ ﴾ القرآن . ﴿ خُشُوعًا ﴾ تواضعاً لله.

# المناسبة،

بعد أن حكى الله تعالى عن قريش تعنتهم في اقتراحهم وعنادهم للرسول

الله جهرة، وقول قريش: أو تأتي بالله، أو نرى ربنا، وأنه أنزل آيات تسعاً على موسى مثلما اقترحوا، فلم تفد تلك الآيات فرعون وقومه بالإقبال على ساحة الإيمان، ويكفيكم ما أنزل على محمد على من آيات علمية غير مادية، فإن لم يؤمنوا، كانت عاقبتكم الدمار والهلاك، كما أهلك فرعون وقومه بالغرق.

وبعد أن ذكر تعالى إعجاز القرآن بقوله: ﴿ قُلُ لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ اَلْإِنْسُ وَاللَّجِنَّ ﴾ [الإسراء: ٨٨/١٧] عاد إلى بيان صفة نزول القرآن منجماً، وأنه حق ثابت لا يزول. وهكذا طريقة كلام العرب وأسلوبها، تأخذ في شيء وتستطرد منه إلى شيء آخر ثم إلى آخر، ثم تعود إلى ما ذكرته أولاً (١). وهدد تعالى من لم يؤمن به، وأنه قد آمن به علماء أهل الكتاب.

#### التفسير والبيان:

أجاب الله تعالى المشركين في هذه الآيات عن قولهم: ﴿ لَنَ نُوْمِنَ لَكَ ﴾ حتى تأتينا بهذه المعجزات القاهرة، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَائِينُنَا مُوسَىٰ يَسْعَ ءَايَنَتِ بَيِّنَتِ ﴾ أي لقد أمددنا موسى عليه السلام وأعطيناه تسع آيات بيّنات، وهي الدلائل القاطعة على صحة نبوته وصدقه، فيما أخبر به، حين أرسله إلى فرعون وقومه، فلم يؤمنوا بها، كما قال تعالى: ﴿ فَأَسْتَكُبُرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا فَوْمَا وَعُومَا ﴿ وَهَمَا أَنْفُهُمْ ظُلُمًا وَالنمل: ٧/١٤] وقال: ﴿ وَجَمَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْفَنَتُهَا أَنْفُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُواً ﴾ [النمل: ٧٧/١٤].

والآيات التسع هي كما ذكر ابن عباس فيما رواه عنه عبد الرزاق وسعيد ابن منصور وابن جرير وابن المنذر: «العصا، واليد، والسنين، والبحر، والطوفان، والجراد، والقمّل، والضفادع، وألدم آيات مفصلات».

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ١/٨٧

لكن تخصيص التسع بالذكر لا يمنع ثبوت الزائد عليها؛ لأن القاعدة في أصول الفقه: أن تخصيص العدد بالذكر لا يدل على نفي الزائد.

وقد ذكر القرآن الجيد ست عشرة معجزة لموسى عليه السلام ذكرها الرازي (١) وهي: إزالة العقدة من لسانه؛ أي إذهاب العجمة وصيرورته فصيحاً، وانقلاب العصاحية، وتلقف الحية حبالهم وعصيهم على كثرتها، واليد البيضاء، والطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، وشق البحر: ﴿وَإِذْ فَرَقَنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ ﴾ [البقرة: ٢/٥٠] والحجر: ﴿أَنِ ٱضْرِب البحر: ﴿وَإِذْ نَنَقْنَا ٱلْجَبَلُ فَوْقَهُم البحر: ﴿ وَإِذْ نَنَقَنَا ٱلْجَبَلُ فَوْقَهُم كَانَتُهُ ظُلَّة ﴾ [الأعراف: ١٦٠/١] وإظلال الجبل: ﴿ وَإِذْ نَنَقَنَا ٱلجبَلَ فَوْقَهُم كَانَتُهُ ظُلَّة ﴾ [الأعراف: ١٢٠/١] وإنزال المن والسلوى عليه وعلى قومه، والجدب، ونقص الثمرات: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا عَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ وَاللَّمِينَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمِينَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمِينَ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُونَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمِينَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمُونَ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَالْتُودِد.

وقال الرازي<sup>(۲)</sup> بعد أن ذكر أن الروايات ظنية غير يقينية في بيان الآيات التسع: أجود الروايات في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَسْمَعُ ءَايَتِ بَيِّنَتِ ﴾ ما روى صفوان بن عَسَّال المرادي أنه قال: إن يهودياً قال لصاحبه: اذهب بنا إلى هذا النبي نسأله عن تسع آيات، فذهبا إلى النبي عَيِّ وسألاه عنها، فقال: «هن ألا تشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا، ولا تَسْحَرُوا، ولا تأكلوا الربا، ولا تقذفوا المحصنة، ولا تولوا الأدبار يوم الزحف، وعليكم خاصة اليهود أن لا تعدوا في السبت»، فقام اليهوديان، فقبًلا يديه ورجليه، وقالوا: نشهد إنك نبي، ولولا نخاف القتل، وإلا اتبعناك (٣٠٠). فالمراد بالآيات: الأحكام.

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي: ٦٤/٢١

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد والترمذي والبيهقي والطبراني والنسائي وابن ماجه.

﴿ فَسَّتُلَ بَنِى ٓ إِسَّرَتُهِ بِلَ ﴾ أي فاسأل أيها النبي بني إسرائيل المعاصرين لك كعبد الله بن سَلام وصحبه سؤال تأكد واستيثاق واطمئنان، لتعلم ثبوت ذلك في كتابهم.

﴿إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فِرْعَوْنُ إِنِّ لَأَظُنْكَ يَمُوسَىٰ مَسْحُورًا﴾ أي فاسألهم حين جاءهم موسى بتلك الآيات، وبلغها فرعون، فقال فرعون: إني لأظنك يا موسى أن الناس سحروك وخبلوك، فصرت مختلط العقل.

﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزُلَ هَـُؤُلِآءِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ ﴾ أي قال موسى لفرعون: لقد علمت علم اليقين أن هذه الآيات التسع ما أنزلها خالق الأرض والسماوات إلا حججاً وأدلة على صدق ما جئتك به، فهي تهدي الإنسان إلى الطريق الحق، وأنها من عند الله لا من عند غيره.

﴿ وَإِنِّي لَأَظُنُّكَ يَنفِرْعَوْنُ مَثْمُورًا ﴾ أي مغلوباً هالكاً مصروفاً عن الخير، ميالاً إلى الشر.

﴿ فَأَرَادَ أَن يَسْتَفِزَّهُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ أي فأراد فرعون أن يخرج موسى وقومه بني إسرائيل من أرض مصر بالقتل، أو بالطرد.

﴿ فَأَغْرَقَٰنَهُ وَمَن مَّعَهُم جَمِيعًا ﴾ أي فأهلكناه وجنوده جميعاً بالإغراق في البحر.

﴿ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ لِبَنِي إِسْرَةِ بِلَ ٱسْكُنُواْ ٱلْأَرْضَ ﴾ أي ونجينا موسى وقومه بني إسرائيل، وقلنا لهم بعد هلاك فرعون: اسكنوا الأرض التي أراد فرعون إخراجكم منها وهي أرض مصر، أو أرض الشام التي وُعِدتم بها.

﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ جِئْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴾ أي فإذا جاء يوم القيامة جئنا بكم أنتم وعدوكم جميعاً ، مختلطين أنتم وهم، ثم نحكم بينكم وبينهم. واللفيف: الجمع العظيم من أخلاط شتى من الشريف والدني، والمطيع والعاصي، والقوى والضعيف.

وبعد أن ردّ الله تعالى على الكفار بأنه لا حاجة للمعجزات؛ لأن قوم موسى آتاهم الله تسع آيات بينات، فلما جحدوا بها أهلكهم الله، ولأنه لو جاءهم بتلك المعجزات التي اقترحوها ثم كفروا بها، لأنزل بهم عذاب الاستئصال، فاقتضت الحكمة عدم تلبية مطالبهم لعلمه تعالى أن منهم من يؤمن، ومنهم من لا يؤمن. بعد هذا عاد الله تعالى إلى تذكيرهم بالمعجزة الخالدة وهي القرآن، وإلى تعظيم شأنه، والاكتفاء به، فقال:

﴿ وَبِالْحَقِ أَنَرَلْنَهُ وَبِالْحَقِ نَرَلُ ﴾ أي إننا أنزلنا القرآن متضمناً للحق من تبيان براهين الوحدانية والوجود، وحاجة الناس إلى الرسل، والأمر بالعدل ومكارم الأخلاق، والنهي عن الظلم وقبائح الأفعال والأقوال، والأحكام التشريعية والأوامر والنواهي المنظمة لحياة الفرد والجماعة والدولة وغير ذلك من أصول التشريع الرفيع.

ونزل إليك يا محمد هذا القرآن محفوظاً محروساً، لم يختلط بغيره، ولم يطرأ عليه عليه زيادة فيه ولا نقص منه، بل وصل إليك مع الحق وهو جبريل عليه السلام، الشديد القوي، الأمين المكين المطاع في الملأ الأعلى.

وبعد بيان خواص القرآن أبان تعالى مهام النبي عليه الصلاة والسلام، فقال: ﴿وَمَا آَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ أي وما أرسلناك يا محمد إلا مبشراً لمن أطاعك من المؤمنين بالجنة، ونذيراً لمن عصاك من المكافرين بالنار.

ثم عاد إلى بيان كيفية نزول القرآن منجماً، أي مقسطاً بحسب الوقائع والمناسبات، فقال تعالى:

﴿ وَقُرْءَانَا فَوَقَنَهُ لِلْقَرَأَةُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكَثِ وَنَزَلْنَهُ لَنزِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

مباركة هي ليلة القدر في رمضان، وقرئ (فرّقناه) بالتشديد، أي أنزلناه آية آية مبيناً مفسراً.

وذلك لتبلغه للناس وتتلوه عليهم على مهل، ونزلناه تنزيلاً أي شيئاً بعد شيء، على الحد المذكور والصفة المذكورة. وفائدة قوله: ﴿وَنَزَّلْنَهُ لَنزِيلاً ﴾ بعد قوله ﴿وَزَزَّلْنَهُ لَنزِيلاً ﴾ بعد قوله ﴿وَزَزَّلْنَهُ لَنزِيلاً ﴾ بعد الحوادث.

ثُمُ هددهم الله محتقراً لهم غير مبال بشأنهم بقوله: ﴿ فَلُ ءَامِنُواْ بِهِ ۚ أَوْ لَا تَوْمِنُواْ اللهِ الكافرين الذين لم يقتنعوا بكون القرآن معجزة كافية، وقالوا لك: ﴿ لَنَ نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفَجُرَ لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَلْبُوعاً ﴾ [الإسراء: ١٧/ ١٠] آمنوا بهذا القرآن أو لا تؤمنوا به، فهو حق في نفسه أنزله الله، وكتاب خالد إلى أبد الدهر.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ ﴿ أَي إِن علماء أهل الكتاب الصالحين الذين تمسكوا بكتابهم ولم يبدلوه ولم يحرفوه، إذا يتلى عليهم هذا القرآن يسجدون على وجوههم تعظيماً لله عز وجل، وشكراً على ما أنعم به عليهم، وعبر عن السجود بقوله ﴿ لِلْأَذْقَانِ ﴾ لأن الإنسان كلما ابتدأ بالخرور والإقبال على السجود فأقرب الأشياء من الجبهة إلى الأرض: الذقن، أو هو كناية عن المبالغة في الخضوع والخشوع والخوف من الله تعالى.

ويقولون في سجودهم: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّنَا ﴾ أي تنزيهاً لله تعالى وتعظيماً وتوقيراً على قدرته التامة، وأنه لا يخلف الميعاد، لذا قال: ﴿ إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴾ أي منجزاً واقعاً آتياً لا محالة.

وهؤلاء كما قال مجاهد: ناس من أهل الكتاب، حين سمعوا ما أنزل على محمد ﷺ حرُّوا سجداً، منهم زيد بن عمرو بن نُفَيل، وورقة بن نَوْفل، وعبد الله بن سَلام.

وهذا السجود من هؤلاء تعريض بأهل الجاهلية والشرك، فإنهم إن لم يؤمنوا بالقرآن، فإن خيراً منهم وأفضل علماء أهل الكتاب الذين قرؤوا الكتب، وعلموا ما الوحي، وما الشرائع، فآمنوا وصدقوا به، وثبت لديهم أنه النبي الموعود به في كتبهم، فإذا تلي عليهم خروا سجداً لله، تعظيماً لأمره، ولإنجاز ما وعد في الكتب المنزلة، وبشر به من بعثة محمد عليه، وإنزال القرآن عليه، وهو المراد بالوعد في الآية: ﴿إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴾ أي بإنزال القرآن وبعثة محمد.

وصفة سجودهم ما قال تعالى: ﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُو خُشُوعًا ۗ الله الله عز وجل من خشية الله، وإيماناً وتصديقاً بكتابه ورسوله.

ويزيدهم السجود خشوعاً، أي إيماناً وتسليماً، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ الْمُمَّدُواْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ اللَّهُ الْمُمَّدُواْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

وقد امتدح النبي ﷺ البكاء في أحاديث كثيرة منها: ما رواه الترمذي عن ابن عباس قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «عينان لا تمسُّهما النار: عينٌ بكت من خَشْية الله تعالى، وعينٌ باتت تحرُسُ في سبيل الله تعالى».

# فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى التالى:

أ - أيد الله نبيه موسى عليه السلام بمعجزات أو آيات تسع، كما ذكرت الآية هنا، وهي بدلالة آيات أخرى ست عشرة معجزة، كما بينا في التفسير، واخترنا ما اختاره الرازي وغيره أنها آيات الكتاب والأحكام.

ولم تكن الإحالة بالسؤال إلى بني إسرائيل عن هذه الآيات إلا من قبيل الاستفهام والإلزام، ليعرف اليهود صحة ما يقول محمد على.

وبالرغم من دعم موسى بهذه الآيات، فلم يؤمن فرعون برسالته، وإنما قال له: ﴿ إِنِّي لَأَظُنُّكَ يَكُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴾ أي ساحراً بغرائب أفعالك، أو مسحوراً من غيرك مختلط العقل مخبولاً. والظن هنا على حقيقته المفيد رجحان الوقوع.

لم يجد موسى جواباً لفرعون إلا الاعتصام بربه، وإعلانه أن هذه الآيات منزلة من رب السماء والأرض بصائر، أي دلالات يستدل بها على قدرته ووحدانيته وتصديقه موسى في نبوته، وقال له: ﴿وَإِنِي لَأَظُنْكُ يَكِفِرَعُونُ مَثْبُورًا ﴾ والظن هنا بمعنى التحقيق والتيقن، والثبور: الهلاك والخسران.

" - لم يجد الطاغية فرعون غير استخدام السلطة والقوة، وصمم على إخراج موسى وبني إسرائيل إما بالقتل أو بالإبعاد، فأهلكه الله عز وجل، وأسكن بني إسرائيل من بعد إغراقه أرض الشام ومصر. ثم يأتي الله بالجميع يوم القيامة من قبورهم مختلطين من كل موضع، قد اختلط المؤمن بالكافر دون تمييز ولا تحيز، ويحاسب كل امرئ على ما قدم.

عُ - أنزل الله القرآن متضمناً الحق والعدل والشريعة والحكم الأمثل، والجمع بين الإنزالين لمعنيين، فقوله: ﴿وَبِالْحَيّ أَنزَلْنَهُ ﴾ أي أوجبنا إنزاله بالحق، وقوله: ﴿وَبِالْحَق، وقوله: ﴿وَبِالْحَق، أو أن الأول معناه: مع الحق، والثاني بالحق أي بمحمد ﷺ، أي نزل عليه.

٥ - كان إنزال القرآن منجماً مقسطاً على حسب الوقائع والمناسبات في مدى ثلاث وعشرين سنة، ليتمكن الناس من قراءته على مهل وتدبر وإمعان، وليعملوا به تفصيلاً، فإنهم لو أخذوا بجميع الفرائض في وقت واحد لنفروا.

قريش وأبدى إعراضه عنهم، لا على وجه التخيير قائلاً لهم: ﴿قُلُ عَامِنُوا بِهِ أَوْ لَا تُؤْمِنُوا ﴾ فإن العلماء السابقين من أهل الكتاب وهم مؤمنو أهل الكتاب آمنوا به عن يقين، ولم يتمالكوا أنفسهم عند سماعه إلا السجود لله خاضعين خاشعين باكين من خشية أنفسهم عند سماعه إلا السجود لله خاضعين خاشعين باكين من خشية أنفسهم عند سماعه إلا السجود لله خاضعين خاشعين باكين من خشية أنفسهم عند سماعه إلا السجود الله خاضعين خاشعين باكين من خشية المناسلة المنا

الله، قائلين: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴾ أي منجزاً بإنزال القرآن وبعث محمد ﷺ.

٧ - قوله ﴿يَبْكُونَ ﴾ دليل على جواز البكاء في الصلاة من خوف الله تعالى، أو على معصيته في دين الله، وأن البكاء لايقطعها ولا يضرها. وقيد ذلك بعض الفقهاء بألا يكون مقروناً بصوت وكلام.

أما الأنين فلا يقطع الصلاة للمريض، ويكره للصحيح في رأي مالك. وكذلك التنحنح والنفخ لا يقطع الصلاة عند مالك. وقال الشافعي: إن كان له حروف تسمع وتفهم يقطع الصلاة. وقال أبو حنيفة: إن كان من خوف الله لم يقطع، وإن كان من وجع قطع.

# دعاء اللَّه بالأسماء الحسنى

﴿ فَلِ اَدْعُواْ اللَّهَ أَوِ اَدْعُواْ الرَّحْمَانَ أَيَّا مَا نَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ وَلَا جَمْهَرَ بِصَلَائِكَ وَلَا شَعْهَدُ لِلَّهِ اللَّذِى لَمْ يَنْجَذَّ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ وَهُو وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِى لَمْ يَنْجَذُ وَلَكُ مِنَ الذَّلِ اللَّهِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيُّ مِنَ الذَّلِ وَكَيْرَهُ تَكْمِيلًا ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيُّ مِنَ الذَّلِ وَكَيْرَهُ تَكْمِيلًا ﴿ إِنْهُ مِنْ الدَّالِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

# القراءات:

﴿ قُلِ ٱدْعُوا ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُوا ٱلرَّحْمَانَ ﴾: قرئ:

١- (قلِ ادعوا الله أوِ ادعوا الرحمن) وهي قراءة عاصم، وحمزة.

٢- (قلُ ادعوا الله أوُ ادعوا الرحمن) وهي قراءة الباقين.

# الإعراب:

﴿ أَيَّا مَّا تَدْعُوا ﴾ ﴿ أَيُّا ﴾ : شرطية ، منصوب بر تَدْعُوا ﴾ ، والتنوين في ﴿ أَيَّا ﴾

عوض عن المضاف إليه، و ﴿ مَّا ﴾: زائدة للتأكيد، و ﴿ تَدْعُوا ﴾: مجزوم بأي، وفاء ﴿ فَلَهُ ﴾ جواب الشرط، وقوله ﴿ اَدْعُوا ﴾ يتعدى إلى مفعولين، تقول: دعوته زيداً.

#### البلاغة:

﴿ يَحْهُرُ ﴾ ﴿ تُخَافِتُ ﴾ بينهما طباق.

# المفردات اللغوية:

﴿ قُلِ اَدْعُوا اللّهَ أَوِ اَدْعُوا الرَّحْمَانَ ﴾ أي سموه بأي واحد من هذين الاسمين، أو نادوه بأن تقولوا: يا الله، يا رحمن ﴿ أَيّا مَا تَدْعُوا ﴾ أي هذين تدعوا فهو حسن، والدعاء هنا: التسمية ﴿ فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَيْ ﴾ فلله الأسماء الحسني، وهذان منها، وكونها أسماء حسني لدلالتها على صفات الجلال والإكرام. وقوله: ﴿ فَلَهُ ﴾ للمسمى؛ لأن التسمية له، لا للاسم، وكان أصل الكلام: أيّا ما تدعو فهو حسن، فوضع موضعه ﴿ فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَيْ ﴾ للمبالغة والدلالة على ما هو الدليل على الله تعالى.

والأسماء الحسنى تسعة وتسعون، كما جاء في الحديث الذي رواه الترمذي: « الله الذي لا إله إلا هو: الرحمن، الرحيم، الملك، القُدّوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبّار، المتكبر، الخالق، البارئ، المصوِّر، الغفار، القهّار، الوهّاب، الرزّاق، الفتّاح، العليم، القابض، الباسط، الخافض، الرافع، المُعِزّ، المُذِلّ، السميع، البصير، الحكم، العَدْل، اللطيف، الخبير، الحليم، العظيم، الغفور، الشكور، العلي، الكبير، الحفيظ، المُقيت، الحسيب، الجليل، الكريم، الرقيب، المجيب، الواسع، الحكيم، الودود، المجيد، الباعث، الشهيد، الحقّ، الوكيل، القوي، المتين، الولي، الحميد، المُحْمِي، المُبْدِئ، المُعِيد، المُعْمِي، المُعْمَى، المُعْمِي، المُعْمِي، المُعْمِي، المُعْمِي، المُعْمِي، المُعْمِي، المُعْمِيم، المُعْمُعْم، المُعْمِيم، المُعْمِيم، المُعْمِيم، المُعْمِيم، المُعْمِيم، المُعْمِيم، المُعْمِ

الواجد، الماجد، الواحد، الأحد، الصمد، القادر، المقتدر، المقدِّم، المؤخِّر، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الوالي، المتعال، البَرّ، التواب، المنتقم، العفُوُّ، الرؤوف، مالك الملك، ذو الجلال والإكرام، الْقُسِط، الجامع، الغني، المغني، المانع، الضارُّ، النافع، النور، الهادي، البديع، الباقي، الوارث، الرشيد، الصبور».

﴿ وَلَا تَحَمُّهُ رِّ بِصَلَائِكَ ﴾ بقراءتك فيها، فيسمعك المشركون، فيسبوك ويسبوا القرآن ومن أنزله ﴿ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا ﴾ ولا تسرّ بقراءتك، لينتفع أصحابك ﴿ وَٱبْتَعْ ﴾ اقصد ﴿ بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ الجهر والمخافتة ﴿ سَبِيلًا ﴾ طريقاً وسطاً.

﴿ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ ﴾ فِي الألوهية ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِنُ ﴾ متولي أمره ينصره ﴿ مِّنَ الذُّلِ أَنَّ مَا الذَل ، أي لم يذل ، فيحتاج إلى ناصر ، أي لم يكن له ولي يواليه من أجل مذلَّة به ، ليدفعها بموالاته ﴿ وَكَبِرَهُ تَكْبِيرًا ﴾ عظمه تعظيماً تاماً منزهاً عن اتخاذ الولد والشريك والذل وكل مالا يليق به.

وترتيب الحمد على ذلك للدلالة على أنه المستحق لجميع المحامد، لكمال ذاته وتفرده في صفاته. وفيه تنبيه على أن العبد، وإن بالغ في التنزيه والتمجيد، واجتهد في العبادة والتحميد، ينبغي أن يعترف بالقصور عن حقه في ذلك.

روى الإمام أحمد في مسنده عن معاذ الجُهني عن رسول الله ﷺ أنه كان يقول: «آية العز: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمُ يَنَّخِذُ وَلَدًا وَلَوْ يَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلّكِ﴾ إلى آخر السورة».

## سبب النزول:

# نزول الآية: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ ﴾:

أخرج ابن جرير وابن مردويه عن ابن عباس قال: صلى صلوات الله عليه بمكة ذات يوم، فدعا الله تعالى، فقال في دعائه: يا الله، يا رحمن، فقال

المشركون: انظروا إلى هذا الصّابئ، ينهانا أن ندعو إلهين، وهو يدعو إلهين، فنزل: ﴿ قُلِ ٱدُّعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدُّعُواْ ٱلرَّحْمَانُ ﴾ الآية.

وقال ميمون بن مَهْران: كان رسول الله ﷺ يكتب في أول ما يوحى إليه: باسمك اللهم، حتى نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّهُ مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ بِسَمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرّحيم، فقال مشركو العرب: هذا الرّحيم نعرفه، فما الرحمن؟ فأنزل الله تعالى هذه الآية.

وقِال الضحاك: قال أهل التفسير: قيل لرسول الله ﷺ: إنك لتُقِلّ ذكر الرحمن، وقد أكثر الله في التوراة هذا الاسم، فأنزل الله تعالى هذه الآية.

# نزول الآية: ﴿ وَلَا تَجُمُّهُ رَّ بِصَلَائِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا ﴾:

أخرج أحمد والشيخان والترمذي وغيرهم عن أبن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجَهُرُ بِصَلَالِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا ﴾ قال: نزلت ورسول الله ﷺ مُخْتَفٍ بمكة، وكانوا إذا سمعوا القرآن، سبّوا القرآن ومن أنزله، ومن جاء به، فقال الله عز وجل لنبيه ﷺ: ﴿ وَلَا تَجَهَرُ بِصَلَائِكَ ﴾ أي بقراءتك فيسمع المشركون، فيسبوا القرآن ﴿ وَلَا تَخَافِتُ بِهَا ﴾ عن أصحابك فلا يسمعون ﴿ وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾.

وروي أن أبا بكر رضي الله عنه كان يخفِت في قراءته، ويقول: أناجي ربي، وقد علم حاجتي، وعمر كان يجهر بها ويقول: أطرد الشيطان، وأوقظ الوَسْنان، فلما نزلت الآية، أمر رسول الله ﷺ أبا بكر أن يرفع صوته قليلاً، وعمر أن يخفض قليلاً.

# نزول الآية (١١١):

﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾: أخرج ابن جريج عن محمد بن كعب القرظي قال: إن اليهود والنصارى قالوا: ﴿ أَتَّخَلَدُ ٱللَّهُ وَلَدًا ﴾ وقالت العرب: لبيك لا شريك

لك إلا شريكاً هو لك تملكه وما ملك، وقال الصابئون والمجوس، لولا أولياء الله لذل، فأنزل الله: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِللَّهِ ٱلَّذِى لَوْ يَنَّخِذُ وَلَدًا ﴾ الآية.

## المناسبة:

بعد أن الله أثبت تعالى أنه أنزل القرآن على رسوله ﷺ، وأن العرب عجزوا عن معارضته، وأنه ﷺ قد جاءهم بتوحيد الله ورفض آلهتهم، عدلوا إلى رميه عليه الصلاة والسلام بأن ما نهاهم عنه رجع هو إليه، فرد الله تعالى عليهم بقوله: ﴿ فَلُ اَدْعُوا اللّهَ ﴾ الآية.

ولما ذكر تعالى أنه واحد، وإن تعددت أسماؤه، أمر الله تعالى نبيه أن يحمده على ما أنعم به عليه من شرف الرسالة والاصطفاء، ووصف نفسه بأنه لم يتخذ ولداً، للرد على اليهود والنصارى والعرب الذين عبدوا الأصنام، وجعلوها شركاء لله، والعرب الذين عبدوا الملائكة واعتقدوا أنهم بنات الله، فنفى الولد أولاً، ثم نفى الشريك في ملكه، ثم نفى الولي وهو الناصر، والشريك أعم من الولد، والولي الناصر أعم من نسبة الولد والشريك، فهو أعم من أن يكون ولداً، أو شريكاً أو غير شريك.

# التفسير والبيان:

هذا رد على المشركين الذين أنكروا إطلاق اسم الرحمن على الله عز وجل، فقال: ﴿ قُلِ اَدْعُواْ اللَّهَ أَوِ اَدْعُواْ الرَّحَمَٰنَ ﴾ أي قل يا محمد لهؤلاء المشركين في مكة المنكرين صفة الرحمة لله تعالى، المانعين من تسميته بالرحمن: لا فرق في دعائكم لله باسم ﴿ اللَّهَ ﴾ أو باسم ﴿ الرَّحَمَٰنَ ﴾ فإنه ذو الأسماء الحسنى. قال في الكشاف: الله والرحمن المراد بهما الاسم، لا المسمى، وأو للتخيير، فمعنى ﴿ اَدْعُواْ اللَّهَ وَ الدَّعُوا اللَّهَ الرَّا هذا وإما هذا، واذكروا إما هذا وإما هذا، والدعاء بمعنى التسمية، لا بمعنى النداء (١٠).

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٢٤٩/٢

وقوله ﴿أَيَّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسُمَاءُ ٱلْحُسَنَى التقدير: أيّ هذين الاسمين سميتم وذكرتم، فكل أسمائه حسنى، فيها تعظيمه وتقديسه، كما قال: ﴿لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِى ٱلسَّمَكُوتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الحشر: ٥٩/ ٢٤] فأي اسم تدعونه به فهو حسن.

ثم أرشد الله إلى كيفية القراءة والدعاء، فقال:

﴿ وَلَا تَجَهَرُ بِصَلَائِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾ أي ولا تجهر بقراءة صلاتك، حتى لا يسمع المشركون فيسبوا القرآن، ويسبوا من أنزله، ومن جاء به، ولا تخافت بها عن أصحابك، فلا تسمعهم القرآن حتى يأخذوه عنك، وابتغ بين الجهر والمخافته سبيلاً وسطاً، فهذه هي الطريقة المثلى في القراءة، وهي الحد الوسط بين الجهر بالصوت والإسرار والإخفات فيه، ففي الجهر حتى لا يتفرقوا عنه ويأبوا أن يسمعوا منه، أو يسبوا القرآن، وفي الإسرار ليسمع من أراد السماع فينتفع به.

ثم علَّمنا تعالى كيفية الحمد، فقال:

﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ﴾ أي وقل: لله الحمد والشكر على ما أنعم على عباده، وهو الموصوف بالصفات الثلاث التالية لتنزيه نفسه عن النقائص:

الأولى - إنه لم يتخذ ولداً: فهو غير محتاج إليه، واتخاذ الولد من صفات الحوادث، وهو منزه عنها. وفي هذا رد على اليهود القائلين: عزير ابن الله، والنصارى القائلين: المسيح ابن الله.

الثانية - ليس له شريك في الْمُلُك والسلطان: لأنه أيضاً غير محتاج إليه، ولو احتاج إلى شريك لكان عاجزاً، ولأن تعدد الآلهة يؤدي إلى الفساد والنزاع: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَ أَهُ إِلَا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢/٢١]. ولم يعرف المستحق للعبادة والحمد والشكر.

الثالثة: لم يكن له ولي من الذل: أي ليس بذليل حتى يوالي أحداً لمذلة، من ولي أو وزير أو مشير، بل هو تعالى خالق الأشياء وحده لاشريك له، ومدبرها ومقدرها بمشيئته (١).

ومجموع هذه الصفات في قوله سبحانه: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۚ ۚ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ وَكُبِرُهُ تَكُبِيرًا ﴾ أي عظمه وأجله عما يقول الظالمون المعتدون علواً كبيراً ، فذلك التعظيم الذي يتناسب مع جلاله وعظمته وقدسيته ، فهو الكبير المتعال في ذاته باعتقاد أنه واجب الوجود لذاته وأنه غني عن كل الوجود ؛ وفي صفاته فله صفات الكمال المنزه عن كل صفات النقصان ؛ وفي أفعاله ، فلا يحدث شيء في مُلكه إلا بمقتضى حكمته ومشيئته ؛ وفي أحكامه ، فله مطلق الأمر والنهي والعز والذل ، لا معقب لحكمه ، ولا اعتراض لأحد على شيء من أحكامه ؛ وفي أسمائه فلا يذكر إلا بأسمائه الحسنى ولا يوصف إلا بصفاته المقدسة العالية (٢).

روى أحمد عن مُعاذ الجهني أن رسول الله ﷺ كان يقول: «آية العز: ﴿ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنْخِذُ وَلَدًا ﴾ الآية». وروى عبد الرزاق عن عبد الكريم بن أبي أمية قال: «كان رسول الله ﷺ يعلِّم الغلام من بني هاشم إذا أفْصَح: ﴿ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ﴾ إلى آخر الآية، سبع مرات».

# فقه الحياة أو الأحكام:

أوضحت الآيات أن دعاء الله وتسميته يكون بكل اسم من أسمائه الحسني،

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: ۲۱/۲۱

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي: ٢١/٧٧

التي منها الله والرحمن، وليس ذلك تعدداً في الآلهة كما فهم المشركون خطأ، وإنما التسمية بأسماء متعددة لمسمى واحد.

والدعاء أو القراءة في الصلاة يكون بطريقة متوسطة بين الجهر والإسرار، وإذا كان السبب الداعي لذلك وهو تفادي سماع المشركين وسبهم القرآن ومن أزله ومن جاء به، أو نفرتهم عنه وإبائهم سماعه، فإننا نحتفظ بالتزام هذه الطريقة، تذكراً لحال التشريع وظروفه الأولى التي صاحبته.

وقد عبر الله تعالى بالصلاة في الآية هنا عن القراءة، كما عبر بالقراءة عن الصلاة في قوله: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۚ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٨/١٧] لأن كل واحد منهما مرتبط بالآخر؛ لأن الصلاة تشتمل على قراءة وركوع وسجود فهي من جملة أجزائها، فعبَر بالجزء عن الجملة، وبالجملة عن الجزء على عادة العرب في المجاز، وهو كثير.

وقوله سبحانه: ﴿ اَلْحَمَّدُ لِلّهِ اَلَّذِى لَمْ يَنَّخِذُ وَلَدًا ﴾ رد على اليهود والنصارى والعرب في قولهم: عزير وعيسى والملائكة ذرية الله سبحانه، فهو تعالى لا والد له ولا صاحبة ولا ولد، وهو واحد لاشريك له في ملكه وعبادته، وليس له ناصر مدافع عنه يجيره من الذل، لم يحالف أحداً، ولا ابتغى نصر أحد.

وهو تعالى يستحق التعظيم التام والإجلال، ويقال: أبلغ لفظة للعرب في معنى التعظيم والإجلال: الله أكبر، أي أنه أكبر من كل شيء، وكان النبي ﷺ إذا دخل في الصلاة قال: «الله أكبر». وقال عمر بن الخطاب: قول العبد: الله أكبر خير من الدنيا وما فيها.

وهذه الآية ﴿ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ﴾ هي خاتمة التوراة. قال عبد الله بن كعب: افتتحت التوراة بفاتحة سورة الأنعام، وختمت بخاتمة هذه السورة.

وفي خبر معاذ بن جبل عن النبي ﷺ: «أنها آية العز»، كما بينا.

وقال عبد الحميد بن واصل: سمعت عن النبي ﷺ أنه قال: «من قرأ: ﴿وَقُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ﴾ الآية، كتب الله له من الأجر مثل الأرض والجبال؛ لأن الله تعالى يقول فيمن زعم أن له ولداً: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَاوَتُ يَنَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَيَنشَقُّ اللهُ وَلَداً: ﴿ وَكَادُ ٱلسَّمَاوَتُ يَنَفَطُرُنَ مِنْهُ وَيَنشَقُ اللهُ وَلَداً: ﴿ وَكَادُ ٱلسَّمَاوَتُ يَنفَطُرُنَ مِنْهُ وَيَنشَقُ اللهُ وَلَا اللهُ عَدًا اللهُ اللهُ وَاللهُ عَدًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدًا اللهُ اللهُ اللهُ عَدًا اللهُ ال

وجاء في الخبر أن النبي ﷺ «أمر رجلاً شكا إليه الدَّيْن بأن يقرأ: ﴿ قُلِ الدَّعُواْ اللَّهُ أَوِ الدَّعُواْ اللَّمْلَنَ ﴾ إلى آخر السورة، ثم يقول: توكَّلت على الحي الذي لايموت؛ ثلاث مرات».

# بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّحْنِ ٱلرِّحَكِيدِ

# سِوْرَةُ الْكَهَنْ الْكَهَنْ الْكَهُنْ الْعُنْ الْعُلْلِ الْعِلْمُ الْعِلْ الْعِلْمُ الْعُلْلِ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْلِ الْعُلْمُ الْعُلْلِ الْعُلْمُ الْعُلْلِ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْلِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْلِيلُولِ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ لِلْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْعُلْعُلْعُلْعُلْعُلْعُلْعُلْعِلْمُ الْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْعُلْلِلْعُلْلِلْعُلْلِلْعُلْع

# مكية، وهي مئة وعشر آيات

#### تسميتها:

سميت سورة الكهف، لبيان قصة أصحاب الكهف العجيبة الغريبة فيها في الآيات [٩ -٢٦] مما هو دليل حاسم ملموس على قدرة الله الباهرة.

وهي إحدى سور خمس بدئت بـ ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾: وهي الفاتحة، الأنعام، الكهف، سبأ، فاطر. وهو استهلال يوحي بعبودية الإنسان لله تعالى، وإقراره بنعمه وأفضاله، وتمجيد الله عز وجل، والاعتراف بعظمته وجلاله وكماله.

## مناسبتها لما قبلها:

تظهر مناسبة وضع هذه السورة بعد سورة الإسراء من نواح: هي افتتاح الإسراء بالتسبيح، وهذه بالتحميد، وهما مقترنان في القرآن وسائر الكلام بحيث يسبق التسبيح التحميد، نحو: ﴿فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ﴾ [الحجر: ٩٨/١٥] وفي الحديث: «سبحان الله وبحمده». كما أن الإسراء اختتمت بالتحميد أيضاً، فتشابهت الأطراف أيضاً.

ولما أمر اليهود المشركين أن يسألوا النبي ﷺ عن ثلاثة أشياء: عن الروح، وعن قصة ذي القرنين، أجاب تعالى في آخر

سورة بني إسرائيل عن السؤال الأول، وقد أفرد فيها لعدم الجواب عن الروح، ثم أجاب تعالى في سورة الكهف عن السؤالين الآخرين، فناسب اتصالهما ببعضهما.

ولما ذكر تعالى في الإسراء: ﴿ وَمَا أُوتِيتُهُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَايِـكُ ﴾ [٨٥] ناسب ذكر قصة موسى مع العبد الصالح الحضر، كالدليل على ما تقدم. وقد ورد في الحديث: أنه لما نزل: ﴿ وَمَا أُوتِيتُهُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيـكُ ﴾ قال اليهود: قد أوتينا التوراة فيها علم كل شيء، فنزل: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكُلِمَاتِ رَبِّ لَنَهِدَ الْبَحْرُ ﴾ [١٠٩].

ولما قال تعالى في الإسراء: ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ جِئْنَا بِكُمْ لَفِيفَا﴾ [١٠٤] أعقبه في سورة الكهف بالتفصيل والبيان بقوله: ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ رَبِّ جَعَلَمُ دَّكَاءً وَكَانَ وَعَدُ رَبِّ حَقَّا﴾ إلى قوله: ﴿وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَبِذِ لِلْكَنفِرِينَ عَرْضًا شَيْهِ ﴾ [٢٠٠](١).

والخلاصة: إنه تعالى لما قال في آخر الإسراء: ﴿ وَبِالْخَقِ أَنَرَلْنَهُ وَبِالْخَقِ نَرَلُ ﴾ وذكر المؤمنين به أهل العلم، وأنه يزيدهم خشوعاً، وأنه تعالى أمر بالحمد له وأنه لم يتخذ ولداً، أمره تعالى بحمده على إنزال هذا الكتاب السالم من العوج، القيم على كل الكتب، المنذر من اتخذ ولداً، المبشر المؤمنين بالأجر الحسن.

ثم استطرد إلى حديث كفار قريش، والتفت من الخطاب في قوله: ﴿وَكَبِرَهُ لَمُ استطرد إلى الغيبة في قوله: ﴿عَلَىٰ عَبْدِهِ ﴾ لما في عبده من الإضافة المقتضية تشريفه.

## ما اشتملت عليه السورة:

استهلت السورة ببيان وصف القرآن بأنه قيم مستقيم لا اختلاف فيه ولاتناقض في لفظه ومعناه، وأنه جاء للتبشير والإنذار.

<sup>(</sup>١) تناسق الدرر في تناسب السور للسيوطي ٦٤ ومابعدها، طبع دار الكتاب العربي - دمشق.

ثم لفتت النظر إلى مافي الأرض من زينة وجمال وعجائب تدل دلالة واضحة على قدرة الله تعالى.

وتحدثت السورة عن ثلاث قصص من روائع قصص القرآن وهي قصة أصحاب الكهف، وقصة موسى مع الخضر، وقصة ذي القرنين. أما قصة أصحاب الكهف [٩-٢٦] فهي مثل عال، ورمز سام للتضحية بالوطن والأهل والأقارب والأصدقاء والأموال في سبيل العقيدة، فقد فر هؤلاء الشباب الفتية المؤمنون بدينهم من بطش الملك الوثني، واحتموا في غار في الجبل، فأنامهم الله ثلاث مئة وتسع سنين قمرية، ثم بعثهم ليقيم دليلاً حسياً للناس على قدرته على البعث.

وأتبع الله تعالى تلك القصة بأمر النبي ﷺ بالتواضع ومجالسة الفقراء المؤمنين وعدم الفرار منهم إلى مجالسة الأغنياء لدعوتهم إلى الدين: ﴿وَٱصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم﴾ [٢٨].

ثم هدد الله تعالى الكفار بعد إظهار الحق، وذكر ما أعده لهم من العذاب الشديد في الآخرة: ﴿وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكُرُ ﴾ [٢٩] وقارن ذلك بما أعده سبحانه من جنات عدن للمؤمنين الصالحين [٣٠-٣١].

وأما قصة موسى مع الخضر في الآيات [٢٠-٧٨] فكانت مثلاً للعلماء في التواضع أثناء طلب العلم، وأنه قد يكون عند العبد الصالح من العلوم في غير أصول الدين وفروعه ماليس عند الأنبياء، بدليل قصة خرق السفينة، وحادثة قتل الغلام، وبناء الجدار.

وأما قصة ذي القرنين في الآيات [٩٨-٩٩] فهي عبرة للحكام والسلاطين، إذ أن هذا الملك تمكن من السيطرة على العالم، ومشرق الأرض ومغربها، وبنائه السد العظيم بسبب ما اتصف به من التقوى والعدل والصلاح.

وتخللت هذه القصص أمثلة ثلاثة بارزة رائعة مستمدة من الواقع، لإظهار أن الحق لا يقترن بالسلطة والغنى، وإنما يرتبط بالإيمان، وأول هذه الأمثلة: قصة أصحاب الجنتين [٣٦-٤٤] للمقارنة بين الغني المغتر بماله، والفقير المعتز بإيمانه، لبيان حال فقراء المؤمنين وحال أغنياء المشركين.

وثانيها: مثل الحياة الدنيا [20-23] لإنذار الناس بفنائها وزوالها. وأردف ذلك بإيراد بعض مشاهد القيامة الرهيبة من تسيير الجبال، وحشر الناس في صعيد واحد، ومفاجأة الناس بصحائف أعمالهم [27-23].

وثالثها: قصة إبليس وإبائه السجود لآدم [٥٠-٥٣] للموازنة بين التكبر والغرور -وما أدى إليه من طرد وحرمان وتحذير الناس من شر الشيطان- وبين العبودية لله والتواضع، وما حقق من رضوان الله تعالى.

وأردف ذلك بيان عناية القرآن بضرب الأمثال للناس للعظة والذكرى، وإيضاح مهام الرسل للتبشير والإنذار، والتحذير من الإعراض عن آيات الله [٥٤-٥٧].

وأن سياسة التشريع اقتران الرحمة بالعدل، فليست الرحمة فوق العدل ولا العدل فوق الرحمة: ﴿وَرَبُّكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةً ﴾ [٥٨-٥٩].

وختمت السورة بموضوعات ثلاثة: أولها – إعلان تبديد أعمال الكفار وضياع ثمرتها في الآخرة [١٠٠-١٠٦] وثانيها – تبشير المؤمنين الذين عملوا الصالحات بالنعيم الأبدي الأخروي [١٠٧-١٠٨] وثالثها – أن علم الله تعالى لا يحده حد ولا نهاية له [١٠٠-١٠١].

# فضل هذه السورة:

ورد في فضائل سورة الكهف أحاديث صحاح ثابتة، منها: ما رواه مسلم وأبو داود والنسائي والترمذي عن أبي الدرداء عن النبي على قال: «من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف، عصم من الدجال».

ومنها: ما رواه الإمام أحمد ومسلم والنسائي، عن أبي الدرداء عن النبي قال: «من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف، عصم من فتنة الدجال». وفي لفظ النسائي: «من قرأ عشر آيات من الكهف..» الحديث.

ومنها: ماأخرجه النسائي في سننه عن ثوبان، عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف، فإنه عِصْمة له من الدجال».

دلت هذه الأحاديث على أن قراءة الآيات العشر الأوائل أو الأواخر أو أي عشر آيات عصمة من فتنة الدجال.

والسنة أن يقرأ الشخص الكهف يوم الجمعة وليلتها، لما رواه الحاكم وقال: صحيح الإسناد عن النبي ﷺ: «من قرأ الكهف في يوم الجمعة، أضاء له من النور مابين الجمعتين» وروى الدارمي والبيهقي: «من قرأها ليلة الجمعة، أضاء له من النور مابينه وبين البيت العتيق».

# كيفية الحمد والثناء على اللَّه تعالى ومهام القرآن العظيم

#### القراءات:

﴿عِوَجًا ، قَيْهَا ﴾:

قرأ حفص بالسكت على ألف (عوجاً) حالة الوصل سكتة لطيفة بدون تنفس، وقرأ الباقون بغير سكت.

﴿ بَأْسَا ﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (باساً).

﴿ وَيُبَشِّرُ ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي (ويَبْشُرَ).

#### الإعراب:

﴿ وَلَوْ يَجْعَلُ لَهُمْ عِوَجًا ﴾ الواو للعطف على ﴿ أَنزَلَ ﴾. والأولى جعل الواو للحال من الكتاب، على تقدير: أنزل الكتاب على عبده غير مجعول له عوج ﴿ قَيِّمًا ﴾. وهو أولى من جعل معطوفاً على ﴿ أَنزَلَ ﴾ لما فيه من الفصل بين بعض الصلة وبعض، فلو كان للعطف، كان المعطوف فاصلاً بين أبعاض المعطوف عليه، ولذلك قيل في الآية تقديم وتأخير، والتقدير: أنزل الكتاب قيماً، ولم يجعل له عوجاً.

﴿ فَيَ مَا ﴾ قال في الكشاف: الأحسن أن ينتصب بمضمر، ولا يجعل حالاً من ﴿ ٱلۡكِنَّابُ ﴾، منعاً من الفصل بين الحال وصاحبه. وقيل: حال من ﴿ ٱلۡكِنَّابُ ﴾.

﴿ لِيُنذِرَ بَأْسَا﴾ اللام متعلقة بأنزل، و﴿ بَأْسَا﴾: مفعول ثانٍ لينذر، والمفعول الأول محذوف، تقديره: لينذركم بأساً شديداً من لدنه.

﴿ مِن لَّذُنْهُ ﴾ قرئ بضم الدال على الأصل، وبإسكانها على وزن عضُد وحذف الضمة فيقال: عضْد ولدن، وبإشمامها بالضم للتنبيه على أن أصلها هو الضم.

﴿ مَٰكِدِينَ فِيهِ ﴾ حال من الهاء والميم في ﴿ لَهُمُ ﴾.

﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةً ﴾ تمييز منصوب، أي: كبرت الكلمة كلمة. و﴿ تَغُرُبُ ﴾ جملة فعلية صفة ﴿ كَلِمَةً ﴾.

﴿إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا﴾ أي ما يقولون إلا كذباً. و﴿كَذِبًا﴾ منصوب بِ﴿ يَقُولُونَ ﴾ ، مثل: قلت شعراً أو خطبة.

﴿أُسَفًا ﴾ منصوب على المصدر، في موضع الحال، أو مفعول لأجله.

﴿ زِينَةً لَمَا﴾ مفعول ثانٍ لجعلنا بمعنى صيَّرنا. وإن جعل بمعنى خلقنا فهوَ مفعول به له.

### البلاغة:

﴿ وَيُبَشِّرَ ﴾ ﴿ وَيُنذِرَ ﴾ بينهما طباق.

﴿ لِيُمُذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا ﴾ ﴿ وَيُمُنذِرَ اللَّذِينَ قَالُوا النَّحَٰذَ اللَّهُ وَلَدًا ﴿ ﴾ فيه إطناب بذكر الخاص بعد العام. وفي كل منهما حذف بديع، فحذف من الجملة الأولى المفعول الأول أي لينذر الكافرين بأساً، وحذف من الجملة الثانية المفعول الثاني، وهو عذاباً، فحذف لدلالة الأول عليه، وحذف من الأول المنذرين لدلالة الثاني عليه.

﴿ بَنْخِعُ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَاتَٰرِهِمْ ﴾ استعارة تمثيلية، شبه حاله ﷺ مع المشركين بحال من فارقته الأحباب، فهم بإهلاك نفسه حزناً عليهم.

﴿ فَلَعَلَّكَ بَلْخِعٌ ﴾ استفهام إنكاري بمعنى النهي، أي لا تبخع نفسك لإعراضهم عن الإيمان أسفاً.

### المفردات اللغوية:

﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ الحمد: الوصف بالجميل ثابت لله تعالى، وهو تعليم للعباد كيف يثنون على الله ويحمدونه على أجزل نعمائه عليهم وهي نعمة الإسلام، وما أنزل على عبده محمد على من الكتاب الذي هو سبب نجاتهم وفوزهم ﴿ اَلْكِنْبَ ﴾ القرآن ﴿ وَلَمْ يَجْعَل لَهُم عِوْجًا ﴾ ولم يجعل له شيئاً من العوج قط، والعوج في المعاني كالعوج في الأعيان، والمراد نفي الاختلاف والتناقض عن معانيه وألفاظه.

وَيَرَمَا مستقيماً معتدلاً، لا إفراط فيه ولا تفريط، فلا إفراط فيما اشتمل عليه من التكاليف منعاً للمشقة والحرج، ولا تفريط فيه بإهمال ما يحتاج إليه. وفائدة الجمع بين نفي العوج وإثبات الاستقامة هو التأكيد، فرب مستقيم لا يخلو من أدنى عوج عند التأمل. وقيل: قيماً على سائر الكتب، مصدقاً لها، شاهداً بصحتها، وقيل: قيماً بمصالح العباد، وما لابد لهم منه من الشرائع، فيكون وصفاً له بالتكميل بعد وصفه بالكمال.

﴿ لِيُندِرَ ﴾ ليخوف بالكتاب الكافرين وهو متعلق بأنزل ﴿ بَأْسًا ﴾ عذاباً في الآخرة ﴿ مِن لَدُنْهُ ﴾ من قبله أو من عنده. حذف المفعول الأول لفعل (ينذر) - وهذا من بديع الحذف وجليل الفصاحة - لأن المنذر به هو الغرض المسوق إليه، فاقتصر عليه، ودل عليه ذكر المنذرين في قوله: ﴿ وَيُندِرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا الْقَصَاحَةُ لَلَّهُ وَلَدًا اللهُ مَن غير ذكر المنذر به لتقدم ذكره، كما ذكر المبشر به في قوله: ﴿ وَبُسُشِرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَرًا حَسَنًا ﴾ والأجر الحسن: الجنة.

﴿ مَّا لَمُهُم بِهِ ﴾ بهذا القول أو باتخاذ الولد ﴿ وَلَا لِأَبَابِهِمْ ﴾ من قبلهم،

والمعنى: أنهم يقولونه عن جهل مفرط وتوهم كاذب، أو تقليداً لما سمعوه من أوائلهم ﴿كُبُرَتَ كَلِمَةُ ﴾ عظمت، والمخصوص بالذم محذوف أي مقالتهم المذكورة ﴿إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ ما يقولون في ذلك إلا مقولاً كذباً.

﴿بَاخِعُ مهلك نفسك أو قاتلها ﴿عَلَىٰ ءَائْرِهِمْ ﴾ أي من بعدهم، أي من بعد توليهم عن الإيمان ﴿ اَلْحَدِيثِ ﴾ القرآن ﴿ اَسَفًا ﴾ غيظاً وحزناً منك، لحرصك على إيمانهم. والأسف: المبالغة في الحزن والغضب ﴿مَا عَلَى اَلْأَرْضِ ﴾ من الحيوان والنبات والشجر والأنهار وغير ذلك ﴿ لِنَبَلُوهُمْ ﴾ لنختبر الناس، ناظرين إلى نتيجة الاختبار ﴿ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ في تعاطيه، وهو من زهد فيه، ولم يغتر به، وصرفه على ما ينبغي من الإتقان ﴿ صَعِيدًا ﴾ تراباً ﴿ جُرُزًا ﴾ يابساً لا نبات فيه.

### التفسير والبيان:

﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ﴾ يحمد الله تعالى نفسه على إنزاله كتابه العزيز على رسوله الكريم صلوات الله وسلامه عليه؛ إذ أخرج الناس من الظلمات إلى النور، حيث جعله كتاباً مستقيماً لا اعوجاج فيه ولا زيغ، بل يهدي إلى صراط مستقيم، فمعنى قوله: ﴿ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُمْ عَوْجًا ﴾ أي لم يجعل فيه اعوجاجاً ولا زيغاً ولا مسلاً بل جعله معتدلاً مستقيماً.

والحمد معناه: الشكر والثناء بالجميل على الفعل الصادر بالاختيار من الله تعالى. والله تعالى محمود على كل حال، ويحمد نفسه أحياناً عند فواتح السور وخواتهما، لتعليم العباد كيف يحمدونه على نعمه الجليلة التي أنعم بها عليهم، ومن أهمها نعمة الإسلام وما أنزل على عبده محمد على من الكتاب الذي هو سبب نجاتهم وفوزهم.

﴿ فَيَسَمَا لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ ﴾ أي مستقيماً ، وأتى بهذه الصفة بعد نفي الاعوجاج للتأكيد، فربَّ مستقيم مشهود له بالاستقامة لا يخلو من أدنى

عوج عند الفحص والاختبار. وقيل: معناه: قيماً على سائر الكتب، مصدقاً لها، شاهداً بصحتها، وقيل: قيماً بمصالح العباد، وما لا بد لهم منه من الشرائع.

﴿ لِّيُمُنذِرَ ﴾ أي ليخوف الذين كفروا بالكتاب عذاباً شديداً ، وعقوبة عاجلة في الدنيا وهو النكال، وآجلة في الآخرة وهو نار جهنم، وقوله: ﴿ مِن لَّدُنْهُ ﴾ أي صادراً من عند الله تعالى.

﴿ وَبُشِيْرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ بهذا القرآن، الذين دعموا إيمانهم بالعمل الصالح، أن لهم مثوبة جميلة عند الله، وهي الجنة دار المتقين الأبرار، ودار الخلود أبداً للمحسنين الأخيار، فالأجر الحسن: الجنة.

﴿ مَّلِكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ۞ أي مستقرين في ثوابهم عند الله وهو الجنة إلى الأبد، وخالدين فيه دائمًا، لا زوال له ولا انقضاء.

﴿ وَيُمْذِرَ اللَّذِينَ قَالُوا ﴾ أي ويحذر الكفار الذين زعموا أن لله ولداً، وهم مشركو العرب الذين قالوا: نحن نعبد الملائكة بنات الله، واليهود الذين اتخذوا عزيراً ابن الله، والنصارى الذين قالوا: المسيح ابن الله.

وإنما خصَّ هؤلاء مع دخولهم في الإنذار العام المتقدم للكافرين، للدلالة على أن أقبح أنواع الكفر والمعصية إثبات الولد لله تعالى.

﴿ مَّا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِأَبَابِهِمْ ﴾ أي ما لهم ولا لآبائهم أي أسلافهم علم ثابت بهذا القول الذي افتروه وهو اتخاذ الولد لله أو الوالد، وإنما هو صادر عن جهل مفرط وتقليد للآباء، ومن تسويل الشيطان. وانتفاء العلم بالشيء: إما للجهل بالطريق الموصل إليه، وإما لأنه في نفسه محال لا يصلح محلاً للعلم به.

﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَغْرُجُ مِنْ أَفُولِهِ فِمْ ﴾ أي عظمت تلك الكلمة التي ينطقون

بها، ويخرجونها من أفواههم متجرئين على النطق بها، وهي كلمة الكفر، فليس لها مستند سوى قولهم، ولا دليل لهم عليها إلا كذبهم وافتراؤهم، ولهذا قال: ﴿إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا﴾ أي ما يقولون إلا قولاً مجرد كذب وزور، ولا حقيقة له أصلاً.

ثم سرّى الله تعالى عن رسوله عليه الصلاة والسلام وواساه في حزنه على المشركين لتركهم الإيمان وبعدهم عنه بقوله:

﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَاثَرِهِمْ ﴾ أي فلعلك قاتل نفسك ومهلكها لأن لم يؤمنوا بهذا القرآن، أسفاً وحسرة عليهم، ولعل هنا للاستفهام الإنكاري المتضمن معنى النهي، أي لا تهلك نفسك أسفاً لعدم إيمانهم، ولا تقتلها غضباً وجزعاً وحزناً عليهم، بل أبلغهم رسالة الله، فمن اهتدى فلنفسه، ومن ضلَّ فإنما يضلُّ عليها. والآثار جمع أثر أي على أثر توليهم وإعراضهم عنك.

وللآية نظائر كثيرة منها: ﴿ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَٰتٍ ﴾ [فاطر: ٨/٣٥] ومنها: ﴿ لَعَلَكَ بَنخِعٌ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ [الشعراء: ٣/٢٦] ومنها: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ ﴾ [النحل: ١٢٧/١٦].

ثم أخبر تعالى أنه جعل الدنيا داراً فانية زائلة، وأنها دار اختبار لا دار قرار، فقال:

﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا ﴾ أي إنا جعلنا ما على الأرض من زخارف الدنيا من إنسان وحيوان ونبات ومعادن ومنازل ومباهج ومفاتن زينة زائلة لها ولأهلها، لنعاملهم معاملة المختبرين، ليعرف المحسن عمله من الفاسد، فنجازي المحسن بالثواب، والمسيء بالعقاب. وحسن العمل: الزهد في الدنيا، وترك الاغترار بها، وجعلها وسيلة وجسراً للآخرة. أخرج مسلم عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله عليه أنه قال: «إن الدنيا حلوة خضرة، وإن الله مستخلفكم فيها، فينظر كيف تعملون».

ثم ذكر الله تعالى سبب التوجيه بالإعراض عن الكفار، فقال:

﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴿ إِنَّ النَّ وَإِنَا لَنصِيرِ الأَرْضِ وَمَا عَلَيْهَا بَعِد الزِينة إلى الخراب والدمار، فقوله: ﴿ صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ يعني كالأرض البيضاء التي لا نبات فيها ولا ينتفع بها، بعد أن كانت خضراء معشبة. وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ فَيَدَرُهُمَا قَاعًا صَفْصَفًا ﴿ إِنَّ تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلا آمَتًا مِنْ اللَّهِ لَيْنَ فِيهَا عِوجًا وَلا آمَتًا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

والمقصود من الآية تسلية الرسول ﷺ والقول له: لا تحزن فإنا سنهلكهم ونبيدهم.

# فقه الحياة أو الأحكام:

أوضحت الآيات أن أعظم نعمة من الله على عباده إنزال القرآن الكريم، الدواء الناجع لمشكلات البشرية، والمنقذ من الظلمات إلى النور، والحق العدل المستقيم الذي لا اعوجاج فيه ولا التواء.

ومهمته أيضاً إنذار الكافرين وتخويفهم بالعذاب الشديد في نار جهنم والنكال في الدنيا، وخصوصاً المشركين الذين اتخذوا لله ولداً وهم كفار العرب الذين قالوا: الملائكة بنات الله، واليهود الذين قالوا: عزير ابن الله، والنصارى الذين قالوا: المسيح ابن الله. ولا دليل لهم ولا لأسلافهم على ما يقولون، وتلك كلمة كبيرة الإثم، شديدة الشناعة، عظيمة الجرم.

وللقرآن مهمة أخرى هي تبشير المؤمنين الذين يعملون الصالحات من التصديق بما جاء به النبي ﷺ، والتزام الأوامر واجتناب النواهي بالأجر الحسن، وهو الجنة التي يخلد فيها أهلها، فهي دار الخلد التي لا يموتون فيها.

ولا يغترن أحد بالدنيا وما فيها من زينة وزخارف ومباهج، فتلك للاختبار

والامتحان، ليعرف الصالحون الأبرار من المفسدين الفجار، ثم مآلها إلى الفناء والزوال والدمار والخراب، والرجوع إلى الملك الإله الدَّيَّان، ليجزي كل إنسان بعمله.

وإذا كان هذا هو المصير المحتوم، فلا تأس ولا تحزن أيها الرسول على ما ترى وتسمع في الدنيا، ولا حاجة لإتعاب نفسك وإهلاكها وقتلها بسبب توليهم وإعراضهم عنك، وعدم إيمانهم بالقرآن، وأسفاً أي حزناً وغضباً على كفرهم.

# قصة أصحاب الكهف

لِينسَآءَلُواْ بَيْنَهُمُّ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ حَمْ لِيثَثَرُّ قَالُواْ لِيثَنَا يَوْمَا أَوْ بَعْضَ يَوْمُ قَالُواْ لِيَشَاءَلُواْ بَيْنَكُمْ أَعْلَمُ بِمِمَا لِيَشْتُمْ فَالْمَدِينَةِ فَلْمَنْظُرِ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمِرَةِ مِنْهُ وَلِيتَلَطَّفُ وَلَا يُشْعِرَنَ بِحَمْ أَحَدًا اللهِ عَلَيْهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْهُمْ بِرِرْقِ مِنْهُ وَلِيتَلَطَّفُ وَلَا يُشْعِرَنَ بِحَمْ أَحَدًا اللهِ عَلَى إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْهُمْ لِيعْلَمُواْ أَنِكُ وَعْدَ اللهِ حَقَّ وَأَنَ السَّاعَةَ لَا اللهِ فَي اللهِ عَلَى وَعْدَ اللهِ حَقَّ وَأَنَ السَّاعَةَ لَا رَبِّ فِيهَا إِذْ يَتَسَرَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُواْ ابْنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَنَا رَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ فَقَالُواْ ابْنُوا عَلَيْهِم بُنْيَنَا رَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ وَيَقُولُونَ ثَلْنَهُمُ وَيَقُولُونَ بَيْنَا أَمْرِهِمْ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا إِللهَ عَلَى أَعْمُ بِهِمْ وَيَقُولُونَ ثَلْنَهُمُ وَيَقُولُونَ ثَلْنَهُمُ مَا أَمْرُهُمْ مَا عَلَيْهِم مُسْكِدًا إِللهَ عَلَيْهُم أَعْلَمُ بِهِمْ وَيَقُولُونَ ثَلْنَهُ وَيَعُولُونَ مَنْهُمْ اللهُ عَلَيْهُم مَا اللهُ عَلَى الْمُومُ وَيَقُولُونَ عَلَيْهُمْ وَعُلُولُونَ السَّاعَةُ اللهُ وَيَعْمُ وَيَعُولُونَ الْمُومُ وَكُونَ السَّاعَةُ إِلَا قَلِيلُ فَلَا وَعُمْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا فَقُولُونَ السَّاعُةُ إِلَى فَاعِلُ وَاللهُ اللهُ وَلَا عَلَيْهُ اللهُ عَلَى السَّاعُونَ وَالْمُومُ وَلِي وَلَا نَقُولُونَ السَّاعُ وَلَا عَلَى السَّاعُ وَلَا عَلَمُ اللهُ عَلَى السَّعُولُ وَلَا اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

# القراءات:

﴿فَأُوْرَاكُ :

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (فاووا).

﴿ مِّرْفَقًا ﴾:

وقرأ نافع، وابن عامر (مَرْفِقًاً).

﴿ تَنَّوْوَدُ ﴾: قرئ:

١- (تَزْوَرُهُ) وهي قراءة ابن عامر.

٢- (تزاوَر) وهي قراءة عاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف.

٣- (تزَّاور) وهي قراءة الباقين.

﴿ وَتَحْسَبُهُمْ ﴾: قرئ:

١- (وتحسَبهم) وهي قراءة ابن عامر، وعاصم، وحمزة.

٢- (وتحسِبهم) وهي قراءة الباقين.

﴿ وَلَمُلِئْتَ ﴾: قرئ:

١- (وَلَمُلِّئْت) وهي قراءة نافع، وابن كثير.

٢- (وَلَمُليت) وهي قراءة السوسي، ووقفاً حمزة.

٣- (وَلَمُلِئْتَ) وهي قراءة الباقين.

﴿ رُعْبُا﴾:

وقرأ ابن عامر، والكسائي (رُعُباً).

﴿ بِوَرِقِكُمْ ﴾:

وقرأ أبو عمرو، وحمزة، وخلف (بَورْقِكُم).

﴿ رَّبِّي أَعْلَمُ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (ربيَ أعلم).

﴿ ثَلَاثُ مِأْتُهِ ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلُف (ثلاثَ مئةِ).

﴿ وَلَا يُشْرِكُ ﴾:

وقرأ ابن عامر (ولا تشرك).

#### الإعراب:

﴿ مِنْ ءَايَلِيَنَا عَجَبًا ﴾ (٩) ﴿ مِنْ ءَايَلِيَنَا ﴾ حال، و﴿ عَجَبًا ﴾: خبر كان، وهو وصف بالمصدر، أو على ذات عجب.

﴿ سِنِينَ عَدَدًا ﴾ (١١) ﴿ سِنِينَ ﴾: ظرف منصوب، و﴿ عَدَدًا ﴾: وصف لسنين منصوب، على معنى: ذات عدد، أو منصوب على المصدر.

﴿ أَى كُلِزُبِيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لِبِشُوا أَمَدًا ﴾ (١٢): أي: مبتدأ مرفوع، ﴿ أَحْصَىٰ ﴾: فعل ماضٍ خبر المبتدأ، والجملة من المبتدأ والخبر سدت مسدَّ مفعولي (نعلم) و﴿ أَمَدًا ﴾: ظرف زمان منصوب، وعامله: ﴿ أَحْصَىٰ ﴾، وهو الأوجه، وقيل: ﴿ لِبَشُواً ﴾. و﴿ لِمَا لِبَشُواً ﴾: حال من ﴿ أَمَدًا ﴾ أو مفعول لأجله.

﴿ لَقَدْ قُلْنَا ٓ إِذَا شَطَطًا ﴾ (١٤): ﴿ شَطَطًا ﴾: صفة مصدر محذوف، فهو منصوب على المصدر، أي قولاً شططاً، أو منصوب بقلنا، مثل: قلنا شعراً.

﴿ لَوَلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِمِ ﴾ (١٥): أي هلا يأتون على دعواهم بأنها آلهة، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه. وهؤلاء: مبتدأ، و ﴿ قَوْمُنَا ﴾: عطف بيان، وجملة ﴿ أَتَخَذُوا ﴾: خبر.

﴿ وَإِذِ آغَرُّلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُوكَ إِلَّا آللَهُ ﴾ (١٦): ﴿ وَإِذِ ﴾: تتعلق بفعل مقدر، أي واذكر إذ اعتزلتموهم. و﴿ ما ﴾: إما مصدرية (أي وإذ اعتزلتموهم وعبادتهم إلا عبادة الله، فحذف المضاف) وإما اسما موصولاً (أي وإذ اعتزلتموهم والذي يعبدونه) وإما نافية (أي وإذ اعتزلتموهم غير عابدين إلا الله، فتكون الواو واو الحال) و﴿ ما ﴾: في الوجهين الأولين: في موضع نصب بالعطف على الهاء والميم في ﴿ آغَنَزَلْتُهُوهُمْ ﴾ وفي الوجه الثالث: في موضع نصب على الحال. وقوله: ﴿ إِلَّا اللهَ ﴾ يجوز أن يكون استثاء متصلاً: لأنهم كانوا كأهل مكة يقرون بالخالق ويشركون معه، ويجوز أن يكون استثناء منقطعاً.

﴿ وَتَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَزَوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ﴾ (١٧): ﴿ الشَّمْسَ ﴾ : مفعول ﴿ ترى ﴾ ، و ﴿ إِذَا طَلَعَت ﴾ و ﴿ وَإِذَا غَرَبَت ﴾ : ظرفان يتعلقان بترى ، و ﴿ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ الْيَمِينِ ﴾ : يتعلق بترى . و ﴿ تَزَوَرُ ﴾ : جملة فعلية حال من ﴿ الشَّمْسَ ﴾ . و ﴿ وَذَاتَ الشِّمَالِ ﴾ : يتعلق بتقرضهم . ﴿ وَهُمْ فِي فَجُوةٍ مِنْهُ ﴾ : جملة اسمية حال .

﴿بَسِطُ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيدِ لَوِ اَطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ وَإِن رَعْبًا ﴿ (١٨): ﴿ ذِرَاعَيْهِ ﴾ : منصوب بباسط، وإنما أعمل اسم الفاعل، وإن كان للماضي ؛ لأنه أراد به حكاية الحال، مثل الإشارة للحاضر في قوله تعالى: ﴿ هَلْذَا مِن شِيعَنِهِ وَهَلَا مِنْ عَدُوقِهِ ﴾ [القصص: ٢٨/١٥] ولم يكن المشار إليهما حاضرين حين قص القصة على النبي على النبي وإنما حكى تلك الحال. و﴿ وَرُغَبًا ﴾ : منصوبان على المصدر.

﴿ كُمْ لِيَثْنَكُمْ ﴾ (١٩): ﴿ كُمْ ﴾: هنا ظرفية في موضع نصب بِ ﴿ لَكِنْتُكُمْ ﴾ ، أي كم يوماً لبثتم، ويوماً المحذوف: تمييز، ودليل التقدير: كم يوماً: أنه قال في الجواب: ﴿ قَالُواْ لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾.

﴿ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا ۚ أَزَكَى طَعَامًا ﴾ (١٩) ﴿ أَيُّهَا ﴾ : مبتدأ، و﴿ أَزَكَ ﴾ : خبر المبتدأ، و﴿ طَعَامًا ﴾ : تمييز، والجملة مفعول ﴿ فَلْيَنْظُرُ ﴾ .

﴿ إِذْ يَتَنَكَزَعُونَ ﴾ (٢١): ﴿إِذَ ﴾ ظرِف زمان في موضع نصب: وعامله ﴿ لِيَعْلَمُواْ ﴾.

﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَأَبُهُمْ ﴾ (٢٢): ﴿ ثَلَاثَةٌ ﴾ : خبر مبتدأ أي هم ثلاثة. و﴿ رَّابِعُهُمْ كَأَبُهُمْ ﴾ : جملة اسمية صفة ﴿ ثَلَاثَةٌ ﴾ . وكذلك التقدير في قوله : ﴿ خَسَةٌ سَادِسُهُمْ كَأَبُهُمْ ﴾ وقوله : ﴿ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَأَبُهُمْ ﴾ . وإنما جاء بالواو في قوله : ﴿ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَأَبُهُمْ ﴾ ولم يجئ به على الصفة كالعدد قبله ؛ لأن السبعة : أصل المبالغة في العدد، كما كانت السبعين كذلك

في قوله تعالى: ﴿إِن تَسَتَغْفِرْ لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمُّ ﴾ [التوبة: ١٠٠/٩] ولو جاء بالواو في ﴿ ثَلَائُةٌ زَابِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ ﴾ لكان جائزاً و﴿ رَجُمْنَا بِٱلْغَيْبِ ﴾ مفعول لأجله.

﴿إِلَا أَن يَشَآءَ اللَّهُ ﴾ (٢٤): في موضع نصب (بفاعل) بتقدير حذف حرف الجر، أي: ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غداً إلا بأن يشاء الله، وأن وصلتها في تأويل المصدر، وتقديره: لمشيئة الله، إلا أنه حذف حرف الجر من ﴿أَن ﴾ فاتصل الفعل به.

﴿ ثُلَثَ مِأْتُةٍ سِنِينَ ﴾ (٢٥): بالتنوين تكون ﴿ سِنِينَ ﴾ منصوباً على البدل من ﴿ ثُلَثُ ﴾ أو تكون بدلاً مجروراً ﴿ مِأْتُةٍ ﴾ لأن المئة في معنى ﴿ سِنِينَ ﴾ . ومن لم ينون: أضاف ﴿ مِأْتَةٍ ﴾ إلى ﴿ مِأْتَةٍ ﴾ لأن المئة في معنى ﴿ سِنِينَ ﴾ . ومن لم ينون: أضاف ﴿ مِأْتَةٍ ﴾ إلى ﴿ سِنِينَ ﴾ تنبيهاً على الأصل الذي كان يجب استعماله. و ﴿ سِنِينَ ﴾ : مفعول به، مثل: ﴿ وَنَزُدَادُ كُيْلَ بَعِيرٍ ﴾ [يوسف: ١٢/ ٢٥] وليس بظرف، أي وازدادوا لبث تسع سنين، فحذف المضاف.

﴿ أَبْصِرُ بِهِ وَأَسْمِعُ ﴾ (٢٦): أي ما أسمعه وأبصره، وتقديره: أسمع به، إلا أنه حذف اكتفاء بالأول عنه. وموضع ﴿ أَبْصِرُ بِهِ وَأَسْمِعُ ﴾ الرفع لإرادة التعجب.

### العلاغة:

﴿إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ ءَامَنُوا ﴾ استئناف مبني على سؤال من قبل المخاطب، وفيه التفات من التكلم إلى الغيبة.

﴿ يَهْدِ﴾ و﴿ يُضْلِلُ ﴾ ، ﴿ أَيْقَ اطْلَا ﴾ و﴿ رُقُودٌ ﴾ ﴿ ذَاتَ ٱلْمَمِينِ ﴾ و﴿ ذَاتَ ٱلْشِمَالِ ﴾ بين كلِّ طباق.

﴿ فَضَرَبْنَا عَلَىٰٓ ءَاذَانِهِمْ ﴾ ..﴿ ثُمَّ بَعَثَنَهُمْ ﴾ بينهما طباق معنوي؛ لأن معنى الأول: أنمناهم والثاني أيقظناهم.

﴿إِذْ فَامُوا فَقَالُوا ﴾ بينهما جناس ناقص.

﴿ أَبْصِرُ بِهِ، وَأَسْمِعُ ﴾ صيغة تعجب.

﴿ فَضَرَبْنَا عَلَىٰ ءَاذَانِهِم ﴾ استعارة تبعية، شبهت الإنامة الثقيلة بضرب الحجاب على الآذان، كما تضرب الخيمة على السكان.

﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ استعارة تبعية أيضاً؛ لأن الربط هو الشد، والمراد شددنا على قلوبهم كما تشد الأوعية بالأوكية.

## المفردات اللغوية:

﴿أَمُ حَسِبْتَ﴾ ظننت، و﴿أَمُ ﴾: للانتقال من كلام إلى آخر، بمعنى: بل وهمزة الاستفهام، أي بل أحسبت، والخطاب في الظاهر للنبي ﷺ، والمراد به كل مخاطب ﴿ اَلْكَهْفِ ﴾ الغار أو النقب المتسع في الجبل ﴿ وَالرَّفِيمِ ﴾ لوح حجري كتبت فيه أسماؤهم وأنسابهم وقيل: اسم الجبل أو الوادي الذي فيه كهفهم ﴿ كَانُواْ مِنْ ءَايَلَيْنَا عَجبًا ﴾ كانوا في قصتهم من جملة آياتنا محل تعجب، أي كانوا عجباً دون باقي الآيات، أو أعجبها.

﴿ أُوَى ﴾ اتخذه مأوى ﴿ أَلْفِتْ يَدُ ﴾ جمع فتى، وهو الشاب الكامل، وهم فتية من الأشراف أرادهم دقيانوس على الشرك فأبوا وهربوا إلى الكهف، خائفين على إيمانهم من قومهم الكفار ﴿ مِن لَّدُنك ﴾ من قبلك ﴿ رَحْمَةً ﴾ توجب لنا المغفرة والرزق والأمن من العدو ﴿ وَهَيِّعٌ ﴾ يسّر، وأصل التهيئة: إحداث هيئة الشيء ﴿ رَشَدًا ﴾ هداية إلى الطريق الموصل للمطلوب، والمعنى: هيّئ لنا من الأمر الذي نحن عليه من مفارقة الكفار طريقاً نصير به راشدين مهتدين، أو اجعل أمرنا كله رشداً . ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى آذانهم حجاباً يمنع السماع ﴿ سِنِينَ عَدَدًا ﴾ معدودة.

المختلفين منهم أو من غيرهم في مدة لبثهم وهما الحزب القائل: ﴿لِبَنْنَا يَوْمًا أَوْ الْحَتَلَفِينَ منهم أو من غيرهم في مدة لبثهم وهما الحزب القائل: ﴿لَبِنْنَا يَوْمًا أَوْ الْحَتَىٰ فعل بَعْضَ يَوْمً أَوْ الْحَبَىٰ الله الله الله الله الله الماض ، أو أفعل بمعنى أضبط ﴿لِمَا لَبِثُوْ الله للبثهم ﴿أَمَدًا ﴾ فاية ومدة لها حد ﴿غَنُ نَقُصُ ﴾ نخبرك ﴿إِلْحَقَ ﴾ بالصدق ﴿فِتْيَةً ﴾ شبان جمع فتى ﴿وَرَبَطْنَا عَلَى الله فَلُوبِهِمْ ﴾ قويناهم على قول الحق، والصبر على هجر الوطن والأهل والمال ﴿إِذْ قَامُوا ﴾ بين يدي ملكهم: دقيانوس الجبار، وقد أمرهم بالسجود للأصنام ﴿مِن دُونِهِ ﴾ من غيره ﴿شَطَطًا ﴾ أي قولاً ذا شطط، أي إفراط في الكفر إن دعونا إلها غير الله على سبيل الفرض لقول الشطط: هو الخارج عن المعقول المفرط في الظلم ﴿هَتُؤُلاَ وَوَمُنَا اَتَخَذُوا ﴾ إخبار في معنى الإنكار ﴿لَوَلا ﴾ هلا ﴿يَأْتُونَ عَلَيْهِم ﴾ على عبادتهم ﴿ يِسُلُطُونٍ بَيِّنٍ ﴾ بججة ظاهرة أو ببرهان ظاهر، فإن الدين لا يؤخذ إلا به، وفيه دليل على أن ما لا دليل عليه من الديانات مردود، وإن التقليد فيه غير جائز ﴿فَمَنْ أَظُلُمُ ﴾ لا حد أظلم ﴿مِمِّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى الله كَذِبًا ﴾ بنسبة الشريك إليه تعالى.

﴿ وَإِذِ آغَنَزُلْتُمُوهُمْ ﴾ خاطب بعض الفتية بعضهم الآخر بذلك ﴿ وَمَا يَعْبُدُونَ ﴾ عطف على الضمير المنصوب في الفعل المتقدم، أي ولأجل أنكم اعتزلتم القوم ومعبودهم إلا الله، فإنهم كانوا يعبدون الله ويعبدون الأصنام كسائر المشركين ﴿ يَنشُرُ لَكُمْ رَبُكُم ﴾ يبسط الرزق لكم، ويوسع عليكم من رحمته في الدارين ﴿ وَيُهَيِّئُ لَكُم مِنْ أَمْرِكُم مِرْفَقًا ﴾ ما ترتفقون به أي تنتفعون، من غداء وعشاء. وقد جزموا بذلك لقوة ثقتهم بفضل الله تعالى.

﴿ تَرَورُ ﴾ بتخفيف الزاي والتشديد أي تميل عنه، ولا يقع شعاعها عليهم، فيؤذيهم؛ لأن الكهف كان جنوبياً، أو لأن الله تعالى زورها عنه ﴿ ذَاتَ اللَّهُ مِن الكهف كان جنوبياً، أو لأن الله تعالى زورها عنه ﴿ ذَاتَ اللَّهُ مِن الكهف أي في وسطه، ينالهم برد الربح ونسيمها ﴿ ذَلِكَ ﴾ ﴿ فَجُوَةٍ ﴾ متسع من الكهف أي في وسطه، ينالهم برد الربح ونسيمها ﴿ ذَلِكَ ﴾

المذكور وهو شأنهم أو تحول الشمس عنهم ﴿مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ ﴾ دلائل قدرته ﴿مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُنْ شِدًا ﴾ أي من يهد الله بالتوفيق، فهو المهتدي الذي أصاب الفلاح، والمراد به إما الثناء عليهم، أو التنبيه على أن أمثال هذه الآيات كثيرة، ولكن المنتفع بها من وفقه الله تعالى للتأمل فيها والاستبصار بها ﴿وَمَن يُضَلِلُ وَمِن يُخذله، فلن تجد له من يليه ويرشده.

وبعبارة أخرى: من اهتدى بآيات الله واختار الإيمان بالدليل، فقد هداه الله ووفقه لاختياره، ومن لم يأخذ بأسباب الهدى فقد ضل وانحرف، ولن تجد له من يرشده ويهديه.

﴿ وَقَعَسَبُهُم ﴾ لو رأيتهم ﴿ أَيْقَ اطَّا ﴾ أي منتبهين؛ لأن أعينهم منفتحة ﴿ رُوقُودٌ ﴾ نيام، جمع راقد ﴿ وَنُقَلِبُهُمْ ذَاتَ اَلْيَمِينِ وَذَاتَ الشِّمَالِ ﴾ لئلا تأكل الأرض لحومهم ﴿ وَكَلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ ﴾ يديه واسم كلبهم: قطمير ﴿ بِالْوَصِيدِ ﴾ بفناء الكهف، وقيل: بباب الكهف، وكان يتقلب في النوم واليقظة مثلهم ﴿ لَو اطَّلَعْتَ عَلَيْهِم ﴾ فنظرت إليهم ﴿ مِنْهُمْ رُعْبًا ﴾ منعهم الله بالرعب من دخول أحد عليهم. والرعب: الخوف الذي يملأ الصدر. عن معاوية رضي الله عنه: أنه غزا الروم، فمرَّ بالكهف، فقال: لو كشف لنا عن هؤلاء، فنظرنا إليهم، فقال له ابن عباس رضي الله عنه: ليس لك ذلك، وقد منع الله تعالى من هو خير منك، فقال: ﴿ لَو الطَّغَتَ عَلَيْهِم لَولَيْتَ مِنْهُمْ فَرَارًا ﴾ فلم يسمع، وبعث ناساً، فلما دخلوا، جاءت ريح، فأحرقتهم.

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ كما فعلنا بهم ما ذكرنا ﴿ بَعَثُنَاهُمْ ﴾ أيقظناهم ﴿ لِيَتَسَآءَلُواْ بَيْنَهُمْ ﴾ عن حالهم ومدة لبثهم ﴿ قَالُواْ لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ لأنهم دخلوا عند طلوع الشمس، وبعثوا عند غروبها، فظنوا أنه غروب يوم الدخول، فقولهم مبني على غالب ظنهم؛ لأن النائم لا يحصي مدة لبثه، لذا أحالوا العلم

إلى الله تعالى، فقالوا: ﴿رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ وَيجوز أَن يكون ذلك قول بعضهم، وهذا إنكار الآخرين عليهم. ولما علموا أن الأمر ملتبس مجهول عليهم اتجهوا إلى ما يهمهم وقالوا: ﴿ فَابْعَثُواْ أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ لَهُ بفضتكم، الورق: الفضة، مضروبة كانت أو غيرها ﴿ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ هي طرسوس أو أفسوس ﴿ فَلْمَنظُرُ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا ﴾ فلينظر أيّ أطعمة المدينة أحل وأطيب، وأكثر وأرخص ﴿ وَلْيَتَلَطَّفَ ﴾ وليتكلف اللطف في المعاملة حتى لا يغبن أو في التخفي حتى لا يعرف ﴿ وَلَا يُشْعِرَنَ بِكُمْ أَحَدًا ﴾ ولا يفعلن ما يؤدي إلى الشعور.

﴿إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُو ﴾ إن يطلعوا عليكم أو يظفروا بكم، والضمير لأهل المدينة ﴿ يَرْجُمُوكُمْ ﴾ يقتلوكم بالرجم ﴿أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ ﴾ يصيروكم إليها كرهاً، من العود بمعنى الصيرورة ﴿ وَلَن تُفْلِحُوۤا إِذَا أَبَكَا ﴾ إن عدتم في ملتهم.

﴿ وَكَذَاكِ ﴾ كما بعثناهم ﴿ أَعَثَرُنَا ﴾ أطلعنا ﴿ عَلَيْهِم ﴾ قومهم والمؤمنين ﴿ لِيَعْلَمُوا ﴾ أي قومهم ﴿ أَنَ وَعُدَ اللّه ﴾ بالبعث ﴿ حَقُ ﴾ ثابت؛ لأن نومهم وانتباههم كحال من يموت، ثم يبعث، والقادر على إنامتهم المدة الطويلة، وإبقائهم على حالهم بلا غذاء، قادر على إحياء الموق ﴿ وَأَنَ السّاعَة لا رَبّ ﴾ لا شك فيها ﴿ إِذْ ﴾ معمول لأعثرنا أي أعثرنا عليهم حين يتنازعون ﴿ يَتَنَزّعُونَ ﴾ أي المؤمنون والكفار، والتنازع: التخاصم ﴿ أَمْرَهُم ﴾ أمر الفتية، في البناء حولهم ﴿ فَقَالُوا ﴾ أي الكفار ﴿ آبَنُوا عَلَيْهِم ﴾ أي حولهم ﴿ رُبُّهُم أَعْلَمُ بِهِم ﴾ بهمة معترضة إما من الله ردّ على المتنازعين فيهم على عهد الرسول ﷺ ، أو من المتنازعين فيهم على عهد الرسول ﷺ ، أو من المتنازعين للرد إلى الله ، بعدما تذكروا أمرهم.

﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ عَلَبُواْ عَلَىٰ أَمْرِهِمْ ﴾ هم رؤساء البلد أهل الرأي وهم المؤمنون

حين أماتهم الله ثانياً بالموت ﴿ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْهِم ﴾ حولهم ﴿ مَسْجِدًا ﴾ معبداً يصلى فيه، وكانوا نصارى على المشهور، وفعل ذلك على باب الكهف.

﴿ سَيَقُولُونَ ﴾ أي المتنازعون في عدد الفتية في زمن النبي ﷺ ، أي يقول بعضهم بعضهم: ﴿ تُلَنَّةُ تَّالِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ ﴾ أي هم ثلاثة ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ يقول بعضهم ﴿ خَمْسَةُ سَادِسُهُمْ كَلَّبُهُمْ ﴾ والقولان لنصارى نجران ﴿ رَجْمًا بِالْغَيْبِ ﴾ أي ظنا ورمياً بالخبر الخفي الذي لا اطلاع لهم عليه ، والرجم: القول بالظن والتخمين ﴿ وَالغيب: ما غاب عن الإنسان، والمراد هنا: القول بالظن والتخمين ﴿ مَا يَعْلَمُهُمْ إِلّا قَلِيلٌ ﴾ قال ابن عباس: أنا من القليل، وذكرهم سبعة.

﴿ فَلَا تُمَارِ ﴾ تجادل ﴿ إِلَّا مِرَاءَ ﴾ المراء: المحاجة فيما فيه مِرْية وشك وتردد ﴿ وَلَا تَسَتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ لا تطلب الفتيا من أحد من أهل الكتاب: اليهود، أو لا تسأل أحداً منهم عن قصتهم سؤال مسترشد، فإن فيما أوحي إليك لمندوحة عن غيره، مع أنه لا علم لهم بها، بل ولا سؤال متعنت، تريد افتضاح وتزييف ما عنده، فإنه مخل بمكارم الأخلاق.

﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَانَ عِلِنَ فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ لَكَ لَا تَقَلَ لأَجَلَ شِيء : سأفعله غداً أو فيما يستقبل من الزمان ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ ﴾ أي إلا متلبساً بمشيئة الله تعالى بأن تقول: إن شاء الله. وهذا نهي تأديب من الله تعالى لنبيه ، حين قالت اليهود لقريش: سلوه عن الروح وأصحاب الكهف وذي القرنين ، فسألوه ، فقال: ائتوني غداً أخبركم ، ولم يقل: إن شاء الله ، فأبطأ عليه الوحي بضعة عشر يوماً ، حتى شقَ عليه ، وكذبته قريش ، فنزلت الآية .

﴿ وَٱذْكُر رَّبَكَ ﴾ أي مشيئته، معلقاً الأمر بها ﴿ إِذَا نَسِيتً ﴾ التعليق بها، ويكون ذكرها بعد النسيان كذكرها مع القول، ما دام في المجلس، كما قال الحسن وغيره، وعن ابن عباس: ولو بعد سنة ما لم يحنث ﴿ لِأَقَرَبَ مِنْ هَذَا ﴾ من خبر أهل الكهف في الدلالة على نبوتي ﴿ رَشَدًا ﴾ هداية، وقد تم المراد،

وهداه الله لأعظم من ذلك، كقصص الأنبياء الغابرين، والإخبار عن المغيبات في المستقبل إلى قيام الساعة.

﴿ ثَلَاثَ مِأْنَةِ سِنِينَ ، فقال: ﴿ وَأَزْدَادُواْ شِعَا ﴾ أي تسع سنين ، فالثلاث مئة عند العرب تسع سنين ، فقال: ﴿ وَأَزْدَادُواْ شِعَا ﴾ أي تسع سنين ، فالثلاث مئة الشمسية: ثلاث مئة وتسع قمرية ﴿ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُواْ ﴾ ممن اختلفوا فيه ﴿ لَهُ غَيْبُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي علمه ﴿ أَشِيرَ بِهِ ﴾ بالله ، وهي صيغة تعجب فَيْبُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي علمه ﴿ أَشِيرَ بِهِ ﴾ بالله ، وهما على جهة المجاز ، ﴿ وَأَسَمِعُ ﴾ كذلك ، بمعنى: ما أبصره وسمعه شيء ﴿ مَا لَهُ م ﴾ لأهل السماوات والمراد: أنه تعالى لا يغيب عن بصره وسمعه شيء ﴿ مَا لَهُ م ﴾ لأهل السماوات والأرض ﴿ وَلِي الله فيه مدخلاً ؛ لأنه غني عن الشريك .

# سبب النزول:

سبق ذكر سبب نزول قصة أصحاب الكهف عند قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الرُّوجَ قُلِ الرُّوحَ مِنْ أَمْرِ رَقِي ﴾ [الإسراء: ١٨٥/١٧]. وذكر محمد بن إسحاق سبب نزول هذه القصة مفصلاً موضحاً، فقال: كان النضر بن الحارث من شياطين قريش، وكان يؤذي رسول الله على وينصب له العداوة، وكان قد قدم الحيرة، وتعلَّم أحاديث رستم واسفنديار، وكان رسول الله على إذا جلس مجلساً ذكر فيه الله، وحدَّث قومه ما أصاب من كان قبلهم من الأمم، وكان النضر يخلفه في مجلسه إذا قام، فقال: أنا والله يا معشر قريش أحسن حديثاً منه، فهلموا، فأنا أحدثكم بأحسن من حديثه، ثم يحدثهم عن ملوك فارس.

ثم إن قريشاً بعثوه، وبعثوا معه عتبة بن أبي مُعَيْط إلى أحبار اليهود بالمدينة، وقالوا لهما: سلوهم عن محمد وصفته، وأخبروهم بقوله، فإنهم أهل الكتاب الأول، وعندهم من العلم ما ليس عندنا من علم الأنبياء، فخرجا حتى قدما إلى المدينة، فسألوا أحبار اليهود عن أحوال محمد، فقال أحبار اليهود:

سلوه عن ثلاث: عن فتية ذهبوا في الدهر الأول ما كان من أمرهم، فإن حديثهم عجب، وعن رجل طواف قد بلغ مشارق الأرض ومغاربها، ما كان نبؤه، وسلوه عن الروح وما هو؟ فإن أخبركم فهو نبي، وإلا فهو متقوّل، فلما قدم النضر وصاحبه مكة قالا: قد جئناكم بفصل ما بيننا وبين محمد، وأخبروا بما قاله اليهود، فجاؤوا رسول الله على وسألوه، فقال رسول الله على: أخبركم بما سألتم عنه غداً، ولم يستثن – لم يقل: إن شاء الله-فانصرفوا عنه، ومكث رسول الله على – فيما يذكرون – خمس عشرة ليلة، فانصرفوا عنه، ومكث رسول الله على من عند الله بسورة أصحاب الكهف، وفيها فشق عليه ذلك، ثم جاءه جبريل من عند الله بسورة أصحاب الكهف، وفيها معاتبة الله إياه على حزنه عليهم، وفيها خبر أولئك الفتية، وخبر الرجل الطوًاف(١).

# نزول الآية (٢٤): ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاٰقَ عِ ﴾

أخرج ابن جرير عن الضحاك، وابن مردويه عن ابن عباس قال: حلَف النبي ﷺ على يمين، فمضى له أربعون ليلة، فأنزل الله: ﴿وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاٰىَ عِيهِ النَّبِي ﷺ على يمين، فمضى له أربعون ليلة، فأنزل الله: ﴿وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاٰىَءٍ﴾ الآية.

### المناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى أنه جعل الزينة على ظهر الأرض، وفي ذلك من العجائب والإبداع ما يفوق القصص وغرائبها، وأبان أن قصة أهل الكهف ليست بالعجب وحدها من بين آياتنا، وأنها أقل عجباً من تزيين الأرض بالنبات، والحيوان والبشر، والشجر والأنهار وغير ذلك.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: ۸۳/۲۱، تفسير الألوسي: ۲۱٦/۱۵

### التفسير والبيان:

#### إجمال القصة:

هذا هو الخبر اليقين عن قصة أصحاب الكهف الذين أبقوا أحياء ثلاث مئة وتسع سنوات في حال سبات (نوم) وهي من العجائب التي أشارت إليها الكتب السالفة.

وَأَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَلَبَ ٱلْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ تعجب القوم من قصة أصحاب الكهف، وسألوا عنها الرسول على على سبيل الامتحان، فقال تعالى: أم حسبت أنهم كانوا عجباً من آياتنا فقط، فلا تحسبن ذلك، فإن آياتنا كلها عجب، فليست قصة أصحاب الكهف وإبقاء حياتهم مدة طويلة أعجب من حال الدنيا، فإن زينة الأرض وعجائبها أعظم وأبدع من هذه القصة، فإن من قدر على تزيين الأرض ثم جعلها تراباً، وعلى خلق السماوات والأرض، قادر على كل شيء، ومن قدرته أن يحفظ طائفة من الناس دون طعام وشراب زماناً معلوماً.

وبعبارة أخرى موجزة: لا تحسب أن قصة أصحاب الكهف والرقيم وهو اسم كلبهم أو واديهم أو كتاب بنيانهم كانوا آيةً عجباً من آياتنا، لا تظن ذلك فآياتنا كلها عجيبة وغريبة. والرقيم في الظاهر من الآية كما رجح ابن جرير وابن كثير: الكتاب.

﴿إِذْ أُوَى ٱلْفِتْيَةُ إِلَى ٱلْكَهْفِ اذكر أيها الرسول حين لجأ أولئك الفتية الذين فروا بدينهم من قومهم، لئلا يفتنوهم عنه، إلى غار في جبل ليختفوا عن قومهم عبدة الأصنام، فقالوا حين دخلوا سائلين الله تعالى الرحمة واللطف بهم: ﴿رَبَّنَا عَالَى مِن لَدُنكَ رَحْمَةً ﴾ أي هب لنا من عندك رحمة ترحمنا بها، وتسترنا عن قومنا ﴿وَهَيِّئَ لَنَا مِن أَمْرِنَا رَشَدًا ﴾ أي اجعل عاقبتنا رشداً، بأن توفر المصلحة لنا، وتجعلنا راشدين غير ضالين، مهتدين غير حائرين، أو اجعل أمرنا رشداً كله.

﴿ فَضَرَبْنَا عَلَىٰٓ ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴿ أَي أَلَقَينَا النوم الثقيل عليهم حين دخلوا إلى الكهف، فلم يعودوا يسمعون أي صوت، وناموا سنين كثيرة معدودة.

وَثُمَّ بَعَنْنَهُمْ لِنَعْلَوَ أَى الْحِرْنِينِ أَحْصَىٰ لِمَا لِبِشُواْ أَمَدًا ﴿ الله أَي ثَم بعثناهم من رقدتهم للظهر للناس معلومه سبحانه، أي الطائفتين المتنازعتين فيهم أحصى مدة لبثهم وغاية بقائهم نياماً، فيظهر لهم عجزهم، ويعرفوا ما صنع الله بهم، فيتيقنوا من كمال قدرة الله على البعث وغيره.

#### تفصيل القصة:

﴿ نَعْنُ نَقُشُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ ﴾ أي نحن نخبرك خبرهم على وجه الصدق، وهذا يعني أن الأخبار المتداولة عنهم بين العرب لم تكن صحيحة.

﴿إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ ءَامَنُوا بِرَبِّهِمْ ﴾ أي إنهم شباب صدقوا بتوحيد ربهم، وشهدوا أن لا إله إلا هو، وزدناهم توفيقاً للهداية بالإصرار على العقيدة والإقبال على الله وإيثار العمل الصالح.

وفي هذا إيماء إلى أن الشباب أقبل للحق وأهدى للسبل من الشيوخ الذين عتوا وانغمسوا في دين الباطل، ولهذا - كما ذكر ابن كثير - كان أكثر المستجيبين لله تعالى ولرسوله على شباباً، وأما المشايخ من قريش فبقوا على دينهم، ولم يؤمن منهم إلا القليل. أخرج الطبراني وابن المنذر عن ابن عباس قال: ما بعث الله نبياً إلا وهو شاب، وقرأ: ﴿قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَهِيمُ لِأَنْهَا اللهَاهِ اللهُ الكهف: ١٨/ ١٦] ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَهُ ﴾ [الكهف: ١٨/ ١٦] ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَهُ ﴾ [الكهف: ١٨/

واستدل بهذه الآية: ﴿ وَزِدْنَاهُمْ هُدَّى ﴾ على زيادة الإيمان وتفاضله بين

الناس، وأنه يزيد وينقص، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، كما قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ اَهۡتَدُواْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَائِنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ آَلَا اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

# زمنهم أو عصرهم:

ذكر أنهم كانوا على دين المسيح عيسى ابن مريم، ورجح ابن كثير أنهم كانوا قبل النصرانية، بدليل أن أحبار اليهود كانوا يحفظون أخبارهم، ويُعنون بها، كما تقدم في سبب النزول، وبدليل ما أخرج ابن أبي شيبة وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما أنهم كانوا في مملكة ملك من الجبابرة يدعو الناس إلى عبادة الأوثان، فلما رأوا ذلك خرجوا من تلك المدينة، فجمعهم الله تعالى على غير ميعاد، فجعل بعضهم يقول لبعض: أين تريدون؟ أين تذهبون؟ فجعل بعضهم يخفي عن بعض؛ لأنه لا يدري هذا علام خرج هذا، ولا يدري هذا علام خرج هذا، فأخذوا العهود والمواثيق علام خرج هذا، وألا يدري هذا أن يخبر بعضهم بعضاً، فإن اجتمعوا على شيء، وإلا كتم بعضهم بعضاً، فاجتمعوا على شيء، وإلا كتم بعضهم بعضاً، فاجتمعوا على كلمة واحدة، فقالوا: ﴿رَبُنَا رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ إلى قوله: ﴿مِرْفَقَا ﴾.

ثم انطلقوا حتى دخلوا الكهف، فضرب الله تعالى على آذانهم، فناموا وفُقدوا في أهلهم، فجعلوا يطلبونهم، فلم يظفروا بهم، فرفع أمرهم إلى الملك، فقال: ليكونن لهؤلاء القوم بعد اليوم شأن ناس خرجوا لا ندري أين ذهبوا في غير جناية ولا شيء يعرف، فدعا بلوح من رصاص، فكتب فيه أسماءهم، ثم طرح في خزانته، ثم كان من شأن قصتهم ما قصه الله سبحانه وتعالى (۱).

<sup>(</sup>١) تفسير الألوسي: ١٥/ ٢١٧

# إصرارهم على توحيد الله:

﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمُ إِذْ فَامُواْ فَقَالُواْ رَبُنا ﴾ أي صبرناهم على مخالفة قومهم، وثبتناهم على عقيدتهم، وألهمناهم قوة العزيمة، حتى تركوا ما كان عليه قومهم من العيش الرغيد والسعادة، وقالوا حين مثلوا أمام ملكهم الجبار الذي يدعى (دقيانوس) والذي كان يحث الناس على عبادة الأصنام والطواغيت، ويدعوهم إليها ويأمرهم بها: ربنا هو رب السماوات والأرض، لن ندعو إلها من دونه مطلقاً؛ إذ لا رب سواه، ولا معبود غيره، وأن الذي يصنعه قومهم من السجود لأصنامهم والذبح لها لا ينبغي إلا لله الذي خلق السماوات والأرض.

وقد أعلنوا في الجملة الأولى: ﴿ رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ توحيد الألوهية، وذلك يُقرُّ به عبدة الأصنام، وفي الجملة الثانية: ﴿ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ ۚ إِلَهُ ۗ ﴾ توحيد الربوبية، وذلك ما ينفيه عبدة الأصنام، بدليل ما حكى القرآن: ﴿ وَلَين سَأَلَتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱلله ﴾ [لقمان: ٣١/ القرآن: ﴿ وَلَين سَأَلَتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱلله ﴾ [الزمر: ٣٩/٣] أي عبادة الأصنام.

وقوله: ﴿ لَن ﴾ لنفي التأبيد، أي لا يقع منا هذا أبداً؛ لأنا لو فعلنا ذلك لكان باطلاً، لهذا عللوا اعتقادهم بقولهم:

﴿ لَقَدَ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ﴾ أي إذا دعونا غير الله ، لقد قلنا باطلاً وكذباً وبهتاناً. والشطط في اللغة: مجاوزة الحد ، والبعد عن الحق. والمعنى: لقد قلنا إذن قولاً شططاً. وهذا يدل على أنهم دُعوا لعبادة الأصنام ، ولامهم الملك على ترك عبادتها.

# تنديدهم بعبادة قومهم الأصنام:

﴿ هَنَوُلآءِ قَوْمُنَا ٱتَّخَذُوا مِن دُونِهِ عَالِهَ أَ ﴾ أي قال أصحاب الكهف عن

قومهم الذين كانوا في زمان (دقيانوس) يعبدون الأصنام: هلا يأتون بحجة بيّنة على صحة ما يفعلون من عبادة تلك الآلهة الباطلة المزعومة؟! وهلا أقاموا على صحة ما ذهبوا إليه دليلاً واضحاً صحيحاً؟!

وهذا يدل على أن الاستدلال بعدم الدليل على عدم المدلول طريقة صحيحة عقلاً ومنطقاً.

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفَتَرَىٰ عَلَى آللهِ كَذِبًا ﴾ أي لا أحد أشد ظلماً من افتراء الكذب على الله، ونسبة الشريك إليه، فهم قوم ظالمون كاذبون في قولهم ذلك.

وكان من لطف الله بهم أن ملكهم بعد أن هددهم وتوعدهم، أمهلهم لينظروا في أمرهم لعلهم يرجعون عن دينهم الذي كانوا عليه، فوجدوها فرصة مواتية، وهربوا فراراً بدينهم من الفتنة.

قال ابن كثير: وهذا هو المشروع عند وقوع الفتن في الناس أن يفر العبد منهم خوفاً على دينه، كما جاء في حديث البخاري وأبي داود عن أبي سعيد الخدري عن النبي علي قال: «يوشك أن يكون خير مال أحدكم غنماً يتبع بها شَعَفَ الجبال، ومواقع القَطْر، يفر بدينه من الفتن» ففي هذه الحال تشرع العزلة عن الناس، ولا تشرع فيما عداها، لما يفوت بها من ترك الجماعات والجُمَع.

# العزلة بينهم وبين قومهم:

﴿ وَإِذِ اَعْنَرَانُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللّهَ ﴾ واذكروا يا أهل الكهف ذلك الخطاب الذي صدر من بعضكم لبعض حينما صممتم على الفرار بدينكم فاعتزلتم قومكم وفارقتموهم عزلة مادية بالمفارقة بالأبدان والمقر والمقام، وعزلة معنوية بمخالفتهم في دينكم واعتزالكم معبوديهم غير عبادة الله وحده.

وقوله: ﴿ إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ إما استثناء متصل أو منقطع كما ذكرنا، ويجوز أن يكون كلاماً معترضاً، إخباراً من الله تعالى عن الفئة أنهم لم يعبدوا غير الله.

وفارِقوا قومكم جسدياً، والجؤوا إلى الكهف (الغار الواسع في الجبل) بعد فراقهم روحياً، وأخلصوا العبادة لله في مكان خال بعيد عن أهل الشرك، فإن فعلتم ذلك يبسط الله عليكم رحمة يستركم بها من قومكم، ويسهل لكم من أمركم مرفقاً، أي أمراً ترتفقون به وتنتفعون.

# حالهم في الكهف وانحسار الشمس عنهم:

﴿ وَتَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَرَورُ ﴾ أي وترى يا محمد أو كل واحد يصلح للخطاب الشمس حين طلوعها تميل عن كهفهم جهة اليمين، بأن تقلص شعاعها بارتفاعها، حتى لا يبقى منه شيء عند الزوال في مثل ذلك المكان، وتراها عند الغروب تبتعد عنهم وتتركهم لا تقربهم وتعدل عنهم جهة الشمال، والحال أنهم في متسع من الكهف ووسطه، فيأتيهم الهواء بارداً لطيفاً.

وليس المراد الإخبار بوقوع الرؤية تحقيقاً، بل الإخبار بكون الكهف في مكان لا تؤثر فيه الشمس أثناء طلوعها وغروبها، أي إنهم طوال نهارهم كله لا تصيبهم الشمس في طلوعها ولا غروبها، مع أنهم في مكان واسع منفتح معرَّض لإصابة الشمس، لولا أن الله يحجبها عنهم.

### مكان الكهف:

ذكر المؤرخون أقوالاً في تعيين مكان الكهف، فقيل: هو واد قريب من أيلة في العقبة جنوب فلسطين، وقيل: عند نينوى في الموصل شمال العراق، وقيل: في جنوب تركيا من بلاد الروم سابقاً، وكلها أقوال يعوزها الدليل.

# قدرة الله تعالى وعنايته ولطفه:

﴿ ذَٰلِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ أي إن بقاء هؤلاء الفتية في الكهف سنين عديدة، وما صنعه الله بهم من تنحية الشمس عنهم عند الطلوع والغروب، بانعكاس

أشعتها وتقليص وهجها عنهم، آية من آيات الله العجيبة الكثيرة الدالة على كمال قدرته وسعة علمه، وعلى أنه تعالى يصون المخلصين من عباده، وأن التوحيد دين الحق، وأن عبادة الأصنام والأوثان ضلال وشرك وزيغ، وأن صون أهل الكهف بلطف من الله وعناية منه، لذا قال:

﴿ مَن يَهْدِ الله فَهُو الْمُهْنَدِ ﴾ أي من يوفقه الله تعالى للاهتداء بآياته وحججه، ويدله دلالة مؤدية إلى الحق، ويوفقه إلى ما يحبه ويرضاه، كأهل الكهف، فهو المهتدي إلى طريق الحق، الفائز بالحظ الأوفر في الدارين.

والمراد من ذلك إما الثناء على أصحاب الكهف والشهادة لهم بإصابة المطلوب، أو التنبيه على أن أمثال هذه الآيات كثيرة، ولكن السعيد من وفقه الله تعالى للتأمل بها والاستبصار بها والاهتداء بها(١).

والخلاصة: إن الله هو الذي أرشد هؤلاء الفتية إلى الهداية.

﴿ وَمَن يُضَلِلَ فَلَن يَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُّرْشِدًا ﴾ أي ومن يضلل الله بأن لم يوفقه للاهتداء بآياته، لسوء اختياره واستعداده، وتوجيه رأيه إلى جادة الانحراف، فلن تجد له أبداً حليفاً أو ناصراً معيناً يرشده ويهديه إلى الخير وطريق الصلاح في الدنيا والآخرة، ولا هادي له، كأمثال الكفرة منكري البعث؛ لأن التوفيق والخذلان بيد الله، يوفق من يشاء ويخذل من يشاء.

وتفويض الهداية والإضلال إلى الله تعالى يخفف من معاناة النبي على مع قومه، ويسرّي عنه حزنه وألمه على إعراضهم عن قبول دعوته.

﴿ وَيَعَسَبُهُمْ أَيْقَ اطْاً وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ أي وتظنهم إذا رأيتهم أيقاظاً لانفتاح أعينهم وهم نيام، لئلا يسرع إليها البلي، كأنهم ينظرون إلى من يشاهدهم.

<sup>(</sup>١) تفسير الألوسي: ١٥/ ٢٢٣ - ٢٢٤

﴿ وَنُقَلِّبُهُمُ ذَاتَ ٱلْمَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِ ﴾ أي ونقلبهم مرة في ناحية اليمين ومرة في ناحية الشمال، حتى لا تؤثر الأرض في أجسادهم، ولكي تتعرض جلودهم للهواء.

واختلفوا في مدى التقليب، فقيل: يقلبون في العام مرتين، وقيل: مرة في العام، ولا دليل لكل من القولين، ولا يرشد إليها العقل، ولم يشر إليها القرآن، ولم يرد فيه خبر صحيح، فيبقى النص على إطلاقه. قال ابن عباس: لولم يقلبوا لأكلتهم الأرض.

﴿ وَكُلْبُهُم بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ ﴾ وكان كلبهم الذي تبعهم بإلهام الله للحراسة باسطاً ذراعيه بفناء الكهف أو بباب الكهف يحرس عليهم الباب، وهذا من سجيته وطبيعته، كأنه يحرسهم، وقد أصابه ما أصابهم من النوم على تلك الحال، وهذه فائدة صحبة الأخيار.

﴿ لَوَ الطَّلَعْتَ عَلَيْهِمَ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ﴾ أي لو نظرت عليهم لأدبرت عنهم فراراً وهرباً ، ولمئت منهم رعباً وفزعاً ؛ لأن الله تعالى ألقى عليهم المهابة والوقار ، بحيث لا يقع نظر أحد عليهم إلا هابهم ، إلى أن انتهى أجل لبثهم راقدين ، وتحققت فيهم الحكمة البالغة ، والرحمة الواسعة ، وأقام الله فيهم الدليل المادي الحسي على قدرته على البعث والإعادة ، وعلى أن يوم القيامة آت لا ريب فيه .

# بعثتهم من نومهم صحاح الأبدان بعد ثلاث مئة سنة وتسع سنين:

قال تعالى: ﴿وَكَنْ لِكَ بَعَثْنَاهُمْ ﴾ أي كما زدناهم هدى وأنمناهم، وحفظنا أجسادهم من البلى والفناء، وأبقيناهم أحياء من غير أكل ولا شرب مدة طويلة من الزمان، ونقلبهم، فكذلك بعثناهم، أي أحييناهم من تلك النومة التي تشبه الموت، لنعرِّفهم مدى قدرتنا وعجيب فعلنا في الناس، وليتبصروا في أمرهم وليتساءلوا بينهم، واللام هنا لام العاقبة أو الصيرورة:

فقال قائل منهم: كم لبثتم، أي كم رقدتم في نومكم؟ لإحساسهم بطول الرقاد. ﴿قَالُواْ لَبِشُنَا يَوْمًا أَوْ بَعُضَ يَوْمِ ﴾ أي أجاب بعضهم قائلاً: لبثنا في تقديرنا يوماً كاملاً أو جزءاً من اليوم؛ لأنه كان دخولهم إلى الكهف في أول النهار، واستيقاظهم كان في آخر النهار، لذا استدركوا فقالوا: ﴿أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾.

﴿ قَالُواْ رَبُّكُمْ أَعَلَمُ بِمَا لَبِثَتُمُ ﴾ أجاب بعض آخر: ربكم أعلم بأمركم، وبمقدار لبثكم، وهذا استشعار منهم وتردد بكثرة نومهم، لما رأوا حالهم متغيرة، أي فالله أعلم منكم، وأنتم لا تعلمون مدة لبثكم، وهذا أدب الإيمان اليقظ في الرد على جواب البعض الأول.

# الوكالة في شراء الطعام:

ثم تذاكروا فيما بينهم وقرروا البحث في المهم من أمرهم وهو احتياجهم إلى الطعام والشراب، فقالوا:

﴿ فَكَابُعَثُواً أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَلَذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ أي فأرسلوا أحدكم بدراهمكم أو فضتكم هذه التي استصحبوها معهم من منازلهم، لتغطية حوائجهم، إلى المدينة وهي (طرسوس) أي مدينتكم التي خرجتم منها، كما أكد الرازي (١).

﴿ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا ۗ أَزَكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقِ مِنْـهُ ﴾ أي فليبصر أي الأطعمة أجود وأنفع وأطيب وأيسر سعراً، فليأتكم بمقدار مناسب منه.

﴿ وَلِيْكَنَاطُفْ وَلَا يُشْعِرَنَ بِكُمْ أَحَدًا ﴾ أي وليكن لطيفاً رفيقاً في الطلب وفي خروجه ودخوله المدينة، وفي شرائه، ولا يخبرن أو لا يعلمن أحداً من أهل المدينة بمكانكم.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: ۱۰۳/۲۱

﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُو يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلْتَهِمْ ﴾ أي إن أصحاب دقيانوس الملك إن اطلعوا على مكانكم، يقتلوكم بالرجم بالحجارة، أو يجبروكم ويكرهوكم على العودة إلى دينهم - دين الوثنية وعبادة الأصنام.

﴿ وَلَن تُفْلِمُوٓا إِذًا أَبَكَا ﴾ أي وإن وافقتموهم على العود إلى ملتهم أو دينهم، فلا فلاح لكم أبداً في الدنيا والآخرة.

# اطلاع الناس عليهم:

﴿ وَكَذَلِكَ أَعْثَرُنَا عَلَيْهِم ﴾ أي وكما أغناهم ثم بعثناهم، أطلعنا الناس عليهم وعلى أحوالهم، وهم أولئك الذين كان لديهم شك في قدرة الله على إحياء الموتى، وفي البعث، وفي أمر القيامة، فبعث الله أهل الكهف حجة ودلالة وآية على ذلك، وليدركوا ويعلموا أن وعد الله بالبعث حق وصدق وثابت، وأن حدوث الساعة أي القيامة أمر لا شك فيه، فمن شاهد حال أهل الكهف علم صحة الخبر وصدق وعد الله بالبعث؛ لأن حالهم في نومتهم، وانتباهتهم بعدها كحال من يموت ثم يبعث.

وسمى إعلام الناس بهم إعثاراً؛ لأن من غفل عن شيء ثم عثر به، نظر إليه وعرفه، فكان الإعثار سبباً في العلم، والمعنى: أعثرنا عليهم حين يتنازعون بينهم.

﴿إِذْ يَتَنَزَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ اَي أَطلعنا عليهم أهل ذلك الزمان حين كان بعضهم مع بعض في أمر القيامة، فمن مثبت لها ومن منكر، ومن مؤمن بها وكافر، فجعل اطلاعهم على أصحاب الكهف حجة لهم وعليهم، وفرح الملك وشعبه بآية الله على البعث، وزال أمر الخلاف في أمر القيامة.

# آراء القوم في شأنهم بعد اطلاعهم عليهم:

﴿ فَقَالُواْ ٱبْنُواْ عَلَيْهِم بُنَّيَنَّا ﴾ أي انقسم القوم في شأن أهل الكهف حين

توفاهم الله تعالى فريقين: فريق – قيل هم الكفار منهم قالوا: نسدُّ عليهم باب كهفهم، ونتركهم على حالهم؛ فإنهم كانوا على ديننا، فنتخذ عليهم بنياناً، أي على باب كهفهم، لئلا يدخل إليهم الناس، ضناً بتربتهم، ومحافظة عليها. وقوله: ﴿رَّبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمُ ﴾ جملة معترضة، أي أعلم بشأنهم للرد على المتنازعين في عقيدتهم وبيان أنسابهم وأسمائهم ومدة لبثهم.

وفريق آخر تغلبوا على الفريق الأول بالرأي وهم المسلمون وملكهم قالوا – وكانوا أولى بهم وبالبناء عليهم –: لنتخذن على باب الكهف مسجداً يصلي فيه المسلمون ويتبركون بمكانهم.

#### عددهم:

﴿ سَيَقُولُونَ تَلَاثُةٌ رَّابِعُهُمْ كَأْبُهُمْ اللهِ إِن الناس بعدئذ اختلفوا في عددهم، وهم من خاض في قصتهم في زمن رسول الله عليه من أهل الكتاب والمؤمنين، إنهم سألوا رسول الله عليه عنهم، فأخر الجواب إلى أن يوحى إليه، فنزلت الآية إخباراً ببيان عددهم وأن المصيب منهم من يقول: ﴿ سَبْعَةُ وَتَامِنُهُمْ كَابُهُمْ ﴾.

بعضهم قال: هم ﴿ ثَلَنَثُةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ ، وآخرون قالوا: ﴿ خَسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ ، وهم في هذا يقولون: ﴿ رَجْمًا بِٱلْغَيْبِ ﴾ أي قولاً بلا علم، وإنما هو مجرد ظن وتخمين، لا دليل عليه، ولا يقين معه، بدليل اتباع القولين الأولين بقوله: ﴿ رَجْمًا بِٱلْغَيْبِ ﴾ .

وقال جماعة آخرون: إنهم ﴿سَبَعَدُ وَثَامِنُهُمْ كَأَبُهُمْ ۗ وَلَا حكى تعالى هذا القول، وسكت عليه أو قرره، دلَّ على صحته، وأنه هو الواقع في الأمر نفسه.

قل يا محمد: ربي أعلم بعددهم، ما يعلمهم إلا قليل من الناس، وأكثر

أهل الكتاب الذين ذكروا أعدادهم على ظن وتخمين. وقوله: ﴿ رَّيِّ أَعْلَمُ لِعِلَمَ الله تعالى؛ إذ يُعِدَّمِهِ ﴾ إرشاد إلى أن الأحسن في مثل هذا المقام رد العلم إلى الله تعالى؛ إذ لا داعي إلى الخوض في مثل ذلك بلا علم.

قال ابن عباس: أنا من القليل الذي استثنى الله عز وجل، كانوا سبعة، وكذا روى ابن جرير عن عطاء أنه كان يقول: عدتهم سبعة.

والمهم في الأمر ليس معرفة العدد، وإنما المهم الاعتبار بالقصة، والانتفاع بما دلت عليه من إثبات قدرة الله تعالى على البعث والإعادة.

وتساءل صاحب الكشاف: فما هذه الواو الداخلة على الجملة الثالثة هَ وَتَامِنُهُمْ كَأَبُهُمْ وَلَم دخلت عليها دون الجملتين الأوليين؟ ثم أجاب: هي الواو التي تدخل على الجملة الواقعة صفة للنكرة، وفائدتها تأكيد اتصال الصفة بالموصوف، والدلالة على اتصافه بها أمر ثابت مستقر، أي إن الذين قالوا: هَ سَبْعَةُ وَتَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قالوه عن ثبات وعلم، ولم يرجموا بالظن كما فعل غيرهم.

﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاءً ظُهِرًا ﴾ أي فلا تجادل أهل الكتاب في شأن أصحاب الكهف إلا جدلاً ظاهراً غير متعمق فيه، وهو أن تقص عليهم ما أوحى الله إليك فحسب، ولا تزيد، من غير تجهيل لهم، ولا تعنيف في الرد عليهم، كما قال تعالى: ﴿ وَجَدِلْهُم بِاللَّتِي هِمَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥/١٦] وقال: ﴿ وَلا تَعْكِيلُوا أَهْلَ اللَّكِتَبِ إِلَّا بِاللَّتِي هِمَ أَحْسَنُ ﴾ [العنكبوت: ٢٩/٢٩].

﴿ وَلَا تَسْتَقْتِ فِيهِم مِنْهُمُ أَحَدًا ﴾ أي ولا تسأل أحداً منهم عن قصتهم سؤال متعنت؛ لأن ذلك خلاف ما وصيت به من المدارة والمجاملة، ولا سؤال مسترشد؛ لأن الله قد أرشدك، بأن أوحى إليك قصتهم.

وهذا يدل على عدم جواز الرجوع إلى أهل الكتاب في شيء من العلم.

# إرشاد للنبي عَلَيْة ولأمته بتعليق الخبر بمشيئة الله:

﴿ وَلَا نَقُولُنَ لِشَائَءٍ إِنِي فَاعِلُّ ذَلِكَ عَدًا ﴿ إِنِي سَافِعِلْ ذَلِكَ عَداً إِلا بَأْن تقرنه لأجل شيء عزمت على فعله في المستقبل: إني سأفعل ذلك غداً إلا بأن تقرنه بمشيئة الله عز وجل، فتقول: إن شاء الله، كما ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة عن رسول الله على أنه قال: «قال سليمان بن داود عليهما السلام: لأطوفن الليلة على سبعين امرأة - وفي رواية مئة امرأة - تلد كل امرأة منهن غلاماً يقاتل في سبيل الله، فقيل له - وفي رواية قال له الملك -: قل: إن شاء الله، فلم يقل، فطاف بهنّ، فلم يلد منهن إلا امرأة واحدة نصف إنسان، فقال رسول الله على والذي نفسي بيده، لو قال: إن شاء الله، لم يحنث، وكان دركاً لحاجته». وفي رواية: «ولقاتلوا في سبيل الله فرساناً أجمعون».

وقد عرفنا سبب نزول هذه الآية في قول النبي ﷺ لما سئل عن قصة أصحاب الكهف: «غداً أجيبكم» فتأخر الوحى خمسة عشر يوماً.

﴿ وَاذَكُر رَبّكَ إِذَا نَسِيتُ ﴾ أي واذكر مشيئة ربك، وقل: إن شاء الله إذا فرط منك نسيان لذلك، والمعنى إذا نسيت كلمة الاستثناء، ثم تنبهت، فتداركها بالذكر، سواء طال الفصل أو قصر، عن ابن عباس رضي الله عنهما: ولو بعد سنة ما لم تحنث. والاستثناء بالمشيئة عند عامة الفقهاء لا أثر له في الأحكام ما لم يكن موصولاً. وأوضح ابن جرير معنى قول ابن عباس: وهو أنه إذا نسي أن يقول في كلامه أو في حلفه: إن شاء الله، وتذكر ولو بعد سنة، فالسُّنَّةُ له أن يقول ذلك، ليكون آتياً بسُنة الاستثناء، حتى ولو كان بعد الحنث. لا أن يكون رافعاً لحنث اليمين ومسقطاً للكفارة.

﴿ وَقُلْ عَسَىٰ أَن يَهُدِينِ رَبِّى لِأَقَرَبَ مِنْ هَلَا رَشُدًا ﴾ أي وقل يا محمد: عسى أن يوفقني ربي لشيء آخر بدل المنسي أو أقرب خيراً ومنفعة، فإذا سئلت عن شيء لا تعلمه، فاسأل الله تعالى فيه، وتوجه إليه في أن يوفقك للصواب والرشد في ذلك.

## مدة لبثهم في الكهف:

أخبر الله تعالى رسوله ﷺ عن مقدار لبث أهل الكهف في كهفهم، منذ أرقدهم إلى أن بعثهم الله، فقال:

﴿ وَلَبِثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِأْنَةٍ سِنِينَ وَأَزْدَادُواْ تِسَعًا ﴿ آَ الْهُم أَي إنهم أَقامُوا فِي الكهف مقدار ثلاث مئة سنة وتسع سنوات هلالية، وهي ثلاث مئة سنة شمسية، فإن تفاوت ما بين كل مئة سنة بالقمرية إلى الشمسية ثلاث سنين، فلهذا قال بعد الثلاث مئة: ﴿ وَأَزْدَادُواْ تِسْعًا ﴾. وأكد ذلك الإخبار بقوله:

﴿ قُلِ اللّٰهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِشُوا ﴾ أي إذا سئلت عن مدة لبثهم، وليس عندك علم في ذلك من الله تعالى، فقل في مثل هذا: ﴿ اللّٰهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِشُوا ۚ لَهُ غَيْبُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي لا يعلم ذلك إلا هو، ومن أطلعه عليه من خلقه، فلا تتعجل بالأخبار ما لم يكن عندك دليل عليها، والحق ما أخبرك به، لا ما يقولونه؛ إذ له غيب السماوات والأرض، وهو العالم بكل شيء، وأعلم من الذين اختلفوا في مقدار مدة لبثهم.

وبما أن الله أخبر عن مدة لبثهم، فهو الحق الذي لا شك فيه. وفائدة تأخير إيراد هذه الجملة الدلالة على أنهم تنازعوا في مدة اللبث، كما تنازعوا في عددهم، وجاء هذا التذييل هنا كالتذييل المتقدم في حكاية عددهم: ﴿قُل رَبِّ مَا كَالْمُ بِعِدَتِهِم ﴾.

والخلاصة: إن الخبر اليقين في بيان عدد أهل الكهف ومدة لبثهم هو من عند الله تعالى؛ لأنه أعلم بالأشياء وبالحقائق، وأما أقوال الناس فهي ظنون لا دليل عليها، وتستند إلى الشائعات، ولله وحده علم ما غاب في شؤون السماوات والأرض، وخفي من أحوال أهلها.

﴿ أَبْصِرُ بِهِۦ وَأَسْمِعً ﴾ هذا من صيغ التعجب والمبالغة، أي إن الله تعالى

لبصير بهم، وذلك في معنى المبالغة في المدح والتعجب، كأنه قيل: ما أبصره وأسمعه، أي ما أبصر الله لكل موجود، وأسمعه لكل مسموع، لا يخفى عليه من ذلك شيء. قال قتادة في هذه الصيغة: فلا أحد أبصر من الله ولا أسمع.

﴿ مَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيٍ ﴾ أي ما للناس من دون الله متولِّ يلي أمورهم، وليس له وزير ولا نصير.

﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ الْحَدَا﴾ أي إن الله تعالى له الخلق والأمر، لا معقّب لحكمه، ولا يشاركه في قضائه أحد من الناس، وليس له شريك ولا مشير.

# فقه الحياة أو الأحكام:

يستفاد من بيان قصة أصحاب الكهف ما يأتي:

أ - ليس حال هذه القصة هي الآية العجاب من آيات الله فقط، وإنما خلق السماوات والأرض وما فيهما أشد عجباً وأعظم روعة، وأدل على قدرة الله عز وجل، فلا يعظم ذلك أيها النبي بحسب ما عظمه عليك السائلون من الكفرة.

\( \frac{7}{-} \) كان إيواء الفتية المؤمنين إلى الكهف من بناء أشراف مدينة (دقيانوس) الملك كافراً فراراً بدينهم من فتنة الكافرين عبدة الأصنام. وهذا دليل صريح في الفرار بالدين وهجرة الأهل والبنين والقرابات والأصدقاء والأوطان والأموال، خوف الفتنة وما يلقاه الإنسان من المحنة. وقد خرج النبي و الله فاراً بدينه، وكذلك أصحابه، كما نص الله تعالى في سورة (بَرَاءَةٌ ). إنهم هجروا أوطانهم، وتركوا أرضهم وديارهم وأهاليهم وأولادهم وقراباتهم وإخوانهم، رجاء السلامة بالدين والنجاة من فتنة الكافرين.

وهذه الحالة المستثناة لجواز العزلة عن الناس باتفاق العلماء مقصورة على حال خشية الفتنة في الدين. وأما ما عدا ذلك فالمخالطة أفضل من العزلة،

روى البغوي وأحمد والترمذي وابن ماجه عن ابن عمر عن النبي على قال: «المؤمن الذي يخالط الناس، ويصبر على أذاهم أفضل من المؤمن الذي لا يخالطهم، ولا يصبر على أذاهم».

٣ لا فرَّ أصحاب الكهف ممن يطلبهم اشتغلوا بالدعاء، ولجؤوا إلى الله تعالى قائلين: ﴿ رَبَّنَا عَالِنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً وَهَيِّئُ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ﴾ أي آتنا مغفرةً ورزقاً، وهيِّئ لنا توفيقاً للرشاد والسداد والصواب.

وقد اختلف الناس في زمان أصحاب الكهف في مكانهم، أما الزمان الذي كانوا فيه: فقيل إنهم كانوا قبل موسى عليه السلام، وإن موسى ذكرهم في التوراة، ولهذا السبب فإن اليهود سألوا عنهم، وقيل: إنهم دخلوا الكهف قبل المسيح ثم بعثوا بعد عيسى وقبل محمد، وقيل: إنهم دخلوا الكهف بعد المسيح. وأما مكان هذا الكهف فلا يعرف على وجه اليقين، ويقال: إنه في بلاد الروم أي في جنوب تركيا اليوم في طرسوس، وهو الظاهر.

٤ - كان من تدبير الله تعالى لأهل الكهف للمكث فيه راقدين (٣٠٩)
 سنوات إلقاء النوم عليهم ومنعهم من السماع؛ لأن النائم إذا سمع انتبه، ثم
 بعثتهم من بعد نومهم، ثم اطلاع الناس على شأنهم.

وكان إيقاظهم من أجل اختبار الناس لمعرفة مقدار مدة لبثهم، وقوله: ﴿ لِنَعْلَمُ أَيُّ اَلْحِزْيَيْنِ أَحْصَىٰ ﴾ معناه: لنعلم ذلك موجوداً، وإلا فقد كان الله تعالى علم أي الفريقين أحصى الأمد. والفريقان أو الحزبان: الفتية الذين ظنوا لبثهم قليلاً، وأهل المدينة الذين بُعث الفتية على عهدهم، حين كان عندهم التاريخ لأمر الفتية.

٥- إن صفات هؤلاء الفتية أو الجماعة من الشبان: أنهم آمنوا بالله، وألهم الله قلوبهم الصبر والثبات، وزاد الله في إيمانهم بالتيسير للعمل الصالح؛ من الانقطاع إلى الله تعالى، ومباعدة الناس، والزهد في الدنيا.

وكان من أثر شدة عزيمتهم وقوة صبرهم التي أعطاها الله لهم أنهم أعلنوا أمام الكفار: ﴿رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِدِة إِلَاهَا ۖ لَقَدْ قُلْنَاۤ إِذَا شَطَطًا﴾.

وكانوا يتذاكرون شأن إيمانهم، فقال بعضهم: هؤلاء أهل عصرنا وبلدنا، عبدوا الأصنام تقليداً من غير حجة، فهلا يأتون بججة على عبادتهم الصنم؟!

أ- لقد قال الله لهم أو قالوا لبعضهم: إذ اعتزلتم قومكم، فأووا إلى الكهف تغمركم رحمة الله، ويهيئ الله لكم ما ترتفقون وتنتفعون به من شؤون الحياة.

أ- كان من رحمة الله بهم ولطفه بهم بعد الرقاد أن الشمس تتنحى عنهم وتميل جهة اليمين وجهة الشمال، أي عن يمين الكهف وعن شماله، فلا تصيبهم في ابتداء النهار ولا في آخر النهار، وكان الرائي يحسبهم أيقاظاً؛ لأن أعينهم كانت مفتوحة وهم نائمون، وأن كلبهم باسط ذراعيه في باب الكهف لحراستهم، وهو نائم مثلهم. ومن لطفه تعالى بهم أيضاً تقليبهم ناحية اليمين وناحية الشمال لئلا تأكل الأرض لحومهم، وكان التقليب من فعل الله، ويجوز أن يكون من مَلك بأمر الله، فينسب إلى الله تعالى.

٨- يجوز اتخاذ الكلاب للحاجة والصيد والحراسة، ورد في صحيح مسلم عن ابن عمر عن النبي على قال: «من اقتنى كلباً إلا كلب صيد أو ماشية، نقص من أجره كل يوم قيراطان».

وكلب الماشية المباح اتخاذه عند الإمام مالك: هو الذي يسرح معها، لا الذي يحفظها في الدار من السرّاق. وكلب الزرع: هو الذي يحفظها من الوحوش بالليل أو بالنهار، لا من السُرّاق. وقد أجاز غير مالك اتخاذ الكلاب لسرّاق الماشية والزرع.

ق- ينتفع الإنسان بصحبة الأخيار ومخالطة الصلحاء والأولياء، بدليل جعل كلب أهل الكهف مثلهم، إنه كلب أحب قوماً، فذكر الله معهم. روى مسلم في صحيحه عن أنس بن مالك قال: بينا أنا ورسول الله على خارجان من المسجد، فلقينا رجل عند سِدَّة المسجد فقال: يا رسول الله، متى الساعة؟ قال رسول الله على اعددت لها؟ قال: فكأن الرجل استكان، ثم قال: يا رسول الله، ما أعددت لها كثير صلاة ولا صيام ولا صدقة، ولكني أحب الله ورسوله، قال: «فأنت مع من أحببت».

وأكثر المفسرين: على أنه كلب حقيقة، وكان لصيد أحدهم أو لزرعه، أو غنمه، واسمه (قطمير) كلب أنمر، والصحيح أنه زُبيري.

• أ - ألقى الله عليهم الهيبة أو المهابة والوقار، فلو شاهدهم إنسان أشرف على الهرب منهم، وامتلأ قلبه خوفاً ورعباً منهم. قال ابن عطية: والصحيح في أمرهم أن الله عز وجل حفظ لهم الحالة التي ناموا عليها، لتكون لهم ولغيرهم فيهم آية، فلم يُبْلَ لهم ثوب ولم تغير صفة، ولم يُنكر الناهض إلى المدينة إلا معالم الأرض والبناء، ولو كانت في نفسه حالة ينكرها لكانت عليه أهمة.

11- بعد الرقاد والتقليب أيقظهم الله من نومهم على ما كانوا عليه من هيئاتهم في ثيابهم وأحوالهم، وليصيروا إلى التساؤل فيما بينهم عن مدة نومهم، فقال بعضهم: ﴿لَبِشَنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ وقال آخرون: ﴿رَبُكُمُ لِمَا لَبِثَتُم ﴾.

17- دلَّ قوله تعالى: ﴿ فَالْبَعْثُواْ أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَاذِهِ ۚ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلَى الْمَدِينَةِ فَلَى الْمَدِينَةِ وَعَلَى طَعَامًا ﴾ الآية على مشروعية الوكالة، وعلى حسن السياسة والتلطف في دخول المدينة وخروجها وشراء الطعام من أهلها، حتى لا يعلم أهل المدينة بهم، فيقتلوهم بالحجارة، وهو أخبث القتل.

والوكالة معروفة في الجاهلية والإسلام، وقد وكل النبي ﷺ بعض الصحابة

في تزويجه من بعض النسوة، ووكل عروة البارقي في شراء أضحية، ووكل علي ابن أبي طالب رضي الله عنهما.

والوكالة عقد نيابة أذن الله سبحانه فيه للحاجة إليه، وقيام المصلحة في ذلك؛ إذ ليس كل أحد يقدر على تناول أموره إلا بمعونة من غيره، أو بترفّه، فيستنيب من يُريحه. ودلَّ القرآن في غير هذه الآية على جواز الوكالة، مثل قوله تعالى: ﴿ وَٱلْعَلَمِلِينَ عَلَيْهَا ﴾ [التوبة: ١٠/٩] وقوله: ﴿ ٱذْهَبُوا بِقَمِيصِي هَاذَا ﴾ [يوسف: ٢١/٩٣].

والوكالة جائزة عند الجمهور لمن له عذر ومن لا عذر له، وقال أبو حنيفة وسُحْنون: لا تجوز لمن لا عذر له. ودليل الجمهور حديث البخاري عن أبي هريرة المتضمن توكيل النبي ﷺ إعطاء بعض أنواع الإبل وفاء لدينه، وقال: "إن خيرَكم أحسنكم قضاء».

17 - تضمنت هذه الآية: ﴿ فَالْبَعَثُواْ أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ ﴾ أيضاً جواز الشركة؛ لأن الورق كان لجميعهم، كما تضمنت جواز الوكالة؛ لأنهم بعثوا من وكّلوه بالشراء، وتضمنت جواز أكل الرفقاء وخلطهم طعامهم معاً، وإن كان بعضهم أكثر أكلاً من الآخر، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمُ فَإِخُوانَكُمُ أَن البقرة: ٢٢٠/٢].

١٤ - أطلع الله تعالى الناس على أهل الكهف للعبرة والعظة والاسترشاد
 وإقامة الحجة على قدرة الله على الحشر وبعث الأجساد من القبور، والحساب.

٥١ً- إن اتخاذ المساجد على القبور، والصلاة فيها، والبناء عليها، غير جائز في شرعنا، لما روى أبو داود والترمذي عن ابن عباس قال: «لعن رسول الله عليها زوّارات القبور، والمتخذين عليها المساجد، والشُرُج».

ويجوز الدفن في التابوت، لا سيما إذا كانت الأرض رخوة، وقد دفن

دانيال ويوسف عليهما السلام في تابوت، وكان تابوت دانيال من حجر، وتابوت يوسف من زجاج. لكن يكره في شرعنا.

آ - قوله تعالى: ﴿ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَالْبُهُمْ ﴾ تنبيه على أن هذا العدد هو الحق؛ لسكوت النص على التعقيب عليه، خلافاً لما قال تعالى في الجملتين المتقدمتين: ﴿ رَجْمًا بِٱلْعَيْبِ ﴾.

وقوله سبحانه: ﴿قُل رَّبِي َ أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِم﴾ أمر دال على أن يردَّ النبي ﷺ علم عدَّتهم إلى الله عز وجل، ثم أخبر أن عالم ذلك من البشر قليل.

وقوله: ﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاءً ظُلِهِرًا ﴾ دليل على أن الله تعالى لم يبين لأحد عددهم، فلهذا قال: ﴿ إِلَّا مِرَاءً ظُلِهِرًا ﴾ أي ذاهباً، ودليل على أنه لم يبح له في هذه الآية المراء والجدال إلا بالتي هي أحسن، كما جاء في آية أخرى.

وفي قوله سبحانه: ﴿ وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمْ أَحَدًا ﴾ دليل على منع المسلمين من مراجعة أهل الكتاب في شيء من العلم.

17 - السُّنة والأدب الشرعيان يقتضيان تعليق الأمور المستقبلية بمشيئة الله تعالى؛ للآية ﴿وَلَا نَقُولَنَ لِشَائَءٍ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ﴿ إِلَا أَن يَشَاءَ اللَّهَ ﴾. والآية ليست في الأيمان، وإنما هي في سنة الاستثناء في غير اليمين، بأن يقول: إن شاء الله.

ويؤمر الإنسان بالذكر بعد النسيان، أي بذكر مشيئة الله عند التذكر ولو بعد حين، سنة أو أقل، أو أكثر.

10 أحبر تعالى في قوله: ﴿وَلِيَثُواْ فِي كَهَفِهِمْ ﴾ عن مدة لبث أهل الكهف، وهي ثلاث مئة وتسع سنوات، كانوا في هذه المدة نياماً، لا أمواتاً. وأمر الله تعالى برد العلم بمدتهم إلى الله عز وجل، كما أمر بذلك في معرفة عددهم؛ لأن الله تعالى أعلم بكل شيء، وأعلم بغيب السماوات والأرض

وما فيها من أحوال المخلوقات، ولا شريك له ولا مشير، ولا نصير ولا معين ولا وزير.

والظاهر: إن أهل الكهف ماتوا موتاً حقيقياً، وإن كان لا مانع شرعاً من بقاء أجسادهم محفوظة، لم يطرأ عليها البلى والفناء؛ لأن أجساد الأنبياء والشهداء والعلماء الصالحين لا تفنى ولا تبلى.

19 - العبرة من القصة: دلت هذه القصة على أن الله قادر على البعث والقيامة؛ لأن إثبات البعث والقيامة يدور على أصول ثلاثة: أحدها - أنه تعالى قادر على كل الممكنات، والثاني - أنه تعالى عالم بجميع المعلومات الكليات والجزئيات، والثالث - أن كل ما كان ممكن الحصول في بعض الأوقات كان ممكن الحصول في سائر الأوقات.

وهذه القصة تدل على أن الله تعالى عالم قادر على كل شيء، فثبت القول بإمكان البعث والقيامة.

# توجيهات للنّبي ﷺ وللمؤمنين تلاوة القرآن والصبر على مجالسة الفقراء وإظهار كون الحق من عند اللّه

### القراءات:

﴿ بِٱلْغَـدُوٰةِ ﴾ :

وقرأ ابن عامر (بالغُدُوة).

﴿ بِئُسَ ﴾ :

وقرأ ورش، والسوسي، وحمزة وقفاً (بيس).

## الإعراب:

﴿ ٱلۡحَقُّ مِن تَبِّكُمْ ﴾: ﴿ ٱلۡحَقُ ﴾ خبر مبتدأ محذوف، و﴿ مِن تَبِّكُمْ ۗ ﴾ حال. ﴿ يَشۡوِى ٱلۡوُجُوهُ ۚ ﴾ صفة ثانية لماء أو حال من المهل.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ﴿ الَّذِينَ ﴾ وصلته: اسم ﴿ إِنَ ﴾ ، وخبرها إما ﴿ أُولَئِهِ كَا لَمُ مَنَ الْحَسَنَ عَمَلًا ﴾ أي لا ﴿ أُولَئِهِ كَا لَهُمْ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ وإما ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ أي لا نضيع أجرهم ، فأقيم المظهر مقام المضمر ، وإما أن خبرها مقدر ، أي إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات يجازيهم الله بأعمالهم ، بدليل ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ .

## البلاغة:

﴿ بِٱلْفَدُوٰةِ وَٱلْعَشِيِّ ﴾ و﴿ فَلْنُؤْمِن ﴾ ﴿ فَلَيْكُفُرٌّ ﴾ بينهما طباق.

﴿ بِثْسَرَ ٱلشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا﴾ و﴿ يَعْمَ ٱلثَّوَابُ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًا﴾ مقابلة بين النار والجنة.

﴿ بِمَآءٍ كَٱلْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوهُ ﴾ تشبيه مرسل مفصل لذكر أداة الشبه ووجه التشبيه.

### المفردات اللغوية.

﴿ وَاتَٰلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن حِتَابِ رَبِّكَ ﴾ من القرآن، ولا تسمع لقولهم: ﴿ اَتَٰتِ بِقُدْرَءَانِ غَيْرِ هَٰذَا أَوْ بَدِلْهُ ﴾ [يونس: ١٥/١٠] . ﴿ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنَهِ ﴾ لا مغير لأحكامه، فلا أحد يقدر على تبديلها وتغييرها غيره . ﴿ مُلْتَحَدُ ﴾ ملجأ تعدل إليه إذا هممت به . ﴿ وَاَصْبِرَ نَفْسَكَ ﴾ احبسها وثبتها مع الفقراء . ﴿ بِالْفَدَوةِ وَالْقَشِيّ ﴾ أي في طرفي النهار، وخصا بالبيان لغفلة الناس واشتغالهم بدنياهم حينئذ . ﴿ يُرِيدُونَ وَجْهَةً ﴾ يريدون بعبادتهم رضا الله وطاعته ، لا شيئا من أعراض الدنيا . ﴿ وَلَا تَعَدُّ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ أي لا يجاوزهم نظرك إلى غيرهم، والمراد لا تهمل شأنهم وتهتم بالأغنياء ، وعبر بقوله تعالى : ﴿ عَيْنَاكَ ﴾ عن صاحبهما . ﴿ رَبِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا ﴾ أي تقصد مجالسة الأغنياء وأصحاب النفوذ والثروة . ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلُنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ جعلناه غافلاً وهو حينئذٍ النفوذ والثروة . ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلُنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ جعلناه غافلاً وهو حينئذٍ

عُيِّنَة بن حصن وأصحابه مثل أُمية بن خلَف . ﴿ عَن ذِكْرِنَا ﴾ أي القرآن . ﴿ وَأَتَّبَعَ هَوَنهُ ﴾ في الشرك . ﴿ فُرُكًا ﴾ أي تجاوزاً حد الاعتدال، وتقدماً على الحق، ونبذاً له. وكانوا قد دعوا النبي ﷺ إلى طرد الفقراء عن مجلسه لصناديد قريش. وفيه تنبيه إلى أن الداعي لهذا الاستدعاء غفلة القلب عن المعقولات، والانهماك في المحسوسات حتى خفي عليهم أن الشرف بحلية النفس، لا بزينة الجسد.

﴿ وَقُلِ ﴾ خطاب للنبي ولأصحابه . ﴿ الْحَقُّ مِن رَبِّكُمّ ۗ الحق ومنه القرآن : ما يكون من جهة الله تعالى ، لا ما يقتضيه الهوى . ﴿ فَمَن شَآءَ فَلَيُوْمِن وَمَن شَآءَ فَلَيُوْمِن وَمَن شَآءَ فَلَيْكُفُر ۗ ﴾ تهديد لهم ووعيد، قال البيضاوي : وهو لا يقتضي استقلال العبد بفعله ، فإنه وإن كان بمشيئته ، فمشيئته ليست إلا بمشيئة الله تعالى . ﴿ أَعَتَدْنَا ﴾ أعددنا وهيأنا . ﴿ لِلطَّلِمِينَ ﴾ الكافرين . ﴿ شُرَادِقُها ۗ ﴾ هو الفسطاط، وهو لفظ فارسي مُعَرَّب، شبّه به ما يحيط بهم من لهب النار . ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ كعكر الزيت، أو كالشيء المذاب من المعادن كالنحاس والرصاص . ﴿ يَشُوى الْوُجُوهُ ﴾ من أو كالشيء المذاب من المعادن كالنحاس والرصاص . ﴿ يَشُوى الْوُجُوهُ ﴾ من حره إذا قُدِّم أو قُرِّب منها للشرب . ﴿ يِئْسَ لَاشَرَابُ ﴾ المُهل هو . ﴿ وَسَآءَتُ حَره إذا قُدِّم أو قُرِّب منها للشرب . ﴿ يِئْسَ لَاشَرَابُ ﴾ المُهل هو . ﴿ وَسَآءَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ أي وساءت النار متكأ، وهو لمقابلة قوله تعالى الآتي : ﴿ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ وإلا فلا ارتفاق لأهل النار. و ﴿ مُرتَفَقًا ﴾ : تمييز منقول عن الفاعل، أي قبح مرتفقها.

﴿إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا خبر ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ﴾ وفيها إقامة الظاهر مقام المضمر، أي لا نضيع أجرهم، أي نثبتهم بما تضمنه. ويجوز أن يكون الخبر ﴿أُولَيَكَ لَمُمْ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ وما بينهما اعتراض. وهذا على الوجه الأول استئناف لبيان الأجر، أو خبر ثانٍ . ﴿جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ إقامة واستقرار. ﴿مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ ﴾ ﴿مِنْ ﴾ الأولى للابتداء، والثانية للبيان، صفة لأساور، وهي جمع أسورة أو أسوار في جمع سوار، أي فهي جمع الجمع. وتنكير لفظها لتعظيم حسنها عن الإحاطة به.

﴿ سُندُسِ مَا رَقَّ مِن الديباج، وهو فارسي مُعَرَّب، والمُعَرَّب يصبح عربياً بخضوعه لقوالب العربية . ﴿ وَإِسۡتَبْرَقِ ﴾ ما غلظ منه، وهو رومي معرَّب. جاء في آية من سورة الرحمن ﴿ بَطَآبِنُهُ مِنْ إِسۡتَبْرَقِ ﴾ [80] وجمع بين النوعين للدلالة على أن فيها ما تشتهي الأنفس وتلذ الأعين . ﴿ ٱلأَرْآبِكِ ﴾ السرر، جمع أريكة وهي السرير الذي عليه الْحَجَلة (الناموسية في عرفنا) . ﴿ نِعْمَ ٱلثَوَابُ ﴾ الجنة ونعيمها.

## سبب النزول

## نزول الآية (٢٨)؛

﴿ وَاصِّبِرُ نَفْسَكَ ﴾ : عن سلمان الفارسي قال : جاءت المؤلفة القلوب إلى رسول الله ﷺ : عُييْنة بن حِصْن، والأقرع بن حابس وذووهم، فقالوا : يا رسول الله ، إنك لو جلست في صدر المجلس، ونحيّت عنا هؤلاء وأرواح جبابهم، يعنون سلمان وأبا ذرّ وفقراء المسلمين، وكانت عليهم جباب الصوف، ولم يكن عليهم غيرها، جلسنا إليك، وحادثناك وأخذنا عنك، فأنزل الله تعالى : ﴿ وَأَتُلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلَمْنِهِ وَلَن يَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ وَأَتُلُ مَا أُوحِى الله وَالله والله وَالله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ

وفي رواية أخرى: أن عُييْنة بن حِصْن الفَزاري أتى النبي ﷺ قبل أن يُسْلِم، وعنده جماعة من فقراء أصحابه، فيهم سلمان الفارسي، وعليه شُمْلة قد عَرِق

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي ١٧١

فيها، وبيده خوص يشقّه، ثم ينسّجه، فقال له: أما يؤذيك ريح هؤلاء، ونحن سادات مضر وأشرافها، فإن أسلمنا أسلم الناس، وما يمنعنا من اتباعك إلا هؤلاء، فنحّهم حتى نتّبعك، أو اجعل لهم مجلساً، ولنا مجلساً، فنزلت الآية.

وعن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة قالا: جاء رسول الله على ورجل يقرأ سورة الحِجْر، أو سورة الكهف، فسكت، فقال رسول الله على «هذا المجلس الذي أمرت أن أصبر نفسي معهم».

# نزول آية ﴿وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ ﴾:

أخرج ابن مردويه عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَكُم ﴾ قال: نزلت في أُمَية بن خَلَف الجُمَحي، وذلك أنه دعا النبي ﷺ إلى أمر كرهه الله من طرد الفقراء عنه، وتقريب صناديد أهل مكة، فنزلت.

## المناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى قصة أصحاب الكهف التي يجهلها كثير من الناس لكونها من المغيبات، مما يدل على أن القرآن وحي من عند الله تعالى، أمر تعالى رسوله والمؤمنين ببعض الأوامر: وهي المواظبة على تلاوة القرآن، وملازمة مجالس أصحابه الفقراء الذين يتدارسون القرآن، وإظهار أن القرآن وكلّ حق هو من عند الله تعالى.

ثم ذكر تعالى جزاء الكافرين وعقابهم الأليم، وثواب المتقين ونعيمهم الدائم، جزاء كلِّ بما يستحق.

## التفسير والبيان:

﴿ وَٱتْلُ مَا أُوحِى ﴾ يأمر الله تعالى رسوله ﷺ في هذه الآية بتلاوة كتابه العزيز وإبلاغه إلى الناس، قائلاً له: واتل الكتاب الموحى به إليك، واتبع ما جاء فيه

من أمر ونهي، فإنه لا مغير لكلمات ربك من وعد الطائعين ووعيد العصاة، ولا محرف ولا مزيل لها، فإن لم تعمل به، فوقعت في الوعيد، فلن تجد ملجأ ولا وليّاً ناصراً من دون الله تعالى.

هذا هو التوجيه الأول: تلاوة القرآن والعمل بمقتضاه.

والتوجيه الثاني هو مجالسة الفقراء والمستضعفين فقال تعالى:

﴿ وَاَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم ﴾ أي جالس الذين يذكرون الله ويحمدونه ويسبحونه ويكبرونه ويسألونه ويدعونه في الغداة (صباحاً) والعشي (مساء) أي في كل وقت، سواء كانوا فقراء أو أغنياء، يريدون وجهه (أي طاعته) ورضاه.

يقال كما بيّنا: إنها نزلت في أشراف قريش حين طلبوا من النبي على أن يجلس معهم وحده، من غير وجود أصحابه الفقراء أو الضعفاء، كبلال، وعمار، وصهيب، وخبَّاب، وابن مسعود، وليفردوهم في مجلس على حدة، فنهاه الله عن ذلك، وأمره أن يصبر ويثبّت نفسه في الجلوس مع هؤلاء، ونظير الآية قوله: ﴿ وَلا تَطْرُدِ اللّذِينَ يَدَّعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَمْ اللّهِ اللّه عن ذلك، وهذا شبيه بقول قوم نوح عليه السلام: ﴿ فَا قَالُوا أَنْوَمِنُ لَكَ وَاتّبَعَكَ اللّاَرَدُلُونَ فَلَيْ الشعراء: ١١١/٢١].

وأكد تعالى الأمر السابق بقوله: ﴿ وَلَا تَعَدُّ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ أي ولا تجاوز بصرك ونفسك إلى غيرهم، فتطلب بدلهم أصحاب الثروة والنفوذ، والمقصود النهي عن احتقارهم لسوء حالهم وفقرهم، قال رسول الله ﷺ لما نزلت هذه الآية: «الحمد لله الذي جعل في أمتي من أُمرتُ أن أصبر نفسي معه».

ثم أكد تعالى هذا النهي بقوله: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبَهُم عَن ذَكْرِنَا ﴾ أي وإياك أن تطيع من وجدناه غافلاً ، وشغل عن الدين وعبادة ربّه بالدنيا ، وكان مسرفاً مفرطاً في أعماله وأفعاله غاية الإسراف والتفريط ، متبعاً شهواته ، وهو

دليل على أن سبب البعد عنهم انشغالهم عن اتباع أمر الله بمفاتن الدنيا وزينتها.

والتوجيه الثالث: إعلان مجيء الحق واضحاً ظاهراً من الله تعالى، بحيث لم يبق إلا التهديد والوعيد الشديد على كفرهم فقال: ﴿وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكُمُ أَي قل يا محمد للناس: هذا الذي جئتكم به من ربكم هو الحق الذي لا مرية فيه ولا شك، وهو النظام الأصلح للحياة، فمن شاء آمن به، ومن شاء كفر به، فأنا في غنى عنكم، ومن عمل صالحاً فلنفسه، ومن أساء فعليها، ثم يحاسبكم ربكم على أعمالكم، وفي هذا تهديد ووعيد شديد.

ثم ذكر الله تعالى نوع الوعيد على الكفر، والوعد على العمل الصالح، فقال واصفاً الأول: ﴿إِنَّا اَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا ﴾ أي إنا أرصدنا وهيأنا وأعددنا للكافرين بالله ورسوله وكتابه نار جهنم، الذي أحدق وأحاط بهم سورها من كل جانب، حتى لا يجدوا مخلصاً منها. أخرج أحمد والترمذي عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله على أنه قال: «لسرادق النار أربعة جُدُر، كُنُف (١) كل جدار مسافة أربعين سنة» والشرادق: واحد السرادقات التي تُمدُّ فوق صحن الدار، أو السور.

﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَآءِ كَالْمُهُلِ يَشُوى الْوُجُوهُ ﴾ أي إن يطلب هؤلاء الكافرون الظالمون الإغاثة والمدد والماء وهم في النار، لإطفاء عطشهم، بسبب حرّ جهنم، يغاثوا بماء غليظ كدردي (عَكَر) الزيت، أو كالدم والقيح، يشوي جلود الوجوه من شدة حره، إذا أراد الكافر أن يشربه وقربه من وجهه شواه، حتى تسقط جلدة وجهه فيه، كما جاء في الحديث الذي أخرجه أحمد والترمذي عن أبي سعيد الخدري عن النبي عَنَيْ قال: «المُهْل كَعَكَر الزيت، فإذا قرّبه إلى وجهه، سقطت فَرْوة وجهه فيه».

<sup>(</sup>١) الكثف: جمع كثيف، وهو الثخين الغليظ.

﴿ بِئُسَى اَلشَّرَابُ وَسَآءَتُ مُرْتَفَقًا﴾ أي بئس هذا الشراب شرابهم، فما أقبحه، فهو لا يزيل عطشاً، ولا يُسكِّن حرارة، بل يزيد فيها، وساءت جهنم مرتفقاً، أي وساءت النار منزلاً ومجتمعاً وموضعاً للارتفاق والانتفاع، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرَّا وَمُفَامًا ﴿ إِنَّهَا اللهِ قَالَ اللهُ قَالَ قَالَ اللهُ قَالِهُ قَالَ اللهُ قَالَ قَالَ اللهُ قَالَ قَالَ قَالَ قَالَ اللهُ قَالَ قَالَ قَالَ اللهُ قَالَ قَالَ قُلْقُلُ اللهُ قُلْكُمُ اللهُ قُلْكُمُ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ اللهُ قَالَ قُلْكُ قُلْكُمُ اللهُ قُلْكُمُ اللهُ قُلْكُ اللهُ قُلْكُ اللهُ قُلْكُمُ اللهُ قُلْكُ اللهُ قُلْكُ اللهُ الللهُ اللهُ الل

ثم وصف الله تعالى وعده للمؤمنين الصالحين السعداء فقال:

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ ﴾ أي إن الذين آمنوا بالله، وصدقوا المرسلين فيما جاؤوا به، وعملوا بما أمروهم به من الأعمال الصالحة، فلا يضيع الله أجرهم على إحسانهم العمل.

والعطف بين الإيمان والعمل يدل على أن العمل الصالح مغاير للإيمان؛ لأن العطف يوجب المغايرة.

## وأوصاف نعيمهم هي:

- اً ﴿ أُولَٰئِنِكَ لَهُمُ جَنَّتُ عَدْنِ تَجَرِّى مِن تَحَنْهِمُ ٱلْأَنْهَٰئُرُ ﴾ أي أولئك لهم جنان إقامة دائمة، تجري فيها الأنهار من تحت غرفهم ومنازلهم.
- الله عنه الماور من ذَهَبِ أَي يلبسون فيها حلية فيها أساور من ذَهَبِ أَي يلبسون فيها حلية فيها أساور من ذهب، أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال: «تبلغ الحلية من المؤمن حيث يبلغ الوضوء». وفي آية أخرى: ﴿ يُحَكَنُونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤَلُوً وَلِبَاشُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ [الحج: ١٣/٢٢].
- " ﴿ وَيُلْسَوُنَ ثِيَابًا خُمْرًا مِن سُندُسِ وَلِسَّتَبْرَقِ ﴾ أي ويلبسون سندساً هو رقيق الحرير، واختير الأخضر لراحة العين عند إبصاره.
- قُ عَكِينَ فِيهَا عَلَى ٱلْأَرَابِكِ ) أي مضطجعين فيها على السرر، شأنهم شأن الملوك والعظماء، والأرائك: جمع أريكة وهي السرير.

﴿ نِعْمَ ٱلثَّوَابُ وَحَسُنَتَ مُرْتَفَقًا ﴾ أي نعمت الجنة ثواباً على أعمالهم، وحَسُنت منزلاً ومقراً ومقاماً، كما قال في آية أخرى: ﴿ حَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتُ مُسْتَقَدَّرُ وَمُقَامًا ﴿ آلِهُ وَالفَرقانِ: ٧٦/٢٥] .

## فقه الحياة أو الأحكام:

تضمنت الآيات الإرشادات التالية:

أ - وجوب اتباع القرآن وما جاء به: لأنه لا مغير لما أوعد بكلماته أهل معاصيه والمخالفين لكتابه، ووعد أهل طاعته المتبعين ما أمر به، المبتعدين عما نهى عنه.

أ - الإسلام دين المساواة: فلا فرق في نظامه بين شريف ووضيع، وغني وفقير، ورئيس ومرؤوس، ولا تفرقة في أموره الاجتماعية بين الطبقات، الكل سواء في المجلس والمعاملة والحقوق والواجبات. وقد قضى القرآن بآية ﴿ وَاَصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم ﴾ على الامتيازات في المجلس والخطاب والكلام بين أشراف قريش وساداتها وبين فقراء المسلمين وضعفائهم.

بل إن الإسلام مع الضعيف التقي الذي يبتغي بعمله رضوان الله وطاعته، وينفر من الذين يؤثرون الدنيا على الآخرة، ويتبعون أهواءهم، ويبلغون في إسرافهم في المعاصي حد الإفراط ومجاوزة الحد.

لهذا فلا داعي لتزيين مجلس النبي والمؤمنين من بعده بمجالسة الرؤساء الذين اقترحوا إبعاد الفقراء من مجلسه، ولم يُرد النبي عَلَيْ أن يفعل ذلك، ولكن الله نهاه عن أن يفعله. وكان القوم قالوا: نحن أشراف مُضَر إن أسلمنا أَسْلَمَ الناس؛ وكان هذا من التكبر والإفراط في القول.

٣ - الحق من الله ربِّ الناس، فإليه التوفيق والخذلان، وبيده الهدى والضلال، يهدي من يشاء فيؤمن، ويضل من يشاء فيكفر، ليس إلى أحد،

ولو النبي ﷺ، من ذلك شيء، فالله يؤتي الحق من يشاء، وإن كان ضعيفاً، ويحرمه من يشاء، وإن كان قوياً غنياً، وليس للنبي ﷺ أن يطرد المؤمنين من مجلسه لهوى السادة الزعماء من قريش.

فإن شئتم أيها السادة فآمنوا، وإن شئتم فاكفروا، وليس هذا بترخيص وتخيير بين الإيمان والكفر، وإنما هو وعيد وتهديد، أي إن كفرتم فقد أعدَّ لكم النار، وإن آمنتم فلكم الجنة.

والدليل على كون ذلك تهديداً قوله تعالى بعدئدٍ مباشرة: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهُمَأَ ﴾ أي إنا أعتدنا للكافرين الجاحدين ناراً شديدة اللهب، أحاط بهم سرادقها، أي سورها، أو ما يعلو الكفار من دخان أو نار.

وشراب أهل النار: هو المُهْل، وهو ماء غليظ مثل دُرْدِيّ الزيت (وهو ما يبقى في أسفل الوعاء)، أو النحاس المذاب، أو كالقيح والدم، كما في قوله تعالى: ﴿وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءِ صَكِيلًا ، يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ [إبراهيم: ١٦/١٤]، وقوله سبحانه: ﴿وَشُقُواْ مَآءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَآءَهُمْ ﴾ [محمد: ١٥/٤٧].

وما أسوأ وأقبح العذاب في نار جهنم، لذا قال تعالى: ﴿ وَسَآءَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ أي مجتمعاً ومنزلاً ومقراً.

\$ - بعد أن ذكر تعالى ما أعد للكافرين من الهوان، ذكر أيضاً ما للمؤمنين من الثواب، فإن الله تعالى لا يضيع أجر من أحسن عملاً من المؤمنين، مما يدل على أن أساس النجاة: الإيمان مع العمل الصالح. أما من أحسن عملاً من غير المؤمنين، فعمله محبط.

وثواب المؤمنين: جنات عدن أي وسطها وسائر الجنات مُحْدقة بها، باللؤلؤ

وأساور الذهب، ويلبسون الثياب الخُضْر من الرقيق والغليظ الكثيف، ويتكئون على الأرائك وهي الشُرُر في الحِجال(١).

فما أجمل وأحسن ذلك الثواب، لذا قال تعالى: ﴿ نِعْمَ الثَّوَابُ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ أي نعمت الجنة ثواباً للمؤمنين الصالحين، وحسنت مقراً ومقاماً ومجلساً ومجتمعاً.

## صاحب الجنتين

## مثل الغني المغتر بماله والفقير المعتز بعقيدته

<sup>(</sup>١) الحجال: جمع الْحَجَلة كالقبة، وموضع يزين بالثياب والستور والأسرة للعروس.

#### القراءات:

﴿ أَكُلُّهَا ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (أُكْلَها).

﴿ ثُمُرٌ ﴾: قرئ:

١- (ثُمُّر) وهي قراءة أبي عمرو.

٢- (ثُمَر) وهي قراءة عاصم.

٣- (ئُمُر) وهي قراءة الباقين.

﴿ أَنَّا أَكُثُرُ ﴾:

وقرأ نافع، بإثبات ألف (أنا) وصلاً، والباقون بحذفها وصلاً.

﴿ مِنْهَا ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وابن عامر (منهُما).

﴿ لَّكِئَّا هُوَ ﴾ :

قرأ ابن عامر بإثبات الألف وصلاً، والباقون بحذفها وصلاً.

﴿ بِرَبِّيَ أَحَدًا﴾ آية ٣٨ و٤٢، ﴿ رَبِّيَ أَنَ﴾ آية ٤٠

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمر (بربيَ أحداً، ربيَ أن).

﴿ أَنَا أَقَلَ ﴾:

قرأ نافع بإثبات ألف (أنا) وصلاً، والباقون بحذفها.

﴿ بِشُعَرِهِ ﴾ :

وهي مثل ﴿ثُمُّرٌ ﴾.

﴿وَلَمْ تَكُنُّ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (ولم يكن).

﴿ ٱلۡوَلَٰئِيةُ ﴾ :

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (الوِلاَية).

﴿ ٱلْحَقِّ ﴾:

وقرأ أبو عمرو، والكسائي (الحقُّ).

﴿عُقْبَا﴾: قرئ:

١- (عُقْباً) وهي قراءة عاصم، وحمزة، وخلف.

٢- (عُقُباً) وهي قراءة الباقين.

## الإعراب:

﴿ لَكِذَا هُوَ اللّهُ رَبِي ﴾ ﴿ لَكِنَا ﴾: أصله: لكن أنا، فحذفت الهمزة، وأدغمت النونان ببعضهما أو نقلت حركة الهمزة إلى النون. ومن قرأ (لكنّ) بحذف الألف فعلى الأصل في حالة الوصل. ولكن هنا هي الخفيفة التي لا يراد بها الاستدراك. وأنا: مبتدأ، وهو: مبتدأ ثانٍ، والله؛ خبر المبتدأ الثاني، وربي: صفته، والجملة من المبتدأ الثاني وخبره: خبر المبتدأ الأول. والعائد إليه: الياء المجرور بالإضافة في ﴿ رَبِّي ﴾.

﴿ مَا شَآءَ اللَّهُ ﴾ ﴿ مَا ﴾: إما اسم موصول، و﴿ شَآءَ اللَّهُ ﴾: صلته، وهو في موضع مبتدأ مرفوع، وخبره محذوف، أي الذي شاءه الله كائن، فحذف الهاء التي هي العائد تخفيفاً، ويجوز أن يكون خبر مبتدأ محذوف تقديره: الأمر ما

شاء الله، وحُذفَ العائد تخفيفاً؛ وإما أن تكون شرطية في موضع نصب بشاء، وجوابها محذوف، أي ما شاء الله كان.

﴿إِن تَكُنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ ﴾ ﴿إِن ﴾: شرطية، وجوابها: ﴿فَعَسَىٰ رَبِّ أَنَ أَوَلَ مِنكَ ﴾ ﴿إِن ﴾: شرطية، وجوابها: ﴿فَعَسَىٰ رَبِّ أَن يُؤْتِينِ ﴾ و﴿أَنَا ﴾: ضمير فصل، لا موضع له من الإعراب؛ لأنه وقع بين معرفة ونكرة تقارب المعرفة، فالمعرفة ياء (ترني) والنكرة التي تقارب المعرفة : ﴿أَقَلَ مِنكَ ﴾ به، وهو مفعول ثان، وياء ﴿أَقَلَ مِنكَ ﴾ به، وهو مفعول ثان، وياء (ترني): مفعول أول.

﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَأَوُّهَا غَوْرًا ﴾ ﴿ غَوْرًا ﴾ : إما بمعنى غائر، أو فيه مضاف محذوف، أي ذا غور، مثل ﴿ وَأَضْرِبُ لَهُمُ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ ﴾ أي مثل رجلين. و ﴿ غَوْرًا ﴾ : خبر أصبح المنصوب.

﴿ وَأُحِيطَ بِتُمَرِهِ ﴾ ﴿ بِتُمَرِهِ ﴾: اسم جنس كخشبة وخشب، وشجرة وشجرة وشجر. وقرئ (بثُمُره) بضمتين، وهو إما جمع ثمار، وثمار جمع ثمرة، فيكون جمع الجمع، كإزار وأُزُر، وإما أن يكون كخشبة وخُشُب. وقرئ بضمة واحدة (ثُمُره) مخففاً من ثُمُر، مثل: خُشُب وخُشْب.

﴿ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِئَةً ﴾ قرئ ﴿ تكن﴾ بالتاء؛ لأن الفئة مؤنثة، وقرئ بالياء لوجود الفصل.

﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَكَيَةُ ﴾ ﴿ هُنَالِكَ ﴾: يجوز أن يكون ظرف زمان وظرف مكان، والأصل فيه أن يكون للمكان، واللام للبعد، ويتعلق بقوله: ﴿ مُنفَصِرًا ﴾ وتكون ﴿ الوَكِيَةُ لِلّهِ ﴾ مبتدأ وخبر. و ﴿ الحَقِّ ﴾: بالرفع صفة للولاية، وجعله خبراً أولى من جعله صفة، لما فيه من الفصل بين الصفة والموصوف. وعلى قراءة الجر: صفة لله، فلا فصل فيه. ويجوز أن يتعلق بخبر المبتدأ الذي هو ﴿ الوَكِيَةُ ﴾ وعامله: ﴿ الله ﴾. ويجوز جعل ﴿ هُنَالِكَ ﴾ خبر المبتدأ الذي هو ﴿ الوَكِيّةُ ﴾ وعامله: استقر، الذي قام ﴿ هُنَالِكَ ﴾ مقامه، و ﴿ لِلّهِ ﴾: حال.

﴿ خَيْرٌ ثُوَابًا ﴾ ﴿ وَخَيْرُ عُقْبًا ﴾: نصبهما على التمييز.

#### العلاغة:

﴿ وَٱضْرِبُ لَهُم مَّشَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ ﴾ تشبيه تمثيلي؛ لأن وجه الشبه منتزع من متعدد.

﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَآوُهُا غَوْرًا ﴾ ﴿ غَوْرًا ﴾: مبالغة بإطلاق المصدر على اسم الفاعل، أي غائراً.

﴿ يُقَلِّبُ كَفَيِّهِ عَلَىٰ مَا أَنفَقَ فِيهَا ﴾ كناية عن التحسر والندم؛ لأن النادم يضرب بيمينه على شماله.

## المفردات اللغوية:

﴿ وَاَضْرِبَ لَهُمُ مَّتُكُ ﴾ اجعل للكفار مع المؤمنين مثلاً . ﴿ رَجُلَيْنِ ﴾ بدل، وهو وما بعده تفسير للمثل . ﴿ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا ﴾ للكافر . ﴿ جَنَّنَيْنِ ﴾ بساتين، وسميت الجنة بذلك لاجتنان أرضها واستتارها بظل الشجر . ﴿ أَعَنْبُ ﴾ كروم العنب ﴿ وَحَفَفْنَهُم اللهِ بَعَلَى النخل محيطة بهما . ﴿ كُلْتَا الْجُنَّنَيْنِ ءَانَتُ ﴾ مبتدأ وخبر، و وَكَفَتْنَهُم اللهُ بِنَخْلِ ﴾ جعلنا النخل محيطة بهما . ﴿ كُلْتَا الْجُنَّنَيْنِ ءَانَتُ ﴾ مبتدأ وخبر، و وَكَمْ تَظْلِم ﴾ تنقص. ﴿ وَفَجَرُنَا خِلْلَهُمَا ﴾ شققنا وسطهما . ﴿ نَهُرً ﴾ أنواع من المال سوى الجنتين من ثمر ماله . ﴿ فَقَالَ الصَحْمِهِ ﴾ المؤمن . ﴿ يُحَاوِرُهُ ﴾ يجادله ويراجعه في الكلام، من حاور: إذا لِصَحْمِهِ ﴾ المؤمن . ﴿ وَأَعَزُ نَفَرً ﴾ النفر هنا: الخدم والحشم والولد والأعوان.

﴿ وَدَخَلَ جَنَّ تَهُ ﴾ أي دخل مع صاحبه بستانه يطوف به فيه، ويريه أثماره ويفاخره. وأفرد الجنة ولم يقل جنتيه، للتنبيه على أنه ماله جنة غيرها، فلا نصيب له في جنة الخلد في الآخرة التي وعد بها المؤمنون، فما ملكه في الدنيا: هو جنته لا غير، أو لاتصال كل واحدة من جنتيه بالأخرى، أو لأن الدخول

يكون عادة في واحدة ثم الأخرى . ﴿ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾ معجب بما أوتي، مفتخر به، كافر لنعمة ربه، معرّض بذلك نفسه لسخط الله، وهو أفحش الظلم . ﴿ تَبِيدَ ﴾ تنعدم أو تفنى وتهلك.

﴿ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِي ﴾ بالبعث في الآخرة كما زعمت . ﴿ خَيْرًا مِنْهَا ﴾ من جنته . ﴿ مُنقَلَبًا ﴾ مرجعاً وعاقبة ؛ لأنها فانية وتلك باقية. وإنما أقسم هذا الخاسر على ذلك لاعتقاده أنه تعالى إنما أولاه هذه النعم ، لاستحقاقه إياها لذاته . ﴿ وَهُو يُحَاوِرُهُ وَ يُحَاوِبه . ﴿ خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ﴾ أي خلق أصلك من تراب ، وهو آدم عليه السلام . ﴿ نُطْفَةٍ ﴾ مني . ﴿ سَوَنك رَجُلًا ﴾ عدلك وصيّرك إنساناً كامل الرجولة. وجعل كفره بالبعث كفراً بالله تعالى ؛ لأن منشأه الشك في كمال قدرة الله تعالى ، ولذلك رتب الإنكار على خلقه إياه من التراب ، فإن من قدر على أن يعيده منه .

﴿ لَكِذِنّا هُو اللّهُ رَبِّ ﴾ ﴿ هُو ﴾ : ضمير الشأن، تفسره الجملة بعده، والمعنى: أنا أقول: الله ربي . ﴿ وَلَوْلا ﴾ هلا . ﴿ قُلْتَ ﴾ عند إعجابك بها، أو عند دخولك . ﴿ مَا شَاءَ الله كائن، على أن ما موصولة، أو أي شيء شاء الله كان، على أنها شرطية، يعني إقراراً بأن الجنة وما فيها بمشيئة الله، إن شاء أبقاها، وإن شاء أبادها . ﴿ لَا قُونَ إِلّا بِالله وإن شاء أبادها . ﴿ لَا قُونَ إِلّا بِالله وإن ما فهلا قلت: لا قوة إلا بالله ، اعترافاً بالعجز على نفسك والقدرة لله ، وإن ما تيسر من عمارتها ، فبمعونته وإقداره . جاء في الحديث الذي رواه ابن السني عن أنس، وهو ضعيف: «من رأى شيئاً فأعجبه ، فقال: ما شاء الله ، لا قوة إلا بالله ، لم تضره العين » . وفي رواية أخرى: «من أعطي خيراً من أهل أو مال ، فيقول عند ذلك: ما شاء الله ، لا قوة إلا بالله ، لم ير فيه مكروها » .

﴿إِن تَكَرَٰنِ أَنَا ﴾ ضمير فصل بين المفعولين أو تأكيد للمفعول الأول. ﴿ فَعَسَىٰ رَبِّنَ أَن يُؤْتِينِ خَيْرًا مِّن جَنَّلِكَ ﴾ أي في الدنيا أو في الآخرة لإيماني،

وهو جواب الشرط . ﴿ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا ﴾ على جنتك لكفرك . ﴿ حُسْبَانًا مِّنَ السَّمَآءِ ﴾ جمع حسبانة، وهي الصواعق . ﴿ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴾ أرضاً ملساء لا يثبت عليها قدم . ﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَآؤُها غَوْرًا ﴾ غائراً ، ويصبح : عطف على ﴿ يرسل ﴾ لا على : ﴿ فَنُصْبِحَ ﴾ لأن غور الماء لا يتسبب عن الصواعق. ﴿ طَلَبَا ﴾ للماء ، أي عملاً أو حيلة لرده.

﴿ وَأُحِيطَ بِشَمَرِهِ ﴾ أهلكت أمواله، بما فيها جنته، حسبما توقع صاحبه وأنذره منه . ﴿ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيَّهِ ﴾ هذا كناية في اللغة عن التحسر والندم. ﴿ عَلَى مَا أَنْفَقَ فِيهَا ﴾ في عمارة جنته . ﴿ وَهِى خَاوِيَةٌ ﴾ ساقطة . ﴿ عَلَى عُرُوشِهَا ﴾ دعائمها التي كانت منصوبة للكرم، بأن سقطت عروشها على الأرض، ثم سقطت الكروم . ﴿ يَلَيْنَنِي لَمُ أُشْرِكُ بِرَقِيٓ أَحَدًا ﴾ (يا): للتنبيه، وكأنه تذكر موعظة أخيه.

﴿ فِتُهُ ﴾ جماعة . ﴿ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ اللهِ عند هلاكها ، بدفع الإهلاك فإن الله هو القادر على نصره وحده . ﴿ وَمَا كَانَ مُنفَصِرًا ﴾ بنفسه عند هلاكها ، ممتنعاً بقوته عن انتقام الله منه . ﴿ هُنَالِكَ ﴾ في ذلك المقام أو تلك الحال أو يوم القيامة . ﴿ الْوَلْنَيْةُ لِللهِ الْحَوْقَ ﴾ بفتح الواو: النصرة له وحده لا يقدر عليها غيره ، وبكسر الواو: الملك والسلطان . ﴿ هُوَ خَيْرٌ ثُوَابًا ﴾ من ثواب غيره لو كان يثيب . ﴿ وَخَيْرُ ثُوابًا ﴾ عاقبة للمؤمنين .

## سبب النزول:

قيل: نزلت في أخوين من بني مخزوم: الأسود بن عبد الأسود بن عبد ياليل، وكان كافراً، وأبي سلمة عبد الله بن عبد الأسد، كان مؤمناً، وهو زوج أم سلمة قبل زواج الرسول على جها.

وقيل في قول ابن عباس: أخوان من بني إسرائيل، أحدهما كافر، اسمه فرطوس، والآخر مؤمن اسمه يهوذا أو قطفير، ورثا من أبيهما ثمانية آلاف

دينًار، فتشاطرا، فاشترى الكافر بها ضياعاً وعقاراً، وصرفها المؤمن في وجوه الخير، وآل أمرهما إلى ما حكاه الله تعالى.

وعن مقاتل: هما المذكوران في سورة الصافات في قوله تعالى: ﴿ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴿ وَآلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا ذَكُرُ ابن عِباس.

## المناسبة.

بعد أن أمر الله تعالى نبيه بملازمة مجالس أصحابه الفقراء، وعدم الاستجابة لمطالب المشركين المتجبرين بطرد الضعفاء المؤمنين، حتى لا يتساووا معهم، ولا يؤذوا بمناظرهم وروائحهم، فيمتهن كبرياؤهم وتتدنى عزتهم، أردف ذلك بمثَل للغني الكافر، والفقير المؤمن؛ لأن الكفار افتخروا بأموالهم وأنصارهم على فقراء المسلمين، فأبان الله تعالى أن المال ليس سبيل الافتخار، لاحتمال أن يصير الفقير غنياً، والغني فقيراً، وإنما المفاخرة تكون بطاعة الله وعبادته، وهي حاصلة لفقراء المؤمنين.

#### التفسير والبيان:

هذا مثل ضربه الله تعالى للمشركين وأمثالهم المستكبرين عن مجالسة الضعفاء والمساكين من المسلمين، وافتخروا بأموالهم وأحسابهم.

﴿ وَٱصْرِبَ لَهُمْ مَّتَكَا رَّجُلَيْنِ ﴾ المعنى: اضرب مثلاً أيها الرسول لهؤلاء المشركين بالله الذين طلبوا منك طرد المؤمنين الدعاة المخلصين لله صباح مساء وفي كل وقت. ذلك المثل هو حال رجلين، جعل الله لأحدهما جنتين، أي بستانين من أعناب، محاطين بنخل، وفي وسطهما الزروع، وكل من الأشجار والزروع مثمر مقبل في غاية الجودة، فجمع بين القوت والفاكهة. فقوله: ﴿ وَحَفَفُنَاهُمُا مِنْهُ لِي وَجعلنا النخل محيطاً بالجنتين.

والرجلان أخوان أو صديقان أو شريكان من بني إسرائيل، أحدهما: كافر مغتر بدنياه، والثاني: مؤمن موحد بالله.

والقصد من هذا المثل العظة والعبرة، فقد آل حال الكافر المغرور إلى الدمار والإفلاس، لكفران النعم وعصيان الله، وظل المؤمن الفقير على طاعة الله، بالرغم من معاناته الشدائد والمتاعب، فآتاه الله الخلود في الجنة.

﴿ كِلْمَنَا ٱلْجَنَّنَيْنِ ءَانَتُ أَكُلُهَا﴾ أي أخرجت الجنتان ثمرهما.

﴿ وَلَمْ تَظْلِمُ مِّنْهُ شَيْئًا ﴾ ولم تنقص منه شيئًا في كل عام.

﴿ وَفَجَّرْنَا خِلَالَهُمَا نَهُرًا ﴾ أي وشققنا وأجرينا وسط الجنتين نهراً، تتفرع عنه عدة جداول، لسقى جميع الجوانب.

﴿ وَكَاكَ لَهُ ثُمَرٌ ﴾ أي وكان لصاحب البستانين أنواع أخرى من المال من النقدين (الذهب والفضة) بسبب التجارة وتنمية ثمار الأرض.

وأدى به هذا الغنى إلى الزهو والكبرياء والاغترار بالمال، شأن كل غني مغرور . ﴿ فَقَالَ لِصَحِبِهِ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرًا ﴾ أي فقال صاحب هاتين الجنتين لصاحبه المؤمن الفقير، وهو يجادله ويخاصمه ويحاوره الحديث، ويفتخر عليه: أنا أكثر منك ثروة، وأعز نفراً، أي أكثر خدماً وحشماً وولداً، وأقوى عشيرة ورهطاً يدافعون عني.

وازداد به الغرور ظنه استمرار تلك الثروة وعدم فنائها لقلة عقله وضعف يقينه بالله، وهذا ما حكاه القرآن عنه:

﴿ وَدَخَلَ جَنَّـتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾ أي ودخل هذا الثري المترف بستانه ذا الجناحين مع صاحبه المؤمن الفقير الصالح، فقال اغتراراً منه، وهو ظالم لنفسه بكفره وتمرده وتجبره وإنكاره المعاد حين عاين الثمار والزروع والأنهار

المتدفقة في مزرعته: ما أظن أن تفنى هذه الجنة أبداً، وما أظن أن يوم القيامة آت، كما تقول يا صاحبي، فقوله: ﴿ السَّاعَةُ قَ آبِمَةً ﴾، أي القيامة كائنة. وكان في الحالين مخطئاً ظالماً لنفسه بوضعه الشيء في غير محله؛ إذ كان يجب عليه شكر تلك النعمة، وتفكره في عالم الآخرة، وذلك لطول أمله، وشدة حرصه، وتمام غفلته، وشدة اغتراره بالدنيا.

## ثم أقسم على فرض لقاء ربِّه بقوله:

﴿ وَلَهِن رُّدِدَتُ إِلَى رَبِّ لَأَجِدَنَ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴾ أي إن رجعت إلى ربي، على سبيل الفرض والتقدير، وكما يزعم صاحبي، لألفين في الآخرة عند ربي خيراً وأحسن من هذا الحظ في الدنيا، تمنياً على الله، وادعاء لكرامتي عنده ومكانتي لديه، وأنه لولا كرامتي عليه ما أعطاني هذا، ولولا استحقاقي واستئهالي ما أغناني في الدنيا، كما جاء في آية أخرى على لسان الكافر: ﴿ وَلَهِن رُجِعْتُ إِلَىٰ رَبِعِتُ إِلَىٰ وَلِيْ وَاللّٰهِ عَندُهُ لِللّٰهُ عَندُهُ لَلّٰهُ مُنكًى ﴾ [فصلت: ٥٠/٤١].

فأجابه المؤمن بقوله: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ اَ كَفَرْتَ بِالَّذِى خَلَقَكَ مِن نُمُ الله من نُطْفَةِ ثُمَ سَوَّكَ رَجُلًا ﴿ آَ الله الله صاحبه المؤمن واعظاً له ، وزاجراً عما هو فيه من الكفر والاغترار: أكفرت بمن خلقك من تراب؟ أي خلق أصلك من تراب، وخَلْق أصله سبب في خلقه ، فكان خلقه خلقاً له ، وكذلك غذاؤك وغذاء الحيوان من النبات، وغذاء النبات من الماء والتراب، ثم يتحول هذا الغذاء دماً ، يتحول بعضه إلى نطفة تكون وسيلة للخلق ، ثم خلقك بشراً سوياً تام الخلق والأعضاء ، فقوله: ﴿ سَوَّبِكَ ﴾ معناه عدّلك وكمّلك إنساناً تاماً ، بالغاً مبلغ الرجال.

وقد وصفه صاحبه بأنه كافر بالله، جاحد لأنعمه؛ لشكه في البعث.

﴿ لَكِنَا هُوَ اللَّهُ رَبِي وَلَا أَشْرِكُ بِرَتِي أَحَدًا ﴿ أَي لَكَنَ أَنَا لَا أَقُولَ بِمُقَالِتُكَ، بِلَ أَقَرُّ بِالوحدانية والربوبية، ولا أشرك به أحداً، بل هو الله المعبود وحده لا شريك له.

ثم قال له مذكراً بوجوب الإيمان بالله: ﴿ وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللّهِ إِنَّا اللهِ الله الله الله الله الله الله على ما أنعم به عليك، وأعطاك من المال والولد ما لم يعط غيرك، وقلت: ما شاء الله، لا قوة إلا بالله، أي الأمر ما شاء الله، والكائن ما قدره الله، ليكون ذلك دليلاً على عبوديتك والاعتراف بالعجز.

ولهذا قال بعض السلف: من أعجبه شيء من حاله أو ماله أو ولده، فليقل: ﴿ مَا شَاءَ اللّهُ لَا قُوَّةَ إِلّا بِاللّهِ ﴾، عملاً بهذه الآية، وبما روي من الحديث المرفوع الذي أخرجه الحافظ أبو يعلى عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله على أنعم الله على عبد نعمة من أهل أو مال أو ولد فيقول: ﴿ مَا أَنعُم الله على عبد نعمة من أهل أو مال أو ولد فيقول: ﴿ مَا شَاءَ اللّهُ لَا قُوَّةَ إِلّا بِاللّهِ ﴾، فيرى فيه آفة دون الموت ». وثبت في صحيح مسلم عن أبي موسى أن رسول الله على كنز من كنوز الجنة؟ لا حول ولا قوة إلا بالله ».

ثم أجابه عن قضية الافتخار بالمال والولد:

﴿إِن تَكُنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا ، فَعَسَىٰ رَبِّ أَن يُؤْتِينِ خَيْرًا مِّن جَنْلِكَ ﴾ أي إنك إذ تنظر إلي بأني أفقر منك في المال، وأقل منك أولاداً وعشيرة في هذه الدنيا الفانية، فإني أتوقع انقلاب الحال في الآخرة، وأرجو أن يعطيني الله خيراً من جنتك في الدار الآخرة، ويرسل على جنتك في الدنيا التي ظننت أنها لا تبيد ولا تفنى عذاباً من السماء، كمطر شديد يقلع زرعها وأشجارها أو صواعق، فيسلبك نعمته ويخرّب بستانك، وتصبح أرضاً بيضاء لا نبات فيها، وتراباً أملس، لا يثبت فيه قدم، وينزلق عليها لملامستها انزلاقاً، وقوله: ﴿فَعَسَىٰ رَبِّ ﴾ أي فلعل ربي.

أو يصبح ماؤها غائراً في الأرض، فلن تتمكن من إدراكه بعد غوره، ولن تستطيع ردّ الماء الغائر بأية حيلة.

وتحقق ما توقعه المؤمن فقال:

﴿ وَأُحِيطَ بِشَمَرِهِ وَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيْهِ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيها ﴾ أي ونزل الإهلاك والجائحة بالأموال والثمار بإرسال الحسبان على جنته التي اغتر بها، وألهته عن الله عز وجل، ودمرت أمواله وثماره، فأصبح نادماً متحسراً على ضياع نفقته التي أنفقها عليها، فتقليب الكفين كناية عن الندم والتحسر، وتمنى متذكراً موعظة صاحبه أن لم يكن أشرك بربه أحداً، والخاوية على عروشها: هي التي سقطت عرائشها على الأرض، قيل: أرسل الله عليها ناراً فأكلتها، وسقط بعضها على بعض.

﴿ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِئَةٌ يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مُننَصِرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ وَلَمُ تنصره وتفيده عشيرة أو ولد، كما افتخر بهم واعتز، وما كان منتصراً أي ممتنعاً بقوته عن انتقام الله تعالى.

﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَيْهُ لِللَّهِ ٱلْحَقِّ ﴾ هذا تأكيد للجملة السابقة، أي إنه في هذه الحال من الشدة والمحنة تكون النصرة لله وحده، ويؤمن فيها البرّ والفاجر، ويرجع كل أحد مؤمن أو كافر إلى الله وإلى موالاته والخضوع له إذا وقع العذاب. والولاية: السلطان والملك والنصرة والحكم.

﴿ هُوَ خَيْرٌ ثُوَابًا وَخَيْرٌ عُقْبًا ﴾ أي إن الله خير جزاءً، وأفضل عاقبة لأوليائه المؤمنين، فينصرهم ويعوضهم عما فقدوه في دار الدنيا، ويكون ثواب الأعمال التي تكون لله خيراً، وعاقبتها حميدة رشيدة، كلها خير؛ لأن الله هو خير ثواباً لمن آمن به، وخير عاقبة لمن رجاه وآمن به.

ونظير الآية: ﴿ فَلَمَّا رَأُواْ بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَخَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِعِد مُشْرِكِينَ ﴿ كَافَر: ٨٤/٤٠] .

## فقه الحياة أو الأحكام:

في هذه القصة عبر وعظات وهي:

اً - هذا مثل واضح للمؤمنين والكافرين، مثل رجل مؤمن موحد بالله، فقير صالح آثر الآخرة على الدنيا، فآتاه الله الجنة وثوابه العظيم، ومثل رجل كافر مغتر بدنياه مستنكف عن مجالسة المؤمنين، وهما - كما ذكر الكلبي - أخوان مخزوميان من أهل مكة، أو أخوان من بني إسرائيل، أحدهما مؤمن والآخر كافر، كما ذكر ابن عباس ومقاتل، كان للكافر بستانان فيهما الأشجار والزروع والثمار والأنهار، وأموال أخرى، فكفر بأنعم الله، وتفاخر على صاحبه بالمال والأولاد، وشك في البعث، فدمَّر الله ثروته، وأتلف البستانين بحسبان من السماء، وهو السحابة ذات المطر الغزير جداً، أو الصاعقة، أو العذاب، فندم وتحسر على ما أنفق، وقال: ﴿ يَلْتَنْنِي لَمُ أُشُرِكُ لِمَ أَصُدُ لِهُ وَمُولِ اللهُ على، وعرفت أنها كانت بقدرة الله ولم أكفر به، وهذا ندم منه حيث لا ينفعه الندم.

٣ - لا يمنع فضل الله عن الكافر، فقد آتى الله صاحب الجنتين ثروة ومالاً
 وولداً وأتباعاً.

"- شأن الغني دائماً إلا من رحم الله المفاخرة بأمواله والاغترار بالدنيا، والترفع على الآخرين بالثروة، مع أنها مال زائل، وعرض متحول، فيمكن أن ينقلب صفر اليدين بين عشية وضحاها.

على المؤمن ألا يستكين أمام عنى الغني الكافر، وعليه نصحه وإرشاده إلى الإيمان بالله، والإقرار بوحدانيته، وشكر نعمه وأفضاله عليه.

٥- قد يكون الاغترار بالمال سبباً لإنكار البعث والقيامة والحشر والنشر؛
 لأن الغني الظالم يرى في المادة كل شيء، وقد يستبد به الغرور لغفلة منه

وضعف عقل، فيزعم أن عطاء الدنيا له لاستحقاقه واستئهاله، ويقول: إن كان بعث، فكما أعطاني الله هذه النعم في الدنيا، فسيعطيني أفضل منه في الآخرة، لكرامتي عليه.

٧- إذا نزل البلاء فلا تستطيع فئة في الدنيا منعه أو رفعه، أو الالتجاء إليها
 لإزالته، ولن يكون المبتلي الخاسر منتصراً أي ممتنعاً عن إصابة العذاب له،
 فلا يُنصَرُ ولا ينتصر، لَمَّا أصابه العذاب.

٨- إن الولاية، أي السلطان والقدرة، والملك والحكم الحق لله عز وجل،
 فلا يرد أمره إلى أحد، والملك في كل وقت لله: ﴿وَٱلْأَمْرُ يَوْمَهِذِ لِللَّهِ ﴾
 [الانفطار: ١٩/٨٢].

## مثل الحياة الدنيا

﴿ وَاَضْرِبَ لَمُم مَثَلَ الْمَيَوْةِ الدُّنَيَا كَمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَآءِ فَأَخْلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ الرِّيَحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْنَدِرًا ﴿ فَا اَلْمَالُ وَالْبَنُونَ لِللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْنَدِرًا ﴿ فَاللَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْنَدِرًا وَخَيْرُ أَمَلًا ﴿ وَالْبَنُونَ لِينَةُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا أَو الْبَنْقِينَ الصَّلِحَتُ خَيْرً عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ﴿ فَاللَّا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ ال

#### القراءات:

﴿ ٱلرِّينَةُ ﴾ :

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (الرِّيح).

## الإعراب:

﴿ مَثَلَ الْحَيَوْةِ الدُّنَيَا ﴾ ﴿ مَثَلَ ﴾: مفعول أول، و﴿ كَمَآهِ ﴾: مفعول ثانٍ، وقيل: ﴿ كَمَآهِ ﴾: خبر مبتدأ محذوف، أي هي كماء، أي الحياة الدنيا كماء. ﴿ قُوَابًا ﴾ و﴿ أُمَلًا ﴾ منصوبان على التمييز.

### المفردات اللغوية:

﴿ وَاَضْرِبَ لَهُمُ مَّتُلَ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا ﴾ اذكر لهم ما تشبهه الحياة الدنيا في زهرتها وسرعة زوالها وصفتها الغريبة . ﴿ فَٱخْنَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ ﴾ امتزج الماء بسبب نزول المطر بالنبات، حتى روي وحسن . ﴿ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا ﴾ فصار النبات يابساً مهشوماً متفرقة أجزاؤه . ﴿ نَذَرُوهُ الرِيّاحُ ﴾ تفرّقه وتنثره وتطيره وتذهب به المعنى: شبّه الدنيا بنبات حسن، فيبس فتكسر، ففرقته الرياح . ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ مُقَندُولَ أَي كان الله على كل شيء من الإنشاء والإفناء قادراً: كامل القدرة.

﴿ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ يتجمل بهما فيها . ﴿ وَٱلْبَقِينَتُ ٱلصَّلِحَتُ ﴾ هي سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، زاد بعضهم «ولا حول ولا قوة إلا بالله» أو هي الأعمال الصالحة كلها، ومنها الخمس وأعمال الحج، وصيام رمضان، وسبحان الله.. إلخ، والكلام الطيب . ﴿ خَيْرُ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا ﴾ أي جزاء وعائداً . ﴿ وَخَيْرُ أَمَلًا ﴾ أي ما يأمله الإنسان ويرجوه عند الله تعالى ؛ لأن صاحبها ينال بها في الآخرة ما كان يأمل بها في الدنيا.

#### المناسبة:

هذا مثل آخر يدل على حقارة الدنيا وقلة بقائها، والكلام متصل بما تقدم

من قصة المشركين المتكبرين على فقراء المؤمنين، فلما بيَّن الله تعالى في المثل الأول حال الكافر والمؤمن وما آل إليه افتخار الكافر من الهلاك، بيَّن في هذا المثل حال الحياة الدنيا واضمحلالها ومصير ما فيها من النعيم والترفه إلى الهلاك.

ولما بيَّن تعالى أن الدنيا سريعة الانقراض والزوال، بيَّن أن المال والبنين زينة الحياة الدنيا في عرف الناس، وكل ما كان من زينة الدنيا فهو سريع الانقضاء والانقراض، فيقبح بالعاقل الافتخار به أو الفرح بسببه، مما يدل على فساد قول المشركين الذين افتخروا على فقراء المؤمنين بكثرة الأموال والأولاد.

ثم ذكر الله تعالى ما يرجح أولئك المؤمنين الفقراء على أولئك الأغنياء الكفار بما يقدمونه من أعمال صالحة، فهي زاد الآخرة الدائم الباقي، والدائم الباقي خير من المنقرض المنقضي.

وقد ورد في السنة ما يفسر الباقيات الصالحات، روى الترمذي أن رسول الله على قال: «لقيتُ إبراهيم ليلة أُسري بي، فقال: يا محمد، أقرئ أمتك مني السلام، وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة، عذبة الماء، وأنها قيعان، وأن غراسها: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر».

وروى سعيد بن منصور وأحمد وابن جرير وابن مردويه والحاكم وصححه عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله على قال: «استكثروا من الباقيات الصالحات، قيل: وما هي يا رسول الله؟ قال: التكبير والتهليل والتسبيح والتحميد، ولا حول ولا قوة إلا بالله».

 وروى النَّسائي والطبراني والبيهقي عن أبي هريرة مرفوعاً: «خذوا جُنَّتكم، قيل: يا رسول الله، من أي عدو قد حضر، قال: بل جُنَّتكم من النار: قول سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، فإنهن يأتين يوم القيامة مقدِّمات معقِّبات ومُجنِّبات، وهنَّ الباقيات الصالحات».

## التفسير والبيان:

اضرب مثلاً آخر يا محمد للناس من مشركي مكة وغيرهم الذين افتخروا بأموالهم وأنصارهم على فقراء المسلمين، مثلاً يبين حقارة الدنيا وقلة بقائها، وزوالها وفناءها، فهي بعد الخضرة والنضارة والبهجة تصبح بمراد الله عابسة قاتمة لا جمال فيها ولا روعة، إنها في نضرتها ثم صيرورتها إلى الزوال تشبه حال نبات أخضر فيه زهر ونضرة وحب، نبت وتكون بماء السماء، ثم بعد هذا كله أصبح هشيماً، أي يابساً، تذروه الرياح أي تفرقه وتنثره ذات اليمين وذات الشمال.

﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُّقَنْدِرًا ﴾ أي والله قادر على الإنشاء والإفناء، وعلى كل الأحوال، حال الخضرة والنضرة، وحال اليبس والهلاك والفناء، فلا ينبغى للعاقل أن يغتر بإقبال الدنيا أو يفخر بها أو يتكبر بسببها.

وكثيراً ما يشبّه الله الحياة الدنيا بهذا المثل، كما قال تعالى في سورة يونس: ﴿ إِنَّمَا مَثُلُ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا كُمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَآءِ فَأَخْلَطُ بِهِ، نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَدُ ﴾ [٢٤] وفي سورة الحديد: ﴿ اَعْلَمُوا أَنَّمَا اَلْحَيَوْةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَمُو وَنِينَةٌ وَتَفَاخُرُ المَيْنَكُمُ وَتُكَاثُرُ فِي الْأَمْوَلِ وَالْأَوْلَةِ كَمَثُلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفّارَ نَبَانُهُ ﴾ [٢٠].

﴿ اَلْمَالُ وَالْبَـنُونَ زِينَهُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَأَ ﴾ أي إن الأموال والبنين هي من زينة الحياة الدنيا، وليست من زينة الآخرة الدائمة، فهي سريعة الفناء والانقراض، فلا ينبغى للعاقل الاغترار بها والتفاخر بها. والمقصود إدخال

هذا الجزء تحت ذلك الكل في المثل السابق الذي أبان سرعة انقضاء الدنيا وإشرافها على الزوال والفناء. والسبب في ذكر المال والبنين فقط؛ لأن في المال جمالاً ونفعاً، وفي البنين قوة ودفعاً، فصارا زينة الحياة الدنيا.

وتقديم المال على البنين مع كونهم أعز منه؛ لأنه أهم وأخطر، وأكثر تحقيقاً للحاجة والرغبة والهوى، فقد يكون البنون دون المال، ويكون البؤس والشقاء.

ونظير الآية: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَاطِيرِ اللَّهَ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَةِ ﴾ [آل عمران: ١٤/٣].

قال الإمام علي كرم الله وجهه: المال والبنون حرث الدنيا، والعمل الصالح حرث الآخرة، وقد جمعهما الله لأقوام.

﴿ وَٱلْبَقِينَتُ ٱلصَّلِحَتُ خَيْرً عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ﴾ أي إن أعمال الخير وأفعال الطاعات، كالصلوات والصدقات، والجهاد في سبيل الله، ومساعدة الفقراء، والأذكار أفضل ثواباً، وأعظم قربة عند الله، وأبقى أثراً؛ إذ ثوابها عائد على صاحبها، وخير أملاً حيث ينال صاحبها في الآخرة كل ما كان يؤمله في الدنيا.

وقال ابن عباس: ﴿ وَٱلْبَاقِيَتُ ٱلصَّالِحَاتُ ﴾: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر. وكذلك قال عثمان بن عفان: هي لا إله إلا الله، وسبحان الله، والحمد لله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

### فقه الحياة أو الأحكام:

ينبغي أن يعرف الناس ولا سيما المتكبرون الذين طلبوا طرد فقراء المؤمنين مَثَلَ الحياة الدنيا، أي شبهها، فهي في عدم استقرارها وعدم استمرارها على

حال واحدة كالماء لا يستقر في موضع، ولا يستقيم على حالة واحدة، وهي مثله أيضاً في أنها تفنى، وهو يذهب ولا يبقى، وهي كذلك لا يسلم أحد دخلها من فتنتها وآفتها، كما أن من دخل الماء لا بد أن يبتل منه، والكفاف من الدنيا ينفع وفضولها يضر، كما أن الماء إذا جاوز المقدار كان ضاراً مهلكاً. ورد في صحيح مسلم عن النبي عليه: «قد أفلح من أسلم، ورُزق كفافاً، وقنّعه الله بما آتاه».

والخلاصة: إن هذا المثل يدل على سرعة زوال الدنيا وفنائها، والله وحده هو الباقي المقتدر على كل شيء من الإنشاء والإفناء والإحياء.

وكذلك زينة الحياة الدنيا من المال والبنين سريعة الانقضاء والانقراض، والباقيات الصالحات مما يأتي به فقراء المسلمين كسَلْمان وصُهيب من الطاعات أفضل ثواباً عند الله، وأفضل أملاً من ذي المال والبنين دون عمل صالح، وليس في زينة الدنيا خير، ولكنه مثل قوله تعالى: ﴿أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِنٍ خَيْرٌ ثُسَّتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ الفرقان: ٢٤/٢٥].

واختلف العلماء في الباقيات الصالحات: فقال ابن عباس وآخرون: هي الصلوات الخمس، وروي عنه كما بيّنا أنها: «سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر» وقال الجمهور: هي الكلمات المأثورة فضلها: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وذلك مأخوذ من حديث رواه النّسائي عن أبي سعيد الخدري.

وعن ابن عباس أيضاً: إنها كل عمل صالح من قول أو فعل يبقى للآخرة، ورجَّحه الطبري، وقال القرطبي: وهو الصحيح إن شاء الله؛ لأن كل ما بقي ثوابه، جاز أن يقال له هذا.

# تسيير الجبال والحشر وعرض صحائف الأعمال يوم القيامة

﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالُ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَكُمْ نُعَادِرً مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ وَعُرْضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفًا لَقَدْ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَةً إِلَّى رَبِّكَ صَفًا لَقَدْ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَةً إِلَى مَرَةً اللهِ وَيَقُولُونَ يَوَيُلَنَنَا مَالِ مَوْعِدًا ﴿ فَي وَيُقُولُونَ يَوَيُلَنَنَا مَالِ هَذَا الْكِحَتَٰ لَا يَعْدَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا فَلَا كَبِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَخْصَلَهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُكَ أَحَدًا ﴿ فَي اللَّهُ الْمُعْرِمِينَ مُشَافِقًا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا كَلِيرَةً وَلَا كَلِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً وَلَا كَلِيرَةً وَلَا كَلِيرَةً وَلَا كَلِيرَةً وَلَا كَلِيرَةً وَلَا كَامِنَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

## القراءات:

﴿ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر (تُسَيَّرُ الجبالُ).

﴿ جِئْتُمُونَا ﴾ :

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (جيتمونا).

## الإعراب:

﴿ وَيَوْمَ نُسُيِّرُ ٱلْجِبَالَ ﴾ (يوم): منصوب بفعل مقدر، تقديره: اذكر يوم.

﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا ﴾ ﴿ صَفًّا ﴾: حال منصوب من واو (عرضوا) وهو عامله، وتقديره: عُرضوا مصطفين.

﴿ أَلَّن نَّجُعُلَ ﴾ (أن): مخففة من الثقيلة، أي إنه.

## المفردات اللغوية:

﴿ وَيَوْمَ نُسُيِّرُ ٱلْجِبَالَ ﴾ واذكر يوم نقلع الجبال ونذهب بها عن وجه الأرض،

فنجعلها هباء منبثاً . ﴿ بَارِزَةً ﴾ ظاهرة، ليس عليها شيء من جبل ولا غيره. ﴿ وَحَشَرْنَهُمْ ﴾ جمعنا المؤمنين والكافرين إلى الموقف، والحشر: الجمع لأجل الحساب، والبعث: إحياؤهم من القبور للحشر.

ومجيء هذا الفعل ماضياً بعد المضارع ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ لتحقيق الحشر، أو للدلالة على أن حشرهم قبل التسيير ليعاينوا ويشاهدوا ما وعدوا، وعلى هذا تكون الواو للحال بإضمار: قد ﴿ فَلَمْ نُعَادِرٌ ﴾ نترك، يقال: غادره وأغدره: إذا تركه، ومنه الغدر: وهو ترك الوفاء، والغدير: ما غادره السيل.

﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ ﴾ تشبيه حالهم بحال الجند المعروضين على السلطان، لا ليعرفهم، بل ليأمر فيهم . ﴿ صَفَّا ﴾ مصطفين، كل أمة صف، لا يحجب أحد أحداً . ﴿ لَقَدْ جِثْتُمُونَا ﴾ على إضمار القول على وجه يكون حالاً ، أي قائلاً أو عاملاً في ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ﴾ . ﴿ كَمَا خَلَقْنَكُمُ وَأَوَلَ مَرَّقٍ ﴾ أي فرادى حفاة عراة ، لا شيء معكم من المال والولد، لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جِثْتُمُونَا فُرَدَى ﴾ [الأنعام: ٢/ ١٩٤] .

﴿ بَلۡ زَعۡمَٰتُمۡ ﴾ أي ويقال لمنكري البعث ذلك، و﴿ بَلۡ ﴾: للخروج من قصة إلى أخرى . ﴿ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُم مَوْعِدًا ﴾ وقتاً للبعث والنشور، لانجاوز الوعد.

﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنْتُ ﴾ أي جعل كتاب كل إنسان في يده حين الحساب، في يمينه للمؤمنين وفي شماله للكافرين . ﴿ مُشْفِقِينَ ﴾ خائفين . ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ عند معاينتهم ما فيه من السيئات. ﴿ يَوَيُلْنَنَا ﴾ (يا): للتنبيه، و(ويلتنا): هلاكنا، وهو مصدر لا فعل له من لفظه، أي يا هلاك أقبل، فهذا أوانك. ﴿ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً ﴾ من ذنوبنا . ﴿ إِلَّا أَحْصَنَهَا ﴾ عدّها وأثبتها، وهو تعجب منه في ذلك . ﴿ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً ﴾ مثبتاً في كتابهم، أو مسطوراً في كتاب كل واحد منهم . ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ لايتجاوز ما حدّه من الثواب والعقاب، فلا يعاقب أحداً بغير جرم، ولا ينقص من ثواب مؤمن.

#### الناسبة:

بعد أن بيَّن الله تعالى خساسة الدنيا وزوالها، وشرف القيامة ودوامها، وأن التفاخر ليس بالأموال، بل بالعمل الصالح، أردفه بأحوال القيامة، وما فيها من أخطار وأهوال، وتغير معالم الأرض والحشر، والعدل المطلق في رصيد أعمال الناس جميعاً بكتُب وصحائف شاملة، يتبين منها أن أساس النجاة: هو اتباع ما أمر به الدين، وترك ما نهى عنه.

## التفسير والبيان:

يخبر الله تعالى عن أهوال القيامة وما فيها من الأمور العظام وهي:

وهذا يدل على تبدل الحال، وتغير الوضع الذي كان في الدنيا، وإزاحة الجبال من مواضعها، وجعلها هباءً منتشراً كالسحاب.

 هذان الأمران تسيير الجبال وتسوية الأرض متعلقان بشأن الدنيا.

وفي رواية للنَّسائي: «لكل امرئ منهم يومئذ شأن يغنيه» وهذا الأمر يدل على إثبات الحشر.

\$ - ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَّقَدْ جِثْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ أي ويعرض البشر قاطبة أمام الله صفاً واحداً، كما قال سبحانه: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَأَلْمَلُكُ صَفًا صَفًا ﷺ [الفجر: ٢٢/٨٩].

لقد أتيتم إلينا أيها الناس جميعاً أحياء، كهيئتكم حين خلقناكم أول مرة في الدنيا، حفاة عراة، لا شيء معكم، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ حِثْتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُم مَّا خَوَّلُنَكُمُ وَرَاءَ ظُهُورِكُمُ ﴾ [الأنعام: ٩٤/٦].

وهذا تقريع لمنكري المعاد، وتوبيخ لهم أمام الناس، وهو إثبات لمبدأ العرض للحساب على الله تعالى، ولهذا قال تعالى مخاطباً لهم:

﴿ بَلۡ زَعۡمۡتُمۡ أَلَن نَجۡعَلَ لَكُم مَوْعِدًا ﴾ أي بل ظننتم أنه لا لقاء لكم مع الله، وما كان ظنكم أن هذا واقع بكم، ولا أنه كائن.

<sup>(</sup>١) غُرْلاً، أي غير محتونين، والغُرْلَة: القُلْفة.

٥- ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ ﴾ أي ووضع كتاب الأعمال: أعمال الناس من خير أو شر، صغير أو كبير، فترى العصاة المجرمين خائفين مما فيه من أعمالهم السيئة، وأفعالهم القبيحة. والمراد بالكتاب: الجنس، وهو صحف الأعمال.

﴿ وَيَقُولُونَ يَوَيُلَنَنَا مَالِ هَذَا الْحَكِتُكِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلَهَأَ ﴾ أي ويقول أولئك المجرمون: يا حسرتنا وويلنا على ما فرطنا في أعمالنا، وما لهذا الكتاب لا يترك ذنباً صغيراً ولا كبيراً، ولا شاردة ولا واردة إلا أحصاها، أي ضبطها وحفظها، فهو شامل لكل شيء، كما قال تعالى: ﴿إِذَ مَنِلَقَى الْمُتَلَقِيَانِ عَنِ النِّمَالِ وَعِنُ الشِّمَالِ فَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَا لَدَيْهِ رَقِيبُ عَتِيدُ اللَّهَ الْمَنْكَقِيانِ عَنِ النِّمَالِ وَعِن الشِّمَالِ فَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَا لَدَيْهِ رَقِيبُ عَتِيدُ اللَّهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

والآية تدل على إثبات صغائر وكبائر في الذنوب، وهذا متفق عليه بين المسلمين.

﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً ﴾ أي ووجد الناس ما عملوا مثبتاً في كتابهم، من خير أو شر، وقيل: جزاء ما عملوا، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِنْ شَوْءٍ ﴾ [آل عمران: ٣٠/٣] وقال سبحانه: ﴿ يُنْبَوُا الْإِنسَنُ يَوْمَ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ ﴿ آلَ ﴾ [القيامة: ١٣/٧٥].

﴿ وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ ليس في حكم الله أي ظلم لخلقه؛ إذ مبدأ الثواب والعقاب مما يقتضيه العدل الإلهي المطلق، حتى يكافأ المحسن، ويجازى المسيء، بل إنه تعالى بمقتضى رحمته يعفو ويصفح، ويغفر ويرحم، ويعذب من يشاء من خَلْقه بقدرته وحكمته وعدله، فيُخلَّد الكفار في نار جهنم، ويُعذَّب العصاة فيها، ثم ينجِّيهم منها، وحكمه في كل حال العدل، وهو الحاكم الذي لا يجور ولا يظلم، فلا يكتب على إنسان ما لم يعمل، ولا يزيد في عقاب المستحق، أو يعذبه بغير جرم.

ونحو الآية: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا﴾ [النساء: ٤٠/٤] ، ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّكَةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَسِبِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

وهذه الآية تبين خاتمة مراحل الحساب بين يدي الله، القائم على مبدأ: إن الجزاء من جنس العمل، وإن صحائف أعمال الناس تشمل الحسنات.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

الآيات تبين بداية القيامة ونهاية الحساب، فتبدأ في بيان تغيير معالم الدنيا من تسيير الجبال، أي إزالتها من أماكنها على وجه الأرض، وتسييرها كما يُسيَّر السحاب، كما جاء في آية أخرى: ﴿وَهِي تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ ﴾ [النمل: ٢٧/ يُسيَّر السحاب، كما جاء في آية أخرى: ﴿وَهِي تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ ﴾ [النمل: ٢٧/ ٨٨] ثم تكسر فتعود إلى الأرض، كما قال تعالى: ﴿وَبُسَّتِ ٱلْجِمَالُ بَسَّا ﴿ وَكُلَاتَ هَبَاءً مُّ أَبُلُنَا ﴿ إِلَى اللَّارِض، كما قال تعالى: ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِمَالُ بَسَّا ﴿ وَلَا شَعْر وَلا بنيان؛ لاجتثاث ثمارها، وقلع عليها ما يسترها من جبل ولا شجر ولا بنيان؛ لاجتثاث ثمارها، وقلع جبالها، وهدم بنيانها.

ثم تأتي مرحلة الحشر أي الجمع إلى الموقف، فلا يترك أحد ويجمع جميع المخلوقات في صعيد واحد، للحساب أمام الربّ تبارك وتعالى.

إنهم يعرضون صفاً بعد صف، كالصفوف في الصلاة، كل أمة وزمرة صف، لا أنهم صف واحد. أخرج الحافظ أبو القاسم عبد الرحمن بن مَنْدَه في كتاب التوحيد عن معاذ بن جبل أن النبي على قال: «إن الله تبارك وتعالى ينادي يوم القيامة وبصوت رفيع غير فظيع: يا عبادي، أنا الله، لا إله إلا أنا، أرحم الراحمين، وأحكم الحاكمين، وأسرع الحاسبين.

يا عبادي، لا خوف عليكم اليوم، ولا أنتم تحزنون، أحضِرُوا حجتكم، ويسّروا جواباً، فإنكم مسؤولون محاسبون.

يا ملائكتي، أقيموا عبادي صفوفاً، على أطراف أنامل أقدامهم للحساب».

ويأتي الخلائق من قبورهم لموقف الحساب حفاة عراة، لا مال معهم ولا ولد، كما جاؤوا من بطون أمهاتهم أثناء ولادتهم في الدنيا. وتعرض كتب أعمال العباد وصحائفهم، بما فيها من صغائر وكبائر، قال الأسدي: الصغيرة: ما دون الشرك، والكبيرة: الشرك.

قال عمر رضي الله عنه لكعب الأحبار: ويحك يا كعب! حَدِّثنا من حديث الآخرة؛ قال: نعم يا أمير المؤمنين! إذا كان يوم القيامة، رُفع اللوح المحفوظ، فلم يبق أحد من الخلائق إلا وهو ينظر إلى عمله، ثم يؤت بالصحف التي فيها أعمال الناس، فتنثر حول العرش، وذلك قوله تعالى: ﴿وَوُضِعَ ٱلْكِئْبُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ الآية.

ثم يدعى المؤمن، فيعطى كتابه بيمينه، فينظر فيه، فإذا حسناته باديات للناس، وهو يقرأ سيئاته لكيلا يقول: كانت لي حسنات، فلم تذكر، فأحب الله أن يريه عمله كلّه، حتى إذا استنقص ما في الكتاب وجد في آخره ذلك كله أنه مغفور، وأنك من أهل الجنة؛ فعند ذلك يقبل إلى أصحابه ثم يقول: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنْبَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَآؤُمُ أَفْرَءُوا كِنَبِيّهُ إِنّي ظَنَتُ أَنِي مُلَتِي حِسَابِيّة مَنْ اللهُ ال

ثم يدعى بالكافر، فيعطى كتابه بشماله، ثم يلف، فيجعل من وراء ظهره، ويُلُوى عنقه؛ فذلك قوله: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنَبُهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ﴿ فَاللَّهُ وَلَانشقاق: ١٠/٨٤ فينظر في كتابه، فإذا سيئاته بادياتٍ للناس، وينظر في حسناته، لكيلا يقول: أفأثاب على السيئات (١٠)؟!

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ١٩/١٠

## قصة السجود لآدم عليه السلام

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ السَّجُدُولُ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ الْفَلَالِمِينَ عَنْ أَمْرِ رَبِهِ الْفَلَالِمِينَ وَهُمْ لَكُمْ عَدُولُ بِنْسَ لِلظَّلِلِمِينَ مَنْ أَمْرِ رَبِهِ أَفَنَتَ خِذُونَهُ وَدُرِيَّتَهُ وَأُولِيكَ آءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُولُ بِنْسَ لِلظَّلِلِمِينَ بَدَلًا فَي اللَّهُ وَمَا كُنتُ بَدَلًا فَي مَنْ أَنْ أَنْ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْفُسِمِمْ وَمَا كُنتُ مُتَخِدَ ٱلْمُضِلِينَ عَضُدًا فَي وَيُومَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِ يَ ٱلّذِينَ زَعَمْتُمْ فَكَوْهُمْ فَلَو مَتَّامِدُ مُونَ النَّارَ فَظَنْبُواْ أَنَّهُم مُواقِعُوهَا فَلَمْ يَعِدُواْ عَنْهَا مَصْرِفًا فَي وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنْبُواْ أَنَّهُم مُواقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مَصْرِفًا فَي اللَّهِ فَي وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنْبُواْ أَنَّهُم مُواقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مَصْرِفًا فَيْ

## القراءات:

﴿ بِئْسَ ﴾ :

وقرأ ورش، والسوسي، وحمزة وقفاً (بيس).

﴿ وَيُومَ يَقُولُ ﴾:

وقرأ حمزة (يوم نقول).

## الإعراب:

﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ حال بإضمار قد، واستئناف للتعليل كأنه قيل: ما له لم يسجد؟ فقيل: كان من الجن.

﴿ بِنُسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ﴾ فاعل ﴿ بِنُسَ ﴾ : مضمر فيها ، و ﴿ بَدَلًا ﴾ تمييز مفسّر لذلك المضمر ، أي بئس البدل للظالمين ذُرِّية إبليس. و ﴿ لِلظَّالِمِينَ ﴾ فصل بين ﴿ بِنُسَ ﴾ وما انتصب به ، واستدل به المبرّد على جواز الفصل بين فعل التعجب وما انتصب به في نحو قولهم : ما أحسنَ اليوم زيداً. والمقصود بالذم : ذرية إبليس ، وحذف لدلالة الحال عليه.

#### البلاغة:

﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ ﴾؟ الهمزة للإنكار والتعجيب.

#### المفردات اللغوية:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ ﴾ أي اذكر . ﴿ اَسْجُدُواْ لِآدَمَ ﴾ سجود انحناء ، تحية وإكراماً له ، اعترافاً بفضله . وقد تكرر الأمر بالسجود لآدم في مواضع ، لكونه مقدمة للأمور المقصود بيانها في تلك المحال ، وهنا لما شنع الله تعالى على المفتخرين بأموالهم واستقبح صنيعهم ، قرر أن ذلك من سنن إبليس ﴿ إِلّا إِبلِيسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ ﴾ إذا اعتبر الجن نوعاً من الملائكة فالاستثناء متصل ، وإلا فهو استثناء منقطع ، وإبليس : أبو الجن ، فله ذرية ، والملائكة لا ذرية لهم . ﴿ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ \* عن طاعة ربه أو عما أمره به ربه ، بترك السجود . ﴿ أَفَنَتَّخِذُونَهُ وَذُرِيْتَهُ وَ الْخُولِة وَ وَذَرِيته ، والهاء في الموضعين لإبليس ، والذرية : وَذُرِيْتَهُ وَ الْمُولِد أو الأتباع ، وسماهم ذرية مجازاً . ﴿ أَوَلِيكَ مَ مِن دُونِ ﴾ تطيعونهم . ﴿ عَدُونَ ﴾ أعداء ، والعدو : يطلق على الواحد والجمع . ﴿ يِثْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ﴾ إبليس وذريته في إطاعتهم ، بدل إطاعة الله .

(مَّا أَشَهَدَ أُهُمُ أَي إبليس وذريته ﴿ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِم اللهِ أَي لَم أحضر بعضهم خلق بعض ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِينَ عَضُدًا ﴾ الشياطين ﴿ عَضُدًا ﴾ الشياطين ﴿ عَضُدًا ﴾ العين العوانا ، والعضد في الأصل: ما بين المرْفق إلى الكتف ، ويستعمل بمعنى المعين ، كاليد ونحوها ، وهو المراد هنا. أي لم أستعن بالشياطين في الخلق ، فكيف تطيعونهم ؟ وهو رد لاتخاذهم أولياء من دون الله ، شركاء له في العبادة ، فإن استحقاق العبادة من توابع الخالقية. ووضع ﴿ ٱلمُضِلِينَ ﴾ موضع الضمير ذمّاً لهم ، واستبعاداً للاعتضاد بهم.

﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ ﴾ اذكر . ﴿ نَادُوا شُرَكَآءِ يَ ﴾ الأوثان وغيرها . ﴿ اللَّذِينَ وَعَمْدُمُ اللَّهِ عَنَا إِن اللَّهُ الشركاء وَعَمْدُمُ اللَّهِ اللهِ عَنَا إِن اللَّهُ الشركاء وَعَمْدُمُ اللَّهُ اللّ

على زعمهم للتوبيخ . ﴿ فَلَاعَوْهُمْ ﴾ فنادوهم للاستغاثة . ﴿ فَلَوْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ ﴾ فلم يغيثوهم أو لم يجيبوهم . ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم ﴾ بين الأوثان وعابديها ، أو بين الكفار وآلهتهم . ﴿ مَّوْبِقًا ﴾ مهلكاً يشتركون فيه ، وهو النار ، أو واد من أودية جهنم ، يهلكون فيه جميعاً ، أو حاجزاً بينهم . ﴿ فَظَنُّواْ ﴾ فأيقنوا . ﴿ أَنَّهُم مُوافِعُوهَا ﴾ أي واقعون فيها ، وداخلوها . ﴿ مَصْرِفًا ﴾ معدلاً أو مكاناً ينصر فون إليه.

#### الناسبة:

هناك تشابه بين فعل المشركين سابقاً، وافتخارهم بأموالهم وأعوانهم على فقراء المسلمين، وبين فعل إبليس الذي تكبر على آدم؛ لأنه افتخر بأصله ونسبه، وقال: خلقتني من نار، وخلقته من طين، فأنا أشرف منه في الأصل والنسب، فكيف أسجد وأتواضع له؟ والمشركون قالوا: كيف نجلس مع هؤلاء الفقراء، مع أنّا من أنساب شريفة، وهم من أنساب نازلة، ونحن أغنياء وهم فقراء. وهذه هي طريقة إبليس، فذكرت قصته هنا تنبيهاً على وجود التشابه، والله تعالى حذر من هذه الطريقة ومن الاقتداء بها.

وتكرار قصة إبليس في مواضع من القرآن: إنما هو لما يناسب المقصود، ولما يحقق الفائدة، ففي كل موضع تساق لفائدة مغايرة لما ذكرت في مواضع أخرى.

#### التفسير والبيان:

هذا تنبيه لبني آدم على عداوة إبليس لهم، ولأبيهم من قبلهم، وتقريع لمن اتبعه منهم، وخالف خالقه ومولاه، فقال:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ السَّجُدُولُ لِآدَمَ ﴾ أي واذكر لهم يا محمد إذ أمرنا جميع الملائكة بالإلهام أن يسجدوا لآدم سجود تحية وإكرام، تكريماً للنوع الإنساني، كما ذكر مراراً في آيات كثيرة من القرآن الكريم، منها: في سورة البقرة: ﴿ وَإِذْ

وسبب إباء إبليس السجود لآدم: اغتراره بأصله، فإنه خلق من مارج من نار، وأصل خلق الملائكة من نور، وخلق آدم من تراب، كما ثبت في صحيح مسلم عن عائشة مرفوعاً: «خلقت الملائكة من نور، وخُلق إبليس من مارج من نار، وخلق آدم مما وصف لكم»، وبان من الآية السابقة أن إبليس من الجن، كما بان من آية أخرى أنه خلق من نار، وخلق آدم من طين، كما قال: ﴿ قَالَ أَنّا حَيْرٌ مِنْ أَمْ خُلَقَنْهُم مِن طِينٍ ﴿ وَاللَّهِ السَّالِيةِ السَّالِيَّةِ السَّالِيَّةِ السَّالِيِّ السَّالِيْلِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّلْعِيْلِي السَّالِيِّ السَّلْعِلْمِي السَّالْعِيْلِي السَّلْعِيْلِ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِيْلِي السَّالِ

قال الحسن البصري: ما كان إبليس من الملائكة طرفة عين قط، وإنه لأصلُ الجن، كما أن آدم عليه السلام أصل البشر.

﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِ ﴾ أي إن سبب عصيانه أنه كان من عنصر الجن، فلم يعمل مثل ما عملوا، لذا قال:

﴿ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ اللهِ أَي فخرج عن طاعة الله، فإن الفسق هو الخروج، يقال: فسقت الرطبة: إذا خرجت من أكمامها أو قشرها، ودلَّ هذا على أن فسقه بسبب كونه من الجن أي الشياطين، وشأن الجن التمرد والعصيان، لخبث ذواتهم. والخلاصة: إن قوله تعالى: ﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ كلام مستأنف جارٍ مجرى التعليل بعد استثناء إبليس من الساجدين. وقوله: ﴿ فَفَسَقَ ﴾ الفاء للتسبيب أيضاً، جعل كونه من الجن سبباً في فسقه؛ لأنه لو كان ملكاً لم يفسق عن أمر ربه؛ لأن الملائكة معصومون، على عكس الجن والإنس.

وأما ما ذكر في آية أخرى أنه من الملائكة، فلا يعارض هذه الآية؛ لأنه قد يطلق على الملائكة أنهم جن لاستتارهم عن أعين الناس.

ثم عقب الله تعالى على القصة بقوله:

﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِ وَهُمُ لَكُمْ عَدُوُّ ﴾ أي إنه تعالى يعجب ممن يطيع إبليس وجنده في الكفر والمعاصي، ويحذر من اتباعه بعدما عرف موقفه من أبيهم آدم، ويوبخ ويقرع من اتَّبعه وأطاعه، متخذاً له ولجنده ونسله نصراء من دون الله، وبدلاً عنه، لذا قال:

﴿ بِئْسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلًا ﴾ أي بئس البدل للكافرين الظالمين أنفسهم وهو اتخاذ إبليس وذريته أولياء من دون الله، وهو المنعم عليهم.

ومما يدل على أن إبليس ليس من الملائكة أنه تعالى أثبت له ذرية ونسلاً في هذه الآية، والملائكة ليس لهم ذرية ولا نسل، فوجب ألا يكون إبليس من الملائكة.

ثم سلب الله تعالى الولاية عمن دونه من الشركاء والأبالسة، فقال:

﴿ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى: ۱۳۸/۲۱

﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِدَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾ أي وما كنت متخذ الضالين المضلين اعواناً وأنصاراً ، والخطاب للرسول ﷺ ، والمعنى: وما صح لك الاعتضاد بهم ، وما ينبغي لك أن تعتز بهم ، فإنهم إذا لم يكونوا عضداً لي في الخلق ، فما لكم تتخذونهم شركاء لي في العبادة ؟

ثم يخبر الله تعالى عما يخاطب به المشركين يوم القيامة على رؤوس الأشهاد تقريعاً لهم وتوبيخاً، فيقول:

﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقًا ﴾ أي وجعلنا بين المشركين وآلهتهم المزعومة مكاناً سحيقاً ومهلكاً ، أي موضعاً للهلاك ، وهو نار جهنم أو واد في جهنم ، وقال ابن عباس: الموبق: الحاجز ، وقال ابن الأعرابي: كل شيء حاجز بين شيئين فهو موبق. والمعنى أن الله تعالى بيَّن أنه لا سبيل لهؤلاء المشركين ، ولا وصول لهم إلى آلهتهم التي كانوا يزعمون في الدنيا ، وأنه يفرق بينهم وبينها في الآخرة ، بل بينهما مهلك وهول عظيم وأمر كبير.

﴿ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظُنُوا ﴾ والظن هنا بمعنى العلم واليقين - ﴿ أَنَّهُم مُواقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مَصْرِفًا ﴾ أي إذا عاين المشركون النار، تحققوا لا محالة أنهم واقعون فيها، ومخالطوها وداخلون فيها حتماً لا محالة، ﴿ وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مَصْرِفًا ﴾ أي معدلاً، والمعنى ليس لهم طريق الإمكان ولا مكان يعدل بهم عنها، ولا بدّ لهم منها؛ لإحاطتها بهم من كل جانب. ذكر ابن جرير عن أبي

سعید، عن رسول الله ﷺ أنه قال: «إن الكافر لیری جهنم، فیظن أنها مواقعته من مسیرة أربعین سنة».

#### فقه الحياة أو الأحكام:

دلت الآيات على ما يأتي:

اً - كرم الله تعالى أبانا آدم عليه السلام والجنس البشري بأجمعه بأمره الملائكة أن تسجد له في بدء الخليقة سجود تحية وتكريم، لا سجود عبادة وتقديس.

أذعن الملائكة كلهم جميعاً لأمر السجود فسجدوا إلا إبليس الذي كان
 من عنصر الجن أبي السجود وفسق عن أمر ربه وخرج عن طاعة الله تعالى.

"- تضمن رفض إبليس السجود عداوته للإنسان، لذا وبغ تعالى كل من انخذ الشيطان وأتباعه أولياء: أعواناً ونصراء؛ لأنهم أعداء، والعدو لا ينصر من عاداه ولا يؤتمن على نصرته. وكذلك تضمن الرفض التكبر على آدم والترفع عليه، لمّا ادعى أن أصله أشرف من أصل آدم، إذ هو من نار، وآدم من طين، فوجب أن يكون هو أشرف من آدم، فكأنه تعالى قال لأولئك الكافرين الذين افتخروا على فقراء المسلمين بشرف نسبهم وعلو منصبهم: إنكم في هذا القول اقتديتم بإبليس في تكبره على آدم. لكل ما ذكر بئس عبادة الشيطان بدلاً من عبادة الله، أو بئس إبليس بدلاً من عبادة الله تعالى.

\$ - قوله تعالى: ﴿أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ الله على إثبات ذرية إبليس، وهو دليل على أن لإبليس زوجة؛ لأن الذرية لا تكون إلا من زوجة. وقال قوم: ليس له أولاد ولا ذرية، وذرِّيته: أعوانه من الشياطين. قال القشيري أبو نصر: والجملة أن الله تعالى أخبر أن لإبليس أتباعاً وذرِّية، وأنهم يوسوسون إلى بني آدم، وهم أعداؤهم، ولا يثبت عندنا كيفية في كيفية التوالد منهم، وحدوث الذرية عن إبليس، فيتوقف الأمر فيه على نقل صحيح.

والذي ثبت في هذا الموضوع ما ذكره الحميدي في الجمع بين الصحيحين عن سلمان قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تكن أول من يدخل السوق ولا آخر من يخرج منها، فبها باض الشيطان وفرَّخ» قال القرطبي: وهذا يدل على أن للشيطان ذرية من صلبه، والله أعلم.

٥- لم يستعن الله تعالى بأحد في خلق السماوات والأرض، ولم يكن أحد موجوداً عند الخَلْق، ولم يشهد المشركين وإبليس وذريته الخَلْق، أي لم يشاورهم في خلق السماوات والأرض ولا خلق أنفسهم، بل خلقهم على ما أراد، ولا يصلح المخلوقون اتخاذهم أولياء من دون الله تعالى.

وهذا رد على طوائف من المنجِّمين وأهل الطبائع والمتحكمين من الأطباء وسواهم وكل من يخوض في هذه الأشياء.

كذلك لم يتخذ الله تعالى المضلين عضداً، أي لم يتخذ الشياطين والكفار أعواناً؛ لأنه تعالى لا يحتاج إلى عون أحد. وخص المضلين بالذكر لزيادة الذم والتوبيخ.

 أ- هناك حاجز بين المؤمنين والكافرين، وبين المشركين وآلهتهم المزعومة من الأوثان وغيرها يوم القيامة، فلا ينتفع الكفار بمن أشركوا، ولا يتمكنون من منع العذاب عنهم، والكل هالكون في جهنم.

٧ً- إذا عاين المشركون النار ظنوا أي تيقنوا أنهم مجتمعون فيها وواقعون فيها، ولا يجدون عنها مَصْرِفاً، أي مَهْرَباً؛ لإحاطتها بهم من كل جانب.

ورجح الرازي في تفسير الظن: أن هؤلاء الكفار يرون النار من مكان بعيد، فيظنون أنهم مواقعوها في تلك الساعة من غير تأخير ومهلة؛ لشدة ما يسمعون من تغيظها وزفيرها، كما قال تعالى: ﴿إِذَا رَأَتُهُم مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَمَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿ إِنَا رَأَتُهُم مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَمَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿ إِنَا الفرقان: ١٢/٢٥] .

# بيان القرآن ومهمة الرسل وظلم العرض عن الإيمان وسبب تأخير العذاب لموعد معين

## القراءات:

﴿ ٱلْقُرْءَانِ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً: (القران).

﴿ فَبُلًا ﴾ :

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر (قِبَلاً).

﴿هُزُولَ﴾: قرئ:

١- (هُزُواً) وهي قراءة حفص.

٢- (هُزْءاً) وهي قراءة حمزة وصلاً، وخلف في الحالين.

٣- (هُزُوًاً) وهي قراءة الباقين.

﴿ يُؤَاخِذُهُم ﴾:

وقرأ ورش، وحمزة وقفاً (يواخذهم).

﴿ لِمَهْلِكِهِم ﴾:

قرأ حفص (لِمَهْلِكِهم).

وقرأ شعبة (لِلَهْلَكِهم).

وقرأ الباقون (لِلهُلكِمْ).

## الإعراب:

﴿ جَدَلًا ﴾ تمييز منقول من اسم (كان)، والمعنى: وكان جدل الإنسان أكثر شيء فيه.

﴿ قُبُكُ ﴾ جمع قبيل، حال، أي ويأتيهم العذاب قبيلاً قبيلاً. وقيل: معناه مقابلة، وهو معنى قراءة (قِبلاً) – بكسر القاف.

﴿ وَمَا أُنذِرُوا ﴾ (ما): مصدرية بمعنى إنذارهم في موضع نصب عطفاً على ﴿ وَمَا أُنذِرُوا ﴾ أي: واتخذوا آياتي وإنذاري إياهم هزواً. و ﴿ هُزُوا ﴾: مفعول ثانٍ لاتخذوا. ويجوز أن تكون (ما) موصولة وعائد الصلة محذوف.

﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَىٰ أَهْلَكُنْهُمْ ﴾ (تلك): مبتدأ، و ﴿ ٱلْقُرَىٰ ﴾: صفة لتلك، و ﴿ ٱلْقُرَىٰ ﴾: حبر المبتدأ . ﴿ لِمَهْلِكِهِم ﴾ وقرئ: مُهْلَك، ومَهْلَك، ومَهْلَك، ومَهْلَك، ومَهْلَك، الأول مصدر أهلك مثل مُكْرَم، والثاني مصدر هَلَك مثل مَضْرَب، والثالث اسم زمان، أي لوقت مَهْلكهم.

#### البلاغة:

﴿ مُبَشِّرِينَ ﴾ ﴿ وَمُنذِرِينَّ ﴾ بينهما طباق.

### المفردات اللغوية:

﴿ صَرَفْنَا ﴾ بينًا مع الترداد والتكرار . ﴿ مِن كُلِّ مَثَلًا ﴾ صفة لمحذوف ، أي مثلاً من جنس كل مثل ، ليتعظوا ، والمثل : الصفة الغريبة . ﴿ الْإِنسَانُ ﴾ جنس الإنسان ، وخاصة الكافر ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ خصومة بالباطل ، وشيء هنا مفرد معناه الجمع ، أي أكثر الأشياء التي يتأتى منها الجدال . ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ ﴾ أي كفار مكة ونحوهم . ﴿ أَن يُؤْمِنُوا ﴾ مفعول ثان لنع . ﴿ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ ﴾ القرآن . ﴿ سُنَّةُ ٱلأَولِينَ ﴾ فاعل تأتيهم ، أي سنتنا فيهم ، وهي الإهلاك المقدر عليهم ، وهو عذاب الاستئصال ، فحذف المضاف فيهم ، وهي الإهلاك المقدر عليهم ، وهو عذاب الاستئصال ، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه . ﴿ قُبُلًا ﴾ جمع قبيل ، أي أنواعاً وألواناً ، وقرئ (قِبلاً ) أي مقابلة وعياناً ، كالقتل يوم بدر .

﴿ إِلَّا مُبَشِّرِينَ ﴾ للمؤمنين . ﴿ وَمُنذِرِينَ ﴾ مخوفين للكافرين . ﴿ وَيُجُدِلُ اللَّذِينَ صَحَفَرُواْ بِاللَّبِطِلِ ﴾ بقولهم: أبعث الله بشراً رسولاً ونحوه من اقتراح الآيات. ﴿ لِيُدْحِضُواْ بِهِ المُفَقِّ ﴾ ليبطلوه ويزيلوه، مأخوذ من إدحاض القدم أي إزلاقها وإزالتها عن مكانها، ويقال: دَحَضَتْ حجته: بطلت ﴿ وَاتَّخَذُواْ ءَايَتِي ﴾ يعني القرآن . ﴿ وَمَا أُنذِرُوا ﴾ أي وإنذارهم أو والذي أنذروا به من العقاب . ﴿ هُزُوا ﴾ استهزاء وسخرية، وأصله: هزؤاً.

﴿ فَأَعْرَضَ عَنَّا ﴾ فلم يتدبرها ولم يتذكر بها . ﴿ وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ ﴾ ما عمل من الكفر والمعاصي ولم يتفكر في عاقبتها . ﴿ أَكِنَّةً ﴾ أغطية ، جمع كِنان ، وهو تعليل لإعراضهم ونسيانهم بأنهم مطبوع على قلوبهم . ﴿ أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ أن يفهموه ، أي كراهة أن يفقهوه ، أو من أن يفهموا القرآن ، أي فلا يفهمونه وتذكير الضمير وإفراده مراعاة للمعنى . ﴿ وَفِي ٓ اَذَانِهُمْ وَقُراً ﴾ أي ثقلاً في السمع ، يمنعهم أن يستمعوه حق استماعه ، أو فلا يسمعونه . ﴿ فَلَن يَهْتَدُوا إِذًا أَبِدًا ﴾ أي بالجعل المذكور صار ميئوساً من اهتدائهم ؛ لأنهم لا يفقهون ولا يسمعون ، ولشدة تصميمهم ، و ﴿ إِذًا ﴾ : جزاء وجواب للرسول ﷺ ، فدلً على يسمعون ، ولشدة تصميمهم ، و ﴿ إِذًا ﴾ : جزاء وجواب للرسول ﷺ ، فدلً على

انتفاء اهتدائهم لدعوة الرسول ﷺ، بمعنى أنهم جعلوا ما يجب أن يكون سبب وجود الاهتداء سبباً في انتفائه، و﴿ أَبَدًا ﴾ مدة التكليف كلها.

﴿ لَوَ يُوَاخِذُهُم ﴾ في الدنيا . ﴿ لَعَجَّلَ لَهُمُ الْعَذَابَ ﴾ فيها . ﴿ مَوْعِدُ ﴾ هو يوم القيامة . ﴿ مَوْعِلًا ﴾ ملجاً ومنجى . ﴿ وَتِلْكَ الْقُرَكَ ﴾ أي أهلها وهي قرى عاد وثمود وقوم لوط ونحوهم . ﴿ لَمَّا ظَامُوا ﴾ كفروا كقريش بالتكذيب والمراء وأنواع المعاصي. ﴿ لِمَهْلِكِهِم ﴾ هلاكهم، ومن قرأ بضم الميم وفتح اللام فمعناه لإهلاكهم . ﴿ مَوْعِدُا ﴾ وقتاً معلوماً ، لا يستأخرون عنه ساعة ولا يستقدمون ، فليعتبروا بهم ، ولا يغتروا بتأخير العذاب عنهم.

#### الناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى الجواب على شبهات الكفار المبطلين الذين افتخروا على فقراء المسلمين بكثرة أموالهم وأتباعهم، أردف ذلك ببيان كثرة الأمثال في القرآن لمن تدبر فيها، ومع تلك الأمثلة الواقعية والإجابات الشافية، هؤلاء الكفار لا يتركون الجادلة الباطلة؛ لأن الإنسان أكثر الأشياء التي يتأتى منها الجدال، ثم هددهم تعالى على عدم الإيمان متسائلاً: هل هناك مانع يمنعهم من الإيمان إلا نزول عذاب الاستئصال، أو مجيئه عياناً؟ وأبان أن مهمة الرسل هي الجدال في الدين من طريق تبشير المؤمنين بالجنان وإنذار العصاة بالنار، وأوضح أن أشد الناس ظلماً هو المعرض عن هداية القرآن، ولله الفضل العظيم في تأخير العقاب عن الناس، وتخصيصه بموعد، لا يتجاوزه، لعلهم يثوبون إلى رشدهم.

## التفسير والبيان،

﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا ﴾ أي ولقد بيَّنا للناس في هذا القرآن، ووضحنا لهم كل ما

يحتاجون إليه من أمور دينهم ودنياهم، كي يعرفوا طريق الحق والهدى، ولا يضلوا عنه. وتصريف الأمثال يقتضي التكرار لمختلف وجوه البيان.

﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكَثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ أي ومع هذا البيان الشافي والتوضيح الكافي، فإن الإنسان كثير المجادلة والمخاصمة والمعارضة للحق بالباطل، إلا من هدى الله وبصره لطريق النجاة.

وهذا دليل على كثرة الجدال في الإنسان وحبه له، لسعة حيلته، وقوة ذكائه، واختلاف نزعاته وأهوائه.

وبالرغم من بيان القرآن، وكثرة ما يشاهده الكفار من الآيات والدلالات الواضحات، فإنهم قوم متمردون منذ القديم، فقال تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا ﴾ أي وما منع المشركين من أهل مكة من الإيمان بالله، حين شاهدوا البينات والأدلة الواضحة على وجود الله وتوحيده، واستغفار ربهم والتوبة إليه من ذنوبهم إلا طلبهم أحد أمرين:

إما أن تأتيهم سنة الأولين القدماء من إحاطة العذاب بهم وإبادتهم وهو عذاب الاستئصال، كما قال جماعة لنبيهم: ﴿ اَئْتِنَا بِعَذَابِ اللّهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّلِوقِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩/٢٩] وقالت قريش: ﴿ اللّهُ مَّ إِن كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقَ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السَّكَمَآءِ أَوِ اَتَّتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيهِ ﴾ الأنفال: ٢٨/٨].

وإما أن يروا العذاب عياناً مواجهة ومقابلة.

والمعنى أنهم لا يقدمون على الإيمان إلا عند نزول عذاب الاستئصال فيهلكوا، أو أن يتواصل أنواع العذاب والبلاء حال بقائهم في الحياة الدنيا(١١).

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: ۱٤١/۲۱

وقال في الكشاف: وما منع الناسَ الإيمانَ والاستغفارَ إلا انتظار أن تأتيهم سنة الأولين وهي الإهلاك، أو انتظار أن يأتيهم عذاب الآخرة قُبُلاً أي عياناً(١).

ومجيء العذاب بيد الله لا من قبل الرسول، لذا قال تعالى:

﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ أي إن مهمة الرسل إما تبشير من آمن بهم بالثواب على الطاعة، وإما إنذار من كذبهم وخالفهم بالعقاب على المعصية لكي يؤمنوا طوعاً.

ومع هذه الأحوال يوجد الجدال بالباطل من الكفار لدحض الحق، فقال تعالى مخبراً عنهم:

﴿ وَيَجُدِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقِّ ﴾ أي ويجادل الكفار جدالاً بالباطل لا بالحق، ليضعفوا بجدالهم الحق، الذي جاءتهم به الرسل، وليس ذلك بحاصل لهم، فهم يقترحون الآيات بعد ظهور المعجزات، ويقولون للرسل: ﴿ مَا هَذَا ٓ إِلَّا بَشَرٌ مِّ مِّنْلُكُو يُرِيدُ أَن يَنَفَضَّلَ عَلَيْكُمُ وَلُو شَآءَ اللهُ لَا تَرَلُ مَلَيْكُمُ اللهُ لَا تَرَلُ مَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ لَا تَرَلُ مَلَيْكُمُ اللهُ لَا تَرَلُ مَلَيْكُمُ اللهُ لَا تَرَلُ مَلَيْكُمُ اللهُ لَا تَرَلُ مَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ

﴿ وَالْتَخَذُواْ ءَايَتِي وَمَا أُنْدِرُواْ هُزُوا﴾ أي اتخذوا آيات الله وهي القرآن والحجج والبراهين وخوارق العادات التي بعث بها الرسل، وما أنذروهم وخوفوهم به من العذاب هزواً أي استهزاء وسخرية، وهو أشد التكذيب، وكل ذلك يدل على استيلاء الجهل والقسوة.

وبعد أن حكى الله تعالى عن الكفار جدالهم بالباطل، وصفهم بعده بالصفات الموجبة للخزي والخذلان، فقال:

<sup>(</sup>۱) الكشاف: ۲٦٣/٢

#### الصفة الأولى:

﴿ وَمَنَ أَظْلُمُ مِمَّن ذُكِر بِاَينتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنِسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ ﴾ أي لا أحد أظلم ممن أعرض عن آيات الله، ونسي ما قدم من الكفر والمعصية، أو لا ظلم أعظم من كفر من يشاهد الآيات والبينات الدالة على الحق والإيمان، ثم يعرض عنها، ومع إعراضه عن التأمل في الدلائل والبينات يتناسى ما قدمت يداه من الأعمال المنكرة والمذاهب الباطلة، وعلى رأسها الكفر بالله، والمراد من النسيان التشاغل والتغافل عن كفره المتقدم.

#### الصفة الثانية:

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرًّا ﴾ أي وعلة إعراضهم ونسيانهم بسبب جعل أغطية وغشاوة على قلوب هؤلاء، لئلا يفهموا هذا القرآن والبيان، وجعْل صمم معنوي في آذانهم عن الرشاد وسماع الحق وتدبره.

﴿ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤا إِذًا أَبَدًا ﴾ أي وإن دعوت يا محمد هؤلاء إلى دعوة الحق والهداية والاستقامة، فلن تجد منهم استجابة، ولن يمتدوا بهديك هدي القرآن أبداً مهما قدمت من الدلائل وتأملت الخير منهم.

وذلك كله لفقدهم الاستعداد لقبول الإيمان والرشاد، بما أصروا عليه من الكفر والعصيان، كما جاء في آيات أخرى مثل قوله تعالى: ﴿ كُلّا بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ قُلُ كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ كَا الطففين: ١٤/٨٣] وقوله: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ أَللهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ كَا البقرة: ٢/٢]. وهذه الآيات هي في قوم علم الله أنهم سيموتون على الكفر من مشركي مكة.

ثم ذكر الله تعالى ما يتصف به من رحمة وحلم وإرجاء للعقاب عن العصاة، وأنه لا يعجل لهم العذاب، تاركاً الفرصة لهم ليتوبوا، فقال:

﴿ وَرَبُكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَوْ يُؤَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَّلَ لَمُمُ الْعَذَابُ ﴾ أي وربك يا محمد غفور ستّار، ذو رحمة واسعة، لو يؤاخذ الناس فوراً بما كسبوا من السيئات واقترفوا من الخطيئات، لعجل لهم العذاب في الدنيا، على وفق أعمالهم. والغفور: البليغ المغفرة، فهي صيغة مبالغة، وذو الرحمة: الموصوف بالرحمة.

ونظير الآية قوله: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَابَكَةِ ﴾ [فاطر: ٣٥/٥٥] وقوله: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُهْرِهِمَا مِن دَابَكَةٍ ﴾ [فاطر: ٣٥/٥٥] وقوله: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْحِقَابِ ﴾ [الرعد: ٢/١٣] .

ثم استشهد تعالى بترك مؤاخذة أهل مكة عاجلاً من غير إمهال، مع إفراطهم في عداوة رسول الله ﷺ، فقال:

﴿ بَل لَهُم مَّوْعِدُ لَن يَحِدُواْ مِن دُونِهِ مَوْيِلًا ﴾ أي إن الله أراد غير ذلك من تعجيل العذاب، وجعل للعذاب موعداً حدده وهو إمّا يوم القيامة، وإما في الدنيا وهو يوم بدر وسائر أيام الفتح، لن يجدوا عنه ملجأ ومنجى، وليس له محيد ولا معدل عنه، والخلاصة: إن تأخير العقاب أو العذاب إمهال لا إهمال.

وشاهد آخر: ﴿ وَتِلْكَ الْقُرَى آهُلَكُنَّهُمْ لَمَّا ظَلَمُوْلَ الْيَ وَتلك القرى، أَي أهلها من الأمم الغابرة، كعاد وثمود ومدين وقوم لوط، أهلكناهم لما ظلموا بسبب كفرهم وعنادهم، وجعلنا لهلاكهم موعداً لا محيد عنه، ومدة معلومة لا تزيد ولا تنقص، أي وكذلك أنتم أيها المشركون احذروا أن يصيبكم ما أصابهم، فقد كذبتم رسولكم، ولستم بأعز علينا منهم. والمهلك: الإهلاك أو وقته، والموعد: وقت أو مصدر. والمراد: إنا عجلنا هلاكهم، ومع ذلك حددنا له وقتاً، رجاء أن يتوبوا.

### فقه الحياة أو الأحكام:

أوضحت الآيات المبادئ التالية:

أ - بيان القرآن من دلائل الربوبية والوحدانية ومن العبر والقرون الخالية
 بيان ضافٍ وافٍ محقق لغاية الاهتداء به على أكمل وجه.

آ- الإنسان وبخاصة الكافر كثير الجدال والمجادلة لطمس معالم الحق،
 والإبقاء على ما ارتضاه لنفسه من اتباع الأهواء، وتقليد الأسلاف والآباء،
 واحتضان الكفر، والاحتفاظ بالزعامة الدنيوية والمكاسب المادية.

"- الإنسان قاصر النظر غالباً، فما منع الناس بعد مجيء القرآن والإسلام ومحمد عليه الصلاة والسلام عن الإيمان واستغفار ربهم والإنابة إليه إلا معاينة أحد الأمرين: الإتيان بما هو عادة الأولين في عذاب الاستئصال، ومعاينة العذاب، كما طلب المشركون فعلاً، وقالوا: ﴿اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَلَا هُوَ الْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنا حِجَارَةً مِّنَ السَّمَاءِ أَوِ اَتْتِنا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ والأنفال: ٨/٣٦]. أو مجيء العذاب عياناً مواجهة.

\$ - إن مجيء العذاب بيد الله وحده على وفق ما يرى من الحكمة والعدل، وأما الأنبياء المرسلون فمهمتهم التبشير بالجنة لمن آمن، والتخويف بالعذاب لمن كفر، ومع كل هذه الدلائل الهادية إلى الرشاد يجادل الكفار بالباطل لدحض الحق وهو الإيمان بالله وبقرآنه، والإبقاء على مهازل الكفر وأباطيله، واتخاذ القرآن وما أنذروا به من الوعيد هزواً أي لعباً وباطلاً.

٥ - لا أحد أظلم ممن وعظ بآيات ربه، فتهاون بها وأعرض عن قبولها،
 وترك كفره ومعاصيه، فلم يتب منها، فالنسيان بمعنى الترك.

أ- علم الله من قوم معينين من أهل مكة ونحوهم أنهم لن يؤمنوا، فأخبر
 تعالى عنهم أنه منعهم من دخول الإيمان في قلوبهم وأسماعهم، فلن تفلح معهم

بعدئذ دعوة النبي ﷺ إلى الإيمان، ولن يهتدوا أبداً إليه، لإصرارهم على الكفر، وفقدهم الاستعداد لقبول الهداية.

٧- من صفات الله تعالى أنه الغفور لذنوب عباده، الرحيم بهم إن آمنوا وتابوا وأنابوا إليه، بدليل قوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨/٤].

ومن رحمته ألا يعجل المؤاخذة أو العقاب على الكفر والمعاصي، ولكنه يمهل ويؤخر، رجاء أن يتوب العباد، ويجعل للعذاب موعداً أي أجلاً مقدراً يؤخرون إليه، كما قال: ﴿لِكُلِّ نَبَا مُسْتَقَرُّ ﴾ [الانعام: ٢٧٢] وقال: ﴿لِكُلِّ أَبَا كُلِّ كَنَا بُ ﴾ [الرعد: ٣٨/١٣] أي إذا حلَّ لم يتأخر عنهم، إما في الدنيا وإما في الآخرة، ولا ملجاً ولا منجى للناس حينئذ من ذلك العذاب.

٨- أهلك الله تعالى جماعة من أهل القرى الغابرة للعبرة والزجر نحو قرى عاد وثمود ومدين وقوم لوط، لما ظلموا وكفروا، وجعل لهلاكهم وقتاً معلوماً وأجلاً محدداً لا يتجاوزوه.

# قصة موسى عليه السلام مع الخضر

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَىٰهُ لَا آبَرَحُ حَقَّ آبَلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضِىٰ حُقْبًا ﴿ فَالَمَا بَلَكُ الْبَحْرِ سَرَيًا ﴿ فَلَمَّا جَاوِزَا قَالَ لِفَتَىٰهُ ءَالِنَا عَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ﴿ قَالَ أَرَءَيْتَ فَلَمَا جَاوِزَا قَالَ لِفَتَىٰهُ ءَالِنَا عَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ﴿ قَالَ أَلَوْمُ وَالْخَذَ وَمَا أَنسَلِيهُ إِلّا الشَّيْطِنُ أَنْ أَذَكُرُمُ وَالْخَذَ سَيبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجْبًا ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ فَارْتَدًا عَلَى ءَاثَارِهِمَا فَصَصَا ﴿ فَوَجَدَا عَبْدَا مِنْ عَبَادِنَا ءَالْمَيْنَهُ رَحْمَةً مِنْ عِلِدِنَا وَعَلَمْنَهُ مِن لَدُنَّا عِلْمًا ﴿ قَالَ فَلَا لَهُ مُوسَىٰ هَلُ أَنْ عَلَى اللّهُ مُوسَىٰ هَلُ أَنْ عَلَيْ أَن تُعَلِّمَنِ مِمّا عُلِمْتَ رُشَدًا ﴿ قَالَ إِنّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ﴿ فَي وَكَيْفَ تَصْبُرُ عَلَى فَاللّهُ وَعَلَمْتَ رُشَدًا ﴿ فَا لَمْ سَتَعِدُفِحَ إِن شَاءَ لَكُمُ مُوسَىٰ هَلُ أَتَعْمِى لَكَ أَمْرًا إِنَ قَالَ فَإِنِ اتَبَعْتَنِى فَلَا تَسْتَلْنِى عَن شَيْءٍ حَقَىٰ اللّهُ مُوسَىٰ هَلُ أَنْ عَلَى اللّهُ الْمَالَقَا حَقَى إِذَا رَكِبًا فِي السِّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقُهُمُ اللّهُ الْمَالَةُ عَلَى عَلَى اللّهُ الْفَلَاقُ عَلَى اللّهُ الْمَالَقَا حَقَى إِذَا رَكِبًا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقُهُمُ قَالَ أَخَرَقُ الْمُلَقَا حَقَى إِذَا رَكِبًا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقُهُمُ الْمُلْعُلِعُ مَعِي صَبْرًا ﴿ وَلَا الْمُرَا اللّهُ فَاللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمَالِقَا حَقَى الْمُؤْلِكُ اللّهُ الْمَالِقَا حَقَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمَالِقَا حَقَى اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمَالِقَا حَقَى اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمَالُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ ال

### القراءات:

﴿ أَنسَانِيهُ ﴾:

قرأ حفص (أنسانيهُ).

وقرأ الباقون (أنسانيهِ).

﴿ رُشْدُا﴾:

وقرأ أبو عمرو (رَشَداً).

﴿ مَعِيَ صَبْرًا ﴾:

قرأ حفص (معيَ صبراً).

وقرأ الباقون (معيْ صبراً).

﴿ سَتَجِدُنِي إِن ﴾:

وقرأ نافع (ستجدنيَ إن).

﴿ فَلَا تَسْتُلْنِي ﴾:

وقرأ نافع، وابن عامر (فلا تَسَأَلَنِي).

﴿ لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (ليَغْرَق أهلُها).

﴿ نُوَّاخِذُنِي ﴾ :

وقرأ ورش، وحمزة وقفاً (تواخذني).

﴿زُكِنَةً﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (زاكية).

﴿ نُكُرًا ﴾:

وقرأ نافع، وابن ذكوان (نُكُراً).

الإعراب:

﴿ سَرَيًا ﴾ مفعول ثانٍ لـ ﴿ فَأَتَّخَذَ ﴾ ومفعوله الأول ﴿ سَبِيلَهُ ﴾.

﴿ أَنَ أَذَكُرُو ۗ أَن وصلتها في موضع نصب على البدل من هاء ﴿ أَنسَانِيهُ ﴾ أي وما أنساني ذكره إلا الشيطان، وهو بدل اشتمال . ﴿ عَجَبًا ﴾ مفعول ثانٍ لـ (اتخذ).

﴿ قَصَصَا﴾ منصوب على المصدر بفعل مقدَّر، دلَّ عليه ﴿ فَأَرْنَدَا ﴾ أي فارتدا يقصان الأثر قصصاً ﴿ وَعَلَمْنَهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ مفعول ثانٍ ﴿ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ ﴾ حال من كاف ﴿ أَتَبِعُكَ ﴾ .

﴿ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا ﴾: ما: اسم موصول بمعنى الذي، و﴿ عُلِمْتَ ﴾: جملة فعلية صلة «ما» والعائد محذوف تقديره: من الذي عُلِمته رشداً، فحذف الهاء وهي المفعول الثاني لعلِّمت تخفيفاً، و﴿ رُشْدًا ﴾: المفعول الثاني لتعلِّمني.

﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَرْ تَجُطُ بِدِهِ خُبْرًا ﴿ اللَّهِ ﴾ ﴿ وَكَيْفَ ﴾ : في موضع نصب على المطرف، وعامله ﴿ نَصْبِرُ ﴾ و﴿ خُبْرًا ﴾ : منصوب على المصدر بفعل دلَّ عليه . ﴿ مَا لَمْ تَجُبُرهُ خُبْرًا .

#### البلاغة:

﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ﴾ تنكير . ﴿ عَبْدًا ﴾ للتفخيم، والإضافة في ﴿ عِبَادِنَا ﴾ للتشريف.

﴿ حُقُبًا ﴾ ﴿ سَرَيًا ﴾ ﴿ نَصَبًا ﴾ ﴿ عَبَا ﴾ سجع يناسب أواخر الآيات.

## المفردات اللغوية:

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَمْهُ ﴾ واذكر حين قال موسى بن عمران نبي بني إسرائيل لفتاه يوشع بن نون بن افرائيم بن يوسف عليهم السلام الذي كان يتبعه ويخدمه ويتعلم منه . ﴿ لاَ أَرْبَرَ ﴾ لا أزال سائراً . ﴿ حَتَى أَبَّلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرِيْنِ ﴾ حتى أصل ملتقى بحري فارس والروم (ملتقى المحيط الهندي والبحر الأحمر عند مضيق باب المندب) مما يلي المشرق. وقيل: إنه ملتقى بحر الروم والمحيط الأطلسي عند طنجة (ملتقى البحر الأبيض المتوسط عند مضيق جبل طارق أمام طنجة) . ﴿ أَوَ أَمْضِيَ حُقُبًا ﴾ دهراً طويلاً في بلوغه إن بعد، والحقُب: جمع حِقْبة وهو زمان من الدهر غير محدود، قيل: ثمانون سنة، وقيل: سبعون.

﴿ الْبَحْمَعُ بَيْنِهِمَا ﴾ مكان الاجتماع بين البحرين. ﴿ نَسِيا حُوتَهُمَا ﴾ نسي يوشع حمله عند الرحيل، ونسي موسى تذكيره . ﴿ فَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ سَرَبًا ﴾ فاتخذ الحوت طريقه في البحر مسلكاً مثل السرب: وهو الشق الطويل لا نفاذ له، فصار الماء عليه كالقنطرة، قيل: أمسك الله جرية الماء على الحوت، فصار كالطافي عليه.

﴿ فَلَمَّا جَاوَزًا ﴾ ذلك المكان بالسير إلى وقت الغداء من اليوم الثاني . ﴿ قَالَ ﴾ موسى . ﴿ لِفَتَـٰلَهُ ءَالِنَا غَدَآءَنَا ﴾ الغداء: هو ما يؤكل أول النهار، والمراد به هنا: الحوت . ﴿ نَصَبَا ﴾ تعباً وإعياء.

﴿ قَالَ أَرَءَيْتَ ﴾ أي تنبّه . ﴿ إِذْ أُويِّنَا إِلَى الصَّخْرَةِ ﴾ أي أرأيت ما دهاني، إذ لجأنا إلى الصخرة بذلك المكان، التي رقد عندها موسى . ﴿ فَإِنِي نَسِيتُ الْحُوتَ ﴾ فقدته أو نسيت ذكره . ﴿ وَمَا أَنسَانِيهُ إِلّا الشّيطانُ أَنْ أَذْكُرهُ ﴾ أي وما أنساني ذكره إلا الشيطان، وهو اعتذار عن نسيانه بشغل الشيطان له بوساوسه. ﴿ وَالْحَمْرِ عَجَبًا ﴾ أي اتخذ الحوت طريقاً عجباً أي يتعجب منه موسى وفتاه.

﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبَغَ ﴾ قال موسى: ذلك أي فقد الحوت الذي هو الذي كنا نطلبه، فإنه علامة لنا على وجود من نطلبه . ﴿ فَأَرْتَدَا ﴾ رجعا . ﴿ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى طريقهما الذي جاءا منه . ﴿ قَصَصَا ﴾ أي يقصان الطريق قصصاً ، أي يتبعان آثارهما اتباعاً ، أو مقتصَيْنِ ، حتى أتيا الصخرة.

﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ﴾ هو في رأي الجمهور الخضر، واسمه بَلْيا بن مَلْكان . ﴿ عَالَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا ﴾ أي ولاية، في رأي أكثر العلماء، وقيل: وحياً ونبوة . ﴿ وَعَلَمْنَهُ مِن لَدُنّا عِلْمًا ﴾ من قبلنا معلوماً من المغيبات.

﴿ هَلَ أَتَبِعُكَ عَلَىٓ أَن تُعَلِّمَنِ ﴾ على شرط أن تُعلِّمني . ﴿ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴾ أي تعلِّمني بعض ما علمت علماً ذا رشد، أو صواباً أرشد به، والرشد:

إصابة الخير. ولا ينافي نبوته وكونه صاحب شريعة أن يتعلم من غيره ما لم يكن شرطاً في أبواب الدين، فإن الرسول ينبغي أن يكون أعلم ممن أرسل إليه، فيما بعث به من أصول الدين وفروعه، لا مطلقاً. وقد راعى موسى في ذلك الطلب للتعلم غاية التواضع والأدب، فاستجهل نفسه، واستأذن أن يكون تابعاً للعبد الصالح، وسأل منه أن يرشده وينعم عليه بتعليم بعض ما أنعم الله عليه ؛ لأن الزيادة في العلم مطلوبة.

﴿ مَا لَرُ تَحِطُ بِهِ عَبْرًا ﴾ علماً بالشيء ومعرفة، ومنه الخبير: العالم بدقائق العلم، والمعنى: ما لم تخبر حقيقته . ﴿ وَلَا آَعْضِى لَكَ آَمْرًا ﴾ أي وغير عاص لك أمراً تأمرني به، وقيد الوعد على الصبر بالمشيئة؛ لأنه لم يكن على ثقة من نفسه فيما التزم، وهي عادة الأنبياء ألا يثقوا بأنفسهم طرفة عين. وفيه دليل على أن أفعال العباد واقعة بمشيئة الله تعالى.

﴿ فَلَا تَسْتَلْنِي عَن شَيْءٍ ﴾ تنكره مني في علمك، أي فلا تفاتحني بالسؤال عن شيء أنكرته مني، ولم تعلم وجه صحته . ﴿ حَتَى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْلَ ﴾ بياناً ، أي حتى أبتدئك ببيانه، وأذكره لك بعلته، فقبل موسى شرطه، رعاية لأدب المتعلم مع العالم.

﴿ فَٱنطَلَقَا ﴾ يمشيان على ساحل البحر. ﴿ رَكِبًا فِي ٱلسَّفِينَةِ ﴾ التي مرت بهما. ﴿ خَرَقَهَا ﴾ ثقبها الخضر، بأن اقتلع لوحاً أو لوحين منها من جهة البحر بفاس، حينما سارت في ثَبَج البحر وبُججه. ﴿ قَالَ أَخَرَقَنْهَا ﴾ قال له موسى: ﴿ أَخَرَقْنَهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا ﴾ فإن خرقها سبب لدخول الماء فيها، المفضي إلى غرق أهلها. ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾ أتيت أمراً عظيماً منكراً، من أَمِرَ الأمرُ، أي عظم وكثر، روي أن الماء لم يدخلها.

﴿لَا نُوَالِهِذَنِي بِمَا نَسِيتُ﴾ بالذي نسيته أو بشيء نسيته، يعني وصيته بأن لا يعترض عليه، وهو اعتذار بالنسيان، أخرجه في معرض النهي عن المؤاخذة

مع قيام المانع لها ﴿ وَلَا تُرْهِقِنِي مِنْ أَمْرِى عُسْرًا ﴾ لا تكلفني عسراً ومشقة، في صحبتي إياك، أي عاملني بالعفو واليسر.

﴿ فَأَنطَلَقاً ﴾ بعد خروجهما من السفينة يمشيان . ﴿ حَتَى إِذَا لَقِيا غُلَمًا ﴾ لم يبلغ الحنث، يلعب مع الصبيان، وكان أحسنهم وجها ﴿ فَقَنَلَمُ ﴾ الخضر، إما بالذبح بالسكين، أو باقتلاع رأسه بيده بفتل عنقه، أو الضرب برأسه الحائط، أقوال مروية. وأتى بالفاء العاطفة هنا للدلالة على أنه لما لقيه قتله من غير ترو واستكشاف حال ﴿ قَالَ أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيّةٌ بِغَيْرِ نَفْسٍ ﴾ ؟ أي قال موسى مستنكراً وهو جواب إذا - كيف تقتل نفساً طاهرة من الذنوب، لم تبلغ حد التكليف، وقرئ ﴿ زَكِيّةٌ ﴾ . ﴿ يِغَيْرِ نَفْسٍ ﴾ أي بغير حق من قصاص لك عليها ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُكْرًا ﴾ أي لقد ارتكبت شيئاً منكراً، والمنكر: الذي تنكره العقول والنفوس.

#### الناسبة:

بعد أن ذكر الله قصة أصحاب الكهف لإثبات قدرته على البعث، وذكر أمثلة ثلاثة لتقرير حقيقة أن الحق والعزة والعلو لا ترتبط بكثرة المال والسلطان، وإنما بالعقيدة والإيمان، ليدرك تلك الحقيقة المشركون الذين افتخروا على فقراء المؤمنين، وأبوا مجالستهم، بعد هذا أردف الله تعالى بقصة ثانية هي قصة موسى مع الخضر، ليتعلم منه العلم، وذلك ليفهم المشركون أن موسى النبي كليم الله مع كثرة علمه وعمله، أُمِرَ أن يتعلم من العبد الصالح الحضر، مما يدل على أن التواضع خير من الكِبْر.

## قصة موسى والخضر في السنة النبوية:

روى البخاري ومسلم عن أبي بن كعب رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ أنه قال: «إن موسى قام خطيباً في بني إسرائيل، فسُئل، أي الناس أعلم؟

فقال: أنا، فَعَتب الله عز وجل عليه، إذْ لم يردَّ العلم إليه، فأوحى الله إليه أن لي عبداً بمجمع البحرين، هو أعلم منك، قال موسى: يا ربّ، فكيف لي به؟ قال: تأخذ حوتاً، فتجعله في مِكْتل (قفة) فحيثما فقدتَ الحوت فهو ثُمَّ، فانطلق موسى، ومعه فتاه - يوشع بن نون - حتى إذا أتيا الصخرة، وضعا رؤوسهما، فناما واضطرب الحوت في المِكْتل، فخرج منه، فسقط في البحر ﴿ فَا اللَّهُ مَ اللَّهُ مِ سَرَيًا ﴾.

وأمسك الله عن الحوت جرية الماء، فصار عليه مثل الطاق، فلما استيقظ، نسي صاحبه أن يخبره بالحوت، فانطلقا بقية يومهما وليلتهما، حتى إذا كان من الغد قال موسى لفتاه: ﴿ وَالِنَا عَدَآ وَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ﴾ - من الغد قال موسى النَّصَب حتى جاوز المكان الذي أمره الله به - فقال فتاه: ﴿ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى الصَّحْرَةِ فَإِنِي نَسِيتُ الحُوْتَ وَمَا أَنسَينِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَنْ مَا اللهُ عَبَا ﴾.

قال: فكان للحوت سَرَباً، ولموسى عجباً، فقال موسى: ﴿ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبَغَّ فَارَتَدًا عَلَىٰ ءَاثَارِهِمَا قَصَصَا﴾ قال: رجعا يقصان آثارهما، حتى انتهيا إلى الصخرة، فإذا هو مسجّى بثوب، فسلّم عليه موسى، فقال الخضر: وأنى بأرضك السلام (١)! من أنت؟ قال: أنا موسى، قال: موسى بني إسرائيل؟ قال: نعم أتيتك لتعلمني مما عُلِّمت رشداً ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ﴾.

يا موسى، إني على علم من علم الله، لا تعلمه، علَّمَنيه، وأنت على علم من علم الله علَّمكه، لا أعلمه، فقال موسى: ﴿سَتَجِدُنِىۤ إِن شَآءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَعْرِى لَكَ أَمْرًا﴾ فقال له الخضر: ﴿فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِى فَلَا تَسَتَلْنِى عَن شَيْءٍ حَقَّىَ أُمْرِكُ مِنْهُ ذِكْرًا﴾.

<sup>(</sup>١) أي من أين السلام في هذه الأرض التي لا سلام فيها؟

فانطلقا يمشيان على الساحل، فمرت سفينة، فكلموهم أن يجملوهم، فعرفوا الخضر، فحملوهم بغير نَوْل - أي أجر - فلما ركبا السفينة لم يفجأ إلا والخضر قد قلع لوحاً من ألواح السفينة بالقُدُّوم، فقال له موسى: قوم قد محلونا بغير نول، عمدت إلى سفينتهم فخرقتها: ﴿ لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾.

وقال رسول الله ﷺ: وكانت الأولى من موسى نسياناً، وجاء عصفور، فوقع على حرف السفينة، فنقر في البحر نقرة، فقال له الخضر: ما علمي وعلمك من علم الله تعالى إلا مثل ما نقص هذا العصفور من هذا البحر.

ثم خرجا من السفينة، فبينما هما يمشيان على الساحل، إذ أبصر الخضر غلاماً يلعب مع الغلمان، فأخذ الخضر رأسه فاقتلعه فقتله، فقال له موسى: ﴿ أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةُ بِغَيْرِ نَفْسٍ لَقَدْ حِنْتَ شَيْئًا ثُكْرًا ﴾ قال: ﴿ فَالَ أَلَوْ أَقُل لَكَ إِنْكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ﴿ فَال سُفيان: وهذه أشدُ من الأولى.

قال رسول الله ﷺ: «يرحم الله موسى، لوددت أنه كان صبر، حتى يقصَّ الله علينا من أخبارهما».

## التفسير والبيان،

هذه هي القصة الثالثة التي ذكرها الله تعالى في هذه السورة بعد قصة

أصحاب الكهف، وصاحب الجنتين والأموال، وهي تلتقي أيضاً مع ما ذكره الله تعالى من تشبيه الحياة الدنيا بماء السماء، وتفاخر الناس بالمال والبنين، كما تلتقي معهما في نبذ الافتخار والتكبر والتعالي على الآخرين، ليكون ذلك درساً بليغاً وعظة لرؤساء قريش الذين طلبوا تخصيص مجلس لهم، وطرد الفقراء والمستضعفين من الجلوس معهم في مجلس النبي على أنفةً وكبرياء واستعلاء، فقال تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَهُ ﴾ أي واذكر أيها النبي حين قال موسى لفتاه لا أزال سائراً حتى أصل إلى المكان الذي فيه مجمع البحرين، ولو أني أسير حقباً أي دهراً من الزمان. والحقب: ثمانون أو سبعون سنة، والمراد: زمان غير محدود من الدهر.

والمقصود بموسى في رأي أكثر العلماء هو موسى بن عمران نبي بني إسرائيل صاحب المعجزات الظاهرة وصاحب التوراة.

وفتاه: هو يوشع بن نون بن أفرائيم بن يوسف عليه السلام، وقد كان خادماً لموسى، ويسمى الخادم فتى في لغة العرب.

و ﴿ مَجْمَعُ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾: هو مكان اجتماع البحرين وصيرورتهما بحراً واحداً، وهما في رأي الأكثرين بحر فارس والروم، أي ملتقى البحر الأحمر بالمحيط الهندي عند باب المندب، وقيل: إنه ملتقى بحر الروم والمحيط الأطلنطي، أي ملتقى البحر الأبيض المتوسط والمحيط الأطلسي عند مضيق جبل طارق عند طنجة. وهو المكان الذي وعد فيه موسى بلقاء الخضر.

﴿ فَكُمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا فَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ سَرَيًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ وَصَلا مجمع البحرين مكان اللقاء مع العبد الصالح، نسيا حوتهما، فاتخذ الحوت طريقه في البحر مسلكاً، وغطاه الماء، حتى صار كالقنطرة عليه، وكان ذلك للحوت سرباً، ولموسى وفتاه عجباً.

﴿ فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَلَهُ ءَالِنَا غَدَآءَنَا لَقَدُ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا. ﴿ اللَّهُ أَي فَلَمَا تَجَاوِز موسى وفتاه يوشع مجمع البحرين حيث نسيا الحوت فيه، وسارا بقية اليوم والليلة، وفي اليوم التالي في ضحوة الغد أحس موسى بالجوع، فقال لفتاه: آتنا غداءنا، لقد لقينا تعبًا من هذا السفر.

وذلك أن موسى كان قد أمر بحمل حوت مملَّح معه، وذكر له أن عبداً من عباد الله بمجمع البحرين عنده من العلم ما لم يحط به موسى، فأحب الرحيل إليه، وقيل له: متى فقدت الحوت فهو ثمة، وسار هو وفتاه، حتى بلغا مجمع البحرين، وكان الحوت في مِكْتل (قفة) مع يوشع عليه السلام، فسقط في البحر، وجعل يسير في الماء.

وعودة الحياة للحوت بعد موته كانت معجزة لموسى عليه السلام، علامة على مكان وجود الخضر. والخضر: هو لقب العبد الصالح الذي أمر موسى بالتعلم منه، واسمه بَلْيا بن مَلْكان، والأصح أنه لم يكن نبياً.

﴿ قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى ٱلصَّحْرَةِ فَإِنِّى نَسِيتُ ٱلْحُوْتَ وَمَاۤ أَنسَىٰنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذَكُرُمُ ۗ وَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ عَجَبًا ﴿ إِلَى ﴾

أي قال له فتاه: أرأيت<sup>(۱)</sup> أي أخبرني ما وقع لي حين لجأنا إلى الصخرة في مجمع البحرين؟ فإني نسيت أن أخبرك بما حدث من أمر الحوت، فإنه قد اضطرب وعاد حياً ووقع في البحر، وما أنساني ذكر ذلك إلا الشيطان، واتخذ الحوت مسلكه في البحر عجباً. والمراد بالنسيان: اشتغال قلب الإنسان بوساوس الشيطان التي هي من فعله.

<sup>(</sup>۱) همزة ﴿أَرَءَيْتَ﴾ همزة الاستفهام، و(رأيت) على معناه الأصلي، وإدخال الهمزة عليه للتعجب، فإن المتعارف بين الناس أنه إذا حدث لأحدهم أمر عجيب قال لصاحبه: أرأيت ما حدث لي؟

﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبِغُ ﴾ أي قال موسى: هذا هو الذي نطلب؛ لأنه أمارة الفوز بما نقصد.

﴿ فَأُرْتَدَّا عَلَىٰٓ ءَاثَارِهِمَا قَصَصَا﴾ أي رجعا على طريقهما يقصان آثار مشيهما، ويقفوان أثرهما. قال البقاعي: إن هذا يدل على أن الأرض كانت رملاً لا علامة عليها.

﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّذُنَا عِلْمَا وَ اللهُ مُوسَىٰ هَلَ أَتَبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴿ أَي وجد موسى وفتاه عند الصخرة في مجمع البحرين حين عادا إليها عبداً صالحاً من عباد الله، قال الأكثرون: إن ذلك العبد هو الخضر، وكان مسجّى بثوب أبيض، فسلم عليه موسى، فقال الخضر: وأنّى بأرضك السلام؟! وقوله: ﴿ وَعَلَمْنَهُ مِن لَّذُنّا عِلْمًا ﴾ يدل على أن تلك العلوم حصلت له من عند الله من غير وساطة.

فقال: أنا موسى، قال: موسى نبي إسرائيل؟ قال: نعم، قال: هل أصحبك وأرافقك لتعلمني مما علمك الله شيئاً أسترشد به في أمري من علم نافع وعمل صالح؟ وهذا سؤال تلطف وأدب، لا إلزام فيه ولا إجبار، وهكذا ينبغي أن يكون سؤال المتعلم من العالم.

فأجابه الخضر: ﴿قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ﴿ الله الخضر للوسى: إنك لن تقدر على مصاحبتي، ولن تطيق صبراً ما تراه مني؛ لأني على علم من الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم من الله، علمكه لا أعلمه، وكل منا مكلف بأمور من الله دون صاحبه، فلا تقدر على صحبتي.

﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَرَ تَجُطُ بِهِ عَبْرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ على حكمته ومصلحته الباطنة وحقيقة أمره التي اطلعت أنا علينا دونك. فقوله: ﴿ خُبُرًا ﴾ أي لم يحط به خبرك، ولم تُلِمَّ بوجه الحكمة فيه وطريق الصواب.

﴿ قَالَ سَتَجِدُنِى إِن شَاءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ﴿ آَلَ اللَّهِ عَالَ مَوسَى: ستجدني بمشيئة الله صابراً على ما أرى من أمورك، ولا أخالفك في شيء.

﴿ قَالَ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِى فَلَا تَسْتُلْنِى عَن شَيْءٍ حَتَّى آُمْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا ﴿ آَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَن أَمر قال الحضر شارطاً على موسى بقوله: إن سرت معنى، فلا تسألني عن أمر يحدث، حتى أبدأك أنا به قبل أن تسألني.

#### قصة السفينة:

﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَى إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا ﴾ أي فانطلق موسى وصاحبه مع الحضر، انطلقا يمشيان على ساحل البحر، يطلبان سفينة، فمرت بهما سفينة، فكلَّمَا أصحابها أن يركبا فيها معهم، فعرفوا الخضر، فحملوهما بغير أجر، تكرمة للخضر، فلما ركبا وسارت بهم السفينة في وسط البحر، قام الخضر بخرقها بفاس، مستخرجاً لوحاً من ألواحها، ثم رقعها.

﴿ قَالَ أَخَرَقَهُمَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ حِثْتَ شَيْعًا إِمْرًا ﴾ أي لم يتمالك موسى عليه السلام نفسه وقال منكراً عليه: أخرقتها لتغرق (١) أهلها ، أي ليصرر الخرق سبباً في إغراق أهلها ، لقد جئت شيئاً عظيماً منكزاً.

﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ﴿ آَيَ قَالَ الْخَضر لموسى: أَلَمُ أَقُل سَابِقاً لك يا موسى: إنك لن تتمكن من الصبر معي على ما ترى مني من أفعال.

﴿ قَالَ لَا نُؤَاخِذُنِى بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْهِقَنِى مِنْ أَمْرِى عُسْرًا ﴿ اللَّهِ اعتذر موسى للخضر قائلاً: لا تؤاخذني بنسياني، أي لإ تؤاخذني بما تركت من

<sup>(</sup>١) اللام لام العاقبة أو الصيرورة، لا لام التعليل.

وصيتك أول مرة، ولا تكلفني أمراً شاقاً عسيراً علي، أي لا تعسر علي متابعتك، ويسرها علي بالإغضاء وترك المناقشة.

### قصة الغلام:

﴿ فَأَنطَلَقا حَتَى إِذَا لَقِيا غُلَما فَقَنلَهُ ﴾ أي ثم خرجا من السفينة، وسارا يمشيان على الساحل، فأبصر الخضر غلاماً - وهذا يشمل الشاب البالغ - يلعب مع الغلمان، فقتله بفتل عنقه أو بضرب رأسه بالحائط، أو بغير ذلك، فقال موسى: أتقتل نفساً طاهرة من الذنوب، طيبة لم تخطئ، بغير قتل نفس أي بغير قصاص؟ وخص موسى هذه الحالة من مبيحات القتل؛ لأنها أكثر وقوعاً. ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴾ أي لقد أتيت شيئاً منكراً. والنكر في حال القتل أعظم قبحاً من الإمر في حال خرق السفينة؛ لأن قتل النفس أعظم جرماً من خرق السفينة؛ إذ قد لا يحصل الغرق.

## فقه الحياة أو الأحكام:

هذه رحلة موسى بن عِمران نبي بني إسرائيل مع فتاه يوشع عليهما السلام للقاء العبد الصالح وهو الخضر عليه السلام، لتعليمه التواضع في العلم، وأنه وإن كان نبياً مرسلاً، فقد يكون بعض العباد أعلم منه.

وفي هذا من الفقه: رحلة العالم لطلب الازدياد من العلم، والاستعانة على ذلك بالخادم والصاحب، واغتنام لقاء الفضلاء والعلماء، وإن بَعُدت أقطارهم، كما كان دأب السلف الصالح.

ونفع هذه القصة بوجه خاص في الرد على الكفار الذين افتخروا على فقراء المسلمين بكثرة الأموال والأنصار: هو أن موسى عليه السلام، مع كثرة علمه وعمله وعلو منصبه، ذهب إلى الخضر، لطلب العلم مع التواضع له، وذلك يدل على أن التواضع خير من التكبر.

ونفع هذه القصة مع قصة أصحاب الكهف: هو أن اليهود قالوا لكفار مكة: إن أخبركم مُحمَّد ﷺ عن هذه القصة فهو نبي، وإلا فلا، مع أنه لا يلزم من كونه نبياً من عند الله تعالى أن يكون عالماً بجميع القصص والوقائع، كذلك لم يمنع كون موسى عليه السلام نبياً صادقاً من عند الله أن يأمره الله بالذهاب إلى الخضر، ليتعلم منه.

ودلَّ قوله: ﴿ وَالْنَا غَدَآ وَنَا﴾ على تعليم الناس اتخاذ الزاد في الأسفار، ولا يتنافى ذلك مع التوكل على الله تعالى، فهذا موسى نبي الله وكليمه قد اتخذ الزاد، مع معرفته بربه، وتوكله على رب العباد.

وكان انقلاب الحوت حياً معجزة لموسى عليه السلام، وعلامة على مكان وجود العبد الصالح، لذا قال موسى فرحاً لما أخبره فتاه بالأمر: ﴿ ذَلِكَ مَا كُنَا نَجُمْ ﴾ أي قال موسى لفتاه: أمر الحوت وفقده هو الذي كنا نطلب، فإن الرجل الذي جئنا إليه موجود هناك.

والعبد الصالح على الصحيح هو الخضر، وهو نبي في رأي جماعة كثيرين بدليل ما يأتي (١):

أ- أنه تعالى قال: ﴿ وَالنَّيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِنْدِنَا ﴾ والرحمةُ هي النبوة؛ لقوله تعالى: ﴿ أَهُرٌ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ [الزخرف: ٣٢/٤٣] وقوله: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَرْجُوٓا أَن يُلْقَى ٓ إِلَيْكَ ﴾ [القصص: ٨٦/٢٨] .

٣- قوله تعالى: ﴿ وَعَلَمْنَاهُ مِن لَّدُنَا عِلْمَا ﴾ وهذا يقتضي أنه تعالى علمه لا بواسطة معلم، ولا إرشاد مرشد، وكل من علمه الله لا بواسطة البشر، وجب أن يكون نبياً يعلم الأمور بالوحى من الله تعالى.

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي: ١٤٨/٢١، تفسير القرطبي: ١٦/١١

٣ - قال موسى عليه السلام: ﴿ هَلْ أَتَرِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِمُنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا ﴾
 والنبي لا يتبع غير النبي في التعليم.

والراجح أن الخضر لم يكن نبياً وإنما هو عبد صالح كما قرر علماء الكلام (التوحيد). والاستدلال بهذه الأدلة ضعيف، أما الدليل الأول: فلا يلزم أن يكون كل رحمة نبوة، فرحمة الله تعالى وسعت كل شيء. وأما الدليل الثاني: إن العلوم الضرورية تحصل ابتداء من عند الله، وذلك لا يدل على النبوة. وأما الدليل الثالث: فلا ما نع يمنع النبي من اتباع غير النبي في العلوم التي لا تتعلق بالنبوة.

ودلَّ قوله: ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا ﴾ على أن المتعلم تبع للعالم، وإن تفاوتت المراتب، ولا يظن أن في تعلم موسى من الخضر ما يدل على أن الخضر كان أفضل منه؛ لأن الفضل لمن فضله الله، فإن كان الخضر ولياً فموسى أفضل منه، وإن كان نبياً فموسى فضله الله بالرسالة. ولقد كان موسى عليه السلام محقاً في إنكاره على العبد الصالح؛ لأن الأنبياء لا يقرُّون على منكر، ولا يجوز لهم التقرير، لذا علَّق صبره على ما يحدث من أمر في المستقبل على مشيئة الله، وأنه لا يدري كيف يكون حاله، لا أنه عزم الصبر على المعصية.

وقد ذكر الرازي في قول موسى: ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمَتَ رُشَدًا ﴾ أنواعاً كثيرة من الأدب واللطف عندما أراد أن يتعلم من الخضر، ذكر منها اثني عشر نوعاً، منها: أنه جعل نفسه تبعاً له، واستأذن في هذه التبعية، وأقر على نفسه بالجهل بقوله: ﴿ تُعَلِّمَنِ ﴾ وعلى أستاذه بالعلم، وصرح بأنه يطلب الإرشاد والهذاية.

وكان قول الخضر: ﴿ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِى فَلَا تَسْءَلْنِى عَن شَيْءٍ حَتَّىۤ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ وَكَان قول الخضر: ﴿ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِى فَلَا تَسْءُلُنِى عَن شَيْءٍ حَتَى أُحُون أَنَا الذِّي أَفْسَرِه لك، تأديباً وإرشاداً لما يقتضي دوام

الصحبة، فلو صبر وتأدب لرأى العجب، لكنه أكثر بالاعتراض، فتعين الفراق.

وفي خرق السفينة دليل على أن للولي أن ينقص مال اليتيم إذا رآه صلاحاً، كأن يخاف ظالماً على ما يملكه، فيخرِّب بعضه. وقال أبو يوسف: يجوز للولي أن يصانع السلطان ببعض مال اليتيم عن البعض.

وفي قول موسى: ﴿لَا نُوَاخِذُنِى بِمَا نَسِيتُ﴾ ما يدل على أن النسيان لا يقتضي المؤاخذة، وأنه لا يدخل تحت التكليف، ولا يتعلق به حكم طلاق ولا غيره، ولو نسى مرة ثانية له أن يعتذر أيضاً.

وقتل النفس أشد من خرق السفينة، لذا قال موسى في القتل: ﴿لَقَدُ جِئْتَ شَيْئًا لَكُرًا﴾ والنكر أعظم قبحاً من الإمر، كما تقدم.

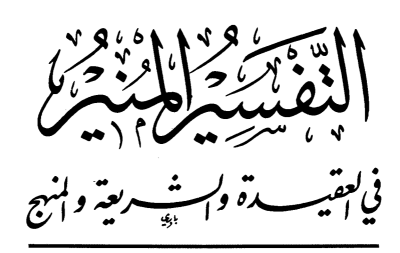
وكان عتاب الخضر في المرة الثانية أشد، لقوله: ﴿ أَلَمُ أَقُل لَكَ ﴾ وزيادة ﴿ لَكَ ﴾ لزيادة الثانية.

ويأتي تمام القصة وما يستنبط منها في الجزء التالي بمشيئة الله.

تمَّ الجزء الخامس عشر ولله الحمد



# بِشِيْرَانِهَ إِنْجَالِحِينَ



المنتاخ السِّالْ السِّالْ عَشِينَ



# تتمة قصة موسى مع الخضر

﴿ فَيْ قَالَ أَلَهُ أَقُلُ لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا فِي قَالَ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تَصْحِبْقِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذُلًا فِي فَانطَلَقَا حَتَى إِذَا أَنِياً أَهْلَ قَرْيَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ فَرْيَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدًا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ فَأَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَمِيلِكُ فَأَنتُ المَسْكِينَ فَأَنْ السَفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسْكِينَ سَأَنبِيتُكَ بِنَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا فَي أَمْنَ السَفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسْكِينَ وَالْعَلَمُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرْهِفَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا فَكَانَ لِعَلَيْكِ فَمَا اللّهُ لَيْكُمُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرُدتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مِّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ عَصْبًا فَي وَأَمَّا الْغَيْنَا وَكُفْرًا فَكَانَ أَبُولُهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرْهِفَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا فَكَانَ لِغُلَمَيْنِ فَا الْمَدِينَةِ وَكَانَ أَبُولُهُ مُؤْمِنَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ عَتْنَهُ كُنُّ لَهُمَا وَكَانَ أَبُولُهُمَا صَبْلِحًا فَأَلَامُ فَكَانَ لِغُلَمَ مَن الْمَالِكُ وَلَانَ عَنْكُمُ مَلُ كُولُومُ الْمُؤْمِنَ فِي الْمُولُومُ مَا مَنْ الْمُعَلِقِ فِي الْمُدِينَةِ وَكَانَ عَتْنَهُ كُنُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَلُومُ عَنْ أَمْرِئُ فَي اللّهُ مَا كُولُهُ مَا كُولُهُمُ اللّهُ مَا لَوْلُولُ مَا لَوْ مَسْتَخْرِحًا كُنَوهُمُا وَكُونَ الْمُولُومُ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمْرِئُ فَي اللّهُ مَنْ اللّهُ فَي اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ الْمَالِي فَلَالُهُ عَلَيْهُ مَا مُنْ اللّهُ فَكُولُومُ الْمُ لِي اللّهُ الْمُؤْمِنَ عَلَيْهُ مَنْ الْمَالُولُ فَي اللّهُ الْمُؤْمِنَا اللّهُ اللّهُ وَلَولُومُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ وَلَانَ مُؤْمِنَا مُؤْمِنَا اللّهُ الْمُؤْمِنَا الللّهُ الْمُؤْمِنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

# القراءات:

﴿ مَعِيَ صَبْرًا ﴾:

وهي قراءة حفص، وقرأ الباقون (معيَ صبراً).

﴿لَّدُنِّي ﴾:

وقرأ نافع (لَدُنِي).

﴿شِئْتَ﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (شيت).

﴿ لَنَّخَذْتَ ﴾

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو (لَتَخِذْتَ).

﴿ يُبْدِلَهُ مَا ﴾:

وقرأ نافع، وأبو عمرو (يُبَدِّهُما).

﴿ رُحُمًا ﴾:

وقرأ ابن عامر (رُحُماً).

# الإعراب:

﴿ لَوَ شِئْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ قرئ ﴿ لَنَّخَذْتَ ﴾ بالتشديد، وبالتخفيف. (لَتَخَذْت). وأدخل اللام على الفعل الذي هو جواب ﴿ لَوَ ﴾.

﴿ مِن لَدُنِي ﴾ بالتشديد والتخفيف. وكذا ﴿ أَن يُبْدِلَهُ مَا ﴾ بالتشديد والتخفيف.

﴿ هَنَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَيَنْنِكَ ﴾ إضافة الفراق إلى البين إضافة المصدر إلى الظرف على الاتساع. والإضافة في ﴿ وَيَنْنِكَ ﴾ إضافة (بَيْنِ) إلى غير متعدد: سوغها تكراره بالعطف بالواو.

﴿غَصْبًا﴾ منصوب على المصدر المبين لنوع الأخذ ﴿زَكُوٰةَ﴾ ﴿رُمُمَا﴾ منصوبان على التمييز.

﴿ رَحْمَةً مِّن زَّيِّكَ ﴾ مفعول لأجله.

### البلاغة:

﴿أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ﴾ ﴿وَأَمَّا ٱلْغُلَامُ﴾ ﴿وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ﴾ لف ونشر مرتب بعد ذكر ركوب السفينة، وقتل الغلام، وبناء الجدار.

﴿ كُلَّ سَفِينَةٍ ﴾ فيه إيجاز بالحذف، أي صالحة، لدلالة ﴿ أَعِيبَهَا ﴾ عليه، وكذا ﴿ وَأَمَّا ٱلْفُلَامُ ﴾ حذف منه لفظ الكافر، لدلالة قوله تعالى: ﴿ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ ﴾.

﴿ أَبُواهُ ﴾ أي أبوه وأمه، بطريق التغليب.

﴿ يُرِيدُ أَن يَنقَضَ ﴾ استعارة؛ لأن الإرادة من صفات العقلاء، وإسنادها إلى الجدار استعارة ومجاز.

﴿ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبُهَا ﴾ و﴿ فَأَرَدْنَآ ﴾ و﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ ﴾ : أسند ما ظاهره شر لنفسه، وأسند الخير إلى الله تعالى.

# المفردات اللغوية:

﴿ أَلَوْ أَقُلُ لَكَ ﴾ زاد ﴿ لَكَ ﴾ هنا على ما تقدم لعدم العذر بعد التنبيه، ووسماً له بقلة الثبات والصبر، مع سبق التذكير أول مرة، فاحتاج إلى الإنكار عليه بما هو أشد مرة ثانية ﴿ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا ﴾ أي إن سألت صحبتك بعد هذه المرة ﴿ فَلَا تُصَاحِباً ﴿ فَلَا تُصَاحِباً ﴿ فَلَا تُعَلِي صاحباً ﴿ فَلَا تَبَاعِلُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَدْراً من قِبَلِي، لما خالفتُك ثلاث مرات، في مفارقتك لي.

﴿أَهْلَ قَرْيَةٍ ﴾ هي أنطاكية ، كما روي عن ابن عباس ، أو الأبلة : أبلة بصرة ، أو الناصرة ، والواقع لا دليل يوثق به على صحة تعيين القرية . ﴿ اَسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا ﴾ طلبا منهم الطعام بضيافة ﴿أَن يُضَيِّفُوهُما ﴾ أي ينزلوهما أضيافاً ، مأخوذة من ضيَّفه وقرئ : (يُضيِفُوهما) مأخوذ من أضافه ، أي أنزله ضيفاً .

﴿ جِدَارًا ﴾ حائطاً ﴿ يُرِيدُ أَن يَنقَضَ ﴾ يداني أو يقرب أن يسقط لميلانه، فاستعيرت الإرادة للمشارفة، كما استعير لها الهم والعزم ﴿ فَأَقَامَهُم ﴾ الخضر بعمارته، أو بعمود عمده به، وقيل: مسحه بيده فقام كما روي عن ابن

عباس، وقيل: نقضه وبناه، وهو الشائع . ﴿ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ جُعْلاً، حيث لم يضيفونا، مع حاجتنا إلى الطعام، وهو تحريض على أخذ الجعل للارتفاق والانتعاش به، وتعريض بأنه فضول واشتغال بما لا يعنيه.

﴿ قَالَ هَلَا فِرَاقُ ﴾ أي قال له الخضر: هذا وقت الفراق بيني وبينك ﴿ سَأُنَبِثُكَ ﴾ قبل فراقي لك ﴿ لِمَسْكِينَ ﴾ عشرة ﴿ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ ﴾ يعملون بها مؤاجرة لها، طلباً للكسب ﴿ وَكَانَ وَرَآءَ هُم مَّ لِكُ ﴾ أمامهم الآن، أو خلفهم إذا رجعوا عليه، وكان رجوعهم عليه، واسمه: جلندى بن كركر، أو منوار بن جلندى الأزدي، وهو ملك كافر ﴿ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ ﴾ صالحة ﴿ غَصَبًا ﴾ من أصحابها، منصوب على المصدر المبين لنوع الأخذ.

﴿ أَن يُرْهِقَهُمَا ﴾ أن يغشاهما ﴿ طُغْيَنَا وَكُفُرًا ﴾ لنعمتهما بعقوقه، فيلحقهما شراً، أو يقرن بإيمانهما طغيانه وكفره، فيجتمع في بيت واحد مؤمنان وطاغ كافر، أو يصيبهما بالعدوى فيرتدا بإضلاله، جاء في حديث مسلم: «طبع كافراً، ولو عاش لأرهقهما ذلك، لمحبتهما له، يتبعانه في ذلك» قيل: اسم المقتول: خيسور.

﴿ خَيْرًا مِنْهُ زَكُوٰةً ﴾ أي صلاحاً وتقى ﴿ وَأَقْرَبَ رُحْمًا ﴾ أقرب منه رحمة، وهي البر بوالديه، فأبدلهما تعالى فتاة تزوجت نبياً، فولدت نبياً، فهدى الله تعالى به أمة.

﴿ وَكَانَ تَحْتَهُم كُنُرُ لَهُما ﴾ الكنز: المال المدفون من ذهب وفضة ﴿ وَكَانَ اللهُ بَصِلاحه في البُوهُمَا صَلِحًا ﴾ كان أبو الغلامين تقياً صالحاً ، فأكرمهما الله بصلاحه في أنفسهما ومالهما. قيل: كان بينهما وبين الأب الذي حفظا به سبعة آباء ، واسمه كاشح ﴿ أَن يَبْلُغُا آشُدُهُمَا ﴾ أي إيناس الرشد، وكمال الرأي، قيل: اسمهما: أصرم وصريم ﴿ رَحْمَةُ مِن رَبِّكَ ﴾ أي مرحومين من ربك، وهو مفعول لأجله، عامله: أراد ﴿ وَمَا فَعَلَنُهُ عَنْ أَمْرِئَ ﴾ أي ما فعلت ما ذكر من

خرق السفينة، وقتل الغلام، وإقامة الجدار، باختياري، بل بأمر وإلهام من الله ﴿مَا لَمْ تَسْطِعِ﴾ أي تستطع، يقال: اسطاع واستطاع بمعنى أطاق، فجمع بين اللغتين.

#### الناسبة:

الكلام واضح الصلة بما قبله، فهو في قصة موسى عليه السلام مع الخضر الذي خصه الله بعلم لم يطلع عليه موسى النبي، كما أنه تعالى أعطى موسى من العلم ما لم يعلِّمه الخضر. وهذا أي قتل الغلام هو الحادث الثاني بعد خرق السفينة الذي اختبر فيه الخضر صبر موسى، ولم يصبر؛ لمخالفته ظاهر شريعته؛ لأن القتل لا يكون إلا لأجل القصاص بالنفس، مع أنه قد يكون لسبب آخر.

### التفسير والبيان:

﴿ فَالَ أَلَوْ أَقُل لَكَ إِنَكَ لَن تَستَطِيعَ مَعِى صَبْرًا فَكَ أَي قال الخضر لموسى الذي خالف الشرط: ألم أخبرك أنك لا تتمكن من احتمال ما أفعله، ولن تسكت على ما أقوم به. ويلاحظ أنه زاد هنا لفظ ﴿ لَكَ ﴾ على ما سبق؛ لأن سبب العتاب أوضح وأقوى بعد التذكير المتقدم، وتكرر المخالفة من موسى للعهد أو الشرط الذي التزمه، وإن كان قتل الغلام الوضيء الجميل الحسن الذي كان يلعب مع الغلمان في قرية أعظم جرماً وأقبح من خرق السفينة، لذا قال موسى: ﴿ لَقَدْ حِئْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴾ والنكر أعظم من (الإمر) في القبح. وهذا إشارة إلى أن قتل الغلام أقبح من خرق السفينة؛ لأن إتلاف النفس أخطر من إلاف المال.

# فاعتذر موسى عليه السلام بقوله:

﴿ قَالَ إِن سَأَلَنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَّنحِنِنَى قَدُ بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذُرًا ﴿ اللَّهِ ال

المرة، فلا تجعلني صاحباً لك، قد أعذرتَ إلى مرة بعد مرة، حيث أكون قد خالفتك إلى الآن مرتين. وهذا كلام نادم شديد الندامة.

روى ابن جرير عن أُبِيّ بن كعب قال: كان النبي ﷺ إذا ذكر أحداً، فدعا له، بدأ بنفسه، فقال ذات يوم: «رحمة الله علينا وعلى موسى، لو لبث مع صاحبه لأبصر العجب، ولكنه قال: ﴿ إِن سَأَلَنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَحِبْنِيّ قَدُ بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذُولَ ﴾ .

# والحادث الثالث هو:

﴿ فَأَنطَلَقَا حَتَىٰ إِذَا أَنَيا أَهْلَ قَرْيَةٍ اَسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبَوًا أَن يُضَيِّفُوهُمَا ﴾ أي فانطلق الخضر وموسى يمشيان بعد المرتين الأوليين، حتى إذا وصلا إلى قرية، طلبا من أهلها إطعامهما وسد جوعتهما، فرفضوا ذلك وأبوا أن يعطوهما ما هو حق واجب عليهم من الضيافة. وهذا إخلال بالمروءة، واتصاف بالبخل والشح، وتلك القرية هي أنطاكية.

﴿ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَفَامَهُ ۚ ﴾ أي وجد الخضر وموسى في تلك القرية حائطاً آيلاً إلى السقوط، فردَّه الخضر كما كان، جاء في الحديث الصحيح: «أنه مسحه بيده فإذا هو قد استقام». وهذا من كراماته.

وإسناد الإرادة هنا إلى الجدار على سبيل الاستعارة كما تقدم، فإن الإرادة في المحدثات بمعنى الميل، والانقضاض: هو السقوط، والأول من أفعال العقلاء والثاني من خواص الجمادات ونحوها.

# فعند ذلك قال موسى للخضر:

﴿ قَالَ لَوْ شِئْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ أي قال موسى للخضر: ليتك تطلب أجرة على إقامة الجدار وإصلاحه، فإنه نظراً لأنهم لم يضيفونا، كان ينبغي ألا تعمل لهم مجاناً، فأجابه الخضر:

﴿قَالَ هَنَدًا فِرَاقُ بَيْنِي وَيَنْنِكُ سَأُنبِتُكَ بِنَأُولِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبَرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

أَ - ﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرُدَتُ أَنْ أَعِيبُهَا وَكَانَ وَرَاءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصّبًا ﴿ إِنَّ السفينة التي خرقتها لأعيبها، وكانت مملوكة لضعفاء أيتام ليس لهم شيء ينتفعون به غيرها، ولا يقدرون على دفع من أراد ظلمهم، وكانوا يُكْرون تلك السفينة لركاب البحر، ويأخذون الأجرة، فأردت بخرقها ونزع لوح منها أن أعيبها؛ لأنه كان أمامهم ملك جبار ظالم يستولي على كل سفينة صالحة غير معيبة، ويغتصبها ظلماً وعدواناً دون وجه حق، فكان عملي حماية لهذه السفينة لأصحابها الضعفاء، فأنا لم أعمل سوءاً، وإنما ارتكبت أخف الضررين لدفع أعظمهما.

روى ابن جريج عن شعيب الجبائي: «أن اسم ذلك الملك هدد بن بدد» وهو مذكور في التوراة في ذرية العيص بن إسحاق.

ويلاحظ أن المراد بقوله: ﴿ وَرَآءَهُم ﴾ أمامهم، كقوله تعالى: ﴿ مِن وَرَآيِهِم جَهَنَّمُ ۗ ﴾ [الجائية: ١٠/٤٥] وقوله تعالى: ﴿ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُم لَ يَوْمًا ثَقِيلًا ﴾ [الإنسان: ٧٧/٧٦] .

٣ - ﴿ وَأَمَّا ٱلْغُلَمُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا
 شَكَا الله الولد الغلام الذي قتلته، وكان اسمه شمعون أو حيشور أو حيسون، فإنه كان كافراً، وقد أطلعني الله على مستقبله، وكان أبواه مؤمنين،

فخشينا إذا صار كبيراً أن يجملهما حبه على متابعته في الكفر والوقوع في الظلم والعصيان والمنكرات؛ لأن حب الولد غريزة. وهذا من قبيل سد الذرائع وفتحها، فإن كل ما كان وسيلة إلى المصلحة فهو مصلحة.

قال قتادة: قد فرح به أبواه حين وُلد، وحزنا عليه حين قتل، ولو بقي لكان فيه هلاكهما، فليرض امرؤ بقضاء الله، فإن قضاء الله للمؤمن فيما يكره خير له من قضائه فيما يحب. وصح في الحديث: «لا يقضي الله لمؤمن قضاء إلا كان خيراً له» وقال تعالى: ﴿وَعَسَىٰ أَن تَكُرَهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

﴿ فَأَرَدْنَا أَن يُبَدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنْهُ زَكُوٰةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا ﴿ أَي قال الخضر العالم: فأردنا أن يرزقهما الله بدل هذا الولد ولداً خيراً منه ديناً وصلاحاً وطهارة من الذنوب، وأقرب رحمة لوالديه، وعطفاً عليهما، وبراً بهما وشفقة عليهما. ويلاحظ أن الغلام يشمل البالغ والصغير، ويرى الجمهور أن هذا الغلام لم يكن بالغاً، لذا قال موسى: نفساً زكية أي لم تذنب. وقال الكلبي: كان بالغاً.

" - ﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَعْتَهُ كَنَرُ لَهُمَا وَيُسْتَخْرِجَا كَنَرَهُمَا رَحْمَةً مِّن وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبلُغَا آشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنَرَهُمَا رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ أَي وأما الحائط الذي أصلحته، فكان لولدين صغيرين يتيمين في قرية هي أنطاكية، وكان تحته كنز، أي مال جسيم مدفون، وكان أبوهما وهو الأب السابع رجلاً صالحاً، فأراد الله إبقاء ذلك الكنز (وكان مالاً) مدفوناً حفظاً لما لهما، ولصلاح أبيهما، فأمرني ربي بإصلاح ذلك الحائط، إذ لو سقط لاكتشف وأخذ، وأراد الله أن يبلغ الغلامان كمالهما وتمام نموهما، ويستخرجا الكنز من ذلك الموضع الذي عليه الجدار، رحمة لهما، بصلاح أبيهما. والمراد بالمدينة هي القرية المذكورة سابقاً: ﴿ حَقَّ إِذَآ أَنْيَاۤ أَهُلَ قَرْيَةٍ ﴾

وهو دليل على إطلاق القرية على المدينة. والظاهر أن الغلامين كانا صغيرين بقرينة وصفهما باليتم، وقد قال عليه الصلاة والسلام فيما رواه أبو داود عن علي: «لا يُتم بعد احتلام».

ويلاحظ أنه هنا أسند الإرادة إلى الله تعالى؛ لأن بلوغهما الحلم لا يقدر عليه إلا الله. وأما في السفينة، فأسند الفعل إلى الخضر العالم، فقال تعالى: ﴿ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾ كما أن الأدب يقضي إسناد الخير إلى الله، والشر إلى العباد.

﴿ وَمَا فَعَلَنُهُ عَنَّ أَمْرِيَّ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَرَ تَسَطِع عَلَيْهِ صَبَرًا ﴾ أي إن ما فعلته من الأمور الثلاثة لم يكن باجتهادي ورأيي، ولكنه بأمر الله وإلهامه ووحيه، فالإقدام على ذلك كله من الاعتداء على المال والنفس وإصلاح الجدار، وهو لا يكون إلا بالوحي والنص القاطع.

وذلك المذكور هو تفسير ما ضاق صبرك عنه، ولم تطق السكوت عنه، ولم تصبر حتى أبيِّن لك السبب والحكمة فيه.

# فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتي:

الشرَّيْن، وأخف الشررَيْن، وتحمل الضرر الأدنى لدفع الضرر الأعلى، وهو الشرَّيْن، وأخف الضرريْن، وتحمل الضرر الأدنى لدفع الضرر الأعلى، وهو معنى قوله تعالى: ﴿ رَحْمَةُ مِّن رَّيِكَ ﴾، فهي وإن كانت مستنكرة في الظاهر، وحَقَّ لموسى عليه السلام إنكارها والاعتراض عليها، فهي خير في الحقيقة والواقع، وذلك لا يتسنى لأحد ادعاؤه بغير وحي صريح، وأحكام العالم والنبي في غير حال الوحي تنبني على ظواهر الأمور، وفي حال الوحي تنبني على ظواهر الأمور، وفي حال الوحي تنبني على الأسباب الحقيقية الواقعية.

والوحي لا يحصل إلا لنبي أو رسول، والجمهور كما تقدم على أن الخضر

كان نبياً؛ لأن قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ﴾ يدل على نبوته؛ لأن بواطن الأفعال لا تكون إلا بوحي؛ ولأن الإنسان لا يتعلم ولا يتبع إلا من فوقه، وليس فوق النبي من ليس بنبي.

ويرى آخرون أن الخضر لم يكن نبياً، وقد يوجد في المفضول ما ليس في الفاضل. قال بعض العلماء: ولا يجوز أن يقال: كان نبياً؛ لأن إثبات النبوة لا يجوز بأخبار الآحاد، وهذا هو المحقق في كتب العقائد، والمراد بقوله: ﴿ وَمَا فَعَلَنُهُمْ عَنْ أَمْرِيَ ﴾ الإلهام وليس الوحي.

¬ إن ترك الضيافة المندوبة شرعاً من المستقبح عرفاً وعقلاً وشرعاً، وقد تصبح أمراً واجباً في حال تعرض الجائع للهلاك، ولعل موسى والخضر عليهما السلام كانا في حالة جوع شديد، وإن لم يبلغا حد الهلاك، مما سوغ الغضب الشديد لدى موسى.

" - قوله تعالى: ﴿ اَسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا ﴾ دليل على جواز سؤال القوت، وأن من جاع وجب عليه أن يطلب ما يسد جوعه، والاستطعام: سؤال الطعام، والمراد به هنا سؤال الضيافة؛ لقوله تعالى: ﴿ فَأَبَوْا أَن يُضِيّفُوهُمَا ﴾ فاستحق أهل القرية لذلك أن يُذَمُّوا، وينسبوا إلى اللوم والبخل، كما وصفهم بذلك نبينا عليه الصلاة والسلام. قال قتادة في هذه الآية: شر القرى التي لا تضيف الضيف، ولا تعرف لابن السبيل حقه. ويظهر من ذلك أن الضيافة كانت عليهم واجبة، وأن الخضر وموسى إنما سألا ما وجب لهما من الضيافة. وهذا هو الأليق بجال الأنبياء، ومنصب الفضلاء والأولياء.

٤ - إن ضرر المشقة الحاصلة بسبب الإقدام على إقامة جدار أقل من سقوطه؛ لأنه لو سقط لضاع مال تلك الأيتام، وفيه ضرر شديد.

وتسوية الجدار تمت بإعادة بنائه، ذكر ابن الأنباري عن ابن عباس عن أبي بكر عن رسول الله ﷺ أنه «قرأ: ﴿ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ ﴾ ثم قال:

فهدمه ثم قعد يبنيه» وهذا الحديث صحيح السند؛ جارٍ مجرى التفسير للقرآن. وقال سعيد بن جبير: مسحه بيده وأقامه، فقام. قال القرطبي: وهذا القول هو الصحيح، وهو الأشبه بفعل الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، بل والأولياء.

٥ - واجب على الإنسان ألا يتعرض للجلوس تحت جدار مائل يخاف سقوطه، بل يسرع في المشي إذا كان مارّاً عليه؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: "إذا مرّ أحدكم بطِرْبال(١) مائل، فليسرع المشي» ذكره ابن الأثير في النهاية.

أ - كرامات الأولياء ثابتة، بدليل الأخبار الثابتة والآيات المتواترة، ولا ينكرها إلا المبتدع الجاحد أو الفاسق الحائد، فالآيات: مثل ما أخبر الله تعالى في حق مريم من ظهور الفواكه الشتوية في الصيف، والصيفية في الشتاء، وما ظهر على يدها حيث أمرت النخلة وكانت يابسة فأثمرت، وهي ليست بنبية، ومثل ما ظهر على يد الخضر عليه السلام من خرق السفينة، وقتل الغلام، وإقامة الجدار، وهذا على رأي من قال: إنه ليس نبياً.

٧ً - هل يجوز أن يُعْلَم الوليّ أنه وليّ أو لا؟ قولان للعلماء:

أحدهما - أنه لا يجوز، وأن ما يظهر على يديه يجب أن يلاحظه بحذر وحيطة، لأنه لا يأمن أن يكون استدراجاً له، ولأنه لو علم أنه وليّ، لزال عنه الخوف من الله، وحصل له الأمن من عذابه، ومن شرط الولي أن يستديم الخوف إلى أن تتنزل عليه الملائكة، كما قال عز وجل: ﴿ تَكَنَّزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَانَبِكَ أُلًا تَحَافُوا وَلَا تَحَرَّنُوا ﴾ [فصلت: ٢١/٤١] ولأن الولي: من كان مختوماً له بالسعادة، والعواقب مستورة، ولا يدري أحد ما يختم له به؛ ولهذا قال عليه الصلاة والسلام فيما رواه الأصبهاني عن ابن عباس: «وإنما الأعمال بخواتيمها».

<sup>(</sup>١) الطربال: القطعة العالية من الجدار، والصخرة العظيمة المشرفة من الجبل.

القول الثاني – أنه يجوز أن يعلم أنه ولي؛ إذ لا خلاف أنه يجوز لغيره أن يعلم أنه ولي الله تعالى، فجاز له أن يعلم ذلك، وقد أخبر النبي على عن حال العشرة المبشرين بالجنة من أصحابه: أنهم من أهل الجنة، ولم يكن في ذلك زوال خوفهم، بل كانوا أكثر تعظيماً لله تعالى، وأشد خوفاً وهيبة، فغيرهم مثلهم.

وأما حديث الترمذي عن ابن مسعود: «لا تتخذوا الضَّيْعة فتركنوا إلى الدنيا» فمحمول على من اتخذها مستكثراً أو متنعماً ومتمتعاً بزهرتها، وأما من اتخذها معاشاً يصون بها دينه وعياله، فاتخاذها بهذه النية من أفضل الأعمال، وهي من أفضل الأموال؛ قال عليه الصلاة والسلام فيما رواه أحمد وابن منيع عن عمرو بن العاص: «نعم المال الصالح للرجل الصالح».

ق - تم خرق السفينة وتعييبها لحفظها لأصحابها المساكين (المحتاجين المتعيشين بها في البحر) من اغتصاب ملك ظالم عات لكل سفينة صالحة، وقد احتج الشافعي بهذه الآية على أن حال الفقير في الضر والحاجة أشد من حال المسكين؛ لأنه تعالى سمّاهم مساكين، مع أنهم كانوا يملكون تلك السفينة.

• أ – حدث قتل الغلام بسبب كفره حتى لا يتأثر به أبواه، ويميلا إلى دينه، بسبب محبتهما الفطرية له، وقد أبدلهما الله خيراً منه زكاة، أي ديناً وصلاحاً، وأقرب رحمةً وعطفاً وشفقة عليهما.

1 أ - إن صلاح الآباء يفيد الأبناء حتى الجيل السابع؛ لأن أب الغلامين كان هو الأب السابع، كما قال جعفر بن محمد. وقد روي أن الله تعالى يحفظ الصالح في سبعة من ذريته، وعلى هذا يدل قوله تعالى: ﴿إِنَّ وَلِئِي اللَّهُ الَّذِي نَزَلَ الْكِئْبُ وَهُو يَتَوَلَى الصَّلِحِينَ ﴿ الْأَعْرَافِ: ١٩٦/٧].

17 - قوله تعالى: ﴿ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمْرِى ﴾ يقتضي أن الخضر نبي، وقال جماعة: لم يكن نبياً، وهو الأصح. واسم الخضر: إيليا بن ملكان بن قالغ بن شالخ بن أرفخشد بن سام بن نوح، وكنيته أبو العباس، وكان أبوه ملكاً. وأمه كانت بنت فارس، واسمها ألمى، ولدته في مغارة.

وذهب الجمهور إلى أن الخضر مات؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «أرأيتكم ليلتّكم هذه، فإنه على رأس مئة منها لا يَبْقى ممن هو اليوم على ظهر الأرض أحد»(١). وقالت فرقة: إنه حي؛ لأنه شرب من عين الحياة، وإنه باقي في الأرض، وإنه يحج البيت.

قيل: إن الخضر لما ذهب يفارق موسى قال له موسى: أوصني، قال: كن بسَّاماً ولا تكن ضحَّاكاً، ودع اللجاجة، ولا تمش في غير حاجة، ولا تَعِب على الخطَّائين خطاياهم، وابكِ على خطيئتك يا بن عمران.

17 – لا تثبت الأحكام الشرعية إلا بالوحي أو برؤيا الأنبياء، ولا يصح القول بأن الأحكام تثبت للأولياء بالإلهام في قلوبهم، وما يغلب عليهم من خواطر، لصفاء قلوبهم عن الأكدار، وخلوها عن الأغيار، فتتجلى لهم العلوم الإلهية، والحقائق الربانية، فيقفون على أسرار الكائنات، ويعلمون أحكام الجزئيات، فيستغنون بها عن أحكام الشرائع الكليات، كما اتفق للخضر، فإنه استغنى بما تجلى له من العلوم، عما كان عند موسى من تلك الفهوم، واستدلوا بحديث رواه البخاري في التاريخ عن وابصة: «استفت نفسك وإن أفتاك المفتون». قال أبو العباس المالكي: وهذا القول زندقة وكفر يقتل قائله ولا يستتاب؛ لأنه إنكار ما علم من الشرائع؛ فإن الله تعالى قد أجرى سنته،

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم عن عبد الله بن عمر، قال: صلى بنا رسول الله ﷺ ذات ليلى صلاة العشاء في آخر حياته، فلما سلَّم قام فقال: «أرأيتكم ليلتَكم هذه، فإن على رأس مئة سنة منها لا يبقى ممن هو على ظهر الأرض أحد».

وأنفذ حكمته، بأن أجكامه لا تعلم إلا بوساطة رسله السفراء بينه وبين خُلْقه، وهم المبلغون عنه رسالته وكلامه، المبينون شرائعه وأحكامه، اختارهم لذلك، وخصهم بما هنالك، كما قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمُلَيِّكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ إِنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴿ آللَّهُ يَصْطَفِي اللَّهِ اللَّهَ وَاللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴿ آللهُ وَمِنَ ٱلنَّاسِ إِنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴿ آللهُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجَعَلُ رِسَالتَهُ ﴾ [الأنعام: ٢/١٥] وقال تعالى: ﴿ آللهُ أَنْ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيتِينَ مُبَشِّرِينِ وَمُنذِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢/٣٢] إلى غير ذلك من الآيات.

وقال القرطبي: وعلى الجملة فقد حصل العلم القطعي، واليقين الضروري، وإجماع السلف والخَلف على أنه لا طريق لمعرفة أحكام الله تعالى التي هي راجعة إلى أمره ونهيه، ولا يعرف شيء منها إلا من جهة الرسل، فمن قال: إن هناك طريقاً آخر يعرف بها أمره ونهيه غير الرسل بحيث يستغني عن الرسل فهو كافر، يقتل ولا يستتاب، ولا يحتاج معه إلى سؤال ولا جواب. ثم هو قول بإثبات أنبياء بعد نبينا عليه الصلاة والسلام؛ الذي قد جعله الله خاتم أنبيائه ورسله، فلا نبي بعده ولا رسول. وبيان ذلك: أن من قال: يأخذ عن قلبه، وأن ما يقع فيه هو حكم الله تعالى، وأنه يعمل بمقتضاه، وأنه لا يحتاج مع ذلك إلى كتاب ولا سنة، فقد أثبت لنفسه خاصة النبوة، فإن هذا نحو مما قاله رسول الله عليه الصلاة والسلام: "إن روح القدس نَفَثَ في رُوعي» "أ.

18 - لهذه القصة فوائد أدبية رفيعة مجملها: أن يكون المرء متواضعاً غير معجب بعلمه، وأن يلتزم بعهده، فلا ينقضه ويعترض على ما لم يعرف سره، وألا يتعجل النبي عليه بطلب إنزال العقوبة بالمشركين الذين كذبوه وأنكروا رسالته واستهزؤوا به وبكتابه، فهم معاقبون هالكون في الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ٤١/ ٤٠ – ٤١. والرُّوع: القلب أو العقل. والحديث رواه أبو نعيم في الحلية عن أبي أمامة، وهو ضعيف.

وتتكرر حوادث القصة مع مرور الزمان، فلا يعترض الإنسان على موت غلام صغير، فقد يكون موته خيراً له ولوالديه، كما أن وقائع الموت المتكررة رحمة بالمجتمع، فلو لم يمت كبار السن وغيرهم لضاقت الأرض بالمواليد المتجددة يومياً. وخرق السفينة يذكرنا بتسلط الظلمة على أموال الضعفاء، وهدم الجدار وإقامته لون من ألوان توفير الثروة المنتظرة ليتيم أو ضعيف من الإله الرحيم بعباده الضعفاء، وفيه مقابلة الإساءة بالإحسان، فإن أهل القرية الذين أبوا الضيافة قابلهم الخضر بحسن الصنيع، وهذه سمة الأنبياء والأولياء المقربين من ربهم.

وكل هذه الوقائع من فعل الله تعالى، وما الخضر وأمثاله إلا وسطاء بين الناس لتنفيذ أمر الله تعالى.

# قصة ذي القرنين ويأجوج ومأجوج

# القراءات:

﴿ فَأَنَّهُ سَبِّنًا هِ اللَّهُ ﴾:

وقرأ نافع، ابن كثير، وأبو عمرو (فاتَّبع سبباً).

﴿ حَِنْدٍ ﴾ :

قرئ:

١- (حَمِئَةٍ) وهي قراءة نافع، وابن كثير، وأبي عمرو، وحفص.

٢- (حاميةٍ) وهي قراءة الباقين.

﴿ لُكُولَ ﴾:

قرئ:

١- (نُكُراً) وهي قراءة نافع، وابن ذكوان.

٢- (نُكْراً) وهي قراءة الباقين.

﴿جُزَآءً ٱلْحُسْنَىٰ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر (جزاءُ الحسني).

﴿ ثُمُّ أَنْبُعَ سَبَبًا ۞ ﴾:

مثلها مثل (فأتبع سبباً).

﴿ ٱلسَّدَّيْنِ ﴾:

قرئ:

١- (السَّدَّين) وهي قراءة ابن كثير، وأبي عمرو، وحفص.

٢- (السُّدَّين) وهي قراءة باقي السبعة.

﴿ يَفْقَهُونَ ﴾ :

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (يُفْقِهُون).

﴿ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ﴾:

قرئ:

١- (يأجوج ومأجوج) وهي قراءة عاصم.

٢- (ياجوج وماجوج) وهي قراءة الباقين.

﴿خَرْجًا ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (خراجاً).

﴿سَدَّا﴾:

وقرأ نافع، وابن عامر، (سُدًّا).

﴿مَكَّنِّي ﴾:

وقرأ ابن كثير (مكَّنني).

﴿ ٱلصَّدَفَيْنِ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر (الصُّدْفَيْن).

﴿ فَمَا ٱسْطَنَعُوا ﴾:

وقرأ حمزة (فما اسْطَّاعوا).

﴿ ذَكَّاءً ﴾ :

قرئ:

١- (دكَّاء) وهي قراءة عاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف.

٢- (دكًّا) وهي قراءة الباقين.

### الإعراب:

﴿ مَكَّنَّا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي كيف شاء، فحذف المفعول به.

﴿ وَجَدَهَا نَغُرُبُ فِي عَيْنٍ جَمِئَةٍ ﴾ : ﴿ تَغُرُبُ ﴾ جملة فعلية ، حال من هاء ﴿ وَجَدَهَا ﴾ ووجدها : بمعنى أصابها . وليست هنا بمعنى علم ، فلو كانت كذلك ، لكانت الجملة مفعولاً ثانياً لوجد ؛ لأن (وجد) بمعنى (علم) تتعدى إلى مفعولين . ﴿ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمّا أَن نَتُخِذَ ﴾ أن وصلتها : إما في موضع نصب بفعل مقدر ، كقوله تعالى : ﴿ فَإِمّا مَثّا بَعَدُ وَإِمّا فِدَابَ واقع منك فيهم ، وإما اتخاذ أمر ذي حُسن واقع بهم ، فحذف الخبر لطول الكلام بالصلة .

﴿ فَلَهُ جَزَّاءٌ ٱلْحُسْنَى ﴾ ﴿ جَزَاءً ﴾ منصوب على المصدر في موضع الحال، والعامل فيه: له، أي ثبتت الحسنى له جزاء. وقيل: تمييز منصوب، ومن قرأ بالرفع: (جزاءً) جعله مبتدأ، وله: خبره، أي فله جزاء الخصال الحسنى، فحذف الموصوف وأقام الصفة مقامه. و﴿ ٱلْحُسُنَى ﴾ مضاف إليه مجرور. ويجوز جعله بدلاً مرفوعاً من ﴿ جَزَاءً ﴾ والأصل فيه التنوين، وحذفه لالتقاء الساكنين، كما حذف التنوين من ﴿ أَحَدُ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ قُلُ هُو اللّهُ الصَّمَدُ ﴾ أللهُ الصَّمَدُ ﴾ [الإخلاص: ١١/١١-٢] وقرئ: (جزاء) بالنصب من غير تنوين.

﴿ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا ﴾ ﴿ فَوَلًا ﴾ مفعول به. وقرئ (يُفْقِهُونَ) أي يفقهون الناس قولاً ، فحذف المفعول الأول ، وبقي ﴿ فَوَلًا ﴾ المفعول الثاني ، ويجوز حذف أحد المفعولين ؛ لأن هذا فعل متعدِّ.

﴿ أُفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْرًا ﴾ منصوب بأفرغ عند البصريين لا بر ﴿ ءَانُونِ ﴾ لأن ﴿ أُفْرِغُ ﴾ أقرب من ﴿ ءَانُونِ ﴾ فكان إعماله أولى ؛ لأن القرب له أثره في قوة العمل. وذهب الكوفيون إلى أن العامل فيه ﴿ ءَانُونِ ﴾ . ﴿ فَمَا ٱسْطَلَعُوا أَن يَظْهَرُوهُ ﴾ بمعنى استطاعوا.

﴿ قَالَ هَٰذَا رَحْمَةً مِن رَّبِيُّ ﴾ إنما قال: هذا، ولم يقل: هذه؛ لأن تاء تأنيث

الرحمة غير حقيقي، والتأنيث غير الحقيقي يجوز فيه التذكير، ولأن الرحمة بمعنى الغفران، فذكَّره حملاً على المعنى، والتذكير بالحمل على المعنى كثير في كلام العرب.

## البلاغة:

﴿ مُطْلِعَ ﴾ و ﴿ مُغْرِبُ ﴾ بينهما طباق.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَعَلَهُ نَارًا ﴾ تشبيه بليغ، أي كالنار في الحرارة وشدة الاحمرار، حذفت أداة الشبه ووجه التشبيه.

﴿ يَمُوجُ فِي بَعْضِ ﴾ استعارة تبعية في الفعل ﴿ يَمُوجُ ﴾ شبههم لكثرتهم وتداخل بعضهم في بعض، بموج البحر المتلاطم.

﴿ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُكُم ﴾ ﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ جَزَاءً ٱلْحُسُنَّى ﴾ بينهما مقابلة.

### المفردات اللغوية:

﴿ وَيُسْتَلُونَكَ ﴾ أي اليهود أو مشركو مكة . ﴿ عَن ذِى ٱلْقَرْنَايِنِ ﴾ هو الإسكندر بن فيلبوس اليوناني، وقيل: الرومي، مَلَك فارس والروم، وقيل: ملَك المشرق والمغرب، لكن الإسكندر كافر، والأصح أنه رجل صالح حكم الدنيا غير الإسكندر، ولذلك سمي ذا القرنين، أو لأنه طاف قرني الدنيا شرقها وغربها، وقيل: كان له قرنان، أي ضفيرتان، وقيل: كان لتاجه قرنان، ويحتمل أنه لقب بذلك لشجاعته، ومع الاتفاق على إيمانه وصلاحه، لم يكن على الأصح نبياً . ﴿ سَأَتُلُوا ﴾ سأقص . ﴿ عَلَيْكُم مِّنَهُ ﴾ من حاله . ﴿ ذِكُرا ﴾ خبراً مذكوراً، وهو القرآن. قيل: ملك الدنيا مؤمنان: سليمان وذو القرنين، وكافران: نمرود وبختنصر.

﴿ إِنَّا مَكَّنَا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ سهلنا له السير فيها وجعلناه قادراً على التصرف فيها كيف شاء . ﴿ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ يحتاج إليه . ﴿ سَبَبًا ﴾ طريقاً يوصله إلى مراده من علم أو قدرة أو إرادة . ﴿ فَأَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ مَعْرِبَ الشَّمْسِ ﴾ موضع غروبها . ﴿ فِي عَيْمِ المغرب، فاتبع سبباً يوصله إليه . ﴿ مَغْرِبَ الشَّمْسِ ﴾ موضع غروبها . ﴿ فِي عَيْمِ مَعْمَةٍ ﴾ أي ذات حمأة، وهي الطين الأسود، وغروبها في العين الحمئة هو في مجرد رأي العين، وإلا فهي أعظم من الدنيا وأكبر، كما هو معروف . ﴿ وَوَجَدَ عِندَهَا ﴾ عند تلك العين الحمئة . ﴿ فَوَمَا ﴾ كافرين.

﴿ قُلْنَا يَلَاَ الْقَرْنَيْنِ ﴾ أي ألهمناه بين أن يعذبهم أو يدعوهم إلى الإيمان . ﴿ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ ﴾ القوم بالقتل على كفرهم . ﴿ وَإِمَّا أَن نَنَّخِذَ فِيهِمْ حُسَّنَا ﴾ أي أمراً حسن بالإرشاد وتعليم الشرائع، وقيل: خُيِّر بين القتل والأسر.

﴿ قَالَ ﴾ أي ذو القرنين مختاراً الدعوة . ﴿ أَمَّا مَن ظَلَمَ ﴾ بالشرك والإصرار على الكفر . ﴿ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ﴾ نقتله . ﴿ فَكُرًا ﴾ أي منكراً فظيعاً ، أو شديداً في النار . ﴿ فَلَهُ ﴾ في الدارين ﴿ اَلْحُسُنَى ۖ أي الجنة ، أو المثوبة وهو مبتدأ ، خبره ﴿ فَلَهُ ﴾ وجزاءً : حال أي مجزياً بها ، ومن قرأ : فله جزاء الحسنى ، فالإضافة للبيان أي المثوبة الحسنى . ﴿ وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسَرًا ﴾ اليسر : السهل الميسر غير الشاق ، أي نأمره بما يسهل عليه . ﴿ ثُمَّ أَنبُعَ سَبَا ﴿ فَي مَع المربة . ﴿ وَمِن دُونِهَا ﴾ من دون الشمس . ﴿ سِتُرًا ﴾ من اللباس أو البناء أو السقف ؛ لأن أرضهم لا تتحمل الأبنية ، ولهم سروب يغيبون فيها عند طلوع الشمس ، ويظهرون عند ارتفاعها .

﴿ كُنَالِكَ ﴾ أي إن أمر ذي القرنين كما وصفنا من بلوغه المشرق والمغرب. ﴿ كُنَالِكَ ﴾ أي إن أمر ذي القرنين من الآلات ﴿ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُرًا ﴾ أي وقد اطلعنا على ما عند ذي القرنين من الآلات والجند وغيرهما، مما يتعلق بظواهره وخفاياه، والمراد أن كثرة ذلك بلغت

مبلغاً لا يحيط به إلا علم اللطيف الخبير. ﴿ أُمُّ أَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ إِلَى السَمَالِ . ﴿ بَيْنَ السَّدَيْنِ ﴾ معترضاً بين المشرق والمغرب، آخذاً من الجنوب إلى الشمال . ﴿ بَيْنَ السَّدَيْنِ ﴾ بين الجبلين المبني بينهما سده، وهما جبلا أرمينية وأذربيجان، وقيل: جبلان منيفان في أواخر الشمال في منقطع بلاد الترك، من ورائهما يأجوج ومأجوج . ﴿ مِن دُونِهِ مَا ﴾ أمامهما . ﴿ يَفَقَهُونَ قَوْلًا ﴾ يفهمون قولاً إلا بعد بطء، أي لا يفهمون السامع كلامهم ولا يبينونه لتلعثمهم.

﴿ قَالُواْ ﴾ أي مترجموهم. ﴿ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ﴾ قال بعض العلماء (كالألوسي العرف وما بعدها) هما اسمان أعجميان لقبيلتين، فهما ممنوعان من الصرف، وهما قبيلتان من ولد يافث بن نوح. يأجوج: هم التتر، ومأجوج: هم المغول، وأصلهما من أب واحد يسمى (ترك) وكانون يسكنون الجزء الشمالي من آسية، وتمتد بلادهم من التبت والصين إلى المحيط المتجمد الشمالي، وتنتهي غرباً ببلاد التركستان.

﴿ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي في أرضنا بالنهب والبغي والقتل والتخريب عند خروجهم إلينا، قيل: كانوا يخرجون في الربيع، فلا يتركون أخضر إلا أكلوه، ولا يابساً إلا احتملوه. وقيل: كانوا يأكلون الناس ﴿ فَهَلَ نَجَعُلُ لَكَ خَرَّمًا ﴾ جُعْلاً من المال نتبرع به من أموالنا، وقرئ: (خراجاً) والخراج: ما لزم أداؤه. ﴿ سَدَّا ﴾ حاجزاً، فلا يصلون إلينا ﴿ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِي ﴾ من المال وغيره. ﴿ خَيْرٌ ﴾ من الحرج الذي تجعلونه لي، فلا حاجة بي إليه، وأجعل لكم السد تبرعاً ﴿ فَأَعِينُونِ بِقُوّةٍ ﴾ أي بما يتقوى به على المقصود من الآلات والناس التي أطلبها منكم ﴿ رَدْمًا ﴾ أي حاجزاً حصيناً، وهو أكبر من السد وأوثق.

﴿ زُبَرَ ٱلْحَدِيدِ ﴾ قطعه، جمع زُبْرة كغرفة، وهي القطعة العظيمة أو الكبيرة التي يبنى بها، فبنى بها وجعل بينها الحطب والفحم ﴿ حَقَّ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ الْصَلَفَيْنِ ﴾ أي حتى إذا جعل ما بين جانبي الجبلين من البنيان مساوياً لهما في

العلو، والصدفان: واحدها صدف وهو جانب الجبل . ﴿قَالَ ﴾ للعمال. ﴿ وَالْ الله وَ الله والله وا

﴿ فَمَا اَسْطَعُوا ﴾ أي يأجوج ومأجوج . ﴿ أَن يَظْهَرُوهُ ﴾ أن يعلوه بالصعود لارتفاعه وملاسته . ﴿ وَمَا اَسَتَطَعُواْ لَهُ نَقْبًا ﴾ خرقاً لصلابته وشمكه . ﴿ قَالَ هَدَا ﴾ قال ذو القرنين: هذا السد، أي بناؤه وتسويته . ﴿ رَحْمَةُ مِن رَقِيّ ﴾ أي أثر رحمة أو نعمة على عباده؛ لأنه مانع من خروجهم . ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ رَقِي ﴾ وقت وعده بقيام الساعة، أو وقت خروج يأجوج ومأجوج من وراء السد . ﴿ جَعَلَمُ وَعَده بقيام الساعة، أو وقت خروج يأجوج ومأجوج من وراء السد . ﴿ جَعَلَمُ الله على أو دكاً مدكوكاً مبسوطاً مسوى بالأرض. أطلق المصدر وأريد اسم المفعول، ودكه: بهدمه منهم أو من غيرهم . ﴿ وَكَانَ وَعَدُ رَقِي حَقًا ﴾ أي وكان وعد ربي بخروجهم وغيره كائناً لا محالة.

﴿ وَتَرَكّنَا بَعْضَهُمْ ﴾ الضمير عائد إلى يأجوج ومأجوج . ﴿ يَوْمَهِ لِهِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ﴾ أي وجعلنا بعض يأجوج ومأجوج حين يخرجون مما وراء السد، يموجون، بعضهم في بعض، ويختلطون مع بعضهم لكثرتهم، مزدهمين في البلاد . ﴿ وَنُفِخَ فِي السَّورِ ﴾ أي القرن لقيام الساعة أو البعث . ﴿ فَهَعَنَهُمْ جَمْعًا ﴾ أي جمعنا الخلائق في مكان واحد يوم القيامة للحساب والجزاء.

#### المناسعة :

سبق لدينا عند بيان سبب نزول قصة أصحاب الكهف، أن اليهود أمروا المشركين أن يسألوا رسول الله على عن قصة أصحاب الكهف، وعن قصة ذي القرنين، وعن الروح، والمشهور أن السائلين قريش. وذو القرنين: هو الإسكندر اليوناني، كما ذكر ابن إسحاق، وقال وهب: هو رومي، وهو خطأ.

وهذه هي القصة الرابعة من القصص المذكورة في هذه السورة، وردت بعد قصة أصحاب الكهف، وقصة صاحبي الجنة، وقصة أمر الملائكة بالسجود لآدم وإباء إبليس.

### التفسير والبيان:

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَن ذِى ٱلْقَرِّنَ أَنِّ قُلُ سَأَتُلُوا عَلَيْكُمْ مِّنْهُ ذِكْرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَيَسْتَلُونَكُ عَن ذِى القرنين، سؤال اختبار وتعنت، فقل لهم: سأخبركم عنه خبراً مذكوراً في القرآن بطريق الوحي المتلو المنزَّل علي من ربي.

وقد تقدم أن كفار مكة بعثوا إلى أهل الكتاب يسألون منهم ما يمتحنون به النبي ﷺ، فقالوا: سلوه عن رجل طواف في الأرض، وعن فتية ما يدرى ما صنعوا، وعن الروح، فنزلت سورة الكهف.

وذو القرنين: قيل: هو إسكندر بن فيلبس المقدوني اليوناني<sup>(۱)</sup> الذي ملك الدنيا بأسرها قبل الميلاد بنحو ٣٢٠ سنة باني الإسكندرية، وتلميذ أرسطو الفيلسوف المعلّم الأول، حارب الفرس، واستولى على ملك دارا وتزوج ابنته، ثم سافر إلى الهند وحارب هناك، ثم حكم مصر، وإنما سمي ذا القرنين؛ لأنه بلغ قرن الشمس من مغربها، فغلب على أكثر البلاد شرقاً وغرباً، قال الشوكاني: «وهذا مشكل؛ لأنه كان كافراً وتلميذ أرسطو» والظاهر أنه عبد الشوكاني: «وهذا مشكل؛ لأنه كان كافراً وتلميذ أرسطو» والظاهر أنه عبد صالح أعطاه الله ملكاً واسعاً (٢)، وهذا ما أشار إليه القرآن في قوله تعالى: ﴿إِنّا مَكْنَا لَهُ فِي ٱلأَرْضِ وَءَانَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبّاً ﴿ إِنّا أعطيناه ملكاً عظيماً،

<sup>(</sup>۱) والظاهر أنه أبو كرب الحميري، واسمه أبو بكر بن إفْريقش، من الدولة الحميرية (من سنة ١١٥ ق.م – ٥٥٢ ب.م) التي يسمى ملوكها بالتبابعة جمع تُبَّع.

<sup>(</sup>٢) وهذا هو الصحيح المروي عن ابن عباس (انظر مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر ٢١٦/٨).

ومكّناه فيه من جميع ما يؤتى الملوك من السلطة المطلقة المدعمة بالجنود وآلات الحرب والعلم، وأقدرناه على التصرف بحيث يصل إلى جميع أنحاء المملكة، ومهّدنا له من الأسباب والوسائل التي تمكّنه من السيطرة وبسط النفوذ أين شاء وكيف شاء، فملك مشارق الأرض ومغاربها، ودانت له البلاد، وخضعت له ملوك العرب والعجم. فقوله: ﴿وَءَالنّينَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴾ معناه أعطيناه من كل ما يتعلق بمطلوبه طريقاً يتوصل بها إلى ما يريده، وهذه الطرق هي:

اً - ﴿ فَأَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ هَ حَتَى إِذَا بِلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْبٍ حَبِئَةٍ ﴾ أي فاتَبع طريقاً من الطرق التي تؤديه إلى مراده، حتى إذا وصل نهاية الأرض من جهة المغرب التي ليس بعدها إلا البحر المحيط، وهو بحر الظلمات أو المحيط الأطلسي، سائراً في بلاد المغرب: تونس والجزائر ومُرَّاكُش، فوجد الشمس تغرب في عين كثيرة الحمأة، أي الطين الأسود، وهذا ما يلاحظ من غياب قرص الشمس على ساحل المحيط المختلط بالرمال والطينة السوداء.

قال الرازي: إنه ثبت بالدليل أن الأرض كرة، وأن السماء محيطة بها، ولا شك أن الشمس في الفلك، وأيضاً قال تعالى: ﴿وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا ﴾ ومعلوم أن جلوس قوم في قرب الشمس غير موجود، وأيضاً الشمس أكبر من الأرض بمرات كثيرة، فكيف يعقل دخولها في عين من عيون الأرض؟ إذا ثبت هذا، فنقول: تأويل قوله تعالى: ﴿نَعْرُبُ فِي عَيْنٍ جَمِئةٍ ﴾ أن ذا القرنين لما بلغ موضعها في المغرب، ولم يبق بعده شيء من العمارات، وجد الشمس كأنها تغرب في عين وَهْدَة مظلمة، وإن لم تكن كذلك في الحقيقة، كما أن راكب البحر يرى الشمس كأنها تغيب في البحر، إذا لم ير الشط، وهي في الحقيقة تغيب وراء البحر، وهذا هو التأويل الذي ذكره أبو علي الجبائي في تفسيره (١). تغيب وراء البحرى بعيدة القبول.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: ١٦٦/٢١

﴿ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَلْدَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَن نَنَّخِذَ فِيهِم حُسْنَا ﴾ أي وجد في أقصى المغرب عند تلك العين الحمئة قوماً كفّاراً وأمة عظيمة من بني آدم، فقلنا له بالإلهام: أنت مخير فيهم بين أمرين: إما أن تعذبهم بالقتل إن أصروا على الكفر، وإما أن تحسن إليهم وتصبر عليهم، بدعوتهم إلى الحق والهدى والرشاد، وتعليمهم الشرائع والأحكام.

﴿ قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُم ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُم عَذَابًا نُكُوا ﴿ الْ الشرك، ولم قال ذو القرنين لبعض حاشيته: أما من ظلم نفسه بالإصرار على الشرك، ولم يقبل دعوتي، فسنعذبه بالقتل في الدنيا، ثم يرجع إلى ربه في الآخرة، فيعذبه عذاباً منكراً شنيعاً في نار جهنم.

﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ مَزَاءً الْحَسَنَى فَوَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمَرِنَا يُسَرًا ﴿ الله ووحدانيته وصدَّق دعوتي، وعمل عملاً صالحاً مما يقتضيه الإيمان، فجزاؤه الجنة، وسنطلب منه أمراً ذا يسر غير صعب ولا شاق، ليرغب في دين الله، ويحب فعل أوامر الله من صلاة وصيام وزكاة وخراج ونحوها، فلا نأمره بالصعب الشاق، ولكن بالسهل الميسر.

﴿ وَمُمَّ أَنْعُ سَبَا اللَّهِ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمَ عَمِل خَعَل لَهُم مِن دُونِهَا سِتَرًا الله أي أي ثم سلك طريقاً آخر متجهاً من مغرب الشمس إلى مشرقها، حتى إذا وصل الموضع الذي تطلع عليه الشمس أولاً من معمور الأرض، وجدها تطلع على قوم حفاة عراة، لا شيء يسترهم من حر الشمس، لا من اللباس، ولا من البيوت والمباني والأشجار، وإنما يعيشون في مفازة لا مأوى فيها، ولا شجر، وأكثر معيشتهم من السمك.

﴿ كَنَالِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُرًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ أَي إِن أَمْر ذِي القرنين كما وصفنا من قبل من اتباع الأسباب، حتى بلغ المشرق والمغرب، وقد علمنا حين ملكناه ما عنده من الصلاحية لذلك الملك والاستقلال به، ونحن مطلعون على

جميع أحواله، لا يخفى علينا منها شيء، كما في آية أخرى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي اللَّهَ وَلَا فِي ٱللَّمْرَةِ ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ مَا وُصف، عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱللَّهُمَآءِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الللللللَّا اللللللَّالَةُ اللللللَّالِمُ الللللللَّهُ اللللَّهُ اللللللَّهُ اللّل

" - ﴿ أَمُّ أَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ حَتَى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا ﴿ آَ اللَّهُ مَا لَكُ طريقاً ثالثاً معترضاً بين المشرق والمغرب متجهاً من الشرق إلى الشمال، حتى إذا وصل بين الجبلين بين أرمينية وأذربيجان، وجد من ورائهما قوماً من الناس لا يكادون يفهمون كلام غيرهم، لغرابة لغتهم وقلة فطنتهم ونباهتهم.

هؤلاء القوم من الصقالبة (السلاف) الذي يسكنون شرقي البحر الأسود، في سد منيع بين جبلين قرب مدينة «باب الأبواب» أو «دربت» بجبل قوقاف، اكتشفه السياح في القرن الحاضر.

﴿ قَالُواْ يَكَا اَلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي اَلْأَرْضِ ﴾ أي قال سكان السد بين الجبلين، وقد فهم كلامهم ذو القرنين بتيسير الله الأسباب التي أعطاها له: أو بواسطة الترجمان: إن يأجوج ومأجوج - وهما قبيلتان من الناس - يفسدون في أرضنا بالقتل والتخريب والظلم والغشم وسائر وجوه الإفساد.

﴿ فَهَلَ نَجَعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰ أَن تَجَعَلَ بَيْنَا وَيُنِيَّمُ سَدًّا ﴾ أي فهل توافق على أن نعطيك جُعْلاً أو ضريبة من أموالنا، على أن تجِعل بيننا وبينهم حاجزاً منيعاً يمنعهم من الوصول إلينا؟

ويرى بعضهم كالشيخ المراغي في تفسيره أن يأجوج: هم التتر، ومأجوج: هم المغول، وأصلهما من أب واحد يسمى (ترك) وكانوا يسكنون شمال آسية، وتمتد بلادهم من التبت والصين إلى المحيط المتجمد الشمالي، وغرباً إلى الباكستان. وهذا الرأي غير صحيح، فهم قوم بدائيون مجهولون.

ومنهم الداهية الرحالة «تموجين» الذي لقب نفسه «جنكيز خان أي ملك العالم» الذي ظهر في أوائل القرن السابع الهجري في آسية الوسطى، فأخضع الصين الشمالية، ثم أخضع بجبروته قطب الدين بن أرميلان من السلاجقة ملك خُوَارزْم، ثم خلفه ابنه «أقطاي» وأغار ابن أخيه «باتو» على بلاد الروس سنة ٧٢٣ هـ ودمر بولونيا والمجر، ثم قام مقامه «جالوك» فحارب الروم، ثم خلفه ابن أخيه «منجو» فقام أخوه «كيلاي» بالاستيلاء على الصين، وأخوه «هولاكو» بالاستيلاء على البلاد الإسلامية وإسقاط بغداد مقر الخلافة العباسية في عهد الخليفة المستعصم بالله، أواسط القرن السابع الهجري ١٥٦ه.

وأما السد الذي أقامه ذو القرنين، وشاهده بعض المؤرخين في أوائل القرن الخامس عشر الميلادي: فهو وراء جيحون في عمالة «بلخ» واسمه «باب الحديد» قرب «ترْمِذ» وقد اجتازه تيمورلنك، ومر به «شاه روخ» مع العالم الألماني (سيلد برجر) ووصفه المؤرخ الإسباني (كلافيجو) في رحلته سنة ١٤٠٣م الذي كان رسولاً من ملك «قشتالة» بالأندلس إلى تيمورلنك، وقال: إن سد (باب الحديد) على الطريق الموصل بين سمرقند والهند(۱).

﴿ قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُوْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا ﴿ أَنَ اللّٰهِ وَالقدرة ووفرة المال، ذو القرنين: ما مكنني فيه ربي، وآتاني من سعة الملك والقدرة ووفرة المال، خير من خرجكم ومما تجمعون، كما قال سليمان عليه السلام: ﴿ أَتُمِدُّونَنِ بِمَالٍ فَمَا ءَاتَىٰنِ ءَ أَلِنَهُ خَيْرٌ مِّمَّا ءَاتَىٰكُم ﴾ [النمل: ٣٦/٢٧].

ولكن ساعدوني بقوة، أي بعمل الرجال وآلات البناء، أجعل بينكم وبينهم سدّاً منيعاً وحاجزاً حصيناً، ثم أوضح المراد من القوة بقوله:

<sup>(</sup>١) تفسير المراغي: ١٣/١٦ - ١٥

﴿ اَنُونِ زُبَرَ ٱلْمُدِيدِ حَتَى إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ ٱلصَّدَفَيْنِ قَالَ ٱنفُخُوا ﴿ حَتَى إِذَا جَعَلَهُ نَارًا قَالَ اَنفُخُوا ﴿ عَلَيْهِ قِطْ الحديد، فلما جاؤوا بها، قَالَ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ قِطْ رَا ﴿ إِنْ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ قِطْ رَا الله الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

﴿ فَمَا السَّطَعُواْ أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا السَّطَاعُواْ لَهُ نَقْبًا ﴿ آَ مَا قدر يأجوج ومأجوج أن يصعدوا فوق السد، لارتفاعه وملاسته، وما استطاعوا نقبه من أسفله، وشدَّته، لصلابته وشدَّته. وأراح الله منهم الشعوب المجاورة لفسادهم وسوئهم.

وقال ذو القرنين بعد إقامة السد المنيع الحصين:

﴿ قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِن رَبِّي فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ رَبِي جَعَلَهُ دَكَّاءً وَكَانَ وَعَدُ رَبِي حَقَا ﴿ آي الله الله وَ القرنين لأهل تلك الديار: هذا السد نعمة وأثر من آثار رحمة ربي بهؤلاء القوم أو بالناس؛ لحيلولته بين يأجوج ومأجوج وبين الفساد في الأرض، فإذا حلَّ أجل ربي بخروجهم من وراء السد، جعله ربي مدكوكاً منهدماً، مستوياً ملصقاً بالأرض، وكان وعد ربي بخرابه وخروج يأجوج ومأجوج وبكل ما وعد به حقاً ثابتاً لا يتخلف، كائناً لا محالة.

وتمَّ فعلاً خروج جنكيز خان وسلالته، فعاثوا في الأرض فساداً في الشرق والغرب، ودمروا معالم الحضارة الإسلامية، وأسقطوا الخلافة العباسية سنة ١٥٦هـ.

أخرج الإمام أحمد والبخاري ومسلم عن زينب بنت جحش زوج النبي ﷺ قالت: استيقظ النبي ﷺ من نومه، وهو محمر وجهه، وهو يقول: «لا إله إلا

الله، ويل للعرب من شرِّ قد اقترب، فُتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثلُ هذا، وحَلَّق، قلت: يا رسول الله، أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: نعم إذا كَثُر الخبث».

وقد اتسعت الحلقة حتى كبرت في منتصف القرن السابع الهجري، بخروج التتر والمغول، واجتياح البلاد الإسلامية، وتدمير صرح الخلافة الإسلامية وإسقاطها في بغداد سنة ٢٥٦ هـ، كما حكى القرآن في قوله تعالى:

وإذا اقترب موعد القيامة نفخ في الصور، وهي النفخة الثانية، وجمعنا الناس جمعاً بأن أحييناهم بعد تلاشي أبدانهم وصيرورتها تراباً، وأحضرناهم إلى المحشر والحساب جميعاً، كما في الآيات الأخرى، منها: ﴿قُلْ إِنَّ ٱلْأُولِينَ وَالْآخِرِينَ ﴿قَلْ إِنَّ مَيْقَتِ يَوْمِ مَعْلُومِ ﴿ وَهَا اللهِ اللهُ اللهُ

# فقه الحياة أو الأحكام:

يستدل بالآيات على ما يأتى:

أ - إن ذا القرنين أحد الملوك المؤمنين الذين ملكوا الدنيا وسيطروا على أهلها، فقد آتاه الله ملكاً واسعاً، ومنحه حكمة وهيبة وعلماً نافعاً، ونحن لا نقطع بمعرفته بالذات، ولا نؤمن إلا بالقدر الذي حكاه القرآن المجيد.

روي أن جميع ملوك الدنيا كلها أربعة: مؤمنان وكافران؛ فالمؤمنان: سليمان بن داود وإسكندر، والكافران: نمروذ وبُخْتنَصَّر. قال ابن إسحاق: وكان من خبر ذي القرنين أنه أوتي ما لم يؤت غيره، فمدت له الأسباب حتى انتهى من البلاد إلى مشارق الأرض ومغاربها، لا يطأ أرضاً إلا سُلِّط على أهلها، حتى انتهى من المشرق والمغرب إلى ما ليس وراءه شيء من الخلق.

¬ الله تعالى لذي القرنين الأسباب التي توصله إلى مراده، وأخبرنا عن وقائع ثلاث حدثت له في المغرب والمشرق والوسط. أما في مغرب الشمس فقد وجد قوماً كافرين، فخيره الله بين أمرين: إما التعذيب بالقتل والإبادة جزاء كفرهم وطغيانهم، وإما الاستبقاء والإرشاد إلى الحق والهدى وتوحيد الله، فاختار ذو القرنين الإمهال والدعوة إلى الله، وأقام فيهم مدة ردع فيها الظالم، ونصر المظلوم، وأقام العدل، ودعا إلى الله تعالى.

وأما في المشرق فوجد قوماً بدائيين يعيشون في بقعة رملية لا يستقر فيها بناء، ولا يستترون فيها بظل شجر أو سقف بيت، قال الحسن البصري: كانت أرض لا جبل فيها ولا شجر، وكانت لا تحمل البناء، فإذا طلعت عليهم الشمس نزلوا في الماء، فإذا ارتفعت عنهم خرجوا، فيتراعون كما تتراعى البهائم.

وقال قتادة: لم يكن بينهم وبين الشمس ستر، كانوا في مكان لا يستقر عليه بناء، وهم يكونون في أسراب لهم، حتى إذا زالت الشمس عنهم رجعوا إلى معايشهم وحروثهم، يعني لا يستترون منها بكهف جبل ولا بيت يكنهم منها.

والقولان يدلان على ألّا مدينة هناك، وربما يكون منهم من يدخُل في الماء، ومنهم من يدخل في السّرب، فلا تناقض بين قول الحسن وقتادة.

وهذا تأريخ لحال جماعة بدائية تعيش على صيد الأسماك، دون ستر ولا مأوى، مما يستوجب على أهل المدينة شكر النعمة العظمى على العيش بأمان وارتياح تحت ظلال الأشجار وفي ردهات المنازل.

وأما رحلة ذي القرنين إلى الشمال بين الشرق والغرب وبين السدين وهما جبلان بين أرمينية وأذربيجان، فكانت إنقاذاً لشعب مقهور مستضعف يتعرض لغارات القبائل المتوحشة، فيفسدون في الأرض، فبنى لهم سداً منيعاً حصيناً حماهم من تلك الموجات الغازية، وأعلمهم أن بقاءه مرهون بإرادة الله. وهذا مَثَلٌ فيه عبرةٌ للدول القوية التي يجب عليها المحافظة على الشعوب الضعيفة، والإبقاء على ثرواتها دون أخذ شيء منها، منعاً من الإسهام في إضعافها، وأخذاً بيدها نحو الأفضل، وإغاثتها وإنقاذها من التخلف والضياع، فإن ذا القرنين مَلِك الدنيا أبي أن يأخذ شيئاً من أموال أولئك الأقوام، بالرغم من بناء السد الحصين.

" - قال القرطبي: في هذه الآية (آية السد) دليل على اتخاذ السجون، وحبس أهل الفساد فيها، ومنعهم من التصرف لما يريدونه، ولا يتركون وما هم عليه، بل يوجعون ضرباً ويحبسون، أو يُكْفَلون ويطلقون كما فعل عمر رضى الله عنه (۱).

3 - إن أهل الصلاح والإخلاص يحرصون على إنجاز الأعمال ابتغاء وجه الله، دون انتظار مقابل أو عوض دنيوي من الناس، فإن ذا القرنين الذي أيده الله قال: ﴿قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِي خَيْرٌ ﴾ أي ما بسطه الله تعالى لي من القدرة والملك خير من خرجكم وأموالكم، ولكن أعينوني بقوة الأبدان، أي بالرجال وعمل الأبدان والآلة التي أبني بها السد (الردم). وهذا بداية النجاح في العمل، فإن القوم لو جمعوا له خرجاً، لم يُعِنْه أحد، ولتركوه يبني، فكان عونهم أسرع في إنجاز العمل وإنجاح المشروع.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١١/٩٥

٥ - تدل الآية أيضاً: ﴿قَالَ مَا مَكَّنِى فِيهِ رَبِى خَيْرٌ ﴾ على أن من واجب الملك أو الحاكم أن يقوم بجماية الخَلْق في حفظ ديارهم، وإصلاح ثغورهم، من أموالهم، بشروط ثلاثة هي:

الأول - ألا يستأثر عليهم بشيء.

الثاني - أن يبدأ بأهل الحاجة فيعينهم.

الثالث - أن يسوِّي في العطاء بينهم على قدر منازهم.

فإذا احتاج الحاكم إلى دعم رعيته، بذلوا أنفسهم قبل أموالهم، ويؤخذ بقدر الحاجة من أموالهم، وتصرف بتدبير، فهذا ذو القرنين أبى أخذ شيء من أموال القوم، قائلاً: إن الأموال عندي والرجال عندكم، فكان التطوع بخدمة الأبدان أولى.

وضابط الأمر: أنه لا يحل مال أحد إلا لضرورة تعرض، فيؤخذ ذلك المال جهراً لا سراً، وينفق بالعدل لا بالاستئثار، وبرأي الجماعة لا بالاستبداد بالأمر(١).

أ - إن الحديد والنحاس من مرتكزات الصناعة الثقيلة قديماً وحديثاً، فقد كانا أداة بناء السد المنيع على يد ذي القرنين، وهما الآن المادة الأساسية في الصناعات المختلفة الحربية والسلمية.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ٦٠/١١

## جزاء الكفار

﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَبِدِ لِلْكَنْفِرِينَ عَرْضًا ﴿ الَّذِينَ كَانَتَ أَعْبُنُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِى وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ الْمَصَيِبَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَن يَنْخِذُواْ عِبَادِى مِن دُونِ آوَلِيَآءً إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَّم لِلْكَفْرِينَ أُنْلًا ﴿ قَلْ هَلْ نُلِيَنُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ ضَلَّ سَعْيَهُمْ فِي الْحَيْوَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ عِبَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ عَنِطَتْ أَعْمَلُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَزَنًا ﴿ اللَّهِ خَلِقُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَزَنًا ﴿ اللَّهِ خَلِكُ جَرَاقُهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ فَلَا نَقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَزَنًا ﴿ اللَّهِ خَلِكَ جَرَاقُهُمْ خَلُولُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّاللَّهُ الللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللللَّهُ اللَّهُ

### القراءات:

﴿ دُونِيَ أَوْلِيَآ يَا ﴾:

وقرأ نافع، وأبو عمرو (دونيَ أولياء).

﴿ يَحْسَبُونَ ﴾:

قرئ:

١- (يحسَبون) وهي قراءة ابن عامر، وعاصم، وحمزة.

٢- (يحسِبون) وهي قراءة الباقين.

﴿ هُزُوًّا ﴾ :

قرئ:

١- (هُزُواً) وهي قراءة حفص.

٢- (هُزُواً) وهي قراءة حمزة وصلاً، وخلف في الحالين.

٣- (هُزُواً) وهي قراءة الباقين.

#### الإعراب:

﴿ ٱلَّذِينَ كَانَتُ أَعْيَنُهُمْ ﴾ بدل من (الكافرين).

﴿ أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن يَنْخِذُواْ عِبَادِى مِن دُونِ آوْلِيَآ ۚ ﴾ ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ فاعل ﴿ أَفَحَسِبَ ﴾ و﴿ أَن يَنْخِذُواْ ﴾ أن وصلتها في موضع نصب، سدت مسد مفعولي ﴿ أَفَحَسِبَ ﴾ . و﴿ عِبَادِى ﴾ مفعول أول ليتخذوا، و﴿ أَوْلِيَآ ۚ ﴾ مفعول ثانٍ .

﴿ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴾ تمييز منصوب، وجمع التمييز ولم يفرد: إشارة إلى أنهم خسروا في أعمال متعددة، لا في عمل واحد.

﴿ اَلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ ﴾ خبر لمحذوف، أو بدل، أو منصوب على الذم ﴿ ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ ﴾ مبتدأ وخبر، و﴿ جَهَنَّمُ ﴾ عطف بيان للخبر.

#### البلاغة:

﴿ كَانَتُ أَعْيِنُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِي ﴾ استعارة تمثيلية، شبه إعراضهم عن الآيات الكونية وعدم النظر فيها، وبالتالي عدم الإيمان، بمن ألقى غطاء على عينيه، على سبيل التمثيل.

﴿ أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاً ﴾ استفهام يراد به التوبيخ والتقريع.

﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ جناس ناقص أو جناس التصحيف لتغير الشكل وبعض الحروف.

#### المفردات اللغوية:

﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ ﴾ أبرزناها وأظهرناها لهم ﴿ فِي غِطَآءٍ ﴾ أي غشاوة محيطة بها

﴿عَن ذِكْرِي﴾ أي القرآن، أو الآيات الموصلة إلى ذكري بتوحيدي وتمجيدي وتعظيمي ﴿وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا﴾ أي لا يقدرون استماعاً لذكري وكلامي، بغضاً له، وصمماً عن الحق، فلا يؤمنوا به؛ إذ لا استطاعة بهم للسمع . ﴿أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ أظنوا، والاستفهام للإنكار ﴿أَن يَنْخِذُواْ عِبَادِي ﴾ أي الملائكة والمسيح عيسى وعزير ﴿مِن دُونِ أَوْلِيَاءً ﴾ أرباباً، المعنى: أظنوا أن الاتخاذ المذكور لا يغضبني، ولا أعاقبهم عليه؟ كلا ﴿أَعْنَدْنَا ﴾ هيأنا ﴿لِلْكَفِرِينَ ﴾ من هؤلاء وغيرهم ﴿ نُزُلًا ﴾ ما يقام للنزيل، أي هي معدة لهم كالمنزل المعد للضيف. وفيه تهكم.

﴿ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴾ جمع التمييز وهو: ﴿ أَعْمَلًا ﴾ لتنوع أعمالهم ﴿ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ ﴾ بطل وضاع عملهم لكفرهم وعجبهم ﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ ﴾ يظنون ﴿ يُحْسِنُونَ صَلَّهُمْ عَلَم على الحق. صُنْعًا ﴾ عملاً يجازون عليه، لعجبهم بأنفسهم واعتقادهم أنهم على الحق.

﴿ كَفَرُواْ بِعَايَتِ رَبِهِمْ ﴾ بالقرآن، أو بدلائله الدالة فيه على التوحيد والنبوة ﴿ وَلِقَابِهِ ﴾ بالبعث والحساب، والثواب والعقاب، أو لقاء عذابه ﴿ فَيَطَتُ الْحَمَالُهُمْ ﴾ بالبعث والحساب، والثواب والعقاب، أو لقاء عذابه ﴿ فَيَطَتُ اللَّهُمْ ﴾ بطلت بكفرهم، فلا يثابون عليها ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَمُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ وَزُنّا ﴾ أي لا نجعل لهم قدراً، وإنما نزدريهم.

﴿ ذَالِكَ جَزَاؤُهُمُ جَهَنَّمُ ﴾ أي الأمر الذي ذكرت من حبوط أعمالهم وغيره، هو جزاؤهم ﴿ هُزُوًّا ﴾ هزؤاً، أي مهزوءاً بهما.

### الناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى أنه بنفخ الصور يوم القيامة، يقوم الناس من قبورهم، ثم يجمعون في صعيد واحد للحساب، ذكر أنه حينئذ يُظهر النار للكافرين، وتخصيصه بالكافرين بشارة للمؤمنين، ويظن الكافرون أن اتخاذهم معبودات من دون الله ينجيهم من عذابه، ولكن حبطت أعمالهم وبطلت، وصارت عديمة النفع بسبب كفرهم.

والحاصل: إن الله تعالى يخبر عما يفعله بالكفار يوم القيامة، من عرض جهنم عليهم، أي إبرازها وإظهارها لهم، ليروا ما فيها من العذاب والنكال قبل دخولهم، ليكون ذلك أبلغ في تعجيل الهم والحزن لهم. ويخبر تعالى أيضاً أنه لا يقام لهم وزن أو قدر، وأن أعمالهم قد أحبطت وضاعت بسبب كفرهم.

#### التفسير والبيان:

﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَبِدِ لِلْكَفِرِينَ عَرْضًا ﴿ اللهِ أَي أَظَهِرنَا جَهِنَم وأَبَرَزَنَاهَا إِبِرازاً واضحاً للكفار بالله بعد النفخة الثانية في الصور، حتى يشاهدوا أهوالها، يوم جمعنا لهم.

## وأوصاف الكفار هي:

والخلاصة: إنهم تعاموا عن مشاهدة آي الله بالأبصار، وأعرضوا عن الأدلة السمعية المذكورة في كتاب الله، كما قال تعالى: ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴾ [الحج: ٢٦/٢٢] وقال سبحانه: ﴿وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آكَئِدُ مِنْ اللَّهُ وَفِي عَاذَانِنَا وَقَرُّ ﴾ [فصلت: ٤١/٥].

أ - عبادة معبودات من دون الله: ﴿ أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن يَنْخِذُواْ عِبَادِى
 مِن دُونِ أَوْلِيَاأً ﴾ أي أفظن أو اعتقد الذين كفروا بي، واتخذوا أولياء أي

معبودات من دوني كالملائكة والمسيح والشياطين أن ذلك ينفعهم، أو يدفع عنهم العذاب؟ كلا، لا تنفعهم تلك المعبودات، وسيظهر لهم خطؤهم، كما قال تعالى: ﴿ كَلَا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ آلَ اللَّهِ اللَّهِ ١٩٢/١٩ لذا أخبر تعالى عن عذابهم قائلاً:

﴿ إِنَّا آَعْنَدُنَا جَهَنَّمَ لِلْكَفِرِينَ نُزُلُا﴾ أي إنا أعددنا وهيأنا لهؤلاء الكافرين بالله جهنم يوم القيامة منزلاً ينزلون به، كما يعدُّ النزل للضيف، بسبب اتخاذهم أولياء (أي معبودين) من دوني، وهذا تهكم بهم، وتخطئة لحساباتهم.

" - الجهل والغباء: ﴿ قُلُ هُلُ نَلْبَتُكُم عِلَا أَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي الْحَمد: هل الحَيْوَةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يَحْسِبُونَ صُنْعًا ﴿ أَي قل لهم يا محمد: هل نخبركم أيها الناس بأشد الناس خسراناً لأعمالهم وخطأ في حسابهم؟ هم الذين ضلوا في الحياة، فعملوا أعمالاً باطلة على غير شريعة مرضية مقبولة، وأتعبوا أنفسهم فيما لا نفع فيه، فهلكوا وضيعوا ثمار أعمالهم، وهم قوم مخدوعون بما هم عليه، يظنون أنهم محسنون في ذلك العمل، منتفعون بآثاره، مقبولون محبوبون. والآية توبيخ شديد لهم، مفادها الموجز: قل لهؤلاء الكفرة الذين عبدوا غيري: يخيب سعيهم وآمالهم غداً، فهم الأخسرون أعمالاً.

وسبب خسارة أعمالهم هو ما قال الله تعالى:

﴿ اَلَذِينَ كَفَرُواْ يِنَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ عَبَطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَزَنَا ﴾ أي إن أولئك الأخسرين أعمالاً هم الذين جحدوا آيات الله في الدنيا، وبراهينه التكوينية والتنزيلية الدالة على توحيده، وكفروا وكذبوا بالبعث والحساب ولقاء الله وما بعده من أمور الآخرة، فحبطت وبطلت أعمالهم التي عملوها مما يظنونه حسناً، كما قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ مَما يَظنونه حسناً، كما قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ هَمَا يَعْدَن هُمَا قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ هَمَا عَدْر، ولا نعباً جم، ولا ثواب على تلك الأعمال؛ لأنها خالية من الخير.

وحينئذ يكون جزاؤهم العادل على كفرهم ومعاصيهم جهنم؛ لقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ جَهَنَمُ بِمَا كَفَرُوا وَاتَّغَذُوا ءَايَتِي وَرُسُلِي هُزُوًا ﴿ أَي إِن ذَلك الوعيد والجزاء على أعمالهم الباطلة في نار جهنم إنما هو بسبب كفرهم واستهزائهم بآيات الله، وسخريتهم من رسل الله ومن معجزاتهم، فإنهم استهزؤوا بهم وكذبوهم أشد التكذيب. والهزء: الاستخفاف والسخرية.

### فقه الحياة أو الأحكام:

يفهم من الآيات ما يلي:

اً - إثبات البعث والحشر، بجمع الجن والإنس في ساحات القيامة بالنفخة الثانية في الصور.

٣ - إبراز جهنم إبرازاً ظاهراً واضحاً للكفار بعد الحشر بسبب عدم النظر في دلائل الله تعالى على وجوده ووحدانيته، وعدم إطاقتهم سماع كلام الله تعالى، فهم بمنزلة العُمْي والصمّ. وفي هذا نوع من العقاب النفساني المؤلم بسبب ما ينتابهم حينئذ من الغم والكرب العظيم.

٣ - يخطئ الكفار حين يظنون أن اتخاذهم معبودين من دون الله، كعيسى وعزير والملائكة ينفعهم يوم القيامة، وأن الله لا يعاقبهم على ذلك، كلا، فإن الله أعد لهم جهنم منزلاً ومأوى.

الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه، وكان سعد يسميهم الفاسقين (۱). والحقيقة أن الآية تشمل جميع أهل الضلال سواء من أهل الكتاب أو من المشركين.

٥ - في هذه الآية: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَيْنَكُمُ ﴾ دلالة على أن من الناس من يعمل العمل، وهو يظن أنه محسن، وقد حبط سعيه، والذي يوجب إحباط السعي:
 إما فساد الاعتقاد أو المراءاة.

أ - إن سبب خسارة أعمال أهل الضلال هو الكفر بآيات الله وبالبعث، وهذا يشمل مشركي مكة عبدة الأوثان، وأهل الكتاب أيضاً؛ لأن إيمان هؤلاء بالبعث مشوّه غير صحيح.

٧ - إن عقاب هؤلاء الضالين على أعمالهم الباطلة ثلاثة أنواع: إحباط الأعمال، وإهدار الكرامة والاعتبار، والعذاب في نار جهنم، فلا ثواب على أعمالهم ولا نفع فيها، ولا يقيم الله عز وجل لهم وزناً، ويصلون جهنم، قال عبيد بن عمير: يؤتى يوم القيامة بالرجل العظيم الطويل الأكول الشَّروب، فلا يزن عند الله جناح بعوضة. وهذا في حكم المرفوع، وقد ثبت معناه في صحيحي البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله على قال: ﴿إنه ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة، لا يزن عند الله جناح بعوضة، اقرؤوا إن شئتم: ﴿فَلَا نُقِيمُ لَمُمُ يَومَ ٱلْقِيمَةِ وَزُناً ﴾ والمعنى: أنهم لا ثواب لهم، وأعمالهم مقابلة بالعذاب، فلا حسنة لهم توزن في موازين القيامة، ومن لا حسنة له فهو في النار.

٨ - كرر الله تعالى ذكر سبب العذاب لهؤلاء الكفار للتأكيد، فأخبر بأن جزاءهم جهنم بسبب كفرهم واستهزائهم بآيات الله وتكذيبهم رسل الله، وإنكارهم معجزات الأنبياء.

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۱۰۷/۳

## جزاء المؤمنين وسعة معلومات اللَّه وتوحيده

#### القراءات:

﴿ أَن نَنفَدَ ﴾ :

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (أن ينفد).

﴿جِئْنَا﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (جينا).

## الإعراب:

﴿ خُلِدِينَ فِيهَا ﴾ حال.

﴿ لَا يَبْغُونَ عَنَّهَا حِوَلًا ﴾ ﴿ حِوَلًا ﴾ مفعول ﴿ يَبْغُونَ ﴾ أي لا يطلبون ولا يتمنون عنها متحولاً.

﴿ وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ، مَدَدًا ﴾ ﴿ مَدَدًا ﴾ تمييز.

﴿ أَنَّمَا ۚ إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِلَّا ﴾ أن: المكفوفة بما: باقية على مصدريتها، والمعنى: يوحى إلي وحدانية الإله.

#### المفردات اللغوية:

﴿ كَانَتُ لَمُمُ ﴾ فيما سبق من علم الله وحكمه ووعده ﴿ ٱلْفِرْدُوْسِ ﴾ أعلى درجات الجنان وأوسطها، والإضافة إليه للبيان، وأصله: البستان الذي يجمع أشجار الفاكهة ﴿ نُزُلًا ﴾ منزلاً ﴿ لَا يَبغُونَ ﴾ لا يطلبون ﴿ حَولًا ﴾ تحولاً إلى غيرها؛ إذ لا يجدون أطيب منها، حتى تنازعهم إليه أنفسهم ﴿ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا ﴾ أي لو كان ماء البحر ما يكتب به من الحبر، وأصله: ما يمدُّ به الشيء، كالحبر للدواة ﴿ لِكُومُن ِ رَقِي ﴾ لكلمات علمه وحكمته ومعلوماته غير المتناهية، بأن تكتب به ﴿ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ ﴾ في كتابتها ﴿ نَنفَد ﴾ تفرغ ﴿ وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ ۦ ﴾ أي بمثل البحر ﴿ مَدَدً ﴾ زيادة فيه، لنفد، ولم تفرغ هي.

﴿ أَنَا ۚ بَشَرُ ﴾ آدمي ﴿ رَبُحُوا لِقَآءَ رَبِّهِ ﴾ يأمل ويطمع حسن لقائه بالبعث والجزاء. والرجاء: تأمل شيء سار في المستقبل، و﴿ لِقَآءَ رَبِّهِ ﴾ هو البعث وتوابعه . ﴿ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ يرتضيه الله ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ﴾ أي بأن يرائي في عبادته، أو يطلب منه أجراً.

## سبب النزول: نزول الآية (١٠٩):

﴿ قُلُ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ ﴾: أخرج الحاكم وغيره عن ابن عباس قال: قالت قريش لليهود: أعطونا شيئاً نسأل عنه هذا الرجل، فقالوا: سلوه عن الروح، فسألوه، فنزلت: ﴿ وَيَشْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَقِي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْمِرِ رَقِي وَمَا أُوتِيتُم مِنَ ٱلْمِرِ رَقِي وَمَا التوراة، ومن الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ فَهَا لَا تَعْرَا الله وَد: أُوتِينا علماً كثيراً، أُوتِينا التوراة، ومن أوتي التوراة، فقد أوتي خيراً كثيراً، فنزلت: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَامِئَتِ رَقِي الآية.

### نزول الآية (١١٠):

﴿ فَهَن كَانَ يَرْجُوا ﴾: أخرج ابن أبي حاتم وابن أبي الدنيا في كتاب الإخلاص

عن طاوس قال: قال رجل يا رسول الله، إني أقف أريد وجه الله، وأحب أن يُرى موطني، فلم يرد عليه شيئاً، حتى نزلت هذه الآية: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ خبر مرسل، وأخرجه الحاكم في المستدرك موصولاً عن طاوس عن ابن عباس، وصححه على شرط الشيخين (البخاري ومسلم).

وأخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد قال: كان رجل من المسلمين يقاتل، وهو يجب أن يُرى مكانه، فأنزل الله: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِـِ﴾ الآية.

وأخرج أبو نعيم وابن عساكر في تاريخه عن ابن عباس قال: قال جندب ابن زهير: إذا صلى الرجل، أو صام، أو تصدق، فذكر بخير ارتاح له، فزاد في ذلك لمقالة الناس له، فنزلت في ذلك: ﴿فَنَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِـ، الآية.

#### المناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى ما أعد للكافرين، ذكر ما أعد للمؤمنين، ثم ختم السورة ببيان سعة علم الله واتساع معلوماته وأنها غير متناهية، والإعلام ببشرية النبي ومماثلته لبقية الناس في ذلك، وأن علمه مستمد من الوحي الإلهي، والتنبيه على الوحدانية، والحض على ما فيه النجاة في الآخرة. قال البيضاوي: والآية جامعة لخلاصة العلم والعمل، وهما التوحيد والإخلاص في الطاعة، بالبعد عن الرياء وهو الشرك الأصغر أو الخفي.

#### التفسير والبيان:

يخبر الله تعالى عن أضداد صفات الكافرين الذين ذكروا قبل المؤمنين، فيقول:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿ أَي إِن السعداء هم الذين آمنوا بالله ورسوله، وصدقوا المرسلين فيما جاؤوا به،

وعملوا صالح الأعمال من إقامة الفرائض والتطوعات، ابتغاء رضوان الله، لهم جنات الفردوس (وهي أعلى الجنة وأوسعها وأفضلها) منزلاً معداً لهم، مبالغة في إكرامهم. والفردوس في كلام العرب: الشجر الملتف، والأغلب عليه العنب، وفي اللغة الرومية: البستان.

جاء في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا سألتم الله الجنة، وأوسط الجنة، وأوسط الجنة، ومنه تفجر أنهار الجنة».

ثم يخبر الله تعالى عن عظمة شأن القرآن وسعة علم الله، فيقول:

﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَتِ رَبِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِّ وَلَو جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴿ آلَ اللّهِ أَي قل أيها الرسول لهم: لو كتبت كلمات علم الله وحكمته، وكان ماء البحر حبراً للقلم الذي يكتب به، والقلم يكتب، لنفد البحر قبل أن يفرغ من كتابة ذلك، ولو جيء بمثل البحر آخر وآخر وهكذا لنفد أيضاً، ولم تنفد كلمات الله. وهذا دليل على كثرة كلمات الله، وسعة علم الله وحكمته وأسراره، بحيث لا تضبطها الأقلام والكتب.

ونظير الآية قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَنَهُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُ مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَنْتُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيْزُ حَكِيمُ ﴿ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيمُ اللَّهُ اللّ وقال الربيع بن أنس: إن مثل علم العباد كلهم في علم الله تعالى كقطرة من ماء البحور كلها، وقد أنزل الله ذلك: ﴿ قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ ﴾ الآية، يقول: لو كانت تلك البحور مداداً لكلمات الله، والشجر كله أقلام، لانكسرت الأقلام، وفني ماء البحر، وبقيت كلمات الله قائمة لا يفنيها شيء؛ لأن أحداً لا يستطيع أن يقدر قدره، ولا يثني عليه كما ينبغي، حتى يكون هو الذي يثني على نفسه، إن ربنا كما يقول، وفوق ما نقول، إن مثل نعيم الدنيا أولها وآخرها في نعيم الآخرة كحبة من خردل في خلال الأرض كلها.

وروي أن حُيَيّ بن أخطَب اليهودي قال: في كتابكم: ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَ إِللّهِ البقرة: ٢٦٩/٢] ثم تقرؤون: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيكُ ﴾ [الإسراء: ٨٥/١٧] أي إنه يعترض بوجود التناقض، فنزلت هذه الآية، يعني أن ذلك خير كثير، ولكنه قطرة من بحر كلمات إلله.

وبعد بيان كمال كلام الله، أمر تعالى محمداً ﷺ بالتواضع فقال:

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّشَلَكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِلْكُ أَي قل يا محمد لهم: ما أنا إلا بشر مثلكم في البشرية، ليس لي صفة الملكية أو الألوهية، ولا علم لي إلا ما علمني الله، إلا أن الله تعالى أوحى إلي أنه لا إله إلا الله الواحد الأحد الصمد، فلا شريك له في ألوهيته، فمعبودكم الذي يجب أن تعبدوه هو معبود واحد لا شريك له.

﴿ فَهُنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ أي فمن آمن بلقاء الله، وطمع في ثواب الله على طاعته، فليتقرب إليه بصالح الأعمال، وليخلص له العبادة، وليجتنب الشرك بعبادة الله، أحداً من مخلوقاته، سواء أكان شركاً ظاهراً كعبادة الأوثان، أم شركاً خفياً كفعل شيء رياء أو سمعة وشهرة، والرياء: هو الشرك الأصغر، كما في حديث أخرجه الإمام أحمد عن محمود بن لبيد أن رسول الله عليه قال: «إن أخوف ما أخاف

عليكم الشرك الأصغر، قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: الرياء، يقول الله يوم القيامة إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا، فانظروا هل تجدون عندهم جزاء؟».

وأخرج أحمد ومسلم وغيرهما عن أبي هريرة عن النبي ﷺ فيما يرويه عن ربه قال: «أنا خير الشركاء، فمن عمل عملاً أشرك فيه غيري، فأنا بريء منه، وهو للذي أُشْرِك».

قال الرازي: أورد تعالى في آخر هذه السورة ما يدلّ على حصول رؤية الله في ثلاث آيات:

أُولِهَا - قُولُه: ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِۦ﴾.

وثانيها - قوله: ﴿كَانَتْ لَهُمُّ جَنَّكُ ٱلْفِرُدُوسِ نُزُلُّا ﴾.

وثالثها - ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ ﴾ ولا بيان أقوى من ذلك(١٠).

#### فقه الحياة أو الأحكام:

يستنبط من الآيات ما يأتي:

اً – للمؤمنين بالله ورسله الذين يعملون صالح الأعمال جنات الفردوس التي هي أعلى الجنان، وهم خالدون دائمون فيها، لا يطلبون تحويلاً عنها إلى غيرها.

لا يستطيع أحد على الإطلاق أن يحصر كلمات الله تعالى وعلمه وحكمته وأسراره، ولو كانت البحار والمحيطات وأمثالها دون تحديد حبراً يكتب به. قال ابن عباس: قالت اليهود، لما قال لهم النبي رضي (وَمَا أُوتِيتُم.

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي: ٢١/ ١٧٧

مِّنَ ٱلۡعِلۡمِ إِلَّا قَلِيـلَا﴾ قالوا: وكيف، وقد أُوتينا التوراة، ومن أُوتي التوراة فقد أُوتي عبراً كثيراً؟ فنزلت: ﴿قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا﴾ الآية.

٣ - أمر الله رسوله بالتواضع، وبإعلان صفة البشرية وأنه لا امتياز له على غيره بشيء من الصفات، وأنه لا يعلم إلا ما علّمه الله تعالى، وعلم الله لا يحصى، إلا أن الله تعالى أمره بأن يبلّغ غيره بأن لا إله إلا الله.

على مطلوبين: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌّ مِثْلُكُمْ بُوحَى إِلَى ﴾ على مطلوبين:

الأول - أن كلمة ﴿أَنَّمَا ﴾ تفيد الحصر، وهي قوله: ﴿أَنَّمَا ۖ إِلَاهُكُمْ الِلَّهُ وَعِلَّهُ ۗ .

والثاني - أن كون الإله تعالى إلهاً واحداً يمكن إثباته بالأدلة السمعية.

0 - إن المؤمن بربه الذي يرجو رؤيته وثوابه ويخشى عقابه يجب عليه أن يعمل العمل الصالح المرضي لله، وألا يشرك بالله أحداً في عبادته. قال ابن عباس: نزلت في جُنْدُب بن زهير العامري، قال: يا رسول الله، إني أعمل العمل لله تعالى، وأريد به وجه الله تعالى، إلا أنه إذا اطّلِع عليه سرّني؛ فقال النبي عليه: "إن الله طيّب، ولا يقبل إلا الطيّب، ولا يقبل ما شُورِك فيه» فنزلت الآية. وفي رواية مسلم عن أبي هريرة: "إن الله طيب لا يقبل إلا طساً..».

والآية عامة في جميع الأعمال من عبادة وجهاد وصدقة وغيرها، وموضوعها إخلاص العمل لله عزَّ وجلَّ. سئل الحسن البصري عن الإخلاص والرياء فقال: من الإخلاص أن تحب أن تُكْتَم حسناتُك، ولا تحب أن تُكْتَم سيئاتُك، فإن أظهر الله عليك حسناتك تقول: هذا من فضلك وإحسانك، وليس هذا من فعلي ولا من صنيعي، وتَذَكَّرْ قوله تعالى: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُثُرِّكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾، وقوله سبحانه ﴿وَالَّذِينَ

يُؤْتُونَ مَا عَاتُواً ﴾ [المؤمنون: ٣٠/٢٣] ، يؤتون الإخلاص، وهم يخافون ألا يقبل منهم. وأما الرياء فطلب حظ النفس من عملها في الدنيا؛ قيل له: كيف يكون هذا؟ قال: من طلب بعمل بينه وبين الله تعالى سوى وجه الله والدار الآخرة، فهو رياء.

## بِنْ مِ اللَّهِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحَتِ فِي

# سِوْلَةُ مُرْتِيْرًا

## مكية وهي ثمانِ وتسعون آية

#### تسميتها،

سميت (سورة مريم) لاشتمالها على قصة حمل السيدة مريم، وولادتها عيسى عليه السلام، من غير أب، وأصداء ذلك الحمل، وما تبعه ورافق ولادة عيسى من أحداث عجيبة، من أهمها كلامه وهو طفل في المهد.

### مناسبتها لما قبلها:

اشتملت السورتان على قصص عجيبة، فسورة الكهف اشتملت على قصة أصحاب الكهف، وطول لبثهم هذه المدة الطويلة، بلا أكل ولا شرب، وقصة موسى مع الخضر، وما فيها من المثيرات، وقصة ذي القرنين.

وسورة مريم فيها أعجوبتان: قصة ولادة يحيى بن زكريا عليه السلام حال كبر الوالد وعقم الوالدة أي بين شيخ فانٍ وعجوز عاقر، وقصة ولادة عيسى عليه السلام من غير أب.

### ما اشتملت عليه السورة:

موضوع السورة كسائر السور المكية هو إثبات وجود الله ووحدانيته،

وإثبات البعث والجزاء من خلال إيراد قصص جماعة من الأنبياء، على النحو التالى:

اً - افتتحت السورة بقصة ولادة يحيى بن زكريا عليهما السلام، من أب شيخ كبير وأم عاقر لا تلد، ولكن بقدرة الله القادر على كل شيء، خلافاً للمعتاد، وإجابة لدعاء الوالد الصالح، وأعقبه الخبر بإيتاء يحيى النبوة في حال الصبا، الآيات [١-١٥].

أردف ذلك قصة ولادة عيسى من مريم العذراء، من غير أب، لتكون دليلاً آخر على القدرة الربانية. وقد أثار ذلك موجة من النقد واللوم والتعنيف، خفف منها كلام عيسى وهو طفل في المهد، تبرئة لأمه، ووصف نفسه بصفات النبوة والكمال.

واقترن المخاض بحدثين غريبين: هما نداء عيسى أمه حين الولادة بألا تحزن، فقد جعل الله عندها نهراً، وأمرها بهز النخل أخذاً بالأسباب لإسقاط الرطب، الآيات [٢٦-٣٦].

وأحدثت هذه الولادة اختلافاً بين النصاري في شأن عيسي، الآيات [٣٧- ٤].

¬ انتقلت الآیات بعدئذ إلى بیان جانب من قصة إبراهیم الخلیل علیه السلام، ومناقشته أباه في عبادة الأصنام، وإكرام الله له بهبته – وهو كبیر، وامرأته سارة عاقر – ولداً هو إسحاق ومن بعده ابنه یعقوب وجعلهما نبیین، كما حدث فعلاً من ولادة إسماعیل قبل ذلك، وإبراهیم شیخ كبیر بعد دخوله علی زوجته هاجر، الآیات [٤١-٥٠].

\$ - ثم تحدثت السورة عن قصة موسى ومناجاته ربه في الطور، وجعل أخيه هارون نبياً، الآيات [٥٣-٥٦].

٥ - ثم أشارت إلى قصص إسماعيل الموصوف بصدق الوعد وإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، وإدريس الصدِّيق النبي، وما أنعم الله به على أولئك الأنبياء من ذرية آدم لإثبات وحدة الرسالة بدعوة الناس إلى التوحيد ونبذ الشرك الآيات [٥٨-٥٤]. وما سبق كله يشمل حوالي ثلثي السورة.

قورن الخلف بالسلف، وبان الفرق بأن الخلف أضاعوا الصلوات واتبعوا الشهوات، وجدد الوعد بجنات عدن لمن تاب وعمل صالحاً الآيات [٥٩-٣٣].

٧ - ناسب ذلك الكلام عن الوحي، وأن جبريل لا ينزل بالوحي إلا بإذن ربه، الآيات [٦٥-٦٥].

٨ - ناقش الله المشركين الذين أنكروا البعث، وأخبر بحشر الكافرين مع الشياطين، وإحضارهم جثياً حول جهنم، وبأن جميع الخلق ترد على النار الآيات [77-٧٧].

٩ - أبان الله تعالى موقف المشركين حين سماع القرآن من المؤمنين بأنهم خير منهم مجلساً ومجتمعاً. وهددهم بأنه أهلك كثيراً من الأمم السابقة بسبب عتوهم واستكبارهم، وأنه يمدُّ للظالمين ويمهلهم، ويزيد الهداية للمهتدين، وأن معبودات المشركين ستكون أعداءً لهم [٧٣-٨٤] وذلك كله لتنزيه الله عن الولد والشريك.

أ - التمييز بين حشر وفد المتقين إلى الجنان، وسوق المجرمين إلى النيران
 [٨٧-٨٥].

١١ - التنديد بمن ادعى الولد لله، والرضا عن المؤمنين الصالحين، وأن
 القرآن لتبشير المتقين وإنذار الكافرين المعاندين [٨٨-٨٨].

#### فضلها:

روى محمد بن إسحاق في السيرة من حديث أم سلمة، وأحمد بن حنبل عن

ابن مسعود في قصة الهجرة إلى أرض الحبشة من مكة: أن جعفر بن أبي طالب رضى الله عنه قرأ صدر هذه السورة على النجاشي وأصحابه.

## دعاء زكريا عليه السلام طالباً الولد وبشارته بيحيى

﴿ حَهِيْعَسَ ۞ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِبًا ۚ إِذْ نَادَكَ رَبَّهُ بِذَآ عَفِينًا ۞ قَالَ رَبِ إِنِي وَهِنَ ٱلْعَظَمُ مِنِي وَاشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنُ خَفِيتًا ۞ وَإِنِي خِفْتُ ٱلْمَوْلِيَ مِن وَرَآءِى وَكَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِرًا فِهُ مَنْ عَالِي مِن لَدُنكَ وَلِيتًا ۞ يَرْثُنِي وَيَرِثُ مِنْ عَالِي يَعْقُوبَ وَأَجْعَلُهُ رَبِ رَضِيبًا فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيتًا ۞ يَرْثُنِي وَيَرِثُ مِنْ عَالِي يَعْقُوبَ وَأَجْعَلُهُ رَبِ رَضِيبًا ۞ يَنزَكَرِبًا إِنَا بُشِرُكَ بِعُلَامِ ٱسْمُهُ يَعْيَى لَمْ جَعْمَل لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيبًا ۞ قَالَ رَبِ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلْكُم وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِن قَالُ رَبِ أَنِي يَكُونُ لِي غُلْكُم وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِن قَالَ رَبِ أَنْ يَكُونُ لِي غُلْكُم وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِي عَلَيْ هَبِنُ وَقَدْ جَلَقْتُكَ مِن أَلْمُ وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِي عَلَيْ هَوْمِهِ عَلَى مَن مُعَلِي مَن اللّهِ مَن اللّهُ مُن اللّهِ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّه مُن اللّه مُن اللّه مُن اللّه مُن اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن اللّه عَلَى اللّه وَلَمْ اللّهُ مَن اللّه مَن الللّه مَن اللّه مَن الللّه مَن اللّه مِن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن الللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن الللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن الللّه مَن اللّه

#### القراءات:

﴿ مِن وَرَآءِی ﴾ :

وقرأ ابن كثير (من ورائيً).

﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ ﴾:

وقرأ أبو عمرو، والكسائي (يرثْني ويرثْ).

﴿ يَـٰزُكَرِيًّا إِنَّا ﴾:

قرئ:

١- (يا زكريا إنا) وهي قراءة حفص، وحمزة، والكسائي، وخلف.

٢- (يا زكرياء إنا) وهي قراءة الباقين.

﴿ نُبُشِّرُكَ ﴾:

وقرأ حمزة (نَبْشُرُك).

﴿عِتِيًّا﴾:

نرئ:

١- (عِتِيَّاً) وهي قراءة حفص، وحمزة، والكسائي.

٢- (عُتِيًّا) وهي قراءة الباقين.

﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي (وقد خلقناك).

﴿ لِّي ءَائِهُ ﴾:

وقرأ نافع، وأبو عمرو (ليَ آية).

### الإعراب:

﴿ شَكِبْنًا ﴾ تمييز منصوب، أو منصوب لأنه مصدر، والأول أظهر.

﴿ بِدُعَآبِكَ ﴾ مصدر مضاف إلى المفعول، والفاعل محذوف، أي ولم أكن بدعائى إياك.

﴿ يَرِثُنِي ﴾ إما مجزوم على جواب الأمر، وهو في الحقيقة جواب شرط مقدر، أي هب لي إن تهب لي يرث، وإما مرفوع على أنه صفة لقوله: ﴿ وَلِيَّا ﴾ أي فهب لي من لدنك ولياً وارثاً. والوجهان هما في قوله: ﴿ رِدْءَا يُصَدِّفُنِيٍّ ﴾.

﴿عِتِيًّا﴾ منصوب ببلغت، وهو مصدر «عتا».

﴿ قَالَ كَذَٰلِكَ ﴾ الكاف خبر مبتدأ محذوف، أي قال الأمر كذلك ﴿ سَوِيًّا ﴾ حال من ضمير ﴿ تُكَلِّمَ ﴾.

﴿ أَن سَبِّحُوا ﴾ إما مفسّرة بمعنى «أي» وإما مخففة من الثقيلة، أي أنه سبِّحوا.

#### البلاغة:

﴿ وَهُنَ ٱلْعَظُّمُ مِنِّي ﴾ كناية عن ذهاب القوة وضعف الجسم.

﴿ وَاَشْـتَعَلَ ٱلرَّأْشُ شَكِبْنَا ﴾ استعارة تبعية، شبه انتشار الشيب باشتعال النار في الحطب، واستعير الاشتعال للانتشار، وهذا أحسن الاستعارة وأبدعها في كلام العرب.

﴿ نَادَىٰ ﴾ ﴿ نِدَآءً ﴾ جناس اشتقاق.

#### المفردات اللغوية:

﴿ كَهِيمَسَ ۞ حروف مقطعة قصد بها التنبيه كحروف التنبيه التي تقع في أول الكلام مثل ألا ويا وغيرهما، كما قصد بها التحدي للعرب في الإتيان

بمثل القرآن المكون من حروف اللغة العربية التي يتكلمون ويخطبون ويكتبون بها.

﴿ زَكَرِيَّا ﴾ من ولد سليمان بن داود عليهم السلام، وكان نجاراً ﴿ نَكُونَ عَبَالًا ﴾ لأنه أسرع ﴿ نَادَكُ رَبَّهُ يِدَاّةً خَفِيتًا ﴾ أي دعاه سراً في جوف الليل ؛ لأنه أسرع للإجابة، واختلف في سنه حينئذ فقيل ٦٠، أو ٧٠، أو ٧٥، أو ٩٥، أو ٩٩ أو ١٢٠ ﴿ وَهَنَ ٱلْعَظّمُ مِنِي ﴾ أي ضعف جميعه بسبب الكبر ﴿ وَاَشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا ﴾ أي صار الشيب منتشراً في شعره، كما تنتشر النار في الحطب ﴿ وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَايِكُ ﴾ أي وإني أريد أن أدعوك، ولم أكن بدعائي إياك ﴿ شَقِيًّا ﴾ أخائباً غير مستجاب الدعوة فيما مضى، فلا تخيبني فيما يأتي.

﴿ ٱلْمَوْلِى ﴾ هم عصبة الرجل، الذين يلونه في النسب، كبني العم . ﴿ مِن وَرَآءِ ى ﴾ بعد موتي، وخوفي منهم على الدين أن يضيعوه، كما شاهدته في بني إسرائيل من تبديل الدين ﴿ وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِي عَاقِرًا ﴾ أي لا تلد، يقال: رجل عاقر وامرأة عاقر، أي عقيمان ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَدُنك ﴾ من عندك ﴿ وَلِيّا ﴾ ولداً من صلبي ﴿ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبُ ﴾ جدي في العلم والنبوة، وهو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، وكان متزوجاً أخت مريم بنت عمران من ولد سليمان، وكان زكريا زوجاً لخالة مريم ﴿ رَضِيّا ﴾ أي مرضياً عندك.

﴿ لَمْ نَجُعَلَ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيًا ﴾ أي مسمى بيحيى، فلم يسمَّ أحد بهذا الاسم قبله ﴿ أَنَّ ﴾ كيف ﴿ عِتِيًا ﴾ من عتا: أي يبس، يبست مفاصله وعظامه، قيل: كان عمره: مئة وعشرين سنة، وبلغت امرأته ثماني وتسعين سنة، وقرئ: عُسِيًا بمعنى عتياً ﴿ قَالَ كَذَلِكَ ﴾ أي الأمر كذلك من خلق غلام منكما في هذه السن ﴿ هُو عَلَى هَيِّنُ ﴾ أي لا أحتاج فيما أريد أن أفعله إلى الأسباب ﴿ وَلَمْ تَكُ شَيْتًا ﴾ قبل خلقك، بل كنت معدوماً صرفاً. وفيه دليل على أن المعدوم ليس بشيء.

## قصة زكريا عليه السلام؛

ذكر زكريا في القرآن ثماني مرات، في الآيتين [٣٧، ٣٨] من آل عمران، وفي الأنعام الآية [٨٩]، وفي مريم الآيتان [٢، ٧]، وفي الأنبياء الآية [٨٩].

وكان لزكريا أبي يحيى شركة في خدمة الهيكل، فهو (لاوي) وكانت مريم التي نذرتها والدتها لخدمة الهيكل من نصيب زكريا ﴿وَكُفّلُهَا زُكِيناً ﴾. وكان زكريا زوجاً لخالة مريم أو لأختها. ولما رأى زكريا إكرام الله تعالى لمريم ورزقها من حيث لا تحتسب، دعا أن يرزقه الله تعالى الولد: ﴿هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيّا رَبّهُ مَن حيث لا تحتسب، دعا أن يرزقه الله تعالى الولد: ﴿هُنَالِكَ دَعَا رَكَرِيّا رَبّهُ وَالَى مَن الله وَلَا يَعْ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَم اللّه عَلَى الله عَم الله الله عَم الله الله عَم الله عَم الله عَم الله عَم الله الله عَم الله الله عَم الله الله عَم اله

ووالده اسمه (برخيا) ويلاحظ أنه يوجد شخص آخر اسمه (زكريا بن برخيا) له كتاب قانوني عند النصارى، وكان في زمن (داريوس) قبل زمن المسيح عليه السلام بما يقرب من ثلاثة قرون (۱).

#### التفسير والبيان:

﴿ كَهِيعَسَ ﴿ هَا مَايِنَ مِا مَايِنَ مَا مَايِنَ مَا مَايِنَ مَا مَايِنَ مَا مِا بَادِعَامُ نُونَ عَايِنَ فِي الصَادِ ، ويتعينُ في الكاف والصاد منها المدّ المطول ست حركات بثلاث ألِفات، ويتعين في الهاء والياء المد الطبيعي حركة واحدة بألِف واحدة، ويجوز في العين المد المطول وقصره بجركتين بمقدار أَلِفين.

والمراد بهذه الحروف المقطعة التنبيه في أول الكلام على ما يأتي بعدها، وتحدي العرب بالإتيان بمثل القرآن أو بمثل سورة منه، ما دام الكلام القرآني مركباً من حروف الهجاء العربية التي يتركب منها الكلام العربي نثراً وخطابةً وشعراً. ولا يصح القول بأن هذه الأحرف مبهمات أو تشير إلى أسرار معينة أو أنها عَلَم (اسم) أو وصف؛ لأنه كما قال الرازي: لا يجوز من الله تعالى أن يودع كتابه ما لا تدل عليه اللغة، لا بالحقيقة ولا بالمجاز؛ لأنا إن جوزنا ذلك فتح علينا قول من يزعم أن لكل ظاهر باطناً، واللغة لا تدل على ما ذكروه، فإنه ليست دلالة الكاف أولى من دلالته على الكريم أو الكبير أو على اسم آخر من أسماء الرسول على أو الملائكة أو الجنة أو النار، فيكون حملها على بعضها من أسماء الرسول عليه اللغة أصلاً (٢).

﴿ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِبًّا ﴿ إِذْ نَادَكَ رَبَّهُ نِدَآءً خَفِيًّا ﴿ ﴾ أَي هذا المتلو ذِكْر رحمة ربك الذي نقصه عليك عبده زكريا، الذي كان نبياً

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء للأستاذ عبد الوهاب النجار ٣٦٨

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي: ١٧٩/٢١

عظيماً من أنبياء بني إسرائيل، وزوجته خالة عيسى عليه السلام، وأنه - كما في صحيح البخاري - كان نجاراً يأكل من عمل يده في النجارة، حين دعا ربه دعاءً خفياً مستتراً، إخلاصاً وبعداً عن الرياء، ولئلا ينسب في طلب الولد - وهو عجوز كبير - إلى الرعونة، ويكون محل اللوم والتهكم من قومه.

والمراد بذكر الرحمة: بلوغها وإصابتها وإجابة الله دعاء زكريا وهو: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَاشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَكِبًا وَلَمْ أَكُن بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًا وَلَمْ أَكُن بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًا وَلَمْ أَكُن فِهُ الْعَظْمُ مِنِي وَرَآءِى وَكَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِرًا ﴾ أي قال زكريا: يا ربّ، لقد صرت فاتر العظام، ضعيف القوى، هرماً كثير الشيب جداً، ولم أعهد منك إلا إجابة الدعاء، ولم تردّني قط فيما سألتك، فما كنت خائباً، بل كلما دعوتك استجبت لي، وإني خفت أقاربي العصبات من بني العم ونحوهم إهمال أمر الدين وتضييعه بعد موتي، فطلبت ولداً نبياً من بعدي يحرس بنبوته شأن الدين والوحي، وكانت امرأتي (وهي أخت حمنة أم مريم) عاقراً لا تلد. واسم امرأته: إيشاع بنت فاقوذا بن قبيل، أخت حمنة بنت فاقوذا، وعلى هذا يكون يحيى ابن خالة عيسى عليهما السلام على الحقيقة.

ويلاحظ أنه ذكر مسوغات ثلاثة لدعائه، تستدعي العطف والرحمة والشفقة، وهي:

أ - ضعف البدن باطناً وظاهراً، أي ضعف العظام وظهور الشيب.

عُ - كونه مستجاب الدعاء، فلم يكن في وقت من الأوقات خائباً، بل
 كان كلما دعا ربه أجابه.

م حوفه من ورثته من ضياع الدين وما يوحى إليه بعد موته، ولم يكن خوفه من إرث المال، فإن النبي أعظم منزلة وأجل قدراً من الإشفاق على ماله، ولأنه لم يكن ذا مال، وإنما كان نجاراً يأكل من كسب يده، ولأنه كما ثبت في الصحيحين أن رسول الله علي قال: «لا نُورث، ما تَرَكْنا صَدَقةً» وفي

رواية الترمذي: «نحن معشرَ الأنبياء لا نُورث» ، ويكون ميراث الأنبياء هو وراثة النبوة أو العلم والمحافظة على الدين والدعوة إليه.

﴿ وَهَ بَ لِي مِن لَدُنك وَلِيّاً ، يَرِثُني وَيُرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ وَأَجْعَلُهُ رَبِ مَن لَدُنك والله ولياً يلي أمر الدين، يكون ولداً من صلبي يرثني النبوة، وهذا ما أراده وإن لم يصرح به، ويرث ميراث آل يعقوب وهي وراثة العلم والنبوة على الراجح لا وراثة المال، كما تقدم، فيرث ما عندهم من العلم، ويقوم برعاية أمورهم في الدين، واجعله يا رب برّاً تقياً مرضياً عندك في أخلاقه وأفعاله، ترضاه وتحبه أنت ويرضاه عبادك ويحبونه، ليكون أهلاً لحمل رسالة الدين وتعليمه وتبليغه وإقامة شعائره.

ونظير الآية: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكِرِيّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبُ لِى مِن لَدُنكَ ذُرِّيّةً طَيّبَةً إِنْكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٣٨/٣] ، ﴿ وَزَكَرِيّاً إِذْ نَادَكَ رَبّهُ طَيّبَةً إِنْكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٣٨/٣] ، ﴿ وَزَكَرِيّاً إِذْ نَادَكَ رَبّهُ مَربّ لَا تَذَرْنِي فَكُرُدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَرِثِينِ ﴾ [الأنبياء: ٨٩/٢] . ويعقوب: هو إسرائيل، وكان زكريا متزوجاً بأخت مريم بنت عمران، ويرجع نسبها إلى يعقوب؛ لأنها من ولد سليمان بن داود، وهو من ولد يهوذا بن يعقوب، وزكريا من ولد هارون أخي موسى، وهارون وموسى من ولد لاوي بن يعقوب، يعقوب، وكانت النبوة في سبط يعقوب بن إسحاق.

فأجاب الله دعاءه، كما قال تعالى:

﴿ يَنْزَكَرِيّاً إِنَّا نَبُشِرُكَ بِعُلَامٍ ٱسْمُهُ يَعْيَىٰ لَمْ نَجْعَلَ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيّاً الله دعاءه وناداه من جهة الملائكة: يا زكريا إنا نبشرك بمنحتنا لك غلاماً اسمه يحيى (معرَّب يوحنا، وهو يوحنا المعمدان الذي كان يعمِّد الناس) لم يُسَمَّ أحد قبله بهذا الاسم. وقال مجاهد: لم يجعل له شبيهاً ولا مثيلاً ولا نظيراً، أخذه من معنى قوله تعالى هَلَ تَعَلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مرم: ١٩/

٥٦]، أي شبيهاً. وقال ابن عباس: «لم تلد العواقر قبله مثله». وهذا دليل على أن زكريا وامرأته عاقران لا يولد لهما، بخلاف إبراهيم وسارة عليهما السلام، فإنهما تعجبا من البشارة بإسحاق، لكبرهما، لا لعقرهما، فقد ولد لإبراهيم قبله إسماعيل بثلاث عشرة سنة.

## فتعجب زكريا من هذه البشارة سائلاً:

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَى يَكُونُ لِى غُلامٌ وَكَانَتِ آمُرَأَقِ عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْحِبِ عِتِبًا ﴿ وَ فَرَحَ اللّٰهِ السلام حين أجيب دعاؤه، وفرح فرحاً شديداً، وسأل عن كيفية ما يولد له والوجه الذي يأتيه منه الولد، مع أن امرأته كانت عاقراً لم تلد في أول عمرها مع كبرها وكبره، فتساءل متأثراً بالأحوال المعتادة لا مستبعداً قدرة الله تعالى: كيف يكون لي ولد، وامرأتي عاقر لا تحبل ولا تلد، وقد كبرت وضعفت؟ فقوله: ﴿ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ اللّٰهِ عَلَى هَا عَظْمه وفقد القدرة على جماع النساء.

## فأجابه الله تعالى بقوله:

﴿قَالَ كَذَٰلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُو عَلَيَّ هَ بِنِ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَوْ تَكُ شَيْئًا (كَريا عما تعجب منه: شَيْئًا ﴿ الله تعالى من جهة الملك مجيباً زكريا عما تعجب منه: الأمر كما قلت، سنهب لك ولداً بالرغم من العقم والهرم، هو علي سهل ميسور، إذا أردت شيئاً قلت له: كن فيكون، وقد خلقتك ابتداء وأوجدتك من العدم المحض، ولم تك شيئاً قبل ذلك، فإيجاد الولد بطريق التوالد المعتاد أهون من ذلك وأسهل منه.

وهذا دليل على القدرة الإلهية الفائقة، فإنه تعالى يسهل عليه كل شيء، وقد قرر هنا أن الأمر سهل يسير عليه، وذكر ما هو أعجب مما سأل عنه زكريا، بحسب تقدير الناس، والحقيقة أن الأمرين على قدرة الله سواء، فسيان خَلْق

الإنسان من العدم أو من طريق التوالد، ومن قدر على خلق الذات، فهو قادر على تبديل الصفات، فيعيد الله إليه وإلى زوجته القدرة على الإنجاب، كما قال: ﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَىٰ وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ ۗ [الأنبياء: ٩٠/٢١].

ثم أخبر الله تعالى عن طلب آخر لزكريا هو تعرف وقت طلوع المبشر به، فقال:

﴿ قَالَ رَبِّ ٱجْعَلَ لِيَ ءَايَةً ﴾ أي قال زكريا: يا رب اجعل لي علامة ودليلاً على وقت وجود الأمر المبشر به وهو حمل امرأتي، لتستقر نفسي، ويطمئن قلبي بما وعدتني، إذ الحمل خفي في مبدئه، ولا سيما ممن انقطع حيضها في الكبر.

فأجابه الله مرة أخرى إلى مطلبه قائلاً:

﴿ فَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلَثَ لَيَـالِ سَوِيًّا ﴾ أي قال الله بواسطة الملك: علامتك على وقوع المسؤول وحصول البشرى من الله سبحانه بحمل امرأتك بابنها يحيى أن يعتقل لسانك، ويحبس عن الكلام، فلا تقدر على تكليم الناس ومحاورتهم مدة ثلاث ليال، وأنت صحيح سوي الخُلْق، ليس بك آفة أو مرض أو علة تمنعك من الكلام.

ونظير الآية: ﴿قَالَ رَبِّ اُجْعَلَ لِيَّ ءَايَةً قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ اَلنَّاسَ ثَلَـٰثَةَ أَلَا رَمُنَّا﴾ [آل عمران: ٣/٤١] .

فقوله تعالى: ﴿سُوِيًا﴾ صحيح الْخَلْق سوياً من غير مرض ولا عله، وقيل: متتابعات، والقول الأول عن الجمهور أصح.

وهذا دليل على أنه لم يكن يكلِّم الناس في هذه الليالي الثلاث وأيامها إلا رمزاً أي إشارة، ولهذا قال تعالى هنا: ﴿ فَنَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴿ اللهِ فَخْرِجِ زَكْرِيا عَلَى قومه من المحراب وهو مصلاه الذي بشر فيه بالولد (وهو المسمى عند أهل الكتاب بالمذبح: وهو مقصورة في مقدَّم المعبد يصعد إليها بدرج بحيث يصبح المتعبد فيها محجوباً عمن في المعبد) وقد كان الناس ينتظرونه للصلاة في الغداة والعشي، فأشار إليهم إشارة خفية سريعة، ولم يستطع أن يكلِّمهم بذلك، أن يقولوا: سبحان الله (أي تنزيها لله عن الشريك والولد وعن كل نقص) في الصباح والمساء في صلاتي الفجر والعصر، شكراً لله على ما أولاه، وقد كان أخبرهم بما بُشِّر به قبل ذلك.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

يفهم من الآيات ما يأتي:

اً – إن الله تعالى قصَّ على نبيه قصة زكريا وما بشر به من الولد، في سن الكبر والشيخوخة وحال عقم امرأته منذ بداية عمرها، ليكون ذلك آية على قدرة الله العجيبة التي تستدعي الإيمان به إيماناً مطلقاً.

آ - الجهر والإخفاء في الدعاء عند الإنسان سيان؛ لقوله تعالى: ﴿أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿ وَلَكُنَ الْمُعْتَدِينَ ﴿ وَلَكُنَ الْمُعْتَدِينَ ﴿ وَلَكُنَ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتَدِينَ اللَّهُ وَهُو أُولَى؛ لأنه زكريا عليه السلام ناجى ربه ودعاه في محرابه في حال الخفاء وهو أولى؛ لأنه أبعد عن الرياء، وأقرب إلى الإخلاص، ولئلا يلام على طلب الولد في زمان الشيخوخة.

٣ - قدَّم زكريا عليه السلام على السؤال أموراً ثلاثة مثل حيثيات الحكم القضائي: أحدهما - كونه ضعيفاً، والثاني - أن الله تعالى ما ردَّ دعاءه مطلقاً، والثالث - كون المطلوب بالدعاء سبباً في المنفعة الدينية.

عً - قال العلماء: يستحب للمرء أن يذكر في دعائه نِعَم الله تعالى عليه،

وما يليق بالخضوع؛ لأن قوله تعالى: ﴿وَهَنَ ٱلْعَظَّمُ مِنِي ﴾ إظهار للخضوع. وقوله: ﴿وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ إظهار لعادات تفضله في إجابته أدعيته، أي لم تكن تخيب دعائي إذا دعوتك، وعوّدتني الإجابة فيما مضى. وقوله: ﴿وَإِنِي خِفْتُ ٱلْمَوَلِي ﴾ حرص على مصلحة الدين، فإن أقاربه كانوا مهملين للدين، فخاف بموته أن يضيع الدين، فطلب ولياً يقوم بالدين من بعده، لا أنه سأل من يرث ماله؛ لأن الأنبياء لا تورث؛ للحديث المتقدم في الصحيحين: ﴿إنا معشر الأنبياء لا نورث، ما تركنا صدقة ﴾ وفي سنن أبي داود: ﴿إن العلماء ورثة الأنبياء ، وإن الأنبياء لم يورّثوا ديناراً ولا درهماً ، ورَثُوا العلم المتحون الوراثة على لسان زكريا هي وراثة الدين، وتكون مستعارة.

وقد ورث يحيى من آل يعقوب النبوة والحكمة والعلم والدين، كما أن سليمان ورث من داود الحكمة والعلم، ولم يرث منه مالاً خلَّفه له بعده.

٥ - قوله تعالى: ﴿ فَهَبَ لِى مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا ﴾ سؤال ودعاء، ولم يصرح بولد، لشيخوخته وعقم امرأته، قال قتادة: جرى له هذا الأمر وهو ابن بضع وسبعين سنة. وقال مقاتل: خمس وتسعين سنة، قال القرطبي: وهو أشبه، فقد كان غلب على ظنه أنه لا يولد له لكبره؛ ولذلك قال: ﴿ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ اللَّهِ عَلِي عَبِيًا ﴾.

أ - يجوز الدعاء بالولد، ويجوز التضرع إلى الله في هداية الولد، اقتداء بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام والفضلاء، وقد دعا النبي عليه لأنس خادمه فقال: «اللهم أكثر ماله وولده وبارك له فيما أعطيته» ، فدعا له بالبركة تحرزاً مما يؤدي إليه الإكثار من الهلكة. وكان دعاء زكريا أن يجعل الولي الوارث له مرضياً في أخلاقه وأفعاله.

٧ً - دعاء زكريا عليه السلام لم يكن بالواسطة، وإنما كان يخاطب ربه

مباشرة قائلاً: ﴿رَبِّ إِنِّى وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِّى﴾، ﴿وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيَّا﴾، ﴿فَهَبَ لِي﴾، ﴿رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَمُ ﴾.

كذلك قوله تعالى: ﴿ يَكْزَكُرِيًّا إِنَّا نَبُشِرُكَ ﴾ نداء من الله تعالى، وإلا لفسد النظم. ويرى جماعة أن هذا نداء الْلَك؛ لقوله تعالى: ﴿ فَنَادَنّهُ الْمَلَيْكِكُةُ وَهُوَ قَايَمُ يُصَلِّى فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى ﴾ [آل عمران: ٣٩/٣] ، وقوله سبحانه: ﴿ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُو عَلَى هَيِّنُ ﴾ وهذا لا يجوز أن يكون كلام الله تعالى، فوجب أن يكون كلام الملك. وأجاب الرازي عن آية ﴿ فَنَادَتُهُ الْمَلَيْكِكُةُ ﴾ بأنه يحتمل حصول النداءين: نداء الله ونداء الملائكة، وعن آية: ﴿ قَالَ رَبُّكَ ﴾ بأنه يمكن أن يكون كلام الله تعالى (١).

٨ - قوله تعالى: ﴿ لَمْ نَجْعَل لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيًّا ﴾ دليل وشاهد على أن الأسامي السُّنُع (الجميلة) جديرة بالأثرة، وإياها كانت العرب تنتحي في التسمية، لكونها أنبه، وأنزه عن النَّبْز.

ق حقوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَمُ ﴾؟ ليس شكاً في قدرة الله تعالى على ذلك، وإلا كان كفراً، وهو غير جائز على الأنبياء عليهم السلام، وليس إنكاراً لما أخبر الله تعالى به، بل على سبيل التعجب والانبهار من قدرة الله تعالى أن يخرج ولداً من امرأة عاقر وشيخ كبير.

• أ - قوله تعالى: ﴿ هُو عَلَى ٓ هَ يِنُ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَوْ تَكُ شَيْئًا ﴾ دليل على قدرة الله الباهرة، سواء في تغيير الصفات أو إبداع الذوات، فكما أن الله خلق الإنسان من العدم، ولم يك شيئاً موجوداً، فهو القادر على خلق يحيى وإيجاده.

١١ً - قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ ٱجْعَـٰلَ لِّيٓ ءَايَةً ﴾ بعد قوله تعالى: ﴿وَقَدْ

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى: ١٨٦/٢١

خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَوْ تَكُ شَيْئًا ﴾ زيادة طمأنينة، كما طلب إبراهيم عليه السلام آية تدل على كيفية الخلق وإحياء الموتى، والمراد: تمم النعمة بأن تجعل لي آية وعلامة أتعرف بها وجود الحمل، بعد بشارة الملائكة إياه.

17 - قوله تعالى: ﴿ فَنَرَجَ عَلَى فَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ ﴾ وهو أرفع المواضع، وأشرف المجالس، دليل على أن ارتفاع الإمام على المأمومين كان مشروعاً عندهم، وقد أجاز ذلك الإمام أحمد وغيره متمسكاً بقصة المنبر. ومنع الإمام مالك ذلك في الارتفاع الكثير دون اليسير، خوفاً من الكِبْر على الإمام، وعملاً بما رواه أبو داود عن ثلاثة من الصحابة (حُذَيفة وأبو مسعود وعمار) من نهي النبي على عن ذلك: «إذا أمَّ الرجلُ القومَ، فلا يقم في مكان أرفعَ من مقامهم».

17 - قوله سبحانه: ﴿ فَأُوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُواْ بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ دليل على جواز العمل بالإشارة المفهمة. واتفق مالك والشافعي والكوفيون على أن الأخرس إذا كتب الطلاق بيده لزمه.

## إيتاء يحيى عليه السلام النبوة والحكم صبياً

﴿ يَنِيَحْيَىٰ خُذِ ٱلۡكِتَبَ بِفُوَّةً وَءَاتَيْنَهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًّا ۞ وَحَنَانَا مِن لَّذُنَّا وَزَكُوْةً وَكَانَ عَضِيًّا ۞ وَحَنَانَا مِن لَدُنَّا وَزَكُوْةً وَكَانَ تَقِيًّا ۞ وَسَلَامُ عَلَيْهِ وَزَكُوْةً وَكَانَ تَقِيًّا ۞ وَسَلَامُ عَلَيْهِ يَوْمَ وَيُوْمَ يَبُعَثُ حَيَّا ۞ ﴾ يَوْمَ وَيُوْمَ يَبُعَثُ حَيَّا ۞ ﴾

## الإعراب:

﴿ خُذِ ٱلْكِتَبَ بِقُوَّةً ﴾ الباء في موضع الحال، أي خذ الكتاب مجدّاً مجتهداً.

﴿ وَءَالَيْنَانُهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴾ ﴿ ٱلْحُكُمُ ﴾ مفعول ثان لآتيناه، و ﴿ صَبِيتًا ﴾ حال من هاء ﴿ وَءَاتَيْنَاهُ ﴾ الذي هو المفعول الأول.

## ﴿ وَحَنَانًا مِّن لَّذُنَّا ﴾ معطوف منصوب على ﴿ ٱلْحُكُمُ ﴾.

#### المفردات اللغوية:

﴿ وَحَنَانًا مِّن لَدُنّا ﴾ ورحمة وعطفاً على الناس من عندنا . ﴿ وَزَكُوةً ﴾ تطهيراً من الذنوب والآثام . ﴿ وَكَانَ تَقِيّا ﴾ مطيعاً لما أمر به ، متجنباً المعاصي وكل ما نهي عنه ، فلم يفعل خطيئة ولا همّ بها . ﴿ وَبَرَّلُ بِوَلِدَيْهِ ﴾ أي كثير البِر والإحسان إليهما . ﴿ جَبَّارًا ﴾ متكبراً متعالياً عن الحق . ﴿ عَصِيّا ﴾ عاصياً أمر به . ﴿ وَسَلَامٌ عَلَيْهِ ﴾ أي أمان من الله عليه . ﴿ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوثُ وَيُوْمَ يُبْعَثُ عَيّا ﴾ أي إنه آمن في هذه الأيام المخوفة من عذاب النار وهول القيامة ومكدرات الحياة الدنيوية ، فهو آمن حين الولادة من مؤثرات الشيطان ، وحين الموت من عذاب القبر ، وفي القيامة من عذاب جهنم.

## قصة يحيى عليه السلام:

ذكر يحيى خمس مرات في القرآن الكريم، في آل عمران [٣٩]، وفي الأنعام [٨٥]، وفي مريم [٧، ١٢]، وفي الأنبياء [٩٠]، وكان يحيى تقياً صالحاً منذ صباه، وكان عالماً بارعاً في الشريعة الموسوية ومرجعاً في أحكامها، وصار نبياً وهو صبي: ﴿وَمَانَيْنَكُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴾ وكان يدعو الناس إلى التوبة من الذنوب، وكان يعمِّدهم أي يغسلهم في نهر الأردن للتوبة من الخطايا، وقد أخذ النصارى طريقته، ويسمونه (يوحنا المعمدان).

وكان لأحد حكام فلسطين (هيرودس) بنت أخ تسمى (هيروديا) بارعة الجمال، أراد عمها أن يتزوجها، وكانت البنت وأمها تريدان ذلك، فلم يوافق يحيى عليه السلام على هذا الزواج؛ لأنه محرم؛ فرقصت الفتاة أمام عمها فأعجب بها، وطلب إليها ما تتمناه ليعمله لها، فطلبت منه بمؤامرة أمها رأس يحيى بن زكريا، ففعل وقتل يحيى. ولما بلغ المسيح أن يحيى قتل، جهر بدَعوته، وقام في الناس واعظاً (۱).

## التفسير والبيان:

﴿ يَدَيَحُنَى خُذِ ٱلْكِتَبَ بِقُوَّةً ﴾ في الكلام محذوف تقديره: أنه ولد لزكريا المولود، ووجد الغلام المبشر به، وهو يحيى عليه السلام، فخاطبه الله تعالى بعد أن بلغ المبلغ الذي يخاطب به، فقال له: يا يحيى خذ التوراة المتدارسة والتي يحكم بها النبيون، والتي هي نعمة على بني إسرائيل، بجد واجتهاد وعزيمة وحرص على العمل بها.

ثم ذكر الله تعالى ما أنعم به عليه وعلى والديه، فقال ذاكراً صفاته:

اً - ﴿وَءَاتِيْنَهُ اَلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴾ أي وأعطيناه الحكم والفهم للكتاب والفقه في الدين والإقبال على الخير، وهو صغير حَدَث دون سبع سنين. وقيل: الحكمة: النبوة؛ لأن الله تعالى بعث يحيى وعيسى عليهما السلام، وهما صبيان، قال الرازي: والأقرب حمله على النبوة لوجهين:

الأول - أن الله تعالى وصفه بصفات شريفة، والنبوة أشرف صفات الإنسان، فذكرها في معرض المدح أولى من ذكر غيرها.

<sup>(</sup>١) قصص القرآن: المرجع السابق ٣٦٩

الثاني – أن الحكم هو ما يصلح لأن يحكم به على غيره، ولغيره على الإطلاق، وذلك لا يكون إلا بالنبوة.

قال عبد الله بن المبارك: قال مَعْمَر: قال الصبيان ليحيى بن زكريا: اذهب بنا نلعب، فقال: ما للَّعِب خُلِقْنا، فلهذا أنزل الله: ﴿وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًّا﴾.

آ - ﴿ وَحَنَانًا مِن لَدُناً ﴾ أي رحمناه رحمة من عندنا. والحنان: الرحمة والشفقة والعطف والمحبة. قال ابن كثير: والظاهر من السياق أن قوله: ﴿ وَحَنَانًا ﴾ معطوف على قوله: ﴿ وَعَالِيَنَا هُ ٱلْحُكُم صَبِيًّا ﴾ أي وآتيناه الحكم وحناناً وزكاة، أي وجعلناه ذا حنان وزكاة، فالحنان: هو المحبة في شفقة وميل (١٠).

٣ - ٥ : ﴿ وَزَكُوْةً وَكَانَ تَقِيّاً ، وَبَرّا بِوَلِدَيْهِ ﴾ أي وجعلناه مباركاً للناس، يهديهم إلى الخير، مطهراً من الدنس والرجس والآثام والذنوب، وكان تقياً، أي متجنباً لمعاصي الله، مطيعاً له، وكثير البر والطاعة لوالديه، متجنباً عقوقهما قولاً وفعلاً، أمراً ونهياً، فهو مطيع لله ولأبويه.

آ - ٧ : ﴿ وَلَمْ يَكُن جَبّارًا عَصِيًّا ﴾ أي لم يكن متكبراً على الناس، بل كان متواضعاً لهم، ولم يكن مخالفاً عاصياً ما أمر به ربه، روى عبد الرزاق عن سعيد بن المسيب قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من أحد يلقى الله يوم القيامة إلا ذا ذنب إلا يجيى بن زكريا».

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ۱۱۳/۳

يناله الشيطان في ذلك اليوم كما ينال سائر بني آدم، ويوم يموت، فيأمن عذاب القبر، ويوم البعث يأمن هول يوم القيامة وعذابه.

قال سفیان بن عُینینة: أوحش ما یکون المرء فی ثلاثة مواطن: یوم ولد، فیری نفسه خارجاً مما کان فیه، ویوم یموت، فیری قوماً لم یکن عاینهم، ویوم یبعث، فیری نفسه فی محشر عظیم، فأکرم الله یحیی بن زکریا، فخصه بالسلام علیه، فقال: ﴿ وَسَلَامُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيُوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبُعَثُ حَيّاً

## فقه الحياة أو الأحكام:

ذكر الله تعالى في هذه الآيات تسع صفات ليحيى بن زكريا عليهما السلام وهي:

اً - الجد والصبر على القيام بأمر النبوة، فليس المراد من قوله: ﴿خُذِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

أ - إيتاؤه النبوة وهو صبي؛ لأن الله تعالى بعث يحيى وعيسى عليهما السلام وهما صبيان، لا كما بَعَثَ موسى ومحمداً عليهما السلام، وقد بلغا الأشد وهو أربعون سنة.

٣ - جعله ذا حنان، أي محبة ورحمة وشفقة على الناس، كصفة النبي ﷺ
 بأنه الرؤوف الرحيم.

عله ذا بركة ونفع ونماء بتقديم الخير للناس وهدايتهم، كما وصف عيسى عليه السلام: ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ [مريم: ٣١/١٩].

٥ - كونه تقياً: يتقي نهي الله فيجتنبه، ويتقي أمر الله فلا يهمله، ولهذا لم
 يعمل خطيئة ولم يُلمَّ بها.

قال بوالدیه: فلا عبادة بعد تعظیم الله تعالی مثل تعظیم الوالدین، والله تعالی جعل طاعة الوالدین بعد طاعته مباشرة، فقال: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا لَا يَعْبُدُوا إِلَا إِيَّاهُ وَبِالْمُؤلِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ [الإسراء: ٢٣/١٧].

٧ - لم يكن جباراً متكبراً: بل كان لين الجانب متواضعاً، وذلك من صفات المؤمنين، وقد أمر الله نبيه ﷺ بذلك فقال: ﴿ وَالحَفِضُ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٨٨/١٥] وقال: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانَفَشُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩/٣].

٨ - لم يكن عصياً لربه ولا لوالديه.

ق - سلام وأمان من الله عليه يوم مولده ويوم وفاته ويوم بعثه. وقال ابن عطية: والأظهر عندي أنها التحية المتعارفة، فهي أشرف وأنبه من الأمان؛ لأن الأمان متحصل له بنفي العصيان عنه وهي أقل درجاته، وإنما الشرف في أن سلم الله تعالى عليه، وحياه في المواطن التي يكون الإنسان فيها في غاية الضعف والحاجة وقلة الحيلة والفقر إلى الله تعالى عظيم الحول.

# قصة مريم

- 1 -

# حملها بعيسى عليه السلام

﴿ وَٱذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ مَرْيَمُ إِذِ ٱنتَبَدَتُ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا ﴿ فَالَتَ إِنِّ أَعُودُ مِن دُونِهِمْ جِمَابًا فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ فَالَتَ إِنِّ أَعُودُ مِن دُونِهِمْ جِمَابًا فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ فَالَتَ إِنِي الْأَهْبَ لَكِ غُلَمًا إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ الْأَهْبَ لَكِ غُلَمًا وَرَحْمَنَ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيبًا ﴿ فَالَمُ وَلَمْ يَمْسَسِنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيبًا ﴿ قَالَ رَبِكِ فَلَ مَنْ يَكُونُ لِى غُلَكُم وَلَمْ يَمْسَسِنِي بَشَرُ وَلَمْ أَكُ بَغِيبًا ﴿ قَالَ كَذَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِنَامِ مَلَى اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّالِ وَرَحْمَةً مِنّا وَكَانَ أَمْرًا مَوْلِكُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ ا

## القراءات:

﴿ إِنِّي أَعُودُ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (إني أعوذ).

﴿ لِأُهْبُ ﴾:

وقرأ ورش، وأبو عمرو (ليهب).

## الإعراب:

﴿إِذِ ٱنتَبَدَتُ ﴾ بدل من مريم بدل اشتمال.

﴿ مَكَانًا شَرْقِيًا ﴾ ﴿ مَكَانًا ﴾ إما ظرف مكان منصوب، وعامله ﴿ اَنتَبَذَتَ ﴾ وإما مفعول به، وعامله مقدر، أي وقصدت مكانًا قصياً. و ﴿ شَرْقِيًّا ﴾ صفة له. ﴿ وَلِنَجْعَلَهُ عَالِيَةً لِلنَّاسِ ﴾ الواو: إما واو عطف على قوله: ﴿ لِأَهْبَ لَكِ ﴾ وإما زائدة.

#### العلاغة:

﴿ وَلَمْ يَمْسَسِّنِي بَشُرٌّ ﴾ كناية عن المعاشرة الزوجية بالجماع.

﴿ شَرْقِيًا ﴾ ﴿ سَوِيًا ﴾ ﴿ تَقِيًّا ﴾ ﴿ بَغِيًّا ﴾ ﴿ مَقْضِيًّا ﴾ ﴿ قَصِيًّا ﴾ ﴿ سَرِيًّا ﴾ ﴿ سَرِيًّا ﴾ ﴿ نَبِيًّا ﴾ . إلخ سجع لطيف.

## المفردات اللغوية:

﴿ وَانَكُرُ فِي الْكِنْكِ مَرْيَم ﴾ واذكر في القرآن خبر مريم . ﴿ إِذِ اَنْتَبَذَتُ ﴾ حين اعتزلت . ﴿ مَكَانًا شَرْقِيًا ﴾ أي اعتزلت في مكان نحو الشرق من الدار. ﴿ فَاَتَخَذَتُ مِن دُونِهِمْ حِجَابًا ﴾ أرسلت ستراً تستتر به للاغتسال من الحيض، وكانت في العادة تتحول من المسجد إلى بيت خالتها إذا حاضت، وتعود إليه إذا طهرت، فبينا هي في مغتسلها أتاها جبريل متمثلاً بصورة شاب أمرد، سوي الخلق، لتستأنس بكلامه . ﴿ فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنا ﴾ جبريل . ﴿ فَتَمَثّلُ لَهَ ﴾ بعد لبسها ثيابها . ﴿ بَشَرًا سَوِيًا ﴾ تام الخلق . ﴿ قَالَتُ إِنِي آعُوذُ بِالرَّمْمَنِ مِنكَ ﴾ من غاية عفافها . ﴿ إِن كُنتَ تَقِيّا ﴾ تتقي الله، وتحتفل بالاستعاذة، فتنتهي عني بتعوذي. وجواب الشرط محذوف دلَّ عليه ما قبله، أي فإني عائذة منك، أو فاتعظ بتعويذي، أو فلا تتعرض لي. ويجوز أن يكون للمبالغة، أي ان كنت تقياً متورعاً ، فإني أعوذ منك ، فكيف إذا لم تكن كذلك.

﴿قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ ﴾ الذي استعذتِ به . ﴿ لِأَهَبَ لَكِ غُلَمًا رَكِيًا ﴾ أي لأكون سبباً في هبته بالنفخ في القميص (الدرع). و ﴿ زَكِيًّا ﴾ طاهراً من الذنوب، أو نامياً على الخير والصلاح . ﴿ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ ﴾ ولم يباشرني رجل بالحلال من طريق الزواج . ﴿ بَغِيًّا ﴾ زانية.

﴿ قَالَ كَلَالِكِ ﴾ أي الأمر هكذا من خلق غلام منك من غير أب، أو كذلك الأمر حكم ربّك، بمجيء الغلام منك، وإن لم يكن لك زوج . ﴿ هُوَ

عَلَى ّ هَيِّنُ ۗ أي فإن الأمر على الله يسير سهل . ﴿ وَلِنَجْعَلَهُۥ ءَايَةً لِلنَّاسِ ﴾ على قدرتنا، وهذا معطوف على جملة ﴿ هُو عَلَى ّ هَيِّنُ ﴾ التي هي في معنى العلة. ﴿ وَرَحْمَةً مِنْنَا ﴾ أي ورحمة لهم ببعثته نبياً يهتدون بإرشاده، لمن آمن به . ﴿ وَكَاكَ أَمْرًا مَقْضِياً به في الأزل وفي علم الله، فنفخ أَمْرًا مَقْضِياً به في الأزل وفي علم الله، فنفخ جبريل في جيب قميصها، فأحست بالحمل في بطنها مصوراً، إذ دخلت النفخة في جوفها، وكانت مدة حملها سبعة أشهر، وقيل: ثمانية، أو تسعة، وقيل: ساعة، كما حملته نبذته، وسنها ثلاث عشرة سنة، وقيل: عشر سنين، وقد حاضت حيضتين، والأولى أن يكون حملها في المدة المعتادة وهي تسعة أشهر، إذ لا دليل على تلك الأقوال.

﴿ فَأُنتَبَذَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا ﴾ اعتزلت، وهو في بطنها، مكاناً بعيداً من أهلها وراء الجبل.

### المناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى قصة زكريا عليه السلام، وأنه أوجد منه في حال كبره وعقم زوجته ولداً زكياً طاهراً مباركاً، أردفه بذكر قصة مريم في إنجاب ولدها عيسى عليه السلام من غير أب، وبين القصتين تناسب وتشابه واضح ظاهر، ولذا ذكرا معاً في آل عمران وهنا وفي الأنبياء، لتقاربهما في المعنى، ليدل تعالى على قدرته وعظمة سلطانه وأنه على ما يشاء قادر.

وعملاً بمبدأ الانتقال في البيان والتعليم من الأسهل إلى الأصعب، بدأ تعالى بقصة يحيى عليه السلام؛ لأن خلقه من أبوين كبيرين أقرب إلى العادة والتصديق من خلق الولد بلا أب، ثم ذكر قصة عيسى؛ لأنها أغرب من تلك.

## التفسير والبيان:

﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًّا ﴿ آ ﴾ أي

واذكر يا محمد الرسول للناس في هذه السورة قصة مريم البتول بنت عمران من سلالة داود عليه السلام، وكانت من بيت طاهر طيب في بني إسرائيل، حين تنجّت، واعتزلت من أهلها، وتباعدت عنهم إلى مكان شرقي بيت المقدس أو المسجد المقدس؛ لتنقطع إلى العبادة.

روى ابن جرير عن ابن عباس قال: إني لأُعْلِمُ خَلْق الله لأي شيء اتخذت النصارى المشرق قبلة؛ لقوله تعالى: ﴿إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًا﴾ واتخذوا ميلاد عيسى قبلة.

وقوله: ﴿ رُوحَنَا﴾ هو جبريل، كما جاء في آية أخرى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ اللَّهِ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الشعراء: ١٩٣/٢٦].

فكان موقفها منه كما قال تعالى: ُ

﴿ قَالَتُ إِنِي ٓ أَعُوذُ بِٱلرَّمْ مَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيبًا ﴿ الله السيدة مريم العذراء البتول: إِني أستعيذ (أو أستجير) بالرحمن منك أن تنالني بسوء إن كنت تخاف الله ، فاخرج من وراء الحجاب. وهذا هو المشروع في الدفع أن يكون بالأسهل فالأسهل، فخوفته أولاً بالله عز وجل، والاستعادة والتخويف لا يؤثران إلا في التقي، وهو كقوله تعالى: ﴿ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢/٨٧٨] أي إن الإيمان يقتضي ذلك ويوجبه، لا إن الله تعالى يخشى في حال دون حال، وهذا دليل عفتها وورعها.

## فأجابها جبريل عليه السلام:

﴿ قَالَ إِنَّمَا آَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلْمًا رَكِيًا ﴿ إِنَّهَا آَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلْمًا رَكِيبًا ﴿ إِنَّهَا أَنَا رَسُولُ جَرِيلُ مَهِدِئًا رَوْعَها ومزيلاً خوفها: لست أريد بك سوءًا، ولكن أنا رسول إليك من ربك الذي استعذتِ به، ولست ممن يتوقع منه السوء أو مما تظنين، بعثني الله إليك لأهب لك غلامًا طاهرًا من الذنوب، ينمو على النزاهة والعفة. وقد نسب الهبة لنفسه لجريانها على يده بأمر الله تعالى.

## فتعجبت مريم مما سمعت، وقالت:

## فأجابها بقوله:

﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُو عَلَى ٓ هُ يِنَ أَولِنَجْعَكُهُۥ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنَا وَكَانَ أَمْرًا مَّقْضِيًا ﴿ اللّهِ قَلْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّه على اللّه على الله على الله على الفاحشة، فإنه على ما يشاء قادر، وليجعل خلقه برهاناً للناس على قدرة بارئهم وخالقهم الذي نوَّع في خلقهم، فخلق أباهم آدم من غير ذكر ولا أنثى، وخلق عيسى من أنثى فقط، وخلق بقية الذرية وخلق من ذكر وأنثى.

ويجعل هذا الغلام أيضاً رحمة من الله لعباده، يبعثه نبياً من الأنبياء، يدعو إلى عبادة الله تعالى وتوحيده، وكل هذا الأمر مقدراً قد قدره الله في سابق علمه، وجف به القلم، فلا يغير ولا يبدّل.

ونظير آخر الآية: ﴿ كَنَاكِ ٱللّهُ يَخَلُقُ مَا يَشَآءٌ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [آل عمران: ٣/٧٤]. ونظير القسم السابق له وهو: ﴿ وَرَحْمَةً مِّنَا ﴾ قوله سبحانه: ﴿ إِذَ قَالَتِ ٱلْمَلَتِهِكُمُ يَمَرْيَمُ إِنَّ ٱللّهَ يُبَثِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ ٱلسَّمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي ٱلدُّنِيَا وَٱلأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ وَيُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي الدُّنِيَا وَالْأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ وَيُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي اللّهَ عَمِران: ٣/ ١٥٥-٤٦].

ونظير قوله: ﴿ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴾ قوله سبحانه: ﴿ وَمَرْبَمَ ٱبْنَتَ عِمْرَانَ ٱلَّتِيٓ الْحَصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوجِنَا ﴾ [النحريم: ١٢/٦٦].

## وحدث مراد الله تعالى:

﴿ الله تعالى ما قال، استسلمت لقضاء الله تعالى، فنفخ جبريل في جيب دِرْعها الله تعالى ما قال، استسلمت لقضاء الله تعالى، فنفخ جبريل في جيب دِرْعها (فتحة قميصها) فنزلت النفخة في جوفها، حتى ولجت فرجها، فحملت بالولد بإذن الله تعالى، فاعتزلت إلى مكان بعيد. والفاء وإن كانت للتعقيب، لكن تعقيب كل شيء بحسبه.

ولم يعيِّن القرآن الكريم مدة الحمل، إذ لا حاجة لمعرفتها، لذا نرى أن حملها كان بحسب المعتاد بين النساء، وهو تسعة أشهر قمرية. وإنما اتخذت المكان البعيد لا من أجل الوضع، وإنما حياء من قومها، وبعداً عن اتهامها بالريبة.

## فقه الحياة أو الأحكام:

هذه بداية قصة السيدة مريم العذراء، حكى فيها الحق سبحانه كيفية حملها بعيسى عليه السلام، مبيناً مقدمات ضرورية لإبراز عفتها وصونها.

فهي قد اعتزلت أهلها شرقي البيت المقدس للانقطاع للعبادة وللخلوة مع الله ومناجاة ربها، فأرسل الله إليها جبريل عليه السلام بصورة بشر تام الجِلْقة؛ لأنها لم تكن لتطيق أن تنظر جبريل في صورته الحقيقية الملكية، ولما رأت رجلاً حسن الصورة في صورة البشر، قد خرق عليها الحجاب، ظنت أنه يريدها بسوء، فتعوذت بالله منه إن كان ممن يتقى الله.

فأخبرها جبريل بأنه رسول من عند الله بعثه إليها ليهبها غلاماً طاهراً نقياً من الذنوب والمعاصي، وجعل الهبة من قبله؛ لأنه الواسطة ورسول الإعلام بالهبة من قبله. روي أن جبريل عليه السلام حين قال لها هذه المقالة نفخ في جيب درعها وكُمِّها.

فتساءلت مريم عن وسيلة إيجاد الغلام، لا استبعاداً لقدرة الله تعالى، ولكن أرادت معرفة كيفية تكوُّن هذا الولد، من قبل الزوج الذي تتزوجه في المستقبل، أم يخلقه الله ابتداء؟ وهي الآن ليست ذات زوج، ولم تكن في أي وقت زانية، وذكرت هذا تأكيداً؛ لأن قولها: ﴿وَلَمْ يَمْسَسِنِي بَشَرٌ ﴾ يشمل الحلال والحرام.

فأجابها جبريل: هذا أمر قدره الله وقضى به من الأزل، فهو في سابق علمه الأزلي القديم، وهو أمر هين يسير على قدرة الله، فهو القادر على كل شيء، وقد خلق عيسى عليه السلام من أم بلا أب، ليكون ذلك دليلاً وعلامة على قدرته العجيبة في تنوع الخلق والإبداع، ويكون عيسى بنبوته رحمة لمن آمن به، وكان أمراً مقدراً في اللوح مسطوراً.

فاستسلمت مريم لقضاء الله وقدره، واعتزلت بالحمل إلى مكان بعيد، حياء من قومها، وبعداً عن اتهامها بالريبة وتعيير قومها إياها بالولادة من غير زوج، قال ابن عباس: إلى أقصى الوادي، وهو وادي بيت لحم بينه وبين إيلياء أربعة أميال. وقال ابن عباس أيضاً: ما هو إلا أن حملت فوضعت في

الحال. قال القرطبي: وهذا هو الظاهر؛ لأن الله تعالى ذكر الانتباذ عقب الحمل(١).

وقال آخرون: كان الحمل بحسب المعتاد بين النساء؛ لأن تعقيب كل شيء بحسبه، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَكَةٍ مِّن طِينٍ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نَظُفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَغَةَ عِظْمًا ﴾ [المؤمنون: ٢٣/ ١٢- ١٤]. وقد ثبت في الصحيحين أن فَخَلَقْنَا ٱلمُضْغَةَ عِظْمًا ﴾ [المؤمنون: ٢٣/ ١٣- ١]. وقد ثبت في الصحيحين أن بين كل صفتين أربعين يوماً، وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكَرَ أَبَ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُغْضَرَّةً ﴾ [الحج: ٢٢/ ٢٣] قال ابن كثير: فالمشهور الظاهر - والله على كل شيء قدير - أنها حملت به كما تحمل النساء بأولادهن (٢).

وقال محمد بن إسحاق: فلما حملت به، وملأت قُلَّتها، ورجعت، استمسك عنها الدم وأصابها ما يصيب الحامل على الولد من الوصب (المرض والضعف) والتوحم وتغير اللون، حتى فطر لسانها، فما دخل على أهل بيت ما دخل على آل زكريا، وشاع الحديث في بني إسرائيل، فقالوا: إنما صاحبَها يوسف النجار (وهو رجل صالح من قراباتها، كان معها في المسجد يخدم معها بيت المقدس) ولم يكن معها في الكنيسة غيره، وتوارت من الناس، واتخذت من دونهم حجاباً، فلا يراها أحد ولا تراه.

ويحسن أن تذكر مقطعاً من حوار بين يوسف النجار ومريم، ذكره الثعلبي في العرائس عن وهب، قال: أخبريني يا مريم، هل ينبت زرع بغير بذر، وهل تنبت شجرة من غير غيث، وهل يكون ولد من غير ذكر؟ قالت: نعم، ألم تعلم أن الله أنبت الزرع يوم خلقه من غير بذر، وهذا البذر إنما حصل من

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١١/ ٩٣ - ٩٣

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر: ۱۱٦/۳

الزرع الذي أنبتته من غير بذر، ألم تعلم أن الله تعالى أنبت الشجرة من غير غيث، وبالقدرة جعل الغيث حياة الشجر، بعدما خلق كل واحد منهما على حدة، أو تقول: إن الله تعالى لا يقدر على أن ينبت الشجرة حتى استعان بالماء، ولولا ذلك لم يقدر على إنباتها؟

فقال يوسف: لا أقول هذا، ولكني أقول: إن الله قادر على ما يشاء، فيقول له: كن فيكون.

فقالت له مريم: أو لم تعلم أن الله خلق آدم وامرأته من غير ذكر ولا أنثى؟ فعند ذلك زالت التهمة عن قلبه(١).

- ٢ -

# ولادة عيسى وما اقترن بها

﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ إِلَى جِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَلَيْتَنِي مِثُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّسَيًا مَّسَيًا مَّسَيًا مَّسَيًا مَّسَيًا مَنْ فَعَادَ مِن تَعْنِهَا أَلَا تَحْزَفِي فَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنَكِ سَرِيًا فَيَ فَكُمِي وَاسْرَى وَقَرِى عَيْنَا وَهُزِّى إِلَيْكِ بِعِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُلَقِطْ عَلَيْكِ رُطْبًا جَنِيًا فَي فَكُلِي وَاسْرَى وَقَرِى عَيْنَا فَا تَرِينَ مِن ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِي إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنَنِ صَوْمًا فَانْ أُكِيمِ ٱلْمَوْمَ إِنْسِيًا فَي إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنِنِ صَوْمًا فَانْ أُكِيمِ ٱلْمَوْمَ إِنْسِيًا فَي السَيّا فَي اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللّه

#### القراءات:

﴿ مِتُ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر (مُتُّ).

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى: ۲۰۱/۲۱ - ۲۰۲

# ﴿ نَسْيًا ﴾:

قرئ:

١- (نَسياً) وهي قراءة حفص، وحمزة.

٢- (نِسياً) وهي قراءة الباقين.

﴿ مِن تَعْلِماً ﴾:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر (مَنْ تحتها).

﴿ نُسُلِقِطُ ﴾:

قرئ:

١- (تُسَاقِط) وهي قراءة حفص.

٢- (تَسَاقط) وهي قراءة حمزة.

٣- (تَسَّاقط) وهي قراءة الباقين.

## الإعراب:

﴿ بِعِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُكِفِطْ الباء: زائدة، أي وهزي إليك جِذع النخلة. وه وَ شُكَفِطْ جواب الأمر، و (رُطَبًا جَنِيًا هم مفعول (شُكِفِطْ أي تساقط النخلة رطباً. وقرئ (تَسَاقط) وأصله: تتساقط، فحذف إحدى التاءين تخفيفاً، وقرئ (تسَّاقط) وأصله: تتساقط أيضاً، فأبدل من إحدى التاءين سيناً، وأدغم السين في السين. و (رُطبًا في هاتين القراءتين: تمييز أو حال، ويجوز النصب بهزِّي، أي وهزي إليك رطباً جنياً متمسكة بجذع النخلة، والباء في موضع الحال، لا زائدة، وقرئ (يُسَّاقط) و (رُطبًا هم مفعول به، أي يُسَّاقط جذع النخلة رطباً.

﴿ وَقَرِّى عَيْمَا ﴾ تمييز أي من عين، مثل: طاب به نفساً، أي من نفس.

﴿ فَإِمَّا تَرَبِنَ ﴾ أصله (تَرَأُبين) فحذفت الهمزة منه، ثم حذفت الألف لالتقاء الساكنين، فبقي ﴿ تَرَبِنَ ﴾ وحذفت النون لأنها نون إعراب، لطروء البناء بدخول نون التوكيد الثقيلة (المشددة) وكسرت الياء لسكونها وسكون النون المشددة أي لالتقاء الساكنين. وإما: أدغمت فيه نون إنْ الشرطية في ما الزائدة.

## المفردات اللغوية:

﴿ فَأَجَاءَهَا ﴾ جاء بها وألجأها واضطرها . ﴿ ٱلْمَخَاشُ ﴾ وجع الولادة والطَّلْق حين تحرك الولد للخروج من البطن . ﴿ إِلَىٰ جِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ ﴾ لتستتر به وتعتمد عليه عند الولادة ، فولدت ﴿ يَلَيْتَنِي ﴾ للتنبيه . ﴿ قَبْلَ هَذَا ﴾ الأمر ، استحياء من الناس ومخافة لومهم . ﴿ نَسْيَا ﴾ ما من شأنه أن يُسي ولا يُطلب ، ككل شيء حقير من وتد وحبل . ﴿ مَنسِيّا ﴾ منسي الذكر ، وهو ما لا يخطر بالبال لتفاهته ، والمراد من الكلمتين : شيئاً متروكاً لا يعرف ولا يذكر.

﴿ فَنَادَ رَبِهَا مِن تَحْنِهَا ﴾ أي عيسى، وقيل: جبريل وكان أسفل منها أي من مكانها. وقيل: ضمير ﴿ نَحْنِهَا ﴾ عائد للنخلة . ﴿ أَلَا تَحْرَفِ ﴾ أي لا تحزني أو بألا تحزني . ﴿ سَرِيًا ﴾ جدولاً أو نهر ماء، هكذا روي مرفوعاً ، وقيل: السري: السيد الشريف، أي سيداً شريفاً وهو عيسى . ﴿ وَهُزِّي ﴾ الهز: تحريك الشيء بعنف أو بدونه ، أو أميليه إليك أو افعلي الهز والإمالة به . ﴿ بِعِذْعِ ﴾ الباء مزيدة للتأكيد . ﴿ شَكَفِطُ ﴾ تسقط . ﴿ رُطَبًا ﴾ تمراً طازجاً ناضجاً . ﴿ جَنِياً ﴾ صالحاً للاجتناء.

﴿ فَكُلِى ﴾ من الرطب . ﴿ وَاشْرَبِى ﴾ من السري - النهر . ﴿ وَقَرِّى عَيْنًا ﴾ أي لتقر عينك به، أي تسكن، فلا تطمح إلى غيره . ﴿ فَإِمَّا تَرَيِنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا ﴾ أي إن تريْ آدمياً ، فيسألك عن الولد . ﴿ فَقُولِتَ ﴾ أشيري إليهم، قال الفراء: العرب تسمي كل ما أفهم الإنسان شيئاً كلاماً بأي طريق كان . ﴿ نَذَرْتُ لِلرَّمْنَنِ

صَوْمًا ﴾ أي صمتاً أو إمساكاً عن الكلام في شأنه وشأن غيره من الناس، بدليل ﴿ فَلَنْ أُكِلِّمَ الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ أي أحداً من الناس بعد ذلك، أي بعد أن أخبرتكم عن نذري.

## التفسير والبيان؛

﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ إِلَى حِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَلَيْتَنِي مِثُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًا الله أي فاضطرها وألجأها وجع الولادة وألم الطَّلْق إلى الاستناد إلى جذع النخلة والتعلق به، لتسهيل الولادة، فتمنت الموت قبل ذلك الحال، استحياء من الناس، وخوفاً أن يظن بها السوء في دينها، أو أن تكون شيئاً لا يُبالى به، ولا يعتد به أحد من الناس كالوتد والحَبْل، أو لم تُخْلَق ولم تك شيئاً. قال ابن كثير: فيه دليل على جواز تمني الموت عند الفتنة، فإنها عرفت أنها ستبتلى وتمتحن بهذا المولود الذي لا يحمل الناس أمرها فيه على السداد، ولا يصدقونها في خبرها، وبعدما كانت عندهم عابدة ناسكة، تصبح عندهم فيما يظنون عاهرة زانية. قال الزمخشري: أجاء منقول من جاء إلى معنى الإلجاء.

﴿ فَنَادَتُهَا مِن تَحْتُ الْأَكْمَةُ أَلَا تَحَرَّنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنَكِ سَرِيًا ﴿ الله فَا الله على وقد جبريل من تحت الأكمة أو من تحت النخلة، وقيل: المنادي هو عيسى، وقد أنطقه الله بعد وضعه تطييباً لقلبها وإيناساً لها، قائلاً: لا تحزني، فقد جعل ربك تحتك جدولاً أو نهراً صغيراً، أجراه الله لها لتشرب منه. وقيل: المراد بالسريّ هنا عيسى، والسريّ: السيد العظيم الخصال من الرجال، قال ابن عباس: المراد بـ ﴿ مِن تَمْ لَهُ الله ولم يتكلم عيسى حتى أتت به قومها. ففي عباس: المراد بـ ﴿ مِن تَمْ لَهُ الله من الأمور الخارقة للعادة التي لله تعالى فيها مراد عظيم، وهذا هو الأصح.

﴿ وَهُزِّي ٓ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴿ آ ﴾ أي حرِّكي جذع

النخلة، تسقط عليك رطباً طرباً طيباً، صالحاً للاجتناء والأكل من غير حاجة إلى تخمير وصناعة. وهذه آية أخرى، قال الزنخشري: كان جذع نخلة يابسة في الصحراء، ليس لها رأس ولا ثمر ولا خضرة، وكان الوقت شتاء. وقيل: كانت النخلة مثمرة. والمهم في الأمر: وجوب اتخاذ الأسباب لتحصيل الرزق، والاعتقاد بأن الفاعل الحقيقي في تيسير الرزق هو الله تعالى، وأنه على كل شيء قدير. وأما التفاصيل فلا يجب علينا أن نعتقد إلا بما أخبر به القرآن صراحة، وأما الروايات فتحتاج إلى تثبت ودليل وسند صحيح. وما أحسن قول الشاعر:

ألم تسر أن الله أوحسى لمسريم وهزي إليك الجذع يسّاقط الرطب ولو شاء أدنى الجذع من غير هزه إليها ولكن كل شيء له سبب

﴿ فَكُلِى وَاشْرَفِى وَفَرِى عَيْنًا ﴾ أي فكلي من ذلك الرطب، واشربي ذلك الماء، وطيبي نفساً ولا تحزني وقرّي عيناً برؤية الولد النبي، فإن الله قدير على صون سمعتك، والإرشاد إلى حقيقة أمرك. قال عمرو بن ميمون: ما من شيء خير للنفساء من التمر والرطب، ثم تلا هذه الآية الكريمة. وروى ابن أبي حاتم عن علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله ﷺ: «أكرموا عمتكم النخلة، فإنها خلقت من الطين الذي خلق منه آدم عليه السلام، وليس من الشجر شيء يلقّح غيرها».

﴿ فَإِمَّا تَرِينَ مِنَ ٱلْمَشَرِ أَحَدًا فَقُولِتِ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكَلِّمَ الْمُؤْمَ لِلرَّمْنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكَلِّمَ الْمُؤْمَ لِنَسِيًّا ﴾ أي إن رأيت إنساناً يسألك عن أمرك وأمر ولدك، فأشيري له بأنك نذرت لله صوماً عن الكلام، بألا أكلم أحداً من الإنس، بل أكلم الملائكة، وأناجي الخالق.

والمراد أنهم كانوا إذا صاموا في شريعتهم، يحرم عليهم الطعام والكلام، قال ابن زيد والسدّي: كانت سنة الصيام عندهم الإمساك عن الكلام.

وليس الصوم عن الكلام مشروعاً في الإسلام، روى ابن أبي حاتم وابن جرير رحمهما الله عن حارثة قال: كنت عند ابن مسعود، فجاء رجلان، فسلم أحدهما، ولم يسلم الآخر، فقال: ما شأنك؟ قال أصحابه: حلف ألا يكلم الناس اليوم، فقال عبد الله بن مسعود: كلّم الناس، وسلّم عليهم، فإن تلك امرأة علمت أن أحداً لا يصدقها أنها حملت من غير زوج، يعني بذلك مريم عليها السلام، ليكون عذراً لها إذا سئلت.

## فقه الحياة أو الأحكام:

دلَّت الآيات على ما يأتي:

اً - إن ألم المخاض ووجع الطلق أمر معتاد في أثناء الولادة، أشبه بالموت، فتحتاج المرأة حينئذ إلى عون ورعاية، ولم تجد السيدة مريم معيناً لها غير جذع النخلة، فاستندت إليه وتعلقت به، كما تتعلق الحامل لشدة وجع الطلق.

أ - يكون تمني الموت جائزاً في مثل حال السيدة مريم، فإنها تمنت الموت
 من جهة الدين لسببين:

أحدهما - أنها خافت أن يظن بها الشر في دينها وتُعيَّر، فيفتنها ذلك.

الثاني - لئلا يقع قوم بسببها في البهتان والنسبة إلى الزنى، وذلك مهلك. فخافت صوناً لسمعتها الدينية، وحماية لتدين الآخرين حتى لا يقعوا في الذنب.

" - تظاهرت الروايات بأن السيدة مريم ولدت عيسى عليه السلام لثمانية أشهر، وقد عاش، وتلك خاصة له، وقيل: ولدته لتسعة، أو لستة. ويرى أبن عباس كما تقدم أنها حملت فوضعت في الحال؛ لأن الله تعالى ذكر الانتباذ عقب الحمل.

على القد اقترنت ولادة السيدة مريم بأنواع من الألطاف الإلهية، فقد ناداها جبريل عليه السلام بأن الله جعل من تحتها نهراً صغيراً لتشرب منه، فأسقط لها رطب النخلة، ويقال: إنها أثمرت لها، وصار رطبها قابلاً للأكل والاجتناء بقدرة الله، وطيب الله نفسها وأقر عينها، فأزال عن قلبها الكآبة والحزن، وأمرها على لسان جبريل بالإمساك عن كلام البشر حتى لا تتعب نفسها بالحوار والنقاش ورد التُّهَم، وأحالت الأمر على ابنها الذي أنطقه الله في المهد مدافعاً عنها، ليرتفع عنها خجلها، وتتبين الآية، فيظهر عذرها. وكل هذه آيات خارقة للعادة أظهرها الله بمناسبة ميلاد عيسى عليه السلام.

0 - استدل العلماء بهذه الآية على أن الرزق، وإن كان محتوماً، فإن الله تعالى ربطه بالسعي، ووكل ابن آدم إلى سعي ما فيه؛ لأنه سبحانه أمر مريم بهز النخلة لترى آية، وكانت الآية ألا تهتز النخلة؛ لأن جذعها صلب قوي ثخين يصعب تحركه.

أ - الأمر بتكليف الكسب في الرزق سنة الله تعالى في عباده، وأن ذلك لا يتعارض مع التوكل على الله، فإن التوكل على الله يكون بعد اتخاذ الأسباب. وقد كانت مريم قبل الولادة يأتيها رزقها من غير تكسب، تكريماً خاصاً لها، كما قال تعالى: ﴿ كُلَّما دَخَلَ عَلَيْهَا زَرِّيًا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَها رِزَقا ﴾ [آل عمران: ٣٧/٣] فلما ولدت أمرت بهز الجذع؛ لأن قلبها قبل الولادة كان مشغولاً بالعبادة متفرغاً لها، فلم تُشْغل أعضاؤها بتعب التكسب، فلما ولدت عيسى وتعلق قلبها بجبه، واشتغل سرها بحديثه وأمره، أمرت بالكسب، وردت إلى العادة بالتعلق بالأسباب، كسائر العباد.

٧ - الرطب خير شيء للنفساء، وكذلك التحنيك به للمولود، فإذا عسرت
 الولادة لم يكن للمرأة خير من الرطب، ولا للمريض خير من العسل.

٨ - في أمر مريم بالسكوت عن الكلام دليل على أن السكوت عن السفيه واجب، ومن أذل الناس سفيه لم يجد مسافهاً.

أ - من التزم بالنذر بألا يكلم أحداً من الآدميين، أو نذر الصمت، فذلك كان مشروعاً في شريعة موسى وعيسى عليهما السلام، وليس في شريعتنا، فلا يجوز نذر الصمت في شرعنا؛ لما فيه من التضييق وتعذيب النفس، كنذر القيام في الشمس ونحوه، مما لم يجزه النبي على وقد أمر ابن مسعود من فعل ذلك بالنطق بالكلام، كما تقدم. وهذا هو الصحيح لحديث أبي إسرائيل الذي نذر الصوم في الشمس، فأمره النبي على بأن يتكلم ويتم صومه في الظل، والحديث خرَّجه البخاري عن ابن عباس. قال ابن زيد والسدّي كما تقدم: كانت سنة الصيام عندهم الإمساك عن الأكل والكلام.

ومن سنتنا نحن في الصيام الإمساك عن الكلام القبيح، قال عليه الصلاة والسلام في الصحيحين عن أبي هريرة مرفوعاً: «إذا كان أحدكم صائماً فلا يرفث ولا يجهل، فإن امرؤ قاتله أو شاتمه، فليقل: إني صائم» وقال أيضاً فيما رواه البخاري وأبو داود والترمذي والنّسائي وابن ماجه عن أبي هريرة: «من لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه».

#### - ٣ -

# نبوة عيسى ونطقه وهو طفل في الهد

## القراءات:

﴿ جِنْتِ ﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (جيت).

﴿ ءَاتَلْنِيَ ٱلْكِئْبَ ﴾:

وقرأ حمزة (آتانيْ الكتاب) .

﴿ نَبِيًّا ﴾ :

وقرأ نافع (نبيئاً).

## الإعراب:

﴿ تَعۡمِلُهُ ﴾ جملة حالية.

﴿ يَكَأُخُتَ ﴾ التاء هنا بدل عن واو، وليست للتأنيث؛ لأنها تكتب بالتاء لا بالهاء نحو قائمة وذاهبة، مثل تاء: بنت. ﴿بَغِيّاً﴾ على وزن فعول لا فعيل؛ لأنه هنا بمعنى فاعل، وأتى بغير تاء. وهو صفة للمؤنث، كقولهم: امرأة صبور وشكور. وقد يأتي فعول بغير هاء إذا كان بمعنى مفعول، مثل ﴿فَعِنْهَا رَكُونَهُمْ ﴾ [يس: ٣٦/٣٦] .

﴿ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ ﴾ كان: إما بمعنى (حدث ووقع) فيكون ﴿ صَبِيتًا ﴾ حال من ضمير ﴿ كَانَ ﴾. وإما بمعنى (صار) فيكون ﴿ صَبِيتًا ﴾ خبر (صار) وإما ﴿ كَانَ ﴾ زائدة، و ﴿ صَبِيتًا ﴾ حال، وعامله ﴿ فِي ٱلْمَهْدِ ﴾. ولا يجوز جعل ﴿ كَانَ ﴾ هنا ناقصة؛ لأنه لا اختصاص لعيسى بكونه في المهد، فهذا وصف لكل صبي، وإنما تعجبوا من كلام من صار في حال الصبا في المهد.

﴿ مَا دُمْتُ حَيَّا ﴾ ﴿ مَا ﴾ مصدرية ظرفية زمانية، أي مدة دوامي حياً، و ﴿ حَيًّا ﴾ خبر ﴿ مَا دُمْتُ ﴾، والجملة منصوبة على الظرف، وعامله ﴿ وَأَوْصَانِي ﴾.

﴿ وَبَرُّا ۚ بِوَلِدَتِى ﴾ معطوف على قوله ﴿ مُبَارَكًا ﴾ و ﴿ مُبَارَكًا ﴾ مفعول ثانٍ لجعل. ومن قرأ (وبرٌ ) عطفه على (الصلاة) أي أوصاني بالصلاة وببرٌ بوالدي.

## المفردات اللغوية:

﴿ فَأَتَتْ بِهِ عَوْمَهَا تَحُمِلُهُ ﴾ أتت مع ولدها قومها راجعة إليهم بعدما طهرت من النفاس حاملة إياه . ﴿ فَرِيًّا ﴾ عظيماً منكراً خارقاً للعادة ، حيث أتت بولدها من غير أب . ﴿ يَتَأَخَّتَ هَنُرُونَ ﴾ هو أخو موسى عليه السلام ، وكان بينهما ألف سنة ، أو رجل صالح من بني إسرائيل ، أي يا شبيهته في العفة ، وشبهوها به تهكماً . ﴿ آمْرَأُ سَوْءِ ﴾ أي زانياً . ﴿ وَمَا كَانَتُ أُمُّكِ بَغِيبًا ﴾ أي زانية ، فمن أين لك هذا الولد؟! وفيه تنبيه على أن الفواحش من أولاد الصالحين أفحش.

﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ﴾ أشارت لهم إلى عيسى أن كلموه ليجيبكم . ﴿ فَالْوُا كَيْفَ

نُكَلِّمُ مَن كَانَ ﴾ أي وجد ﴿فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيَّا ﴾ أي لم نعهد صبياً في المهد كلمه عاقل. و ﴿ ٱلْمَهْدِ ﴾ فراش الصبي الرضيع الموطأ له، جمع مهود.

﴿ اَتَلْنِي ٱلْكِنْبُ ﴾ أي الإنجيل ﴿ مُبَارَكًا ﴾ نقّاعاً للناس، معلماً للخير. والتعبير بالماضي: إما باعتبار ما سبق في قضاء الله، فهو إخبار ما كتب له، أو بجعل المحقق وقوعه كالواقع . ﴿ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَوْقِ وَالزَّكُوْقِ ﴾ أمرني بهما أو كلفني . ﴿ جَبَّارًا ﴾ متعاظماً لا يرى لأحد حقاً عليه . ﴿ شَقِيًا ﴾ عاصياً لربه. ﴿ وَالسَّلَمُ عَلَى ﴾ أي والأمان علي يوم الولادة ويوم الموت ويوم البعث حياً ، كما هو على يحيى عليه السلام، والتعريف هنا في السلام على الأظهر للجنس.

## التفسير والبيان:

لما اطمأنت مريم عليها السلام بما رأت من الآيات، وسلمت لأمر الله عز وجل، واستسلمت لقضائه أتت بعيسي تحمله إلى أهل بيتها، كما قال تعالى:

﴿ فَأَتَتْ بِهِ عَوْمُهَا تَحْمِلُهُ ۚ قَالُواْ يَكُمْرِيَهُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْعًا فَرِيًّا ﴿ آي لما برئت مريم من نفاسها، جاءت به قومها تحمله من المكان القصي، فلما رأوا الولد معها، حزنوا وأعظموا الأمر واستنكروه جداً، وقالوا منكرين: يا مريم، لقد فعلت أمراً عجيباً عظيماً خارجاً عن المألوف وهو الولادة بلا أب، وكانوا أهل بيت صالحين: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللهَ ٱصْطَفَىٰ عَادَمَ وَنُوحًا وَ عَالَ إِبْرَهِيمَ وَ وَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْمَلَمِينَ ﴿ وَهُمَ بَعَفِيمًا مِنْ بَعْضِ ﴾ [آل عمران: ٣٣-٣٤].

﴿ يَتَأَخَّتَ هَذُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمَراً سَوْءِ وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴿ يَا مَن أَنت من نسل هارون أخي موسى، كما شبيهة هارون في العبادة، أو يا من أنت من نسل هارون أخي موسى، كما يقال للتميمي: يا أخا تميم، وقيل: هارون هذا رجل صالح في ذلك الوقت، أنت من بيت طيب طاهر معروف بالصلاح والعبادة، فكيف تأتين بمثل هذا؟ ما كان أبوك بالفاجر، وما كانت أمك بالزانية البغي، فمن أين يأتيك السوء، ومن أين لك هذا الولد؟!!

أخرج أحمد ومسلم والترمذي والنَّسائي وغيرهم عن المغيرة بن شعبة قال:

«بعثني رسول الله ﷺ إلى أهل نجران، فقالوا: أرأيت ما تقرؤون: ﴿ يَتَأْخُتَ هَرُونَ ﴾ وموسى قبل عيسى بكذا وكذا؟ قال: فرجعت، فذكرت ذلك لرسول الله ﷺ، فقال: ألا أخبرتهم أنهم كانوا يسمون بالأنبياء والصالحين قبلهم ». وهذا يرشد إلى أن هارون هو رجل صالح في زمان مريم وعيسى عليهما السلام. ويستفاد من هذا جواز التسمية بأسماء الأنبياء.

﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكُلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا ﴿ آَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُحْمِلَ اللَّهُ الللَّهُ اللّه

وهنا ظهرت المعجزة الكبرى بنطق الرضيع ووصف نفسه بتسع صفات هي:

اً - ﴿ قَالَ إِنِّى عَبْدُ اللَّهِ ﴾ قال عيسى: إني عبد تام العبودية لله الكامل الصفات، الذي لا أعبد غيره، فكان أول ما نطق به الاعتراف بالعبودية له، وتبرئته عن الولد، تنبيهاً للنصارى على خطئهم فيما ادعوه له من الربوبية.

أَتَـننِى ٱلْكِنبَ سينزل علي الإنجيل، وقد لي وحكم في الأزل أن أكون نبياً ذا كتاب، وقضى أنه يؤتيني الكتاب فيما قضى، وإن لم يكن الكتاب منزًا لا في الحال.

٣ - ﴿ وَجَعَلَنِى نَبِيتًا ﴾ أي قَدَّر لي أن أكون نبياً ، وفي هذا تبرئة لأمه مما نسبت إليه من الفاحشة ؛ لأن الله تعالى لا يجعل الأنبياء أولاد زنى ، وإنما هم نخبة عالية من الطهر وصفاء السلالة والمعدن.

﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ أي صيَّرني الله نقًّا عا للعباد، معلماً

للخير، هادياً إلى الرشاد في أي مكان وجدت. وعبر تعالى عن هذه الصفات بصيغة الماضي إشارة إلى تحققها وحدوثها فعلاً في المستقبل.

٥ - ﴿ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيَّا ﴾ وأمرني ربي بالصلاة التي تربط العبد بربه وتطهر النفس، وتمنعه عن اقتراف الفاحشة، وأمرني أيضاً بزكاة المال التي هي طهرة للمال، وعون للفقير والمسكين، ما دمت على قيد الحياة في الدنيا.

أي وَبَرَّا بِوَلِدَنِي الله وطاعتها والدي مريم، وأمرني ببرها وطاعتها والإحسان إليها بعد طاعة ربي؛ لأن الله كثيراً ما يقرن بين الأمر بعبادته وطاعة الوالدين. وهذا أيضاً دليل على نفي الزنى عنها، إذ لو كانت زانية، لما كان الرسول المعصوم مأموراً بتعظيمها.

٧ - ٨ : ﴿ وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴾ أي ولم يجعلني متعظماً عاصياً مستكبراً
 عن عبادة ربي وطاعته وبر والدتي، فأشقى بذلك.

## فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتي:

أ - جاءت مريم المؤمنة الواثقة بتأييد الله لها قومها مع ولدها، لما اطمأنت بما رأت من الآيات، وعلمت أن الله تعالى سيبين عذرها.

أ - يتأثر الناس عادةً بظواهر الأمور ويتعجلون بالحكم عليها، فاتهموا مريم بأنها جاءت شيئاً فرياً، أي أمراً عظيماً كالآتي بالشيء يفتريه، وأنكروا عليها بما عرفوا عنها من سيرة حميدة قضت شبابها في التبتل والعبادة، وبما علموا من استقامة أبويها.

فقالوا لها: يا أخت هارون، بمعنى: يا من كنا نظنها مثل هارون في العبادة تأتي بمثل هذا؟ فهي كانت من ولد أو سلالة هارون أخي موسى، وإن كان بين موسى وهارون وبين عيسى زمان مديد قدِّر بألف سنة فأكثر، فنسبت إليه بالأخوة؛ لأنها من ولده، كما يقال للتميمي: يا أخا تميم، وللعربي: يا أخا العرب.

وقيل: هارون هذا رجل صالح في ذلك الزمان، تبع جنازته يوم مات أربعون ألفاً، كلهم اسمه هارون. ويؤيد ذلك الحديث الثابت المتقدم.

٣ - من معجزات عيسى عليه السلام نطقه وهو صغير في المهد، ونحن المسلمين نعتقد بهذا اعتقاداً جازماً، لإثباته بنص القرآن القاطع، وأما اليهود والنصارى فينكرون أنه تكلم في المهد. وكان نطقه إظهاراً لبراءة أمه، ثم انقطع كلامه في المهد حتى بلغ مبلغ الغلمان.

غ - وصف عيسى عليه السلام نفسه في كلامه المبين وهو طفل رضيع بصفات تسع، جمعت بين إثبات النبوة وإنزال الإنجيل عليه في المستقبل، وتبرئة أمه من تهمة الزنى، وإثبات عبوديته لله عز وجل، فهو عبد لله لا ربُّ ولا إله، كما يعتقد النصارى، واتصافه بالبركات ومنافع الدين والدعوة إليه، واستقامة سلوكه وأخلاقه، فهو بَرُّ بوالدته، ليس متعظماً متكبراً، ولا عاصياً خائباً من الخير، ملتزماً تشريع الله في العبادة بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة بعد بلوغه سن التكليف.

هُ - قوله تعالى: ﴿وَبَرُّا بِوَلِدَتِي﴾ أي جعلني براً بوالدتي يدل على أن فعل

العبد مخلوق لله تعالى، لأن الآية تدل على أن كونه براً، إنما حصل بجعل الله وخلقه.

أ - قال مالك بن أنس رحمه الله تعالى في هذه الآية: ما أشدها على أهل القَدَر (١)! أخبر عيسى عليه السلام بما قضي من أمره، وبما هو كائن إلى أن يموت.

٧ - الإشارة بمنزلة الكلام وتدل على ما يدل عليه ويحدث بها الإفهام والفهم، كيف لا، وقد أخبر الله تعالى عن مريم، فقال: ﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْكِ ﴾ وقد تكون وفهم منها القوم مقصودها وغرضها فقالوا: ﴿ كَيْفَ نُكِلِّمُ ﴾. وقد تكون الإشارة في كثير من أبواب الفقه أقوى من الكلام، مثل قوله عليه الصلاة والسلام: فيما رواه أحمد والشيخان والترمذي عن أنس «بعثت أنا والساعة كهاتين». وإجماع العقلاء على أن العيان أقوى من الخبر، دليل على أن الإشارة قد تكون في بعض المواضع أقوى من الكلام.

لذا قرر المالكية والشافعية جواز الاعتماد على الإشارة في المعاملات والعقوبات، وقد نص الإمام مالك على أن شهادة الأخرس مقبولة إذا فهمت إشارته، وأنها تقوم مقام اللفظ بالشهادة، وأما إذا كان الشخص قادراً على اللفظ، فلابد من الكلام.

وذهب الحنفية وأحمد والأوزاعي وإسحاق إلى أنه لا يصح قذف الأخرس ولا لعانه، وإنما يصح القذف عندهم بصريح الزنى دون معناه، وهذا لا يصح من الأخرس ضرورة، فلم يكن قاذفاً، ولا يتميز بالإشارة بالزنى من الوطء الحلال والشبهة، قالوا: واللعان عندنا شهادات، وشهادة الأخرس لا تقبل بالإجماع.

<sup>(</sup>١) هم القدرية الذين يقولون: إن العبد يخلق أفعال نفسه، والمعاصي لا يريدها الله تعالى.

٨ - حظي عيسى بالسلامة من الله تعالى يوم ولادته في الدنيا من همز الشيطان، ويوم الموت في القبر، ويوم البعث في الآخرة، وهذه الأحوال الثلاثة مراحل مصيرية حاسمة فاصلة، وأشق شيء على الناس.

- & -

# اختلاف النصارى في شأن عيسى

## القراءات:

﴿ قَوْلَكَ ٱلْحَقِّ ﴾:

قرئ:

١- (قولَ الحق) وهي قراءة ابن عامر، وعاصم.

٢-(قولُ الحق) وهي قراءة الباقين.

﴿ فَيَكُونُ ﴾:

وقرأ ابن عامر (فيكونَ).

﴿ وَإِنَّ أَللَّهَ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (وأن الله).

﴿ صِرَطٌ ﴾:

وقرأ قنبل (سراط).

### الإعراب:

﴿ فَوَلَكَ ٱلْحَقِ ﴾ منصوب على المصدر، أي أقول قول الحق، وقرئ بالرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف، تقديره: ذلك قول الحق، أو هذا قول. وقيل: إن الإشارة إلى عيسى؛ لأن الله تعالى سماه كلمة، إذ كان بالكلمة، على ما قال الله تعالى: ﴿ إِنَ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾.

﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ بالرفع بتقدير هو، وبالنصب بتقدير: أن.

﴿ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّ ﴾ مِن قرأها بالكسرة جعلها مبتدأ، ومن قرأ بالفتح، جعلها معطوفة، وتقديره: وأوصاني بالصلاة والزكاة وأن الله ربي.

﴿ مِن وَلَدِ ﴾ ﴿ مِن ﴾ زائدة، أي: ما كان لله أن يتخذ ولداً. وزيدت هنا في المفعول، وزيادتها في الفاعل أكثر،مثل: ما جاءني من أحد، أي ما جاءني أحد.

﴿ أَسَمِعْ بِهِمْ وَأَشِيرٌ ﴾ أي ما أسمعَهم وأبصرَهم، والجار والمجرور في موضع رفع فاعل ﴿ أَشِمْ ﴾. والأصل أن يقول: وأبصر بهم، لكنه حذف ﴿ بِهِمْ ﴾ اكتفاء بذكره مع ﴿ أَشِمْ ﴾. وهي صيغة تعجب، وليس بأمر، بدليل وروده بلفظ واحد في المذكر والمؤنث والتثنية والجمع.

﴿ يُوْمَ يَأْتُونَنَّا ﴾ منصوب على الظرف، متعلق بفعل التعجب.

﴿إِذْ قُضِىَ ٱلْأَمْرُ ﴾ ﴿إِذَ ﴾ بدل من اليوم أو ظرف للحسرة ﴿ إِنَّا نَعْنُ ﴾ تأكيد.

#### العلاغة:

﴿ لَكِكِنِ ٱلظَّلْلِمُونَ ٱلْمُومَ فِي ضَلَالِ ﴾ ﴿ ٱلظَّلْلِمُونَ ﴾ واقع موقع الضمير، فهو من قبيل إقامة الظاهر مقام المضمر، للدلالة على ظلم أنفسهم.

## المفردات اللغوية:

﴿ ذَالِكَ عِيسَى ﴾ أي الذي تقدم نعته هو عيسى ابن مريم، لا ما يصفه النصارى، وهو تكذيب لهم فيما يصفونه على الوجه الأبلغ ﴿ قَوْلَكَ ٱلْحَقِّ ﴾ أي هو قول الحق الذي لا ريب فيه، أو أقول قول الحق، والإضافة للبيان، والضمير للكلام السابق، أو لتمام القصة ﴿ يَمْتَرُونَ ﴾ يشكون ويتنازعون ﴿ مَا كَانَ لِلّهِ أَن يَنْخِذَ مِن وَلَدٍ سُبْحَنَهُ ﴿ تكذيب للنصارى، وتنزيه لله تعالى عما بهتوه، والمعنى: ما ينبغي ولا يصح أن يجعل له ولداً ﴿ إِذَا قَضَى آمراً ﴾ أراد أن يحدث أمراً ﴿ فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ تبكيت لهم بأن الله إذا أراد شيئاً وجده بكلمة ﴿ كُن ﴾ : كان تعالى منزهاً عن شبه الخلق والحاجة إلى اتخاذ الولد، بإحبال الإناث. وبعبارة أخرى: القادر على الخلق بالأمر الفوري، قادر على خلق عيسى من غير أب.

﴿ وَإِنَّ اللّهَ رَبِّ وَرَبُّكُو فَاعَبُدُوهُ ﴾ بتقدير: قل، بدليل: ﴿ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ قَانِ القَبْدُوا اللّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ ﴾ [المائدة: ٥/١١٧] وعلى الفتح بتقدير: اذكر ﴿ هَنَدَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾ هذا المذكور طريق مستقيم مؤدّ إلى الجنة ﴿ فَأَخْلَفَ الْأَخْرَابُ مِنْ بَيْنِهِم ﴾ أي اختلف النصارى في عيسى، أهو ابن الله، أم إله معه، أم ثالث ثلاثة؟ فالأحزاب: فرق النصارى الثلاث أو اختلف اليهود والنصارى . ﴿ فَوَيْلُ ﴾ كلمة عذاب أي فشدة عذاب، أو واد في جهنم ﴿ لِلَّذِينَ وَالنصارى . ﴿ فَوَيْلُ ﴾ كلمة عذاب أي فشدة عذاب، أو واد في جهنم ﴿ لِلَّذِينَ

كَفَرُوا﴾ أي ويل لهم بما ذكر وغيره ﴿مِن مَّشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيمٍ﴾ من شهود أو حضور يوم القيامة.

﴿ أَسِّمِعُ بِهِمْ وَأَبْصِرُ ﴾ أي بهم، صيغة تعجب، بمعنى: ما أسمعهم وما أبصرهم يوم يأتوننا في الآخرة، أو يوم القيامة، بعد ما كانوا صماً عمياً في الدنيا ﴿ لَكِنِ الطَّلِمُونَ الْيُومَ فِي ضَلَلِ مُّينِ ﴾ أي لكن الكافرين في الدنيا في خطأ بيِّن، به صموا عن سماع الحق، وعموا عن إبصاره، أي اعجب منهم يا مخاطب في سمعهم وإبصارهم في الآخرة، بعد أن كانوا في الدنيا صماً عمياً. وذكر كلمة ﴿ الطَّلِمُونَ ﴾ من إقامة الظاهر مقام المضمر، إشعاراً بأنهم ظلموا أنفسهم، حيث أغفلوا الاستماع والنظر حين ينفعهم.

﴿ وَأَنْذِرْهُمْ ﴾ خوِّف يا محمد كفار مكة ﴿ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ ﴾ هو يوم القيامة، يوم يتحسر فيه المسيء على ترك الإحسان في الدنيا، والمحسن على قلة إحسانه ﴿ إِذْ قُضِى ٱلْأَمَرُ ﴾ فُرغَ من الحساب، وسيق الفريقان إلى الجنة والنار . ﴿ وَهُمْ ﴾ في الدنيا ﴿ فِي غَفْلَةٍ ﴾ عنه ﴿ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ به . ﴿ نَرِثُ ٱلْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا ﴾ العقلاء وغيرهم بإهلاكهم ﴿ وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ فيه للجزاء.

# إيضاح آية ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْمُسْرَةِ ﴾ بحديث صحيح:

روى الشيخان والترمذي عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: 
«يُؤتَى بالموت بهيئة كبش أملح (۱) فينادي منادٍ: يا أهل الجنة، فيشرئبون (۲) وينظرون، فيقول: هل تعرفون هذا! فيقولون: نعم، هذا الموت، وكلهم قد رأوه، ثم ينادي منادٍ: يا أهل النار، فيشرئبون وينظرون، فيقول: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت، وكلهم قد رأوه، فيذبح بين الجنة والنار،

<sup>(</sup>١) الأملح: الذي يخالط بياضه سواد

<sup>(</sup>٢) يشرئبون: يمدون أعناقهم.

ثم يقول: يا أهل الجنة، خلود فلا موت، ويا أهل النار، خلود فلا موت، ثم قرأ: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ مُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . قرأ: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ .

## أضواء على قصة عيسى عليه السلام:

عيسى: هو عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم، وروح منه، وهو آخر أنبياء بني إسرائيل، ذكر اسمه في القرآن بلفظ ﴿ ٱلْمَسِيحُ ﴾ وهو لقب له، وبلفظ ﴿ عِسَى ﴾ وهو اسمه، وهو بالعبرية «يشوع» أي المخلّص، أي يخلص النصارى - في زعمهم - من الخطيئة، وذكر بلفظ ﴿ أَبْنُ مَرْيَمٌ ﴾.

ونشأ عيسى المسيح وهو في رأي اليهود ابن يوسف النجار الذي هو شاب صالح من شبان اليهود، من قوم مريم، والمسيح في العبرية: النبي والملك.

وأمه مريم بنت عمران الذي كان رجلاً عظيماً من علماء بني إسرائيل، وقد حملت زوجه، فنذرت أن تجعل الحمل محرراً لخدمة الهيكل. وتوفي عمران، وابنته صغيرة تحتاج إلى كافل يقوم بشأنها، فألقى رعاة الهيكل قرعة، فكان كافلها زكريا أبو يحيى عليهما السلام. وكان زكريا زوجاً لخالة مريم، فنشأت مريم على الطهارة والعبادة والبعد عن الدنس.

ولما بلغت مبلغ النساء جاءها جبريل، فتعوذت منه، فأعلمها أنه مرسل من عند الله، ليهب لها غلاماً زكياً، وتم حملها بنفخة منه في جيب قميصها،

فدخلت في جوفها، ومرت بجميع أدوار الحمل إلى أن ولدته في بيت لحم، والراجح أن مدة حملها تسعة أشهر، بحسب الغالب. وهذا الحمل استثناء مما هو حادث عادة، ليكون دليلاً على قدرة الله تعالى، بخلق إنسان بلا أب، خلافاً للمعتاد؛ لأن الخالق هو الله عز وجل، سواء مع اتخاذ الأسباب أم لا.

وقد ختن المسيح بعد ثمانية أيام من ولادته، كما تقرِّر الشريعة اليهودية، وقد أمر الله إبراهيم بالختان.

ولما أمر هيرودس حاكم فلسطين بقتل كل طفل في بيت لحم، أمر يوسف النجار في منامه بأن يذهب بالطفل وأمه إلى مصر، فقام من فوره، وأخذ الطفل وأمه، وذهب بهما إلى مصر، وأقاموا بها، إلى أن مات هيرودس.

ثم عادوا إلى فلسطين، وكان الطفل قد بلغ سبع سنين من العمر، فتربى في الناصرة، ولما بلغ اثني عشر عاماً، جاء مع أمه ويوسف إلى أورشليم، للصلاة بحسب شريعة موسى، وفي اليوم الثالث بعد ضياعه، وجد عيسى يحاج علماء اليهود، ثم عاد مع أمه ويوسف إلى الناصرة.

ولما بلغ يسوع ثلاثين سنة من العمر، صعد إلى جبل الزيتون مع أمه ليجني زيتوناً، وبينما كان يصلي في الظهيرة، تلقى الإنجيل من الملاك جبريل عليه السلام، وهذا كنبوة يحيى خلافاً للغالب في أن النبوة تكون بعد الأربعين.

## الأناجيل:

ومعنى الإنجيل: البشارة، وهو كتاب تضمن هدى ونوراً، لكن هذا الإنجيل الذي أق به المسيح وسلمه إلى تلاميذه وأمرهم أن يبشروا به لا يوجد الآن، وإنما توجد قصص تاريخية تسرد سيرة المسيح، ألَّفها التلاميذ، وفيها مواعظ وأمثال ونصائح مأخوذة عن المسيح، وهي كثيرة بلغت مئة ونيفاً، تعترف الكنيسة المسيحية بأربعة منها: هي إنجيل متى، وإنجيل مرقس، وإنجيل لوقا، وإنجيل يوحنا. ولم يكتب شيء من هذه الأناجيل في زمان المسيح.

وإنجيل متى هو أول الأناجيل وأقدمها، لكنه ليس من تصنيفه يقيناً، بل ضيعوه بعدما حرفوه، باعتراف قدماء المسيحية كافة، وقد كتب بالعبرانية، ثم ترجم إلى اليونانية، ولا يعرف إسناد هذه الترجمة.

وكان مَتَّى قد كتب إنجيله سنة ٣٩ بعد المسيح، على ما ذهب إليه القديس «إيرونيموس».

ومرقس كان يهودياً لاوياً أي من خدم الهيكل، وهو تلميذ بطرس، وكان ينكر ألوهية المسيح، وكتب إنجيله سنة ٢٦م ومات مقتولاً في سجن الإسكندرية سنة ٢٨م.

ولوقا: كان طبيباً من أهل أنطاكية ولم ير المسيح أصلاً، وقد لقن النصرانية عن بولس، وبولس هذا كان يهودياً متعصباً على المسيحية، ولم ير المسيح في حياته، وكان يسيء إلى النصارى باستمرار، ولما رأى أن اضطهاده للنصرانية لا يجدي، احتال بالدخول فيها، وأظهر الاعتقاد بالمسيح، ثم استطاع أن يجعل النصارى يتحللون من واجبات الناموس (التوراة) الذي ما جاء المسيح لإبطال أحكامه.

وكتب لوقا إنجيله بعد كتابة مرقس، وبعد موت بطرس وبولس.

ويوحنا أحد تلاميذ المسيح الاثني عشر، وهو من صيدا في الجليل، وكان عسى يجبه جداً، وقد كتب إنجيله في سنة ٩٦ أو سنة ٩٨، وكان يرى أن المسيح ليس إلا إنساناً، وقد أنكر كثير من علماء النصرانية أن يكون هذا الإنجيل من تأليف يوحنا التلميذ، وإنما صنفه أحد تلاميذه في القرن الثاني، ونسبه إلى يوحنا ليغتر به الناس. وقد كتب لغرض خاص هو إثبات ألوهية المسيح، والقضاء على التعاليم التي كانت تؤكد أنه إنسان.

والخلاصة: إن هذه الأناجيل منقطعة السند إلى المسيح، وليست هي الإنجيل الصحيح الذي نزل على المسيح باعتراف النصارى أنفسهم.

## إنجيل برنابا:

هو أحد الأناجيل التي ألفت في قصة المسيح، وبرنابا أحد أتباع المسيح المواظبين على نشر دعوته، ويختلف عن الأناجيل الأخرى في أمرين جوهريين: الأول – التصريح بأن عيسى إنسان وليس بإله. والثاني – التصريح والتبشير باقتراب ملكوت السماوات وباسم محمد في كثير من المواضع.

## رسالة عيسى:

تتلخص رسالة عيسى عليه السلام فيما يأتي:

اً - التخفيف من تنطع اليهود، والتزامهم بالشكليات المؤدية إلى تعطيل الخير في يوم السبت، وتوجيههم إلى جوهر الدين وحقيقته، وإبعادهم عن المادية الطاغية وتهالكهم على المال وحبه وجمعه، بتحريض الناس على النذر للهيكل، لأخذ ذلك المال.

أ - رد اليهود الذين يسمون بالصدوقيين إلى عقيدة الإيمان باليوم الآخر التي أنكروها، وتثبيت الإيمان في قلوبهم.

¬ تصحيح مسيرة اليهود الذين يسمون بالفريسيين وهم في الأصل قوم تجردوا لطاعة الله تعالى، وتفردوا للعبادة، وزهدوا في حطام الدنيا، وأقبلوا على الآخرة، ولكنهم أصبحوا في زمن المسيح يظهرون بمظهر الزهد فقط، ويتخذونه ستاراً لجمع المال.

وكان هناك جماعة الكتبَة الذين يكتبون الشريعة لمن يطلبها، وهم كالفريسيين في اقتناص أموال الناس.

وكذلك الكهنة وخدمة الهيكل صاروا متهالكين على جمع المال، يحرفون كلام الله لأغراض دنيوية.

فكانت هذه العيوب كلها موجبة لصيحة المسيح بالزهد في الدنيا، وإصلاح النفوس من أمراضها، وتوجيه الناس إلى مرضاة الرب عز وجل.

\$ - البشارة باقتراب ملكوت السماوات، أي الشريعة الإلهية التي يرسل الله تعالى بها النبي الأُمي المذكور في آية [١٥] وما بعدها من الإصحاح ١٨ - سفر التثنية، الذي وعد الله بني إسرائيل على لسان موسى أن يرسله من بين إخوتهم، كما بشر به أنبياء كثيرون، منهم داود في المزمور (٤٥) والمزمور (١٤٩) وأشعيا في الإصحاحات (٨، ٩، ٢٦، ٣٥، ٤٢، ٣٥، ٤٤، ٣٥، ٥٠) ودانيال في ص (٢، ٧) وزكريا في ص (٣) وغيرهم. والمسيحيون بجملون البشارة على الدين المسيحي.

لكن لم يجئ المسيح بغير طائفة من العظات والنصائح والحِكَم والأمثال، لإخلاص العبادة لله تعالى، والتخفيف من ماديات الجماهير التي غرقوا بها إلى الآذان، وترك الرياء والنفاق، والاهتمام بروح الدين الذي ورثوه عن موسى.

وليس في الإنجيل سوى أحكام قليلة، مثل عدم تزوج من طلق امرأة بامرأة سواها، وعدم تزوج المطلقة بآخر، وعدم جواز الطلاق إلا بعلة الزنى، والأمر بالعفة. وفيه نهي عن الأحلاق المرذولة كالمكر والخداع وأكل الأموال بالباطل، والرياء والنفاق.

## والحواريون:

هم أصحاب المسيح عيسى ابن مريم وخاصته الذين بادروا إلى الإيمان به وتتلمذوا وتعلموا منه، وكانوا اثني عشر رجلاً. وتعبر عنهم الأناجيل بلفظ (التلاميذ). وقد أرسلهم المسيح في القرى اليهودية ليَدْعُوا الكفار بدعوة المسيح الحقيقية.

## معجزات عيسى:

صدرت عن عيسى كغيره من الأنبياء معجزات تؤيد دعواه النبوة، والمعجزة: أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي يجريه الله تعالى على يد أحد

الأنبياء مع انتفاء المعارض، منها خلق هيئة الطير من الطين والنفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله، وإبراء الأكمه والأبرص، وإحياء الموتى بإذن الله، والإخبار بما يأكلون ويدخرون في بيوتهم، وقد ذكرت في سورة آل عمران [الآيات: 29، ٥١].

# وفاة السيح:

كان افتضاح أمر الكهنة والفريسيين على يد المسيح عليه السلام سبباً في كيدهم له، وشكايتهم إلى الوالي، مدَّعين عنده أن عيسى يقول: إنه ملك اليهود، وهم لا يقرون بملك سوى قيصر رومية، فأرسل الوالي جنداً للقبض على المسيح، فحينما جاؤوا يبحثون عنه ألقى الله شبهه على شخص آخر، هو (يهوذا الأسخريوطي) فألقوا القبض عليه وصلب وقتل، وهو الذي واطأ الكهنة على الدلالة عليه بأجر.

وأنجى الله عيسى من اليهود، فلم يقبضوا عليه، ولم يقتل ولم يصلب، لقوله تعالى: ﴿وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمُّ الله النساء: ١٥٧/٤]. ثم توفاه الله، ورفعه إليه إلى السماء حياً بجسده وروحه، أو بروحه فقط على قولين، والأول رأي جمهور المسلمين، لقوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللّهُ يَكِيسَى إِنِي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى الله عمران: ٣/٥٥].

# الثالوث عند النصارى:

يعتقد النصارى بوجود ثلاثة أقانيم في اللاهوت هي (الأب والابن وروح القدس) وفقاً لتعاليم الكنيسة الكاثوليكية، والشرقية، وعموم البروتستانت إلا القليل منهم، مع أن لفظة الثالوث لا توجد في الكتاب المقدس، وإنما تقرر ذلك في المجمع النيقاوي سنة (٣٨٥ م) ومجمع القسطنطينية سنة (٣٨١ م)، وحكما بأن (الابن والروح القدس) مساويان للأب في وحدة اللاهوت، وأن

(الابن) ولد منذ الأزل من الأب، وأن (الروح القدس) منبثق من الأب. ومجمع طليطلة سنة (٥٨٩ م) حكم بأن (الروح القدس) منبثق من الابن أيضاً.

#### التفسير والبيان:

﴿ ذَٰلِكَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمُ قُولَكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ أَي ذلك المتصف بالأوصاف السابقة الذي قصصناه عليك هو عيسى ابن مريم، وهذا الكلام المذكور هو قول الحق والصدق الذي لا مرية فيه ولا شك، وهو حقيقة عيسى، لا ما يقوله اليهود: إنه ساحر، ولا ما يقوله النصارى: إنه ابن الله أو هو الله كما يذكر في مقدمة الإنجيل الحالي: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللهِ كَمْثُلِ ءَادَمٌ خَلَقَهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ أَنَّ ٱلْحَقُ مِن رَبِّكَ فَلَا تَكُن المُمْتَرِينَ ﴿ إِنَّ عَمِران: ٣/٥٩-١٦] أي الشاكين. وهؤلاء الضالون والمغضوب عليهم يشكون ويتنازعون ويختلفون في عيسى عليه السلام: ﴿ وَبِكُفَرِهِمْ وَقُولِهِمْ عَلَى مَرْيَعَ بُهْتَناً عَظِيمًا ﴿ إِنْ النساء: ١٥٦/٤] .

ثم نفى الله تعالى عنه أنه ولد له، فقال:

﴿ مَا كَانَ لِلّهِ أَن يَنَّخِذَ مِن وَلَدٍ سُبْحَنَهُ ۚ إِذَا قَضَى آَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ وَمَا كَان لِلّهِ أَن يتخذ ولداً؛ إذ لا حاجة له به، وهو حيٌّ أبداً لا يموت، تنزه وتقدس الله عن مقالتهم هذه، وعن كل نقص من اتخاذ الولد وغيره، إنه إذا أراد شيئاً أوجده فوراً، فإنه يأمر به فيصير كما يشاء، فمن كان هذا شأنه كيف يتوهم أن يكون له ولد؟ لأن ذلك من أمارات النقص والحاجة: ﴿ يَتَأَهِّلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمُ وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ إِلّا ٱلْحَقّ ﴾ [النساء: ١٧١/٤].

﴿ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّى وَرَئَبُكُو ۚ فَاعَبُدُوهُ ۚ هَنَدَا صِرَطُ ۗ مُّسْتَقِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّى الى ومما أمر به عيسى قومه وهو في مهده أن أخبرهم بقوله: ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّى وَرَئِبُكُو ﴾.

ثم أمرهم بعبادة الله قائلاً:

﴿ فَأَعَبُدُوهَ ۚ هَٰذَا صِرَطُ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ أي فاعبدوا الله وحده لا شريك له، وهذا الذي جئتكم به عن الله هو الطريق القويم الذي لا اعوجاج فيه، ولا يضلُّ سالكه، من اتبعه رشد وهُدي، ومن خالفه ضلَّ وغوى.

جاء في الآية (١٠) من الإصحاح الرابع في إنجيل متى: «قال له يسوع: اذهب يا شيطان؛ لأنه مكتوب: للرب إلهك تسجد، وإياه وحده تعبد».

وبما أنه لا يصحُّ أن يقول الله: ﴿ وَإِنَّ اللهَ رَبِّ وَرَبُّكُو ۚ فَأَعَبُدُوهُ ۚ فلا بدّ وأن يكون قائل هذا غير الله تعالى ؟ قال أبو مسلم الأصفهاني: الواو في ﴿ وَإِنَّ اللهَ ﴾ عطف على قول عيسى عليه السلام: ﴿ إِنِّي عَبَدُ اللهِ ءَاتَىٰنِي ٱلْكِئْبَ ﴾ كأنه قال: إني عبد الله، وإنه ربي وربكم فاعبدوه.

وبالرغم من وضوح أمر عيسى وأنه عبد الله ورسوله، اختلفوا فيه، كما قال تعالى: ﴿ فَا خَنَكُ الْأَحْرَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَّشَهَدِ يَوْمِ عَظِيمٍ قال تعالى: ﴿ فَا خَنَكُ اللَّهُ وَلَا لَكُتَابِ فِي عيسى بعد بيان أمره ووضوح حاله وأنه عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، فاليهود قالوا: إنه ولد زنى، وإنه ساحر، وكلامه هذا سحر، وإنه ابن يوسف النجار، واختلفت فرق النصارى فيه، فقالت النسطورية منهم: هو ابن الله، وقالت الملكية: هو ثالث ثلاثة، وقالت المعقوبية (١): هو الله تعالى.

فعذاب شديد لهؤلاء الكافرين المختلفين في أمره، من شهود يوم القيامة، وما فيه من الحساب والعقاب، حيث يشهدون حينئذ ذلك اليوم العظيم الهول.

<sup>(</sup>۱) النسطورية: نسبة إلى عالم يسمى نسطور، والملكية أو الملكانية: نسبة إلى الملك قسطنطين الفيلسوف العالم، واليعقوبية: نسبة إلى عالم يسمى يعقوب.

وهذا تهديد ووعيد شديد لمن كذب على الله، وافترى وزعم أن له ولداً، ولكن الله تعالى أنظرهم إلى يوم القيامة، وأجَّلهم حلماً وثقة بقدرته عليهم، فإنه الذي لا يعجل على من عصاه، كما جاء في الصحيحين: «إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته» ثم قرأ رسول الله عَلَيْهِ: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخُذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَهُ وَ لَلِهُ مُنْ لِيكُ شَدِيدُ ﴿ وَكَذَلِكَ أَخُذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَهُ وَ لَلِهُ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

وفي الصحيحين أيضاً عن رسول الله ﷺ أنه قال: «لا أحد أصبر على أذى سمعه من الله، إنهم يجعلون له ولداً، وهو يرزقهم ويعافيهم» وقد قال الله تعالى: ﴿ وَكَا أَنِن مِن قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَمَا وَهِي ظَالِمَةُ ثُمَّ أَخَذُتُهَا وَإِلَى الْمَصِيرُ تَعالى: ﴿ وَكَا تَحْسَبَكَ اللّهَ غَلْهِ عَمّا يَعْمَلُ الطّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَدُ ﴿ اللّهِ المِراهِمِ : ١٤٢/١٤].

والخلاصة في صحة الاعتقاد بعيسى عليه السلام هو ما جاء في الحديث الصحيح عند الشيخين عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، وأن الجنة حق، والنار حق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل».

ثُمُ أَخبر الله تعالى عن قوة سمع الكفار وَجِدَّة بصرهم يوم القيامة على الضدّ في الدنيا، فقال: ﴿ أَسِّعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِنِ الطَّلِمُونَ الْيُوْمَ فِي ضَلَلِ مُّبِينِ فَي الدنيا، فقال: ﴿ وَأَسِّع بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِحساب والجزاء، في ما أقوى سمع الكفار وأشد بصرهم يوم يأتوننا للحساب والجزاء، إنهم يكونون أسمع شيء وأبصره، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَيّنَ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبّنَا آبَصَرْنَا وَسَمِعْنَا ﴾ [السجدة: ١٢/٣٢] أي يقولون ذلك حين لا ينفعهم ولا يجدي عنهم شيئاً.

لكن هؤلاء الظالمين الكافرين يعرفون الحق في الآخرة، وفي الدنيا صم بكم عمى عن الحق، لا يسمعون ولا يبصرون ولا يعقلون، فحيث يطلب منهم

الهدى لا يهتدون، ويكونون مطيعين حيث لا ينفعهم ذلك، ويتمنون الرجوع إلى الدنيا ليتداركوا تقصيرهم.

ثم أمر الله بإنذارهم، فقال لنبيه محمد ﷺ:

﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ إِذْ قُضِى ٱلْأَمَرُ وَهُمْ فِي عَفْلَةٍ وَهُمْ لِا يُؤْمِنُونَ ﴿ أَي وأنذر أَيها الرسول الخلائق من المشركين وغيرهم يوم يتحسرون جميعاً، فالمسيء يتحسر على إساءته، والمحسن على عدم استكثاره من الخير، حين فُرغ من الحساب، وطويت الصحف، وفصل بين أهل الجنة، وأهل النار، وصار الأولون في الجنة، والآخرون في النار، وهم الآن في الدنيا غافلون عما أنذروا به يوم الحسرة والندامة، غافلون عما يعمل بهم في ذلك اليوم وعما يلاقونه من أهوال، وهم لا يصدقون بالقيامة والحساب والجزاء.

روى الإمام أحمد والشيخان والترمذي عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على الله الحذاء الحنة الجنة وأهل النار النار، يجاء بالموت كأنه كبش أملح (أبيض وأسود) فيوقف بين الجنة والنار، فيقال: يا أهل الجنة هل تعرفون هذا؟ قال: فيشرئبون وينظرون ويقولون: نعم، هذا الموت، فيؤمر به فيذبح، ويقال: يا أهل الجنة، خلود ولا موت، ويا أهل النار، خلود ولا موت، ثم قرأ رسول الله على الله المناز، وقال: أهل الدنيا في غفلة وأنذِرهُم الله على المنار، بيده وقال: أهل الدنيا في غفلة الدنيا».

﴿إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ ٱلْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿ آَيَ وَأَعلمهم أَيها الرسول بأن الله يرث الأرض ومن عليها، فلا يبقى بها أحد من أهلها يرث الأموات ما خلَّفوه من الديار والمتاع، ثم إلى الله يردون يوم القيامة، فيجازي كلا بعمله، المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته.

# فقه الحياة أو الأحكام:

يستنتبط من الآيات الكريمات ما يأتى:

اً - إن ما أخبر به القرآن عن كيفية خلق عيسى هو الحق القاطع الذي لا شك فيه، وكل ما عداه من تقولات ومزاعم اليهود والنصارى باطل ساقط لا يليق بالأنبياء والرسل، وكيف يتقبل النصارى الزعم بأن عيسى ربّ وإله، وهم يتهمونه بأنه ابن زانية بغي؟! وإن الاختلاف في شأن عيسى وانقسام أهل الكتاب فيه أحزاباً لا داعى له.

أ - ليس عيسى ابناً لله كما يزعم النصارى، فما ينبغي لله ولا يجوز أن يتخذ ولداً، لعدم حاجته إليه، فهو منزه عن الشريك والولد وكل نقص، وإن الله تعالى إذا أراد إحداث شيء قال له: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ فهو القادر على كل شيء، وقول الله وكلامه قديم غير محدث، فلو كان قوله: ﴿ كُن ﴾ محدثاً لافتقر حدوثه إلى قول آخر، ولزم التسلسل، وهو محال.

٣ – لقد أمر عيسى عليه السلام قومه بوحدانية الله وعبادته، فالله ربه وربهم ورب كل شيء، وهو المستحق العبادة، لا أحد سواه، وهذا هو الدين القويم الذي لا اعوجاج فيه.

وقد دلَّ قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَئَكُمْ آ على أن مدبر الناس ومصلح أمورهم هو الله تعالى، على خلاف قول المنجمين: إن مدبر الناس ومصلح أمورهم في السعادة والشقاوة هي الكواكب.

ودلَّ أيضاً على أن الإله واحد؛ لأن لفظ ﴿اللهَ ﴾ اسم علم له سبحانه، فلما قال: ﴿وَإِنَّ اللهَ رَبِّي وَرَثِبُكُو ﴾ أي لا رب للمخلوقات سوى الله تعالى، دلَّ ذلك على التوحيد.

ق - اختلفت الفرق من أهل الكتاب في أمر عيسى عليه السلام، فاليهود التهموه بالسحر وقدحوا في نسبه، والنصارى فرق ثلاث، قالت النسطورية منهم: هو ابن الله، والملكانية: ثالث ثلاثة، وقالت اليعقوبية: هو الله، فأفرطت النصارى وغلت، وفرطت اليهود وقصَّرت.

٥ - العذاب الشديد والهلاك لأولئك الكفار المختلفين في شأن عيسى عليه السلام عند شهود (أي حضور) يوم القيامة.

جُ - عرَّف الله حال القوم الذين يأتونه ليعتبروا وينزجروا، فما أسمعهم وأبصرهم يوم القيامة، وما أصمهم وأعماهم في الدنيا، فهم في ضلال مبين في عالم الدنيا، وفي الآخرة يعرفون الحق، ففي الدنيا يكون الكافر أصم وأعمى، ولكنه سيبصر ويسمع في الآخرة إذا رأى العذاب، ولكنه لا ينفعه ذلك.

٧ً - لقد أعذر من أنذر، وقد أنذر النبي ﷺ قومه والمشركين جميعاً ما سيلقونه من الحسرة والندامة يوم القيامة، ويوم الفصل في القضاء بين أهل الجنة وأهل النار، فيدخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار.

٨ - إنه تعالى الخالق المالك المتصرف، وإن الخلق كلهم يهلكون، ويبقى هو تعالى، ولا أحد يدعي ملكاً ولا تصرفاً، بل هو الوارث لجميع خلقه، الباقي بعدهم، فلا تظلم نفس شيئاً ولا مثقال ذرة، ويرجع الخلائق كلهم إلى ربهم، فيجازي كلاً بعمله.

# قصة إبراهيم عليه السلام أو مناقشته لأبيه في عبادة الأصنام

﴿ وَاذْكُرُ فِي الْكِنْكِ إِبْرَهِيمَ ۚ إِنَّهُ كَانَ صِدِيفًا نَبِيًا ﴿ إِنِّ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْضِرُ وَلَا يُغْنِي عَنَكَ شَيْعًا ﴿ يَتَأَبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَنِ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي آهَدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴿ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ الشَّيْطَنَ إِنَّ الشَّيْطَنَ لَا تَعْبُدِ الشَّيْطَنَ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي اَخَافُ أَن يَمْسَكَ عَذَابٌ مِّنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلِيّا ﴿ قَيْ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ فِي يَتَإِبْرَهِيمُ لَهِنَ لَمْ تَنْتَهِ لَأَرْجُمَنَكُ وَلِيّا فَي وَلِيّا فَي قَالَ اللّهُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ أَيْدُ كَانَ فِي حَفِينًا وَاللّهُ وَأَعْبُرُنُ مِن دُونِ اللّهِ وَأَدْعُوا رَبِي عَسَى آلاّ اكُونَ بِدُعَاءِ رَقِي وَاللّهُ وَأَعْبَرُلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَأَدْعُوا رَبِي عَسَى آلَا اكُونَ بِدُعَاءِ رَقِي شَقِيّا فَيْ فَلَمّا اعْتَرَاكُمُ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَأَدْعُوا رَبِي عَسَى آلَا اللّهُ وَيَعْفُوبً وَكُلّا فَيْ فَلَا اللّهُ وَهُبْنَا لَهُمْ مِن رَجْمَئِنَا هَمُ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتًا فَى اللّهُ وَهُبْنَا لَهُمْ فِي عَلَيْ اللّهِ وَهُبْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتًا فَيْ اللّهُ وَهُمْنَا لَكُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتًا فَى اللّهُ وَهُمْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتًا فَى اللّهِ وَهُمْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتًا فَى اللّهُ وَهُمْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتًا فَى اللّهُ وَمُعَلِنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلَيْكًا فَى اللّهُ وَلَا لَكُونَ مِنْ رَحْوَنِ اللّهُ وَاللّهُ الْمَالَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ الْمَالِمُ الْمَالَ عَلَيْكُولُ وَلَا لَكُولُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْلُ اللّهُ اللّهُ عَلَالًا فَي عَلَيْكًا اللّهُ الْمَالِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الللّهُ وَاللّهُ الْمَالَا لَهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْمَالِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْعُولُ اللّهُ الْعَلَالُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الللّهُ الْعَلَالُ اللّهُ الللّهُ الْعَلَالَ الللّهُ اللّهُ الْعُولُ الللّهُ اللّهُ الْعُلُولُ الللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

# القراءات:

﴿نَّبِيًّا﴾:

وقرأ نافع (نبيئاً).

﴿ يَنَأَبَتِ ﴾ :

وقرأ ابن عامر (يا أبتَ).

﴿ صِرَطًا ﴾:

وقرأ قنبل (سراطاً).

﴿ إِنِّي أَخَافُ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (إنيَ أخاف).

﴿رَبِّتُ أَإِنَّهُ ﴾:

وقرأ نافع، وأبو عمرو (ربيَ إنه).

#### الإعراب:

﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ﴾ ﴿إِذَ ﴾ في موضع نصب على البدل من قوله: ﴿وَاَذَكُرُ فِي الْكِنْبِ إِبْرَهِيمَ ﴾ أي واذكر في الكتاب قصة إبراهيم، ثم بيَّن ذلك: فقال: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ ﴾ أي واذكر إذ قال لأبيه.

﴿ أَرَاغِبُ أَنتَ ﴾ ﴿ أَرَاغِبُ ﴾ مبتدأ ، وابتدئ بالنكرة لاعتمادها على همزة الاستفهام. و﴿ أَنتَ ﴾ فاعل ﴿ أَرَاغِبُ ﴾ ، لاعتماد اسم الفاعل على همزة الاستفهام، فيجري حينئذ مجرى الفعل، والفاعل هنا يسد مسد خبر المبتدأ.

﴿ سَلَمُ عَلَيْكُ ﴾ ﴿ سَلَمُ ﴾ مبتدأ ، وجاز الابتداء بالنكرة إذا كان فيها فائدة عند المخاطب، والفائدة هنا: تضمنها معنى الدعاء والمتاركة والتبرؤ.

#### البلاغة:

﴿ صِدِّيقًا نَّبِيًّا ﴾ الصِّديق: صيغة مبالغة، أي المبالغ في الصدق.

﴿ أَرَاغِبُ ﴾ الهمزة للإنكار والتعجب.

﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيًّا ﴾ كناية عن الذكر الحسن والثناء الجميل باللسان؛ لأن الثناء يكون باللسان؛

﴿ نَبِيًا ﴾ ، ﴿ عَلِيتًا ﴾ ، ﴿ حَفِيًّا ﴾ ، ﴿ مَصِيًّا ﴾ ، ﴿ وَلِيًّا ﴾ ، ﴿ وَلَّا لَمْ اللَّهُ اللَّ

# المفردات اللغوية:

﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِيمَ ﴾ أي اذكر لهم واتل عليهم في هذه السورة قصة

إبراهيم أو خبره . ﴿ صِدِيقًا ﴾ مبالغاً في الصدق، لم يكذب قط . ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ ﴾ آزر . ﴿ يَنَأَبَتِ ﴾ التاء : عوض عن ياء الإضافة (أبي) فلا يجمع بينهما ، وكان آزر يعبد الأصنام ، فناداه : ﴿ يَتَأَبَتِ ﴾ وهو تلطف واستدعاء . ﴿ وَلا يُغْنِى ﴾ لا يكفيك . ﴿ شَيْعًا ﴾ من نفع أو ضرّ . ﴿ صِرَطاً سَوِيًا ﴾ طريقاً مستقيماً مؤدياً للسعادة . ﴿ لَا نَعَبُدِ ٱلشَّيْطُنَ ﴾ إن عبادة الأصنام هي في الحقيقة عبادة للشيطان ، لأنه الآمر بها ، فبإطاعتك إياه في عبادة الأصنام ، تكون عابداً له . ﴿ عَصِيّا ﴾ كثير العصيان . والمطاوع للعاصي عاصٍ ، والعاصي جدير بأن ينتقم منه .

﴿ أَن يَمَسَكَ عَذَابُ مِّنَ ٱلرَّمْنِ ﴾ إن لم تتب . ﴿ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴾ ناصراً ، وقريناً في اللعن ، أو العذاب في النار . ﴿ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي ﴾ أي أكاره لها ، فتعيبها؟ ﴿ لَهِن لَّوْ تَنتَهِ ﴾ عن التعرض لها ومقالك فيها ﴿ لَأَرْجُمُنَّكَ ﴾ أي لأشتمنك بالكلام القبيح ، أو لأرجمنك بالحجارة ، فاحذرني . ﴿ وَٱهْجُرَٰنِ مَلِيًّا ﴾ واتركني دهراً طويلاً.

﴿ سَلَنَمُ عَلَيْكَ ﴾ مني، أي سلام توديع ومتاركة ومقابلة للسيئة بالحسنة، أي لا أصيبك بمكروه، ولا أقول لك بعدُ ما يؤذيك . ﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ ﴾ أي ولكن سأستغفار لك الله، لعله يوفقك للتوبة والإيمان، فإن حقيقة الاستغفار للكافر: استدعاء التوفيق لما يوجب مغفرته . ﴿ حَفِيّاً ﴾ مبالغاً في برّي وإكرامي، فيجيب دعائي. وقد وفي بوعده المذكور، فقال في سورة الشعراء: ﴿ وَأَغْفِرْ لِأَبِي ﴾ .

﴿ وَأَعْتَزِلُكُمُ مَا تَدْعُونَ ﴾ وأترككم وما تعبدون ﴿ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ غيره. ﴿ وَأَدْعُواْ رَقِي ﴾ وأعبده وحده . ﴿ بِدُعَآءِ رَقِي ﴾ بعبادته . ﴿ شَقِيًّا ﴾ خائب المسعى، مثلكم في دعاء آلهتكم. وفي تصدير الكلام بعسى: تواضع وتنبيه على أن الإجابة والإثابة تفضل من الله غير واجب عليه . ﴿ فَلَمَّا أَعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ

مِن دُونِ ٱللّهِ بالهجرة إلى الشام، والذهاب إلى الأرض المقدسة . ﴿ وَهَبْنَا لَهُ وَ لَهُ ابناً وابن ابن يأنس بهما، وهما إسحاق من سارة التي تزوج بها، ثم ولد لإسحاق يعقوب، ولعل تخصيصهما بالذكر؛ لأنهما شجرتا الأنبياء . ﴿ وَكُلّا جَعَلْنَا نَبِيتًا ﴾ وكلاً منهما أو منهم وهبناه النبوة . ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمُ ﴾ للثلاثة ﴿ مِن رَحْمَيْنَا ﴾ الأموال والأولاد ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمُ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيتًا ﴾ أي ثناءً حسناً رفيعاً في جميع أهل الأديان.

#### الناسبة:

هذه هي القصة الثالثة في سورة مريم، فبعد أن أبان الله تعالى ضلال النصارى، ذكر ضلال عبدة الأوثان. والفريقان، وإن اشتركا في الضلال إلا أن ضلال الفريق الثاني أعظم؛ لأن مقصد السورة إثبات التوحيد والنبوة والبعث والحشر، والمنكرون للتوحيد فريقان: فريق أثبت معبوداً غير الله حياً عاقلاً وهم النصارى، وفريق أثبت معبوداً غير الله جماداً ليس بحي ولا عاقل، وهم عبدة الأصنام، فذكر الفريق الأول، ثم الثاني، لإبطال المذهبين.

والسبب في ذكر قصة إبراهيم هو أنه أبو العرب، وكانوا معترفين بملته ودينه ﴿ مِلَّهُ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمُ ﴾ [الحج: ٧٨/٢١] فنبههم تعالى إلى منهج إبراهيم من خلال حجاجه مع أبيه آزر.

وقد ذكرنا قصة إبراهيم في سورة البقرة، ويلاحظ أن إبراهيم عليه السلام – كما ذكر السيوطي – عاش من العمر مئة وخمساً وسبعين سنة (١٧٥) وبينه وبين آدم ألفا سنة (٢٠٠٠) وبينه وبين نوح ألف سنة (١٠٠٠) ومنه تفرعت شجرة الأنبياء.

### إسحاق عليه السلام:

هو ابن سارّة، ولم يذكر في القرآن من قصصه إلا بشارة الملائكة به، وأنه غلام عليم، وأنه نبي من الصالحين، وأن الله بارك عليه.

واليهود والنصارى يدَّعون أنه الذبيح، مع تكذيب التوراة لهذه الدعوى، كما سأذكر في قصة إسماعيل قريباً.

وقد عاش إسحاق مئة وثمانين سنة، ودفن في حبرون، وهي مدينة الخليل اليوم، بمغارة المكفيلة.

# يعقوب عليه السلام:

هو إسرائيل يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليه السلام، تزوج بابنتي خاله (لابان) وهما (ليئة وراحيل) في فدان آرام، ثم تزوج بجاريتيهما: زلفا وبلها، ومنهن كان أولاده الذين ولدوا جميعاً في (آرام) إلا بنيامين الذي ولد في فلسطين.

#### المناسبة:

هذه هي القصة الثالثة في هذه السورة بعد قصتي زكريا ويحيى، وعيسى ومريم، وهي قصة إبراهيم عليه السلام. ومن المعلوم أن الغرض من هذه السورة بيان التوحيد والنبوة والحشر، والمنكرون للتوحيد أثبتوا معبوداً سوى الله تعالى، وهؤلاء فريقان: منهم من أثبت معبوداً غير الله حياً عاقلاً فاهما وهم النصارى، ومنهم من أثبت معبوداً غير الله جماداً، ليس بحي ولا عاقل ولا فاهم، وهم عبدة الأوثان.

والفريقان وإن اشتركا في الضلال، إلا أن ضلال الفريق الثاني أعظم، فلما بيَّن تعالى ضلال الفريق الأول، تكلم في ضلال الفريق الثاني، وهم عبدة الأوثان.

### التفسير والبيان:

﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْبِ إِبْرَهِيمَ ۚ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا ١٤ ﴾ هذا عطف على قوله

تعالى: ﴿وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ مَرْيَمُ الذي هو عطف على قوله: ﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ نَكُرُ اللهِ عَلَى النبي السلام الله السلام السلام السلام النبي النبي خليل الرحمن، أبا الأنبياء، واتل خبره على الناس في الكتاب المنزل عليك، فهو الكثير الصدق، القوي التصديق لآيات الله، الذي دعا قومه إلى توحيد الله، وترك عبادة الأصنام، كما قال تعالى:

﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعَبُّدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنَكَ شَيْئًا ﴿ الْكَ الْحَكُ اللّٰهِ اللّٰهِ آزر: يا أبت، لم تعبد ابراهيم حين قال بلطف وعقل واع وبرهان قاطع لأبيه آزر: يا أبت، لم تعبد ما لا يسمع دعاءك إياه، ولا يبصر ما تفعله من عبادته، ولا يجلب لك نفعًا، ولا يدفع عنك ضرراً، وهي الأصنام الجمادات.

﴿ يَكَأَبَتِ إِنِّى قَدْ جَآءَنِى مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَبِعْنِىٓ أَهْدِكَ صِرَطاً سَوِيًا ﴿ يَ أَي اللَّهِ عَلَم أَنِي وَلَدُك ، فَاعْلَم أَنِي قَد يَا أَبِي ، وإن كنت من صلبك ، وتراني أصغر منك ؛ لأني ولدك ، فاعلم أني قد اطلعت من العلم من الله ، على ما لم تعلمه أنت ولا اطلعت عليه ولا جاءك ، فاتبعني في دعوي أرشدك طريقاً سوياً موصلاً إلى نبل المطلوب ، منجياً من كل مرهوب ومكروه .

والمراد بالهداية: بيان الدليل وشرحه وإيضاحه، وقوله: ﴿فَأَتَبِعَنِى ﴾ ليس أمر إيجاب، بل أمر إرشاد، وكانت هذه المحاورة بعد أن صار إبراهيم نبياً. ويلاحظ أنه لم يصف أباه بالجهل، ولا نفسه بالعلم الكامل، لئلا ينفر منه، وإنما قال: أعطيت شيئاً من العلم لم تعطه.

﴿ يَكَأَبُتِ لَا تَعْبُدِ الشَّيْطَانَ ۚ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّمْنِ عَصِيًا ﴿ الْيَهُ الْيَ الْمِي الْيَ الْمِي الْيَعْمُونِ عَصِيًا ﴾ أي يا أبي، لا تطع الشيطان في عبادتك هذه الأصنام، فإنه هو الداعي إلى عبادتها، المستن لها، الراضي بها، كما قال تعالى: ﴿ فَ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَبَنِي ٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانِ أَ إِنَّهُ لَكُوْ عَدُونُ مَّبِينُ ﴾ [يس: ٣٦/٢٦] وقال سبحانه: ﴿ إِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانًا مَرِيدًا ﴿ إِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانًا مَرِيدًا ﴾ [النساء: ٤/١١٧].

لا تطع الشيطان، فإن عبادة الأصنام، هي من طاعة الشيطان، والشيطان عاص (كثير العصيان) مخالف مستكبر عن طاعة ربه، حين ترك ما أمره به من السجود لآدم، والعاصي حقيق بأن تسلب عنه النعم، وتحلّ به النقم، لذا طرده ربه وأبعده من رحمته، فلا تتبعه تَصِرْ مثله، فإن عبادة الأصنام لا يتقبلها عقل، ولكنها تنشأ من وسوسة الشيطان وإغوائه، فكانت عبادتها عبادة له، وطاعة لإغوائه، والشيطان عدو آدم وذريته، لا يريد لكم إلا الشر.

وبالرغم من هذا الأدب في الدعوة إلى التوحيد مع البراهين والأدلة الدالة على بطلان عبادة الأوثان، أجابه أبوه بما هو غير مأمول منه، فقال تعالى:

﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ فِي يَتَإِبْرَهِ عَمَّ لَمِن لَمَّ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَكَ وَأَهْجُرَفِي مَلِيًّا الْآَيُ وَالْمَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ قَائِلاً : أمعرض أنت عن تلك الأصنام ومنصرف إلى غيرها؟ وإن كنت لا تريد عبادتها ولا ترضاها، فامتنع عن سبها وشتمها وعيبها، فإنك إن لم تنته عن ذلك لأرجمنك بالحجارة أو لأشتمنك، وفارقني زمناً طويلاً.

ويلاحظ أن الأب قابل ابنه بالعنف، فلم يقل له: يا بني، كما قال الابن له: يا أبت، وقابل وعظه الرقيق بالتهديد والوعيد بالشتم أو بالضرب بالحجارة، وفي ذلك إيناس للنبي ﷺ عما يلقاه من أذى قومه، وغلظة عمه أبي لهب، وفظاظة أبي جهل.

ومع كل هذا أجابه إبراهيم باللطف قائلاً:

﴿ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ ۚ أَنِّكُمُ كَانَ بِي حَفِيًا ﴿ آَيَ قَالَ إِبِرَاهِيم لأبيه: سلام عليك سلام توديع وترك لا سلام تحية، فلا ينالك مني مكروه ولا أذى، لحرمة الأبوة، وكما قال تعالى في صفة المؤمنين: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدَهِلُونَ قَالُوا سَلَمًا ﴾ [الفرقان: ٢٥/ ٦٣] وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِي الْجَهِلِينَ الْجَهِلِينَ ﴾ [القصص: ٢٨/ ٥٥].

ولكن سأطلب لك من الله أن يهديك ويغفر لك، بأن يوفقك للإيمان، ويرشدك للخير، إن ربي كان بي لطيفاً كثير البِرّ، يجيبني إذا دعوته. ونظير الأَية : ﴿ وَاَغْفِرْ لِأَبِنَ ۚ إِنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلطَّبَالِيْنَ ﴿ آلِنَهُ الشَّمَاءُ : ٢٦/٢٦] ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرُ لِي وَلِوَلِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴿ آلِهِ المِداية وترك الضلال.

ويرى ابن كثير أن الاستغفار للمشركين كان جائزاً ثم نسخ في شرعنا، فقال: وقد استغفر إبراهيم عليه السلام لأبيه مدة طويلة، وبعد أن هاجر إلى الشام، وبنى المسجد الحرام، وبعد أن ولد له إسماعيل وإسحاق عليهما السلام في قوله: ﴿ رَبَّنَا اعْفِرْ لِي وَلِوَلِدَيّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ اللّحِسَابُ وقد استغفر المسلمون لقراباتهم وأهليهم من المشركين في ابتداء الإسلام، وذلك اقتداء بإبراهيم الخليل في ذلك، حتى أنزل الله تعالى: ﴿ قَدُ

كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَإِذَ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأَ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ إِلَى قوله: ﴿ إِلَّا قُولَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَ لَكَ وَمَا أَمَلِكَ لَكَ مِنَ اللّهِ مِن شَيْءً ﴾ [الممتحنة: ٢٠/٤] الآية، يعني إلا في هذا القول، فلا تتأسوا به. ثم بيَّن تعالى أن إبراهيم أقلع عن ذلك ورجع عنه، واستقر التشريع بما دلَّ عليه قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيْ وَاللّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَالُونَ أُولِي قُرْبُكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُمْ أَنْهُمْ أَصْحَبُ الْجَحِيمِ ﴿ آلِكُونِهِ التَّوْلِي اللّهِ الْمُشْرِكِينَ وَلَوْ التوبة: ٩/١١٣] (١).

والخلاصة: إن الاستغفار بمعنى طلب الهداية والتوفيق حال الحياة لا بأس به، أما بعد الموت على الشرك أو الكفر، فهو ممنوع، فقول بعض الناس: المرحوم فلان، وهو يعلم أنه مات كافراً، غير جائز.

ثم قرر إبراهيم عليه السلام الهجرة إلى بلاد الشام، فقال تعالى:

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ٣/ ١٢٣ - ١٢٤

ولما أنفذ ما نواه وعزم عليه، حقق الله رجاءه ودعاءه، فقال:

﴿ فَلَمَّا أَعْتَرَهُكُمْ وَمَا يَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَهَبْنَا لَهُ وَالسّحَقَ وَيَعَقُوبُ وَكُلّا جَعَلْنَا نَبْتِ الْهَا أَيْ وَلَا أَيْ وَلَا أَيْ وَطَنه، وَلَا أَيْ فَلَمَا اعْتَرَل إبراهيم الخليل أباه وقومه، وترك أرضه ووطنه، وهجر موضع عبادتهم غير الله، وهاجر في سبيل الله إلى أرض بيت المقدس حيث يقدر على إظهار دينه، أبدله الله من هو خير منهم، ووهب له إسحاق بعد أن تزوج من سارة، وابنه يعقوب حفيده، بدل الأهل الذين فارقهم، وجعل الله كل واحد من إسحاق ويعقوب نبياً أقرَّ الله بهم عينيه، فكل الأنبياء من سلالتهما، وكل الأديان تحب إبراهيم وتحترمه مع إسحاق ويعقوب.

﴿ وَوَهَبّنَا لَهُمْ مِّن رَحْمَلِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّنَا ﴿ أَي وأعطيناهم من فضلنا ورحمتنا النبوة والمال والأولاد والكتاب، وجعلنا لهم الثناء الحسن على ألسن العباد، كما قال تعالى: ﴿ وَأَجْعَل لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ السَّالَ عِلْمَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ السَّالَ اللهِ عَلَيْ اللَّهُ وَسَلامه عليهم أجمعين. والأديان يثنون عليهم ويمدحونهم صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

وبما أن العرب من سلالة إبراهيم، وتدعي أنها على دين إبراهيم، فالله ذكر لهم قصته، ليعتبروا ويتعظوا.

# فقه الحياة أو الأحكام:

يستدل بالآيات على ما يأتي:

أ - إن أسباب إيراد قصة إبراهيم عليه السلام ثلاثة:

الأول - كان إبراهيم عليه السلام أبا العرب، وكانوا مقرين بعلو شأنه وطهارة دينه، فقال الله لنبيه: اقرأ عليهم في القرآن أمر إبراهيم، فهم من ولده، وإنه كان حنيفاً مسلماً، لم يتخذ الأنداد، فإن كنتم مقلدين لآبائكم، فقلدوا إبراهيم في ترك عبادة الأوثان، وإن كنتم مستدلين فانظروا في هذه

الدلائل التي ذكرها إبراهيم عليه السلام لتعرفوا فساد عبادة الأوثان، وبالجملة: فاتبعوا إبراهيم إما تقليداً وإما استدلالاً، ولم تتخذون الأنداد؟! والله يقول: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةٍ إِبْرَهِ عَمْ إِلَا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ [البقرة: ٢/ ١٣٠].

الثاني – كان كثير من الكفار في زمن الرسول على يقول: كيف نترك دين أبيه آبائنا وأجدادنا، فذكر الله قصة إبراهيم عليه السلام، وبيَّن أنه ترك دين أبيه وأبطل قوله بالدليل، فكونوا مثله.

الثالث - كان كثير من الكفار يتمسكون بالتقليد وينكرون الاستدلال، كما حكى الله تعالى عنهم: ﴿ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدُنَا ٓ ءَابَآءَنَا عَلَىۤ أُمَّةِ ﴾ [الزخرف: ٤٣/ ٢٦] و ﴿ قَالُوا وَجَدُنا ٓ ءَابَآءَنا لَهَ عَالِي صَالِحَ الله تعالى عن إبراهيم عليه السلام التمسك بطريق الاستدلال، تنبيها على فساد هذه الطريقة.

أ - وصف تعالى إبراهيم عليه السلام بأنه كان صديقاً نبياً، أي مبالغاً في كونه صادقاً: وهو الذي يكون عادته الصدق، أو كثير التصديق بالحق حتى يصير مشهوراً به.

" – كان إبراهيم عليه السلام في محاورته أباه في غاية الأدب واللطف والرفق، فكان يكرر قوله استعطافاً وشفقة: ياأبت، ولما يئس من استجابته للدعوته، قال: سلام عليك، سلام متاركة وتوديع، لا سلام تحية، سأستغفر لك ربي، طالباً منه هدايتك، وكان في خطابه كله له شديد الخوف عليه من الكفر والعذاب في النار.

وكان الأب آزر مستعلياً مترفعاً يعتمد على التهديد والقطيعة والسب والشتم والرجم بالحجارة.

عاب إبراهيم عليه السلام الوثن من ثلاثة أوجه:

أحدها - لا يسمع.

الثاني - لا يبصر.

الثالث - لا يغني عنك شيئاً، كأنه قال له: بل الألوهية ليست إلا لربي، فإنه يسمع ويجيب دعوة الداعي ويبصر، كما قال: ﴿إِنَّنِي مَعَكُما السَّمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ٢٠/٢٠] ويقضي الحوائج: ﴿أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَ لِذَا دَعَاهُ ﴾ [النمل: ٢٢/٢٧].

٥ - ليحذر الإنسان طاعة الشيطان فيما يأمره به من الكفر، ومن أطاع شيئاً في معصية فقد عبده، والشيطان دائماً عاص لربه مخالف أوامره.

أ - حذر إبراهيم عليه السلام أباه آزر من الكفر وعاقبته، فقال: إني أخاف أن تموت على الكفر، فيمسَّك العذاب، فتكون للشيطان قريناً في النار.

٧ً - يرى جمهور العلماء أنه لا يُبدأ الكافر بالسلام؛ لأن ذلك إكرام، والكافر ليس أهله، أخرج أحمد ومسلم وأبو داود والترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تبدؤوا اليهود والنصارى بالسلام، فإذا لقيتم أحدهم في طريق فاضطروه إلى أضيقه» وربما كان هذا الحديث لواقعة معينة إثر تآمر اليهود على قتل النبي على كما أشار بعضهم.

وجوز سفيان بن عيينة تحية الكافر وأن يبدأ بها، قيل لابن عيينة: هل يجوز السلام على الكافر؟ قال: نعم، قال الله تعالى: ﴿لَا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ اللّهِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِي اللّهِينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّن دِينِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ المُقْسِطِينَ ﴿ اللّهِ عَلَيْكُ مُ اللّهَ عَلَيْكُ اللّهَ عَلَيْكُ اللّهَ عَلَيْكُ اللّهَ عَلَيْكُ اللّهُ وقال: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي المُتَعِينَ فَي اللّهِ وقال: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي المُتَعِينَ عَلَيْكُ اللّهِ وقال إبراهيم لأبيه: ﴿ سَلَمْ عَلَيْكُ ﴾ ويؤيده حديث آخر في الصحيحين عن أسامة بن زيد: أن النبي ﷺ سلم على مجلس فيه حديث آخر في الصحيحين عن أسامة بن زيد: أن النبي ﷺ سلم على مجلس فيه

أخلاط من المسلمين والمشركين عبدة الأوثان واليهود، وفيهم عبد الله بن أبي ابن سَلُول. وقال الطبري: وقد روي عن السلف أنهم كانوا يسلمون على أهل الكتاب، وفعله ابن مسعود بدهقان صحبه في طريقه، وقال: ولكن حق الصحبة. وكان أبو أمامة إذا انصرف إلى بيته، لا يمر بمسلم ولا نصراني ولا صغير ولا كبير إلا سلم عليه؛ فقيل له في ذلك، فقال: أمرنا أن نفشي السلام. وسئل الأوزاعي عن مسلم مرّ بكافر فسلم عليه، فقال: إن سلمت فقد سلم الصالحون قبلك، وإن تركت فقد ترك الصالحون قبلك.

وأما الاستغفار للكافر فقد أوضحناه في تفسير الآيات هنا، وخلاصته: إنه ممنوع بعد الموت، جائز في الحياة بمعنى طلب الهداية والرشاد. والدليل على أن الاستغفار للكافر لا يجوز آيتان تقدمتا هما: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ٩/١٣] و ﴿ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَاَسْتَغْفِرَنَ لَكَ ﴾ [المتحنة: ٢/٦٠] أي لا تتبعوه في ذلك.

آ – قال الرازي: اعلم أنه ما خسر على الله أحد، فإن إبراهيم عليه السلام لما اعتزل قومه في دينهم وفي بلدهم، واختار الهجرة إلى ربه إلى حيث أمره، لم يضره ذلك ديناً ودنيا، بل نفعه فعوضه أولاداً أنبياء، وذلك من أعظم النعم في الدنيا والآخرة. ثم إنه تعالى وهب لهم مع النبوة ما وهب من المال والجاه والأتباع والنسل الطاهر والذرية الطيبة، ثم قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا لَمُنْمُ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِينًا ﴾ أي ثناء حسناً؛ لأن جميع الملل تُحسن الثناء عليهم (۱). واللسان يذكّر ويؤنث.

واللسان يذكّر ويؤنث.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى: ۲۱/ ۲۳۰

# قصة موسى عليه السلام

﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِنْبِ مُوسَىٰ ۚ إِنَّامُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ۞ وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلظُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا ۞ وَوَهَبْنَا لَهُم مِن رَّحْمَلِنَاۤ أَخَاهُ هَدُونَ نَبِيًّا ۞ ﴿

#### القراءات:

﴿ مُغْلَصًا ﴾ :

قرئ:

١- (مُخْلَصاً) وهي قراءة عاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف.

٢- (مُغْلِصاً) وهي قراءة الباقين.

﴿ نِّبِيًّا ﴾:

وقرأ نافع (نبيئاً).

### الإعراب:

﴿ ٱلۡأَيۡمَٰنِ ﴾ صفة الطور أو الجانب، والظاهر أنها صفة الجانب لقوله في آية أخرى ﴿ وواعدناكم جانب الطور الأيمن﴾ [طه: ٢٠/٨٠] .

﴿ نِجَيًّا ﴾ حال من أحد الضميرين في ﴿ وَنَكَيْنُهُ ﴾ و﴿ وَقَرَّبُنُّهُ ﴾.

﴿ أَخَاهُ هَرُونَ ﴾ ﴿ هَرُونَ ﴾ : بدل أو عطف بيان، و﴿ أَخَاهُ ﴾ مفعول لوهبنا.

﴿ بِنَيَّا ﴾ حال، هي المقصودة بالهبة، إجابة لسؤاله أن يرسل أخاه معه، وكان أسنّ منه.

#### المفردات اللغوية:

﴿ مُخُلَصاً فِي عبادته عن الشرك والرياء، موحداً أسلم وجهه لله . ﴿ وَنَدَيْنَهُ ﴾ خلصاً فِي عبادته عن الشرك والرياء، موحداً أسلم وجهه لله . ﴿ وَنَدَيْنَهُ ﴾ يقول: يا موسى، إني أنا الله . ﴿ مِن جَانِ الطُّورِ الْأَيْمَنِ ﴾ من ناحية الجبل اليمنى، وهي التي تلي يمين موسى حين أقبل من مدين، بأن تمثل له الكلام من تلك الجهة، والطور: الجبل بين مصر ومدين . ﴿ وَقَرَّبْنَهُ ﴾ تقريب تشريف وتكريم . ﴿ نَعَيْنَا ﴾ مناجياً ، مكلماً الله بلا واسطة، بأن أسمعه الله تعالى كلامه. ﴿ مِن رَحْمَلِنا ﴾ نعمتنا، أي من أجل رحمتنا أو بعض رحمتنا . ﴿ أَغَاهُ ﴾ معاضدة أخيه ومؤازرته ، إجابة لدعوته : ﴿ وَآجَعَل لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى كَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

#### الناسبة:

#### التفسير والبيان:

﴿ وَٱذْكُرُ فِي ٱلۡكِنَٰكِ مُوسَىٰ ۚ ﴾ لما ذكر الله تعالى إبراهيم الخليل وأثنى عليه، عطف بذكر موسى الكليم، فقال: واذكر يا محمد في الكتاب، واتل على قومك أوصاف موسى التي سأخبرك عنها وهي خمس صفات:

اً - ﴿إِنَّهُمْ كَانَ مُخَلَصًا﴾ أي جعلناه مختاراً مصطفى، وأخلصناه مطهراً من الآثام والذنوب، كما قال تعالى: ﴿إِنِّي اَصْطَفَيْنُكُ عَلَى اَلنَّاسِ بِرِسْلَتِي وَيَكَلَّغِي ﴾ [الأعراف: ٧/١٤٤] . وقرئ بالكسر (مخلِصاً) ومعناه: أخلص لله في التوحيد والعبادة، والإخلاص: هو القصد في العبادة إلى أن يعبد المعبود بها وحده. قال الثوري عن أبي لبابة قال: قال الحواريون: يا روح الله، أخبرنا عن المخلص لله، قال: الذي يعمل لله، لا يجب أن يحمده الناس.

على الله الله الله الله الله الله الله كان من المرسلين الكبار أولي العزم الخمسة، وهم: (نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد عليهم صلوات الله وسلامه) أرسله الله إلى عباده داعياً ومبشراً ونذيراً، فأنبأهم عن الله بشرائعه.

والرسول: هو من أوحي إليه بشرع وأمر بتبليغه، وكان معه كتاب فيه شريعته كموسى عليه السلام، سواء أنزل عليه كتاب مستقل أم كتاب من سبقه. والنبي: هو من أوحي إليه بشرع يخبر به عن الله ويخبر به قومه، وليس معه كتاب، كيوشع عليه السلام.

٣ - ﴿وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ أي كلمناه من جانب الطور عن يمين موسى أو عن يمين الجبل نفسه ، حين جاء من مدين متجهاً إلى مصر ، فهو كليم الله بعدئذ ، وأصبح رسولاً ، وواعدناه إليه بعد إغراق آل فرعون ، وأنزلنا عليه كتاب التوراة . والمناداة عن يمين موسى أصح ، فإن الجبال لا يمين لها ولا شمال .

٤ - ﴿ وَقَرْبَنَهُ نَجِيًا ﴾ أي أدنيناه إدناء تشريف وتقريب منزلة، حتى كلمناه، أو حين مناجاته لنا. فقوله: ﴿ نِجَيًّا ﴾ من المناجاة في المخاطبة، أي إنه أصبح في العالم الروحي قريب المنزلة من الله تعالى.

هً - ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَلِنَا ٓ أَخَاهُ هَرُونَ بَبِيًّا ﴿ آَكُ اللَّهِ اللَّهِ مَنحناه من فضلنا

ونعمتنا، فجعلنا أخاه نبياً، حين سأل ربه قائلاً: ﴿ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنَ أَهْلِي اللَّهِ هَرُونَ أَخِى اللَّهِ اللَّهُ وَيَ أَمْرِى اللَّهِ اللَّهُ وَقَ أَمْرِى اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَقَ أَمْرِى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَقَ أَمْرِى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل اللَّهُ اللَّالَّالَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قال بعض السلف: ما شفع أحد في أحد شفاعة في الدنيا أعظم من شفاعة موسى في هارون أن يكون نبياً، قال الله تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَلِناً أَخَاهُ هَرُونَ نَبِياً ﴿ وَاللَّهُ مَا اللهُ عَالَى اللَّهُ مِن مُوسَى بأربع سنين.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

لم يَبْلُغُ رسول مرتبة أولي العزم إلا بمقومات عالية، وخصائص فريدة رفيعة، وهذه بعض خصائص موسى وصفاته، أخلصه ربه واختاره، فكان مخلصاً لله في عبادته، بعيداً عن الشرك والرياء، وجعله رسولاً بشرع وكتاب ونبياً من الصالحين، وكلمه ربه من غير وحي، وناجاه من جانب الطور، في البقعة المباركة، عند الشجرة، عن يمين موسى حين أقبل من مدين إلى مصر.

وقربه إليه ربه تقريب تشريف وإجلال، حالة كونه مناجياً حضرة الله تعالى، مثل تقريب الملك لمناجاته، وأنعم عليه مجيباً سؤاله ودعاءه بجعل أخيه هارون الأكبر منه سنّاً نبياً ورسولاً، وتلك نعمة كبرى على الأخوين، إذ آزرهما ببعضهما، وجعلهما متعاضدين متعاونين في تبليغ الرسالة الإلهية إلى فرعون وآله وإلى بني إسرائيل.

# قصة إسماعيل عليه السلام

﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِنْبِ إِسْمَاعِيلٌ إِنَّهُم كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ۞ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُم بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱلزَّكَوٰةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِۦ مَرْضِيًّا ۞﴾

### الإعراب:

﴿ مَرْضِيًا ﴾ خبر كان، وأصله «مرضُوياً » فأبدلوا من الضمة كسرة، ومن الواو ياء، على لغة من ثنى «الرضا» «رِضَوَان». ومن قال: «رِضَيَان» كان من ذوات الياء، وأصله «مَرْضُوي» فاجتمعت الواو والياء، والسابق منهما ساكن، فقلبوا الواو ياء، وأدغموا الياء في الياء، وكسروا ما قبل الياء مناسبة لها.

#### المفردات اللغوية:

﴿ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ ﴾ ذكره بالمشهور به، فلم يعد شيئاً إلا وفى به، وانتظر من وعد ثلاثة أيام، أو حولاً، حتى رجع إليه في مكانه . ﴿ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيَّا ﴾ إلى قبيلة جُرْهم. وهو يدل على أن الرسول لا يلزم أن يكون صاحب شريعة، فإن أولاد إبراهيم عليه السلام كانوا على شريعته.

﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهَلَهُ ﴾ قومه، اشتغالاً بما هو الأهم، وهو أن يعنى الإنسان بتكميل نفسه ومن هو أقرب الناس إليه أولاً، قال تعالى: ﴿ وَأَنْدِرْ عَشِيرَتِكَ اللَّهُ وَيَانِ نَفْسَهُ وَمَن هو أقرب الناس إليه أولاً، قال تعالى: ﴿ وَأَنْدِرْ عَشِيرَتِكَ اللَّهُ وَالشَّالُوقِ ﴾ [الشعراء: ٢١٤/٢] ، ﴿ وَأَمُر أَهَلَكَ بِالصَّلُوقِ ﴾ [طه: ٢٣٢/٢٠] ، ﴿ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرْضِيّاً ﴾ ﴿ وَقُوا أَنفُسَكُم وَأَهْلِيكُو نَارًا ﴾ [التحريم: ٢١٤] . ﴿ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرْضِيّاً ﴾ لاستقامة أقواله وأفعاله، والمرضي عند الله: الفائز في كل طاعاته بأعلى الدرجات.

#### المناسبة.

هذه هي القصة الخامسة في سورة مريم، وهي قصة إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام، وكان على شريعة أبيه في توحيد الله ومحاربة الوثنية وعبادة الأصنام، وإبراهيم كما عرفنا أبو العرب يمنيها ومضريها. قال الزمخشري: كان يبدأ بأهله في الأمر بالصلاح والعبادة، ليجعلهم قدوة لمن وراءهم، ولأنهم أولى من سائر الناس.

وقدم الله تعالى قصة موسى عليه السلام على قصة إسماعيل عليه السلام، لينسجم الكلام عن يعقوب وبنيه دون فاصل بينهما.

# أضواء على قصة إسماعيل الذبيح:

رأى إبراهيم عليه السلام في منامه - ورؤيا الأنبياء حق - أنه يذبح ولده قرباناً لله تعالى، وكان ذلك الولد على الأصح الراجح إسماعيل، فعرض الأمر على ولده، فتقبل القضاء بالرضا وقال: ﴿ يَكَأَبَتِ اَفْعَلُ مَا تُؤْمَرُ لَ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ اللّهُ مِنَ ٱلصَّلَمِينَ ﴾ [الصافات: ٣٧/٣٧].

فلما بدأ بتحقيق الأمر، وأهوى بالمدية إلى ذبح ولده، ناداه الله بالكف، وأن هذا العمل منه يكفي تصديقاً للرؤيا، ورأى إبراهيم كبشاً قريباً منه، فذبحه فدية عن ولده، ولم تعين الآيات اسم ذلك الولد، ولكن سياق الآيات، وتبشير إبراهيم بإسحاق بعدها، يدل على أن الذبيح إسماعيل، وذلك في الآيات من سورة الصافات [٩٩-١١٣]، وفيها: ﴿فَبَشَرْنَكُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ الآيات من سورة الصافات [٩٩-١١٣]، وفيها: ﴿فَبَشَرْنَكُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ والضمير إلى الذبيح. ثم قال: ﴿وَبَثَرْنَكُ بِإِسْحَقَ نَبِيًا مِّنَ الصَّلِحِينَ ﴿ المَامَورِ بَلْبُهُ وَ الله الذبيح صريح في أن إسحاق غير الغلام المأمور بذبحه، وعود الضمير إلى الغلام الذبيح، وذكر اسم إسحاق معه صريحاً يقتضى التغاير بين الذبيح وإسحاق.

ويرى اليهود أن إسحاق هو الذبيح ليفتخروا بأن أباهم هو الذي جاد بنفسه في طاعة ربه، وهو في حالة صغره.

والدليل على أن الذبيح إسماعيل من التوراة نفسها: أن الذبيح وصف بأنه ابن إبراهيم الوحيد، والإقدام على ذبح الولد الوحيد هو الإسلام بعينه، أي الطاعة والامتثال، ولم يكن إسحاق وحيداً لإبراهيم في يوم من الأيام؛ لأن إسحاق ولد، ولإسماعيل أربع عشرة سنة، كما هو صريح التوراة، وبقي إسماعيل إلى أن مات إبراهيم، وحضر إسماعيل وفاته ودفنه. وذبح إسحاق يناقض وعد الله لإبراهيم أن سيكون له ابن هو يعقوب. ثم إن مسأله الذبح وقعت في مكة؛ وإسماعيل هو الذي ذهب به أبوه إليها رضيعاً، كما في حديث البخاري الآتي(١)، وعند الزمخشري في الكشاف حديث: «أنا ابن الذبيحين» رواه الحاكم في المناقب.

#### إسماعيل وأمه هاجر في مكة:

لم يُبن بمكة شيء بعد البيت إلا في القرن الثاني قبل الإسلام، في عهد قصي ابن كلاب، فإنه بني دار الندوة، وتبعته قريش في البناء حول المسجد.

جاء في البخاري عن ابن عباس: أن النبي على قال: «أول ما اتخذ النساء المنطق من قبل أم إسماعيل، اتخذت منطقاً لتعفي أثرها على سارة. ثم جاء بها إبراهيم وبابنها إسماعيل، وهي ترضعه، وضعهما عند البيت عند دوحة فوق زمزم في أعلى المسجد، وليس بمكة يومئذ أحد، وليس بها ماء، ووضعهما هناك، ووضع عندهما جراباً فيه تمر، وسقاء فيه ماء، ثم قفى إبراهيم منطلقاً، فتبعته أم إسماعيل فقالت: يا إبراهيم، أين تذهب، وتتركنا بهذا الوادي الذي ليس فيه إنس ولا شيء، فقالت له ذلك مراراً، وجعل لا يلتفت إليها؛ فقالت له: آلله أمرك بهذا؟ قال: نعم، قالت: إذن لا يضيعنا. ثم رجعت.

<sup>(</sup>١) قصص القرآن للأستاذ عبد الوهاب النجار ١٠١ - ١٠٣

فانطلق إبراهيم حتى إذا كان عند الثنية، حيث لا يرونه استقبل بوجهه البيت، ثم دعا بهؤلاء الكلمات، ورفع يديه، فقال: ﴿ رَبَّنَا ۚ إِنِّ أَسَكُنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْلِكَ ٱلْمُحَرَّمِ ﴾، حتى بلغ ﴿ يَشْكُرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٣٧/١٤].

وجعلت أم إسماعيل ترضع إسماعيل، وتشرب من ذلك الماء، حتى إذا نفد ما في السقاء، عطشت وعطش ابنها، وجعلت تنظر إليه يتلوى - أو قال: يتلبط - فانطلقت كراهية أن تنظر إليه، فوجدت الصفا أقرب جبل في الأرض يليها؛ فقامت عليه، ثم استقبلت الوادي تنظر، هل ترى أحداً؟ فلم تر أحداً، فهبطت من الصفا، حتى إذا بلغت الوادي، رفعت طرف درعها، ثم سعت سعي الإنسان المجهود، حتى جاوزت الوادي. ثم أتت المروة، فقامت عليها، ونظرت، هل ترى أحداً؟ فلم تر أحداً، ففعلت ذلك سبع مرات».

قال ابن عباس: قال النبي ﷺ: «فذلك سعي الناس بينهما». فلما أشرفت على المروة، سمعت صوتاً، فقالت: صَهْ - تريد نفسها، ثم تسمَّعت، فسمعت أيضاً، فقالت: قد أسمعت إن كان عندك غوث؛ فإذا هي بالملك عند موضع زمزم، فبحث بعقبه - أو قال: بجناحه - حتى ظهر الماء، فجعلت تخوضه، وتقول بيدها هكذا. وجعلت تغرف من الماء في سقائها، وهو يفور بعدما تغرف. قال ابن عباس: قال النبي ﷺ: «يرحم الله أم إسماعيل، لو تركت زمزم - أو قال: لو لم تغرف من الماء - لكانت زمزم عيناً معيناً».

وأرضعت ولدها، فقال لها الملَك: لا تخافوا الضيعة، فإن ها هنا بيت الله، يبنيه هذا الغلام وأبوه، وإن الله لا يضيع أهله. إلخ الحديث.

# بناء البيت:

كان إبراهيم عليه السلام يزور ولده إسماعيل حيناً بعد آخر، ففي إحدى هذه الزيارات أمر الله تعالى إبراهيم وإسماعيل أن يبنيا البيت، فصدعا بالأمر وبنيا الكعبة. ولما تم بناؤها أمره الله تعالى أن يعلم الناس بأنه بنى بيتاً لعبادة الله

تعالى وأن عليهم أن يحجوه، وطلب إبراهيم وإسماعيل من الله تعالى أن يريهما المناسك التي ينسكانها. والآيات التي توضح ذلك: [البقرة ٢/ ١٢٥–١٢٩]، [الحج ٢٢/ ٢٦–٣٧].

والكعبة: أول بيت وضع للناس لعبادة الله تعالى [آل عمران ٣/ ٩٦].

# حياة إسماعيل وأولاده:

لإسماعيل اثنا عشر ولداً رؤساء قبائل، وعاش مئة وسبعاً وثلاثين سنة، مات بمكة، ودفن بالحِجْر بجوار البيت هو وأمه.

### التفسير والبيان:

﴿ وَٱذْكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ إِسْمَعِيلٌ ﴾ واذكر أيها الرسول في القرآن خبر وصفات إسماعيل بن إبراهيم الخليل عليهما السلام، وهو والد عرب الحجاز كلهم، وهي صفات أربع:

اً - ﴿إِنَّهُمْ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ﴾ مشهوراً بالوفاء، مبالغاً بإنجاز ما وعد، فما وعد وعداً مع الله أو مع الناس إلا وقى به، فكان لا يخالف شيئاً مما يؤمر به من طاعة ربه، وإذا وعد الناس بشيء أنجز وعده، وناهيك من صدق وعده أنه وعد أباه أن يصبر على الذبح، فوقى بذلك، قائلاً: ﴿سَتَجِدُنِى إِن شَاءَ ٱللّهُ مِنَ الصَّلِمِينَ ﴾ [الصافات: ٣٧/ ١٠٢].

 يؤسف له أن خلف الوعد شائع بين المسلمين، وبخاصة التجار والعمال وأصحاب الحرف.

٢ً - ﴿وَكَانَ رَسُولًا نَبِيّاً ﴾ جمع الله له بين الوصفين كأبيه وكموسى عليهم السلام، فكان رسولاً إلى جُرْهم في مكة، لتبليغهم شريعة إبراهيم، وإخبارهم بما أنزل الله تعالى، وهذا دليل على أنه لا يشترط إنزال كتاب مستقل على الرسول. وفي هذا دلالة على شرف إسماعيل على أخيه إسحاق؛ لأنه إنما وصف بالنبوة والرسالة، وأخرج الترمذي أن رسول الله على قال: ﴿إن الله اصطفى من ولد إبراهيم إسماعيل».

وأهله بهاتين العبادتين الشرعيتين المهمتين جداً، فكان صابراً على طاعة ربه، وأهله بهاتين العبادتين الشرعيتين المهمتين جداً، فكان صابراً على طاعة ربه، كما قال تعالى لرسوله: ﴿ وَأَنْدِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرِبِي ﴿ الله الشعراء: ٢١٤/٢٦] ، وقال وقال تعالى: ﴿ وَأَمُر الْهَلَكُ بِالصَّلَوْةِ وَاصَّطَبِرُ عَلَيْهَا ﴾ [طه: ٢/٢٢] ، وقال سبحانه: ﴿ يَكَانُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنفُسكُمْ وَأَهْلِيكُمُ نَاراً ﴾ [التحريم: ٢/٢٦] . وقال وأخرج أبو داود وابن ماجه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على وجهها الماء. وجهه الله امرأة قام من الليل فصلى وأيقظ امرأته، فإن أبت نضح في وجهها الماء. وجهه الماء». وأخرج أبو داود والنسائي وابن ماجه - واللفظ له - عن أبي سعيد وأبي هريرة رضي الله عنهما عن النبي على قال: ﴿إذا استيقظ الرجل من الليل، وأيقظ امرأته، فصليا ركعتين، كُتبا من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات».

قَ - ﴿ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ ء مَرْضِيّاً ﴾ أي رضياً زاكياً صالحاً ، مرضي العمل غير مقصر في طاعة ربه ، فعلى المؤمن الاقتداء به.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

هذه مجموعة خصال أخرى لرسول نبي هو إسماعيل الذبيح أبو العرب ابن إبراهيم الخليل عليهما السلام، والأظهر أن الذبيح هو وليس إسحاق كما تقدم في سورة الصافات.

خصه الله تعالى بصدق الوعد، وإن كان موجوداً في غيره من الأنبياء تشريفاً له وإكراماً، ولأنه كان مشهوراً بذلك مبالغاً في الوفاء بالوعد. وهو كما تقدم صفة حميدة، قال على فيما رواه الطبراني في الأوسط عن على وابن مسعود، وهو ضعيف: «العِدَة دين».

وإيجاب الوفاء من محاسن المروءة وموجبات الديانة، لكن لا يلزم قضاءً، فليس بواجب فرضاً؛ لإجماع العلماء على ما حكاه أبو عمر بن عبد البر: أن من وُعد بمال ما كان ليَضْرب به مع الغرماء، أي لا يقتسم مع الدائنين العاديين الآخرين ما يوجد من أموال المدين؛ لأن ما وعد به لا يصبح ديناً.

لكن لا خلاف أن الوفاء بالدين يستحق صاحبه الحمد والشكر، وعلى الْخُلْف الذم، وقد أثنى الله تبارك وتعالى على من صدق وعده، ووفّى بنذره.

ويرى الإمام مالك: أن الوعد ملزم إذا دخل الموعود في التزام ما، أو وُعد بقضاء دين عنه، وشهد عليه اثنان، يلزمه ذلك قضاء (١). ويرى سائر الفقهاء الآخرين: أن العِدَة لا يلزم منها شيء؛ لأنها منافع لم تقبض في العارية، وفي غير العارية: هي أشياء وأعيان موهوبة لم تقبض، فلصاحبها الرجوع فيها.

وكان إسماعيل عليه السلام رسولاً إلى جُرْهم في مكة ونبياً صالحاً، وكان يأمر أهله جرهم وولده بالصلاة والزكاة، وكان عند ربه مرضياً مقبولاً؛ وهذا في نهاية المدح؛ لأن المرضى عند الله هو الفائز بأعلى الدرجات.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١١٦/١١

وإذا قرنت الزكاة بالصلاة أريد بها الصدقات الواجبة، فهي طاعة لله لازمة، تتطلب الإخلاص في أدائها، كما أن الصلاة واجبة.

والأقرب - كما قال الرازي - في الأهل: أن المراد به من يلزمه أن يؤدي إليه الشرع، فيدخل فيه كل أمته؛ لأنه يلزمه في جميعهم ما يلزم المرء في أهله خاصة.

# قصة إدريس عليه السلام

﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ۞ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ۞ ﴿ المفودات اللغوية:

﴿ إِدَرِيِسَ ﴾ هو سبط شيث، وجد نوح لأبيه، واسمه (أخنوخ) لقب إدريس بذلك لكثرة درسه؛ إذ روي أنه تعالى أنزل عليه ثلاثين صحيفة، وأنه أول من خط بالقلم، وخاط الثياب ولبس المخيط، وكانوا قبله يلبسون الجلود، وأول من نظر في علم النجوم والحساب، وأول من اتخذ الموازين والمكاييل والأسلحة، فقاتل بني قابيل، وأول مرسل بعد آدم. ﴿ وَرَفَعْنَكُهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴿ فَيَ السماء يعني شرف النبوة والزلفي عند الله تعالى، وقيل: الجنة، وقيل: في السماء الرابعة أو السادسة أو السابعة، والأول أصح.

#### المناسية:

هذه قصة إدريس هي القصة السادسة من سورة مريم، ذكرت للعبرة؛ لأنه دعا إلى دين الله والتوحيد وعبادة الخالق، وتخليص النفوس من العذاب في الآخرة بالعمل الصالح في الدنيا، وحض على الزهد في الدنيا والعمل بالعدل، وأمر بالصلاة وبصيام أيام من كل شهر، وحث على جهاد الأعداء، وأمر بالزكاة معونة للضعفاء، وغلظ في الطهارة من الجنابة والكلب والحمار، وحرم المسكر من كل شيء.

وهو أول بني آدم أعطي النبوة بعد آدم وشيث عليهما السلام. فهو من ذرية آدم لقربه منه؛ لأنه جد أبي نوح، وإبراهيم من ذرية من حمل مع نوح؛ لأنه من ولد سام بن نوح. وجاء في صحيح مسلم في حديث الإسراء أن رسول الله على مرّ به في السماء الرابعة. وهذا هو الصحيح، وأما ما ذكر في البخاري من أنه في السماء الثانية فهو معارض لرواية مسلم المشهورة.

ولد بمنف في مصر، وسموه (هرمس الهرامسة) وقيل: ولد ببابل، وأخذ في أول عمره بعلم شيث بن آدم، وهو جد جد أبيه. وأقام بمصر يدعو الناس إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وطاعة الله عزّ وجلّ. وكان يُعلِّمهم كيفية تخطيط المدن.

أقام في الأرض اثنتين وثمانين سنة، وكان على فص خاتمه: «الصبر مع الإيمان بالله يورث الظفر»، وعلى المنطقة التي يلبسها: «الأعياد في حفظ الفروض، والشريعة من تمام الدين، وتمام الدين من كمال المروءة»، وعلى المنطقة التي يلبسها وقت الصلاة على الميت: «السعيد من نظر لنفسه، وشفاعته عند ربه أعماله الصالحة»، وكانت له مواعظ وآداب.

#### التفسير والبيان:

وصف الله تعالى إدريس جد نوح الذي هو أول من خط بالقلم، وخاط الثياب، ولبس المخيط بصفات ثلاث هي:

اً - إنه كان صدِّيقاً، أي كثير الصدق، قوي التصديق بآيات الله تعالى.

أ - وكان رسولاً نبياً، أي موحى إليه بشرع، مأموراً بتبليغه إلى قومه،
 وقد أنزل الله تعالى عليه ثلاثين صحيفة كما في حديث أبي ذرّ.

٣ - ورفعه الله مكاناً علياً، أي أعلى قدره، وشرفه بالنبوة، وجعله ذا
 منزلة عالية، كما قال الله لنبيه: ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴿إِنَّهُ الشَّرِحِ: ٤/٩٤] ،

وروى مسلم في صحيحه: «أن رسول الله ﷺ مرَّ به في ليلة الإسراء، وهو في السماء الرابعة». وجرت العادة ألا يرفع إلى السماء إلا من كان عظيم القدر والمنزلة.

والأولى في رأي الرازي أن المراد بالصفة الثالثة الرفعة في المكان إلى موضع عال؛ لأن الرفعة المقرونة بالمكان تكون رفعة في المكان، لا في الدرجة. والظاهر لي أن المراد الرفعة في الدرجة، إذ لا فرق في التعبير بين المكان والمكانة، فيقال: فلان ذو مكان عال عند السلطان.

وسبب رفع مكانته: أنه كان كثير العبادة، يصوم النهار، ويتعبد في الليل. قال وهب بن منبّه: كان يرفع لإدريس عليه السلام كل يوم من العبادة مثلما يرفع لأهل الأرض في زمانه. وأصحاب هذه الخصال هم قدوة يقتدي بها المؤمن، ويتحلى بها المخلص، وقد بدأ الله نبيه بالأمر بها والخطاب معه؛ لأنه قدوة أمته، والمثل الأعلى للمؤمنين على الدوام، مشيراً إلى ذلك في الآية التالية.

# جملة صفات الأنبياء عليهم السلام

﴿ أُوْلَئِهِكَ ۚ اللَّذِينَ أَنْعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّهِيِّينَ مِن ذُرِيَّةِ ءَادَمَ وَمِمَّنَ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ وَمِن ذُرِّيَّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ بِلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَأَجْنَبَيْنَا ۚ إِذَا نُنْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَئْتُ ٱلرَّحْمَانِ خَرُّوا سُجَّدًا وَثُكِيًّا ۚ (آَنِيَ اللَّهُ ﴾

### القراءات:

﴿ ٱلنَّبِيِّكُنَّ ﴾:

وقرأ نافع (النبيئين).

# ﴿ وَبُكِيًّا ﴾ :

وقرأ حمزة، والكسائي (وبكِيًّا).

#### الإعراب:

﴿ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ ﴾ مبتدأ وخبر أو الذين: صفة، والحبر: ﴿ إِذَا نُنْلَىٰ عَلَيْهُمْ ﴾، وهو إشارة إلى من تقدم ذكره في هذه السورة من الأنبياء.

﴿ خَرُواْ سُجَدًا وَثَكِيًا ﴾ منصوبان على الحال المقدرة، أي مقدّرين السجود والبكاء. و﴿ وَثُكِيًّا ﴾ جمع باكِ.

﴿ إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِمْ ﴾ الجملة الشرطية خبر، إذا جعلنا ﴿ ٱلَّذِينَ ٱنْعَمَ ﴾ صفة لأولئك، وهي كلام مستأنف إن جعلنا ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ خبراً، لبيان خشيتهم من الله، مع علو الدرجة وشرف النسب وكمال النفس والزلفي من الله عز وجل.

#### البلاغة:

﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ ٱنَّعَمَ ﴾ الإشارة بالبعيد لعلو الرتبة.

# المفردات اللغوية:

﴿ أُولَٰكِكَ ﴾ إشارة إلى المذكورين في السورة من زكريا إلى إدريس . ﴿ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم ﴾ بأنواع النعم الدينية والدنيوية . ﴿ مِّنَ النّبِيِّكَ ﴾ بيان للموصول؛ لأن جميع الأنبياء منعم عليهم . ﴿ مِن ذُرّيّةِ ءَادَم ﴾ من هنا للتبعيض، والمراد به هنا: إدريس الذي هو من ذرية آدم عليه السلام، لقربه منه؛ لأنه جد نوح أي جد أبيه . ﴿ وَمِم نُن حَمَلْنَا مَعَ نُوج ﴾ في السفينة، أي إبراهيم بن سام بن نوح . ﴿ وَمِن ذُرّيّةَ إِنْرَهِيمَ ﴾ أي إسماعيل وإسحاق ويعقوب، ﴿ وَإِسْرَهِ بِلَ ﴾ هو يعقوب عليه السلام، أي من ذريته وهم موسى وهارون وزكريا ويجيى وعيسى . ﴿ وَمِمَنْ النبوة السلام، أي من ذريته وهن جملتهم، و ﴿ وَأَجْبَيْنَا ﴾ اصطفينا واخترنا للنبوة هدينا وأجْبَيْنَا ﴾ اصطفينا واخترنا للنبوة

والكرامة . ﴿ سُجَّدًا ﴾ جمع ساجد . ﴿ وَبُكِيًا ﴾ جمع باكٍ ، روى ابن ماجه عن النبي على الله القرآن وابكوا ، فإن لم تبكوا فتباكوا ». والبكا : بالقصر مثل الحزن ، لا صوت معه.

#### المناسبة:

بعد أن أثنى الله على كل رسول من رسله العشرة بما يخصه، جمعهم آخراً بصفة واحدة: هي الإنعام عليهم بالنبوة، والهداية إلى طريق الخير، والاصطفاء من سائر خلقه. قال ابن كثير: ليس المراد المذكورين في هذه السورة فقط، بل جنس الأنبياء عليهم السلام، استطرد من ذكر الأشخاص إلى الجنس (۱).

#### التفسير والبيان:

﴿ أُولَيَكَ اللَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيَّانَ ﴾ أي أولئك المذكورون من أول السورة إلى هنا، من لدن زكريا إلى إدريس، بل وجميع الأنبياء هم الذين أنعم الله عليهم بنعمة النبوة والقرب منه، وعظم المنزلة لديه، واختارهم واجتباهم من بين عباده، وهداهم وأرشدهم ليكونوا المثل الأعلى للبشرية، والأسوة الحسنة للناس جميعاً في عبادة الله وطاعته والتأسي بطريقتهم ومنهجهم وأخلاقهم.

﴿ مِن ذُرِيَّةِ ءَادَمَ ﴾ أبي البشر الأول عليه السلام.

﴿ وَمِمْنَ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ ﴾ أي ومن ذرية من حملنا في السفينة مع نوح أبي البشر الثاني، وهم من عدا إدريس عليه السلام الذي كان سابقاً على نوح، على ما ثبت في الأخبار، جمعهم الله في كونهم من ذرية آدم، ثم خص بعضهم

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: ۱۲٦/۳

بأنه من ذرية المحمولين مع نوح، والذي يختص بأنه من ذرية آدم دون من حمل مع نوح هو إدريس عليه السلام.

﴿ وَمِن ذُرِّيَّةِ إِبْرَهِيمَ ﴾ وهم إسحاق ويعقوب وإسماعيل عليهم السلام.

﴿ وَإِسْرَ عِبِلَ ﴾ أي ومن ذرية إسرائيل، أي يعقوب، وهم موسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسى بن مريم عليهم السلام.

﴿ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَٱجْنَبَيْنَا ﴾ أي ومن جملة من هدينا إلى الإسلام الذي هو الدين الحق المشترك بين جميع الأنبياء، ومن جملة من اخترنا للنبوة والكرامة والاصطفاء.

﴿إِذَا نُنَانَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَ لَلرَّمْنَنِ خَرُّواْ سُجَدًا وَيُكِيَّا اَي كانوا إذا سمعوا آيات الله المتضمنة حججه ودلائله وبراهينه وشرائعه المنزلة، سجدوا لربهم خضوعاً لذاته واستكانة وانقياداً لأمره، وحمداً وشكراً على ما هم فيه من النعم العظيمة، وهم باكون خشية من الله ومن عذابه. والبكي: جمع باكِ.

قال ابن كثير: ومما يؤيد أن المراد بهذه الآية جنس الأنبياء: أنها كقوله تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا عَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَوْفَعُ وَرَجَتِ مَن نَشَاءُ إِنَ رَبَكَ حَكِيمُ عَلِيمُ ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ وَصُلْيَمَن وَأَيُوبَ وَوَهَبْنَا لَهُ وَاسْتَكِمَن وَأَيُوب وَرَجَتِ مَن نَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمُ وَمِن ذُرِيّتِيهِ وَوَهَبْنَا لَهُ وَسُلَيْمَن وَأَيُوب صَعْلَا هَدُونَا وَيَعْيَى وَعِيسَى وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَدَرُونَ وَكَذَالِك بَعْرِى الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَوَلَا وَيَعْيَى وَعِيسَىٰ وَلُوطًا وَكُلَّا وَلَيْاسَ كُلُّ مِن الصَلِعِينَ فَي وَاللَّهُ وَلَيْسَعَ وَيُونُس وَلُوطًا وَكُلَّا وَلَيْسَعَ وَيُونُس وَلُوطًا وَكُلَّا وَلَيْسَعَ وَيُونُس وَلُوطًا وَكُلَّا وَكُلَّا فَكُلَّا فَصَلَا عَلَى الْقَالَمِينَ إِنَّى وَمِنْ عَابَابِهِمْ وَذُرِيّتَهِمْ وَإِخْوَنِهِمْ وَلَا وَلَا وَمِنْ عَابَابِهِمْ وَوَلَا اللّهُ فَلِكُمْ وَهُدَيْنَهُمْ وَهُدَيْنَهُمْ إِلَى قُولُه : ﴿ أُولَتِهِكَ اللّذِينَ هَدَى اللّهُ فَيْهُدُوهُمُ اللّهُ فَي مُعَلِيلًا مُن اللّهُ فَلَا عَلَى اللّهُ فَي مُعَلِيلًا عَلَى اللّهُ فَلَا عَلَى اللّهُ وَمِنْتُهُمْ مَن لَمْ اللّهُ وَمِنْ عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ وَمِنْهُمْ مَن لَمْ وَمِنْ عَلَى اللّهُ وَلِيلًا عَلَى اللّهُ وَمُ اللّهُ وَمِن عَلَى اللّهُ وَمِنْ عَلَى اللّهُ وَمِنْهُمْ مَن لَمْ اللّهُ وَمِنْهُمْ مَن لَمْ مَاللّهُ وَمِنْ عَلَى اللّهُ وَمِنْ عَلَى اللّهُ وَمُولُولُونَا اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِيلًا اللّهُ وَمِنْ عَلَى اللّهُ وَمُولُولًا وَمُولُولًا وَلَا اللّهُ وَمِنْ فَصَلّا عَلَيْكُ وَمِنْ فَلَولُونُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَمِنْ فَلَمْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

اَللَّهُ فَبِهُ دَلهُمُ اَقْتَدِهُ ﴾ أي فنبيكم ممن أمر أن يقتدي بهم، قال: وهو منهم يعني داود.

لهذا أجمع العلماء على شرعية السجود هاهنا اقتداء بهم، واتباعاً لمنوالهم (١). وعند ابن ماجه عن رسول الله ﷺ : «اتلوا القرآن وابكوا، فإن لم تبكوا فتباكو الله ﷺ في تبكوا فتباكو الله ﷺ في المنام، فقال لي: يا صالح، هذه القراءة، فأين البكاء؟ وعن ابن عباس رضي الله عنهما: «إذا قرأتم سجدة ﴿ شُبَّكُنَ ﴾ فلا تَعْجَلوا بالسجود، حتى تبكوا، فإن لم تبك عين أحدكم، فليبك قلبه (٢).

والذي يستنبط من هذه الآية كما فُهم منها: أن جميع الأنبياء هم القدوة الصالحة والأسوة الحسنة للبشرية في سلامة العقيدة، وكثرة العبادة، وصحة الدين، ونقاوة الأصل، وطهارة النسب والمعدن. واستقامة المنهج والطريق، ورفعة الشأن والخلُق.

# صفات خلف الأنبياء وجزاؤهم وصفات التائبين ومستحقي الجنة

﴿ ﴿ فَكُفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلُوةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُواتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴿ وَهَا لِللَّهُ مِنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَأُولَئِهِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْعًا ﴿ وَهَا لَكُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُولُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ١٢٧

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي: ۲۳٤/۲۱

#### القراءات:

# ﴿ يَدْخُلُونَ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو (يُدْخَلُون).

# الإعراب:

﴿ جَنَّتِ عَدْنٍ ﴾ ﴿ جَنَّنتِ ﴾ بدل منصوب من قوله: ﴿ يَدْخُلُونَ ٱلْجُنَّةَ ﴾ أي يدخلون جنات عدن، وهو بدل الشيء من نفسه؛ لأن الألف واللام في الجنة للجنس.

﴿ إِلَّا سَلَمًا ﴾ إما منصوب؛ لأنه استثناء منقطع، أو منصوب على البدل من (لغو) . ﴿ بِٱلْفَيْتِ ﴾ حال.

﴿ فُرِثُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ ﴿ فُرِثُ ﴾ مضارع أورث، وهو يتعدى إلى مفعولين، الأول منهما محذوف، وهو الهاء عائد الموصول، أي نورثها، والمفعول الثاني ﴿ مَن كَانَ تَقِيًّا ﴾. و ﴿ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ متعلق بنورث، أي تلك الجنة التي نورثها من كان تقياً من عبادنا.

## البلاغة:

﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ ﴾ جناس ناقص لتغير الحركات والشكل.

﴿ بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ بينهما طباق.

# المفردات اللغوية:

﴿ خَلَفُ ﴾ بسكون اللام: عقب السوء، وبفتح اللام: عقب الخير. ﴿ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ ﴾ تركوها بتاتاً، أو أخروها عن وقتها . ﴿ وَاتَّبَعُواْ اَلشَّهُواتِ ﴾ انهمكوا في الصَّلَوْةَ ﴾ تركوها بتاتاً، أو أخروها عن وقتها . ﴿ وَاتَّبَعُواْ اللَّهُ هَوَاتِ ﴾ انهمكوا في المعاصي واللذات . ﴿ غَيًّا ﴾ أي شراً أو وادياً في جهنم، والمعنى: يقعون في نار

جهنم، ويلقون جزاءهم فيها . ﴿ إِلَّا ﴾ بمعنى لكن، وهو يدل على أن الآية في الكفرة . ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ ﴾ ينقصون . ﴿ شَيْئًا ﴾ من ثوابهم وجزاء أعمالهم.

﴿ جَنَّنَ عَدْنِ ﴾ جنات إقامة، وهذا وصف لها بالدوام ﴿ بِٱلْعَيْبِ ﴾ أي وهي غائبة عنهم، أو هم غائبون عنها . ﴿ إِنَّهُ كَانَ وَعَدُوُ ﴾ موعوده . ﴿ مَأْنِيًا ﴾ بمعنى آتياً لا محالة. أو أن موعوده الذي هو الجنة يأتيه أهله الذين وُعدوا به.

﴿ لَغُوًّا ﴾ فضولاً من الكلام لا يفيد . ﴿ إِلَّا سَلَمًا ﴾ أي لكن يسمعون سلاماً من الله أو من الملائكة عليهم، أو من بعضهم على بعض . ﴿ بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ على عادة المتنعمين، والتوسط، وفي قدر وقتهما في الدنيا، علماً بأنه ليس في الجنة نهار ولا ليل، بل ضوء ونور أبداً.

#### المناسبة.

بعد أن وصف الله تعالى أولئك الأنبياء وأتباعهم بصفات الثناء والمدح من اتباع أوامر الدين وترك نواهيه، ترغيباً في التأسي بطريقتهم، ذكر صفات الخلف الذين أتوا بعدهم ممن أضاعوا واجبات الدين، وانتهبوا اللذات والشهوات، ثم ذكر ما ينالهم من العقاب في الآخرة، إلا من تاب، فإن الله يقبل توبته، ويورثه جنات النعيم التي لا يرثها إلا الأتقياء.

قال الرازي: وظاهر الكلام. أن المراد من بعد هؤلاء الأنبياء خلف من أولادهم.

وقال مجاهد: نزلت هذه الآية في قوم من هذه الأمة يتراكبون في الطرق، كما تراكب الأنعام، لا يستحيون من الناس، ولا يخافون من الله في السماء.

وأخرج أحمد وابن حبان والحاكم عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ، وتلا هذه الآية، قال: «يكون خلف من بعد ستين سنة، أضاعوا الصلاة، واتبعوا الشهوات، فسوف يلقون غياً، ثم يكون

خلف يقرؤون القرآن لا يعدو تراقيهم، ويقرأ القرآن ثلاثة: مؤمن، ومنافق، وفاجر».

# التفسير والبيان:

﴿ ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلَفُ أَضَاعُوا الصَّلَوَةَ وَاتَبَعُوا الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا الله أَي فَجاء خلف سوء من بعد أولئك السعداء وهم الأنبياء عليهم السلام وأتباعهم القائمون بجدود الله وأوامره، المؤدون فرائض الله، التاركون لزواجره.

أولئك الخلف يدّعون الإيمان واتباع الأنبياء، ولكنهم مخالفون مقصرون كاليهود والنصارى وفسّاق المسلمين الذين تركوا الصلاة المفروضة عليهم، وآثروا شهواتهم من المحرَّمات على طاعة الله، فاقترفوا الزنى، وشربوا الخمور، وشهدوا شهادة الزور، ولعبوا الميسر، ورضوا بالحياة الدنيا واطمأنوا بها، فهؤلاء جزاؤهم أنهم سيلقون غياً، أي شراً وخيبة وخساراً يوم القيامة، لارتكابهم المعاصى، وإهمال الواجبات.

والمراد بإضاعة الصلاة في الأظهر تركها بالكامل، وعدم فعلها أصلاً، وجحود وجوبها. ويرى بعضهم كالشوكاني أن من أخر الصلاة عن وقتها، أو ترك فرضاً من فروضها، أو شرطاً من شروطها، أو ركناً من أركانها، فقد أضاعها.

لذا ذهب جماعة من السلف والخلف والأئمة، كما الذي رواه الجماعة إلا البخاري والنسائي وهو المشهور عن الإمام أحمد وقول عن الشافعي إلى تكفير تارك الصلاة؛ للحديث: «بين الرجل وبين الكفر ترك الصلاة» والحديث الآخر الذي رواه أحمد والترمذي والنسائي وابن ماجه عن بريدة: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر».

ثم استثنى الله تعالى من الجزاء المتقدم التائبين، فقال:

﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْعًا فَلَوْكَ الصلوات، واتباع الشهوات، فرجع إلى طاعة الله وآمن به وعمل عملاً صالحاً، فأولئك يدخلهم رجم الجنة، ويغفر لهم ذنوجهم؛ لأن «التوبة تجبُّ ما قبلها» في حديث ذكره الفقهاء، وفي الحديث الآخر الذي رواه ابن ماجه عن ابن مسعود: «التائب من الذنب كمن لا ذنب له» وأولئك أيضاً لا ينقص من أجورهم شيء، وإن كان العمل قليلاً؛ لأن أعمالهم السابقة ذهبت هدراً، وصارت منسية، تفضلاً ورحمة من الله الكريم اللطيف الحليم.

وهذا الاستثناء كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴾ ثم قال تعالى: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ اللَّهُ شَيّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُولًا تَحِيمًا ﴿ إِلَا اللهِ قان: ٢٥/٧٥].

ثم وصف الله تعالى الجنات التي يدخلها التائبون من ذنوبهم وهي أوصاف ثلاثة:

اً - ﴿ جَنَّتِ عَدْنِ اللَّهِ وَعَدَ الرَّمْنُ عِادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعَدُهُ مَأْنِيًّا ﴿ ﴾ أي هي جنات إقامة دائمة، وعد الرحمن بها عباده الأبرار بظهر الغيب، فآمنوا بها ولم يروها؛ لقوة إيمانهم، ولأن وعد الله آتِ لا يُخْلَف، ومنها الجنة، يأتيها أهلها لا محالة. وقوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ وَعَدُهُ مَأْنِيًّا ﴾ أي آنياً: تأكيد لحصول ذلك وثبوته واستقراره، فإن الله لا يخلف الميعاد ولا يبدله، كقوله: ﴿ كَانَ وَعَدُهُ مَفْعُولًا ﴾ [المزمل: ١٨/٧٣] أي كائناً لا محالة.

٣ - ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمًا ﴾ أي لا يسمع الأبرار أهل الجنة فيها
 كلاماً ساقطاً، أو تافهاً لا معنى له، أو هَذَراً لا طائل تحته، كما قد يوجد في

الدنيا، ولكن يسمعون سلام بعضهم على بعض، أو سلام الملائكة عليهم، بما يشعرهم بالأمان والطمأنينة، وهما منتهى الراحة

وقوله: ﴿ إِلَّا سَلَمًا ۚ ﴾ استثناء منقطع كقوله تعالى: ﴿ لَا يَسَمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا ﴿ إِلَّا فِيلًا سَلَمًا سَلَمًا سَلَمًا اللَّهِ ﴾ [الواقعة: ٢٥/٥٦-٢٦] .

٣ - ﴿وَهُمُ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًا ﴾ أي يأتيهم ما يشتهون من الطعام والشراب قدر وقت البكرة والعشي، أي وقت الغداء صباحاً، والعشاء مساء؛ إذ ليس هناك ليل ولا نهار، وإنما بمقدار طرفي النهار في الدنيا، وفي أوقات تتعاقب يعرفون مضيها بأضواء وأنهار، كما أخرج الإمام أحمد والشيخان في الصحيحين عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «أول زمرة تلج الجنة، صورهم على صورة القمر ليلة البدر، لا يبصقون فيها، ولا يتمخطون فيها، ولا يتعوَّلُون، آنيتُهم وأمشاطُهم الذهبُ والفضةُ، ومجامرُهم الألوَّة (١١)، ورشحهم المسك، ولكل واحد منهم زوجتان، يرى مخ ساقها من وراء اللحم من الحسن، لا اختلاف بينهم ولا تباغض، قلوبهم على قلب رجل واحد، يسبحون الله بكرة وعشياً». وهذا وقت طعام أهل الاعتدال، رجل واحد، يسبحون الله بكرة وعشياً». وهذا وقت طعام أهل الاعتدال، أما النهم فيأكل متى شاء. وأسباب استحقاق الجنان هي:

<sup>(</sup>١) الألوّة: بفتح الهمزة وضمها، عود يتبخر به، والمجامر جمع مِجْمرة: وهي الشيء الذي يوضع فيه الجمهر والبخور.

# فقه الحياة أو الأحكام؛

دلت الآيات على ما يأتي:

أ - جاء بعد الأنبياء وأتباعهم الأتقياء خلف سوء وأولاد شر.

أ - تركوا أداء الصلوات المفروضة، وهذا دليل على أن إضاعة الصلاة من الكبائر التي يعذب بها صاحبها. روى الترمذي وأبو داود عن أنس بن حكيم الضَّبِي أنه أتى المدينة، فلقي أبا هريرة، فقال له: يا فتى، ألا أحدثك حديثاً لعل الله تعالى أن ينفعك به؛ قلت: بلى، قال: «إن أول ما يحاسب به الناس يوم القيامة من أعمالهم الصلاة، فيقول الله تبارك وتعالى لملائكته - وهو أعلم-: انظروا في صلاة عبدي، أتمها أم نَقصَها، فإن كانت تامة، كتبت له تامة، وإن كان انتقص منها شيئاً قال: انظروا هل لعبدي من تطوع، فإن كان له تطوع قال: أكملوا لعبدي فريضته من تطوعه، ثم تؤخذ الأعمال على ذلك».

وأخرجه النسائي عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله على يقول: «إن أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة بصلاته، فإن صلحت فقد أفلح وأنجح، وإن فسدت فقد خاب وخسر..» الحديث.

ب - واتبعوا شهواتهم وهي عبارة عما يوافق الإنسان ويشتهيه ويلائمه ولا يتقيه. جاء في الصحيح: الذي رواه أحمد ومسلم والترمذي عن أنس «حُفَّت الجنة بالمكاره، وحُفَّت النار بالشهوات».

آ - إن جزاء خلف السوء الغي، أي الهلاك والضلال في جهنم، أو أن الغي: واد في جهنم أبعدها قعراً، وأشدها حراً، فيه بئر يسمى البهيم، كلما خبت فتح الله تعالى تلك البئر، فتُسعَّر بها جهنم. قال ابن عباس: «غيّ: واد في جهنم، وإن أودية جهنم لتستعيذ من حره، أعد الله تعالى ذلك الوادي للزاني المصرّ على الزن، ولشارب الخمر المدمن عليه، ولاكل الربا الذي لا للزاني المصرّ على الزن، ولشارب الخمر المدمن عليه، ولاكل الربا الذي لا للزاني المصرّ على الزن، ولشارب الخمر المدمن عليه، ولاكل الربا الذي لا المنه ال

ينزع عنه، ولأهل العقوق، ولشاهد الزور، ولامرأة أدخلت على زوجها ولداً ليس منه» أي كانت زانية به.

" - يقبل الله توبة من تاب من عباده، من تضييع الصلوات واتباع الشهوات، فرجع إلى طاعة الله، وآمن به، وعمل صالح الأعمال، فهؤلاء يدخلون الجنة مع الأبرار، ولا ينقص من أعمالهم الصالحة شيء بسبب تقصيرهم الماضي، لكن يكتب لهم بكل حسنة عشر إلى سبع مئة.

علك هي جنات عدن، أي إقامة دائمة، وهي التي وعد بها الرحمن عباده، فآمنوا بها غيبياً، وإن لم يشاهدوها، ووعد الله آتٍ لا ريب فيه، وإن الله لا يخلف الميعاد.

هً - خصائص الجنة وأوصافها: هي:

أولاً - أن الوعد بها آت لا محالة، كما ذكر.

وثانياً - لا لغو فيها: وهو المنكر من القول، والباطل من الكلام، والفَحِش منه، والفضول الساقط الذي لا ينتفع به: ﴿ لَا تَشْمَعُ فِهَا لَغِيَةً ﴾ [الغاشية: ١١/٨٨] .

وثالثاً – لكن يسمعون فيها سلام بعضهم على بعض، وسلام الملائكة عليهم، والسلام: اسم جامع للخير، والمعنى: أنهم لا يسمعون فيها إلا ما يحبون.

ورابعاً – لهم ما يشتهون فيها من المطاعم والمشارب بكرة وعشياً، أي قدر هذين الوقتين، إذ لا بكرة ثم ولا عشياً.

وخامساً – هذه الجنة حق خالص يرثه ويتملكه العباد الأتقياء، وهم من اتقى الله وعمل بطاعته، فقام بالأوامر، واجتنب النواهي.

# تنزل الوحي بأمر اللَّه تعالى

﴿ وَمَا نَنَائِزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكٌ لَهُ مَا بَكِينَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ وَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُكَ نَسِيًّا ﴿ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَلَصْطَبِرَ لِعِنَدَبِهِ ۚ هَلَ كَانَ رَبُكَ نَسِيًّا ﴿ فَيَكَ لِعِبَدَتِهِ ۚ هَلَ مَا يَنْهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَلَصْطَبِرَ لِعِنَدَتِهِ ۗ هَلَ مَا يَنْهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَلَصْطَبِرَ لِعِنَدَتِهِ ۗ هَلَ مَا يَنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَلَصْطَبِرَ لِعِنَدَتِهِ ۗ هَلَ مَا يَعْهُمُ لَهُ سَمِيّنًا ﴿ فَاللَّهُ لَهُ سَمِينًا ﴿ فَاللَّهُ لَلَّهُ سَمِينًا ﴿ فَاللَّهُ لَلَّهُ مَا لَهُ لَلَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ مَا لَهُ لَهُ مُنْ لَكُونُ لَلَّهُ لَلَّهُ مَا لَهُ لَهُ لَهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلْهُ لَلَّهُ لَكُونُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّ لَكُولُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَكُولُ لَلَّهُ لِينَالِكُمْ لَلَّهُ لَلَّهُ لَكُولُ لَهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَهُ لَلَّهُ لِللَّهُ لَلَّهُ لِللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلْكُولِكُمْ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلْكُنَّا لَكُولُكُمْ لَلْكُولُكُمْ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلْكُولُكُمْ لِلْكُولِكُمْ لِللَّهُ لِلْكُلِّلِكُمْ لِللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لِللّهُ لِلللللّهُ لِلْلّهُ لِلللللّهُ لِللّهُ لِلللللّهُ لَلْكُلّٰ لَهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلْكُلّٰ لَهُ لَلْكُمْ لِللّهُ لَلّهُ لَلْلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلْكُولِكُمْ لَلْلّهُ لَلْلّهُ لَلّهُ لَلْلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لِللّهُ لِلْلّهُ لِلْلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلْلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لِللّهُ لِللللللّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلّهُ لَلْكُمْ لِلْلّهُ لِلْلّهُ لِلْلّهُ لِلْلّهُ لَلّهُ لّهُ لَلّهُ لَلْلِلْلّهُ لَلْلّهُ لِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلّ

## الإعراب:

﴿ وَمَا نَنَنَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ على حذف: قل، أي قل: ما نتنزل إلا بأمر ربك، فحذف قل، والخطاب لجبريل، وحذف القول كثير في كلام العرب وفي القرآن. و﴿ لَهُمْ مَا بَكِنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ دليل على أن الأزمنة ثلاثة: ماض وحاضر ومستقبل. وعطف كلام غير الله ﴿ وَمَا نَنَنَزُلُ ﴾ على كلام الله ﴿ وَلَمَا نَنَنَزُلُ ﴾ على كلام الله ﴿ وَلَكَ اللَّهُ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ، رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ ﴾ إما مرفوع بدل من ﴿ رَبُّكَ ﴾ اسم ﴿ كَانَ ﴾ ، أو خبر مبتدأ مقدر، أي هو ربُّ السماوات، أو مبتدأ ، وخبره ﴿ فَأَعْبُدُهُ ﴾ عند أبي الحسن الأخفش ؛ لأنه يجوز أن تزاد الفاء في خبر المبتدأ ، وإن لم يكن المبتدأ اسماً موصولاً ، أو نكرة موصوفة ، مثل : «زيد فمنطلق » والأكثرون على أن الفاء عاطفة ، لا زائدة ، أي هذا زيد فهو منطلق ، فكل واحد منهما خبر مبتدأ محذوف.

# البلاغة:

﴿ لَهُ مَا بَكِينَ أَيْدِينَا وَمَا خُلْفَنَا ﴾ بينهما طباق.

# المفردات اللغوية:

﴿ التَنْزَلُ التنزل: النزول على مهل وقتاً بعد وقت، وهو حكاية قول جبريل حين استبطأه رسول الله على الله الله عن قصة أصحاب الكهف وذي القرنين والروح، ولم يدر ما يجيب، ورجا أن يوحى إليه فيه، فأبطأ عليه خسة عشر يوماً ﴿ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكُ ﴾ المعنى: وما ننزل وقتاً بعد وقت إلا بأمر الله ومشيئته على ما يقتضيه حكمته. وقرئ: وما يتنزل، والضمير للوحي ﴿ لَهُم مَا بَيْنَ أَيَّدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ له ما أمامنا في الزمان المستقبل، وما وراءنا من الزمان الماضي، وما بينهما من الزمان الحاضر ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ فَسِيّاً ﴾ أي ناسياً تاركاً لك، بتأخير الوحي عنك، والمعنى: ماكان عدم النزول إلا لعدم الأمر به، ولم يكن ذلك عن ترك الله لك، وتوديعه إياك، كما زعمت الكفرة، وإنما كان لحكمة رآها فيه.

﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَيْنَهُمَا ﴾ بيان لامتناع النسيان عليه ﴿ فَأَعَبُدُهُ وَاصْطَبِرُ لِعِبَدَتِهِ السَّسِينَ عَلَى ما سبق، أي لما عرفت ربّك بأنه لا ينبغي له أن ينساك، فأقبل على عبادته واصطبر عليها، أي اصبر على مشاقها وشدائدها، ولا تتشوش بإبطاء الوحي وهزء الكفرة. وإنما عدّي باللام ﴿ لِعِبَدَتِهِ \* لَتَضمنه معنى الثبات للعبادة، كما تقول للمحارب: اصطبر لقرْنك، أي اثبت له في حملاته ﴿ هَلَ تَعَلَمُ لَهُ سَمِيّا ﴾ أي مِثْلاً ونظيراً مسمى بذلك، أي الله؟ فإن المشركين لم يسموا الصنم الإله: (الله) قط. وإذا صح ألا أحد مثله ولا يستحق العبادة غيره، لم يكن بد من التسليم لأمره والاشتغال بعبادته والاصطبار على مشاقها.

## سبب النزول:

أَحْرِجِ أَحْمَدُ وَالْبِخَارِي عَنِ ابنِ عَبَاسَ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَجْبِرِيلَ: «ما يمنعك أن تزورنا أكثر مما تزورنا، فنزلت: ﴿وَمَا نَنَزَلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكُ ﴾.»

وأخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة قال: أبطأ جبريل في النزول أربعين يوماً، فذكر نحوه.

وأخرج ابن إسحاق عن ابن عباس: أن قريشاً لما سألوه عن أصحاب الكهف، مكث خمس عشرة ليلة، لا يحدث الله له في ذلك وحياً، فلما نزل جبريل، قال له: أبطأت، فذكره.

وروي عن ابن عباس: «إن جبريل عليه السلام احتبس عنه على أياماً، حين سئل عن قصة أصحاب الكهف وذي القرنين والروح، ولم يَدْر عليه الصلاة والسلام كيف يجيب؟ فحزن واشتد عليه ذلك، وقال المشركون: إن ربّه ودّعه وقلاه، فلما نزل، قال له عليه الصلاة والسلام: ياجبريل، احتبست عني، حتى ساء ظني، واشتقت إليك، فقال: إني إليك لأشوق، ولكني عبد مأمور، إذا بُعثت نزلت، وإذا حُبِسْتُ احتبست، وأنزل الله هذه الآية»(۱). ولا مانع من تعدد الوقائع وأسباب النزول.

# الناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى قصص الأنبياء كزكريا وإبراهيم وموسى وإسماعيل. وإدريس، تثبيتاً للنبي على وذكر ما أنعم الله عليهم وما أحدثه الخلف بعدهم، وجزاء الفريقين، ذكر الله سبب تأخر الوحي على النبي على تنبيها على قصة قريش واليهود، من أولئك الخلف الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات، وختماً لقصص أولئك المنعم عليهم بمخاطبة أشرفهم محمد الله الذي هو من ذرية إبراهيم.

# التفسير والبيان:

﴿ وَمَا نَنَانَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكُ لَهُ مَا بَكُينَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي: ٢٣٩/٢١

ومعنى الآية: بعد أن استبطأ رسول الله ﷺ نزول جبريل عليه، أمر الله جبريل أن يقول: وما نتنزل نحن الملائكة بالوحي على الأنبياء والرسل إلا بأمر الله بالتنزيل على وفق الحكمة والمصلحة وخير العباد في الدنيا والآخرة.

إن لله تعالى التدبير والتصرف وأمر الدنيا والآخرة وما بين ذلك من الجهات والأماكن والأزمنة الماضية والحاضرة والمستقبلة، فلا نقدم على أمر إلا بإذنه. وقوله: ﴿وَمَا نَنَكَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِكً ﴾ خطاب جماعة لواحد، وذلك لا يليق إلا بالملائكة الذين ينزلون على الرسول. والتنزل هنا: النزول على مهل، أي إن نزول الملائكة وقتاً بعد وقت لا يكون إلا بأمر الله تعالى.

وما نسيك ربك يا محمد، وإن تأخر عنك الوحي، ولا ينسى شيئًا، ولا يغفل عن شيء، وإنما يقدّم ويؤخّر لما يراه من الحكمة، وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿وَالْضَحَىٰ ۚ إِنَا لَا إِذَا سَجَىٰ ۚ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ۗ ﴾ [الضحى: ١/٩٣].

روى ابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والطبراني عن أبي الدرداء مرفوعاً قال: «ما أحل الله في كتابه فهو حلال، وما حرَّمه فهو حرام، وما سكت عنه فهو عافية، فاقبلوا من الله عافيته، فإن الله لم يكن لينسى شيئاً» ثم تلا هذه الآية: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا﴾.

والدليل على ذلك قوله سبحانه:

﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطِيرِ لِعِنكَتِهِ مِنْ لَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴿ لَي إِن الله خالق السماوات والأرض ومالكهما وما بينهما، وهو المدبر والحاكم والمتصرف الذي لا معقب لحكمه، فاثبت على عبادة ربك، واصطبر على العبادة والطاعة وما فيها من المتاعب والشدائد، ولا تنصرف عنها بسبب إبطاء الوحي، هل تعلم للرب مثلاً أو شبيهاً، يكون أهلاً للعبادة؟ فهو الخالق والمدبر والرازق والمنعم بأصول النعم وفروعها من خلق الأجسام والحياة والعقل وما يحتاجه الإنسان وغيره، فإنه لا يقدر على ذلك أحد سواه سبحانه.

والمراد بنفي العلم نفي الشريك على أي وجه، والاستفهام للإنكار، وهل بمعنى لا، أي لا تعلم.

قال ابن عباس: ليس أحد يسمى الرحمن غيره تبارك وتعالى وتقدس اسمه.

# فقه الحياة أو الأحكام:

دلت الآيتان على أمرين:

الأول - إن الملائكة رسل الله بالوحي لا تنزل على أحد من الأنبياء والرسل من البشر إلا بأمر الله مدبر الكائنات في كل زمان ومكان، والذي لا يغفل عن شيء ولا ينساه، إذا شاء أن يرسل الملك أرسله.

الثاني – إن الله عز وجل هو رب السماوات والأرض وخالقهما وخالق ما بينهما، ومالكهما ومالك ما بينهما، فكما إليه تدبير الأزمان، كذلك إليه تدبير الأعيان، وبما أنه المالك على الإطلاق فهو الذي وجبت عبادته، ولا يستحقها أحد سوى المالك المعبود، الذي ليس له ولد ولا نظير أو مثيل أو شبيه يستحق مثل اسمه الذي هو الله وهو الرحمن.

والعبادة: الطاعة بغاية الخضوع لله تعالى، وما على الرسول وغيره من المؤمنين إلا الاشتغال بما أمر به والاستمرار عليه، دون استبطاء شيء آخر.

# شبهة المشركين في إنكار البعث

﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنْسَانُ أَوِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَيًّا ﴿ وَلَا يَذْكُرُ ٱلْإِنْسَانُ أَنَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَيًّا ﴿ وَاللَّهَ يَطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَهُمْ حَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا ﴾ فَوَرَيِكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَّيَطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًّا ﴿ فَهُ مُ لَنَازِعَتَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُ عَلَى الرَّحْمَٰنِ عِنِيًّا ﴾ حَوْلَ جَهنَّم جِثِيًّا ﴿ فَاللَّهِ مِن عَلَى شَيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُ عَلَى الرَّحْمَٰنِ عِنِيًّا ﴾ أَنْ عَلَى رَبِّكُ مُ لَنَحْدُ أَعْلَمُ مِاللَّهِ مِن عُلَى مَلِكُ وَلِهِ مَنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهُمَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا ﴿ فَا لَهُ مُ اللَّهُ مِن النَّهُ وَاللَّهُ مِن عَلَى مَلِكُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَوْلَى مِنا اللّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَى مَلِكُمْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مَنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَلَالُهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

# القراءات:

﴿مِتُ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر (مُتُّ).

﴿ يَذُكُرُ ﴾:

قرئ:

١- (يَذْكُر) وهي قراءة نافع، وابن عامر، وعاصم.

٢- (يٰذَّكَر) وهي قراءة الباقين.

﴿جِثِيًّا﴾:

قرئ:

١- (جِثياً) وهي قراءة حفص، وحمزة، والكسائي.

٢- (جُثياً) وهي قراءة الباقين.

﴿عِنْيًّا ﴾، ﴿صِلِيًّا ﴾:

## قرئ:

١- (عِتيًّا، صِلياً) وهي قراءة حفص، وحمزة، والكسائي.

٢- (عُتِيًّا، صُلياً) وهي قراءة الباقين.

﴿نُنَجِى ﴾:

وقرأ الكسائي (نُنْجِي).

# الإعراب:

﴿ جِثِيًا ﴾ حال إن كان جمع (جاث)، ومنصوب على المصدر إن كان مصدراً، لا جمعاً، أي (جُثُواً) وأصله (جُثُوو) فأبدلوا منعاً للاستثقال من الضمة كسرة، وقلبوا الواو الأخيرة ياء.

﴿ أَيُّهُمْ أَشَدُ ﴾ بالرفع، على رأي أكثر البصريين: في موضع نصب به ﴿ لَنَنزِعَكَ ﴾ والضمة ضمة بناء. وعلى رأي الكوفيين: مبتدأ مرفوع، و﴿ أَشَدُ ﴾ خبره، والضمة ضمة إعراب، و﴿ لَنَنزِعَكَ ﴾ ملغى لم يعمل. ومن قرأ بالنصب (أيَّهم) نصبها به ﴿ لَنَنزِعَكَ ﴾ وجعلها معربة، وهي لغة بعض العرب.

﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾: إن: بمعنى (ما) أي ما أحد منكم، وأحد: مبتدأ، و ﴿ مِنكُمْ ﴾ صفته، و ﴿ وَارِدُهَا ﴾ خبره. و لا يجوز إعمال (إن) هنا لدخول حرف الاستثناء الذي يبطل عمل (ما).

#### البلاغة؛

﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنْسَنُ ﴾ أي الكافر؛ لأنه المنكر للبعث، فهو عام أريد به الخاص. (مِتُ ﴾ و (حَيًّا ﴾ بينهما طباق.

# ﴿ أَوَلَا يَذْكُثُرُ ٱلْإِنسَانُ ﴾ الاستفهام للإنكار والتوبيخ.

# المفردات اللغوية:

﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنْسَنُ ﴾ المنكر للبعث: أبي بن خلف أو الوليد بن المغيرة النازل فيه الآية، فإن الأول أخذ عظاماً بالية، ففتها، وقال: يزعم محمد أنّا نبعث بعد الموت. أو المراد بالإنسان: بعض الناس المعهود وهم الكفرة، أو المراد به الجنس، فإن المقول مقول فيما بينهم، وإن لم يقل كلهم، كقولك: بنو فلان قتلوا فلاناً، والقاتل واحد منهم.

﴿ أَءِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًا ﴾ من الأرض، أو من حال الموت. وتقديم الظرف؛ لأن الْمُنْكِر وقت الحياة لأمر بعد الموت، وهو منصوب بفعل دل عليه ﴿ أُخْرَجُ ﴾ لا به، فإن ما بعد اللام لا يعمل فيما قبلها، والاستفهام بمعنى النفي، أي لا أحيا بعد الموت. و ﴿ مَا ﴾ زائدة للتأكيد، وكذا اللام في ﴿ لَسَوْفَ ﴾ للتأكيد.

﴿ أُوَلَا يَذَكُرُ ٱلْإِنْسَنُ ﴾ عطف على (يقول) وهو رد على مقاله السابق. و ﴿ يَذَكُرُ ﴾ أصله: يتذكر أي يتفكر ﴿ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن قَبِّلُ وَلَمْ يَكُ شَيَّا ﴾ فيستدل بابتداء الخلق على الإعادة.

﴿ فَوَرَيِّك ﴾ قسم باسمه تعالى مضاف إلى نبيه ، تحقيقاً للأمر ، وتفخيماً لشأن رسول الله ﷺ ﴿ لَنَحْشُرَنَّهُم ﴾ لنجمعنهم أي الكفار المنكرين للبعث ﴿ وَالشَّيَطِينَ ﴾ عطف أو مفعول معه ، لما روي أن الكفرة يحشرون مع قرنائهم من الشياطين الذين أغووهم ، كل مع شيطانه في سلسلة. وهذا وإن كان مخصوصاً بالكفار ، ساغ نسبته إلى الجنس البشري بأسره ، فإنهم إذا حشروا ، وفيهم الكفرة مقرونين بالشياطين ، فقد حشروا جميعاً معهم ﴿ حَوْلَ جَهَنَّم ﴾ من خارجها ﴿ حِثْرَا ﴾ على الركب ، جمع جائي: وهو البارك على ركبتيه .

﴿ شِيعَةٍ ﴾ أمة أو جماعة أو فرقة منهم شايعت ديناً وتعاونت على الباطل ﴿ أَيُهُمْ أَشَدُ عَلَى الرَّحْمَنِ عِنِيًا ﴾ أي تكبراً وجرأة وعصياناً ومجاوزة للحد، أي من كان أعصى وأعتى منهم، فنطرحهم في جهنم. وفي ذكر الأشد تنبيه على أنه تعالى يعفو عن كثير من أهل العصيان. ولو خص ذلك بالكفرة، فالمراد أنه يميز طوائفهم أعتاهم فأعتاهم، ويطرحهم في النار، على الترتيب، أو يدخل كلاً طبقتها التي تليق بهم.

﴿ أَوْلَىٰ بِهَا ﴾ أحق بجهنم، الأشد وغيره منهم ﴿ صِلِيًّا ﴾ أي أحق بالصلي، وهو الدخول فيها والاحتراق، من صَلّي بالنار: إذا قاس حرها . ﴿ وَإِن مِنكُونَ ﴾ وما منكم أحد، التفات إلى الإنسان ﴿ وَارِدُهَا ﴾ مارٌ بها وهي خامدة، على الصراط الممدود عليها. وأما قوله: ﴿ أُولَكِيكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١/٢١] اي عن عذابها ﴿ حَتْمًا ﴾ واجباً ﴿ مَقْضِيًّا ﴾ قضي بوقوعه، فلا ينقض وعده مطلقاً.

# سبب النزول: نزول: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنْسَانُ ﴾:

قال الكلبي: نزلت في أُبَيْ بن خلف حين أخذ عظاماً بالية، يفتّها بيده، ويقول: زعم لكم محمد أنّا نبعث بعدما نموت.

وقال ابن عباس: نزلت في الوليد بن المغيرة وأصحابه.

# المناسبة:

بعد أن أمر سبحانه بالعبادة والمصابرة عليها، ذكر أنها تنجيهم يوم الحشر الذي لا ريب فيه، فإن إعادة الإنسان أهونُ من بدء خلقه.

وكذلك لما كان هدف السورة إثبات قدرة الله على الإحياء والإماتة، وإثبات يوم القيامة، ذكر هنا بعض شبهات الكفار المكذبين للبعث، ورد عليها بالأدلة القاطعة.

وذكر أيضاً ما يلقاه الكفار من الذل والعذاب، وأردف ذلك ببيان أن جميع البشر يردون على النار، فلا ينجو منها إلا من آمن واتقى وعمل صالحاً.

# التفسير والبيان:

﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنْكُ أَءِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿ إِنَّ اللَّهِ ويقول الكافر المشرك منكر البعث متعجباً مستبعداً إعادته بعد موته: هل إذا مت وأصبحت تراباً، سوف أخرج حياً من القبر، وأبعث للحساب؟! وأسند الكلام لكل مشرك كافر، وإن لم يقله إلا بعضهم، لرضاهم بمقالته.

ونظير الآية: ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ أَءِذَا كُنَّا تُرَبًا أَءِنَا لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ [الرعد: ١٣/٥] وقوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْتُهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينُ ﴿ فَوَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَهِى خَلْقَهُمْ قَالَ مَن يُحْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ فَا لَهُ مِن لَكُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيمُ وَهَى رَمِيمُ ﴿ فَا لَهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُو

# والدليل على إمكان الإعادة:

﴿ أُولَا يَذْكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَا خَلَقَنَهُ مِن قَبَلُ وَلَمْ يَكُ شَيْءًا ﴿ آَلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ ا

والمعنى: أنه تعالى قد خلق الإنسان، ولم يكن شيئاً قبل خلقه، بل كان معدوماً بالكلية، أفلا يعيده، وقد صار شيئاً، كما قال تعالى: ﴿وَهُوَ اللَّذِي يَبُدُونُ وَهُوَ أَهُونُ عَلَيْهُ ﴾ [الروم: ٢٧/٣٠]. وجاء في الحديث الصحيح: «يقول الله تعالى: كذَّبني ابن آدم ولم يكن له أن يكذبني، وآذاني ولم يكن له أن يؤذيني، أما تكذيبه إياي فقوله: لن يعيدني كما بدأني، وليس أول

الخلق بأهون علي من آخره، وأما أذاه إياي فقوله: إن لي ولداً، وأنا الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن لي كفواً أحد».

ثم هدد تعالى منكري البعث تهديداً من وجوه قائلاً:

اً - اً: ﴿ فَوَرَيْكِ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَّيَطِينَ ثُمُّ لَتُحْضِرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَمَ جِثِيًا فَي أَي أَقسم الرب تبارك وتعالى بذاته الكريمة أنه لابد أن يحشرهم جميعاً وشياطينهم الذين كانوا يعبدون من دون الله، بأن يخرجهم من قبورهم أحياء ويجمعهم إلى المحشر مع شياطينهم الذين أغووهم وأضلوهم. ثم ليحضرنهم حول جهنم بعد طول الوقوف، جاثين قاعدين على ركبهم، لما يصيبهم من هول الموقف وروعة الحساب، كما قال تعالى: ﴿ وَتَرَى كُلُّ أُمَّةٍ جَائِيةً ﴾ [الجائية: ٥ على ألم أَمَةٍ جَائِيةً ﴾ [الجائية: ٥ على ألم فقل دريكون على أذل صورة لقوله: ﴿ جِثْيًا ﴾ .

٣ - ﴿ مُمَّ لَنَنزِعَكَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيَّهُمْ أَشَدُّ عَلَى ٱلرَّمْنِ عِنْيَا ﴿ آَيَهُمْ أَشَدُ عَلَى ٱلرَّمْنِ عِنْيَا ﴿ آَيَهُمْ أَشَدُ عَلَى ٱلرَّمْنِ عِنْيَا ﴿ آَيَهُمْ أَشَدُ عَلَى الرَّمْنِ عِنْيَا اللهِ والفساد لنتزعن ونأخذن من كل فرقة دينية أو طائفة من طوائف الغي والفساد أعصاهم وأعتاهم وأكثرهم تكبراً وتجاوزاً لحدود الله، وهم قادتهم ورؤساؤهم في الشر.

﴿ أُمَّ لَنَحْنُ أَعَلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَا صِلْتًا ﴿ آَيَ إِنه تعالَى أَعلَم بَمَن يستحق من العباد أن يصلى نار جهنم، ويخلد فيها، وبمن يستحق تضعيف العذاب، كما قال سبحانه: ﴿ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٧/ ٣٨].

ثم أخبر تعالى عن ورود الناس جميعاً نار جهنم، فقال:

﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا ﴿ آَي مَا منكم من أحد من الناس إلا سوف يرد إلى النار، والورود: هو المرور على الصراط، كان ذلك المرور أمراً محتوماً، قد قضى سبحانه أنه لابد من وقوعه لا محالة. وقيل: الورود: الدنو من جهنم وأن يصيروا حولها، وهو موضع المحاسبة، وقيل: الورود: الدخول، لحديث: «الورود الدخول، لا يبقى بَرّ ولا فاجر، إلا دخلها، فتكون على المؤمنين برداً وسلاماً، كما كانت على إبراهيم». والأصح أن الورود: المرور، للحديث التالي:

روى ابن أبي حاتم عن ابن مسعود قال: يرد الناس جميعاً الصراط، وورودهم قيامهم حول النار، ثم يصدرون عن الصراط بأعمالهم، فمنهم من يمر مثل البرق، ومنهم من يمر مثل الريح، ومنهم من يمر مثل الطير، ومنهم من يمر كأجود الإبل، ومنهم من يمر كعَدُو من يمر كأجود الإبل، ومنهم من يمر كعَدُو الرجل، حتى إن آخرهم مراً رجل نوره على موضع إبهامي قدميه، يمر فيتكفّأ به الصراط، والصراط دَحْضٌ مزلّة(۱)، عليه حَسَك كحسك القتاد(۲)، حافتاه ملائكة معهم كلاليب من نار، يختطفون بها الناس. وهذا المروي عن ابن مسعود سمعه عن النبي عليه.

وروى ابن جرير عن ابن مسعود أيضاً قال: الصراط على جهنم مثل حد السيف، فتمر الطبقة الأولى كالبرق، والثانية كالريح، والثالثة كأجود الخيل، والرابعة كأجود البهائم، ثم يمرون، والملائكة يقولون: اللهم سلّم سلّم.

﴿ ثُمَّ نُنَجِّى ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَّنَذَرُ ٱلظَّلِمِينَ فِيهَا جِئِيًّا ١٩٠٥ أي بعد أن مر

<sup>(</sup>١) دحض مزلة: بمعنى واحد، وهو الموضع الذي تزل فيه الأقدام ولا تستقر.

<sup>(</sup>٢) أي عليه شوك كشوك نبات بنجد يقال له: السعدان.

الخلائق كلهم على الصراط والنار، ننجي الذين اتقوا ما يوجب النار، وهو الكفر بالله ومعاصيه، ننجيهم من الوقوع في النار، فيمرون على الصراط بإيمانهم وأعمالهم. ونبقي الكافرين والعصاة في النار، جاثين على ركبهم، لا يستطيعون الخروج، ولا يبقى في النار إلا من وجب عليه الخلود، أما العصاة من المؤمنين فيخرجون بعد العذاب على معاصيهم، فيخرج الله من النار من قال يوماً من الدهر: لا إله إلا الله، ولم يعمل خيراً قط.

# فقه الحياة أو الأحكام:

يستنبط من الآيات الكريمات ما يأتي:

اً - يتعجب الكافر منكر البعث ويستبعد إعادته بعد موته، ولكن لا داعي لتعجبه، فإن الله قادر على كل شيء، ولو تأمل قليلاً لأدرك أن من خلق الإنسان من العدم، قادر على إعادته مرة أخرى، والإعادة أهون من ابتداء الخلق في ميزان عقل الإنسان، أما بالنسبة لله فهما سواء عليه.

أ - الحشر وجمع الخلائق للحساب أمر ثابت أيضاً بعد البعث من القبور،
 ويحشر كل كافر مقروناً مع شيطان في سلسلة.

٣ - يحضر الله الكفار جائين على ركبهم حول جهنم، فهم لشدة ماهم فيه
 من الأهوال لا يقدرون على القيام.

٤ - يستخرج الله من كل أمة وأهل دين باطل أعتى الناس وأعصاهم،
 وهم القادة والرؤساء، لمضاعفة العذاب عليهم.

٥ - الله تعالى أعلم بمن هو أحق بدخول النار، من الإنس والجن، وبمن يخلد فيها، وبمن يستحق تضعيف العذاب.

أ - إن ورود جميع الخلائق على النار، أي المرور على الصراط، لا الدخول

في النار، أمر واقع لا محالة. وقد فسر ابن عباس وابن مسعود وكعب الأحبار والسُّدِّي والحسن البصري الورود بالمرور على الصراط. قال الحسن: ليس الورود الدخول، إنما تقول: وردت البصرة ولم أدخلها، فالورود: أن يمروا على الصراط؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّبِي سَبَقَتْ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَّيْقَ أُولَكِيكَ عَنْها مُبْعَدُونَ ﴿ اللَّنِياء: ١٠١/٢١] قالوا: فلا يدخل النار من ضمن الله أن يبعده منها. وقوله سبحانه بعد هذه الآية: ﴿لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَها ﴾ ولو وردوا جهنم لسمعوا حسيسها، وقوله عز وجل: ﴿وَهُم مِّن فَرَع يَومَبِذٍ عَلِمنُونَ ﴾ والنمل: ١٩٨٧ . وقال ﷺ فيما رواه الشيخان والترمذي والنسائي وابن ماجه عن أبي هريرة: «لا يموتُ لأحد من المسلمين ثلاثة من الولد، تمسّه النار إلا تَقِلَة القسم لابد منها في قوله تعالى: ﴿وَإِن مِنكُورُ إِلّا وَارِدُهُا ﴾ وهو الجواز على الصراط أو الرؤية أو الدخول دخول سلامة، فلا يكون في ذلك شيء من مسيس النار.

؆ - ينجي الله المتقين، ويخلصهم من نار جهنم، ويترك الكافرين فيها قعوداً مخلدين على الدوام. والمذهب المقبول: أن صاحب الكبيرة وإن دخلها، فإنه يعاقب بقدر ذنبه ثم ينجو. وقالت المرجئة: لا يدخل، وقالت الخوارج: يخلد. والقائلون بأن الورود الدخول، احتجوا بهذه الآية: ﴿ثُمَّ نُنَجِّى الَّذِينَ التَّقَوا لَهُ لانه لم يقل: وندخل الظالمين، وإنما قال: ﴿وَنَذَرُ الطَّلِمِينَ ﴾.

قال خالد بن معدان: إذا دخل أهل الجنة الجنة قالوا: ألم يقل ربنا: إنا نرد النار؟ فيقال: لقد وردتموها فألفيتموها رماداً. وعقب القرطبي عليه قائلاً: وهذا القول يجمع شتات الأقوال، فإن من وردها ولم تؤذه بلهبها وحرها، فقد أبعد عنها، ونُجِي منها. نجانا الله تعالى منها بفضله وكرمه، وجعلنا ممن وردها، فدخلها سالماً، وخرج منها غانماً (۱).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٣٩/١١.

# شبهة أخرى للمشركين بحسن الحال في الدنيا

﴿ وَإِذَا نُتَانَى عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِّنَتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَيُّ الْفَزِيقَيْنِ خَيْرٌ مُقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًا ﴿ فَيَ وَمَنُ اللَّهُ مَن قَرْنِ هُمْ أَحْسَنُ أَثَنَا وَرَءًيا ﴿ فَلَ مَن كَانَ فِي الضَّلَالَةِ فَلْيَمَدُدُ لَهُ الرَّمْنُ مَدًّا حَقَّ إِذَا رَأَوْاْ مَا يُوعَدُونَ إِمَّا الْعَذَابُ وَإِمَّا السَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شُرُّ مَكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ وَ وَيَزِيدُ اللَّهُ اللَّذِينَ السَّاعَةَ وَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرُّ مَكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ وَإِمَا وَخَيْرٌ مَرَدًا ﴿ وَلَا لَكُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ مَرَدًا ﴿ فَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ

# القراءات:

﴿مَّقَامًا ﴾:

وقرأ ابن كثير (مُقاماً).

﴿ وَرِءْ يَا ﴾ :

وقرأ قالون، وابن ذكوان (ورِيّاً).

# الإعراب:

﴿ بَيِّنَتِ ﴾ حال.

﴿ وَكُوْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَنَّا وَرِءْيًا ﴿ آَكُ وَ مَنَا اللَّهُ الكلام عليه . ﴿ وَرِءْيًا ﴾ بأهلكنا، أي وكم قرن أهلكنا، فحذف ﴿ قَرْنٍ ﴾ لدلالة الكلام عليه . ﴿ وَرِءْيًا ﴾ يقرأ بالهمز وترك الهمز، ويقرأ: (وَرِيئاً) على وزن (وريعاً » بتقديم الياء على الهمزة. فمن قرأ بالهمز أتى به على الأصل لأنه من ((رأيت) ومن قرأ (وَرِيّاً) بغير همز، أبدل من الهمزة ياء؛ لانكسار ماقبلها، وجاز انقلاب كل همزة ساكنة ياء إذا كان قبلها كسرة. ومن قرأ (وَرِيئاً) قلب اللام إلى موضع العين،

واللام ياء، والعين همزة، كقولهم: قَسِيّ. وقرئ: وزِياً، والزي معروف، وأصله: زِوْيٌ، إلا أنه قلبت منه الواو ياءً، لسكونها وانكسار ما قبلها.

﴿ فَلْيَمْذُدُ ﴾ لفظه الأمر، ومعناه الخبر، كما يأتي لفظ الخبر ومعناه الأمر، مثل ﴿ وَٱلْوَلِلاَتُ يُرْضِعْنَ ﴾ أي ليُرْضعن. وجواب ﴿ حَتَى إِذَا رَأَوَا ﴾ قوله: ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ ﴾ و﴿ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ ﴾ انتصب كل منهما على البدل من (ما) في قوله تعالى: ﴿ رَأَوَا مَا يُوعَدُونَ ﴾.

# البلاغة:

﴿ مَنْ هُوَ شَرُّ مَّكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴾ لف ونشر مرتب، حيث رجع الأول إلى ﴿ خَيْرٌ مُقَامًا ﴾ والثاني إلى ﴿ وَأَحْسَنُ نَدِيًا ﴾.

﴿ خَيْرٌ مَّقَامًا ﴾ و﴿ شَرٌّ مَّكَانًا ﴾ بينهما طباق.

# الفردات اللغوية:

﴿ وَإِذَا نُتُلَ عَلَيْهِمُ ﴾ أي على المؤمنين والكافرين ﴿ اَيْنَا ﴾ من القرآن ﴿ بَيْنَاتٍ ﴾ واضحات المعاني والإعجاز ﴿ أَيُ الْفَرِيقَيْنِ ﴾ نحن وأنتم ﴿ خَيْرٌ مَقَامًا ﴾ مكاناً ومنزلاً ﴿ نَدِيّا ﴾ أي نادياً ، أي مجتمعاً ومجلساً وهو مجتمع القوم يتحدثون فيه ، ومنه دار الندوة لتشاور المشركين. وهم يعنون: نحن ، فنكون خيراً منكم. والمعنى: أنهم لما سمعوا الآيات الواضحات، وعجزوا عن معارضتها ، أخذوا في الافتخار بما لهم من حظوظ الدنيا ، والاستدلال بذلك على فضلهم وحسن مكانهم عند الله ، لقصور نظرهم على الحال ، وعلمهم بظاهر من الحياة الدنيا .

﴿ وَكُوْ أَهْلَكُنَا قَبَلَهُم مِن قَرْنِ ﴾ أي كثيراً ما أهلكنا من القرون أي الأمم الماضية، والقرن: أهل كل عصر، وهذا رد مع التهديد ﴿ أَثَنْتَا ﴾ هو متاع البيت من الفُرْش والثياب وغيرها . ﴿ وَرِءًيّا ﴾ منظراً ، والمراد نضارة وحسناً ، مشتق من الرؤية ، والمعنى: فكما أهلكناهم لكفرهم ، نهلك هؤلاء.

﴿ فَلْيَمْدُدُ ﴾ معناه الإخبار، أي يمد، أي يمهله بطول العمر والتمتع به، والتمكن من التصرف في الحياة، وهو جواب شرط: ﴿ مَن كَانَ ﴾ . ﴿ مَدًّا ﴾ أي يستدرجه في الدنيا . ﴿ حَتَى ٓ إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ هو غاية المد ﴿ إِمَّا الْعَذَابَ وَإِمَّا السّاعَة ﴾ تفصيل للموعود، فإنه إما العذاب في الدنيا كالقتل والأسر وغلبة المسلمين عليهم، وإما يوم القيامة وما ينالهم فيه من الخزي والنكال ودخول جهنم ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرُّ مَكَانًا ﴾ من الفريقين، بأن عاينوا الأمر على عكس ما قدروه وهو جواب الشرط ﴿ وَأَضْعَفُ جُندًا ﴾ أنصاراً أو أعواناً، أهم وجندهم المساطين أم المؤمنون وجندهم الملائكة؟.

﴿ وَيَزِيدُ اللَّهُ اللَّذِينَ الْهَدَى الْهَدَينَ بالإيمان بما ينزل عليهم من الآيات. وهي عطف على الجملة الشرطية المحكية بعد القول: ﴿ قُلْ مَن كَانَ كَانَ كَانَ لَم اللَّهُ الكافر وتمتيعه بالحياة الدنيا ليس لفضله، أراد أن يبيِّنُ أن قصور حظ المؤمن منها، ليس لنقصه، بل لأن الله عز وجل أراد به ماهو خير، وعوضه منه.

﴿ وَٱلْبَقِيَنَ الْطَالِحَاتُ ﴾ الطاعات التي تبقى آثارها، ومنها الصلوات الخمس، وقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر. ﴿ خَيرُ عِندَ رَبِّكَ ثُوَابًا ﴾ فائدة مما متّع به الكفرة من النعم الفانية التي يفتخرون بها ﴿ وَخَيْرٌ مُرَدًا ﴾ مرجعاً وعاقبة، بخلاف أعمال الكفار. والخيرية هنا في مقابلة قولهم: أي الفريقين خير مقاماً.

# المناسبة:

بعد أن أقام الله تعالى الحجة على مشركي قريش المنكرين للبعث، أتبعه مع الوعيد والتهديد بذكر شبهة أخرى لهم: هي أنهم قالوا: لو كنتم أنتم على الحق، ونحن على الباطل، لكان حالكم في الدنيا أحسن وأطيب من حالنا؟ لأن الحكيم لا يليق به أن يوقع أولياءه المخلصين في العذاب والذل، وأعداءه

المعرضين عن طاعته في العز والراحة، ولما كان الأمر بالعكس، فإنا نحن المتمتعين بالنعمة ورفاهية العيش على الحق، وأنتم الواقعون في الحوف والذل والفقر على الباطل!!

فرد الله عليهم بأن الكفار السابقين كانوا أحسن منكم حالاً، وأكثر مالاً، وقد أهلكهم الله بعذاب الاستئصال، فليس نعيم الدنيا قرينة على محبة الله، ولا سوء الدنيا علامة على غضب الله.

ثم رد عليهم رداً ثانياً بقوله: ﴿قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ ﴾ ومضمونه: لا بد أن يأتيهم عذاب الدنيا أو عذاب الآخرة، وحينئذ سيعلمون أن نعم الدنيا لا تنقذهم من ذلك العذاب.

روي أن قائل هذه المقالة هو النضر بن الحارث وأشباهه من قريش، حينما رأوا أصحاب النبي ﷺ في خشونة عيش ورثاثة ثياب، وهم في غضارة العيش ورفعة الثياب.

# التفسير والبيان:

﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتَنَا بَيْنَتِ قَالَ اللَّيْنَ كَفُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوّا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا ﴿ فَيَ إِذَا تلبت على الكفار آيات الله القرآنية واضحات الدلالة والبرهان، مبينات المقاصد، صدوا عن ذلك وأعرضوا وقالوا مفتخرين على المؤمنين ومحتجين على صحة ماهم عليه من الدين الباطل: أي الفريقين (المؤمنين والكافرين) خير منزلاً ومسكناً، وأكبر جاهاً، وأكثر أنصاراً؟ والندي: النادي والمجلس، وهو مجتمع الرجال للحديث ومجلسهم، والعرب تسمي المجلس النادي، فكيف نكون على الباطل، وأولئك الضعفاء والعرب تسمي المجلس النادي، فكيف نكون على الباطل، وأولئك الضعفاء الفقراء المختفون المسترون في دار الأرقم على الحق؟ كما أخبر تعالى عنهم في الفقراء المختفون المسترون في دار الأرقم على الحق؟ كما أخبر تعالى عنهم في آية أخرى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ صَعَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْكِ ﴾ وهذا اغترار بظاهر الحال في الدنيا، متوهمين أن من كان غنياً ثرياً كان على الحق والصواب، ومن كان فقيراً كان على الباطل.

فرد الله تعالى عليهم شبهتهم بقوله:

﴿ وَكُورُ أَهْلَكُنَا قَلْهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَنَا وَرِءًيّا ﴿ هَا هَو الجوابِ الأول عن شبهتهم، أي وكثيراً ما أهلكنا قبلهم من الأمم السابقة المكذبين رسلهم بكفرهم، وكانوا أحسن من هؤلاء متاعاً ومنظراً. والأثاث: المال أجمع، من الإبل والغنم والبقر والمتاع، أو متاع البيت خاصة من الفرش واللباس والستائر والبسط والأرائك والسرر (الأسرّة). والرئي: المنظر في تقدير الناس من جهة حسن اللباس أو حسن الأبدان وتنعمها.

والمعنى: أن مظاهر الثراء والنفوذ والكرامة لا تدل على حسن الحال عند الله، فقد أهلك الله المترفين، ونجى الفقراء الصالحين. وهذا تهديد ووعيد لكل من يتوهم من العوام وجهلة الأغنياء من المسلمين أن حسن حالهم في الدنيا دليل على رضا الله عنهم وحسن حالهم في الآخرة.

ثم أكد الله تعالى التهديد والوعيد وبالغ فيه، فقال:

﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَ مُدَّاً ﴾ وهذا هو الجواب الثاني عن شبهة الكفار، أي قل يامحمد لهؤلاء المشركين بربهم المدعين أنهم على الحق وأنكم على الباطل: من كان في الضلالة منّا ومنكم، ومن كان يخبط في الدنيا على هواه، فإن الله تعالى جعل جزاءه أن يتركه في ضلالته، ويدعه في طغيانه، ويمهله فيما هو، ويُمدّه ويستدرجه ليزداد إثمّاً، حتى يلقى ربه، وينقضي أجله.

وهذه سنة الله في استدراج الظالمين والعصاة، يتركهم الله في ضلالهم، بل ويزيدهم من نعم الدنيا وملذات الحياة، إمعاناً في إبقائهم على سوء حالهم الذي اتخذوه منهجاً لهم، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمُ لِيَزْدَادُوٓا إِنْسَا ﴾ [آل عمران: ٣/١٨] وقال سبحانه: ﴿وَنَذَرُهُمُ فِي طُغْيَنِهِمُ يَعْمَهُونَ ﴾ [الأنعام: ١/

﴿ حَتَى الْهَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا الْعَدَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرُّ مَكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴾ أي حتى إذا شاهدوا رأي العين ما يوعدون به، إما العذاب في الدنيا الذي يصيبهم بالقتل والأسر، كما حصل يوم بدر، وإما مجيء يوم القيامة بغتة وما يشتمل عليه من العذاب الأخروي، فحينئذ يعلمون من هو شر مكاناً وأضعف جنوداً، على عكس ما كانوا يظنون في الدنيا من خيرية المقام وحسن الندي (المجلس)، ويتبين لهم حقيقة الأمر، أنهم هم شر مكاناً، لا خير مكاناً، وأضعف جنداً، لا أقوى ولا أحسن من فريق المؤمنين. وهذا لا خير مكاناً، وأضعف جنداً، لا أقوى ولا أحسن من فريق المؤمنين. وهذا رد على قولهم السابق: ﴿ أَيُّ الْفُرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًا ﴾. ونظير الآية: ﴿ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِئَةٌ يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَمَا كَانَ مُناصِراً ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا كَانَ مُناصِراً ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ وَمَا كَانَ مُناصِراً ﴿ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ولما ذكر الله تعالى إمداد أهل الضلالة في ضلالهم، أخبر عن زيادة الهدى للمهتدين، فقال:

وإن الطاعات المؤدية إلى السعادة الأبدية، لا الأموال والأمتعة والأندية، خير جزاء، وخير مرجعاً وعاقبة، وأجدى نفعاً لصاحبها.

# فقه الحياة أو الأحكام:

يستدل بالآيات على ما يأتي:

اً - إن معايير الدين ومفاهيمه الصحيحة تختلف عن تصورات الجهلة والعوام من الكفار والعصاة، فهؤلاء يرون أن الغنى وحسن الحال وكثرة أهل المجلس أو النادي دليل على خيريتهم وأفضليتهم على المؤمنين. وغرضهم إدخال الشبهة على المستضعفين وإيهامهم أن من كثر ماله فهو المحق في دينه، وكأنهم لم يروا في الكفار فقيراً ولا في المسلمين غنياً، ولم يعلموا أن الله تعالى نحى أولياءه عن الاغترار بالدنيا، وفرط الميل إليها.

أ - لقد أهلك الله تعالى كثيراً من الأمم والجماعات هم أكثر متاعاً وأموالاً، وأحسن منظراً لحسن لباسهم وظهور آثار النعمة على وجوههم وأجسامهم.

٣ - من كان والغاً في الضلالة، متأصلاً في الكفر، يتركه الله في طغيان جهله وكفره، حتى يطول اغتراره، فيكون ذلك أشد لعقابه، فليعش ما شاء، وليوسع لنفسه في العمر، فمصيره إلى الموت والعقاب، وهذا غاية في التهديد والوعيد.

ع - ستتكشف الحقائق والأحوال يوم القيامة، فيظهر أن الكفار شر مكاناً وأسوأ منزلاً، وأضعف جنداً من المؤمنين، وهذا رد لقولهم الذي حكاه القرآن: ﴿أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا﴾.

٥ - يثبّت الله المؤمنين على الهدى، ويزيدهم توفيقاً ونصرة، وينزل من
 الآيات ما يكون سبب زيادة اليقين مجازاة لهم.

آ - الباقيات الصالحات أي أعمال الخير والطاعة المالية والبدنية أفضل عند الله ثواباً وجزاء وأكثر منفعة لأهلها، وخير مرجعاً، فكل أحد يرد إلى عمله.

# مقالة المشركين في البعث والحشر استهزاء وطعناً

﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ بِعَايَلِتِنَا وَقَالَ لَأُوتَيْكَ مَالًا وَوَلَدًا ﴿ أَطَلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ الَّهَ عَنْدَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدًا ﴿ كَا تَعَدُّ سَنَكُنْتُ مَا يَقُولُ وَنَمُذُ لَهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا ﴿ فَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ﴿ فَهَ ﴾ وَنَرِثُهُم مَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ﴿ فَهَ ﴾

# القراءات:

﴿ أَفَرَءَ يْتَ ﴾ : قرئ :

١- (أفريت) وهي قراءة الكسائي، بحذف الهمزة الثانية.

٢- (أفرأيت) بتسهيل الهمزة الثانية، قرأ نافع.

وقرأ الباقون بتحقيقها.

﴿ وَوَلَدًا ﴾ :

وقرأ حمزة، والكسائي (ووُلداً).

# الإعراب:

﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ ﴾ رأيت هنا بمعنى علمت، يتعدى إلى مفعولين، والذي مع صلته: في موضع المفعول الأول.

﴿ أَطَّلَعَ الْغَيْبَ آمِ اتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدًا ۞ ﴿ فِي موضع المفعول الثاني.

﴿ وَنَرِثُكُمُ مَا يَقُولُ ﴾ أي نرث منه ما يقول، فحذف حرف الجر، فصار (نرثه).

#### البلاغة:

﴿ سَنَكُنُكُ مَا يَقُولُ ﴾ مجاز عقلي من إسناد الشيء إلى سببه، أي نأمر الملائكة بالكتابة.

﴿ عَهَدَا﴾ ﴿ مَدَّا﴾ ﴿ فَرْدًا ﴾ ﴿ فِرْدًا ﴾ ﴿ عَدَّا ﴾ ﴿ وَفَدَّا ﴾ ﴿ وَلَدًا ﴾ ﴿ إِذَّا ﴾ سجع رصين.

## المفردات اللغوية:

﴿أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ يِعَايَتِنَا ﴾ أي أخبر عن العاص بن وائل، والفاء جاءت لإفادة معناها وهو التعقيب، كأنه قال: أخبر أيضاً بقصة هذا الكافر، واذكر حديثه عقيب حديث أولئك الذي قال فيه لخباب بن الأرت: لأوتين. حينما قال له: تبعث بعد الموت، في أثناء مطالبته له بمال ﴿لَأُوتَيَنَ مَالًا وَوَلَداً ﴾ أي فإذا بُعِثْتَ جئتني فأعطيك أو أقضيك مالاً وولداً ﴿أَطَلَعَ ٱلْغَيْبَ ﴾ أي أعلِمَه وأن يؤتى ما قاله، واستغني بهمزة الاستفهام عن همزة الوصل، فحذفت. من قولهم: اطلع الجبل: إذا ارتقى إلى أعلاه، والمعنى: أظهر له علم الغيب ﴿أَوِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَنِ عَهداً ﴾ بأن يؤتى ما قاله، وقيل: عهداً: عملاً علم الغيب ﴿ وَعد الله بالثواب عليه كالعهد عليه. والمعنى: أن ما ادَّعى أن يؤتاه وتألى عليه، لا يتوصل إليه بأحد هذين الطريقين: إما علم الغيب، وإما عهد من عالم الغيب، فبأيهما توصل إلى ذلك؟

﴿ كَلَّمْ وَلَهُ وَلَهُ وَ وَتَنبِهِ عَلَى أَنه مُحْطَى فَيِما تَصُوَّرُه لَفُسه، أي لا يؤتى ذلك ﴿ سَنَكُنْبُ ﴾ نأمر بكتب، أو سنُظهر له أنا كتبنا قوله . ﴿ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًا ﴾ سنطيل له العذاب الذي يستحقه، أو نزيد عذابه ونضاعفه له، لكفره وافترائه واستهزائه على الله، ولذلك أكده بالمصدر ﴿ وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ ﴾ نرث منه ما يقول من المال والولد، أي نسلبه منه بموته، ونأخذه أخذ الوارث، والمراد بما يقول: مدلوله ومصداقه: وهو ما أوتيه من المال والولد ﴿ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ﴾ ويأتينا يوم القيامة لا يصحبه مال ولا ولد، كان له في الدنيا، فضلاً عن أن يؤتى.

# سبب النزول:

أخرج الأئمة منهم أحمد والشيخان (البخاري ومسلم) والترمذي والطبراني وابن حَبَّان عن خَبَّاب بن الأرت قال: كنت رجلاً قيناً - حداداً - وكان لي على العاص بن وائل دَيْن، فأتيته أتقاضاه، فقال: لا، والله، لا أقضيك حتى تكفر بمحمد عَلَيْ ، فقلت: لا، والله، لا أكفر بمحمد عَلَيْ حتى تموت ثم تبعث، قال: فإني إذا مِتُ ثم بُعِثْتُ جئتني، ولي ثُمَّ مال وولد، فأعطيك، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ الَّذِى كَفَرَ بِاَيْلِنَا ﴾ الآية.

# الناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى الدلائل على صحة البعث، ثم أورد شبهة المنكرين وأجاب عنها، أورد هنا ما قالوه على سبيل الاستهزاء، طعناً في القول بالحشر والبعث.

# التفسير والبيان،

﴿ أَفَرَءَيْتَ اَلَّذِى كَفَرَ بِاَيَدِينَا وَقَالَ لَأُوتَيَنَ مَالًا وَوَلَدًا ﴿ أَنَ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَقَالَ: لأُعطين في الآخرة مالاً وولداً. وإيراد هذه القصة على سبيل التعجب للبشر.

ثم فند الله تعالى قوله بعدم اعتماده على دليل غيبي أو عهد من الله، فقال: ﴿ أَطَّلُكُ الْغَيْبُ آمِ اَتَّخَذَ عِندَ الرَّحْنِ عَهدا ﴿ أَي إِن دعواه تلك تعتمد على أحد أمرين: إما علم الغيب وإما عهد من الله، فهل اطلع على الغيب حتى يعلم أنه في الجنة، أو أخذ العهد الموثق من الله بذلك؟ والعهد عند الله للرحمة: أن يدخل المؤمن الجنة إذا قال: لا إله إلا الله، وعمل الصالحات. وقوله: ﴿ أَطَلَكُ ٱلْغَيْبُ ﴾ إشارة إلى أن الحصول على علم الغيب أمر صعب شاق؛ لأن الله لا يطلع على غيبه إلا من ارتضى من رسول.

# ثم هدده تعالى بقوله:

﴿كَلَّا سَنَكْنُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُذُ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا ﴿ وَنَزِئُهُ مَا يَقُولُ وَيَمُذُ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا ﴿ وَنَزِئُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْدًا فِلَمَ وَتَأْكِيدُ لِمَا بَعْدُهَا، ولم ترد في النصف الأول من القرآن. والإتيان بسين التسويف في قوله: ﴿ سَنَكُنْبُ ﴾ مع أنه يكتب من غير تأخير لمحض التهديد من المتوعد.

أي ليس الأمر على ما قال، بل سنحفظ ما يقول، فنجازيه به في الآخرة، ونزيده عذاباً فوق عذابه، ونمده بالعذاب مداً في الدار الآخرة على قوله ذلك وكفره بالله في الدنيا، مكان ما يطلبه من المدد بالمال والولد، جزاء عمله، ونميته فنرثه المال والولد الذي يقول: إنه يؤتاه، ونسلبه إياه، ويأتينا يوم القيامة فرداً لا مال له ولا ولد مما كان معه في الدنيا، لأنّا نسلبه منه، فكيف يطمع أن نعطيه؟! وهذا كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ جِئَّتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقَنَكُمُ أَوّلَ مَرَوْ وَتَرَكَّتُمُ مَّا خَوَلُنكُمُ وَرَاءً ظُهُورِكُم الله ولا الانعام: ١٩٤٦].

# فقه الحياة أو الأحكام:

هذه قصة رجل آخر هو العاص بن وائل، وهي من أعاجيب القصص التي تدل على سخف الكافر، وسذاجة تفكيره، وتمنيه الأماني المعسولة، وهو سيجد نقيضها تماماً في عالم الآخرة.

إنه بالرغم من كفره الشديد بآيات الله، وإنكاره البعث واستهزائه به، يتأمل أن يعطى في الآخرة المال الوفير والولد الكثير، وليس لديه برهان أو وثيقة على مايقول. ومثل هذا القول يحتاج إلى أحد أمرين: إما الاطلاع على الغيب أو اتخاذ عهد موثق عند الله.

فهل عَلِمَ الغيب حتى يعلم أنه في الجنة أم لا، أم عاهد الله تعالى بالتوحيد والعمل الصالح والوعد أن يدخله الجنة؟!!

لم يكن كل ذلك، لم يطلع على الغيب، ولم يتخذ عند الرحمن عهداً، وسيحفظ الله عليه قوله، فيجازيه به في الآخرة، وسيزيده عذاباً فوق عذاب، ويسلبه ما أعطاه في الدنيا من مال وولد، ويأتي منفرداً لا مال له ولا ولد ولا عشيرة تنصره، ثم يزج به في نار جهنم جزاء عمله المنكر وكفره الظاهر.

# الرد على عُبَّاد الأصنام بصيرورتهم لهم أعداء واتخاذهم الشياطين أولياء

﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُوبِ اللّهِ عَالِهَةَ لِيَكُونُوا لَمُمْ عِزًا ﴿ كَا لَا سَيكُفُرُونَ عَلَيْهِمْ عَلَا اللّهَ عَلَى الْكَفِرِينَ تَؤُرُّهُمْ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ إِنَّ أَنَهُ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكَفِرِينَ تَؤُرُّهُمُ أَزًا ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَدًا ﴿ اللّهُ عَمْ خَشُرُ الْمُتّقِينَ إِلَى الرَّحْمَٰنِ وَفَا اللّهُ وَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمْ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

## الإعراب:

﴿ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ ﴾ عبادة: مصدر إما مضاف إلى الفاعل، أي سيكفر المشركون بعبادتهم الأصنام، كقوله تعالى: ﴿ وَأَللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٣/٦] وإما مضاف إلى المفعول، أي ستكفر الأصنام بعبادة المشركين.

﴿ يَوْمَ نَعَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَنِ وَفَدًا ﴿ آَلِ اللَّهِ مَنصوب على الظرف، وعامله إما: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ﴾ وإما ﴿ نَعُدُ ﴾. و﴿ وَفَدَا ﴾ حال، أي وافدين، ووفد: واحدُهم وافد كصَحْب وصاحب، ورَكْب وراكب، وهو اسم جمع وليس بتكسير.

﴿ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَنِ عَهْدًا ﴾ ﴿ مَنِ ﴾ إما مرفوع على البدل من واو ﴿ يَمْلِكُونَ ﴾ وإما منصوب على الاستثناء المنقطع.

#### البلاغة:

﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفَدًا ۞ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا ۞ وَلَدًا ۞ [مريم: ١٩/ ٨٥-٨٦]: بين المتقين الأبرار والمجرمين الأشرار مقابلة.

﴿ وَفَدَّا ﴾ ﴿ وِرْدًا ﴾: جناس غير تام، لتغير الحرف الثاني.

# المفردات اللغوية،

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ سلطناهم عليهم، أو قيضنا لهم قرناء ﴿ تَوُرُهُمْ ﴾ تهيجهم إلى المعاصي وتغريهم بالتسويلات وتحبيب الشهوات. والأزّ والهز والاستفزاز: شدة الإزعاج والإغراء على المعاصي. والمراد: تعجيب رسول الله على من أقاويل الكفار وتماديهم في الغي، وتصميمهم على الكفر بعد وضوح الحق، على ما نطقت به الآيات المتقدمة.

﴿ فَلَا تَعْجَلَ عَلَيْهِم ۚ لَا تطلب العجلة بهلاكهم أو تعذيبهم ﴿ إِنَّمَا نَعُدُ لَهُمْ عَدَاً والمعنى: لا تعجل بهلاكهم فإنه لم يبق لهم إلا أيام عصورة وأنفاس معدودة. ﴿ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ بإيمانهم ﴿ إِلَى ٱلرَّحْمَنِ ﴾ أي إلى عصورة وأنفاس معدودة. ﴿ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ بإيمانهم ﴿ إِلَى ٱلرَّحْمَنِ ﴾ أي إلى دار كرامته وهي الجنة ﴿ وَفَدًا ﴾ جمع وافد، أي هم كما يفد الوافدون إلى الملوك لطلب الحوائج، مكرّمين مبجّلين ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْمِينَ ﴾ بكفرهم ﴿ وِرْدَا ﴾ جمع وارد أي مشاة عطاشي مهانين، يساقون باحتقار وإذلال كما تساق البهائم.

﴿ لَا يَمْلِكُونَ ﴾ أي الناس ﴿ عَهْدَا ﴾ هو شهادة أن لا إله إلا الله، ولا حول ولا قوة إلا بالله، أي التبري من الحول والقوة وعدم رجاء أحد إلا الله.

## الناسبة.

بعد الكلام عن الحشر والنشر والبعث، ردّ الله تعالى على عُبَّاد الأصنام الذين اتخذوا أصنامهم آلهة، ليعتزوا بها يوم القيامة، ويكونوا لهم شفعاء وأنصاراً ينقذونهم من الهلاك، فأبان تعالى أنهم سيكونون لهم أعداء. ثم بيَّن سبب الضلال وهو وسوسة الشياطين، وطلب إلى رسوله ألا يستعجل بطلب عذاب المشركين، فما هي إلا آجال أو أنفاس معدودة ثم يهلكون.

ثم قارن تعالى بين وفد المتقين القادمين إلى الجنة، وورد المشركين المشاة بإهانة إلى النار.

## التفسير والبيان:

﴿ وَاَتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ ءَالِهَةَ لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزًا ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَى عَجَبًا لَهُولاء الكفار بآيات الله، يتمنون على الله الأماني، ويتألون على الله تعالى، مع أنهم كفروا وأشركوا بالله، واتخذوا من دون الله آلهة، ليكونوا لهم أنصاراً وأعواناً، وشفعاء عند ربهم يقربونهم إليه.

ولكن ليس الأمر كما زعموا ولا كما طمعوا، فقال تعالى:

وبعد بيان حال هؤلاء الكفار مع الأصنام في الآخرة، ذكر تعالى حالهم مع الشياطين في الدنيا، فإنهم يسألونهم وينقادون لهم، فقال:

وهذا إثارة لعجب الرسول ﷺ من حال الكفار وإصرارهم على الكفر، وتسلية له عن صدودهم وإعراضهم، وتهوين الأمر على نفسه.

ثم أبان سبحانه ماسيظهر في يوم القيامة من الفصل بين المتقين وبين المجرمين في كيفية الحشر، فقال:

﴿ يَوْمَ نَعَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّمْنِ وَفَدًا ﴿ يَهَا الرسول لقومك، يوم نحشر جماعة المتقين وافدين ركباناً إلى جنة الله ودار كرامته، والوفد: هم القادمون ركباناً، مراكبهم من نور من مراكب الدار الآخرة، عن علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ والذي نفسي بيده إن المتقين إذا خرجوا من قبورهم، استُقبلوا بنوق بيض، لها أجنحة، عليها رحال الذهب من تلا هذه الآية.

﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﴾ أي ونحث المجرمين المكذبين على السير طرداً إلى جهنم، مشاةً عطاشاً، كالإبل ترد الماء.

﴿ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّمْنِ عَهْدًا ﴿ إِلَا يَعْلَىٰ أَحد عند الله الشفاعة لغيره، ﴿ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمْنَ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [النبأ: ٣٨/٧٨] ، و وَمَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّمْنِ عَهْدًا ﴾: وهو شهادة أن لا إله إلا الله، والقيام بحقها، بأن كان صالح الاعتقاد والقول والعمل، وكان في الدنيا هادياً مصلحاً. أما شفاعة الآلهة المزعومة فهي أمانٍ زائفة، وأوهام فارغة، فهي لا تملك لأنفسها نفعاً ولا ضراً.

روى ابن أبي حاتم عن الأسود بن يزيد قال: قرأ عبد الله بن مسعود هذه الآية: ﴿إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِندَ الرَّمْنِ عَهْدًا ﴾ ثم قال: اتخذوا عند الله عهداً ، فإن الله يقول يوم القيامة: من كان له عند الله عهد فليقم ، قالوا: يا أبا عبد الرحمن ، فعلّمنا ، قال: قولوا: اللهم فاطر السماوات والأرض ، عالم الغيب والشهادة ، إني أعهد إليك في هذه الحياة الدنيا ألا تكلني إلى عمل يقربني من الشر ، ويباعدني من الخير ، وإني لا أثق إلا برحمتك ، فاجعل لي عندك عهداً تؤديه إلى يوم القيامة ، إنك لا تخلف الميعاد.

وهذا مأخوذ من معنى حديث (١) تبين منه أن المراد بالعهد كلمة الشهادة. ودلت الآية على ثبوت الشفاعة لأهل الكبائر.

## فقه الحياة أو الأحكام:

يستنبط من الآيات ما يأتي:

أ - اتخذ المشركون بالله آلهة عبدوها من دون الله، ليكونوا لهم أعواناً
 وأنصاراً وشفعاء، يقربونهم من الله، ويمنعونهم من عذاب الله تعالى.

7 - ليس الأمر كما ظنوا وتوهموا، فستجحد هذه الأصنام عبادة المشركين لها، أو ينكرون هم أنفسهم أنهم عبدوا الأصنام، وستكون هذه الأصنام أعواناً في خصومتهم وتكذيبهم، ويكونون لهم أعداء، فتقول بإنطاق الله لهم: يا ربّ عذب هؤلاء الذين عبدونا من دونك.

٣ - سلط الله الشياطين على الكافرين بالإغواء والإغراء بالشر، والإخراج
 من الطاعة إلى المعصية.

٤ - لا داعي أيها الرسول أن تطلب العذاب لقومك المشركين، فما بينهم
 وبين العذاب إلا أوقات قصيرة معدودة.

ة - يحشر الله المتقين من قبورهم ركباناً معززين مكرَّمين، ويساق المجرمون الكفار المكذبون سوقاً مشاةً حفاةً أفراداً عطاشاً كالإبل التي ترد الماء، وفي هذا مهانة وذلّ، ودليل على أن أهوال يوم القيامة تختص بالمجرمين؛ لأن المتقين من الابتداء يحشرون في حال من التكريم، فهم آمنون من الخوف، فكيف يجوز أن تنالهم الأهوال؟!

<sup>(</sup>١) ذكره الرازى في تفسيره: ٢٥٣/٢١، والقرطبي أيضاً: ١٥٤/١١، وسيأتي نصه.

قار المحمد الله الشفاعة لغيره، إلا من اتخذ عند الرحمن عهداً فهو يملك الشفاعة (١) والعهد: شهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، والقيام بحقها، فقد تظاهرت الأخبار بأن أهل الفضل والعلم والصلاح يشفعون، فيشفّعون، قال ابن مسعود: سمعت رسول الله عهداً؟ قيل لأصحابه: «أيعجز أحدكم أن يتخذ كل صباح ومساء عند الله عهداً؟ قيل: يا رسول الله، وما ذاك؟ قال: يقول كل صباح ومساء: اللهم فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة، إني أعهد إليك في هذه الحياة الدنيا بأني أشهد أن لا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك، وأن محمداً عبدك ورسولك، فلا تكلني إلى نفسي، فإنك إن تكلني إلى نفسي تباعدني من الخير، وتقرّبني من الشر، وإني لا أثق إلا برحمتك، فاجعل لي عندك عهداً توفينيه يوم القيامة، إنك لا تخلف الميعاد.

فإذا قال ذلك طبع الله عليها طابعاً، ووضعها تحت العرش، فإذا كان يوم القيامة نادى منادٍ: أين الذين لهم عند الله عهد؟ فيقوم فيدخل الجنة».

<sup>(</sup>۱) وحينئذ يكون الاستثناء متصلاً؛ لأن ﴿مَنِ ﴾ في موضع رفع على البدل من واو ﴿يَمْلِكُونَ ﴾ أي لا يملك أحد عند الله الشفاعة إلا من اتخذ عند الرحمن عهداً، فإنه يملك. ويصح جعل الاستثناء منقطعاً، بمعنى لكن، أي لا يملك هؤلاء الكفار الشفاعة لأحد، لكن المسلمون الذين اتخذوا عند الرحمن عهداً، فإنهم يملكون الشفاعة.

# الرد على من نسب الولد إلى اللَّه تعالى

﴿ وَقَالُواْ النَّحْنَنُ وَلَدًا ۞ لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْتًا إِذًا ۞ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنَفُطُرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الْأَرْضُ وَيَخِرُ الْجِبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْهَ عَلَىٰ أَن يَتَجِدُ وَلَدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي يَنْجَمِنِ أَن يَتَجِدُ وَلَدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ۞ لَقَدْ أَحْصَنهُمْ وَعَدّهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فَرَدًا ۞

## القراءات:

﴿جِئْتُمُ ﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (جيتم).

﴿ تَكَادُ ﴾:

وقرأ نافع، والكسائي (يكاد).

﴿ يَنَفَطَّرْنَ ﴾ :

قرئ:

١ – (يتفطَّرن) وهي قراءة نافع، وابن كثير، وحفص، والكسائي.

٢- (يَنْفَطِرن) وهي قراءة الباقين.

## الإعراب:

﴿ إِنَّا ، تَكَادُ ٱلسَّمَوَاتُ يَنَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَنَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَتَخِرُ ٱلْجِبَالُ هَدًا شَ

منصوب لقوله تعالى: ﴿إِذَا﴾. و﴿هَدَّا﴾: منصوب على المصدر، و﴿أَن دَعَوَا لِلرَّمْنِ وَلَدًا شَا﴾: في موضع نصب على المفعول لأجله، أي: وتخر الجبال هدّاً لأن دعوا للرحمن ولداً. ويصح جعله مرفوعاً بأنه فاعل: ﴿هَدَّا﴾ أو مجروراً بدلاً من هاء ﴿مِنْهُ﴾.

﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ ﴿ كُلُّ ﴾: مبتدأ ، و﴿ ءَاتِي ﴾ : خبره ، ووحّده حملاً على لفظ ﴿ كُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴾ [النمل: ٢٧/٢٧] . و﴿ عَبْدًا ﴾ : حال من ضمير ﴿ ءَاتِي ﴾ وهو عامله ، وهو اسم فاعل من (أتى) يقال: أتى فهو آتٍ.

#### البلاغة:

﴿ لَقَدَ جِئَتُمُ شَيْئًا إِذًا ﴿ إِنَّ النَّهَا ﴾ التفات إلى الخطاب للمبالغة في الذم، وتسجيل الجرأة على الله عليهم.

## المفردات اللغوية:

﴿ وَقَالُوا ﴾ أي اليهود والنصارى ومن زعم أن الملائكة بنات الله . ﴿ حِنْتُمُ ﴾ فعلتم . ﴿ إِذَا ﴾ منكراً عظيماً. والإدّة: الشدة. يقال: أَدَّنِي الأمر وآدَنِي: أثقلني وعظم علي . ﴿ يَنَفَطَّرُنَ ﴾ يتشققن مرة بعد أخرى ، التفطر: التشقق . ﴿ وَتَخِرُ ﴾ تسقط وتنهدم . ﴿ هَدًا ﴾ أي تهدّ هذا أو مهدودة. والمعنى: أن هول هذه الكلمة وعظمها بحيث لو تُصوَّر بصورة محسوسة ، لم تتحملها هذه الأجرام العظام ، وتفتَّت من شدتها.

﴿ وَمَا يَنْبَغِى لِلرَّمْنِ أَن يَنْخِذَ وَلَدًا ﴿ إِن كُلُ اللهِ مَا يَلِيقَ بِهِ ذَلْكَ . ﴿ إِن كُلُ اللهِ مَا كُل . ﴿ يَنْجِذُ وَلَدًا ﴿ يَا اللَّهُ يَا مَا كُل . ﴿ فَعَنْهُمْ مَا كُل . ﴿ فَعَنْهُمْ عَدَا اللَّهُ عَدَا اللَّهُ عَدَا اللهُ عَلَى عَدَ أَشْخَاصِهِمُ وَأَحَاط بَهِم، فلا يُخرجون عن علمه وقدرته . ﴿ وَعَذَهُمْ عَذَا ﴾ عد أشخاصِهم وأنفاسهم وأفعالهم، فإن كل شيء عنده بمقدار . ﴿ فَرَدًا ﴾ منفرداً بلا مال ولا نصير.

#### المناسبة:

## التفسير والبيان:

﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّحْنُ وَلِدًا ﴿ لَهُ لَقَدْ حِثْتُمُ شَيْعًا إِذًا ﴿ لَهِ اللهِ الكفار النهود والنصارى والمشركون من العرب الذين يزعمون أن الملائكة بنات الله): إن الله اتخذ ولداً ، فرد الله تعالى عليهم: لقد جئتم بهذا القول شيئاً منكراً ، وقلتم قولاً عظيم الجرم والإثم. والإدّ: الداهية والأمر المنكر الشنيع الفظيع.

وَتَكُادُ السّمَوْتُ يَنَفَطَّرُنَ مِنْهُ وَيَنشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًا ﴿ الْمَاواتِ أَن تتشقق منه، وأن تتصدع وتخسف الأرض، وتسقط بصوت شديد، وتنهدم الجبال هدماً شديداً تتضعضع منه، لشدة نكرانه، إعظاماً للربّ وإجلالاً، لأنهن مخلوقات على توحيده، وأنه لا شريك له ولا نظير ولا ولد ولا صاحبة. قال ابن عباس وكعب: فزعت السماوات والأرض والجبال، وجميع المخلوقات إلا الثقلين (الإنس والجن)، وكادت أن تزول، وغضبت الملائكة فاستعرت جهنم، وشاك الشجر، واكفهرت الأرض وجدبت حين قالوا: اتخذ الله ولداً. وقال محمد بن كعب: لقد كاد أعداء الله أن يقيموا علينا الساعة؛ لقوله تعالى: ﴿ تَكَادُ السّمَوْتُ يَنفَطّرُنَ مِنهُ وَتَنشَقُ الرّرَضُ وَقِيرُ الْجِبَالُ هَدًا ﴿ إِن الْ دَعَوا لِلرّحَمْنِ وَلداً ﴾.

وهذا تهويل عظيم، وأنه موجب غضب الله وسخطه، ولكن لولا حكمة الله وحلمه وأنه لا يبالى بكفر الكافر، لقامت القيامة، واستؤصل الكفار.

## وسبب ذلك:

﴿ أَن دَعُواْ لِلرَّمْنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَغِى لِلرَّمْنِ أَن يَنَّخِذَ وَلَدًا ۞ أَي لأجل أَنهم نسبوا الولد إلى الله، ولا يصلح له ولا يليق به اتخاذ الولد، لجلاله وعظمته، فإن هذا نقص، يتعالى الله ويتنزه عنه؛ لأن جميع الخلائق عبيد له.

لهذا قال مؤكداً إنكار هذه الفرية:

﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي الرَّمْنِ عَبْدًا ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْإِنسِ والجن لا بدّ له أن يأتي إلى الله يوم القيامة مقرّاً بالعبودية، خاضعاً ذليلاً، معلناً أنه مملوك لله، فكيف يكون أحد المخلوقات ولداً له؟!

﴿ لَقَدَ أَحْصَنَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فَرَدًا ﴿ فَ الْمَ قَدَ عِلمَ الله عددهم منذ خلقهم إلى يوم القيامة، وعدّ أشخاصهم وأحوالهم كلها، فهم تحت سلطانه وأمره وتدبيره، وكل شيء عنده بمقدار، وكل واحد منهم يأتيه يوم القيامة، لا ناصر له ولا مال معه، ولا مجير له إلا الله وحده لاشريك له، فيحكم في خلقه بما يشاء، وهو العادل الذي لا يظلم الناس شيئًا، ولكن الناس أنفسهم يظلمون. وقوله: ﴿ وَعَدَهُمْ عَدًا ﴾ تأكيد لما سبق.

## فقه الحياة أو الأحكام:

موضوع هذه الآيات: تقرير التوحيد، وإثبات العبودية الخالصة لله، وإنكار اتخاذ الله ولداً: ﴿ وَلَلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۚ إِلَى اللَّهُ الصَّحَدُ ۚ إِلَى اللَّهُ الصَّحَدُ ۚ إِلَى اللَّهِ السَّحَدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَمْ يَكُن لَهُ صَحُفُوا أَحَدُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ ا

ومع هذا زعم اليهود والنصارى وبعض العرب القائلين بأن الملائكة بنات الله: أن لله ولداً، وحاشا لله أن يتخذ ولداً، إذ لا حاجة به إليه، وهو منزه

عن النقص والشريك والنظير والولد، وتعدّ هذه المقالة منكراً عظيماً، وأمراً فظيعاً، وجرماً شنيعاً.

حتى لتكاد تزول الأكوان، فتنشق السماوات، وتتصدع الأرض، وتسقط الجبال بصوت شديد، رفضاً لهذا القول، وإنكاراً له، وغضباً لله عزّ وجلّ؛ لأنها خلقت وأسست على الإقرار بتوحيد الله؛ ولأن الولد يقتضي الحدوث، ولا ولد إلا من والد، والله سبحانه وتعالى تنزه عن ذلك وتقدس.

وما كل من في السماوات والأرض إلا وهو يأتي يوم القيامة مقراً لله بالعبودية، خاضعاً ذليلاً، كما قال تعالى: ﴿وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴾ [النمل: ٢٧/٢٧] أي ذليلين صاغرين؛ لأن الخلق كلهم عبيده، فكيف يكون واحد منهم ولداً له عزّ وجلّ؟ تعالى عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

وهذه الآية: ﴿إِن كُلُّ مَن فِي اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي الرَّمْنِ عَبْدًا ﴿ وَاللَّهُ عَلَى الرَّمْنِ عَبْدًا ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ تَعَلَى أَبَانَ الله تَعَلَى أَبَانَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى أَبَانَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَن التَّصرِفَات، عَتَى عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّالَّ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

ولا يخفى على الله أحد من خلقه، فإنه تعالى علم عددهم، وعدهم عداً دقيقاً، وكل واحد يأتيه يوم القيامة واحداً منفرداً لا ناصر له، ولا مال معه لينفعه؛ كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبِ سَلِيمِ ۞ [الشعراء: ٢٦/٨٨-٨٩] فلا ينفعه إلا ما قدَّم من عمل صالح.

وفي قوله تعالى: ﴿وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فَرَدًا ﴿ اللَّهُ السَّارة إلى أنكم أيها المشركون لا ترضون لأنفسكم باستعباد أولادكم، والكل عبيده، فكيف رضيتم له ما لا ترضون لأنفسكم؟! وإذا كنتم أيضاً لا ترضون لأنفسكم البنات، فكيف تنسبون البنات إلى الله؟ في قولكم: الملائكة بنات الله، والأصنام بنات الله.

والخلاصة: إن هذه الآيات المقررة لنفي اتخاذ الإله ولداً، تلتقي مع موضوع سورة الإخلاص المتقدمة: ﴿ قُلُ هُو اللّهُ أَحَدُ ۚ ۞ ومع الحديث المتقدم الذي أخرجه البخاري عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ يقول الله تبارك وتعالى: كذَّبني ابن آدم ولم يكن له ذلك، وشتمني ولم يكن له ذلك، فأما تكذيبه إياي فقوله: لن يعيدني كما بدأني، وليس أول الخلق بأهون علي من إعادته، وأما شتمه إياي فقوله: اتخذ الله ولداً، وأنا الأحد الصمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن لي كفواً أحد».

# محبة المؤمنين وتيسير الذكر المبين وإهلاك المجرمين

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّمْنُ وُدًّا ۞ فَإِنَّمَا يَسَرَنَكُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًّا ۞ وَكُمْ أَهْلَكُنَا فَيَلُورُ بِهِ قَوْمًا لُدًّا ۞ وَكُمْ أَهْلَكُنَا فَيَلُمُ مِنْ قَرْنٍ هَلَ تُحِيثُ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكُنَّا ۞ ﴾ فَبَلُهُم مِّنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكُنَّا ۞ ﴾

## القراءات:

﴿ لِتُنْشِرَ ﴾:

وقرأ حمزة (لِتَبْشُر).

## الفردات اللغوية:

﴿ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّمْنُ وُدَّا ﴾ الود: المودة والمحبة، والمعنى: سيحدث لهم في القلوب مودة من غير تودد منهم، يحبهم الناس، ويتحابون فيما بينهم، ويحبهم الله تعالى، أي يرضى عنهم . ﴿ يَسَنَرْنَهُ بِلِسَانِكَ ﴾ أنزلناه بلغتك العربية، والباء بمعنى على، أو على أصله لتضمن ﴿ يَسَنَرْنَهُ ﴾ معنى (أنزلنا). ﴿ المُتَقِينَ ﴾ الصائرين إلى التقوى بالإيمان والعمل الصالح . ﴿ وَتُنذِرَ ﴾ تخوف.

﴿ لَٰذَا ﴾ جمع ألد: وهو الشديد الخصومة، المجادل بالباطل، واللد: هم كفار مكة . ﴿ وَكُمْ ﴾ أي كثيراً . ﴿ مِّن قَرْنِ ﴾ أي أمة من الأمم الماضية، وهو تخويف للكفرة وتجسير للرسول ﷺ على إنذارهم . ﴿ هَلَ تُحِسُ ﴾ تجد . ﴿ رِكْزًا ﴾ صوتاً خفياً ؟ لا، والمعنى: فكما أهلكنا أولئك نهلك هؤلاء.

## سبب النزول:

أخرج ابن مردويه والديلمي عن البَرَاء قال: قال رسول الله ﷺ لعلي كرم الله وجهه: «اللهم اجعل له عندك عهداً، واجعل له في صدر المؤمنين ودّاً» فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

#### الناسبة:

بعد أن رد الله تعالى على أصناف الكفار، وأبان أحوالهم في الدنيا والآخرة، ختم السورة بذكر أحوال المؤمنين، وأوضح أنه سيغرس محبتهم في قلوب العباد، من غير تودد منهم، ولا تعرض لأسباب الوداد من قرابة أو صداقة أو اصطناع معروف أو غير ذلك.

ثم استأنف تعالى بيان تيسير القرآن بلسان النبي ﷺ، لما تضمنه في هذه السورة من دلائل التوحيد والنبوة والحشر والنشر، وليبشر به وينذر.

ثم ختم السورة بموعظة بليغة وإنذار بإهلاك المشركين كما أهلك من قبلهم من الأمم، فإنهم إذا علموا أنه لا بدّ من زوال الدنيا، والموت، خافوا ذلك، وخافوا أيضاً سوء العاقبة في الآخرة، فكانوا إلى الحذر من المعاصى أقرب.

### التفسير والبيان:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًا ﴿ آَلُ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَرَسِلُهُ، وعملوا صالح الأعمال من المفروضات

والتطوعات، وأحلوا الحلال وحرموا الحرام، وفعلوا ما يرضي الله، سيغرس الله محبتهم في قلوب عباده الصالحين محبة ومودة. والصالحات: هي الأعمال التي ترضي الله عزّ وجلّ، لمتابعتها الشريعة المحمدية.

أخرج أحمد والبخاري ومسلم والترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: «إذا أحبّ الله عبداً نادى جبريل: إني قد أحببت فلاناً فأحِبّه، فينادي في السماء، ثم ينزل له المحبة في أهل الأرض. وإذا أبغض الله عبداً نادى جبريل: إني قد أبغضت فلاناً، فينادي في السماء، ثم ينزل له البغضاء في الأرض» فاتفق الحديث مع الآية في إنزال المحبة في الأرض للعباد الصالحين، وأن هذه المحبة والمودة في القلوب تكون بإحداث الله دون تعرض للأسباب المؤدية إلى إيجاد المودات من قرابة أو صداقة أو اصطناع معروف أو غير ذلك.

ثم استأنف الله تعالى كلامه لبيان موقع هذه السورة، لما فيها من التوحيد والنبوة والحشر والنشر، والرد على الفرق الضالة المضلة، فقال: ﴿فَإِنَّمَا يَسَرَنَكُهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ وَوَمَا لُذًا ﴿ اللهِ اللهِ على لغتك، وفصلناه وسهلناه، لتبشر به المتصفين القرآن لك بإنزالنا له على لغتك، وفصلناه وسهلناه، لتبشر به المتصفين بالتقوى، المستجيبين لله، المصدقين لرسوله، بأن لهم الجنة بالطاعة، وتنذر به القوم الألداء، الشديدي الخصومة والجدل، العُوج عن الحق، المائلين إلى الباطل، بأن لهم النار بالكفر والعصيان.

ثم ختم تعالى السورة بموعظة بليغة قائلاً:

﴿ وَكُمْ أَهَلَكُنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هَلْ تُحِشُ مِنْهُم مِن أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكُنُا لَكُمْ أَكُو اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُم مِن الأمم والجماعات من الناس، لكفرهم بآيات الله وتكذيب رسله، فهل ترى منهم أحداً، أو تسمع لهم صوتاً؟!

## فقه الحياة أو الأحكام:

تضمنت الآيات ما يأتى:

أ - إذا أحب الله عبداً لتقواه، ورضاه عنه باتباعه شرع الله ودينه، كتب له المحبة والمودة في قلوب عباده الصالحين، وعند الملائكة المقربين، وإن كان مكروهاً عند الظلمة والكفار والفساق.

قال هرم بن حَيَّان: ما أقبل أحد بقلبه على الله تعالى إلا أقبل الله تعالى بقلوب أهل الإيمان إليه حتى يرزقه مودّتهم ورحمتهم.

والنموذج الأول لذاك هو رسول الله ﷺ، والنماذج التي بعده هم كبار صحابته، قال ابن عباس: نزلت هذه الآية في عبد الرحمن بن عوف؛ جعل الله تعالى له في قلوب العباد مودة، لا يلقاه مؤمن إلا وقره، ولا مشرك ولا منافق إلا عظمه.

ومن كان محبوباً في الدنيا فهو كذلك في الآخرة؛ فإن الله تعالى لا يحب إلا مؤمناً تقياً، ولا يرضى إلا خالصاً نقياً، جعلنا الله تعالى منهم بمنّه وكرمه.

٢ٌ - نزل القرآن الكريم بلسان العرب ولغتهم، ليسهل عليهم فهمه.

٣ - عذب الله كثيراً من الأمم والجماعات عذاب الاستئصال؛ لكفرهم بالله، وتكذيبهم رسله الكرام، وأكرم الله الأسم بالنبي محمد عليه، فرفع عنهم عذاب الإبادة والاستئصال.

٤ - في الآيتين الأخيرتين وعد لرسول الله ﷺ بالنصر والغلبة على المشركين العرب من قومه، ووعيد لأولئك الكافرين وأمثالهم بالعقاب والغذاب والذل والهوان.

ق - تنحصر مهمة النبي ﷺ في التبشير والإندار، وفي الآية حث له عليهما، أي تبشير من أطاعه بالجنة، وإندار من عصاه بالنار.

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّحْنِ ٱلرِّحَدِيدِ

# سِوْلَةُ طُلْنَا

## مكية، وهي مئة وخمس وثلاثون آية

#### التسمية:

سميت (سورة طه) لابتداء السورة بالنداء بها ﴿طه ﴿ مَا أَنَرُلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴿ فَي ذلك تكريم له، وتسلية عما يلقاه من إعراض قومه.

## مناسبتها لما قبلها:

تظهر مناسبة هذه السورة لما قبلها من وجوه هي:

أولاً - إن طه نزلت بعد سورة مريم، كما روي عن ابن عباس.

ثانياً - إنه ذكر في سورة مريم قصص عدد من الأنبياء والمرسلين (عشرة) مثل زكريا ويحيى وعيسى وإبراهيم، وموسى الذي ذكرت قصته موجزة مجملة، فذكرت في هذه السورة موضحة مفصلة، كما وضحت قصة آدم عليه السلام الذي لم يذكر في سورة مريم إلا مجرد اسمه فقط.

ثالثاً – إنه ذكر في آخر سورة مريم تيسير القرآن باللسان العربي، لسان محمد على للتبشير والإنذار، وابتدئ ذكر هذه السورة بتأكيد هذا المعنى.

### ما اشتملت عليه السورة:

موضوع هذه السورة كموضوعات سائر السور المكية وهو إثبات أصول الدين من التوحيد والنبوة والبعث. وكانت بداية السورة ذات إيحاء وتأثير عجيب، من خلال الحديث عن سلطان الله وعظمته وقدرته وشمول علمه، وقد أدرك هذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين تلاوتها في بداية إسلامه، كما هو معروف في قصة إسلامه.

## وتضمنت السورة ما يأتي:

اً - القرآن الكريم تذكرة لمن يخشى رب الأرض والسماوات العلا، وتثبيت لشخصية النبي ﷺ في قيامه بواجب الدعوة والتبليغ، والإنذار والتبشير، وعدم الالتفات لمكائد المشركين [الآيات: ١-٨].

7 - البيان الجلي لقصة موسى وتكليم الله له، وإلقائه صغيراً في اليم في صندوق، وإرساله مع أخيه هارون إلى فرعون الطاغية الجبار، وجداله بالحسنى لإثبات ربوبية الله وحده، ومبارزته السحرة، وتأييد الله له وانتصاره المؤزر، وإيمان السحرة بدعوته، ومعجزة انفلاق البحر وعبور بني إسرائيل فيه، وإهلاك فرعون وجنوده، وكفران بني إسرائيل بنعم الله الكثيرة عليهم، وحديث السامري وإضلاله بني إسرائيل باتخاذ العجل إلها هم، وغضب موسى من أخيه هارون، الآيات [٩-٩٨].

٣ - الإشارة لفائدة القصص القرآني، وتوضيح جزاء من أعرض عن القرآن [٩٩-١٠١].

أ - بيان حالة الحشر الرهيبة، وإبادة الجبال، وأوصاف المجرمين يوم القيامة، والحساب العادل [١٠٢-١١٦].

ة - عربية القرآن ووعيده وعصمة رسوله من نسيانه [١١٣-١١٤].

أ - إيراد قصة آدم عليه السلام مع إبليس في الجنة [١١٥-١٢٢].

٧ - تأكيد بيان الجزاء في الدنيا والآخرة لمن أعرض عن القرآن، بالعيشة الضنك في الدنيا، والعمى في الآخرة عن الحجة المنقذة من العذاب [١٢٤- ١٢٧].

٨ - العظة والاعتبار بهلاك الأمم السابقة وتأخير عذاب المشركين إلى يوم القيامة [١٢٨-١٢٩].

ق - توجيهات ربانية للنبي ﷺ وأمته في الصبر على الأذى، وتنزيه الله تعالى
 في الليل والنهار، وعدم الافتتان بزهرة الحياة الدنيا لدى الآخرين، وأمر
 الأهل بإقامة الصلاة ومتابعة التنفيذ [١٣٠-١٣٢].

أ - طلب المشركين إنزال آيات مادية من الله، وإعذارهم بعد إرسال الرسول وإنزال القرآن، ثم وعيدهم بالعذاب المنتظر يوم القيامة [١٣٣].

## القرآن سبب السعادة

﴿ طه ۞ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ۞ إِلَّا نَذْكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ۞ تَنزِيلًا مِمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَالسَّمُوتِ ٱلْعُلَى ۞ ٱلرَّحَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ لَهُ مَا يَنزيلًا مِمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَيْنِ ۞ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلثَّرَىٰ ۞ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ فَيَ ٱلسَّمَا وَمَا يَعْتَ ٱلثَّرَىٰ ۞ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ۞ ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوْ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ ۞ فَإِنْ مُ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوْ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ ۞ اللّهُ لِللّهُ إِلَهُ هُوْ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ ۞ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

## القراءات:

## ﴿ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ :

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً: (القران).

#### الإعراب:

﴿ طه ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ۚ إِلَّا نَذْكِرَةً ﴾ ما أنزلنا: إما جواب القسم؛ لأن قوله تعالى: ﴿ طه ۞ جارٍ مجرى القسم، وإما أن يكون ﴿ طه ۞ بمعنى: يا رجل، أي يا رجل ما أنزلنا عليك القرآن يكون ﴿ طه ۞ بمعنى: لام النفي، أو لام الجحود. و﴿ نَذْكِرَةً ﴾ منصوب على الاستثناء المنقطع.

﴿ نَنزِيلًا ﴾ منصوب على المصدر . ﴿ اَلرَّحْنَنُ ﴾ مبتدأ ، أو مرفوع على المدح أي هو الرحمن. و ﴿ عَلَى الْمُدَرِّشِ ٱلسَّتَوَىٰ ﴾ خبران للمبتدأ.

﴿ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ﴾ أي وأخفى من السر، كقولهم: الله أكبر، أي أكبر من كل شيء.

﴿ اَللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو ﴾ ﴿ اَللَّهُ ﴾ مبتدأ مرفوع، أو بدل من ضمير ﴿ يَعْلَمُ ﴾ وخبر المبتدأ: جملة: ﴿ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ﴾.

#### البلاغة:

﴿ مِمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ ﴾ التفات من ضمير التكلم إلى الغيبة، تفنناً في الكلام، وتفخيماً للمنزل من وجهين: إسناد إنزاله إلى ضمير الواحد العظيم الشأن، والتنبيه على أنه واجب الإيمان به.

#### المفردات اللغوية:

وطه والتحدي بإعجاز القرآن البياني، ما دام مركباً من الحروف التي تتكون منها لغة العرب نفسها. أو هو البياني، ما دام مركباً من الحروف التي تتكون منها لغة العرب نفسها. أو هو اسم من أسماء النبي على أو معناه: يا رجل، كما روي عن ابن عباس وكبار جماعة التابعين.

﴿ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ يا محمد ﴿ لِتَشْقَىٰ ﴾ لتتعب بما فعلت بعد نزوله من طول قيامك بصلاة الليل، أي خفف عن نفسك . ﴿ إِلَّا نَذْكِرَةً ﴾ لكن أنزلناه للتذكير والعظة ﴿ لِمَن يَخْشَىٰ ﴾ لمن يخاف الله . ﴿ ٱلْعُلَى ﴾ جمع عليا، مؤنث الأعلى، كالكبرى مؤنث الأكبر.

﴿ ٱلْعَرْشِ ﴾ في اللغة: سرير الملك، وهو هنا كناية عن الملك، أو هو مخلوق الله أعلم به، وهذا هو الأصح . ﴿ ٱسْتَوَىٰ ﴾ استولى عليه، بدليل قول الشاعر: الستوى بشر على السعراق من غير سيف ودم مِهدراق

والأصح أن الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والسؤال عنه بدعة، والإيمان به واجب، كما قال الإمام مالك، فهو استواء يليق بجلال الله تعالى. ﴿ وَمَا يَحْتَ اللَّهِ مَنَ المخلوقات . ﴿ وَمَا يَحْتَ اللَّهِ مَنَ المخلوقات . ﴿ وَمَا يَحْتَ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنَى اللَّهِ اللهِ اللهُ عَنى عن الجهر به . ﴿ وَأَخْفَى ﴾ من السر، وهو حديث النفس والخاطر الذي يدور في الذهن، دون التفوه به، فلا تجهد نفسك بالجهر . ﴿ لَهُ الْأَسْمَاءُ ﴾ الصفات والأسماء التسعة والتسعون الوارد بها الحديث. والحسنى: مؤنث الأحسن. والذي فُضِّلَت به أسماؤه في الحسن على الله الله على معاني التقديس والتمجيد والتعظيم والربوبية والأفعال التي هي النهاية في الحسن، كما قال الزمخشري.

#### سبب النزول:

قال مقاتل: قال أبو جهل، والوليد بن المغيرة، والنضر بن الحارث، ومُطْعِم بن عديّ للنبي ﷺ: إنك لتشقى حيث تركت دين آبائك، فقال ﷺ: «بل بعثت رحمة للعالمين» قالوا: بل أنت تشقى، فأنزل الله الآية رداً عليهم، وتعريفاً لمحمد ﷺ بأن دين الإسلام هو سبب كل سعادة، وما فيه المشركون هو الشقاء بعينه.

وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس أن النبي ﷺ كان أول ما أنزل الله عليه الوحي يقوم على صدور قدميه إذا صلى، فأنزل الله: ﴿ طه ﴿ مَا أَنزَلُنَا عَلَيْكَ اللهُ عَلَى لَا لَمُ مَا أَنزَلُنَا عَلَيْكَ اللهُ عَلَى لَا لَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُولِ عَلَى اللهُ عَلَى

## التفسير والبيان:

﴿ طه ﴿ هذه الحروف المقطعة التي يبتدأ بها في أوائل السورة لتنبيه المخاطب إلى ما يلقى بعدها، ولتحدي العرب بالإتيان بمثل القرآن، ما دام مركباً من حروف اللغة التي ينطقون بها ويكتبون. وقيل: هو اسم للنبي على الأرض يا محمد، قال ابن الأنباري: وذلك أن النبي على كان يتحمل مشقة الصلاة، حتى كادت قدماه تتورّمان، ويحتاج إلى التروّح، فقيل له: طأ الأرض، أي لا تتعب نفسك في الصلاة جدّاً، حتى تحتاج إلى المراوحة بين قدميك.

﴿مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴿ إِلَّا نَذْكِرَةً لِمَن يَغْشَىٰ ﴿ اَي لَم ننزل القرآن عليك لتتعب نفسك بسبب تأسفك عليهم وعلى كفرهم، وفرط تحسرك على أن يؤمنوا، فإن إيمانهم ليس إليك، بل أنزلناه لتبلغ وتذكّر، فحسبك التبليغ والتذكير، ولا تلتفت بعدئذ لإعراض المعاندين، ولا ترهق نفسك وتتعبها بحملهم على قبول دعوتك.

ونظير الآية قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَّفْسَكَ عَلَىٓ ءَاثَرِهِمْ إِن لَّهَ يُؤْمِنُواْ بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴿ آَلَ ﴾ [الكهف: ٦/١٨] . فقوله: ﴿ لِتَشْقَى ﴾ لتتعب بفرط تأسفك عليهم وعلى كفرهم، وتحسرك على أن يؤمنوا.

روى جويبر عن الضحاك قال، ومعه مقاتل: لما أنزل الله القرآن على رسوله ﷺ، قام به هو وأصحابه، فقال المشركون من قريش: ما أنزل الله هذا القرآن على محمد إلا ليشقى، فأنزل الله تعالى: ﴿ طه ۞ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَسْفَى ﴿ فَلَيْسَ الْأُمْرِ كَمَا زَعْمَهُ المُبْطَلُونَ، بل لِتَشْفَى ۞ فليس الأمر كما زعمه المبطلون، بل

من آتاه الله العلم، فقد أراد به خيراً، كما ثبت في الصحيحين عن معاوية قال: قال رسول الله ﷺ: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين».

وما أنزلناه إلا تذكرة لتذكّر به من يخاف عذاب الله، وينتفع بما سمع من كتاب الله الذي جعلناه رحمة ونوراً ودليلاً إلى الجنة، وليس عليك جبرهم على الإيمان، ﴿إِنِّ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ [الشورى: ٤٨/٤٢]، و﴿لَسَّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ الناشية: ٢٢/٨٨].

وفي هذا إيناس للنبي ﷺ على إعراض قومه عن دعوته، وضيق نفسه من تصميمهم على الكفر.

روى الحافظ أبو القاسم الطبراني عن ثعلبة بن الحكم قال: قال رسول الله يَقْوِل الله تعالى للعلماء يوم القيامة، إذا قعد على كرسيه لقضاء عباده: إني لم أجعل علمي وحكمتي فيكم إلا وأنا أريد أن أغفر لكم على ما كان منكم ولا أبالي».

وكلمة ﴿إِلَّا﴾ في الآية: إما استثناء منقطع بمعنى: لكن، أو متصل والتقدير: ما أنزلنا عليك القرآن لتحمل متاعب التبليغ إلا ليكون تذكرة.

وإنما خصَّ (من يخشى) بالتذكرة؛ لأنهم المنتفعون بها، وإن كان القرآن عاماً في الجميع، وهو كقوله: ﴿هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢/٢]. ودليل العموم قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ووجه التذكير بالقرآن: أن النبي ﷺ كان يعظهم به وببيانه.

﴿ تَنْزِيلًا مِّمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَالسَّمُوتِ ٱلْعُلَى ﴿ اَي هذا القرآن الذي جاءك يا محمد نُزِّل عليك تنزيلاً من خالق الأرض والسماوات العليا، والمراد بهما جهة السفل والعلو، الأرض بانخفاضها وكثافتها، والسماوات في ارتفاعها ولطافتها.

والمراد بالآية: إخبار العباد عن كمال عظمة منزل القرآن، ليقدروا القرآن حق قدره.

﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ أَي وَمَرَلَ القرآن هو الرحمن المنعم بجلائل النعم ودقائقها، وهو الذي علا وارتفع على العرش، ولا يعلم البشر كيف ذلك، بل نؤمن به على طريقة السلف الصالح الذين يؤمنون بالصفات من دون تحريف ولا تأويل، ومن غير تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل، فهو استواء يليق بجلال الله وعظمته، بلا كيف ولا انحصار، كقوله تعالى: ﴿ يَدُ اللهِ فَوْقَ اللهُ تعالى ليس بجسم ولا يشبه شيئاً من الحوادث، والعرش: شيء مخلوق، لا ندري حقيقته.

ويرى الخلف تأويل الصفات، فيراد بالاستواء: الاستيلاء والقهر والتصرف الكامل، والعرش: هو الملك، واليد: القدرة.

﴿ لَهُ مَا فِي اَلسَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَعْتَ اَلنَّرَيَ ۚ إِلَى إِن الله منزل القرآن هو أيضاً مالك السماوات والأرض وما بينهما من الموجودات، ومالك كل شيء ومدبره، ومتصرف فيه، ومالك ما تحت التراب من شيء. فله الكون كله ملكاً وتدبيراً وتصرفاً.

﴿ وَإِن تَجَهَرُ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَ وَأَخْفَى ﴿ أَي إِن تَجهر بدعاء الله وذِكْره، فالله تعالى عالم بالجهر والسر، وما هو أخفى منه مما يخطر بالبال، أو يجري في حديث النفس، فالعلم بكل ذلك سواء بالنسبة إلى الله عز وجل. والمعنى: إن تجهر بذكر الله ودعائه، فاعلم أنه غني عن ذلك، فإنه يعلم السروما هو أخفى من السر.

وأما إجراء الأدعية والأذكار على اللسان، فلمساعدة القلب على ذلك، ولتصور المعنى، وشغل الحواس بالمطلوب وصرفها عن التفكر في غير ذلك، كما قال تعالى: ﴿وَأَذَكُر رَّبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [الأعراف: ٧/ ٢٠٥].

﴿ اللّهُ لاَ إِلَهُ إِلّا هُو لَهُ الْأَسْمَآءُ الْخُسْنَى ﴿ اللّهِ اللّهِ الكمال المتقدمة هي لله المعبود الحق الذي لا إله غيره ولا رب سواه، وله أحسن الأسماء والصفات الدالة على كل الكمال والتقديس والتمجيد، وهي التسعة والتسعون التي ورد بها الحديث الصحيح، والتي تقدم ذكرها في سورة الأعراف [الآية: ١١٠] وله أيضاً الأفعال الصادرة عن كمال الحكمة والصواب.

وبه يتبين أن هذه الآيات وصفت منزل القرآن على الرسول على العرش الأرض والسماء، وأنه الرحمن صاحب النعم، وأنه الذي استوى على العرش وصاحب التصريف في الكون، وأن له الكون كله ملكاً وتدبيراً وتصرفاً، وأنه العالم بكل شيء، سواء عنده السر والجهر، وأنه الله الذي لا إله إلا هو له الأسماء الحسني والصفات العليا والأفعال السديدة.

فهل بعد إيراد هذه الصفات من يدعي أن القرآن من عند غير الله، وهل يصح اتخاذ صنم من حجر أو خشب أو معدن شريكاً لله؟

لذلك كله بادر عمر بن الخطاب في جاهليته بعقل متفتح إلى الإسلام والإيمان، لما قرأت عليه أخته هذه الآيات.

وقد نزلت سورة طه قبل إسلام عمر رضي الله عنه.

## إسلام عمر:

روى ابن إسحاق في سيرته: إن عمر قبل إسلامه كان شديد العداوة للإسلام، وقد خرج في يوم متوشحاً سيفه، يريد النبي على الذي فلقيه نُعيم بن عبد الله. فقال: أين تريد يا عمر؟ فقال: أريد محمداً هذا الصابئ، الذي فرق أمر قريش وسفه أحلامها، وعاب دينها، وسبّ آلهتها فأقتله، فقال له نعيم: والله لقد غرّتك نفسك من نفسك يا عمر، أترى بني عبد مناف تاركيك تمشي على الأرض، وقد قتلت محمداً؟! أفلا ترجع إلى أهلك فتقيم أمرهم؟!

فقال: وأي أهل بيتي؟ قال: خَتَنك (زوج أختك) وابن عمك سعيد بن زيد، وأختك فاطمة بنت الخطاب، فقد والله أسلما وتابعا محمداً على دينه، فعليك بهما.

قال: فرجع عمر عامداً إلى أخته وختنه، وعندهما خبَّاب بن الأرت، معه صحيفة فيها أول سورة ﴿ طه ﴿ آلَ ﴾ يقرئهما إياها، فلما سمعوا حس عمر، تغيب خباب في مخدع لهما، وأخذت فاطمة بنت الخطاب الصحيفة، فجعلتها تحت فخذها، وقد سمع عمر قراءة خباب، فلما دخل قال: ما هذه الهينمة (الكلام الخفي الذي لا يفهم) الذي سمعت؟

قالاً له: ما سمعت شيئاً، قال: بلى والله، لقد أُخبرت أنكما تابعتما محمداً على دينه. وبطش بختنه سعيد بن زيد، فقامت إليه أخته فاطمة لتكفَّه عن زوجها، فضربها فشجها.

فلما فعل ذلك قالت له أخته وختنه: نعم، قد أسلمنا وآمنا بالله ورسوله، فاصنع ما بدا لك.

ولما رأى عمر ما صنع، ندم وارعوى، وقال لأخته: أعطني هذه الصحيفة التي سمعتكم تقرؤونها آنفاً أنظر ما هذا الذي جاء به محمد.

فقالت له أخته: إنا نخشاك عليها، قال لها: لا تخافي، وحلف لها بآلهته ليَرُدّنها إذا قرأها، فلما قال ذلك طمعت في إسلامه، فقالت له: يا أخي، إنك نجس على شركك، وإنه لا يمسها إلا الطاهر.

فقام عمر واغتسل فأعطته الصحيفة وفيها ﴿طه ۞﴾ فلما قرأ منها صدراً، قال: ما أحسن هذا الكلام وأكرمه! فلما سمع حباب خرج إليه، فقال له:

يا عمر، والله، إني لأرجو أن يكون الله قد خصك بدعوة نبيه، فإني سمعته

أمس، وهو يقول: «اللهم أيّد الإسلام بأبي الحكم بن هشام، أو بعمر بن الخطاب» فالله الله يا عمر، فقال عمر: دُلَّني يا خباب على محمد حتى آتيه. فأسلم ورضي الله عنه.

هذا ما ذكره ابن إسحاق مطولاً، وروى القصة بإيجاز الدارقطني في سننه عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: خرج عمر متقلداً بسيف؛ فقيل له: إن خَتَنك وأختك قد صَبَوَا (١)، فأتاهما عمر وعندهما رجل من المهاجرين يقال له خَبَّاب، وكانوا يقرؤون (طه ( الله عنه فقال: أعطوني الكتاب الذي عندكم فأقرؤه - وكان عمر رضي الله عنه يقرأ الكتب - فقالت له أخته: إنك رِجْس ولا يمسه إلا المطهرون، فقم فاغتسل أو توضأ، فقام عمر رضي الله عنه وتوضأ وأخذ الكتاب فقرأ ( طه الله ).

## فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتى:

اً - ليس إنزال القرآن العظيم لإتعاب النفوس وإضناء الأجسام، وإنما هو كتاب تذكرة ينتفع به الذين يخشون ربهم. وفي هذا رد على كفار قريش - كما تقدم في سبب النزول - الذين قالوا: ما أنزل الله هذا القرآن على محمد إلا ليشقى، فأنزل الله تعالى (طه ١٠).

ويوضح ذلك ما قاله الكلبي: لما نزل على النبي ﷺ الوحي بمكة، اجتهد في العبادة، واشتدت عبادته، فجعل يصلي الليل كله زماناً حتى نزلت هذه الآية، فأمره الله تعالى أن يخفف عن نفسه، فيصلّي وينام، فنسخت هذه الآية قيامَ الليل، فكان بعد هذه الآية يصلّي وينام.

<sup>(</sup>١) يقال: صبأ: خرج من دين إلى دين، وبابه "خضع".

وهكذا لم يكن إنزال القرآن لإتعاب النفس في العبادة، وإذاقتها المشقة الفادحة، وإنما القرآن كتاب يسر، وما بعث النبي علي إلا بالحنيفية السمحة.

٩ - الله تعالى منزل القرآن هو خالق الأرض والسماوات العليا، وهو الرحمن المنعم بجلائل النعم ودقائقها الذي اعتلى عرشه، فكان مطلق التصرف في الخلق والكون، وله جميع ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما من الموجودات وما تحت الأرض من معادن وذخائر وأموال وغير ذلك، والأرضون سبع والسماوات سبع أيضاً، وهو العالم بكل شيء، يستوي عنده السر والجهر وما هو أخفى من السر، قال ابن عباس: السر: ما حدَّث به الإنسان غيره في خفاء، وأخفى منه: ما أضمر في نفسه مما لم يحدِّث به غيره.

وهو سبحانه الإله الوحيد في هذا الكون، لا إله غيره، ولا رب سواه، له الأسماء الحسنى التسع والتسعون، والصفات العليا، والأفعال الحميدة الحكيمة السديدة.

وقد وَحَد الله نفسه سبحانه؛ وذلك أن رسول الله ﷺ دعا المشركين إلى عبادة الله تعالى وحده لاشريك له، فكبر ذلك عليهم، فلما سمعه أبو جهل يذكر الرحمن، قال للوليد بن المغيرة: محمد ينهانا أن ندعو مع الله إلها آخر، وهو يدعو الله والرحمن؛ فأنزل الله تعالى: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ السّتَوَىٰ ﴿ ) وَأُنزل: ﴿ قُلِ الدَّعُواْ اللهَ اللهَ الرَّحْمَنُ أَيًا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسُنَىٰ وَأَنزل: ﴿ وَالرَّحْمَانُ اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

## قصة موسى عليه السلام ،

# تكليم ربه إياه (أو مناجاة موسى) وابتداء الوحي إليه في الوادي المقدس

﴿ وَهَلَ أَتَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ۚ إِذْ رَءَا نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ اَمْكُنُواْ إِنِي ءَانَسَتُ نَارًا لَعَلِي ءَانِيكُم مِنْهَا بِفَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدَى ﴿ فَلَمَّا أَنَنَهَا نُودِى يَنْمُوسَىٰ نَارًا لَعَلِي ءَانِيكُم مِنْهَا بِفَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدَى ﴿ فَلَمَّا أَنَنَهَا أَنَاهُ الْوَدِى يَنْمُوسَىٰ إِنِّ أَنَا اللّهُ لَا إِنِّكَ إِلَّوادِ الْمُقَدِّسِ مُلُوى ﴿ وَأَنَا الْحَدَرَى اللّهُ لَا إِلَهُ إِلّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَوةَ لِذِكِرِي فَأَسْتَمِع لِمَا يُوحَى ﴾ فَأَنْ اللّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَوةَ لِذِكِرِي فَأَسْتَمِع لِمَا يُوحَى إِلَى اللّهُ لَا إِلَهُ إِلّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَوةَ لِذِكِي اللّهِ إِنَّ السَّكَاعَةَ ءَالِيمَةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسِ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ فَا لَكُ يُصَلِّ فَلَا يَصُدّنَكُ عَلَى اللّهُ اللّهُ لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَّبَعَ هَوْلُهُ فَتَرْدَىٰ ﴾

#### القراءات:

﴿ لِأَهْلِهِ ٱمْكُنُواً ﴾:

وقرأ حمزة (لأهلِهُ امكثوا).

﴿ إِنِّي ءَانسَتُ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (إنيَ أنست).

﴿ لَعَلِّي ءَانِيكُم ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر: (لعليَ آتيكم).

﴿ إِنِّي أَنَّا ﴾

## قرئ:

١- (إنيَ أنا) وهي قراءة نافع.

٢- (أنيَ أنا) وهي قراءة ابن كثير، وأبي عمرو.

٣- (إني أنا) وهي قراءة الباقين.

﴿ مُلوِّي ﴾ :

## قرئ:

١- (طوًى) وهي قراءة ابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف.

٢- (طوَى) وهي قراءة الباقين.

﴿ وَأَنَا آخْتَرْتُكُ ﴾ :

وقرأ حمزة (وأَنَّا اخترناك).

﴿ إِنَّنِي أَنَّا ﴾ :

وقرأ نافع، وابن كثير، وأبو عمرو (إننيَ أنا).

﴿ لِذِكْرِي ، إِنَّ ﴾:

وقرأ نافع، وأبو عمرو (لذكريَ إن).

## الإعراب:

﴿ إِنِّ أَنَا رَبُكَ ﴾ ﴿ إِنِّ ﴾ بالكسر على الابتداء؛ لأن النداء في معنى القول، وإن: تُكْسَر بعد القول؛ لأنها في تقدير الابتداء. وتقرأ بالفتح (أني) لوقوع ﴿ وُودِى ﴾ عليها، أي نودي يا موسى بأني، فحذف الياء تخفيفاً. و ﴿ أَنَا ﴾ تأكيد لياء المتكلم.

﴿ طُورَى ﴾ من قرأ بتنوين، جعله منصرفاً اسماً للمكان غير معدول، كجُعَل وصُرَد، ومن لم ينون جعله ممنوعاً من الصرف إما للتأنيث والتعريف، أو للتعريف والعدل عن (طاوٍ) كعدول عمر عن عامر. وإعرابه: بدل من الوادي في كلا الوجهين.

﴿ إِنَّنِي أَنَا ٱللَّهُ ﴾ بدل مما يوحى.

﴿ لِذِكْرِي ﴾ إما مضاف إلى المفعول، أي لتذكرني، وإما مضاف إلى الفاعل، أي لأذكرُك.

﴿ أَكَادُ أُخُفِيهَا ﴾ ﴿ أُخُفِيهَا ﴾ إما أن الهمزة فيه همزة السَّلْب، أي أريد إخفاءها، مثل: أشكيتُ الرجل، إذا أزلتُ شكايته، وإما أن المعنى: أكاد أخفيها عن نفسي، فكيف أظهرُها لكم. ولام ﴿ لِتُجْزَىٰ ﴾ متعلقة بـ ﴿ أُخُفِيهَا ﴾.

﴿ فَتَرْدَىٰ ﴾ إما منصوب جواباً للنهي بالفاء، بتقدير (أن) مثل: ﴿ وَلَا تَطْغَوْاْ فِيهِ فَيَحِلَ ﴾ [طه: ٨١/٢٠] وإما مرفوع على تقدير: فإذا أنت تردى، مثل ﴿ يَلَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمُ فَأَفُوزَ ﴾ [النساء: ٧٣/٤] .

### البلاغة:

﴿ وَهَلُ أَتَنْكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ آَ ﴾ للتشويق والحث على الإصغاء، وهو استفهام تقرير.

﴿ لِنَشْقَىٰ ﴾ ﴿ يُخْشَىٰ ﴾ ﴿ وَأَخْفَى ﴾ ﴿ لَسْعَىٰ ﴾ سجع حسن.

## المفردات اللغوية:

﴿ وَهَلُ أَتَلُكَ حَدِيثُ ﴾ تشويق لسماع قصته بقصد التأسي به، والحديث: مايبلغ الإنسان من الكلام، سواء بالسمع أو بالوحى. وهو استفهام تقرير.

﴿إِذْ رَءَا﴾ ظرف للحديث؛ لأنه حدث، أو مفعول لفعل مقدر وهو اذكر. ﴿لِأَهْلِهِ ﴾ لامرأته . ﴿ أَمَكُنُواً ﴾ هنا، والمكث: الإقامة، قال ذلك في أثناء مسيره من مدين إلى مصر . ﴿ ءَانَسَتُ ﴾ أبصرت . ﴿ ءَالْيَكُمُ ﴾ أجيئكم . ﴿ بِفَبَسٍ ﴾ بشعلة من النار مقتبسة على رأس فتيلة أو عود وقال: ﴿ لَكَلِنَ ﴾ لعدم الجزم بوفاء الوعد . ﴿ هُدًى ﴾ هادياً يدلني على الطريق، وكان أخطأها لظلمة الليل.

﴿ فَلَمَّا أَنَاهَا ﴾ أي النار، وجد ناراً بيضاء تتقد في شجرة خضراء . ﴿ فَأَخْلَعُ نَعْلَيْكُ ﴾ أي للتواضع والأدب . ﴿ اَلْمُقَدَّسِ ﴾ المطهر أو المبارك، وهو تعليل للأمر باحترام البقعة . ﴿ آخَتُرْنُكُ ﴾ اصطفيتك للنبوة من قومك . ﴿ لِمَا يُوحَى ﴾ الله مني، أو للوحي، واللام تحتمل التعلق بكل من الفعلين . ﴿ أَنَا اللّهُ لاّ إِلَهُ إِلاّ أَنَا فَاعْبُدُنِ ﴾ دال على أن الأمر مقصور على تقرير التوحيد الذي هو منتهى العلم، والأمر بالعبادة التي هي كمال العمل . ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوةَ لِذِكْرِيَ ﴾ لتكون ذاكراً لي، خصها بالذكر، لما فيها من تذكر المعبود، وشغل القلب واللسان بذكره، وقيل: لذكر صلاتي، لما روي أنه على قال فيما رواه أحمد والشيخان والترمذي والنسائي عن أنس: «من نام عن صلاة، أو نسيها، فليصلها إذا ذكرها»، إن الله تعالى يقول: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِيَ ﴾ .

﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَائِيةً ﴾ كائنة لا محالة .﴿ أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ أبالغ في إخفائها ولا أظهرها بأن أقول: إنها آتية، أو أريد إخفاء وقتها عن الناس، ويظهر لهم قربها بعلاماتها .﴿ لِتُجْرَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ أي لتجزى فيها كل نفس بما تسعى من خير أو شر . ﴿ فَلَا يَصُدُنَّكَ عَنَّهَا ﴾ لا يصرفنك عن الإيمان بها. ﴿ هَوَنــهُ ﴾ ما تهواه نفسه في إنكارها . ﴿ فَتَرْدَىٰ ﴾ فتهلِك إن صددت عنها.

## الناسبة.

لما عظَّم الله تعالى حال القرآن وحال الرسول فيما كلفه به من التبليغ، أتبع ذلك بما يقوّي قلب رسوله ﷺ في الإبلاغ من ذكر أحوال الأنبياء عليهم

السلام كما قال تعالى: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ الرَّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ عُوَّادَكَ ﴾ [هود: ١٢٠/١١] . وبدأ بقصة موسى ليأتم به في تحمل أعباء النبوة، وتبليغ الرسالة، والصبر على مقاساة الشدائد، فإن هذه السورة من أوائل ما نزل، وكان موسى أشد الناس صبراً على تحمل مكاره قومه. وفي سياق هذه القصة تسلية للنبي على لما يلاقيه من مشاق أحكام النبوة.

## التفسير والبيان:

﴿ وَهَلَ أَتَـٰكَ حَدِيثُ مُوسَى ۚ فَي وَهِلَ بِلَغِكَ خَبِر مُوسَى وقصته مع فرعون وملئه، وكيف كان ابتداء الوحي إليه، وتكليمه إياه؟ وبدئ بالاستفهام لتثبيت الخبر، وتقريره في نفس المخاطب، فذلك أسلوب مؤثر في إلقاء الكلام العربي.

قال المفسرون: استأذن موسى عليه السلام شُعَيْباً في الرجوع إلى والدته، فأذن له، فخرج، فولد له ابن في الطريق في ليلة شاتية مثلجة، وكانت ليلة الجمعة، وقد حاد عن الطريق، فقدح موسى عليه السلام النار، فلم تور المقدّحة شيئاً، فبينا هو يزاول ذلك، إذ نظر ناراً من بعيد عن يسار الطريق، فظن أنها نار من نيران الرعاة، من جانب جبل الطور الواقع عن يمينه (۱)، كما قال تعالى:

﴿إِذْ رَءَا نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواً إِنِّ ءَانَسْتُ نَارًا لَّعَلِّى ءَالِيكُمْ مِّنْهَا بِقَبَسٍ أَوَ اَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ هُدَى ﴿ فَقَالَ لِأَهْلِهِ أَمَكُثُوا إِنِي عَلَى ٱلنَّارِ هُدَى ﴿ فَيَ هَلَ أَتَاكَ خبر موسى حين رأى ناراً، وكانت رؤيته للنار في ليلة مظلمة لما خرج مسافراً من مدين إلى مصر، والصحيح كما قال الرازي أنه رأى ناراً، لا تخيَّل ناراً، ليكون صادقاً في خبره؛ إذ الكذب لا يجوز على الأنبياء.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي ۲۱/۲۱

فقال لزوجه وولده وخادمه مبشراً لهم: أقيموا مكانكم، إني رأيت ناراً من بعيد، لعلني أوافيكم منها بشعلة مضيئة أو بشهاب، أو جذوة كما في آية أخرى، لعلكم تستدفئون (أو تصطلون) بها، مما يدل على وجود البرد، أو أجد عند النار من يهديني إلى الطريق ويدلني عليها، كما قال تعالى: ﴿لَعَلِّ أَجَد عند النار من يهديني إلى الطريق ويدلني عليها، كما قال تعالى: ﴿لَعَلِّ مَنْهُم مِنْهُم مِنْهُم مِنْهُم مَنْه وهو اسم مصدر، فكأنه قال: أجد على النار ما أهتدي به من دليل أو علامة. ومعنى الاستعلاء على النار: أن أهل النار يستعلون المكان القريب منها، ولأن المصطلين بها إذا أحاطوا بها كانوا مشرفين عليها.

﴿ فَلَمَّا أَلْنَهَا نُودِى يَنْمُوسَى ۚ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ اللَّهُ مَا أَى النار التي آنسها، واقترب منها نودي من قبل الرب تبارك وتعالى، كما قال: ﴿ نُودِى مِن شَلِطِي الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْفُقْعَةِ الْمُبَرَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَن يَنْمُوسَى إِنِّتِ أَنَا اللّهُ رَبُّ الْعَكَلَمِينَ ﴾ [القصص: ٢٨/ المُبَرَكَةِ مِن الشَّجَرَةِ أَن يَنْمُوسَى إِنِّتِ أَنَا اللّهُ رَبُّ الْعَكَلَمِينَ ﴾ [القصص: ٢٨/ المُبَرَكَةِ مِن الشَّجَرَةِ أَنْ رَبُّكَ ﴾ أي نودي: ياموسي، إن الذي يكلمك ويخاطبك هو ربّك، فاخلع حذاءك؛ لأن ذلك أبلغ في التواضع، وأقرب إلى التشريف والتكريم، وحسن التأدب، إنك بالوادي المطهر المسمى ﴿ طُوَى ﴾ من أرض سيناء.

﴿ وَأَنَا آخَتُرَتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴿ أَي وَأَنَا الله الذي اخترتك للرسالة والنبوة، فاستمع سماع قبول واستعداد ووعي لما ينزل عليك من الوحي، كما قال تعالى: ﴿ إِنِّى آصْطَفَيْـتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسْلَتِي وَبِكُلْمِي ﴾ [الأعراف: ١٤٤/] أي على جميع الناس الموجودين في زمانك.

ثم ذكر الموحى به فقال تعالى:

﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا اللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ ﴿ ﴾ أي إن

الذي يناديك هو الله، وهو تأكيد لما سبق، وهذا أول واجب على المكلفين أن يعلموا أنه لا إله إلا الله وحده لا شريك له. ووحدني وقم بعبادي من غير شريك؛ لأن اختصاص الألوهية به سبحانه موجب لتخصيصه بالعبادة، والمعنى: أنا الإله الحق الواحد، المستحق للعبادة دون سواي.

وأدّ الصلاة المفروضة على النحو الذي آمرك به، مستكملة الأركان والشروط لتذكرني فيها وتدعوني دعاء خالصاً إلى. وخص الصلاة بالذكر، لكونها أشرف طاعة وأفضل عبادة. أو المعنى: أقم الصلاة عند تذكرك بالواجب وذكرك لي؛ لما رواه الإمام أحمذ عن أنس عن رسول الله على قال: «إذا رقد أحدكم عن الصلاة أو غفل عنها، فليصلها إذا ذكرها، فإن الله تعالى قال: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوةَ لِنِكَرِئَ ﴾ وفي الصحيحين عن أنس أيضاً قال: قال رسول الله على الله عن صلاة أو نسيها، فكفارتها أن يصليها إذا ذكرها، لا كفارة لها إلا ذلك».

وأخرج الترمذي وابن ماجه وغيرهما عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عن أبي هريرة قال: ﴿وَأَقِمِ وَعَلَيْ اللهُ قال: ﴿وَأَقِمِ اللهَ اللهُ قال: ﴿وَأَقِمِ اللهَ اللهَ قال: ﴿ وَأَقِمِ اللهَ اللهَ اللهُ قال: ﴿ وَأَقِمِ اللهَ اللهَ قال: ﴿ وَأَقِمِ اللهَ قال: ﴿ وَأَقِمِ اللهَ اللهُ قال: ﴿ وَأَقِمِ اللهَ اللهُ قال: ﴿ وَأَقِمِ اللهِ اللهُ قال: ﴿ وَاللهُ اللهُ قال: ﴿ وَاللهُ اللهُ قال: ﴿ وَأَقِمِ اللهُ قال: ﴿ وَأَقِمِ اللهُ قال: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ قال: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَ اللَّهُ اللَّالِمُلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالِهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

واقتصر الحديث على حالتي النوم أو النسيان؛ لأن شأن المؤمن ألا يقصر في واجبه بأداء الصلاة، فإذا تركها عمداً كان قضاؤها ألزم وأوجب؛ إذ لا كفارة لها إلا أداؤها أو قضاؤها.

ثم أخبر عن الساعة أو مجيء يوم القيامة ومصير الخلائق بعد توحيد الله وعبادته، باعتبارها مقر الحساب على الأعمال، فقال:

﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَالِيَةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ أَي إِنَ السَاعة قائمة لا محالة، وكائنة لابد منها، أكاد أخفيها من نفسي، فكيف يعلمها غيري، فاعمل لها الخير من عبادة الله والصلاة، ولأن مجيء الساعة

أمر حتم لازم لأجزي كل عامل بعمله، ولتجزى كل نفس بما تسعى فيه من أعمالها، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا تُجُرَّوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الطور: ١٦/٥٢] وقال سبحانه: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَيرًا يَدَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَيرًا يَدَرُهُ ۞ [الزلزلة: ٧/٩٩].

والله أخفى الساعة أي القيامة، وأجل الإنسان، ليعمل الإنسان بجد ونشاط، ولا يؤخر التوبة، ويترقب الموت كل لحظة. وكلمة ﴿أَكَادُ﴾ أي أقارب، وهي زائدة، أي إن الساعة آتية أخفيها.

والخطاب ليس مقصوراً على موسى الرسول عليه السلام، وإنما بدئ به لتعليم غيره، فهو شامل جميع الناس البألغين العقلاء.

## فقه الحياة أو الأحكام:

يستفاد من الآيات مايأتي:

اً - ضرورة تعلم قصص الأنبياء والاطلاع عليها للعبرة والعظة، وقد حث القرآن على ذلك في مطلع الإخبار عن قصة موسى عليه السلام، بصيغة الاستفهام الذي هو استفهام إثبات وإيجاب. ولفظ الاستفهام ﴿وَهَلُ أَتَلُكُ ﴾ وإن كان لا يجوز على الله تعالى، لأنه ليس بحاجة إليه، لكن المقصود به كما تقدم تقرير الجواب في قلب النبي عليه، وهذه الصيغة أبلغ في ذلك، كما يقول المرء لصاحبه على سبيل التشويق ولفت النظر والانتباه: هل بلغك خبر كذا؟ فيتطلع السامع إلى معرفة الخبر.

أ - على الزوج واجب الإنفاق على الأهل (المرأة) من غذاء وكساء ومسكن ووسائل تدفئة وقت البرد، لذا بادر موسى عليه السلام إلى الذهاب في الليلة المظلمة الشاتية لإحضار شعلة نار أو جذوة (جمر من النار) للدفء، وللحاجة الشديدة إليه، ومجاصة حالة النفساء.

٣ - كان ذهاب موسى عليه السلام من أجل استحضار النار سبباً في تكليم
 الله له، وابتداء الوحى عليه، وإيتائه النبوة والرسالة.

٤ - اقتضى أدب الخطاب الإلهي تكليفه بخلع نعليه، ففعل فوراً. جاء في الخبر: إن موسى عليه السلام خلع نعليه وألقاهما من وراء الوادي.

لذا وجب خلع النعال في أثناء الصلاة أو عند دخول المسجد إذا كان فيها نجاسة أو قذر، فإن كانت طاهرة جازت الصلاة فيها، حتى لقد قال بعض العلماء: إن الصلاة في النعلين أفضل، وهو معنى قوله تعالى: ﴿خُذُوا زِينَتَكُمُ عِندَ كُلِّ مَسْجِلِ ﴾ [الأعراف: ٧/٣].

وكيفية تطهير النعلين من النجاسة على التفصيل الآي: إن تحقق فيهما نجاسة مُجْمَعاً على تنجيسها كالدم والعذرة (الغائط) أو من بول بني آدم لم يطهّرها إلا الغسل بالماء عند مالك والشافعي وأكثر العلماء، وإن كانت النجاسة مختلفاً فيها كبول الدواب وأرواثها الرطبة، فيطهرها المسح بالتراب عند الأوزاعي وأبي ثور، وقال أبو حنيفة: يزيل النجاسة اليابسة الحك والفرثك، ولا يزيل الرطبة إلا الغسل، أما البول فلا يجزئ فيه إلا الغسل. وعند المالكية قولان، أرجحهما أن المسح يطهر، وقال الشافعي: لا يطهّر شيئاً من ذلك كله إلا الماء.

٥ - حسن الاستماع واجب مطلوب في الأمور المهمة، وأهمها الوحي المنزل من عند الله. وقد مدح الله من يحسن استماع كلام الله، فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ مَدَنَّهُمُ اللهُ ﴾ وقد مدح الله من يحسن استماع كلام الله، فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ مَدَنَّهُمُ اللهُ ﴾ [الزمر: ١٨/٣٩]

وذم من يعرض عن الاستماع فقال: ﴿ غَنَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ يَ ۗ [الإسراء: ١/٧٥] فمدح المنصت لاستماع كلام الله مع حضور العقل، وأمر عباده بذلك أدباً لهم، فقال: ﴿ وَإِذَا قُرِى ۚ الْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ أَدباً لهم، فقال: ﴿ وَإِذَا قُرِى ۚ الْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ لَهُ وَالْعِرَافِ: ٧/٤٠٤] وقال هاهنا: ﴿ فَاسْتَمِعُ لِمَا يُوحَى ﴾ لأن بذلك ينال الفهم عن الله تعالى.

قال وَهْب بن مُنبّه: من أدب الاستماع: سكون الجوارح وغضّ البصر، والإصغاء بالسمع، وحضور العقل، والعزم على العمل، وذلك هو الاستماع كما يحب الله تعالى، وهو أن يكفّ العبد جوارحه، ولايشغلها، فيشتغل قلبه عما يسمع، ويغضّ طرفه، فلايلهو قلبه بما يرى، ويحصر عقله، فلا يُحدِّث نفسه بشيء سوى ما يستمع إليه، ويعزم على أن يفهم فيعمل بما يفهم.

أ - اشتمل أول الوحي على موسى على أصلين في العقيدة وهما الإقرار بتوحيد الله، والإيمان بالساعة (القيامة) وعلى أهم فريضة بعد الإيمان وهي الصلاة.

وكان إخفاء الساعة للتهويل والتخويف، وترك المماطلة والتسويف في الإقبال على التوبة والعمل الصالح، فإن الإنسان إذا جهل وقت الساعة كان منها على حذر وخوف، وهذا أيضاً سبب إخفاء الله وقت الموت.

وإقامة الصلاة واجب في الوقت المخصص لها، ويجب قضاؤها كما دلَّت الأحاديث النبوية المتقدمة في حالتي النوم والنسيان، وأما من ترك الصلاة متعمداً، فالجمهور أيضاً على وجوب القضاء عليه، وإن كان عاصياً آثماً بتأخيرها عن وقتها، فالمتعمد آثم، والناسي والنائم غير آثمَيْن. وحجة الجمهور قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ ﴾ [البقرة: ٢/٣٤] ولم يفرق بين أن يكون في وقتها أو بعده، وهو أمر يقتضي الوجوب. وأيضاً فقد ثبت الأمر بقضاء النائم والناسي، مع أنهما غير آثمَيْن، فالعامد أولى. ثم إن النسيان هو الترك، قال الله

تعالى: ﴿نَسُوا اللّهَ فَنَسِيَهُمْ ﴾ [التوبة: ٢٧/٩] و﴿نَسُواْ اللّهَ فَالْسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُم أَنفُسِيهُ وإنما معناه تعالى في معناه تركهم. وكذلك الذكر يكون بعد نسيان وبعد غيره، قال الله تعالى في الحديث القدسي المتفق عليه عن أبي هريرة: ﴿إذا ذكرني عبدي في نفسه ذكرته في نفسي وهو تعالى لا ينسى، فيكون ذكره بعد نسيان، وإنما معناه: علمت، فكذلك يكون معنى قوله ﷺ: ﴿إذا ذكرها ﴾ أي علمها.

وأيضاً فإن ديون الآدميين إذا كانت متعلقة بوقت، ثم جاء الوقت لم يسقط قضاؤها بعد وجوبها، وهي مما يسقطها الإبراء، فإذا شغلت الذمة بدين وجب إبراء الذمة منه، أداء أو قضاء، وديون الله أحق بالوفاء.

ثم إن تَرْكَ يوم من رمضان متعمداً بغير عذر يوجب القضاء، فكذلك الصلاة (١٠).

ومذهب المالكية: أن من ذكر صلاة وقد حضر وقت صلاة أخرى، بدأ بالتي نسي إذا كان خمس صلوات فأدنى، وإن فات وقت هذه. وإن كان أكثر من ذلك بدأ بالتي حضر وقتها.

وهذا هو مذهب الحنفية إلا أنهم قالوا: الترتيب عندنا واجب في اليوم والليلة إذا كان في الوقت سعة للفائتة ولصلاة الوقت. فإن خشي فوات الوقت بدأ بها، فإن زاد على صلاة يوم وليلة لم يجب الترتيب عندهم.

وقال الشافعي: الاختيار أن يبدأ بالفائتة ما لم يخف فوات هذه، فإن لم يفعل وبدأ بصلاة الوقت أجزأه.

وذكر الأثرم أن الترتيب عند أحمد واجب في صلاة ستين سنة فأكثر وقال: لا ينبغي لأحد أن يصلي صلاة، وهو ذاكر لما قبلها؛ لأنها تفسد عليه.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٧٨/١١.

ودليل تقديم الفائتة قبل الحاضرة: ما روي في الصحيح عن جابر بن عبد الله أن رسول الله ﷺ فاتته العصر يوم الخندق، حتى غربت الشمس، فصلى العصر بعد غروب الشمس، ثم صلى بعدها المغرب.

وروى الترمذي عن ابن مسعود: إن المشركين شغلوا رسول الله على عن أربع صلوات يوم الخندق، حتى ذهب من الليل ما شاء الله تعالى، فأمر بلالاً بالأذان فقام فأذن، ثم أقام فصلى الظهر، ثم أقام فصلى العصر، ثم أقام فصلى المغرب، ثم أقام فصلى العشاء.

واختلف العلماء إذا ذكر فائتة في مضيَّق وقت حاضرة على ثلاثة أقوال.

- فذهب مالك والليث والزهري: إلى أنه يبدأ بالفائتة وإن خرج وقت الحاضرة.

وذهب الحسن البصري والشافعي وفقهاء الحديث والمحاسبي وابن وهب من المالكية: إلى أنه يبدأ بالحاضرة.

- وقال أشهب: يتخير فيقدم أيتهما شاء.

وأما من ذكر صلاة وهو في صلاة: فإن كان وراء الإمام، فكل من قال بوجوب الترتيب ومن لم يقل به يقول: يتمادى مع الإمام حتى يكمل صلاته. ثم اختلفوا فقال أبو حنيفة وأحمد: يصلّي التي ذكر، ثم يصلّي التي صلى مع الإمام، إلا أن يكون بينهما أكثر من خس صلوات.

وقال مالك: من ذكر صلاة وهو في صلاة قد صلّى منها ركعتين، سلّم من ركعتين، فإن كان إماماً انهدمت عليه وعلى من خلفه وبطلت. ولو ذكرها في صلاة قد صلى منها ثلاث ركعات، أضاف إليها رابعة وسلّم، نافلة غير فاسدة.

والفائتة بسبب النوم يبدأ عقد الصحو بصلاتها، لحديث مسلم والدارقطني

عن أبي قتادة: «ليس في النوم تفريط، وإنما التفريط على من لم يصلِّ الصلاة حتى يجيء وقت الصلاة الأخرى، فمن فعل ذلك فليصلِّها حين ينتبه لها، فإذا كان الغد فليصلها عند وقتها» والصحيح ترك العمل بإعادة الصلاة في الجملة الأخيرة؛ لحديث الدارقطني عن عمران بن حصين: «أينهاكم الله عن الربا ويقبله منكم».

#### - ۲ -

# انقلاب عصا موسى حية (المعجزة الأولى)

﴿ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ يَعْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ هِى عَصَاىَ أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهْشُ مَا عَلَىٰ عَنْمِى وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَكُمُوسَىٰ ﴿ فَالْقَلْهَا فَإِذَا هِى حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴿ فَالَ خُذُهَا وَلَا تَخَفَّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴾ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴿ فَالَ خُذُهَا وَلَا تَخَفَّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴾

#### القراءات:

﴿وَلِيَ فِيهَا﴾:

وهي قراءة ورش، وحفص وقرأ الباقون (وليْ فيها).

#### الإعراب:

﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ ﴾ (ما): مستدأ، و ﴿ تِلْكَ ﴾: خسره، و ﴿ يِلْكَ ﴾: خسره، و ﴿ بِيَمِينِكَ ﴾: في موضع نصب على الحال، أي ما تلك كائنةً بيمينك، مثل: ﴿ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ۗ ﴾ أي سار غير منفرد.

﴿ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ﴾ ﴿ سِيرَتَهَا ﴾ منصوب بر ﴿ سَنُعِيدُهَا ﴾ بتقدير حذف حرف الجر، فاتصل حذف حرف جرّ، أي: سنعيدها إلى سيرتها، فحذف حرف الجر، فاتصل الفعل به فنصبه، أي منصوب بنزع الخافض.

#### البلاغة:

﴿ قَالَ هِيَ عَصَاىَ أَتَوَكَّؤُا عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِى ﴾ إطناب، وكان مقتضى الجواب: هي عصاي، ولكنه استرسل في الجواب، تلذذاً بالخطاب.

## المفردات اللغوية:

﴿ حَيَّةُ ﴾ ثعبان عظيم لآية أخرى، والحية في الأصل: تطلق على الصغير والكبير والذكر والأنثى. والثعبان: العظيم من الحيات، والجانّ: الصغير منها ﴿ تَسَعَىٰ ﴾ تمشي على بطنها سريعاً ﴿ خُذْهَا ﴾ بأن يدخل يده في فهها فتعود عصا ﴿ وَلَا تَخَفُّ ﴾ لما رآها حية تسرع وتبتلع الحجر والشجر، خاف وهرب منها ﴿ سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴾ أي إلى حالتها الأولى وهي كونها عصا.

## المناسبة:

بعد مناجاة الله لموسى، بدأ تعالى بذكر براهين نبوته، لتصديق رسالته، وأولها انقلاب العصاحية، أي انقلاب الجماد حيواناً، وبالعكس، وتلك آيات باهرات ومعجزات قاهرات أحدثها الله فيها لأجله، وليست من خواصها.

#### التفسير والبيان:

معجزة العصا لموسى هي البرهان الأول الخارق للعادة الدال على أنه لا

يقدر على مثل هذا إلا الله عز وجل، وأنه لا يأتي به إلا نبي مرسل، قال تعالى: ﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ الله السوال عن العصا سؤال تقرير، سأله الله تعالى لموسى عليه السلام وهو العليم به، للتنبيه على كمال قدرة الله، والتأمل بما يحدثه من خوارق العادات، والتأكد من أنها هي عصاه الحقيقية التي يعرفها، وأنها هي التي ستتحول حية تسعى، وإلا فقد علم الله ماهي. والمعنى: أما هذه التي في يمينك عصاك التي تعرفها، فسترى ما نصنع مها الآن؟!

فأجابه موسى بالمطلوب وزاد عليه؛ لأنه استمتع بخطاب الله تعالى، فقال: ﴿قَالَ هِى عَصَاى ﴾ قال موسى: هي عصاي، وبه تم المراد، ولكن موسى عليه السلام ذكر فائدتين لها، وأجمل الكلام في الجملة الثالثة، ليسأله ربه: وما هذه المآرب.

﴿ أَتُوكَ وَ أَهُ أَهُ مَا عَلَىٰ عَنَمِى وَلِى فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴾ هذه عصاي أعتمد عليها في حال المشي، وأخبط بها الشجر وأهزه ليسقط منه الورق لتأكله الغنم، ولي فيها مصالح ومنافع وحوائج أخرى غير ذلك، كحمل الزاد والسقي وطرد السباع عن الغنم، وغير ذلك، فمنافع العصا كثيرة معروفة.

فأمره الله بإلقائها لتظهر المعجزة:

﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَكُوسَىٰ ﴿ قَالَ تَعَالَى لَمُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامِ: أَلَقَ هَذْهِ الْعَصَا الَّتِي فِي يدك ياموسي.

﴿ فَأَلْقَلُهَا فَإِذَا هِى حَيَّةٌ تَسَمَىٰ ﴿ فَالْقَاهَا مُوسَى عَلَى الأَرْضَ، فإذا هِي قَد صارت في الحال حية عظيمة، ثعباناً طويلاً، يتحرك حركة سريعة، وفي آية أخرى: فإذا هي تهتز كأنها جانّ، وهو أسرع الحيات حركة، ولكنه صغير، قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَرُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَنَ مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِبّ ﴾ [النمل: ١٠/٢٧] لما ظهر لها من سرعة الحركة والقوة، لا لصغرها، فتبين أن هذه الحية في غاية الكبر وفي غاية سرعة الحركة. وقوله ﴿ شَعَى ﴾ تمشى وتضطرب.

ثم أمره تعالى بالعودة إلى مكانه، فرجع موسى وهو شديد الخوف، فقال: ﴿ قَالَ خُذُهَا وَلَا تَخَفَّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلأُولَى ﴿ قَالَ له ربه: خذها بيمينك، ولا تخف منها، سنعيدها بعد أخذك لها إلى حالتها الأولى التي تعرفها

قبل ذلك.

## فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتي:

أ - قوله تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ يَمُوسَىٰ ﴿ ﴾ خطاب من الله تعالى لموسى وحياً؛ لأنه قال: ﴿ فَٱسۡتَمِعۡ لِمَا يُوحَىٰ ﴾. ولابد للنبي في نفسه من معجزة يعلم بها صحة نبوة نفسه، فأراه في العصا وفي نفسه ما أراه لذلك.

أ - في جواب موسى في هذه الآية دليل على جواز كون الجواب عن السؤال بأكثر مما سئل. جاء في الحديث الذي أخرجه أصحاب السنن الأربعة وابن أبي شيبة عن أبي هريرة: سئل النبي على عن ماء البحر للتوضؤ به، فقال: «هو الطهور ماؤه، الحلُّ ميتته». وسألته على المرأة عن الصغير حين رفعته إليه، فقالت: ألهذا حج؟ قال: «نعم، ولك أجر» أخرجه مسلم عن ابن عباس.

" - قوله تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ ﴾ خطاب من الله تعالى لموسى بلا واسطة، لا يلزم منه أن يكون موسى أفضل من محمد؛ لأن الله تعالى خاطب أيضاً محمداً عليه الصلاة والسلام ليلة المعراج في قوله: ﴿ فَأَوْحَنَ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَكَ اللهِ النجم: ١٠/٥٣] إلا أن الفرق بينهما أن الذي ذكره مع موسى عليه السلام أفشاه الله إلى الخلق، والذي ذكره مع محمد عليه كان سراً لم يطلع عليه أحداً من الخلق.

قال ابن عباس: إمساك العصا سنة للأنبياء وعلامة للمؤمن. وقال الحسن البصري: فيها ست خصال: سنة للأنبياء، وزينة الصلحاء، وسلاح على الأعداء، وعون للضعفاء، وغم للمنافقين، وزيادة في الطاعات.

ومنافع العصا كثيرة، منها اتخاذها قبلة في الصحراء، وقد كان للنبي على عَنَرة (١) تُركز له فيصلي إليها، وكان إذا خرج يوم العيد أمر بالحربة، فتوضع بين يديه، فيصلي إليها، وذلك ثابت في الصحيح. وفي الصحيحين: أنه على كان له غِصْرة (٢).

والإجماع منعقد على أن الخطيب يخطب متوكثاً على سيف أو عصا. وكان ابن مسعود صاحب عصا النبي على وعَنَرته؛ وكان يخطب بالقضيب، وعلى ذلك الخلفاء وكبراء الخطباء؛ وعادة العرب العرباء الفصحاء اللسن البلغاء: أخذ المخصرة والعصا والاعتماد عليها عند الكلام، وفي المحافل والخطب.

٥ – لقد تحولت العصا الملقاة من يد موسى حية كبيرة سريعة الحركة بفعل الله عز وجل القادر على خرق العوائد، فقلب الله أوصافها وأعراضها وكذلك عادت الحية عصا إلى حالتها الأولى بفعل الله تعالى، وكل ذلك كان معجزة لموسى عليه السلام وبرهاناً حسياً قطعياً على نبوته.

وإنما أظهر الله هذه الآية لموسى، لئلا يفزع منها إذا ألقاها عند فرعون.

وكان خوف موسى عند انقلابها لأول مرة حية - بعد أن علم أنه مبعوث من عند الله إلى الخلق - بمقتضى الطبع الإنساني الذي يخاف من الحيات لسميتها وخطرها؛ لأنه عليه السلام ماشاهد مثل ذلك قط. وعند الفزع الشديد قد يذهل الإنسان عن بعض خواصه. قال الشيخ أبو القاسم الأنصاري رحمه الله تعالى: وذلك الخوف من أقوى الدلائل على صدقه في النبوة؛ لأن الساحر يعلم أن الذي أتى به تمويه، فلا يخافه ألبتة.

<sup>(</sup>١) العنزة: مثل نصف الرمح أو أكبر شيئاً، وفيها سنان مثل سنان الرمح. والعنزة والحربة والنَّبِزُكُ والآلة بمعنى واحد.

<sup>(</sup>٢) المخصرة: ما يختصره الإنسان بيده، فيمسكه من عصا أو عكازة أو مقرعة أو قضيب، وقد يتكئ عليها.

## - ٣ -

# اليد البيضاء (المعجزة الثانية)

﴿ وَاَضْمُهُمْ يَدُكُ إِلَىٰ جَنَاجِكَ تَغَرُّحُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ ۚ لِلْرَيكَ مِنْ ءَيْرِ سُوَءٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ ۚ لِلْوَيكَ مِنْ ءَيْنِ اللّٰكُبْرَى ۚ اللّٰهُ الْهُرَىٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰ الللّٰهُ الللللّٰ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰمُ اللل

## القراءات:

﴿ وَيَسِّرُ لِيَّ ﴾ :

وقرأ نافع، وأبو عمرو (ويسر ليَ).

﴿ أَخِي ، ٱشْدُدُ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو (أخيَ اشدد).

﴿ وَأَشْرِكُهُ ﴾ :

وقرأ ابن عامر (وأُشركه).

## الإعراب:

﴿ تَغَرُّحُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ ﴾ بيضاء: حال من ضمير ﴿ تَغُرُّحُ ﴾ و﴿ ءَايَةً ﴾ إما منصوبة على الحال بدلاً من ﴿ بَيْضَاءَ ﴾ أي تخرج مُبيِّنة عن قدرة الله تعالى، وإما منصوبة بتقدير فعلى، أي آتيناك آية أخرى.

﴿ وَٱجْمَل لِي وَزِيرًا ﴾ ﴿ لِي ﴾ في موضع نصب ظرف لـ (اجعل) أو صفة لـ ﴿ وَزِيرًا ﴾ فلما تقدم صار منصوباً على الحال.

﴿ هَرُونَ أَخِى شَكَ ﴾ ﴿ هَرُونَ ﴾ منصوب على البدل من قوله: ﴿ وَزِيرًا ﴾ وهو ممنوع من الصرف للعلمية (التعريف) والعجمة، و﴿ أَخِى ﴾ عطف بيان، أو بدل.

﴿ كُنَّ نُسُيِّحُكَ كَثِيرًا ﴿ كَثِيرًا ﴾ ﴿ كَثِيرًا ﴾ منصوب لأنه صفة لمصدر محذوف، أي نسبحك تسبيحاً كثيراً.

﴿ ٱشْدُدُ بِهِ ۚ أَزْرِى ﴿ إِنَّ ﴾ يقرأ بوصل الهمزة وقطعها، فالوصل دعاء وطلب وهو كالأمر، والقطع فعل مضارع مجزوم؛ لأنه جواب ﴿ وَٱجْعَل ﴾ على تقدير شرط مقدر، فهو مجزوم بجواب الطلب.

#### البلاغة:

﴿ وَأَضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ ﴾ استعارة، استعار جناح الطير بجنب الإنسان.

﴿ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِ سُوٓءِ ﴾ فيه احتراس: وهو أن يؤتى بشيء يرفع توهم غير المراد، فلو اقتصر على ﴿ بَيْضَآءَ ﴾ لأوهم أن ذلك من برص أو بهق، فاحترس بقوله ﴿ مِنْ غَيْرِ سُوَّءٍ ﴾.

#### المفردات اللغوية:

﴿ وَاصْمُمُ ﴾ الضم: الجمع ﴿ يَدُكُ ﴾ اليمنى بمعنى الكف ﴿ إِلَّ جَنَاحِكَ ﴾ إلى جنبك الأيسر تحت العضد، علماً بأن أصل الجناح للطائر، ثم أطلق على اليد والعضد والجنب، وهذا هو المراد هنا ﴿ يَخْرُجُ ﴾ خلاف ما كانت عليه من الأدمة ﴿ بَيْضَاءَ ﴾ مشعة كشعاع الشمس تعشي البصر ﴿ مِنْ غَيْرِ سُوَّهِ ﴾ من غير عاهة أو قبح كالبرص الذي تنفر الطباع منه ﴿ ءَايَةً أُخْرَىٰ ﴾ معجزة ثانية غير العصا.

﴿ إِنْرِيكِ ﴾ أي فعلنا ذلك لنريك بها ﴿ مِنْ ءَاينِنَا ٱلْكُبْرَى ﴾ هي صفة: ﴿ ءَاينِنَا ﴾ أي من آياتنا العظمى الدالة على قدرتنا وعلى رسالتك. وإذا أراد عودها إلى حالتها الأولى، ضمها إلى جناحه كما تقدم، ثم أخرجها ﴿ أَذْهَبُ ﴾ رسولاً ﴿ إِلَى فِرْعَوْنَ ﴾ ومن معه بهاتين الآيتين وادعه إلى العبادة ﴿ إِنَّهُ طَعَى ﴾ جاوز الحد في كفره، وعتوه وتجبره، حتى ادعى الألوهية ﴿ أَشْرَحُ لِي صَدِرِي ﴾ أي وسّعه لتحمُّل أعباء الرسالة والصبر على مشاقها ﴿ وَيَسِّرُ لِيَ أَمْرِي ﴾ أزل تلك سهّل لي ما أمرتني به من تبليغ الرسالة ﴿ وَاَصْلُلُ عُقْدَةُ مِن لِسَانِي ﴾ أزل تلك العقدة التي في لساني، حدثت في احتراقه بجمرة وضعها بفيه وهو صغير، لئلا ينفر مني الناس ويستخفوا بي ﴿ يَفْقَهُواْ فَوْلِي هَنْ لِسَانِي هُمُوا قولي عند تبليغ الرسالة.

﴿ وَاَجْعَل لِي وَزِيرًا ﴾ مُعيناً ، والأزْر: القوة أو الظهر ، يقال: آزره: أي قواه وأعانه ﴿ وَأَشَرِكُهُ فِيَ آمْرِي ﴿ إِنَّ ﴾ أي اجعله شريكاً معي في النبوة والرسالة ﴿ كَنْ شُيِّمَكَ كَثِيرًا ﴿ إِنَّكَ كَثِيرًا ﴿ إِنَّكَ كَثِيرًا ﴿ إِنَّكَ كُثِيرًا ﴿ إِنَّكَ كُثِيرًا ﴿ إِنَّكَ كُثُتَ بِنَا بَصِيرًا ﴿ إِنَّكَ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

#### المناسبة:

بعد أن ذكر تعالى معجزة العصا الدالة على صدق رسالة موسى عليه السلام، وهي المعجزة الأولى، ذكر المعجزة الثانية وهي معجزة اليد البيضاء التي تنقلب مشعة كشعاع الشمس، تُعشي البصر.

وبعد هاتين الآيتين أمره الله بالذهاب إلى فرعون، لتبليغ رسالة ربه ودعوته إلى عبادة الله، فدعا موسى علية السلام ربه بأربعة أمور: شرح صدره، وتيسير أمره، وحل عقدة لسانه، وجعل أخيه هارون نبياً وزيراً له، لتقويته، وتعاونه معه في أداء مهمة التبليغ، وذكر الله وعبادته، فصار مطلوب موسى ثمانية أمور، أربع منها وسائل، وأربع أخرى هي غايات.

## التفسير والبيان:

هذا برهان ثانٍ لموسى عليه السلام على نبوته، وهو أن الله أمره أن يدخل يده في جيبه أو في جناحه (جنبه) معبراً عن الجنب بالجناح، فقال:

﴿ وَاصْمُمُ يَدُكُ إِلَى جَنَاحِكَ تَغَرُّجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوّءٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ ﴿ أَي العضد) واضمم ياموسي يدكِ اليمني أو كفك إلى جناحك (وهو جنبك تحت العضد) واجعلها تحت الإبط الأيسر، تخرج بيضاء لامعة ذات نور ساطع يضيء بالليل والنهار كضوء الشمس والقمر، من غير عيب كبرص أو أذى أو شين – علماً بأن جلد موسى كان أسمر – معجزة أخرى غير العصا، ثم ردها فعادت كما كانت بلونها. وإذا حاول السحرة إبطال معجزة العصا، فإنه لم يحاول أحد إبطال معجزة اليد.

وذلك أن موسى عليه السلام كان إذا أدخل يده في جيبه ثم أخرجها، تخرج تتلألأ، كأنها فلقة قمر. قال الحسن البصري: أخرجها والله كأنها مصباح، فعلم موسى أنه قد لقى ربه عزّ وجلّ.

قال الله تعالى في مكان آخر: ﴿ وَٱضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ فَلَانِكَ مَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ فَلَانِكَ مُرْمَكِنَانِ مِن رَّبِكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ ﴿ وَالفَصِينَ الفَصِينَ السَّالَ عَن عَبْرِ سُوَةٍ ﴾ [القصص: ٢٨/٢٨] ، وعبَّر تعالى عن الجناح أيضاً بالجيب، فقال: ﴿ وَأَدْخِلُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَغْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَةٍ ﴾ [القصص: ٢٨/٢٧] ، ﴿ أَسَلُكُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَغْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوّةٍ ﴾ [القصص: ٢٨/٢٨] .

﴿ لِنُرِيكَ مِنْ ءَاكِنِنَا ٱلْكُبْرَى ﴿ اللَّهُ ﴿ فَعَلَمَا هَذَا لَنَرِيكُ بِهَاتِينَ الْآيتِينَ بَعْضُ دَلائلُ قَدْرَتَنَا عَلَى كُلُّ شِيءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخُلُوقَاتِ المُوجُودَاتِ.

وبعد أن أظهر تعالى له هذه الآية أمره بالذهاب إلى فرعون، وبيَّن العلة في ذلك، وهي أنه طغي، فقال:

﴿ اَذَهَبُ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴿ أَي اذهب رسولاً إِلَى فرعون ملك مصر الذي خرجت فارّاً منه، ومعك ما رأيته من آياتنا الكبرى، وادعه إلى توحيد الله وعبادته، ومُرْه بأن يحسن إلى بني إسرائيل، فإنه كفر وتجاوز قدره والحدود كلها، فآثر الحياة الدنيا وادعى أنه الرّب الأعلى.

ولما أمر الله تعالى موسى عليه السلام بالذهاب إلى فرعون، وكان ذلك تكليفاً شاقاً، سأل ربه أموراً ثمانية، ثم ختمها بعلة سؤال تلك الأشياء، فقال:

اً - ﴿ قَالَ رَبِّ اَشْرَحْ لِي صَدْرِى ﴿ قَالَ مُوسَى: رَبِّ وَسَع لِي صَدَرِي وَأَزَلَ عَنه الضَيق فَيما بعثتني به، فإنه أمر عظيم وخطب جسيم، وسبب هذا السؤال قوله: ﴿ وَبَضِيقُ صَدْرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي ﴾ [الشعراء: ١٣/٢٦] ، فسأل الله تعالى أن يبدل ذلك الضيق بالسعة، ليحتمل أذى الناس وأعباء الرسالة.

٣ - ﴿ وَيُسِّر لِيَ أَمْرِى ﴿ إِنَّ أَي سَهِّلَ عَلَى القيام بَمَا كَلَفْتَنَي بِهُ مِن تبليغ
 الرسالة، وقوِّني على مهمتي، فإن لم تكن أنت عوني ونصيري وإلا فلا طاقة لي نذلك.

" - ﴿ وَاَحَلُلُ عُقْدَةً مِن لِسَانِى ﴿ يَفَقَهُواْ قَوْلِى ﴾ أي وأطلق لساني بالنطق، وأزل ما فيه من العقدة والعي ليفهموا قولي وكلامي بتبليغ الرسالة. وقد كان في لسانه رُتَّة (حبسة) أو لثغة حين عرض عليه وهو صغير التمرة والجمرة، فأخذ الجمرة فوضعها على لسانه، فكان فيه لكنة، وذلك حين نتف شعرة من ذقن فرعون وهو صغير، فغضب، وتوجس منه شراً، فقالت امرأته: إنه صغير لا يدري شيئاً، فأتت له بجمرة وبلحة، فوضع الجمرة على لسانه.

وروي أن الحسين رضي الله عنه كان في لسانه رُتّة، فقال النبي ﷺ: «إن هذه ورثها من عمه موسى».

ق - ﴿ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي ﴿ هَرُونَ أَخِى ﴿ أَي وَاجعل لِي عُوناً وَمساعداً لِي في بعض أموري، من أهل بيتي هارون أخي، اجعله رسولاً، ليتحمل معي أعباء الرسالة. ودعم الأنبياء تقتضيه حاجة نشر الدين، لذا قال عيسى عليه السلام: ﴿ مَنْ أَنصَارِى ٓ إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُونَ غَنْ أَنصَارُ اللَّهِ ﴾
 آل عمران: ٣/٢٥].

٥ - ٦ : ﴿ ٱشَدُدُ بِهِ ٓ أَزْرِى ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِنَ ٱمْرِى ﴿ أَي يا رب أحكم به قوّتي، واجعله شريكي في أمر الرسالة، حتى نؤدي المطلوب على الوجه الأكمل ونحقق أفضل الغايات. والحاصل أنه شفع له كي يكون نبياً مثله ليعينه، ويشدّ به أزره (قوته) ويجعله ناصراً له؛ لأنه لا اعتماد على القرابة.

٧ - ٨: ﴿ كَنَّ نُسَيِّمُكَ كَثِيرًا ﴿ أَنَّ وَنَذَكُرُكَ كَثِيرًا ﴿ أَي لَكِي نَنْزِهِكَ كَثَيرًا عما لا يليق بك من الصفات والأفعال، ونذكرك كثيراً وحدك دون أن نشرك معك غيرك. قال مجاهد: لا يكون العبد من الذاكرين الله كثيراً حتى يذكر الله قائماً وقاعداً ومضطجعاً.

﴿ إِنَّكَ كُنتَ بِنَا بَصِيرًا ﴿ إِنَّ أَي إِنْكَ يَا رَبِ كَنْتَ عَلَيْماً بَأْحُوالِنَا وَأَحُوالُ غَيْرِنَا، في اصطفائك لنا، وإعطائك إيانا النبوة، وبعثتك لنا إلى عدوك فرعون الطاغية الجبار الذي ادعى الألوهية، فنمتثل أمرك، ولك الحمد على ذلك.

## فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتي:

اً - إن إخراج موسى عليه السلام يده من جيبه أو جناحه بيضاء لامعة تضيء كضوء الشمس والقمر وأشد ضوءاً: هي المعجزة الثانية بعد معجزة العصا.

٢ً - أرسل الله موسى رسولاً إلى فرعون الطاغية الذي ادعى الألوهية،

وآزرته فئته الباغية في ذلك الادعاء، وأيد الله موسى بالعصا واليد، وأراه ما يدل على أنه رسول.

٣ - دعا موسى ربه، والدعاء نوع من العبادة، لتيسير القيام بمهمته وتحقيقه أحسن الغايات، وقد أجابه ربه لكل ما طلب لقوله تعالى: ﴿ وَلَا أُوتِيتَ سُؤُلُكَ يَنْمُوسَىٰ ﴾، فشرح صدره وأزال عنه الضيق والغم، ويشر أمره وقواه، وانحل أكثر العقد من لسانه، وإن بقي منها شيء قليل، لقوله تعالى حكاية عن فرعون: ﴿ أَمْ أَنّا خَيْرٌ مِنْ هَذَا اللَّذِى هُو مَهِينٌ وَلَا يكادُ يُبِينُ ﴿ آَنَ اللَّهٰ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴿ آَنَ اللَّهٰ وَلَا يَكُادُ يُبِينُ وَلَا يَكُادُ يُبِينُ اللهٰ والتعاون ضروري ١٥٢/٤٣] وجعل له أخاه هارون نبياً ليعاونه في أداء الرسالة، والتعاون ضروري لإنجاح المقصود، وآزره وأحكم قوته به، وشاركه في مهمته، وكانا كثيراً ما يسبّحان الله وينزهانه عما لا يليق به من نقص كادعاء ولد أو شريك معه، ويذكرانه وحده لا شريك له، عملاً بما دعا به موسى عليه السلام.

٤ - إن الله تعالى عالم بخفيات الأمور، عالم بموسى وأخيه وبأحوال فرعون وغير ذلك، مدرك ما تعرض له موسى في الصغر، فأحسن إليه، ونصره على فرعون وملئه.

## - { -

# نعم اللَّه الثماني على موسى قبل النبوة

﴿ فَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلِكَ يَمُوسَىٰ ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَىٰ ﴿ إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِنِكَ مَا يُوحَىٰ ﴿ أَنِ آفِدِفِيهِ فِي التَّابُوتِ فَأَقْذِفِيهِ فِي الْيَرِ فَلَيُلْقِهِ الْيَمُ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِلْ وَعَدُوُّ لَمْ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِ ﴿ إِلَيْ السَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُ لِلْ وَعَدُوُ لَمْ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِ ﴿ إِلَيْ الْمَاحِلِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَاحِلُ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَالَةُ فَيَاكَ عَلَيْكَ فَيْنَاكُ فَلَوْنَا فَلِيثُتَ سِنِينَ فِي آهَلِ مَدْينَ ثُمَّ الْعَقِي وَقَائِكَ فَنُونَا فَلَوْتُ سِنِينَ فِي آهَلِ مَدْينَ ثُمَّ عَلَى مَن يَكْفُلُهُ وَقَلْنَكَ فَلُونَا فَلَيْتُ سِنِينَ فِي آهَلِ مَدْينَ ثُمَّ الْعَقِي وَقَائِكَ لِنَفْسِي فِي اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْفِي وَلَا اللَّهُ اللَّ

#### القراءات:

# ﴿ سُؤُلُكَ ﴾ :

وقرأ السوسى (سُؤلك).

﴿عَيْنِيٓ ، إِذْ ﴾:

وقرأ نافع، وأبو عمرو (عينيَ إذ).

﴿ جِنْتَ ﴾ :

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (جِيت).

#### الإعراب:

﴿ أَنِ اَقْذِفِيهِ فِي اَلْتَابُوتِ فَأَقْذِفِيهِ ﴾ ﴿ أَنِ اَقْذِفِيهِ ﴾ في موضع نصب على البدل من ﴿ مَا ﴾. وهاء ﴿ فَأَقْذِفِيهِ ﴾ للتابوت.

﴿ وَفَنَدَّكَ فُنُونَاً ﴾ ﴿ فُنُوناً ﴾ إما منصوب على المصدر (مفعول مطلق) مثل: ضربت ضرباً، وإما منصوب بحذف حرف الجر، أي فتنّاك بفُتُون، ومعناه: وفتناك بأنواع من الفتن.

#### البلاغة:

﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴿ استعارة تبعية ، شبّه اختياره للمحبة والرسالة والتكريم والتكليم بمن يختاره الملك للمهام الجليلة ، لما يرى فيه من المقومات والخصال الحميدة ، لئلا يكون أحد أقرب منزلة منه إليه.

#### المفردات اللغوية:

﴿ سُؤُلُكَ ﴾ مسؤولك، أي مطلوبك ﴿ مَنَنَّا ﴾ أنعمنا ﴿ إِذَ ﴾ للتعليل ﴿ أَوْحَيْنَا

إِلَىٰ أُمِّكَ ﴾ ألهمنا أو في المنام، لما ولدتك وخافت أن يقتلك فرعون في جملة من يولد، كما أوحى إلى مريم، وإلى النحل، وإلى الحواريين وليس وحياً على جهة النبوة ﴿مَا يُوحَىٰ ﴾ في أمرك ﴿ أَفْذِفِيهِ ﴾ ألقيه واطرحيه أي ألقي موسى الصغير في التابوت ﴿ فَأَقْذِفِيهِ ﴾ فألقي التابوت ﴿ فَأَقْذِفِيهِ ﴾ فألقي التابوت ﴿ فَأَنْذُهُ عَدُوُ لَي البحر، والمراد هنا نهر النيل ﴿ فَلَيْلُقِهِ النّيمُ النّسَاحِلِ ﴾ الشاطئ، والأمر هنا بمعنى الخبر ﴿ يَأْخُذُهُ عَدُونُ لِي وَعَدُونُ لَكُم وهو فرعون ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبّةً مِّنِي ﴾ أي محبة كائنة مني، لتصبح محبوباً بين الناس، فأحبك فرعون وكل من رآك ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِ ﴾ وتربى على رعايتي وحفظي لك بمرأى مني.

﴿إِذْ تَمْشِيَ ﴾ إذ للتعليل ﴿ أَنْتُك ﴾ مريم ، لتتعرف خبرك ، وقد أحضروا مراضع وأنت لا تقبل ثدي واحدة منهن ﴿ يَكُفُلُهُ ﴾ يضمه إلى نفسه ويصبح كافلاً له ، فأجيبت ، فجاءت بأمه ، فقبل ثديها ﴿ نَفَرَ عَيْنُها ﴾ تسرّ بلقائك ﴿ وَلَا تَخْرَنُ ﴾ بفراقك وأنت بفراقها وفقد شفقتها ﴿ وَقَنَلْتَ نَفْسًا ﴾ هو القبطي بمصر الذي استغاثه عليه الإسرائيلي ، فاغتممت لقتله خوفاً من فرعون ﴿ الْغَمِ ﴾ غم قتله ، خوفاً من عقاب الله تعالى ، والغم: الكدر الحادث من خوف شيء أو فوات مقصود ﴿ وَفَلَنَتُ فَنُوناً ﴾ اختبرناك بأنواع من الابتلاء ، فخلصناك مرة بعد أخرى. والفتون: الابتلاء والاختبار بالحن ، ثم تخليصه منها. وهو إجمال بلا ناله في سفره من الهجرة عن الوطن ، وترك الأصحاب ، والمشي راجلاً على حذر ، وفقد الزاد ، وأجر نفسه ، وغير ذلك أثناء مسيره من مصر إلى مدين ، ومدين : على ثماني مراحل من مصر ، وهي جنوب فلسطين (١).

﴿ فَلَبِثْتَ سِنِينَ﴾ أقمت في أهل مدين عشر سنين، بعد مجيئك إليها من مصر

<sup>(</sup>۱) خرج موسى عليه السلام من مصر إلى أرض مدين وهو شاب، بعد قتل القبطي في مصر، وفي هذه الرحلة أقام بمدين وتزوج بابنة شعيب عليه السلام، وقضى عشر سنين فأكثر. ثم بعد بعثته عليه السلام عاد إلى مصر لإخراج بني إسرائيل من ذل العبودية ودعوة فرعون إلى دينه.

عند شعيب النبي وتزوجك بابنته ﴿ مُمُ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرِ ﴾ قدرته في علمي لأن أكلمك وأكلفك بالرسالة، وهو أربعون سنة ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴿ اللَّهِ الْحَرْتَكُ بِالرسالة والمحبة. وكرر: ﴿ يَنْمُوسَىٰ ﴾ للتنبيه على غاية القصة وهي التكليم.

#### الناسبة:

بعد أن سأل موسى ربه أموراً ثمانية، ذكر تعالى هنا أنه أجابه إليها، ليتمكن من تبليغ رسالته، ثم ذكّره بنعمه السالفة عليه قبل النبوة، وعد له ثماني نعم عظام وهي: إلهام أمه صنع صندوق وإلقاؤه وهو رضيع في النيل: ﴿إِذَ أَوَحَيْنَا إِلَى أَمِكَ مَا يُوحَى ﴿ إِلَهَا مُعَمِّ الله عليه بحيث لا يراه إِلَى أَمِكَ مَا يُوحَى ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مّنِي ﴾. وحفظ الله له ورعايته: ﴿ وَلِنْصَنِعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾. وعودته إلى أمه للرضاع والحضانة: ﴿ فَرَحَعْنَكَ إِلَى أُمِكَ كَى نَقَر عَيْنُهَا ﴾. ونجاته من القصاص بقتل القبطي: ﴿ فَنَجَيَّنَكَ مِنَ الْغَمِ ﴾. وابتلاؤه بالفتن: ﴿ وَفَنَتَكَ فُنُونًا ﴾. ومقاساته الفقر والغربة مع أهل مدين: ﴿ فَلَيْتُ عَلَىٰ قَدْرٍ يَمُوسَىٰ ، وَاصَطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴿ الله الله والحتياره للنبوة والرسالة والهداية: ﴿ مُمَّ عَلَىٰ قَدَرٍ يَمُوسَىٰ ، وَاصَطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴾ .

## التفسير والبيان:

أجاب الله تعالى في هذه الآيات دعاء موسى عليه السلام، وذكّره بنعمه السالفة عليه، فقال:

﴿قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤَلَكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ أَي قَالَ الله عز وجل لموسى: قد أعطيتك ما سألته من الأمور الثمانية، من شرح الصدر، وتيسير الأمر، وحل العقدة، ونبوة هارون، وشد أزره به، وإشراكه في أمر الرسالة، والتمكين من التسبيح الكثير، والتذكر الكثير لله عز وجل.

﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَىٰ ۚ ۞ أَي ولقد أحسنا وتفضلنا عليك بنعم سابقة كثيرة قبل النبوة وهي:

أ - ﴿إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِكَ مَا يُوحَىٰ ﴿ أَنِ اللَّهِ فِي النَّابُوتِ فَأَقْذِفِيهِ فِي الْمَدِ فَلَكُلْقِهِ الْمَنْ الْمَكَ لَلَّهُ الْمَنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

٣ - ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِي ﴾ أي ألقيت عليك محبة كائنة مني في قلوب العباد، لا يراك أحد إلا أحبك، فأحبك فرعون وزوجه التي قالت: ﴿ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكً لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا ٓ أَوْ نَتَخِذَهُ وَلَدًا ﴾ [القصص: ١٩/٢٨].

٣ - ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ غَيْنِ ﴾ أي ولتتربّ بمرأى مني وفي ظل رعايتي.

قَ - ﴿ إِذْ تَمْشِيَ أُخْتُكَ فَنَقُولُ هَلْ أَدُلُكُو عَلَىٰ مَن يَكُفُلُهُ فَرَجَعَنَكَ إِلَىٰ أُمِكَ كَىٰ نَقَرَ عَيْنُهَا وَلَا تَحَرْنَ ﴾ أي خرجت أختك تمشي على الشاطئ، تسير بسير التابوت، تتابعه بنظراتها لترى في أي مكان يستقر، فوجدت فرعون وامرأته يطلبان له مرضعة، فقالت: هل أدلكم على من يربيه ويحفظه؟ فجاءت بالأم، فقبل ثديها، وكان لا يقبل ثدي مرضعة أخرى غيرها، فرددناك إلى أمك بألطافنا، ليحصل لها السرور برجوع ولدها إليها، بعد أن طرحته في البحر، وعظم عليها فراقه.

٥ - ﴿ وَقَنَلْتَ نَفْسَا فَنَجَيْنَكَ مِنَ ٱلْغَمِ ﴾ أي قتلت القبطي الذي وَكَزْته حين استغاث بك الإسرائيلي، وكان قتلاً خطأ، فنجيناك من الغم الحاصل عندك

من قتله خوفاً من العقوبة، بالفرار إلى مدين، فنجوت من الحبس والقتل والتعذيب.

أً - ﴿ وَفَنَنَّكَ فُنُوناً ﴾ أي اختبرناك مرة بعد مرة بما أوقعناك فيه من المحن المذكورة، قبل أن يصطفيك الله لرسالته، حتى صلحت للقيام بالرسالة لفرعون ولبني إسرائيل.

٧ - ﴿ فَلَيِثْتَ سِنِينَ فِي ٓ أَهْلِ مَدْينَ ﴾ أي فأقمت ومكثت سنين مع أهل مدين بأرض العرب على ثماني مراحل من مصر ، عانيت فيها من الفقر والغربة الشيء الكثير ، حتى آجرت نفسك لشعيب لترعى غنمه مدة عشر سنين كانت مهر امرأتك.

﴿ثُمُّ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرِ يَكُمُوسَىٰ﴾ أي أتيت في وقت سبق في قضائي وقدري أن أكلمك وأجعلك نبياً.

٨ - ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴿ قَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَبِكَلامِي لإقامة حجتي، وجعلتك رسولاً بيني وبين خلقي لتبليغ الدين، والهداية إلى التوحيد والشرع القويم.

## فقه الحياة أو الأحكام:

دلت الآيات على ما يأتي:

أ - لما سأل موسى عليه السلام ربه الأمور الثمانية، أجاب سؤله، وحقق مطلوبه ومرغوبه، فضلاً من الله ونعمة، ورحمة ومنة.

أ - وبعد إجابة دعائه، ذكّره الله بما أنعم عليه من النعم الثماني التي أنعم
 بها عليه، قبل سؤاله، وتتلخص في حفظه سبحانه له من شر الأعداء والقتل
 من ابتداء حياته، وحين شبابه.

٣ - كان الإيجاء من الله لأم موسى بصنع الصندوق وقذفه في البحر إلهاماً أو رؤيا رأتها في المنام، فقد اتفق الأكثرون على أن أم موسى عليه السلام ما كانت من الأنبياء والرسل، فلا يجوز أن يكون المراد من هذا الوحي هو الوحي الواصل إلى الأنبياء؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا آرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِيَ إِلَيْهِمْ ﴾ [الأنبياء: ٧/٢١].

وأيضاً جاء في القرآن الوحي لا بمعنى النبوة، قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّه

٤ - من عجائب فعل الله وتدبيره وصنعه أن ينجي الله موسى الرضيع من قتل فرعون، وأن يتربى في بيت فرعون على مائدته، وأن يكون سبباً في هلاك فرعون وإغراقه في البحر مع ملئه وقومه.

٥ - معنى محبة الله تعالى لموسى: إيصال النفع إلى عباده، بتهيئته للرسالة منذ
 الصغر، واستمرار ذلك حال الكبر إلى آخر عمره.

7 - ومن تدبير الله الخفي أن موسى الرضيع لم يقبل ثدي أحد من المراضع، حتى أقبلت أخته المتجاهلة أمره، فأخذته ووضعته في حجرها وناولته ثديها، فمصه وفرح به، فقالوا لها: تقيمين عندنا؟ فقالت: إنه لا لبن لي، ولكن أدلكم على من يكفله وهم له ناصحون، قالوا: ومن هي؟ قالت: أمي، فقالوا: لها لبن؟ قالت: لبن أخي هارون، وكان هارون أكبر من موسى بسنة، وقيل: بثلاث، وقيل: بأربع. وذلك أن فرعون رحم بني إسرائيل فرفع عنهم القتل أربع سنين، فولد هارون فيها، كما قال ابن عباس. فجاءت الأم فقبل ثديها.

٧ - ليس هناك في الدنيا بعد النبي أشد عاطفة من عاطفة الأم على ولدها،
 بخلق الله وتقديره بإفرازها الحنان على ولدها من خلايا خاصة بها، لذا حزنت

أم موسى وقلقت على ابنها بعد إلقائه في البحر، ولكن الله الرحيم بعباده ردّ إليها ابنها، وأقرّ عينها، وأزال حزنها وغمها.

٨ - لم يكن قتل موسى قبطياً كافراً عمداً، وإنما كان خطأ، وقبل النبوة حال الصغر، قال كعب كما روى مسلم في صحيحه: وكان إذ ذاك ابن اثنتي عشرة سنة.

قمن الله موسى من الخوف والقتل والحبس، واختبره اختباراً عسيراً شاقاً في مراحل حياته أثناء الشباب، حتى صلح للرسالة.

• أ - أتم موسى عليه السلام عشر سنوات في رعي غنم شعيب الرجل الصالح مهراً لامرأته، وهو أتم الأجلين. وقال وهب: لبث موسى عند شعيب ثمانياً وعشرين سنة، منها عشر مهر امرأته «صفورا» ابنة شعيب، وثماني عشرة إقامة عنده حتى ولد له عنده.

11 - بعد مرور موسى بمحن كثيرة حان وقت نبوته، فجاء في وقت مقدر سابقاً في علم الله وقضائه، موافقاً للنبوة والرسالة؛ لأن الأنبياء لا يبعثون إلا أبناء أربعين سنة.

فاصطفاه الله واختاره لوحيه ورسالته، وأرسله إلى فرعون وملئه. وتتمة القصة في الآيات التالية.

أخرج البخاري ومسلم في تفسير الاصطفاء عن أبي هريرة عن رسول الله قال: «التقى آدم وموسى، فقال موسى: أنت الذي أشقيت الناس، وأخرجتهم من الجنة، فقال آدم: وأنت الذي اصطفاك الله برسالته، واصطفاك لنفسه، وأنزل عليك التوراة؟ قال: نعم، قال: فوجدته مكتوباً علي قبل أن يخلقني، قال: نعم، فحج آدم موسى».

#### - 0 -

# التوجيهات لموسى وهارون في دعوة فرعون

﴿ اَذَهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِعَايَتِي وَلَا نَنِيا فِي ذِكْرِى ﴿ اَذَهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى الْ اَذَهَبَ أَنِكَ لَهُ وَقُولًا لَيْهُ طَغَى اللَّهُ وَقُولًا لَيْهُ عَلَا رَبَّنَا إِنَّنَا خَافُ أَن يَقُرُطَ عَلَيْنَا أَوْ اَن يَطْغَى ﴿ قَالَ اللَّهُ عَالَا اللَّهُ عَالَا رَبَّنَا إِنَّنَا خَافُ أَن يَقُرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَى ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرَف ﴿ فَأَنِياهُ فَا لَيْهَ إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَءِيلَ وَلَا تُعَذَّبُهُم قَدْ حِثْنَكَ بِعَايَةِ مِن فَقُولًا إِنَّا وَلَا تُعَذَّبُهُم قَدْ حِثْنَكَ بِعَايَةِ مِن وَقُولًا إِنَّا وَلَا تُعَدِّبُهُم قَدْ أَنْ الْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَبَ وَالسَّلَامُ عَلَى مَن اتّبَعَ الْمُدُكَ ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِى إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَب وَتُولًى ﴾ كَذَب وَتُولًى إِنَّا قَدْ أُوحِى إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَب وَتُولًى إِنَّ اللَّهُ اللّهِ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

#### القراءات:

# ﴿ جِئْنَكَ ﴾:

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (جيناك).

## المفردات اللغوية:

﴿ بِتَايَتِي ﴾ بمعجزاتي التسع كالعصا واليد البيضاء، فإن فرعون لما قال لموسى: فأت بآية، ألقى العصا ونزع اليد، وقال: ﴿ فَلَا نِلْكَ ﴾ بُرُهَا الله مِن وَلَا تُقَصِّرا ﴿ فِي ذِكْرِى ﴾ أي لا تنسياني حيثما تقلبتما بتسبيح وغيره، واتخذا ذكري عوناً ومدداً وتأييداً مني إليكما. قال الزمخشري: ويجوز أن يريد بالذكر: تبليغ الرسالة، فإن الذكر يقع على سائر العبادات، وتبليغ الرسالة من أجلها وأعظمها.

وأما وقت نبوة هارون: فروي أن الله تعالى أوحى إلى هارون وهو بمصر أن يتلقى موسى، وقيل: سمع بمقبله، وقيل: ألهم ذلك، وخوطب مع أخيه موسى لأنه كان تابعاً، وموسى متبوعاً.

﴿ طَغَىٰ ﴾ تجاوز الحد بادعائه الربوبية ﴿ فَوْلًا لَيَّنَا ﴾ فيه تلطف وبعد عن الغلظة والشدة ، نحو قوله تعالى: ﴿ هَلَ لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَّى ، وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَنَخْشَىٰ ﴾ والشدة ، نحو قوله تعالى: ﴿ هَلَ لَكُ إِلَىٰ أَن تَزَكَّى ، وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَنَخْشَىٰ ﴾ ويتعظ فيؤمن. وقوله: ﴿ لَعَلَّهُ مِي يَلَدُكُرُ ﴾ يتأمل ويتعظ فيؤمن. وقوله: ﴿ لَعَلَّهُ مِي يَلَدُكُرُ ﴾ والنازعات: ١٩-١٨/١٩ . ﴿ يَتَذَكَّرُ ﴾ يتأمل ويتعظ فيؤمن. وقوله: ﴿ لَعَلَهُ مِن بَاشُرا الأمر على رجاء وطمع منكما أنه يشمر. والفائدة في إرسالهما مع علمه تعالى بأنه – أي فرعون – لا يؤمن: إلزام الحجة وقطع المعذرة ﴿ يَخْشَىٰ ﴾ أي يخاف من بطش الله وعذابه. وقدم التذكر على الخشية؛ لأن التذكر للمتحقق ، والخشية للمتوهم ، أي إن لم يتحقق صدقكما ، ولم يتذكر ، فلا أقل من أن يتوهمه ، فيخشى . ﴿ يَفُرُكُ ﴾ يعجل بالعقوبة ﴿ أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴾ علينا ، أي يتكبر ويزداد طغياناً ﴿ إِنَّنِي مَعَكُما ﴾ بالعون والحفظ والنصرة ﴿ أَسَمَعُ ﴾ ما يقول ﴿ وَأَرْبَكُ ﴾ ما يفعل ، بل أسمع بالعون والحفظ والنصرة ﴿ أَسَمَعُ ﴾ ما يقول ﴿ وَأَرْبَكُ ﴾ ما يفعل ، بل أسمع وأرى ما يجري بينكما من قول أو فعل ، فأصرف شرّه عنكما.

﴿ فَأْنِيَاهُ ﴾ قابلاه مواجهة ﴿ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَءِيلَ ﴾ أطلقهم من الأسر، ودعهم يذهبون معنا إلى الشام ﴿ وَلَا تُعَدِّبُهُمْ ﴾ ولا تبقهم عندك معذبين بالتكاليف الصعبة والأشغال الشاقة كالحفر والبناء وحمل الأثقال، وقتل الوِلْدان، وهذا دليل على أن تخليص المؤمنين من الكفرة أهم من دعوتهم إلى الإيمان ﴿ قَدْ جِئْنَكَ بِ عَايَةٍ مِن رَبِكُ ﴾ أي بحجة على صدقنا بالرسالة. وهي جملة مقررة لما تضمنه الكلام السابق من دعوى الرسالة. وإنما وحد الآية وكان معه أيتان؛ لأن المراد إثبات الدعوى ببرهانها، فالمراد: جنس الآية، لا الإشارة إلى وحدة الحجة وتعددها.

﴿ وَالسَّلَامُ عَلَىٰ مَنِ اُتَبَعَ الْمُدَىٰ ﴾ أي السلامة من العذاب في الدارين، لمن صدّق بآيات الله الدالة على الحق ﴿ كَذَّبَ ﴾ ما جئنا به ﴿ وَتَوَلِّنَ ﴾ أعرض عنه. ويلاحظ أنه قدم البشارة بالسلام للترغيب وعملاً بسياسة اللين المأمور بها، ثم جاء التصريح بالوعيد والتوكيد فيه؛ لأن العقاب مؤيد والتهديد مهم.

#### المناسعة:

بعد أن ذكر الله تعالى النعم الثماني على موسى في مقابل طلباته الثمانية، ذكر هنا الأوامر والنواهي أو التوجيهات التي ينفذها هو وأخوه هارون، كالتعليمات التي تعطى للرسل والسفراء والقناصل لدى الذهاب في مهمة إلى دولة أخرى، للتوصل إلى نجاح المهمة، وأداء الرسالة على أكمل وجه، والخلاصة: إنه لما قال تعالى: ﴿ وَأَصَّطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى اللهِ عَقبه بذكر ما لأجله اصطنعه، وهو الإبلاغ والأداء.

#### التفسير والبيان:

هذه هي الأوامر والنواهي الصادرة من الله لموسى وأخيه، فقال تعالى: ﴿ اَذَهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِاللَّهِ وَلَا نَبِيا فِي ذِكْرِى ﴿ الله لموسى مع أخيك إلى فرعون وقومه بحججي وبراهيني ومعجزاتي التي جعلتها لك آية وعلامة على النبوة، وهي تسع الآيات التي أنزلت عليك، ولا تضعفا، ولا تفترا عن ذكر الله، ولا عن تبليغ الرسالة إليهم، فإن ذكر الله عون وقوة وسلطان، كما جاء في الحديث الذي رواه الترمذي عن عمارة بن دسكرة: «إن عبدي كل عبدي: الذي يذكرني وهو مناجز قِرْنه» أي نظيره في الشجاعة والحرب. والذكر يقع على كل العبادات، وتبليغ الرسالة من أعظمها، وذلك بأن يبينا لهم أن الله أرسلهما مبشرين ومنذرين، وأنه لا يرضى منهم بالكفر، ويذكرا لهم أمر الثواب والعقاب والترغيب والترهيب.

﴿ اَذَهَبَآ إِلَىٰ فِرُعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴿ اللَّهِ الْهَا إِلَى فرعون، وأبطلا دعواه الله الله الله الله على الله وعصاه، حين قال: ﴿ أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [النازعات: ٢٤/٧٩].

وبدأ بفرعون لأنه الحاكم، فإذا آمن تبعه الرعية، ثم بين الله تعالى أسلوب الدعوة، فقال:

وفي هذه الآية عبرة وعظة وهي أن فرعون في غاية العتو والاستكبار، وموسى صفوة الله من خلقه إذ ذاك، ومع هذا أمر ألا يخاطب فرعون إلا بالملاطفة واللين، كما قال تعالى: ﴿أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ النَّحَلُ اللَّهُمُ وَاللَّهِ هِى أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥/١٦].

## فأجاب موسى وهارون بقولهما:

﴿ قَالَا رَبَّنَا ۚ إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفُرُطُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴿ أَي قَالَ مُوسَى وَهَارُونَ : يَا رَبِنَا، إِننَا نَخَافُ مِن فَرَعُونَ إِنْ دَعُونَاهُ إِلَى الْتُوحِيدِ وَعَبَادَتُك، أَن يَعَجِّلُ وَيَبَادُر بَعْقُوبَتَنَا، ويشتط في أذيتنا ويعتدي علينا، لتجبره وعتوه وقساوته.

وهارون: لا تَخَافاً إِنَّنِي مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرَىٰ الله الله لموسى وهارون: لا تَخافا من فرعون، فإنني معكما بالنصر والتأييد، والحفظ والعون عليه، وإنني سميع لما يجري بينكما وبينه، ولست بغافل عنكما، وأرى كل ما يقع، فأصرف شره عنكما. والمراد أنه تعالى حثهما على التبليغ بجرأة وحكمة، وتكفل لهما بالحفظ والمعونة والنصرة والوقاية من شر فرعون وغضبه. وتدل

هذه الآية على أن كونه تعالى سميعاً بصيراً صفتان زائدتان على العلم؛ لأن قوله: ﴿ إِنَّنِى مَعَكُمْ اَ ﴾ دل على العلم، و﴿ أَسْمَعُ وَأَرَكُ ﴾ على السمع والبصر.

﴿ فَأُنِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ ﴾ أي فأتياه في مجلسه وقابلاه وقولا له: إن الله أرسلنا إليك. وقوله ﴿ رَبِّكَ ﴾ إشارة إلى أن الرب الحقيقي هو الله، وأن دعواك الربوبية لنفسك لا معنى لها.

﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةِ بِلَ وَلَا تُعَذِّبُهُم ۗ أَي أَطلق سراح بني إسرائيل من الأسر، وخلِّ عنهم، ولا تعذبهم بتذبيح أبنائهم، واستحياء نسائهم، وتكليفهم مالا يطيقون من السخرة في أعمال البناء والحفر ونقل الأحجار. وإنما بدأ موسى وهارون بهذا الطلب لأنه أخف وأسهل من الدعوة المباشرة إلى الإيمان بالله تعالى.

﴿ قَدْ جِئْنَكَ بِعَايَةٍ مِن رَّبِكَ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَبَعَ الْمُدُكَ ﴾ أي قد أتيناك بمعجزة ودلالة وعلامة من ربك على أنَّا مرسلون لك، والسلامة والأمن من سخط الله ومن عذابه على من اتبع هدى ربه، فآمن برسله، واسترشد بآياته الداعية إلى الحق والخير وترك الظلم والضلال. وهذا ليس بتحية. والعبارة الأخيرة كانت تكتب في مكاتبات النبي ﷺ إلى الملوك والأمراء يدعوهم فيها إلى الإسلام.

مثل كتاب الرسول ﷺ إلى هرقل عظيم الروم، ونصه: «بسم الله الرحمن الرحيم، من محمد رسول الله إلى هرقل عظيم الروم، سلام على من اتبع الهدى، أما بعد:

فإني أدعوك بدعاية الإسلام، فأسلم تسلم، يؤتك الله أجرك مرتين». ولما كتب مسيلمة الكذاب إلى رسول الله علي كتاباً صورته: من مسيلمة رسول الله إلى محمد رسول الله، سلام عليك، أما بعد: فإني قد أشركتك في الأمر، فلك المدر، ولي الوبر، ولكن قريش قوم يعتدون.

## فكتب إليه رسول الله ﷺ:

«من محمد رسول الله إلى مسيلمة الكذاب، سلام على من اتبع الهدى، أما بعد: فإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده، والعاقبة للمتقين».

﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِى إِلَيْمَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَبَ وَتَوَلَّى ﴿ إِنَا وجهنا للك النصح والإرشاد؛ لأن الله أخبرنا فيما أوحاه إلينا من الوحي المعصوم: أن العذاب متمحض خالص لمن كذب بآيات الله وبما ندعو إليه من توحيده، وتولى عن طاعته، كما قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَيْ ﴿ إِنَّ وَءَاثَرَ الْمَيْوَةَ الدُّنَا ۚ ﴿ وَتُولَى عَن طاعته، كما قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَيْ ﴿ وَاللَّمْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللّلَهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّلَهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّ اللللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللللَّا الللللّل

## فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتي:

اً – ربط الله تعالى بين اصطناع موسى لنفسه، أي اختياره لوحيه ورسالته، وبين ما اختاره له، وهو إبلاغ الرسالة، وأداء الوحي إلى الناس.

أيد الله تعالى موسى وأخاه هارون عليهما السلام بتسع آيات أنزلت على موسى، لتكون دليلاً وآية على النبوة، ومعجزة تثبت الصدق، وبرهاناً لفرعون وقومه على أن موسى وأخاه هارون أرسلهما الله إليهم.

٣ً - أمر الله تعالى موسى وهارون بالذهاب إلى دعوة فرعون إلى عبادة الله

والإقرار بربوبيته وألوهيته وحده لا شريك له، وقد خاطِب أولاً موسى وحده تشريفاً له، ثم كرر الخطاب له مع أخيه للتأكيد.

3 - قوله تعالى: ﴿فَقُولًا لَهُمْ قَوْلًا لَيْنَا﴾ دليل على جواز الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وأن ذلك يكون باللين من القول لمن معه القوّة، وضمنت له العصمة، فنحن أولى بذلك، وحينتذٍ يحصل الآمر أو الناهي على مرغوبه، ويظفر بمطلوبه.

والقول الليِّن: هو القول الذي لا خشونة فيه.

٥ - الخوف من عدوان الظلمة العتاة الجبابرة كفرعون من طبيعة البشر،
 لذا لم يكن مستغرباً أن يقول موسى وهارون: ﴿إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْخَى ﴾ أي أن يشطط في أذيتنا أو يعتدي علينا.

أ - قال العلماء: لما لحقهما - أي موسى وهارون - ما يلحق البشر من الخوف على أنفسهما، عرَّفهما الله سبحانه أن فرعون لا يصل إليهما ولا قومه. وهذه الآية رد على من قال: إنه لا يخاف؛ والخوف من الأعداء سنة الله في أنبيائه وأوليائه مع معرفتهم به وثقتهم.

لذا حكى القرآن عن موسى: ﴿ فَنَرَجُ مِنْهَا خَآبِفًا يَتَرَقَّبُ ﴾ [القصص: ٢١/٢٨] ، وقال حين ألقى وقال: ﴿ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفًا يَتَرَقَّبُ ﴾ [القصص: ١٨/٢٨] ، وقال حين ألقى السحرة حبالهم وعصيهم: ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عِيفَةَ مُوسَىٰ ﴿ اللَّهُ عَلَنَا لَا تَحَفّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ اللَّهِ ﴾ [طه: ٢٠/٢٠-٢٦] ، وقال في الآيات المتقدمة في هذه السورة: ﴿ خُذُهَا وَلَا تَحَفَّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴾.

ومنه حفر النبي ﷺ الخندق حول المدينة تحصيناً للمسلمين وأموالهم، مع كونه من التوكل والثقة بربّه بمحل لم يبلغه أحد. ثم كان من أصحابه ما لا يجهله أحد من تحولهم عن منازلهم، مرّة إلى الحبشة، ومرّة إلى المدينة، تخوّفاً على أنفسهم من مشركي مكة، وهرباً بدينهم أن يفتنوهم عنه بتعذيبهم.

قال العلماء: فالمخبر عن نفسه بخلاف ما طبع الله نفوس بني آدم عليه كاذب، وقد طبعهم على الهرب مما يضرّها ويؤلمها أو يتلفها.

٧ - العصمة للأنبياء من الله تعالى وحده، لذا قال لموسى وهارون: ﴿إِنَّنِى مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرَكُ ﴾ أي إنه معهما بالنصر والمعونة والقدرة على فرعون.
 والسماع والبصر: عبارة عن الإدراك الذي لا تخفى معه خافية.

والآية دليل كما تقدم على العلم الإلهي، وعلى كونه تعالى سميعاً وبصيراً.

٨ - كان أول مطلب موسى وهارون من فرعون إطلاق سراح بني إسرائيل من الأسر، وإنقاذهم من السّخرة والتعب في العمل؛ لأن بني إسرائيل كانوا عند فرعون في عذاب شديد، يذبِّح أبناءهم، ويستخدم نساءهم، ويكلفهم من العمل في الطين واللَّبِن وبناء المدائن ما لا يطيقونه.

قالا على خطاب موسى وهارون في غاية اللطف واستعمال المنطق، فقالا له: قد جئناك بآية دالة على نبوتنا ورسالتنا إليك، ومن اتَّبع الهدى سلم من سخط الله عزّ وجلّ وعذابه، وليس هذا بتحية، بدليل أنه ليس بابتداء لقاء ولا خطاب.

وأضافا أيضاً في كلامهما: إنا قد أوحي إلينا أن العذاب أي الهلاك والدمار في الدنيا، والخلود في جهنم في الآخرة على من كذَّب أنبياء الله، وتولى، أي أعرض عن الإيمان. قال ابن عباس: هذه أرجى آية للموحّدين؛ لأنهم لم يكذِّبوا ولم يتولوا.

#### - 7 -

# الحوار بين فرعون وموسى حول الربوبية

﴿ قَالَ فَمَن رَبُّكُمَا يَمُوسَىٰ ﴿ قَالَ رَبُنَا الَّذِى أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُمْ مُّ اللهُ اللهُ وَعَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَىٰ ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَابِ لَا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَسَى ﴿ وَالْمَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

#### القراءات:

# ﴿مَهْدًا﴾:

## قرئ:

١- (مَهْداً) وهي قراءة عاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف.

٢- (مِهَاداً) وهي قراءة الباقين.

## الإعراب:

﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي ﴾: ﴿ عِلْمُهَا ﴾: مبتدأ ، و﴿ فِ كِتَابٍ ﴾: خبره ، و﴿ عِندَ رَبِي ﴾: ظرف يتعلق بالخبر ، وتقديره : علمها كائن في كتاب عند ربي . ويحتمل أن يكون ﴿ عِندَ رَبِي ﴾ في موضع نصب على الحال ؛ لأنه في الأصل صفة لكتاب وهو نكرة ، فلما تقدمت صفة النكرة عليها ، وجب النصب على الحال . ويحتمل أن يكون ﴿ فِي كِتَابٍ ﴾ بدلاً من قوله : ﴿ عِندَ رَبِي ﴾ ويكون ﴿ عِندَ رَبِي ﴾ خبر المبتدأ .

و ﴿ لَا يَضِلُ رَبِي ﴾ أي لا يضل ربي عنه، فحذف الجار والمجرور، كما حذفا في آية ﴿ وَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴿ إِنَّا النازعات: ٢٩/٧٩] أي المأوى له.

﴿ اَلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ﴾ خبر لمبتدأ محذوف، أو صفة لربي، أو منصوب على المدح.

﴿ كُلُواْ وَارْعَوا ﴾ حال من ضمير أخرجنا، أي مبيحين لكم الأكل ورعي الأغنام.

#### البلاغة:

﴿ نُعِيدُكُمْ ﴾ و﴿ نُغْرِجُكُمْ ﴾ بينهما طباق.

﴿ فَأَخْرَجْنَا ﴾ التفات من الغيبة إلى التكلم.

﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمُ ﴾ مقابلة، قابل بين ﴿ مِنْهَا ﴾ و ﴿ وَفِيهَا ﴾ وبين الخلق والإعادة.

## المفردات اللغوية:

﴿ قَالَ ﴾: فرعون . ﴿ فَمَن رَبُّكُمُا يَمُوسَى ﴾؟ إنما خاطب الاثنين، وخص موسى بالنداء؛ لأنه الأصل، وهارون وزيره وتابعه . ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَامُ ﴾ أي منح كل نوع من المخلوقات صورته وشكله الذي يطابق كماله، ويناسب خواصه ومنافعه، ومميزاته التي يتميز بها من غيره . ﴿ ثُمُّ هَدَىٰ ﴾ ثم عرفه كيف يرتفق بما أعطي له.

﴿ قَالَ ﴾ فرعون . ﴿ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴾ فما حالهم بعد موتهم من السعادة والشقاوة. والبال في الأصل: الفكر، يقال: خطر ببالي كذا، ثم أطلق هنا على الحال المعني بها. و ﴿ ٱلْقُرُونِ ﴾ الأمم، مثل قوم نوح وهود ولوط وصالح في عبادتهم الأوثان.

﴿ وَالَ ﴾ موسى . ﴿ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِتَابِ ﴾ أي علم حالهم محفوظ عند ربي في اللوح المحفوظ، يجازيهم عليها يوم القيامة. والمراد أن حالهم غيب لا يعلمه إلا الله، وقصد بذلك كمال علم الله الذي لا يضيع منه شيء . ﴿ لَا يَضِلُ ﴾ لا يخطئ مكان الشيء، والضلال: أن تخطئ الشيء في مكانه، فلم تهتد إليه . ﴿ وَلَا يَنسَى ﴾ ربي شيئًا، والنسيان: عدم تذكر الشيء بحيث لا يخطر ببالك. وهما محالان على الله العالم بالذات.

﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ﴾ أي هو الذي جعل للناس في جملة الخلق . ﴿ مَهْدًا ﴾ وقرئ: مهاداً ، أي فراشاً ، أي جعل الأرض كالمهد تتمهدونها. والمهد: مصدر سمي به ، والمهاد: اسم ما يمهد كالفراش ، أو جمع مهد.

﴿ وَسَلَكَ ﴾ سهّل . ﴿ سُبُلًا ﴾ طرقاً ، أي جعل لكم فيها طرقاً بين الجبال والأودية والبراري ، تسلكونها من أرض إلى أرض لتبلغوا منافعها . ﴿ مَآءَ ﴾ مطراً . ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ وَأَزْوَبَا ﴾ أصنافاً وفيه التفات من لفظ الغيبة إلى صيغة المتكلم ، على الحكاية لكلام الله تعالى ، للتنبيه على ما فيه من الدلالة على كمال القدرة والحكمة ، وللإشعار بأنه تعالى مطاع تنقاد الأشياء المختلفة لمشيئته . ﴿ مِن نَبَّاتِ شَقَىٰ ﴾ شتى صفة . ﴿ أَزْوَبَا ﴾ أي مختلفة الألوان والطعوم ، و ﴿ شَقَىٰ ﴾ جمع شتيت ، كمريض ومرضى ، من شت الأمر: تفرق.

﴿ كُلُواْ ﴾ منها . ﴿ وَارْعَوْا أَنْعَمَكُمْ ﴾ فيها ، والأنعام جمع نَعَم: وهي الإبل والبقر والغنم. والأمر للإباحة وتذكير النعمة . ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ المذكور هنا. ﴿ لَأَوْلِي النَّهَىٰ ﴾ أصحاب العقول ، جمع نُهية ، كغُرفة وغرف ، سمى به العقل ؛ لأنه ينهى صاحبه عن ارتكاب القبائح.

﴿ مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ ﴾ من الأرض، فإن التراب أصل خلقة أول آبائكم وأول مواد أبدانكم . ﴿ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ ﴾ مواد أبدانكم . ﴿ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ ﴾ عند البعث . ﴿ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ مرة أخرى ، كما أخرجناكم عند ابتداء خلقكم.

#### الناسبة:

بعد مبادرة موسى وهارون بالذهاب إلى فرعون امتثالاً لأمر الله، ووصولهما إلى قصر فرعون، والإذن لهما بالدخول بعد انتظار طويل، وصف الله تعالى الحوار الذي دار بينه وبينهما، فسألهما سؤال إنكار للرّب تكبراً وتجبراً، بعد أن أثبت نفسه ربّاً في قوله: ﴿أَلَمْ نُرَبِكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَيِثْتَ فِينَا مِنَ عَمْرِكَ سِنِينَ ﴾. فاستدل موسى على إثبات الصانع بأحوال المخلوقات.

## التفسير والبيان:

## فأجابه موسى:

﴿ قَالَ رَبُنَا اللَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُم ثُمٌّ هَدَىٰ ﴿ أَي قَالَ مُوسَى: رَبَنَا هُو الذِي أَعطى كُل شيء صورته وشكله الذي يليق به، ويطابق المنفعة المنوطة به، كاليد للبطش، والرجل للمشي، واللسان للنطق، والعين للنظر، والأذن للسمع.

ثم أرشدهم إلى طرق الانتفاع بما أعطاهم، فانتفعوا بكل شيء فيما خلق له، إما اختياراً كالإنسان والحيوان، وإما طبعاً كالنبات والجماد، كقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِى فَدَرَ فَهَدَىٰ ﴿ الْأَعَلَى: ﴿ وَٱلَّذِى فَدَرَ فَهَدَىٰ الْحَلَى اللَّهِ الأَعلَى: ٣/٨٧] أي قدر قدراً، وهدى الخلائق إليه، أي كتب الأعمال والآجال والأرزاق، ثم مشى الخلائق على ذلك، لا

يحيدون عنه، ولا يقدر أحد على الخروج منه. والآية لإثبات الصانع بأحوال المخلوقات.

﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ إِنَّ ﴾ بعد أن أخبر موسى فرعون بأن ربه الذي أرسله هو الذي خلق ورزق، وقدر فهدى، شرع يحتج بالقرون الأولى، قائلاً: إذا كان الأمر كذلك، فما حال وما شأن الأمم الماضية، لم يعبدوا ربك، بل عبدوا غيره من الأوثان وغيرها من المخلوقات؟

## فأجاب موسى:

﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَبِ لَا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَسَى ﴿ قَالَ مُوسَى : إِن كُلُ أَعْمَالُهُم مُعْفُوظَةً عند الله، مُثَبَّتَةً عنده في اللوح المحفوظ، يجازي بها، لا يخطئ في علم شيء من الأشياء، ولا ينسى ما علمه منها، فعلم الله محيط بكل شيء. أما علم المخلوق فيعتريه الأمران: عدم الإحاطة بالشيء، ونسيانه بعد علمه، والله منزه عن ذلك.

وقصد فرعون بالسؤال عن الأمم الماضية أن يصرف موسى عن البراهين القوية، فيتبين للناس صدقه، ويشغله بالتواريخ والحكايات، لكن موسى تنبه لهذا، فأجاب عن إثبات الإله بأوجز عبارة وأحسن معنى، وفوض أمر الماضي إلى علام الغيوب.

وبعد أن ذكر موسى الدليل الأول العام الذي يتناول جميع المخلوقات من الإنسان وسائر الحيوانات وأنواع النبات والجمادات، ذكر بعدئذ أدلة خاصة وهي ثلاثة:

أولها - قوله تعالى: ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهَدًا ﴾ أي ربي الذي جعل الأرض ممهدة كالفراش، تعيشون فيها بيسر وسهولة، وقراراً تستقرون عليها وتقومون وتنامون عليها وتسافرون على ظهرها.

ثانيها - ﴿ وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا ﴾ أي جعل لكم فيها طرقاً تسلكونها وسهلها لكم، كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢١/٢١] ، وقال سبحانه: ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمْ اللَّأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا شُبُلًا لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُمْ فِيهَا شُبُلًا لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّلُهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللل

ثالثها - ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ ۚ أَزْوَبَجًا مِن نَبَاتِ شَتَى ﴾ أي وأنزل من السحاب مطراً ، أخرجنا به أنواعاً من أصناف النبات المختلفة ، من زروع وثمار حامضة وحلوة ومرة ، وذات ألوان وروائح وأشكال مختلفة ، بعضها صالح للإنسان ، وبعضها للحيوان ، لذا قال :

﴿ كُلُواْ وَارْعَوَاْ أَنْعُنَمُكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِأَوْلِى النَّهَىٰ ﴿ اَي خلقنا أَصناف النبات، بعضه للإنسان، وبعضه لطعام الحيوان، فكلوا وتفكهوا مما يناسبكم، وارعوا أنعامكم (الإبل والبقر والغنم) في الأخضر واليابس، إن فيما ذكرت لكم لدلالات وحججاً وبراهين لذوي العقول السليمة المستقيمة، على أن الخالق لا إله إلا هو، ولا ربّ سواه.

وبعد أن ذكر الله تعالى منافع الأرض والسماء، بيَّن أنها غير مطلوبة لذاتها، بل هي وسائل إلى منافع الآخرة، فقال:

﴿ فَي مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمُ وَمِنْهَا نُحْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ فَي مَن الْغذاء الأرض مبدؤكم، فإن أباكم آدم مخلوق من تراب، والنطفة المتولدة من الغذاء مرجعها إلى الأرض، لأن الغذاء الحيواني من النبات، والنبات من امتزاج الماء والتراب.

وإلى الأرض مصيركم بعد موتكم، فتدفنون فيها، وتتفرق أجزاؤكم حتى تصير من جنس الأرض تراباً.

وسوف نخرجكم من قبوركم في الأرض مرة أخرى بالبعث والنشور، والمعنى: من الأرض أخرجناكم، ونخرجكم بعد الموت من الأرض تارة أخرى. والغرض من الآية هنا تنزيه الرّب نفسه وتذكير فرعون بأصله وأنه من تراب عائد إليه، فلا يغتر بدنياه وملكه، وليعلم أن أمامه يوماً شديد الأهوال، يسأل فيه عن كل شيء، ويحاسب على أعماله.

ونظير هذه الآية قوله تعالى: ﴿ فِيهَا تَحْيُوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ ﴾ [الأعراف: ٧/ ٢٥] ، وقوله سبحانه: ﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْنَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ وَتَظُنُّونَ إِن لَبِهِ مَا يَكُونُ لِللَّهِ وَلَيْلًا ﴿ يَكُونُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وجاء في الحديث المروي عند أصحاب السنن: «إن رسول الله على حضر جنازة، فلما دفن الميت أخذ قبضة من التراب، فألقاها في القبر، وقال: منها خلقناكم، ثم أخذ أخرى وقال: وفيها نعيدكم؟ ثم أخرى وقال: ومنها نخرجكم تارة أخرى».

## فقه الحياة أو الأحكام:

دلت الآيات على ما يأتي:

اً – لم يؤمن فرعون بدعوة موسى وهارون، وظل على كفره، وتساءل تكبراً وتجبراً وزوراً وبهتاناً، مع كونه عارفاً بالله تعالى، وقال: ﴿فَمَن رَّبُكُمُا يَمُوسَىٰ ﴾؟

أ - تدل الآية المذكورة على أنه يجوز حكاية كلام المبطل؛ لأنه تعالى حكى
 كلام فرعون في إنكاره الإله، وحكى شبهات منكري النبوة، وشبهات منكري
 الحشر، لكن يجب قرن الجواب بالسؤال، لئلا يبقى الشك.

٣ - وتدل الآية أيضاً على أن المحق يجب عليه استماع كلام المبطل، والجواب عنه من غير إيذاء ولا إيحاش، كما فعل موسى بفرعون هنا، وكما

أمر الله تعالى رسوله في قوله: ﴿أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ اللهِ تَعَالَى رَسُولُ فَي قوله: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱلْحُسَنَةِ ﴾ [النحل: ١٢٥/١٦] ، وقال سبحانه: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱلسَّتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسَمَعَ كَلَامَ ٱللّهِ ﴾ [التوبة: ٢/٩] .

كان جواب موسى لفرعون: إن الله تعالى يعرف بصفاته، فهو خالق العالم، وهو الذي خصّ كل مخلوق بهيئة وصورة معينة. قال مجاهد: أعطى كل شيء صورة؛ لم يجعل خلق الإنسان في خلق البهائم، ولا خلق البهائم في خلق الإنسان، ولكن خلق كل شيء فقدَّره تقديراً. وقال الشاعر: ولحد في كل شيء خِلْقة وكذاك الله ما شاء فعل أراد بالخلقة: الصورة.

٥ - الله هو المختص بعلم الغيب في الماضي والحاضر والمستقبل، فلما سأل فرعون عن حال وشأن الأمم الغابرة، أجابه موسى وأعلمه أن علمها عند الله تعالى، أي إن هذا من علم الغيب الذي سألت عنه، وهو مما استأثر الله تعالى به لا يعلمه إلا هو، وما أنا إلا عبد مثلك؛ لا أعلم منه إلا ما أخبرني به علام الغيوب، وعلم أحوال القرون مكتوبة عند الله تعالى في اللوح المحفوظ.

العلوم وكتبها لئلا تُسى، فإن الحفظ قد تعتريه الآفات من الغلط والنسيان. العلوم وكتبها لئلا تُسى، فإن الحفظ قد تعتريه الآفات من الغلط والنسيان. وقد لا يحفظ الإنسان ما يسمع، فيقيده لئلا يذهب عنه. جاء في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «لما قضى الله الخلق كتب في كتاب على نفسه، فهو موضوع عنده: إن رحمتي تغلِب غضبي». وفي صحيح مسلم أيضاً أن النبي على أمر بكتب الخطبة التي خطب بها في الحج لأبي شاه - رجل من اليمن - لما سأله كتبها. وروى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي على قال: «قيدُوا العلم بالكتابة». وأسند الخطيب عن أبي هريرة إن النبي على قال لرجل من الأنصار لا يحفظ الحديث: «استعن بيمينك».

وأما النهي عن كتابة الأحاديث، فكان ذلك متقدماً، فهو منسوخ بأمره على الكتابة، وإباحتها لأبي شاه وغيره.

قال أبو بكر الخطيب: ينبغي أن يكتب الحديث بالسواد، ثم الحبر خاصة، دون المداد (١١)؛ لأن السواد أصبغ الألوان، والحبر أبقاها على مرّ الدهور، وهو آلة ذوي العلم، وعُدّة أهل المعرفة.

٧ - دل قوله تعالى: ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّى وَلَا يَسَى ﴾ على أن الله عالم بكل المعلومات، وهو اللفظ الأول، وعلى بقاء ذلك العلم أبد الآباد، وهو إشارة إلى نفى التغير، وهو اللفظ الثاني.

٨ - من نعم الله تعالى أن جعل الأرض رغم كرويتها الكلية ممهدة
 كالفراش، وقراراً للاستقرار عليها، لتصلح للعيش عليها.

٩ - ظاهر آية ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ٤ ﴾ يدل على أنه سبحانه إنما يخرج النبات من الأرض بواسطة إنزال الماء، فيكون للماء فيه أثر، وهذا التأثير على تقدير أن الله تعالى هو الذي أعطى الماء هذه الخواص والطبائع، فيكون الماء المنزل سبب خروج النبات في الظاهر.

• أ- إن إخراج أصناف من النبات المختلفة الأنواع والألوان من الأرض دليل واضح على قدرة الله تعالى ووجود الصانع. وإن جعل بعض النبات صالحاً للإنسان وآخر للحيوان: ﴿ كُلُواْ وَارْعَوْاْ أَنْعُنَمُكُمْ ﴾ من أجل النعم على الإنسان، ومما يقتضى التأمل والتفكير عند ذوي العقول الصحيحة.

١ أ- ما أعظم خيرات الأرض، وما أحوج الناس إليها! فالله خلقنا منها،
 ويعيدنا إليها بعد الموت، ويخرجنا منها للبعث والحساب. أما كيفية الإخراج

<sup>(</sup>١) الحبر والمداد في اللغة سواء. ولعل المراد به المداد الذي لا لون له أو لونه باهت.

من الأرض فهو أن الله تعالى خلق أصلنا وهو آدم عليه السلام من التراب، فكنا تبعاً له، وأما استمرار الخلق فهو أن تولد الإنسان من النطفة ودم الطمث، وهما يتولدان من الأغذية، والغذاء إما حيواني أو نباتي، والحيواني ينتهي إلى النبات، والنبات إنما يحدث من امتزاج الماء والتراب.

#### - ٧ -

## اتهام موسى بالسحر

﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَهُ ءَاينِينَا كُلِّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَى فَيَ قَالَ أَجِئَنَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا مِسْحَرِكَ يَدْمُوسَى فَي فَلَنَأْتِينَكَ مِسِحْرِ مِثْلِهِ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا نُخْلِفُهُ مِنْ وَلَا أَنْتَكَ مَكُنَا سُوَى فَلَنَأْتِينَكَ مَوْعِدًا لَا مُغْلِفُهُ وَلَا أَنْتَكَ مَكُنَا سُوى فَي قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ ٱلنَّاسُ ضُحَى فَيْ وَلَا أَنتَ مَكَانًا سُوى فَي فَي قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ ٱلنَّاسُ ضُحَى فَي اللَّهُ اللْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْتُولُولُولُولِلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ

## القراءات:

# ﴿ أَجِئْتَنَا ﴾ :

وقرأ السوسي، وحمزة وقفاً (أجيتنا).

## ﴿ شُوكَى ﴾ :

قرئ:

١- (سِوًى) وهي قراءة نافع، وابن كثير، وأبي عمرو، والكسائي.

٢- (سُوًى) وهي قراءة الباقين.

## الإعراب:

﴿ مَكَانًا سُوَّى ﴾ ﴿ مَكَانًا ﴾ بدل منصوب من ﴿ مَوْعِدًا ﴾ ولا يجوز نصبه بقوله:

﴿ مَوْعِدًا ﴾؛ لأن ﴿ مَوْعِدًا ﴾ قد وصف بقوله: ﴿ لَّا نُخْلِفُهُم نَحَنُ ﴾ والمصدر إذا وُصف لا يعمل. ويجوز أن يجعل ﴿ مَكَانًا ﴾ منصوباً بنزع الحافض: في.

﴿ سُوَى ﴾: يقرأ بكسر السين وبضمها، فمن قرأ بالكسر، فلأن ﴿ فِعَلَ ﴾ لم يأت في الوصف إلا نادراً نحو: قوم عِدَى، ولحم زِيمَ. والضم أكثر؛ لأن ﴿ فُعَلَ ﴾ في الوصف كثير، نحو: لُكَع وحُطَم.

﴿ مُوْعِدُكُمْ يُوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحَشَرَ ﴾ ﴿ يَوْمُ ﴾ : خبر ﴿ مَوْعِدُكُمْ ﴾ على تقدير حذف مضاف، أي موعدكم وقت يوم الزينة، ولا يجوز أن يكون ﴿ يَوْمُ ﴾ ظرفاً ؛ لأن العرب لم تستعملُه مع الظرف استعمال سائر المصادر، ولهذا قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ ﴾ [هود: ١١/٨١] بالرفع إذ يراد به هنا المصدر، ولو قلت: إن خروجكم الصبح، لم يجز فيه إلا النصب، أي وقت الصبح.

و ﴿مُوَّعِدًا﴾ مصدر بمعنى الوعد في الأظهر.

والموعد: يكون مصدراً وزماناً ومكاناً بلفظ واحد، ﴿وَأَن يُحْشَرَ ﴾ معطوف بالرفع على ﴿يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ أي موعدكم وقت يوم الزينة، وموعدكم وقت حشر الناس، فحذف المضاف أيضاً.

#### البلاغة:

﴿ سُوكَى ﴾ ﴿ ضُحَى ﴾ سجع حسن.

## المفردات اللغوية:

﴿ أَرَيْنَهُ ءَايَنِنَا كُلَّهَا ﴾ بصرنا فرعون آيات معهودة هي الآيات التسع المختصة بموسى . ﴿ فَكَذَّبَ ﴾ بها وزعم أنها سحر . ﴿ وَأَبَى ﴾ امتنع أن يوحد الله تعالى أو أبى الإيمان والطاعة ، لعتوه . ﴿ لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا ﴾ مصر ، ليصبح لك الملك فيها . ﴿ بِسِحْرٍ مِثْلِهِ ﴾ يعارضه . ﴿ مَوْعِدًا ﴾ ميعاداً معيناً لذلك . ﴿ لَا

نُخَلِفُهُ ﴾ لا نخلف ذلك الوقت في الاجتماع فيه، إذا جعل (موعد) هنا هو الزمان، وإذا جعل مصدراً أي لا نخلف ذلك الموعد . ﴿ سُوَّى ﴾ أي وسطاً، تستوي إليه مسافة الجائي من الطرفين.

﴿ قَالَ ﴾ موسى . ﴿ مَوْعِدُكُمُ مَ يَوْمُ الزِّينَةِ ﴾ يوم عيد كان لهم، يتزينون فيه ويجتمعون. ويوم: بضم الميم، وقرأ الحسن بالنصب، فمن رفع فعلى أنه خبر المبتدأ، والمعنى: وقت موعدكم يوم الزينة، ومن نصب فعلى الظرف، معناه: موعدكم يقع يوم الزينة. والسؤال وقع عن مكان الموعد، وطابقه من حيث المعنى ذكر الزمان، وإن لم يطابق لفظاً؛ لأنهم لا بد لهم من أن يجتمعوا يوم الزينة في مكان معين مشهود باجتماع الناس في ذلك اليوم، فبذكر الزمان علم المكان.

﴿ وَأَن يُحُشَرَ ٱلنَّاسُ ﴾ يجمعون . ﴿ ضُحَى ﴾ وقت ارتفاع شمس النهار. الناسعة:

بعد سؤال فرعون عن رب موسى، ذكر الله تعالى أنه بصره بالآيات الدالة على توحيد الله، مثل ﴿ رَبُّنَا ٱلَذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُم ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ وقوله: ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا ﴾ والدالة على نبوة موسى مثل العصا واليد البيضاء، فكذب بكل هذا، واتهم موسى بالسحر، وطلب المبارزة مع السحرة، وتحديد مكان اللقاء وموعد الاجتماع.

#### التفسير والبيان:

﴿ وَلَقَدْ أَرَبْنَكُ ءَاينتِنَا كُلُّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَىٰ ﴿ قَالَىٰ اللَّهِ لَقَدِ بَصِرْنَا فَرَعُونَ وَعرفناه آياتنا الدالة على قدرتنا وتوحيدنا وعلى نبوة موسى، كالآيات التسع (١٠)

<sup>(</sup>١) وهي العصا، واليد، وفلق البحر، والحجر، والجراد، والقُمَّل، والضفادع، والدم، ونتق الجبل.

وغيرها من الحجج والبراهين، فعاين ذلك وأبصره، ولكنه كذب بها، وأبي الاستجابة للإيمان والحق، كفراً وعناداً وبغياً، كما قال تعالى: ﴿وَجَمَدُواْ بِهَا وَالسَّبَقَنَتُهَا أَنفُسُهُم ظُلْمًا وَعُلُوًا ﴾ [النمل: ١٤/٢٧] وقال سبحانه: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزُلَ هَـُؤُلِآ } إلاّ رَبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِي لَأَظُنُّكَ يَنفِرْعَوْنُ مَثْبُورًا ﴾ [الإسراء: ١٠٢/١٧].

ثم ذكر الله تعالى شبهة فرعون وصفة تكذيبه، فقال:

﴿ قَالَ أَجِمْنَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَكُمُوسَىٰ ﴿ أَي قَالَ فَرعُونَ لَمُوسَىٰ مَا أَلُ فَرَعُونَ لَهُ اللَّهِ مَا أَلْهُ مِن السحر، وهو قلب العصاحية؟ توهم لتخرجنا من أرضنا مصر بما أظهرته من السحر، وهو قلب العصاحية؟ توهم الناس بأنك نبي يجب عليهم اتباعك، حتى تتوصل بذلك إلى أن تغلب على أرضنا وتخرجنا منها. وإنما ذكر فرعون الإخراج من الأرض لتنفير قومه عن أرضنا وتحرجنا منها، وإنما ذكر فرعون الإخراج من الأرض لتنفير قومه على أجابة موسى، وحملهم على السخط على موسى والغضب منه، والعمل على طرده وإخراجه من مصر.

﴿ فَلَنَـ أَيْنَكَ بِسِحْرِ مِثْلِهِ ﴾ أي لنعارضنك بمثل ما جئت به من السحر، فإن عندنا سحراً مثل سحرك، فلا يغرنك ما أنت فيه.

﴿ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَآ نُخْلِفُهُم نَعَنُ وَلَآ أَنتَ مَكَانًا شُوَى ﴾ أي حدد لنا يوماً معلوماً ومكاناً معلوماً، نجتمع فيه نحن وأنت، فنعارض ما جئت به بما عندنا من السحر، لا نخلف ذلك الوعد من قبل كل منا. وقد فوض فرعون تعيين الموعد إلى موسى إظهاراً لكمال اقتداره.

وليكن المكان مكاناً مستوياً ظاهراً لا ارتفاع فيه ولا انخفاض، ليظهر فيه الحق، أو مكاناً وسطاً بين الفريقين، حتى لا يكون عذر في التخلف.

﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ ٱلنَّاسُ ضُحَى ﴿ أَلَا مَا مُوسَى عليه

السلام: موعد الاجتماع يوم العيد (عيد النيروز) الذي يتزين فيه الناس، وفي وقت الضحى، ليكون الاجتماع عاماً في يوم يفرغ فيه الناس من أعمالهم، ويجتمعون جميعاً، ويتحدثون بنتيجة المبارزة، فتظهر الدعوة، وتعلو كلمة الحق، ويزهق الباطل، وليكون الضوء غالباً، وفي نشاط أول النهار، فلا يشكّوا في المعجزة، ويشاهدوا قدرة الله على ما يشاء، ومعجزات الأنبياء، وبطلان معارضة السحر لخوارق العادات النبوية.

واختيار هذا الوعد دليل على الثقة بالنصر، وسبيل لإيضاح الحجة.

## فقه الحياة أو الأحكام؛

يفهم من الآيات ما يأتي:

اً - لم يبق عذر لفرعون في كفره، بعد إرسال موسى وهارون رسولين إليه، وتأييدهما بالمعجزات الدالة على نبوة موسى، وإبدائهما البراهين والدلائل والحجج على وحدانية الله وقدرته، وهذا يدل على أنه كفر عناداً؛ لأنه رأى الآيات عياناً لا خبراً، واقتنع بها في أعماق نفسه، كما قال سبحانه: ﴿ وَجَمَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوا ﴾ [النمل: ١٤/٢٧].

أ - حاول فرعون تأليب قومه وتحريضهم على معاداة موسى وطرده،
 باتهامه بأنه بحسب عقلية الحاكم يريد إخراج الناس من مصر، والاستيلاء على
 السلطة.

٣ - وحاول أيضاً إبطال المعجزات النبوية بالسحر، ظناً منه أن ما جاء به موسى من الآيات سحر يوهم الناس به لاتباعه والإيمان به، فإذا عورض السحر بمثله، تبين للناس أن ما أتى به موسى ليس من عند الله.

علب فرعون من موسى تعيين يوم معلوم ومكان معروف لا يخلف فيه أحد الطرفين الوعد، إيهاماً للناس بمدى الثقة به، وبكمال اقتداره، وإنهاء دعاوى موسى في يوم مشهود للجميع.

وكان اقتراحه أن يكون المكان مكاناً سوى أي مكاناً مستوياً متوسطاً بين الطرفين، حتى لا يكون عذر في التخلف.

٥ - اختار موسى يوم العيد (يوم الزينة) لتعلو كلمة الله، ويظهر دينه، ويكبت الكفر، ويزهق الباطل، أمام الناس قاطبة في المجمع العام، ليشيع الخبر، ويتناقل جميع أهل المدن والقرى والحضر والأعراب قصة الأمر العجيب، ونبأ المعجزة الكبرى. ثم عين موسى عليه السلام من اليوم وقتاً معيناً بقوله: ﴿وَأَن يُحُشَرَ النّاسُ ضَحَى الله في ضحوة النهار بعد طلوع الشمس، حيث تكون الرؤية واضحة، والنفوس مستعدة نشيطة، ولأنه أول النهار، فلو امتد الأمر فيما بينهم كان في النهار متسع. وكان ذلك بالمصادفة مناسباً للسحرة، لتسخين الحبال والأدوات المعبأة بالزئبق.

## - 1 -

## جمع فرعون السحرة وتحذير موسى لهم

#### القراءات:

﴿ فَيُسْجِتَّكُمْ ﴾ :

قرئ:

١- (فَيُسحِتَكم) وهي قراءة حفص، وحمزة، والكسائي، وخلف.

٢- (فيَسحَتَكم) وهي قراءة الباقين.

﴿ إِنَّ هَلَانِ ﴾:

قرئ:

١- (إنْ هذانٌ) وهي قراءة ابن كثير.

٢- (إنَّ هذين) وهي قراءة أبي عمرو.

٣- (إنَّ هذانِ) وهي قراءة حفص.

٤- (إنَّ هذانِ) وهي قراءة الباقين.

﴿ فَأَجْمِعُوا ﴾ :

وقرأ أبو عمرو (فأجْمَعُوا).

## الإعراب:

﴿إِنَّ هَٰلَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾ ﴿إِنَّ ﴾ إما مخففة من الثقيلة لم تعمل، وإما بمعنى «ما» واللام بمعنى «إلا» أي ماهذان إلا ساحران. وهذان الوجهان على مذهب الكوفيين. ومن قرأ بالتشديد (إنَّ ) أتى به على لغة بني الحارث بن كعب، فإنهم يقولون: مررت برجلان، وقبض منه درهمان، وهي لغة من يأتي في المثنى بالألف في أحواله الثلاث.

وقيل: إنَّ بمعنى «نعم» أي نعم هذان لساحران، لكن فيه ضعف، لدخول اللام في الخبر، وهو قليل في كلامهم. وقرئ «إنَّ هذين لساحران» . ﴿ فَأَجْمُعُوا كَنْ مَعْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا

إذا عزم عليه، فحذف الجار من الآية، كما في آية: ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ. البقرة: ٢/ ٢٣٥] أي على عُقدة النكاح.

وعلى قراءة (فاجْمِعوا) بوصلها، لم يفتقر إلى تقدير حذف حرف الجر؛ لأنه يتعدى بنفسه.

﴿ ثُمَّ اَتْتُواْ صَفَاً ﴾ مصدر في موضع الحال، أي ائتوا مصطفين، أو مفعول به، أي ائتوا إلى صف، والأول أوجه.

## المفردات اللغوية:

﴿ فَتُولَىٰ فِرْعُونُ ﴾ أدبر وانصرف عن المجلس . ﴿ فَجَمَعَ كَيْدُهُ ﴾ أي جمع ذوي كيده من السحرة ، والكيد: ما يكاد به من السحرة وأدواتهم . ﴿ ثُمُّ أَتَى ﴾ أي أتى بالموعد بهم . ﴿ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ ﴾ وهم اثنان وسبعون مع كل واحد حبل وعصا . ﴿ وَيُلكُمُ ﴾ أي هلاك لكم . ﴿ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى اللهِ كَذِبًا ﴾ بأن تدعوا آياته سحراً ، وتشركوا أحداً مع الله. والافتراء: الاختلاق والكذب ، ﴿ فَيُسْتَحِتَكُمُ ﴾ يهلككم . ﴿ بِعَنَاتٍ ﴾ شديد من عنده . ﴿ وَقَدْ خَابَ ﴾ خسر . ﴿ مَنِ الله ، كما خاب فرعون ، فإنه افترى واحتال ليبقى الملك معه ، فلم ينفعه .

﴿ فَلَنَازَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ﴾ فتفاوض السحرة وتشاوروا في أمر موسى، حين سمعوا كلامه، ﴿ وَأَسَرُوا النَّجْوَىٰ ﴾ بالغوا في إخفاء الكلام بينهم . ﴿ وَالْوَا ﴾ لأنفسهم . ﴿ وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَىٰ ﴾ المثلى: مؤنث أمثل بمعنى أشرف، أي لأنفسهم . ﴿ وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَىٰ ﴾ المثلى: مؤنث أمثل بمعنى أشرف، أي لذهبا بمذهبكم الذي هو أفضل المذاهب، بإظهار مذهبه وإعلاء دينه، لقوله تعالى حكاية لقول فرعون: ﴿ إِنِّ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ ﴾ [غافر: ٢٦/٤٠].

﴿ فَأَجِّعُوا كَيْدَكُمُ ﴾ بهمزة القطع من أجمع أي أحكموا كيدكم الذي يكاد به، وبهمزة الوصل من جمع، أي لَمَّ ﴿ أُمَّ اَتْتُوا صَفَاً ﴾ أي مصطفين؛ لأنه أهيب في صدور الرائين . ﴿ وَقَدْ أَفْلَحَ ٱلْيُوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَى ﴾ فاز اليوم من غلب.

#### المناسبة:

بعد اتفاق موسى وفرعون على موعد المبارزة وهو يوم عيد لهم، ذكر الله تعالى ما قام به فرعون من تدبير أمره بجمع السحرة وآلاتهم، ثم ذكر ما حذَّرهم به موسى من عذاب شديد إن أقدموا على إبطال آيات الله، فأوقع الخلاف بينهم، وعقدوا المشاورات في خطتهم، فاتفقوا على وحدة الصف أمام موسى وهارون اللذين يريدان الغلبة والتفوق على دينهم الذي هو في زعمهم أفضل الأديان.

## التفسير والبيان:

﴿ فَتُولُنَ فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمُّ أَنَ ﴿ الله السحرة من مدائن مملكته، فجمع ما يكيد به من سحره وحيله وآلاته وأنصاره، وقد كان السحر شائعاً عندهم، ثم أقبل في الموعد المعين، وجلس في مكان خاص به مع كبار أعوانه، كجناح العروض العسكرية المخصص اليوم لرئيس الدولة، وجاء موسى مع أخيه هارون، وجاءت السحرة ووقفوا صفوفاً، وبدأ فرعون يحرضهم ويستحثهم ويعدهم، فتجرؤوا أن يطلبوا منه الأجر، كما قال تعالى: ﴿ قَالُواْ لِفِرْعَوْنَ آبِنَ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُناً نَحْنُ ٱلْفَلِينَ ، قَالَ نَعَمُ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَمِنَ ٱلمُقرَّبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٦/١٦-٢٤] ، وعدهم فرعون بالجزاء المادي والأدبي ليتفانوا في إجادة عملهم، ويتغلبوا على موسى عليه السلام.

وشرع موسى في الإعلان عن رسالته، فقال:

﴿ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ وَيُلَكُمْ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَيُسْجِتَكُم بِعَذَابِ وَقَدَ خَابَ مَنِ اَفْتَرَىٰ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله على الله كذباً وزوراً، بأن تزعموا أن الذي جئت به ليس بحق، وأنه سحر، فيستأصلكم الله بعذاب شديد من عنده، وقد خسر وهلك من افترى على الله أيَّ كذب كان.

## فأعرضوا عن قوله:

قالوا ذلك متأثرين بما قاله فرعون، ومرددين ما يشيعه، مستخدمين أساليب ثلاثة للتنفير منهما، وهي تكذيب نبوتهما ووصفهما بالسحرة، والكشف عن نواياهما البعيدة بطرد السكان الأصليين من أرضهم مصر، والاستيلاء على جميع المناصب والرياسات.

فيجب علينا الوقوف صفاً واحداً أمام هذا الخطر، فقالوا:

﴿ فَأَجْمَعُواْ كَيْدَكُمُ ثُمَّ اَثْنُواْ صَفَّا وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَنِ اسْتَعْلَىٰ ﴿ اَيُ اَيُ فَاعِر اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وهذا كله من قول السحرة بعضهم لبعض، بقصد التحريض وشد العزائم، لبذل أقصى الجهود للفوز بالمطلوب.

## فقد الحياة أو الأحكام:

دلَّت الآيات على ما يأتي:

أ - بدأت استعدادات فرعون في جمع السحرة، وإعداد الحيل كما هي عادة التهيؤ للمبارزة، قال ابن عباس: كانوا اثنين وسبعين ساحراً، مع كل ساحر منهم حبال وعصي.

¬ لا أتى فرعون وسحرته في الموعد المعين قال موسى لفرعون والسحرة: الهلاك والعذاب لمن اختلق الكذب على الله، وأشرك به، ووصف المعجزات بأنها سحر، فيستأصلكم الله بعذاب شديد من عنده، وقد خسر وهلك، وخاب من الرحمة والثواب من ادعى على الله ما لم يأذن به. وهذا شعار الأنبياء، وهو الصدق في الدعوة، وانتهاز الفرص المناسبة لإعلان دعوتهم.

٣ - تشاور السحرة سرّاً فيما بينهم، وقالوا: إن كان ما جاء به سحراً، فسنغلبه، وإن كان من عند الله فسيكون له أمر. وهذا حق وصدق لا شيء فيه.

أعلنوا قرارهم بأن موسى وأخاه هارون ساحران عظيمان، يريدان إخراج الناس من مصر بسحرهما، وإفساد دينهم، وإزالة مذهبهم الحسن، كما قال فرعون عن موسى: ﴿إِنِّ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ﴾ [غافر: ٢٦/٤٠]. وهذا كله من دعاية فرعون وتحريضه.

ة - ثم حرضوا بعضهم قائلين: اعزموا وجدّوا في تجميع أنواع الكيد والحيلة، وأقصى فنون السحر، وأحكموا أمركم، وقفوا صفاً واحداً، ليكون أشدَّ لهيبتكم، وألقوا ما في أيديكم مرة واحدة، لتبهروا الأبصار، وتغلبوا موسى وأخاه، وقد فاز اليوم من غلب. وهذا شأن كل من الفريقين المتبارزين، يحرص كل منهما على الفوز والانتصار، ويتأثران بالتأييد الشعبي وبحماس المتفرجين واللاعبين أنفسهم، كما هو معروف.

#### - 9 -

# المبارزة بين موسى والسحرة وإعلان إيمانهم باللَّه تعالى

## القراءات:

﴿ يُغَيَّلُ ﴾ :

وقرأ ابن ذكوان (تُخيل).

﴿ نُلْقَفَ ﴾ :

قرئ:

١ - (تَلَقَّف) وهي قراءة ابن ذكوان.

٢- (تَلْقَفْ) وهي قراءة حفص.

٣- (تَلَقَّفْ) وهي قراءة الباقين.

﴿ كُنْدُ سَاحِرٍ ﴾:

وقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (كيدُ سِحْر).

﴿ نُؤْثِرُكَ ﴾ :

وقرأ ورش، والسوسي، وحمزة وقفاً (نؤثرك).

﴿ وَمَن يَأْتِهِ ۦ ﴾ :

وقرأ السوسي (من ياتِهُ).

#### الإعراب:

﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُّوسَىٰ ﴿ هَ اللهِ فَي تقدير التقديم، و ﴿ فَفْسِهِ ﴾ في تقدير ﴿ فَفْسِهِ ﴾ في تقدير التقديم، و ﴿ فَفْسِهِ ﴾ في تقدير التأخير . ﴿ خِيفَةً ﴾ مفعول أوجس. وأصل ﴿ خِيفَةً ﴾ ﴿ خُوفة ﴾ لأنها من الخوف، فانقلبت الواوياء لسكونها، وانكسار ما قبلها.

﴿ نَلْقَفَ ﴾ التاء إما لتأنيث ﴿ مَا ﴾ وهي العصا، حملاً على المعنى، كأنه قال: ألق العصا تلقف ما صنعوا، وإما أن تكون التاء للمخاطب، أي تلقف أنت. وهو مجزوم بجواب الأمر، بتقدير حذف حرف الشرط. ومن قرأ بالرفع، كان حالاً من ﴿ مَا ﴾ أو من ضمير ﴿ فِي يَمِينِكَ ﴾. وما في قوله ﴿ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ صنعوه، و ﴿ كَيْدُ ﴾ إما اسم موصول بمعنى الذين اسم إن، والعائد محذوف، أي إن الذي صنعوه، و ﴿ كَيْدُ ﴾ خبر إن، وإما أن تكون (ما) كافة، و (كيد) عند من قرأ

بالنصب منصوب بـ ﴿ صَنَعُواً ﴾. ومن قرأ (كيْدَ سِحر) أي كيد ذي سحر، فحذف المضاف وأقام المضاف إليه مقامه. «من خلاف» حال.

﴿ وَٱلَّذِى فَطَرَنّا ﴾: إما مجرور بالعطف على ﴿ مَا جَاءَنا ﴾ أي «على الذي جاءنا وعلى الذي فطرنا » وإما مجرور بالقسم، وجوابه محذوف، لدلالة ما تقدم عليه.

وما في ﴿إِنَّمَا نَقْضِى﴾ إما بمعنى الذي في موضع نصب اسم ﴿إنَّ والعائد محذوف، أي: إن الذي تقضيه. وهذه: خبر ﴿إنّ . وإما أن تكون ﴿ما كافة، وهذه: في موضع نصب على الظرف، أي إنما تقضي في هذه الحياة الدنيا. والحياة الدنيا صفة ﴿هَاذِهِ﴾ في كلا الوجهين.

﴿ وَمَا آَكُرَهۡتَنَا عَلَيۡهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ ﴾ (ما) إما في موضع نصب بالعطف على ﴿ خَطَايَنَا ﴾ وإما مبتدأ مرفوع، وخبره محذوف، تقديره: ما أكرهتنا عليه مغفور لنا. و﴿ مِنَ ٱلسِّحْرِ ﴾ متعلق بـ ﴿ أَكْرَهۡتَنَا ﴾.

﴿ فَأُولَكِيكَ لَهُمُ ٱلدَّرَجَاتُ ٱلْعُلَىٰ ، جَنَّتُ ﴾ ﴿ ٱلدَّرَجَاتُ ﴾ مرفوع بالظرف؛ لأنه جرى خبراً عن المبتدأ، وهو أولئك، و﴿ جَنَّتُ ﴾ بدل مرفوع من ﴿ ٱلدَّرَجَاتُ ﴾ أي أولئك لهم جنات عدن. و﴿ خَلِدِينَ ﴾ حال من الهاء والميم في ﴿ لَهُمُ ﴾ والعامل فيه: اللام، أي الاستقرار، أو معنى الإشارة.

#### البلاغة:

﴿ بَلُ أَلْقُوا ۗ فَإِذَا حِبَالْهُم ﴾ فيه إيجاز بالحذف، أي فألقوا فإذا حبالهم . ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ ﴾ ثم قال: ﴿ فَأَلْقِى السَّحَرَةُ سُجَدًا ﴾ فيه إيجاز بالحذف، وهو: فألقى موسى عصاه، فتلقفت ما صنعوا من السحر، فألقي السحرة سجداً. وحسن الحذف في الموضعين لدلالة المعنى عليه.

﴿ يَمُوتُ ﴾ و﴿ يَعَيٰنَ ﴾ بينهما طباق.

﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُجُرِمًا ﴾ و ﴿ وَمَن يَأْتِهِ، مُؤْمِنًا فَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ بينهما مقابلة: وهي أن يؤتى بمعنيين أو أكثر، ثم يؤتى بما يقابل ذلك.

﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ فيه مؤكدات هي: إن، وأنت، وتعريف الخبر: ﴿ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ ولفظ العلو الدال على الغلبة، وصيغة التفضيل ﴿ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾.

## المفردات اللغوية:

﴿ إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَكُون أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى ﴾ قال السحرة ذلك مراعاة للأدب، بين أن يلقي عصاه أو يلقوا عصيهم. وأن وما بعده: منصوب بفعل مضمر، أو مرفوع بخبر محذوف، أي اختر إلقاءك أولاً أو إلقاءنا، أو الأمر إلقاؤك، أو إلقاءنا . ﴿ قَالَ بَلْ أَلْقُوأً ﴾ مقابلة أدب بأدب، وعدم مبالاة بسحرهم، وليستنفدوا أقصى وسعهم، ثم يظهر الله سلطانه، فيقذف بالحق على الباطل فيدمغه.

﴿ فَإِذَا حِبَالْهُمْ وَعِصِيتُهُمْ ﴾ أي فألقوا، وكلمة ﴿ فَإِذَا ﴾ التحقيق أنها ظرفية متعلقة بفعل المفاجأة، والجملة ابتدائية، والمعنى: فألقوا ففاجأ موسى وقت تخيل سعي حبالهم وعصيهم من سحرهم، وذلك بأنهم لطخوها بالزئبق، فلما ضربت عليها الشمس، اضطربت، فخيل إليه أنها تتحرك. و ﴿ أَنَّهَا تَسْعَى ﴾ بدل اشتمال، أي إنها حيات تسعى على بطونها.

﴿ فَأُوَّجَسَ فِي نَفْسِهِ عِنْفَةً ﴾ أحس بشيء من الخوف، من جهة أن سحرهم من جنس معجزته، أن يلتبس أمره على الناس، فلا يؤمنوا به.

﴿ فُلْنَا لَا تَحَفَّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ فَلَنَا لَهُ: لَا تَخْفُ مَا تُوهَمَّتُ فَإِنْكُ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ فَلَنَا لَلَهُ وَتَقْرِيرُ لَعْلَبَتُهُ ، مؤكداً بالأستئناف وحرف التحقيق: "إن" وتكرير الضمير وتعريف الخبر ولفظ العلو الدال على الغلبة الظاهرة وصيغة التفضيل.

﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ ﴾ وهي العصا، ولم يقل: عصاك، تحقيراً لها، أي لا تبال بكثرة حبالهم وعصيهم، أو تعظيماً لها، أي لا تحتفل بكثرة هذه الأشياء وعظمها، فإن في يمينك ما هو أعظم منها أثراً، فألقه . ﴿ نَلْقَفْ ﴾ تبتلع بقوة وسرعة وبقدرة الله تعالى، والخطاب على إسناد الفعل إلى السبب ﴿ إِنَّمَا صَنَعُوا ﴾ إن الذي زوّروا وافتعلوا ﴿ كَيْدُ سَحِرٍ ﴾ أي كيد سحري لا حقيقة له، أي ذي سحر، أو إضافة قصد بها البيان مثل: علم فقه، وإنما وحد الساحر؛ لأن المراد به الجنس المطلق . ﴿ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ ﴾ أي هذا الجنس: ﴿ حَيْثُ أَتَى ﴾ بسحره، أي أينما كان، وأينما أقبل.

﴿ فَأُلْقِى السَّحَرَةُ سُجِدًا ﴾ خرّوا ساجدين لله تعالى، أي فألقى فتلقفت، فتحقق عند السحرة أنه ليس بسحر، وإنما هو من آيات الله، ومعجزة من معجزاته، فألقاهم ذلك على وجوههم سجداً لله، توبة عما صنعوا وتعظيماً لما رأوا ﴿ وَامَنَا بِرِبِ هَارُونَ وَمُوسَىٰ ﴾ قدم هارون لكبر سنه، أو لروي الآية، روي أنهم رأوا في سجودهم الجنة ومنازلهم فيها . ﴿ قَالَ ءَامَنتُم لَهُ ﴾ قال فرعون: آمنتم لوسي. واللام لتضمين الفعل معنى الاتباع . ﴿ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُم ۗ ﴾ أنا في الإيمان له . ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُم ﴾ إن موسى لمعلمكم أو لأستاذكم الذي علمكم السحر، وأنتم تواطأتم على ما فعلتم . ﴿ يَنْ خِلْفِ ﴾ في موضع النصب على الحال أي لأقطعنها من حال مختلفة: اليد اليمنى والرجل اليسرى. ومن: ابتدائية. ﴿ وَلَأُصَلِبَنَّكُم فِي بُدُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ أي عليها، شبه تمكن المصلوب بالجذوع بتمكن المظروف بالظروف بالظرف، وهو أول من صلب . ﴿ وَلَنَعْلَمُنَ أَيْنًا ﴾ يريد نفسه ورب موسى لقوله: ﴿ وَامَنتُم لَهُ ﴾ . ﴿ أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴾ أي أدوم عذاباً. وهل نفذ فيهم تهديده ؟

الآيات لم تذكر ذلك، لكن ذكر المفسرون أنه أنفذ فيهم وعيده، فقطع أيديهم وأرجلهم وصلبهم، فماتوا على الإيمان، فقال ابن عباس: كانوا في أول النهار سحرة، وفي آخر النهار شهداء بررة.

﴿ قَالُواْ لَن نُوْثِرُكَ ﴾ قال السحرة: لن نختارك . ﴿ عَلَىٰ مَا جَاءَنَا مِنَ ٱلْمِيْنَتِ ﴾ على ما جاءنا موسى به من المعجزات الواضحات الدالة على صدقه . ﴿ وَٱلَّذِى فَطَرَنا ﴾ خلقنا وأوجدنا من العدم. وهذا عطف على ما جاءنا، أو قسم ﴿ فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ ﴾ اصنع ما أنت قاضيه، أي صانعه، أو ما قلته أو احكم . ﴿ إِنَّمَا نَقْضِى هَلَاِهِ ٱلْمُيْوَةَ ٱلدُّنَيَا ﴾ أي إنما تصنع ما تهواه أو تحكم بما تراه في هذه الدنيا، فالنصب على الاتساع، أي فيها، ثم تجزى عليه في الآخرة، والآخرة خير وأبقى، فهو كالتعليل لما قبله، والتمهيد لما بعده.

﴿ لِيَغْفِرَ لَنَا خَطْيَلَنَا﴾ من الكفر والمعاصي . ﴿ وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ ﴾ تعلماً وعملاً في معارضة موسى والمعجزة . ﴿ وَٱللَّهُ خَيْرٌ ﴾ منك ثواباً إذا أطيع. ﴿ وَأَبْقَىٰ ﴾ وأشد منك عذاباً إذا عُصى.

﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُحَدِمًا ﴾ إن الأمر من يأت ربَّه كافراً ، بأن يموت على كفره وعصيانه . ﴿ لَا يَمُوتُ فِيهَا ﴾ فيستريح . ﴿ وَلَا يَحْيَى ﴾ حياة هنيئة فتنفعه. ﴿ وَلَا يَحْيَى ﴾ حياة هنيئة فتنفعه. ﴿ وَلَا يَحْيَى ﴾ المنازل ﴿ فَمَ عَلِيا مَوْنَتُ أَلْعُلَى ﴾ المنازل الرفيعة ، جمع علياء مؤنث أعلى.

﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ أي جنات أعدت للإقامة . ﴿ مِن تَعْلِمُا ﴾ من تحت غرفها ﴿ جَزَآءُ مَن تَرَكَّى ﴾ تطهر من الذنوب والكفر.

قال البيضاوي: والآيات الثلاث - أي الأخيرة - يحتمل أن تكون من كلام السحرة، وأن تكون ابتداء كلام الله.

## المناسبة:

بعد ذكر الموعد وهو يوم الزينة وذكر مجيئهم صفاً، حدثت المبارزة بين السحرة وموسى، فخيروه بين بدئه بالإلقاء، وبدئهم به، وكان ذلك أدباً منهم وتواضعاً، رزقوا الإيمان ببركته، فقابلهم موسى أدباً بأدب، وقدمهم في

الإلقاء؛ لأنه الطريق إلى إزالة الشبهة، فما كان منهم إلا الإيمان، لمعرفتهم بأن فعل موسى معجزة وليس سحراً، وصمدوا على إيمانهم هازئين بتهديد فرعون بالتقطيع والصلب.

## التفسير والبيان:

لما بدأت المبارزة، والتقى الفريقان، قالت السحرة لموسى:

﴿ قَالُواْ يَكُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴿ أَي قالت السحرة لموسى حين تقابلوا معه: اختر أحد الأمرين: إما أن تلقي أنت أولاً ما تريد، وإما أن نُلقي نحن ما معنا من العصي والحبال على الأرض. وهذا التخيير مع تقديمه في الكلام أدب وحسن تواضع له، ألهمهم الله به، ورزقوا الإيمان ببركته، فقابل موسى عليه السلام أدبهم بأدب، فقال:

﴿ قَالَ بَلُ أَلْقُوأً ﴾ قال لهم موسى: بل ألقوا أنتم أولاً، لنرى سحركم وتظهر حقيقة أمركم، ولتكون معجزته أظهر إذا ألقوا هم ما معهم، ثم إذا ألقى عصاه فتبتلع ما ألقوه كله، وليظهر عدم المبالاة بسحرهم.

﴿ فَإِذَا حِبَالْهُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّا تَسْعَىٰ ﴾ أي فألقوا ما معهم من الحبال والعصي، فتوهم موسى ومن رآهم من الناس أنها تتحرك بسرعة كالأفاعي. ففي بدء الكلام حذف، أي فألقوا، وقوله: ﴿ فَإِذَا ﴾ في رأي الزخشري أنها إذا المفاجأة، وتعقبه الرازي فقال: والتحقيق فيها أنها إذا الكائنة بمعنى الوقت الطالبة ناصباً لها وجملة تضاف إليها.

وجاء في آية أخرى أنهم لما ألقوا ﴿ وَقَالُواْ بِعِزَةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْعَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٦/٤٤] ونظير الآية هنا: ﴿ فَلَمَّا ۚ أَلْقَوّا سَحَرُواْ أَعَيْنَ ٱلنَّاسِ وَالسَّرَهُبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: ١١٦/٧] . وذلك أنهم حشوها بالزئبق الذي يتأثر بحرارة الشمس، أو بمادة أخرى تتأثر بالحرارة، فيخيل للناظر أنها تسعى باختيارها، وكأن الوادي امتلأ حيات يركب بعضها بعضها.

﴿ فَأُوْجَسَ فِى نَفْسِهِ عِيفَةً مُّوسَىٰ ﴿ إِنَّ الْحِسَ مُوسَى بِالحَوف مِن أَن يُعْلَب، تأثُّراً بالطبيعة البشرية، وابتهج فرعون وقومه، وظنوا أنهم قد نجحوا، وأن السحرة فازوا على موسى وهارون.

﴿ فَكُنَا لَا تَخَفَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعَلَىٰ ﴿ إِنَّكَ أَي قال الله لموسى: فإنك أنت المستعلى عليهم بالظفر والغلبة.

﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ لَلْقَفَ مَا صَنَعُواً إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ سَخِرٍ وَلَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ حَيثُ أَنَّى ﴿ اللَّهِ فِي يمينك، تبتلع بعد أن تصير حية جمع ما صنعوه من الحبال والعصي، وسحروا بها أعين الناس، إن الذي صنعوه ليس إلا سحراً خيالاً لا حقيقة له ولا بقاء، ولا يفوز الساحر حيث أق من الأرض، أو حيث احتال، وأنه لا يحصل مقصوده بالسحر، خيراً كان أو شراً. وإنما أبهم العصا تهويلاً لأمرها، وأنها ليست من جنس العصي المعروفة.

فقامت المعجزة: واتضح البرهان، وظهر الحق، وبطل السحر، ودهش الناس الذين ينظرون، وأدرك السحرة أن السحر لا يفعل هذا أبداً، وأن هذا خارج عن طاقة البشر، وأنه من فعل الإله خالق الكون، فآمنوا كما قال تعالى:

﴿ فَأَلْقِى السَّحَرَةُ سُجِّدًا قَالُوا ءَامَنَا بِرَبِ هَرُونَ وَمُوسَىٰ ﴿ فَي فلما ألقى موسى عصاه، وابتلعت عصيهم وحبالهم، علموا أن فعل موسى ليس من قبيل السحر والحيل، بل هو عن أمر الله القادر على كل شيء، فسجدوا لله وآمنوا برسالة موسى، قائلين: آمنا بربِّ العالمين، ربِّ هارون وموسى، مفضلين الآخرة على الدنيا، والحق على الباطل. قال ابن عباس وعبيد بن عمير: كانوا أول النهار سحرة، وفي آخر النهار شهداء بررة. وروى عكرمة عن ابن عباس أول النهار سحرة، وفي آخر النهار شهداء بررة. وروى عكرمة عن ابن عباس

أيضاً أنه قال: كانت السحرة سبعين رجلاً، أصبحوا سحرة، وأمْسَوْا شهداء. قال الأوزاعي: لما خرَّ السحرةُ سجَّداً، رفعت لهم الجنة، حتى نظروا إليها.

الله أكبر! ففعل الله أعجب وأدهش، والإيمان البسيط سبب للمجد العظيم، والفضل الكبير، والنعم الخالدة في جنان الله. وليس المراد بقوله: ﴿ فَأُلِّقِي السَّحَرَةُ سُجِّدًا ﴾ أنهم أجبروا على السجود، وإلا لما كانوا محمودين، بل إنهم من سرعة ما سجدوا كأنهم ألقوا، قال صاحب الكشاف: ما أعجب أمرهم، قد ألقوا حبالهم وعصيهم للكفر والجحود، ثم ألقوا رؤوسهم بعد ساعة للشكر والسجود، فما أعظم الفرق بين الإلقاءين!!

وإنما قالوا: ﴿ اَمَنّا بِرَبِّ هَنُرُونَ وَمُوسَىٰ ﴾ ولم يقولوا برب العالمين فقط: لأن فرعون ادعى الربوبية في قوله: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ ﴾ [النازعات: ٢٤/٧٩] وادعى الألوهية في قوله: ﴿ مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِنْ إِلَكِ غَيْرِب ﴾ [القصص: ٣٨/٢٨] فلو أنهم قالوا: آمنا بربّ العالمين فحسب، لقال فرعون: إنهم آمنوا بي، لا بغيري، فاختاروا هذه العبارة لإبطال قوله، والدليل عليه: أنهم قدموا ذكر هارون على موسى؛ لأن فرعون كان يدعي ربوبيته لموسى؛ لأنه ربّاه في صغره كما حكى تعالى عنه: ﴿ أَلَمُ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا ﴾ [الشعراء: ٢١/٢٦] .

ثم إن فرعون لما شاهد السجود والإقرار بالله تعالى، خاف متابعة الناس لهم واقتداءهم بهم في الإيمان بالله وبرسوله، فألقى شبهة أخرى في النبي ونبوته، فقال:

﴿ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ فَبَلَ أَنَ ءَاذَنَ لَكُمْ ۚ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِى عَلَمَكُمُ ٱلسِّحُرِ ۗ أي قال فرعون الذي أصر على كفره وعناده وبغيه ومكابرته الحق بالباطل حين رأى المعجزة الباهرة، وإيمان من استنصر بهم من السحرة، وهزيمته الساحقة: هل صدقتموه أو صدقتم قوله واتبعتموه على دينه من غير إذن مني لكم بذلك؟ فلم تؤمنوا عن بصيرة وتفكير، إنما أنتم أخذتم السحر عن موسى، فهو معلمكم

وأستاذكم، وأنتم تلاميذه، واتفقتم وتواطأتم وإياه عليّ وعلى رعيَّتي لتظهروه وتروجوا لدعوته، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ هَلَاا لَمَكُرٌ مَّكُرْتُمُوهُ فِي ٱلْمَدِينَةِ لِلنُخْرِجُوا مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ١٢٣/٧].

أراد فرعون بهذا القول أن يدخل الشبهة على الناس، حتى لا يؤمنوا، وإلا فإنه قد علم أنهم لم يتعلموا من موسى، ولا كان رئيساً لهم، ولا بينه وبينهم صلة أو مواصلة.

ثم لجأ فرعون إلى التهديد والتنفير عن الإيمان قائلاً:

﴿ فَلَأُفَطِّعَتَ أَيْدِيكُمُ وَأَرْجُلَكُم مِّنَ خِلَفٍ وَلَأُصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ وَلَنَعْلَمُنَ اللَّهُ عَذَابًا وَأَبْقَى ﴾ أي أقسم إني لأمثلن بكم، فأقطعن أيديكم وأرجلكم من خلاف، أي بقطع اليد اليمنى والرجل اليسرى أو عكسه. قال ابن عباس: فكان أول من فعل ذلك، وهذا تعطيل للمنفعة، وأيضاً لأصلبنكم على جذوع النخل، زيادة في الإيلام والتشهير، وإنما اختارها لخشونتها وأذاها، ولتعلمن هل أنا أشد عذاباً لكم أو ربّ موسى؟

وفي هذا تحدِّ لقدرة الله، وتحقير لشأن موسى، وإيماء إلى ماله من سلطة وقهر واقتدار.

ولما صال عليهم بذلك وتوعدهم، هانت عليهم أنفسهم في الله عز وجل:

﴿ قَالُواْ لَن نُّؤْثِرُكَ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَا ﴾ أي لن نختارك على ما جاءنا به موسى من البينات الواضحة من عند الله تعالى، والمعجزات الظاهرة كاليد والعصا، وعلى ما حصل لنا من الهدى واليقين، ولن نختارك على فاطرنا وخالقنا الذي أنشأنا من العدم، فهو المستحق للعبادة والخضوع، لا أنت.

﴿ فَأَقْضِ مَا أَنَتَ قَاضٍ إِنَّمَا نَقْضِى هَلَذِهِ ٱلْخَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴾ أي فافعل ما شئت،

واصنع ما أنت صانع، إنما لك تسلط ونفوذ في هذه الدنيا التي هي دار الزوال، بما تريد من أنواع القتل، ولا سبيل لك علينا فيما بعدها، ونحن قد رغبنا في دار القرار.

- ﴿ إِنَّا ءَامَنَا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطْيَنَا وَمَّا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَلْقَهُ خَيْرٌ وَيَعْفُو عَن وَأَبْقَىٰ ﴿ أَي إِننا صدقنا بالله ربنا المحسن إلينا، ليتجاوز ويستر ويعفو عن سيئاتنا وآثامنا وذنوبنا، خصوصاً ما أجبرتنا عليه من عمل السحر، لنعارض به آية الله تعالى ومعجزة نبيه، والله خير لنا منك جزاء وأدوم ثواباً، مما كنت وعدتنا، وأبقى منك عقاباً.

ذكر أن رؤساء السحرة كانوا اثنين وسبعين، اثنان من القبط، والباقي من بني إسرائيل، فقالوا لفرعون: أرنا موسى نائمًا، فرأوه فوجدوه تحرسه عصاه، فقالوا: ما هذا بساحر، الساحر إذا نام بطل سحره، فأبى إلا أن يعارضوه.

ولم تدل الآيات على تنفيذ فرعون ما هدد به السحرة، ولكن الظاهر أنه نقَّذ ذلك، لقول ابن عباس المتقدم: أصبحوا سحرة، وأمسوا شهداء بررة.

وتابع السحرة وعظ فرعون، يحذرونه من نقمة الله وعذابه الدائم، ويرَغّبونه في ثوابه الأبدي الخالد، فقالوا:

﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُحْدِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ﴿ أَي إِن مَن يلقى الله يوم القيامة وهو مجرم، فعذابه في جهنم، لا يموت فيها ميتة مريحة، ولا يحيا حياة ممتعة، فهو يألم كما يألم الحي. وهذا من قول السحرة لما آمنوا، وقيل: ابتداء كلام من الله عز وجل.

ونظير الآية قوله تعالى: ﴿لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِّنَ عَذَاهِمَ مِّنَ عَذَاهِمَ مَّنَ عَذَاهِمَ مَّنَ عَذَاهِمَ عَنْهُم عَنْهِم عَنْهُم عَنْه عَنْهُم عَنْهُم عَنْه عَنْه عَنْهُم عَنْهُم عَنْه عَنْهِم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْهُم عَنْه عَنْه عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُمُ عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْهُم عَنْه عَنْه عَنْه عَنْهُم عَنْهُم عَنْهم عَنْه عَنْهُم عَنْه عَنْه عَنْهُم عَنْهُم عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْهُم عَنْهُم عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْه عَنْهُم عَنْه عَنْهُم عَنْهُم عَنْه عَنْهُم عَنْهُمُ عَنْهُم عَنْهُمُ عَنْهُم عَنْهُم عَا

[الأعلى: ١١/٨٧-١٣] وقوله عز وجل: ﴿وَنَادَوْاْ يَكَمَلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكٍ ۚ قَالَ إِنَكُمْ مَنكِئُونَ ۞ [الزخرف: ٧٧/٤٣] .

وأخرج أحمد ومسلم عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله على خطب، فأتى على هذه الآية، فقال: «أما أهلها الذين هم أهلها، فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيون، وأما الذين ليسوا بأهلها، فإن النار تميتهم إماتة، ثم يقوم الشفعاء فيشفعون، فيؤتى بهم ضبائر (۱) على نهر، يقال له: نهر الحياة أو الحيوان، فينبتون كما ينبت الغثاء في حميل السيل». وفي الخبر الصحيح: «يخرج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من الإيمان».

﴿ وَمَن يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّلِحَتِ فَأُولَئِكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَى ﴿ الْ الْ الْعَلَ الْ الْعَلَ الْقَلَ الْعَلَى الْقَلَ الْعَلَى الْقَلَ الله وعمله، فعل ومن يلقى ربَّه يوم المعاد مؤمن القلب، قد صدق ضميره بقوله وعمله، فعل الطاعات، فأولئك لهم بإيمانهم وعملهم الصالح الجنة ذات الدرجات والمنازل الطاعات، فأولئك لهم بإيمانهم وعملهم الصالح الجنة ذات الدرجات والمنازل العالية الرفيعة، والغرف الآمنة، والمساكن الطيبة.

أخرج الإمام أحمد والترمذي عن عبادة بن الصامت عن النبي على قال: «الجنة مئة درجة، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، والفردوس أعلاها درجة، ومنها تخرج الأنهار الأربعة، والعرش فوقها، فإذا سألتم الله تعالى، فاسألوه الفردوس».

وفي الصحيحين: «إن أهل عِلِّين لَيَرَوْن من فوقَهم، كما تَرَون الكوكب الغابر في أفق السماء، لتفاضل ما بينهم، قالوا: يا رسول الله، تلك منازل الأنبياء؟ قال: بلى، والذي نفسي بيده، رجال آمنوا بالله وصدقوا المرسلين» وفي السنن: «وإن أبا بكر وعمر لمنهم وأنعما».

﴿ جَنَّتُ عَدْنِ تَعْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَأَ وَذَلِكَ جَزَّاءُ مَن تَزَّكَى ١٩٠٠ أي

<sup>(</sup>١) الضَّبر: الجماعة، جمع ضبور، وضبائر: جمع الجمع.

تلك الدرجات العلا في جنات إقامة تجري من تحت غرفها الأنهار، ماكثين فيها أبداً، وذلك الفوز الذي أحرزوه جزاء من طهر نفسه من دنس الكفر والمعاصي الموجبة للنار، واتبع المرسلين فيما جاؤوا به من عند الله العلي القدير.

## فقه الحياة أو الأحكام:

يستنبط من الآيات ما يأتى:

أ - الأدب الحسن يفيد في الدنيا والآخرة، فلما خيَّر السحرة موسى بين أن يلقي أولاً أو يلقوا هم، أفادهم ذلك في التوفيق للإيمان. ولما قدمهم موسى في الإلقاء وهم الجمع الكثير، نصره ربه، فالتقمت عصاه التي تحولت حية جميع ما ألقوه من الحبال والعصي، وكان ظهور المعجزة أوقع وأتم وأوضح.

وليس أمر موسى بالإلقاء رضىً منه بما هو سحر وكفر؛ إذ لا يقصد منه ظاهر الأمر؛ فلا يكون نفس الإلقاء كفراً ومعصية، وإنما هو وسيلة لما بعده، ليظهر الفرق بين ذلك الإلقاء وبين معجزة الرسول موسى عليه السلام، ولأن الأمر مشروط بتقدير محذوف هو: ألقوا ما أنتم ملقون إن كنتم محقين. ثم إنه قدمهم في الإلقاء على نفسه، مع أن تقديم إيراد الشبهة على إيراد الحجة غير جائز؛ ليكون إظهار المعجزة سبباً لإزالة الشبهة.

أ - خاف موسى عليه السلام من الحيات، حسبما يعرض لطباع البشر،
 كما خاف لأول مرة حينما كلَّمه الله بإلقاء عصاه فصارت حية عظيمة. وقيل:
 خاف أن يفتتن الناس قبل أن يلقي عصاه.

٣ - أزال الله الخوف عن قلب موسى بقوله له: ﴿لَا تَغَفُّ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَىٰ ﴾ أي العالب لهم في الدنيا، وأنت في الدرجات العلا في الجنة، للنبوة والاصطفاء الذي آتاك الله به. وبقوله أيضاً: ﴿وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ

مَا صَنَعُوّاً ﴾ أي لا تبال بكثرة حبالهم وعصيّهم، وألق العصا بيمينك، فإنها بقدرة الله تلتهم كل ما ألقوا، وهي أعظم منها كلها، وهذه على كثرتها أقل شيء فإنها تبتلع بإذن الله ما معهم وتمحقه.

\$ - اختلف الرواة في عدد السحرة، والظاهر كما نقل عن ابن عباس وغيره كالكلبي: أنهم كانوا اثنين وسبعين ساحراً، اثنان منهم من القبط، وسبعون من بني إسرائيل أكرههم فرعون على ذلك. هذا مع العلم بأن ظاهر القرآن لا يدل على شيء من العدد، والمهم أنه لا يفوز ولا ينجو الساحر حيث أتى من الأرض؛ أو حيث احتال، ولا يحصل مقصوده بالسحر خيراً كان أو شراً، وذلك يقتضى نفي السحر بالكلية.

0 - خرَّ السحرة ساجدين لله، لما رأوا عظيم الأمر وخرق العادة في العصا؛ فإنها ابتلعت جميع ما احتالوا به من الحبال والعصي، وكانت حمل ثلاث مئة بعير، ثم عادت عصاً، لا يعلم أحد أين ذهبت الحبال والعصي إلا الله تعالى (١).

وفي قوله: ﴿ فَأُلْقِى السَّحَرَةُ سُجِّدًا ﴾ دلالة على أنه ألقى العصا، وصارت حية، وتلقفت ما صنعوه، وفي التلقف دلالة على أن جميع ما ألقوه تلقفته، وذلك لا يكون إلا مع عظيم جسدها وشدة قوتها.

وقد حكي عن السحرة أنهم عند التلقف أيقنوا بأن ما جاء به موسى عليه السلام ليس من مقدور البشر من وجوه:

أحدها - ظهور حركة العصا على وجه لا يمكن بالحيلة.

وثانيها - زيادة عظمها على وجه لا يتم بالحيلة.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۲٤/۱۱.

وثالثها – ظهور الأعضاء عليها من العين والمنخرين والفم وغيرها، ولا يتم ذلك بالحيلة.

ورابعها - تلقف جميع ما ألقوه على كثرته، وذلك لا يتم بالحيلة.

وخامسها - عودها خشبة صغيرة كما كانت، ولا يتم شيء من ذلك بالحلة (١).

قوله: ﴿إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَحِرً ﴾ فيه دلالة على أن ما مع موسى معجزة الهية، والذي معهم تمويهات باطلة.

٧ - آمن السحرة بما رأوه من المعجزة، وعرفوا أن رب موسى وهارون هو الرب الحقيقي المستحق للعبادة، وكان إيمانهم أرسخ من الجبال، فهان عليهم عذاب الدنيا، ولم يأبهوا بتهديد فرعون.

٩ - ولجأ أخيراً إلى التهديد بالتقطيع للأيدي والأرجل من خلاف،
 لتعطيل المنفعة، وضم إليه التصليب للإذلال والإهانة، وزاد في غيه وكفره
 وعناده أنه أشد عذاباً وأدوم أثراً من عذاب ربِّ موسى. وهذا إفك شديد.

• أ - لم يتراجع السحرة عن إيمانهم بالرغم من شدة التهديد والوعيد وقالوا لفرعون: لن نختارك على ما جاءنا من اليقين والعلم، ولا على الذي فطرنا، أي خلقنا، فافعل ما شئت، إنما ينفذ أمرك في هذه الدنيا.

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي: ٢٢/ ٨٥.

إننا صدقنا بالله وحده لا شريك له وما جاءنا به موسى ليغفر الله لنا خطايانا، أي الشرك الذي كانوا عليه، ويغفر لنا ما أكرهتنا عليه من السحر، وثواب الله خير وأبقى.

قال عكرمة وغيره: لما سجدوا أراهم الله في سجودهم منازلهم في الجنة؛ فلهذا قالوا: ﴿ لَن نُّؤْثِرُكَ ﴾.

وكانت امرأة فرعون تسأل من غلب؟ فقيل لها: غلب موسى وهارون؛ فقالت: آمنت برب موسى وهارون. فأرسل إليها فرعون فقال: انظروا أعظم صخرة، فإن مضت على قولها فألقوها عليها؛ فلما أتوها رفعت بصرها إلى السماء، فأبصرت منزلها في الجنة، فمضت على قولها فانتُزعت روحها، وألقيت الصخرة على جسدها، وليس في جسدها روح.

11 - استمر السحرة في وعظ فرعون وغيره وتحذيره من عذاب الآخرة وترغيبه في العمل للجنة، فقالوا: إن المجرم يدخل النار، والمؤمن يدخل الجنة، والمجرم: هو الكافر بدليل مقابلته بالمؤمن في الآية التالية: ﴿وَمَن يَأْتِهِ مُؤْمِنًا ﴾ وصفة الكافر المكذب الجاحد أنه في جهنم لا يموت فيها ولا يحيا. وإذا كان هذا كلام السحرة، فلعلهم سمعوه من موسى أو من بني إسرائيل، إذ كان فيهم بمصر أقوام، و كان فيهم أيضاً المؤمن من آل فرعون. ويحتمل أن يكون ذلك إلهاماً من الله لهم، أنطقهم بذلك لما آمنوا.

وقد استدل المعتزلة بهذه الآية على وعيد أصحاب الكبائر، وقالوا: صاحب الكبيرة مجرم، وكل مجرم فإن له جهنم لقوله: ﴿إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُخَرِمًا ﴾ ومن الشرطية تفيد العموم، والجواب أن كلمة المجرم كما بيَّنا يراد بها الكافر، بدليل مقابلتها بالمؤمن فيما بعد.

وأما من يموت على الإيمان، ويلقى ربَّه مصدقاً به وبرسله وبالبعث، ويعمل الصالحات، أي الطاعات وما أمر به وما نهى عنه، فله الدرجة الرفيعة التي

عجز الوصف عن إدراكها والإحاطة بها. والدرجات العلا هي جنان الخلد والإقامة التي تجري من تحت غرفها وسررها الأنهار من الخمر والعسل واللبن والماء، ماكثين دائمين، وذلك جزاء من تطهّر من الكفر والمعاصي.

- 1+ -

# إغراق فرعون وجنوده في البحر ونعم اللَّه على بني إسرائيل

﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ يعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبُسَا لَا تَخَنَفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ﴿ فَالْبَعْهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْبَمِّ مَا غَشِيهُمْ ﴿ فَاضَلَّ فَرْعَوْنُ وَوَعَدْنَكُمْ وَاصَدْنَكُمْ مِنْ عَدُوكُمْ وَوَعَدْنَكُمْ وَأَصَلَ فَرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ﴿ يَبَنِي آلِسَرَ عِيلَ قَدْ أَنِحَيْنَكُمْ مِنْ عَدُوكُمْ وَوَعَدْنَكُمْ وَاصَدْنَ وَالسَّلُونِ اللَّهُ وَلَا تَطْعُواْ فِيهِ فَيَجِلَّ عَلَيْكُمْ الْمَنْ وَالسَّلُونِ لَكُمْ الْمَنْ وَالسَّلُونِ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِى فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ وَاعَدْنَكُمْ وَلَا تَطْعُواْ فِيهِ فَيَجِلَ عَلَيْكُمْ عَضِيقٌ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِى فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ وَالْ وَلِي اللّهُ وَلَا تَطْعُواْ فِيهِ فَيَجِلَ عَلَيْكُمْ عَضِيقٌ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِى فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ

## القراءات:

﴿ أَنْ أَسْرِ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير (أنِ اسْرِ).

﴿ لَّا تَعَنُّ ﴾:

وقرأ حمزة (لاتَخَفْ).

﴿ أَنْجَيْنَكُمْ ﴾ ، ﴿ وَوَاعَدْنَكُمْ ﴾ ، ﴿ رَزَقُنَكُمْ ﴾ :

قرئ:

١- (أنجيتُكم، وواعدتُكم، رزقتكم) وهي قراءة حمزة، والكسائي،
 وخلف.

٢- (أنجيناكم، ووعدناكم، رزقناكم) وهي قراءة أبي عمرو.

٣- (أنجيناكم، وواعدناكم، رزقناكم) وهي قراءة باقي السبعة.

﴿ فَيَحِلُّ ﴾ ، ﴿ وَمَن يَعْلِلْ ﴾ :

وقرأ الكسائي (فَيَحُلَّ، ومن يُحلُلْ).

#### الإعراب:

﴿ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسَا﴾ ﴿ يَبَسَا﴾ صفة ﴿ طَرِيقًا ﴾ وهو مصدر، فهو إما أن يكون بمعنى: ذا يَبْس، فحذف المضاف، أو جَعَل الطريق اليَبْس نفسه.

﴿ لَا تَحَنَّفُ دَرَكًا ﴾ جملة فعلية في موضع نصب على الحال، أي غير خائف، مثل ﴿ وَلَا تَمَنُّنُ تَسْتَكُثِرُ ﴿ إِلَى ﴾ [المدثر: ٢٠/٤] أي مستكثراً. ومن قرأ (لا تَخَفُ) جزمه جواباً لقوله: ﴿ فَأَضْرِبُ لَهُمُ طَرِيقًا ﴾.

﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ ﴾ الجار والمجرور في موضع نصب على الحال، والمفعول الثاني محذوف، أي معه جنوده.

﴿ فَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْمَمِّ مَا غَشِيهُم ﴾ أي من ماء اليم، و﴿ مَا غَشِيهُم ﴾: في موضع رفع فاعل، وكان حق الكلام: فغشيهم من ماء اليم شدَّته، فعدل إلى لفظة ﴿ مَا ﴾ لما فيها من الإبهام، تهويلاً للأمر، وتعظيماً للشأن؛ لأنه أبلغ من التعيين، فيكون أبلغ تخويفاً وتهديداً.

﴿ وَوَعَدْنَكُو جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنَ ﴾ ﴿ جَانِبَ ٱلطُّورِ ﴾ مفعول ثان لواعدناكم، والتقدير: واعدناكم إتيان جانب الطور الأيمن، ثم حذف المضاف. و ﴿ ٱلْأَيْمَنَ ﴾ صفة جانب.

﴿ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ صفة لموصوف محذوف، أي: وعمل عملاً صالحاً، فحذف الموصوف وأقام الصفة مقامه.

### البلاغة:

﴿ فَغَشِيَهُمْ مِّنَ ٱلْمَرِّ مَا غَشِيَهُمْ ﴾ تهويل.

﴿ وَأَضَلُّ ﴾ ﴿ وَمَا هَدَىٰ ﴾ طباق بينهما.

﴿ فَقَدُ هُوَىٰ ﴾ استعارة، استعار لفظ الهوي: وهو السقوط من علو إلى سفل للهلاك والدمار.

﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ ﴾ صيغة مبالغة، أي كثير المغفرة للذنوب.

## المفردات اللغوية:

﴿ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى ﴾ ليلاً من مصر، والسرى والإسراء: السير ليلاً ﴿ فَأَضْرِبُ لَمُ مُ ﴾ اجعل لهم بعصاك ﴿ يَبَسَا ﴾ أي طريقاً يابساً ، لا ماء فيه، فامتثل ما أمر به وأيبس الله الأرض في قاع البحر، فمروا فيها ﴿ لَا تَحَنّفُ دَرّكا ﴾ أو دَرْكاً ، أي إدراكا ولحوقاً ﴿ وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ ولا تخاف غرقاً ﴿ فَأَنْبَعُهُم فِرْعُونَ نفسه ومعه جنوده.

﴿ فَعَشِيَهُم مِّنَ ٱلْيَمِّ مَا غَشِيَهُم ﴾ فغمرهم وعلاهم من ماء البحر ما علاهم، فأغرقهم، والضمير: له ولهم. وفيه مبالغة وتهويل وإيجاز، أي غشيهم ما سمعت قصته ولا يعرف كنهه إلا الله ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ ﴾ أي أضلهم في الدين وما هداهم بدعوتهم إلى عبادته، وإيقاعهم في الهلاك، خلافاً لقوله: ﴿ وَمَا أَهَّدِيكُمُ إِلّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾ [غافر: ٢٩/٤٠] فمعنى (أضلهم): سلك بهم طريقاً إلى الخسران في دينهم ودنياهم، إذ أغرقوا فأدخلوا ناراً. ومعنى ﴿ وَمَا هَدَىٰ ﴾: وما أرشدهم طريقاً يؤدي بهم إلى السعادة.

﴿ أَنْجَنْنَكُو مِنْ عَدُولِكُمْ وَعُونُ وإغراقه ﴿ الْأَيْمَنَ ﴾ أي عن يمين من يأتي من الشام إلى مصر، لإنزال التوراة، للعمل بها، وقرئ الأيمن بالجر على الجوار ﴿ اللَّمَنَ ﴾ نوع من الحلوى يسمى الترنجبين ﴿ وَالسَّلْوَىٰ ﴾ طائر هو السُّمانَ ، وكلاهما في التيه ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمُ ﴾ لذائذه أو حلالاته مما أنعمنا به عليكم ﴿ وَلَا تَطْغُواْ فِيهِ ﴾ بأن تكفروا النعمة به، وتخلوا بشكره، وتتعدوا لما حد الله لكم فيه، كالسرف والبطر والمنع عن المستحق ﴿ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمُ غَضَيِيّ ﴾ بكسر الحاء: أي فيجب ويلزمكم عذابي، وبضمها: أي ينزل ﴿ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ ﴾ بكسر الحاء وضمها ﴿ فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ سقط في النار وهلك.

(غفار) كثير المغفرة وستر الذنوب ﴿ لِمَن تَابَ ﴾ من الشرك ﴿ وَءَامَنَ ﴾ وحَّد الله وآمن بما يجب الإيمان به ﴿ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ عمل الفرائض والنوافل ﴿ ثُمُّ المُّمَدَىٰ ﴾ ثم استقام على الهدى المذكور إلى موته.

## المناسبة:

بعد بيان الانتصار الساحق لموسى عليه السلام على السحرة، أبان الله تعالى طريق الخلاص بين فرعون الطاغية وقومه وبين بني إسرائيل، فأغرق الله فرعون وجنوده في البحر، حين تبعوا موسى وقومه، لما خرج من مصر إلى الطور، وذلك بمعجزة العصا التي ضرب بها موسى البحر، فأحدث فيه بقدرة الله طريقاً يبساً، بالرغم من الآيات المفصلة التي حدثت على يد موسى في مدى عشرين سنة حسبما ذكر في سورة الأعراف.

وأنقذ الله بني إسرائيل الذين أنعم الله عليهم بأنواع من النعم الدينية والدنيوية وأهمها إزالة المضرة، فاقتضى تذكيرهم إياها، وابتدأ بالمنفعة الدنيوية بقوله: ﴿ أَنِحَيْنَكُم مِنْ عَدُوكُم ﴾ وهو إشارة إلى إزالة الضرر، ثم ثنى بالذكر المنفعة الدينية بقوله: ﴿ وَوَعَدَنَّكُم حَانِبَ الطُورِ الْآيَمَن ﴾ وهو إنزال التوراة كتاب دينهم ومنهاج شريعتهم، ثم ثلَّث بذكر المنفعة الدنيوية بقوله: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيَكُمُ المُنَ

وَالسَّلْوَىٰ ، كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ ثم زجرهم عن العصيان بقوله: ﴿ وَلَا تَطْغَوْاْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمُ عَضَبِي ﴾ ثم بيان قبول توبة العاصي بقوله: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارُ لَهُ لَا يَكُنُ لَعُفَّارُ لَهُ لَا يَكُونُ لَعَلَا لَهُ اللهِ عَلَيْكُمُ عَضَبِي ﴾ ثم بيان قبول توبة العاصي بقوله: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارُ لَهُ لَا يَكُونُ تَابَ ﴾ .

## التفسير والبيان:

أمر الله موسى عليه السلام حين أبى فرعون أن يرسل معه بني إسرائيل أن يسري بهم في الليل، وينقذهم من قبضة فرعون، فقال:

﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنَ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسًا لَا يَخْفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ﴿ فَيَ اللّٰهِ وَلَقَدَ أوحينا إلى النبي موسى أن يسير ببني إسرائيل من مصر ليلاً ، دون أن يشعر بهم أحد ، وأمرنا أن يتخذ أو يجعل لهم طريقاً يابساً في وسط البحر (بحر القلزم أو البحر الأحمر) وذلك أن الله تعالى أيبس لهم تلك الطريق حتى لم يكن فيها ماء ولا طين.

وأشعرناه بالأمان والنجاة، فقلنا له: أنت آمن لا تخاف أن يدركك وقومك فرعون وقومه، ولا تخشى أن يغرق البحر قومك، أو لا تخاف إدراك فرعون ولا تخشى الغرق بالماء.

والتعبير عن بني إسرائيل بكلمة ﴿ بِعِبَادِى ﴾ دليل على العناية بهم، وأنهم كانوا حينئذ قوماً صالحين، وإيماء بقبح صنع فرعون بهم من الاستعباد والظلم.

﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ عَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْمِيمُ مَا غَشِيَهُمْ ﴿ أَي تبعهم فرعون ومعه جنوده، فغشيهم من البحر ما غشيهم مما هو معروف ومشهور، فغرقوا جميعاً. وتكرار ﴿ غَشِيَهُمْ ﴾ للتعظيم والتهويل.

وأما تورُّط فرعون الداهية الذكي في متابعة موسى فكان بسبب أنه أمر مقدمة عسكره بالدخول، فدخلوا وما غرقوا، فغلب على ظنه السلامة، فلما

دخل الكل أغرقهم الله تعالى . ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ﴿ آَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ فرعون قومه عن سبيل الرشاد، وما هداهم إلى طريق النجاة حينما سلك بهم في الطريق الذي سلكه بنو إسرائيل في وسط البحر.

ثم بدأ الله تعالى يعدِّد نعمه على بني إسرائيل، مقدِّماً إزالة المضرَّة على جلب المنفعة، وهو ترتيب حسن معقول؛ لأن «درء المفاسد مقدم على جلب المصالح» فقال:

اً - ﴿ يَدَبَنِيَ إِسْرَءِيلَ قَدْ أَنَجَيْنَكُمْ مِّنَ عَدُوِّكُمْ ﴾ أي قلنا لهم بعد إنجائهم: يا بني إسرائيل، قد أنجيناكم من عدوكم: فرعون، الذي كان يذبح أبناءكم ويستحيي نساءكم، وأقررنا أعينكم منهم، حين أغرقتهم وأنتم تنظرون إليهم، فقد غرقوا في صبيحة واحدة، لم ينج منهم أحد، كما في آية أخرى: ﴿ وَأَغْرَقُنَا عَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمُ نَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢/٥٠] وهو إشارة إلى إزالة الضرر.

قَ - ﴿ وَوَاعَدُنَكُم عَرَاب الطُّورِ الْأَيْمَن ﴾ أي جعلنا لكم ميقاتاً وهو موعد تكليم موسى بحضرتكم، وإنزال التوراة ذات الشريعة المفصلة، وأنتم تسمعون الكلام الذي يخاطبه به رب العزة. وكان مكان الموعد جانب جبل الطور الأيمن، وهو جبل في سيناء. قال المفسرون: ليس للجبل يمين ولا يسار، بل المراد أن طور سيناء عن يمين من انطلق من مدين إلى مصر.

٣ - ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالسَّلُوى ﴾ أي وأنزلنا عليكم المن والسلوى، وأنتم في التيه، أما المن: فهو حلوى كانت تنزل عليهم من الندى من السماء، من الفجر إلى طلوع الشمس، على الحجارة وورق الشجر. وأما السلوى: فهو طائر السَّمانى الذي تسوقه ريح الجنوب، فيأخذ كل واحد منكم ما يكفيه.

﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَتَكُمُ ﴾ أي وقلنا لهم: انعموا بالأكل من تلك الطيبات المستلذات من الأطعمة الحلال.

﴿ وَلَا تَطْغُواْ فِيهِ فَيَحِلَ عَلَيْكُمْ غَضَبِي ﴾ أي ولا تتجاوزوا ما هو جائز إلى ما لا يجوز، ولا تجحدوا نعمة الله فتكونوا طاغين، ولا تأخذوا من الرزق من غير حاجة، وتخالفوا ما أمرتكم به من البعد عن السرف والبطر وارتكاب المعاصي والاعتداء على الحقوق، فينزل بكم غضبي، وعقوبتي.

﴿ وَمَن يَمُلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدُ هَوَىٰ ﴾ أي ومن نزل به غضبي فقد شَقِيَ وهلك.

﴿ وَإِنِي الْغَفَّارُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ الْهَتَدَىٰ ﴿ فَا لَكُ الله وملائكته وكتبه ورسله وذو مغفرة شاملة لمن تاب من الذنوب، وآمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وعمل عملاً صالحاً مما ندب إليه الشرع وحسَّنه، ثم استقام على ذلك حتى يموت. وفي التعبير بـ ﴿ ثُمَّ اَهْتَدَىٰ ﴾ دلالة على وجوب الاستمرار على تلك الطريقة؛ إذ المهتدي في الحال لا يكفيه ذلك في الفوز بالنجاة، حتى يستمر عليه في المستقبل، ويموت عليه، ويؤكده في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ وَلَيْنَ اللَّهُ ثُمَّ اَسْتَقَامُوا ﴾ [فصلت: ٢١/٣] وكلمة ﴿ ثُمَّ ﴾ هنا للتراخي، وليست لتباين المرتبين، بل لتباين الوقتين، فكأنه تعالى قال: الإتيان بالتوبة والإيمان والعمل الصالح، مما قد يحدث أحياناً لكل أحد، ولا صعوبة في ذلك، إنما الصعوبة في المداومة والاستمرار على المطلوب.

## فقه الحياة أو الأحكام؛

أرشدت هذه الآيات إلى ما يأتي:

أ - تفضل الله على بني إسرائيل بإنقاذهم وإنجائهم من ظلم فرعون وقومه، فأوحى الله إليه أن يتخذ لهم طريقاً يابساً في البحر لا طين فيه ولا ماء، بأن ضربه بعصاه، فانشق، وجفّ بما هيّا الله له من الأسباب كالرياح، فأضحى لا يخاف لحاقاً من فرعون وجنوده، ولا يخشى غرقاً من البحر.

أ - تورُّط فرعون بعد أن أرسل فريقاً من عسكره وراء بني إسرائيل في البحر، فلما لم يغرقوا، أمر جنوده بالمسير بقيادته، فتبعهم ليلحقهم مع جنوده، فأطبق عليهم البحر، ولم ينج أحد.

٣ - كان فرعون شؤماً على نفسه وعلى قومه، فإنه أضلَّهم عن الرشد، وما هداهم إلى خير ولا نجاة؛ لأنه قدَّر أن موسى عليه السلام ومن معه لا يفوتونه؛ لأن بين أيديهم البحر.

فلما ضرب موسى البحر بعصاه انفلق منه اثنا عشر طريقاً، وكان الماء بين الطرق قائماً كالجبال، كما قال تعالى: ﴿فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٦٣/٢٦] أي الجبل الكبير، فأخذ كل سِبْط من أسباط بني إسرائيل طريقاً.

وأوحى الله إلى طود الماء بالتشبُّك، فصارت شبكات يرى بعضهم بعضاً، ويسمع بعضهم كلام بعض، فكان هذا من أعظم المعجزات، وأكبر الآيات. فلما أقبل فرعون، ورأى الطرق في البحر، والماءَ قائماً، أوهمهم أن البحر فعل هذا لهيبته، فدخل هو وأصحابه، فانطبق البحر عليهم. وهذا كله يحتاج إلى إيمان بقدرة الله.

أنعم الله على بني إسرائيل بنعم كثيرة، ذكر منها هنا ثلاثاً، وهي الإنجاء من آل فرعون، والمواعدة: إتيان جانب الطور، وإنزال المن والسلوى في التيه.

٥ - إن النعم تقتضي الحفظ والشكر، فقد يسر الله لهم الأكل من طيبات الرزق الحلال ولذيذه الذي لا شبهة فيه، فما عليهم إلا حفظ النعمة، فلا يؤخذ منها أكثر من الحاجة، وشكرها، فلا تؤدي إلى السرف والبطر والمعصية، وهذا هو الطغيان، أي التجاوز إلى مالا يجوز.

أ - إن جحود النعمة يوجب حلول غضب الله ونزوله، ومن نزل به غضب الله وعقابه ونقمته وعذابه؛ فقد شقي وهلك وهوى، أي صار إلى الهاوية وهي قعر النار.

٧ - الله غفور على الدوام لمن تاب من الشرك والكفر والمعصية، وآمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وعمل صالح الأعمال بأداء الفرائض والطاعات، واجتنب المعاصى، ثم أقام على إيمانه حتى مات عليه.

- 11 -

# تكليم اللَّه موسى في الميقات وفتنة السامري بصناعة العجل إلهاً

﴿ فَهُ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَمُوسَىٰ ﴿ قَالَ هُمْ أُوْلَاءٍ عَلَىٰ أَثْرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِنَرْضَىٰ ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَهُمُ ٱلسَّامِرِى ۚ ﴿ فَهُ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضَبَدنَ أَسِفًا قَالَ يَعَوْمِ ٱلمَ يَعِدَكُمُ رَبُكُمْ وَعُدًا حَسَنّا فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضَبُ مِن رَبِّكُمْ فَأَخُلُقُمُ أَفَطُالَ عَلَيْكُمْ عَضَبُ مِن رَبِّكُمْ فَأَخْلَقُمُ أَفَطُالَ عَلَيْكُمْ عَضَبُ مِن رَبِّكُمْ فَأَخْلَقُمُ مَوْمَكُ مُ الْعَهُدُ أَمْ أَرَدتُمْ أَن يَعِلَ عَلَيْكُمْ عَضَبُ مِن رَبِّكُم فَأَخْلَقُمُ مَوْمِينَ فَلَوا مَا أَخْلَقَنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِنّا مُمِلْنَا أَوْزَارًا مِن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَدُ فَنَهَا فَكَذَلِكَ أَلْقُومُ السَّامِئُ ﴿ فَاللَّهُ مَلْكَ اللَّهُ عَجْلًا جَسَدًا لَهُمْ عَجْلًا جَسَدًا لَهُمْ خُوارٌ فَقَالُوا هَلَا وَلا يَمْلِكُ هَدُونَ أَلَا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلا يَمْلِكُ هَمُ مَرّا وَلا نَقَعًا فَلَا وَلا يَمْلِكُ اللّهُ مَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلا يَمْلِكُ هَمُ مَرًا وَلا نَقَعًا فَلَا وَلا يَمْلِكُ اللَّهُ مَرْ وَلا نَقَعًا فَلَا وَلا يَمْلِكُ مَنَ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنّا لَهُ مَن مَرًا وَلا نَقَعًا فَلَا وَلا يَقْعَلُوا وَلا يَعْلَى فَكُونَ أَلَا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلا يَمْلِكُ فَلَا وَلَا يَعْمُ مَرًا وَلَا فَلا يَعْمَالًا وَلا يَعْمَلُونَ اللَّهُ مَوسَىٰ فَسَلَى اللّهُ عَلَا وَلا يَعْمَلُونَ أَلَا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ فَوْلَا وَلا يَعْلَا فَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللّهُ عَلَا وَلَا عَلَا اللّهُ عَلَا وَلا يَعْمَلُونَ أَلَا لَكُوا وَلا يَعْمَلَ وَلا يَعْمَلُوا وَلا يَعْمَلُونَ أَلَا لَا مُؤْمِلًا وَلا يَعْمَا فَلَا وَلَا عَلَا اللّهُ عَلَا فَيْ إِلَا اللْمُؤْمِ وَلِي اللّهُ عَلَى اللْهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَالَ اللْهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ الْعَلَا عَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الم

#### القراءات:

﴿ بِمَلْكِنَا ﴾:

قرئ:

١ - (بِمَلْكِنا) وهي قراءة نافع، وعاصم.

٢- (بِمُلْكِنا) وهي قراءة حمزة، والكسائي، وخلف.

٣- (بِمِلْكِنا) وهي قراءة الباقين.

﴿ خُمِلْنَا ﴾:

وقرأ أبو عمرو، وحمزة، والكسائي، وخلف (حَمَلْنَا).

#### الإعراب:

﴿ وَمَا أَعْجَلَكَ ﴾ (ما) مبتدأ، و﴿ أَعْجَلَكَ ﴾ خبره، وفيه ضمير يعود إلى (ما) وتقديره: أي شيء أعجلك؟

﴿ يَعِدْكُمْ رَبُكُمْ وَعَدًا حَسَنَا ﴾ ﴿ وَعَدًا ﴾ إما منصوب على المصدر، تقول: وعدته وعداً، كضربته ضرباً، وإما أن يكون الوعد بمعنى الموعود، كالخلق بمعنى المخلوق، فيكون مفعولاً به ثانياً لـ ﴿ يَعِدْكُمْ ﴾ على تقدير حذف مضاف، أي تمامَ وعد حسن.

﴿مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنا﴾ بالفتح: هو اسم أي بإصلاح مِلْكنا ورعايته، ومن ضم الميم جعله مصدر «مَلِك» يقال: مَلِكٌ بيِّن الملْك، ومن كسر الميم جعله مصدر «مالك» يقال: مالكٌ بيِّن المِلْك، والمصدر هنا مضاف إلى الفاعل.

﴿ فَنَسِى ﴾ الفاعل إما ﴿ السَّامِئِ ﴾ أي نسي طاعتنا وتركها ، والنسيان بمعنى الترك ، قال تعالى: ﴿ نَسُواْ اللّهَ فَنَسِيَهُمُ ﴾ [التوبة: ٢٧/٩] أي تركوا طاعة الله فتركهم في النار ، وإما الفاعل ﴿ مُوسَىٰ ﴾ أي ترك موسى ذلك وأعرض عنه ، والأول أوجه.

## ﴿ أَلَّا يَرْجِعُ ﴾ ﴿ أَلَّا ﴾ مخففة من الثقيلة، واسمها محذوف: أنه.

#### المفردات اللغوية.

﴿ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن فَوْمِكَ ﴾ لجيء ميعاد أخذ التوراة، وهو يدل على تقدم قومه في المسير إلى المكان، وهو سؤال عن سبب العجلة، يتضمن إنكارها، من حيث إنها نقيصة في نفسها، انضم إليها إغفال القوم، وإيهام التعظم عليهم، فأجاب موسى عن الأمرين، وقدم جواب الإنكار؛ لأنه أهم فقال: ﴿ هُمُ أُولَاءَ عَلَىٰ آثَرِى ﴾ أي ما تقدمتهم إلا بخطاً يسيرة لا يعتد بها عادة، وهم قادمون ورائي، ليس بيني وبينهم إلا مسافة قريبة، يتقدم الرفقة بها بعضهم بعضاً. ثم قال: ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَيْكُ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴾ عني، أي زيادة على رضاك، فإن المسارعة إلى امتثال أمرك والوفاء بعهدك يوجب مرضاتك. وقبل الجواب أي بالاعتذار بحسب ظنه، يقال: جاء على أثره: أي لحقه بلا تأخير.

قال تعالى: ﴿ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسَّامِرِيُ ﴾ أي ابتليناهم واختبرناهم بعبادة العجل، بعد فراقك لهم، وأضلهم موسى السامري: أي أوقعهم في الضلال والخسران، باتخاذ العجل والدعاء إلى عبادته. وهم الذين خلفهم مع هارون، وكانوا ست مئة ألف، ما نجا من عبادة العجل منهم إلا اثنا عشر ألفاً. وقرئ: (وأضلُّهم السامري)، أي أشدهم ضلالة؛ لأنه كان ضالاً مضلاً. والسامري: منسوب إلى قبيلة من بني إسرائيل يقال لها السامرة.

﴿ فَرَجُعَ مُوسَىٰ إِلَى قَوْمِهِ ﴾ بعدما استوفى للأربعين ليلة وأخذ التوراة ﴿ غَضْبَنَ ﴾ عليهم ﴿ أَسِفَا ﴾ شديد الحزن بما فعلوا ﴿ وَعَدًا حَسَنًا ﴾ أي صدقاً أنه يعطيكم التوراة فيها هدى ونور ﴿ أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ مُ الْعَهْدُ ﴾ أي زمان الإنجاز، يعني زمان مفارقته لهم ﴿ أَن يَحِلَ ﴾ يجب عليكم ﴿ غَضَبُ مِن رَبِكُمْ ﴾ بعبادتكم العجل ﴿ فَأَخَلَفَتُم مَوْعِدِى ﴾ وعدكم إياي بالثبات على الإيمان بالله، والقيام بما أمرتكم به، وتركتم الجيء بعدي.

﴿ بِمَلْكِنَا﴾ مثلث الميم أي بقدرتنا واختيارنا وأمرنا ، إذ لو خلينا وأمرنا ولم يسول علينا السامري، لما أخلفنا موعدك ﴿ وَلَلَكِنَا حُمِّلُنَا ۖ أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ الْفَوْمِ ﴾ وقرئ: وحملنا، و﴿ أَوْزَارًا ﴾ أثقالاً ، وزينة القوم أي حلي قوم فرعون، أي حملنا أحمالاً من حلي القبط التي استعرناها منهم حين هممنا بالخروج من مصر، باسم العروس ﴿ فَقَذَفْنَهَا ﴾ طرحناها في النار بأمر السامري ﴿ فَكَذَلِكَ أَلْقَى السّامِرِي مَا اللهِ عَمْ منها من حليهم ومن التراب الذي أخذه من أثر حافر فرس جبريل.

﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا ﴾ أي صاغ من تلك الحلي المذابة عجلاً جثة لا روح فيها ﴿ لَهُمْ خُوَارٌ ﴾ الخوار: صوت العجل، والمراد هنا صوت يسمع بسبب التراب الذي يكون أثره الحياة فيما يوضع فيه، وقد وضعه في فم العجل بعد صوغه.

﴿ فَقَالُواْ﴾ أي السامري وأتباعه ﴿ فَشِيَى ﴾ أي نسي السامري وترك ما كان عليه من إظهار الإيمان، وقيل في زعم السامري: نسي موسى ربه هنا، وذهب يطلبه عند الطور.

﴿ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا ﴾ ألا يرد العجل لهم جواباً ﴿ وَلَا يَمَلِكُ لَهُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعاً ﴾ أي لا يقدر على دفع ضر عنهم ولا جلب نفع لهم، فكيف يتخذ إلهاً؟!

## المناسبة:

بعد تعداد النعم على بني إسرائيل، أردف هذا بقصة الكلام الذي جرى بينه تعالى وبين موسى في الميقات بحسب المواعدة التي واعده بها ربه سابقاً، ثم أعقبه ببيان فتنة السامري لبني إسرائيل باختراع العجل من الذهب، وجعله إلهاً، يصدر صوتاً حينما تهب رياح معينة، فتحرك التراب الذي في فمه، فوبخهم الله بأن هذا العجل لايجيب سائله، ولايملك لهم ضراً ولانفعاً.

وتجاوب بني إسرائيل في تأليه العجل وعبادته نابع من ميلهم إلى الوثنية أثناء مخالطة المصريين، بدليل أنه لما نجاهم الله من طغيان فرعون، طلبوا من موسى نفسه عليه السلام أن يصنع لهم تمثالاً ليعبدوه، كما قال تعالى: ﴿وَجَوْزُنَا بِبَنِيَ إِسَرَّ عِلَى الْبَحْرُ فَأَتَوْا عَلَى قَوْمِ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامِ لَهُمْ قَالُوا يَـمُوسَى آجْعَل لَنَا إِلَنهَا كُمَا لَهُمْ ءَالِهَا قَالُ إِنّكُمْ فَوْمٌ بَجَهَلُونَ (الأعراف: ١٣٨/٧).

#### التفسير والبيان:

﴿ فَهُ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَكُوسَىٰ ﴿ أَي مَا حَمَلُكُ عَلَى أَن تُسبقهم، والقوم: هم بنو إسرائيل، والمراد بهم هنا النقباء السبعون، أي ما الذي حملك على العجلة حتى تركت النقباء وخرجت من بينهم.

وذلك أن الله وعد موسى باللقاء في جبل الطور بعد هلاك فرعون، ليعطيه الألواح التي فيها الوصايا الدستورية لبني إسرائيل. فلما أهلك الله فرعون سأل موسى ربه الكتاب، فأمره أن يصوم ثلاثين يوماً، ثم زيدت إلى أربعين يوماً: ﴿ فَيَ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيْلَةٌ وَأَتَّمَمْنَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَنتُ رَبِّهِ وَمَا لَنُهُ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُونَ الْمُلْقَنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِح وَلَا تَنَبِع صَالِحَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُونَ الْمُلْقَنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِح وَلَا تَنَبِع سَبِيلَ المُفْسِدِينَ ﴿ الأعراف: ١٤٢/٧].

وكانت المواعدة أن يوافي موسى وجماعة من وجوه قومه، فاختار موسى منهم سبعين رجلاً: ﴿وَالْخَنَارُ مُوسَىٰ قَوْمَهُ سَبَعِينَ رَجُلاً لِمِيقَائِنَا ﴾ [الأعراف: ٧/ ٥٥] وهم النقباء السبعون الذين اختارهم، فسار موسى بهم، ثم عجّل من بينهم شوقاً إلى ربه، أي لما قرب من الطور سبقهم شوقاً إلى سماع كلام الله، فقال الله له: ما أعجلك؟ أي ما الذي حملك على العجلة حتى تركت قومك وخرجت من بينهم؟.

وهذا الإنكار إنكار للعجلة في ذاتها؛ لما فيها من عدم العناية بصحبه؛ لأن من شرط المرافقة الموافقة، وهو تعليم للأدب الحسن الرفيع في المصاحبة.

﴿ قَالَ هُمْ أُوْلَاَءِ عَلَىٰ أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِلرَّضَىٰ ﴿ آَيُ قَالَ مُوسَى عَيِبًا رَبِه: هم بالقرب مني، واصلون بعدي، وما تقدمتهم إلا بخطاً يسيرة، وسارعت إليك ربّ لتزداد عني رضا بمسارعتي إلى الوصول إلى مكان الموعد، امتثالاً لأمرك، وشوقاً إلى لقائك. فهو عليه السلام يعتذر بالخطأ في الاجتهاد.

﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُم السَّامِرِي ۗ ﴿ اَلَه قَالَ الله تعالى: إنا قد اختبرنا قومك بني إسرائيل من بعد فراقك لهم، وهم الذين تركهم مع أخيه هارون، وجعلهم موسى السامري في ضلالة عن الحق، باتخاذهم عبادة العجل من ذهب.

والسامري من قبيلة السامرة، أو من قوم يعبدون البقر، والأكثرون أنه كان من عظماء بني إسرائيل من قبيلة السامرة، قال لمن معه من بني إسرائيل: إنما تخلف موسى عن الميعاد الذي بينكم وبينه وهو عشر ليال، لما صار معكم من الحلي، وهي حرام عليكم، وأمرهم بإلقائها في النار، وكان منها العجل، الذي يصدر منه صوت أحياناً بفعل تأثير الرياح.

﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا ﴾ أي فعاد موسى إلى قومه بني إسرائيل بعد انقضاء الليالي الأربعين، شديد الغضب والحنق، والأسف والحزن والجزع.

﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا ﴾ أي قال موسى: يا قوم أما وعدكم ربكم على لساني كل خير في الدنيا والآخرة وحسن العاقبة، من إنزال الكتاب التشريعي العظيم لتعملوا به، والنصر على عدوكم، وتملككم أرض الجبارين وديارهم، والثواب الجزيل في الآخرة بقوله المتقدم: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ اَهْتَدَىٰ ﴿ آَلُهُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ اَهْتَدَىٰ ﴾.

﴿ أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَحِلٌ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِّن رَّبِكُمْ فَأَخْلَفْتُمُ مَّوْعِدِى ﴾ أي هل طال عليكم الزمان في انتظار وعد الله ونسيان ما سلف من

نعمه، ولم يمض على ذلك من العهد غير شهر وأيام، ﴿أَمُ ﴾ (أيُ بل(١)) أردتم بصنيعكم هذا أن ينزل عليكم غضب ونقمة وعقوبة من ربكم؟ فأخلفتم وعدي، إذ وعدتموني أن تقيموا على طاعة الله عز وجل إلى أن أرجع إليكم من الطور. يعني هل طال العهد عليكم فنسيتم أو أردتم المعصية فأخلفتم؟.

﴿ قَالُواْ مَا آخُلُفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا﴾ أي أجابوه قائلين: ما أخلفنا عهدك ووعدك باختيارنا وقدرتنا، بل كنا مضطرين إلى الخطأ. وهذا إقرار منهم بالمعصية والوقوع في الفتنة بتسويل السامري وغلبته على عقولهم، كما قال تعالى:

﴿ وَلَكِكُنّا حُمِّلْنَا آوَزَارًا مِن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَذَفْنَهَا فَكَذَلِكَ ٱلْقَى ٱلسَّامِيُ ﴾ أي ولكن حملنا أثقالاً من زينة القوم أي القبط المصريين، حين خرجنا من مصر معك، وأوهمناهم أننا نجتمع في عيد لنا أو وليمة. وسميت أوزاراً أي آثاماً ؛ لأنه لا يحل لهم أخذها. وقال السامري لهم: إنما حُبس موسى عنكم بشؤم حرمتها، ثم أمرنا أن نحفر حفرة، ونملأها ناراً، وأن نقذف الحلي فيها، فقذفناها، أي فطرحناها في النار طلباً للخلاص من إثمها، فمثل ذلك قذف السامري ما معه، وصاغ من الحلي عجلاً، ثم ألقى عليه قبضة من أثر الرسول جبريل.

﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ أي فأخرج السامري لبني إسرائيل من الذهب الملقى في النار (الأوزار) جسد عجل لا روح ولا حياة فيه، له خوار العجول؛ لأنه صنعه بطريقة معينة، عمل فيه خروقاً، وألقى فيه رملاً من أثر جبريل، فكان إذا دخلت الريح في جوفه خار. والخوار: صوت البقر.

﴿ فَقَالُواْ هَٰذَاۤ إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَىٰ فَنَسِىَ ﴾ أي قال السامري ومن فتن به:

<sup>(</sup>١) بل: للإضراب عن الكلام الأول وعدول إلى الثاني، كأنه يقول: بل أردتم.. إلخ.

هذا هو إلهكم وإله موسى، فاعبدوه، ولكن موسى نسي أن يخبركم أن هذا إلهكم.

فرد الله تعالى عليهم مقرعاً لهم ومسفهاً عقولهم، فقال:

﴿ أَفَلَا يَرُونَ أَلَا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ لَمُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ﴿ آَلَ اللهِ اللهِ يَعْبَرُون وَيَتَفَكَّرُون فِي أَن هذا العجل لا يرد عليهم جواباً، ولا يكلمهم إذا كلموه، ولا يقدر أن يدفع عنهم ضرراً، أو يجلب لهم نفعاً، فكيف يتوهمون أنه إله؟!.

## فقه الحياة أو الأحكام:

تدل الآيات على ما يأتي:

اً – تعجل موسى عليه السلام سابقاً قومه النقباء السبعين شوقاً للقاء ربه وسماع كلامه، باجتهاد منه، ولكنه أخطأ في ذلك الاجتهاد، فاستوجب العتاب.

ثم إن العجلة وإن كانت في الجملة مذمومة، فهي ممدوحة في الدين، قال تعالى: ﴿وَسَادِعُوا ۚ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ ﴾ [آل عمران: ٣/١٣٣].

وكنى موسى عن ذكر الشوق وصدقه بابتغاء الرضا، قائلاً: ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴾ أي عجلت إلى الموضع الذي أمرتني بالمصير إليه لترضى عني.

أ - اختبر الله بني إسرائيل في غيبة موسى عليه السلام، ليتبين القائمين على أمر الله عز وجل، واعتقاد توحيده، والتزام شريعته، تبين انكشاف وظهور لأن الله عالم بالجميع.

٣ - لقد أضلهم السامري، أي دعاهم إلى الضلالة، أو هو سببها.

عليه السلام أن يعود إلى قومه شديد الغضب والأسى بسبب ما أحدثوا بعده من عبادة العجل.

٥ - بادر موسى إلى عتاب قومه بتذكيرهم بنعم الله عز وجل عليهم، ومنها إنجاؤهم من فرعون وجنوده، ووعدهم بالجنة إذا أقاموا على طاعته، ووعدهم أنه يسمعهم كلامه في التوراة على لسان موسى، ليعملوا بما فيها، فيستحقوا ثواب عملهم. وقوله: ﴿أَلَمْ يَعِدَكُمْ ﴾ يدل على أنهم كانوا معترفين بالإله، لكنهم عبدوا العجل على التأويل الذي يذكره عبدة الأصنام.

آ - لا عذر لهم في نقض العهد الذي لم يطل أمره، ولكنهم أرادوا العصيان وإحداث الأعمال التي تكون سبب حلول غضب الله بهم، وأخلفوا الوعد مع موسى أن يقيموا على طاعة الله عز وجل إلى أن يرجع إليهم من الطور.

٧ - اعتذروا لموسى عليه السلام بأنهم كانوا مضطرين إلى خلف الموعد، ونقض العهد، وذلك للتخلص من آثام الحلي التي كانوا قد أخذوها من القبط المصريين، حين أرادوا الخروج مع موسى عليه السلام، وأوهموهم أنهم يجتمعون في عيد لهم أو وليمة، فألقوها في النار لتذوب.

٨ - لَمَّا ذابتُ الحلي في النار، أخذها السامري، وصاغ لهم منها عجلاً، ثم
 ألقى عليه قبضته من أثر فرس جبريل عليه السلام، فصار عجلاً جسداً له
 خوار.

ق السامري الحقائق، ودلّس على بني إسرائيل، وقال لهم مع أتباعه الذين كانوا ميّالين إلى التجسيم والتشبيه؛ إذ قالوا: ﴿ ٱجْعَل لَّنَا إِلَهَا كَمَا لَهُمُ عَالِهَةً ﴾ [الأعراف: ١٣٨/٧]: هذا إلهكم وإله موسى الذي نسي أن يذكر لكم أنه إلهه.

• أ – سفَّه الحق تعالى أحلامهم وعاب تفكيرهم، وقال لهم: أفلا يعتبرون ويتفكرون في أن هذا العجل لا يكلمهم، ولا يملك لهم ضراً يدفعه عنهم ولا نفعاً يجلبه لهم، فكيف يكون إلهاً؟!.

أما الذي يعبده موسى عليه السلام فهو يضر وينفع ويعطي ويمنع.

أ - دل قوله تعالى: ﴿أَفَلَا يَرُونَ﴾ على وجوب النظر في معرفة الله تعالى،
 كما في آية أخرى: ﴿أَلَمْ يَرُواْ أَنَهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَكِيلًا﴾ [الأعراف: ٧/ ١٤٨]. وهو قريب في المعنى من قوله تعالى في ذم عبدة الأصنام: ﴿أَلَهُمْ أَرَجُلُ يُمْشُونَ بِهَا ﴾ [الأعراف: ٧/ ١٩٥].

#### - 17 -

# معاتبة موسى لهارون على تأليه العجل وإلقائه في البحر وتوحيد الإله الحق

﴿ وَلَقَدُ قَالَ هُمُ هَرُونُ مِن قَبْلُ يَعَوْمِ إِنَّمَا فَيَنتُم بِهِ ۚ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمَنُ فَانَعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِى ﴿ قَالُواْ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَكِفِينَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلِيّنَا مُوسَى فَانَعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِى أَمْ فَا مَنعَكَ إِذْ رَأَيْهُمْ ضَلُواْ ﴿ قَلَ اللَّهِ مَا لَا تَتَبِعَنِ أَفَعَصيتَ أَمْرِى قَالَ يَهَدُونُ مَا مَنعَكَ إِذْ رَأَيْهُمْ ضَلُواْ إِنِي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

#### القراءات:

﴿ يَبْنَوْمُ

وقرأ ابن عامر، وحمزة، والكسائي، وخلف (يا ابن أومِّ).

﴿ بِرَأْسِيَ ۚ إِنِّي ﴾ :

وقرأ نافع، وأبو عمرو (برأسيَ إني).

﴿ يَبْضُرُوا بِهِ ٤ ﴾:

وِقرأ حمزة، والكسائي، وخلف (تبصروا به).

﴿ لَّن تُخْلَفَهُ ﴾:

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو (لن تُخْلِفَه).

## الإعراب:

﴿ يَبُنُوُمُ ﴾ بالفتح أراد (يا بن أُمِّيَ) بفتح الياء، فأبدل من الكسرة فتحة، ومن الياء ألفاً لتحركها وانفتاح ما قبلها، ثم حذف الألف تخفيفاً؛ لأن الفتحة تدل عليها. ومن قرأ بالكسر (يا بن أمِّ) أراد (يا بن أمِّي) إلا أنه حذف الياء؛ لأن الكسرة قبلها تدل عليها، والأصل إثباتها؛ لأن الياء إنما تحذف من المنادى المضاف، نحو: يا قوم، ويا عباد، والأم ليست بمناداة هنا، وإنما المنادى هو (الابن).

﴿ لَنَ تُخَلَفَهُ ﴾ فعل مبني للمجهول، وضمير المخاطب نائب الفاعل، وهاء ﴿ تُخَلَفَهُ ﴾ مفعول ثانٍ منصوب. ومن قرأ بكسر اللام (لن تُخلِفَه) كان مضارع (أخلفتُ الموعد) والمفعول الثاني حينئذ محذوف، أي (لن تُخلِفَهُ) أي الموعد؛ لأن أخلف: يتعدى إلى مفعولين.

﴿ وَسِعَ كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ تمييز محول عن الفاعل، أي وسع علمه كل شيء.

#### البلاغة:

﴿أَمْرِى﴾ ﴿قَوْلِي﴾ ﴿نَفْسِي﴾ وكذا ﴿نَفْعًا﴾ ﴿نَسْفًا﴾ ﴿عِلْمًا﴾ سجع حسن غير متكلف.

## المفردات اللغوية:

﴿ مِن قَبْلُ ﴾ من قبل رجوع موسى ﴿ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ ﴿ إِنَّا وَقعتم في الفتنة والضلال بالعجل ﴿ فَأَنَّبِعُونِ ﴾ في الثبات على الحق وعبادة الرحمن ﴿ وَأَطِيعُوا أَمْرِى ﴾ في تلك العبادة ﴿ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ ﴾ لن نزال على العجل وعبادته ﴿ عَكِفِينَ ﴾ مقيمين ﴿ قَالَ يَهَرُونُ ﴾ قال موسى بعد رجوعه ﴿ ضَلُوا ﴾ بعبادة العجل ﴿ أَلَّا تَتَبِعنِ في الغضب لله ومقاتلة من العجل ﴿ أَلَّا تَتَبِعنِ في الغضب لله ومقاتلة من كفر بالله ﴿ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴾ بالصلابة في الدين ، والمحاماة عنه ، وعصيانك بإقامتك بين قوم لا يعبدون الله تعالى.

﴿ قَالَ يَبْنَؤُم ﴾ أراد أمي، وخص الأم استعطافاً لقلبه ﴿ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرُأْسِي ۗ وكان أخذ بلحيته بشماله، بِرَأْسِي ۗ لا تأخذ بشعر لحيتي ولا بشعر رأسي، وكان أخذ بلحيته بشماله، وبشعره بيمينه، يجرّه إليه، من شدة غضبه لله، ومن المعلوم أن موسى عليه السلام كان حديداً خشناً متصلباً في كل شيء، فلم يتمالك حين رآهم يعبدون العجل، ففعل ما فعل . ﴿ خَشِيتُ ﴾ خفت لو اتبعتك ﴿ وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي ﴾ ولم تراع قولي فيما رأيته في ذلك.

﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِى ﴿ أَنَ مَ أَقبل عليه وقال منكراً: ما شأنك الداعي إلى ما صنعت، وما الذي حملك على هذا الأمر الخطير؟ ﴿ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَجْمُرُواْ بِهِ عَ أَي علمت بما لم يعلموه ﴿ فَقَبَضْتُ قَبَضَ مَ مِنْ أَنُ مِنْ أَرُولُ ﴾ فقبضت قبضة من تربة موطئ جبريل عليه السلام، فهو أَشَرِ ٱلرَّسُولِ ﴾ فقبضت قبضة من تربة موطئ جبريل عليه السلام، فهو

الرسول، وقيل: موسى عليه السلام، والقبضة: الأخذ بجميع الكف ﴿ فَنَــبَذْتُهَــا﴾ ألقيتها وطرحتها في صورة العجل المصاغ ﴿ وَكَــَالِكَ سَوَّلَتُ لِى نَفْسِى﴾ أي ومثل ذلك زينت وحَسَّنت لي نفسي.

﴿ قَكَالُ فَاذَهَبُ قَالَ موسى له: ﴿ فَٱذَهَبُ ﴾ من بيننا ﴿ فِي ٱلْحَيَوْةِ ﴾ مدة حياتك ﴿ أَن تَقُولُ ﴾ لمن رأيته، عقوبة على ما فعلت ﴿ لا مِسَاسِ ﴾ أي لا تقربني، ولا مخالطة، فلا يقربه ولا يخالطه أحد، ولا يخالط أحداً، فعاش وحيداً طريداً، وإذا حدث مساس مع أحد، أخذته الحمى ﴿ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً ﴾ في الآخرة لعذابك ﴿ لَن تُعَلَّفُهُ ﴾ أي سيأتيك الله به حتماً، وتبعث إليه، وبكسر اللام: لن تغيب عنه ﴿ طَلَتَ ﴾ أصله: ظَلِلْت، فحذفت الأولى تخفيفاً، أي دمت ﴿ عَاكِفًا ﴾ مقيماً تعبده ﴿ لَنُحَرِّقَنَّهُ ﴾ أي بالنار ﴿ لَنَسِفَنَهُ ﴾ لنذرينه ﴿ فِي ٱلْمِيمُ فِي البحر ﴿ نَسَفًا ﴾ نذراً، فلا يصادف منه شيء، وقام موسى فعلاً بإلقاء العجل في البحر.

﴿ وَسِعَ كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ وسع علمه كل شيء وأحاط به.

#### المناسبة:

بعد أن ذكر الله تعالى مخالفة عبادة العجل لأبسط مبادئ العقل؛ لأنه لا يجيب سائله ولا يدفع عنه ضراً ولا يجلب له نفعاً، ذكر أن بني إسرائيل أيضاً عصوا الرسول الذي نبههم إلى خطأ فعلهم، ثم أوضح معاتبة موسى لأخيه هارون على سكوته على بني إسرائيل في عبادتهم العجل، ثم أردف به مناقشة موسى للسامري وعقابه من الله في الدنيا والآخرة، وإلقاء موسى العجل في البحر، وإعلان موسى صراحة: من هو الإله الحق، وهو الذي وسع علمه السماوات والأرض، لا الجماد ولا الحيوان الذي لا يضر ولا ينفع.

### التفسير والبيان:

يخبر الله تعالى عما كان من نهي هارون عليه السلام قومه عن عبادتهم العجل وتحذيرهم منه، وإخباره إياهم بأنه فتنة، فيقول:

﴿ وَلَقَدْ قَالَ لَهُمُ هَدُونُ مِن قَبْلُ يَقَوْمِ إِنَّمَا فَتِنتُم بِهِ ۚ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمَنُ فَالَبِعُونِ وَأَطِيعُوا أَمْرِى ﴿ فَيَ أَي لقد قال هارون عليه السلام لقومه عبدة فَالْبِعُونِ وَأَطِيعُوا أَمْرِى ﴿ فَي القد قال هارون عليه السلام لقومه عبدة العجل من قبل أن يأتي موسى ويرجع إليهم: إنما وقعتم في الفتنة والاختبار لإيمانكم وحفظكم دينكم بسبب العجل، وضللتم عن طريق الحق لأجله، ليعرف صحيح الإيمان من عليله.

وإن ربكم الله الذي خلقكم وخلق كل شيء فقدَّره تقديراً، لا العجل، فاتبعوني في عبادة الله، ولا تتبعوا السامري في أمره لكم بعبادة العجل، وأطيعوا أمري لا أمره، واتركوا ما أنهاكم عنه.

ويلاحظ أن هارون عليه السلام وعظهم بأحسن الوجوه؛ لأنه زجرهم عن الباطل أولاً بقوله: ﴿إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ أَ﴾ ثم دعاهم إلى معرفة الله تعالى ثانياً بقوله: ﴿وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحَنَٰ ﴾ ثم دعاهم ثالثاً إلى معرفة النبوة بقوله: ﴿ فَٱلْبَعُونِ ﴾ ثم دعاهم إلى الشرائع رابعاً بقوله: ﴿ وَأَطِيعُواْ أَمْرِى ﴾.

وقوله ﴿وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّمُنَ ﴾ تذكير لهم بربوبية الله وقدرته التي أنجتهم من فرعون وجنوده، وتذكير برحمة الله التي تدل على أنهم متى تابوا، قبل الله توبتهم؛ لأنه هو الرحمن الرحيم، ومن رحمته تخليصهم من آفات فرعون وعذابه.

ولكنهم قابلوا الوعظ والنصح بالتقليد والجحود، فقالوا:

﴿ قَالُواْ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَكِكِفِينَ حَتَىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴿ إِلَيْهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَكِفِينَ حَتَىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴿ وَلَكُن نَقْبُلُ قُولُ مُوسَى اللهُ العجل، حتى نسمع كلام موسى فيه. وكادوا أن يقتلوا هارون عليه السلام. وما قصدهم إلا التسويف.

﴿ قَالَ يَهَدُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ صَلُوا ۗ ۞ أَلَّا تَتَبِعَنَ ۖ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي

الذي منعك من اتباعي إلى جبل الطور، واللحوق بي مع من بقي مؤمناً، فتخبرني بهذا الأمر أول ما وقع، حين وقعوا في هذه الضلالة ودخلوا في الفتنة ؟ ففي مفارقتهم زجر لهم، ودليل على الغضب والإنكار عليهم. و(لا) في قوله ﴿أَلَّا تَنَبِّعَنِّ ﴾ زائدة، أي أن تتبع أمري ووصيتي.

أفعصيت أمري؟ أي كيف خالفت أمري لك بالقيام لله، ومنابذة من خالف دينه، وأقمت بين هؤلاء الذين اتخذوا العجل إلهاً؟ ألم أقل لك: ﴿ اَخَلُفَنِى فِي قَوْمِى وَأَصْلِحَ وَلَا تَنَبِعُ سَكِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٢/٧].

فقال هارون معتذراً عن تأخره عنه وإخباره بما حدث، مستعطفاً إياه: ﴿قَالَ يَبْنَوُمُ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي ﴾ أي قال هارون لموسى: يا ابن أمّ، مترققاً له بذكر الأم التي هي عنوان الحنو والعطف، مع أنه شقيقه لأبويه، لا تفعل هذا عقوبة منك لي، وكان موسى قد أخذ برأس أخيه يجره إليه، فإن لي عذراً هو:

﴿ إِنِّ خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقَتَ بَيْنَ بَنِي َ إِسْرَءِيلَ وَلَمْ تَرَقُبُ قَولِي اَي إِن فرقت خشيت إِن خرجت عنهم وتركتهم أن يقتتلوا ويتفرقوا، فتقول: إني فرقت جماعتهم؛ لأنه لو خرج لتبعه جماعة منهم، وتخلف مع السامري عند العجل أخرون، وربما أفضى ذلك إلى القتال بينهم، وحينئذ تقول: لم تعمل بوصيتي لك فيهم وتحفظها، وهي قوله المتقدم: ﴿ أَخَلُفَنِي فِي قَوْمِي وَأَصَّلِحُ ﴾ ولم تراع ما أمرتك به حيث استخلفتك فيهم، واعتذر إليه أيضاً بقوله في آية أخرى: ﴿ إِنَّ الْمَوْلُ فِي آلَهُ مُونِ وَكُولُونِ وَكَادُوا يَقَنُلُونَنِي ﴾ [الأعراف: ١٥٠/٧].

ثم كلم موسى كبير الفتنة وهو السامري قائلاً:

﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِئُ ۞ ﴾؟ أي قال موسى للسامري: ما شأنك، وما الذي حملك على ما صنعت؟ سأله ليتخذ من جوابه وإقراره حجة للناس ببطلان فعله وقوله.

﴿ قَالَ بَصُرَتُ بِمَا لَمْ يَبَصُرُواْ بِهِ عَفَيَضَتُ قَبَضَتُ مِّنْ أَشُرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا ﴾ أي قال السامري: رأيت جبريل حين جاء لهلاك فرعون على فرس، فأخذت قبضة من أثر فرسه - والقبضة: ملء الكف، والقبضة بأطراف الأصابع، وذلك الأثر لا يقع على جماد إلا صار حياً - فطرحتها في الحلي المذابة المسبوكة على صورة العجل، فصنعت لهم تمثال إله، حينما رأيتهم يطلبون منك أن تجعل لهم إلهاً كآلهة المصريين عبدة الأصنام.

قال مجاهد: نبذ السامري، أي ألقى ما كان في يده على حلية بني إسرائيل، فانسبك عجلاً جسداً له خوار: وهو حفيف الريح فيه.

﴿ وَكَذَٰلِكَ سَوَّلَتُ لِى نَفْسِى ﴾ أي كما زينت لي نفسي السوء، زينت لي أيضاً وحَسَّنت هذا الفعل بمحض الهوى، أو حدثتني نفسي، لا بإلهام إلهي أو ببرهان نقلي أو عقلي.

فأخبره موسى بجزائه في الدنيا والآخرة، فقال: ﴿ قَكَالَ فَٱذْهَبُ فَإِنَ لَكَ لَكُ وَ الْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٌ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَن تُخْلَفَكُم ﴿ أَي قال موسى للسامري: فعقوبتك في الدنيا أن تذهب من بيننا وتخرج عنا، وأن تقول ما دمت حياً: لا يمسك أحد، ولا تمس أحداً، وأمر موسى بني إسرائيل ألا يخالطوه ولا يقربوه ولا يكلموه عقوبة له، وهذه هي عقوبة النبذ من المجتمع أو العزل المدني.

وعقوبتك في الآخرة: أن لك موعداً فيها للعذاب لا يخلفه الله، بل سينجزه، وهو يوم القيامة، وهو آتٍ لا ريب فيه ولا مفر منه.

وأما إلهك المزعوم فمصيره كما قال تعالى:

﴿ وَٱنظُرْ إِلَى إِلَهِكَ ٱلَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا ۚ لَنُحَرِّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَسِفَنَّهُ فِي الْمُعْبِ اللَّهِ اللَّذِي أَقْمَتُ عَلَى عَبَادتُه، يعني العجل الَّذِي أَقْمَتُ عَلَى عَبَادتُه، يعني العجل

لنحرقنة تحريقاً بالنار، ثم لنذرينه في البحر لتذهب به الريح. قال قتادة: فحرقه بالنار، ثم ألقى رماده في البحر. وهذا موقف حازم من موسى عليه السلام أحد الأنبياء أولي العزم؛ لأن مثل هذا المعبود في زعم السامري ومن اتبعه يجب استئصال آثاره، حفاظاً على توحيد الله عز وجل وعبادته وحده لاشريك له، لذا أتبعه بقوله:

﴿ إِنَّكُمْ اللَّهُ اللّه فَيَ عَلَمًا اللّه والله موسى: إن هذا العجل الذي فتنكم به السامري ليس بإله، إنما إله الله فكل الذي لا إله إلا هو، أي فهو المستحق للعبادة، ولا تنبغي العبادة إلا له، فكل شيء فقير إليه، عبد له. وهو عالم بكل شيء، أحاط بكل شيء علماً، وأحصى كل شيء عدداً، فلا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، وما تسقط من ورقة إلا يعلمها، ولا حبة في ظلمات الأرض، ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين. وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها، ويعلم مستقرّها ومستودعَها، كل في كتاب مبين.

وهكذا بدأت قصة موسى بالتوحيد الخالص: ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا أَنَا ۗ أَنَا ۗ أَنَا ُ وَحَتمت به: ﴿ إِنَّكُمْ ۖ اللَّهُ ﴾ شأن رسالة كل نبي.

## فقه الحياة أو الأحكام:

يستنبط من الآيات مايأتي:

اً - أنكر هاورن عليه السلام على السامري وتابعيه عبادة العجل إنكاراً شديداً قبل أن يأتي موسى ويرجع إليهم، فعصوه وكادوا أن يقتلوه، وسوّفوا وماطلوا حتى يرجع موسى عليه السلام، لينظروا هل يقرهم على ما فعلوا أم لا.

٢ٌ – لقد توهموا أن موسى يعبد العجل، فاعتزلهم هارون مع اثني عشر ألفاً

لم يعبدوا العجل، فلما رجع موسى سمع الصياح والضجيج، وكانوا يرقصون حول العجل، فقال للسبعين الذين معه: هذا صوت الفتنة.

" - قوله تعالى: ﴿قَالَ يَهَرُونُ مَا مَنَعُكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَلُوا ۖ ﴾ ألّا تَتَبِعَنَ أَمْرِى ﴿ اللَّهُ مَا مَنَعُكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَلُوا ۖ ﴾ والمعنى: حين رأيتهم أخطؤوا الطريق وكفروا، ما منعك عن اتباعي والإنكار عليهم، إن مقامك بينهم - وقد عبدوا غير الله - عصيان منك لي.

قال القرطبي: وهذا كله أصل في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتغييره ومفارقة أهله، وأن المقيم بينهم ولاسيما إذا كان راضياً حكمه كحكمهم. وسئل الإمام أبو بكر الطُّرْطُرشي رحمه الله:

ما يقول سيدنا الفقيه في مذهب الصوفية؟ وهم جماعة يجتمعون، فيكثرون من ذكر الله تعالى، وذكر محمد ﷺ، ثم إنهم يوقعون بالقضيب على شيء من الأديم، ويقوم بعضهم يرقص ويتواجد حتى يقع مغشياً عليه، ويُحضرون شيئاً يأكلونه، هل الحضور معهم جائز أم لا؟

فأجاب: يرحمك الله، مذهب الصوفية بطالة وجهالة وضلالة، وما الإسلام إلا كتاب الله وسنة رسوله، وأما الرقص والتواجد فأول من أحدثه أصحاب السامري، لما اتخذ لهم عجلاً جسداً له خُوار، قاموا يرقصون حواليه ويتواجدون؛ فهو دين الكفار وعُبّاد العجل؛ وأما القضيب: فأول من اتخذه الزنادقة ليشغلوا به المسلمين عن كتاب الله تعالى؛ وإنما كان يجلس النبي عليه مع أصحابه، كأنما على رؤوسهم الطير من الوقار؛ فينبغي للسلطان ونوابه أن يمنهم من الحضور في المساجد وغيرها؛ ولا يحل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يحضر معهم، ولا يعينهم على باطلهم؛ هذا مذهب مالك وأبي حنيفة والشافعي وأحمد بن حنبل وغيرهم من أئمة المسلمين، وبالله التوفيق (١).

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۳۷/۱۱ - ۲۳۸

أجاب هارون معتذراً مبيناً وجهة اجتهاده: وهي أنه خشي إذا خرج وتركهم - وقد أمره موسى بالبقاء معهم - أن تقع الفرقة بين بني إسرائيل، وربما أدى الأمر إلى سفك الدماء، وخشي إن زجرهم أن يقع قتال، فيلومه موسى عليه، وقد أوضح ذلك هنا بقوله: ﴿إِنِّ خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقُتَ بَيْنَ مِسَى عَلَيه، وفي الأعراف قال: ﴿إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْنُلُونَنِي فَلَا يَشْعَبُ فِي الْأَعْراف قال: ﴿إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْنُلُونَنِي فَلَا تُشْعِبَ فِي الْأَعْراف قال: ﴿إِنَ ٱلْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْنُلُونَنِي فَلَا أَمْرتني أن أكون معهم.

٥ - بعد عتاب هارون اتجه موسى للسامري سائلاً: ﴿ فَمَا خَطْبُكَ يَسَنِمِرِئُ ﴾ أي ما أمرك وما شأنك، وما الذي حملك على ما صنعت؟ وقصده من سؤاله: انتزاع اعتراف منه بباطله.

قال قتادة: كان السامري عظيماً في بني إسرائيل من قبيلة يقال لها (سامرة) ولكن عدو الله نافق بعدما قطع البحر مع موسى، فلما مرت بنو إسرائيل بالعمالقة، وهم يعكفون على أصنام لهم ﴿قَالُواْ يَـٰمُوسَى ٱجْعَل لَنَا إِلَهَا كُمَا لَمُمْ ءَالِهَةً ﴾ فاغتنمها السامري، وعلم أنهم يميلون إلى عبادة العجل، فاتخذ العجل.

فقال السامري مجيباً لموسى: ﴿بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُواْ بِهِ عَلَى رأيت مالم يروا؛ رأيت جبريل عليه السلام على فرس الحياة، فأُلقي في نفسي أن أقبض من أثره قبضته، فما ألقيته على شيء، إلا صار له روح ولحم ودم؛ فلما سألوك أن تجعل لهم إلهاً، زيَّنت لي نفسي ذلك.

أ - عاقب موسى عليه السلام ذلك السامري الذي اعترف بأنه صنع العجل لهوى في نفسه، فنفاه عن قومه، وأمر بني إسرائيل ألا يخالطوه ولا يقربوه ولا يكلموه عقوبة له. قال الحسن البصري: جعل الله عقوبة السامري ألا يماس الناس ولا يماسوه، عقوبة له ولما كان منه إلى يوم القيامة؛ وكأن الله عز وجل شدّد عليه المحنة، بأن جعله لا يماس أحداً، ولا يمكن من أن يمسه أحد، وجعل ذلك عقوبة له في الدنيا.

ويقال: لما قال له موسى: فاذهب، فإن لك في الحياة أن تقول: ﴿لَا مِسَاسٍ ﴾ خاف فهرب، فجعل يهيم في البرية مع السباع والوحش، لا يجد أحداً من الناس يمسه، حتى صار كالقائل: لا مساس؛ لبعده عن الناس وبعد الناس عنه.

٧ - قال القرطبي: هذه الآية أصل في نفي أهل البدع والمعاصي وهجرانهم وألا يخالطوا، وقد فعل النبي عليه ذلك بكعب بن مالك وصاحبيه الذين خُلفوا.

ومن التجأ إلى الحرم وعليه قتل لا يُقتل عند بعض الفقهاء، ولكن لا يعامل ولا يبايع ولا يشارى، ليضطر إلى الخروج. ومن هذا القبيل: التغريب في حدّ الزني.

٨ - وهناك عقاب آخر للسامري يوم القيامة، وموعد لعذابه لابد من
 جيئه، والصيرورة إليه، ولا خلف فيه.

ق موسى عليه السلام بالنار العجل الذي اتخذه السامري. ثم ألقى رماده في البحر، وهذا هو الواجب المتعين في استئصال المنكر وتصفية جميع آثاره.

• أ - طوى موسى عليه السلام من تاريخ بني إسرائيل واقعة عبادة العجل التي طرأت في فترة زمنية قصيرة الأمد، وقرر إلى الأبد مبدأ التوحيد، وأوجب عبادة الله الذي لا إله إلا هو، العليم بكل شيء، وسع كل شيء علمه، الخبير بأحوال المخلوقات الظاهرة والباطنة، وهذه هي صفات الإله الحق المستحق للعبادة دون سواه.

11 - لم يكن أخذ موسى برأس أحيه وبلحيته معصية قادحة بعصمة الأنبياء عليهم السلام، كما زعم بعض الطاغين، وإنما كان هذا تعبيراً قوياً عن

إنكاره، وغضباً لله لا لنفسه، وهكذا كان رسول الله ﷺ لا يغضب لنفسه، وإنما يغضب إذا انتهكت محارم الله. والغضب في هذا الموضع محمود غير مذموم، ولا يستنكر ولا يستغرب ظهور أمارات الغضب على النفس، وقد أجرى موسى عليه السلام أخاه هارون مجرى نفسه؛ لأنه كان أخاه وشريكه، فصنع به ما يصنع الرجل بنفسه في حال الفكر والغضب، فإن الغضبان المتفكر قد يعض على شفتيه، ويفتل أصابعه، ويقبض لحيته (١).

والدليل على ذلك أن هارون عليه السلام عذر أخاه موسى عليه السلام فيما فعل، وكل ما في الأمر أنه استمهله وهدَّأ أعصابه، ليبين له وجهة نظره، ووجه اجتهاده.

## العبرة من القصص القرآني وجزاء المعرض عن القرآن

﴿ كَذَٰلِكَ نَقُشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ ءَالْيَنْكَ مِن لَدُنَا ذِكْرًا ۞ مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنّهُ يَعْمِلُ يَوْمَ الْقِيَهَةِ وِزْرًا ۞ خَلِدِينَ فِيهِ وَسَآءَ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيهَةِ مِمْلًا ﴿ وَمَا يَقُولُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا يَوْمَ لِذِرْقًا ۞ يَتَخَفّتُونَ يَيْنَهُمْ إِن لَيْتُهُمْ إِن يَوْمَ لِلَّا عَشْرًا ۞ خَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَبِثْتُمْ إِلَّا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَيْشَوْرُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَّا عَشْرًا ۞ خَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ طَرِيقَةً إِن لَيْتُنْمُ إِلَّا عَشَرًا ﴾ وقال اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَشْرًا إِنْ لَيْتُولُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ

#### القراءات:

﴿ يُنفَخُ ﴾ :

وقرأ أبو عمرو (نَنْفُخ).

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي: ۱۰۸/۲۲

#### الإعراب:

﴿ مَنَ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ وِزْرًا ﴿ كَالِدِينَ فِيهِ ﴾ أفرد ضمير ﴿ أَعْرَضَ ﴾ حملاً على لفظ ﴿ مَنْ ﴾ ، وجمع الضمير في قوله ﴿ خَالِدِينَ ﴾ حملاً على معناه. و﴿ خَالِدِينَ ﴾ حال من ضمير ﴿ يَحْمِلُ ﴾ .

﴿ وَسَآءَ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ مِمْلًا ﴾ تمييز مفسر للضمير في ﴿ وَسَآءَ ﴾ ، والمخصوص بالذم محذوف تقديره: وزرهم.

﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي أَلْصُورً ﴾ ﴿ يَوْمَ ﴾ : بدل من يوم القيامة السابق.

#### البلاغة:

﴿ كَنَالِكَ نَقُصُ عَلَيْكَ ﴾ تشبيه مرسل مجمل.

﴿ وَسَآءَ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْكُمَةِ خِمْلًا ﴾ استعارة تصريحية، شبَّه الوزر بالحمل الثقيل، مصرحاً بلفظ المشبه به.

#### المفردات اللغوية:

﴿ كَذَلِكَ نَقُشُ عَلَيْكَ مِنَ أَنْبَآءِ مَا قَدْ سَبَقَ ﴾ أي مثل ذلك الاقتصاص اقتصاص موسى والسامري - نقص عليك يا محمد من أخبار الأمم الماضية. ﴿ وَقَدْ ءَالْيَنَكَ مِن لَّدُنَا ذِحْرًا ﴾ وقد أعطيناك من عندنا قرآناً، فالذكر: القرآن، كما قال تعالى: ﴿ يَنَا أَيُّهَا اللَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ ﴾ [الحجر: ٢/١٥] وسمي بذلك؛ لأن فيه ذكر كل ما يحتاج إليه الناس في الدين والدنيا، والقصص والأخبار، والتنكير فيه للتعظيم.

﴿ مَنْ أَغْرَضَ عَنْهُ ﴾ عن الذكر الذي هو القرآن الجامع لأسباب السعادة والنجاة، فلم يؤمن به . ﴿ وِزْرًا ﴾ حملاً ثقيلاً من الإثم، والمراد به: العقوبة الشديدة التي تثقل صاحبها . ﴿ خَلِدِينَ فِيدًا ﴾ في عذاب الوزر . ﴿ وَسَاءَ لَمُمْ يَوْمَ

ٱلْقِيَـٰمَةِ مِمْلًا﴾ أي ساء أو بئس وزرهم، واللام للبيان، كما في ﴿هَيْتَ لَكَ ﴾[يوسف: ٢٨/٢٣].

﴿ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ ﴾ يوم ينفخ في القرن النفخة الثانية . ﴿ وَنَحَشُرُ الْمُجْرِمِينَ ﴾ نجمع الكافرين . ﴿ زُرَقًا ﴾ أي زرق الأبدان والعيون، مع سواد وجوههم، لاشتماله على الشدائد والأهوال . ﴿ يَتَخَفَتُونَ يَيْنَهُمُ ﴾ أي يتسارون ويخفضون أصواتهم، لشدة الرعب والهول . ﴿ إِن لَبِثَتُمْ إِلَّا عَشْرًا ﴾ أي ما لبئتم في الدنيا إلا عشراً من الليالي بأيامها، يستقصرون مدة لبثهم فيها لزوالها.

﴿ فَعُنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ في ذلك أي في مدة لبثهم . ﴿ أَمَّنَكُهُمْ طَرِيقَةً ﴾ أعدهم رأياً أو عملاً . ﴿ إِن لِبَقْتُم ۚ إِلَّا يَوْمًا ﴾ أي يستقلون لبثهم في الدنيا جداً ، لما يشاهدونه من أهوال الآخرة. وحكاية اختلافهم في مدة اللبث: ﴿ عَشْرًا ﴾ أو ﴿ يَوْمًا ﴾ أو (ساعة) ليس على سبيل الحقيقة أو الشك في التعيين، بل المراد تقرير سرعة زواله.

#### المناسبة:

بعد بيان قصص موسى والسامري، أبان الله تعالى لنبيه إيناساً له أن إعلامك بأخبارالأمم الماضية وأحوالهم كعاد وثمود وقوم لوط وأصحاب الأيكة، هو زيادة في معجزاتك، وحث على الاعتبار والاتعاظ من قبل المكلفين في الدين.

وناسب بعده أن يذكر جزاء المعرضين عن أحكام القرآن، ذلك الجزاء الرهيب الذي تشيب منه الولدان.

## التفسير والبيان:

﴿ كَذَلِكَ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ مَا قَدْ سَبَقَ ﴾ أي كما قصصنا عليك أيها الرسول خبر موسى مع فرعون وجنوده وخبره مع بني إسرائيل في الحقيقة

والواقع، كذلك نقص عليك أخبار الحوادث التي جرت مع الأمم الماضية، كما وقعت من غير زيادة ولا نقص، لتكون سلوة لك عما تكره، وبياناً لسيرة الأنبياء السابقين في مكابدتهم الشدائد مع أقوامهم لتتأسَى بهم، ودلالة على صدقك ونبوتك، مما يجعل في القصص عبرة وعظة، ودرساً وفائدة.

﴿ وَقَدْ ءَالَيْنَكَ مِن لَّدُنَّا ذِكْرًا ﴾ أي هذا.. وقد أعطيناك من عندنا ذِكْرًا ، وهو القرآن العظيم، للتذكر به على الدوام؛ لأنه الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، ولأنه لم يُعْطَ نبي من الأنبياء قبلك مثله، ولا أكمل منه ولا أجمع لخبر ما سبق، وخبر ما هو كائن، وفيه حكم الفصل بين الناس، وكل ما هو صلاح للبشر في الدين والدنيا والآخرة، وجميع مكارم الأخلاق، ومناهج الحياة الفاضلة.

﴿ مَنْ أَغْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وِزْرًا ﴿ أَي كُلُّ مِن كُذَب به، وأعرض عن اتباعه، فلم يؤمن به، ولا عمل بما فيه، وابتغى الهدى في غيره، يحمل إثماً عظيماً، وعقوبة ثقيلة يوم القيامة يسبب إعراضه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَكَفُرُ بِهِ عِن اللَّاحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ [هود: ١٧/١١].

وهذا عام في كل من بَلَغه القرآن من العرب والعجم أهل الكتاب وغيرهم، كما قال تعالى في بيان مهمة رسوله: ﴿ لِأُنذِرَكُمُ بِهِ وَمَنْ بَلَغٌ ﴾ [الأنعام: ٦/١]، فكل من بلغه القرآن فهو نذير له، وداع للإيمان به، فمن اتبعه هُدِي، ومن خالفه وأعرض عنه، ضل وشقي في الدنيا، والنار موعده يوم القيامة.

﴿ خَلِدِينَ فِيهِ وَسَاءَ لَمُنْمُ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ مِمْلًا ﴿ أَي مَاكثين مقيمين على الدوام في جزائه ووزره، وهو النار، لا محيد لهم عنه ولا انفكاك، وبئس الحمل حملهم الذي حملوه من الأوزار، جزاء إعراضهم.

﴿ يَوْمَ يُفَخُ فِي الصَّورِ وَخَشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَيِذِ زُرُقًا ﴿ آَلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الناس بعدها للحساب، وفي هذا اليوم بالذات يحشر المجرمون أيضاً وهم المشركون والعصاة المأخوذون بذنوبهم التي لم يغفرها الله لهم، زُرْق العيون والوجوه من شدة ما هم فيه من الأهوال، والغيظ والندامة.

﴿ يَتَخَفَتُونَ يَنْهُمُ إِن لَيَثَمُ إِلَّا عَشْرًا ﴿ آَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ بعضهم لبعض سرّاً: ما لبثتم في الدنيا إلا قليلاً بمقدار عشرة أيام أو نحوها أو عشر ليال، يستقصرون مدة مقامهم في الدنيا أو في القبور، بمقارنتها بأيام الآخرة الطويلة الأمد وبأعمار الآخرة.

وإنما خص العشرة واليوم الواحد بالذكر؛ لأن القليل في أمثال هذه المواضع لا يعبر عنه إلا بالعشرة والواحد.

﴿ فَعْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذَ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَبِثْتُمْ إِلّا يَوْمًا ﴿ أَيْ الله عَن أَعلم بِما يتناجون وبما يقولون في مدة لبثهم، حين يقول أعدلهم قولاً ، وأكملهم رأياً وعقلاً ، وأعلمهم عند نفسه: ما لبثتم إلا يوماً واحداً ؛ لأن دار الدنيا كلها ، وإن طالت في أنظار الناس، كأنها يوم واحد، وغرضهم من ذلك درء قيام الحجة عليهم لقصر المدة، كما قال تعالى: ﴿ وَيُوْمَ تَقُومُ السّاعَةُ يُقْسِمُ المُمْجِرِمُونَ مَا لَبِشُوا غَيْرَ سَاعَةً ﴾ [الروم: ٣٠/٥٥] وقال سبحانه: ﴿ قَالَ كُمْ لَبِشْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ﴿ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسْتَلِ ٱلْعَآدِينَ اللهُ وَاللهُ المؤمنون: ١١٢/١٣] .

## فقه الحياة أو الأحكام:

دلت الآيات على ما يأتي:

اً – إن في قصص القرآن من أخبار الأمم وأحوالهم عبرة وعظة، يستعبر بها أو يتعظ العقلاء المكلفون، وسلوة للنبي، ودليلاً على صدقه، وزيادة في معجزاته.

أ - والقرآن العظيم كله تذكير ومواعظ للأمم والشعوب والأفراد،
 وشرف وفخر للإنسانية وللعرب خاصة، ونعمة عظمى لكل إنسان.

٣ – وكما أن القرآن نعمة، ففيه أيضاً وعيد شديد لمن أعرض عنه، ولم يؤمن به، ولم يعمل بما فيه، فهو – أي المُعْرِض – يتحمل الإثم العظيم والحمل الثقيل يوم القيامة، حيث يقيم في جزائه، وجزاؤه جهنم، وبئس الحمل الذي حملوه يوم القيامة.

والوزر: هو العقوبة الثقيلة، سميت وزراً، تشبيهاً في ثقلها على المعاقب بثقل حمل الحامل، أو لأنها جزاء الوزر وهو الإثم.

وصفة ذلك الوزر كما تبين شيئان: أحدهما – أنه مخلد مؤبد، وثانيهما – أنه ما أسوأ هذا الوزر حملاً، أي محمولاً.

٤ - إن يوم القيامة هو اليوم الذي ينفخ في الصور النفخة الثانية للبعث
 والحشر والحساب. والصور: قرن ينفخ فيه يدعى به الناس إلى المحشر.

ق - يكون النفخ في الصور سبباً لحشر المجرمين، أي المشركين، زرق
 العيون والأبدان من شدة العطش وشدة الأهوال التي يكابدونها.

أ - يتسارر المجرمون يوم القيامة قائلين: ما لبثتم في الدنيا إلا عشر ليال، يستقصرون مدة مقامهم في الدنيا لشدة ما يرون من أهوال يوم القيامة، ويخيل إلى أمثلهم أي أعدلهم قولاً، وأعقلهم وأعلمهم عند نفسه: أنهم ما لبثوا في الدنيا إلا يوماً واحداً أي مثل يوم أو أقل.

## أحوال الأرض والجبال والناس يوم القيامة

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلَ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا ﴿ فَيَكَذُرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ﴿ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوجًا وَلَا أَمْتًا ﴿ يَوْمَبِذِ يَتَبِعُونَ اللَّاعِي لَا عِوجَ لَهُ ۗ وَخَشَعَتِ الْأَصُواتُ لِلرَّحْمَٰنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا ﴿ يَوْمَبِذِ لَا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَٰنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلًا ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا اللَّهُ وَعَنْتِ الْوَجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِن السَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا يَعَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا ﴿ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللل

#### القراءات:

﴿ فَلَا يَخَافُ ﴾:

وقرأ ابن كثير (فلا يخفُ).

#### البلاغة:

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ كناية عن أمر الدنيا والآخرة.

﴿عِلْمًا ﴾ ﴿ ظُلْمًا ﴾ ﴿ هَضْمًا ﴾ سجع مؤثر غير متكلف.

## المفردات اللغوية:

﴿ وَيَسَّنَاوُنكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ ﴾ عن حال أمرها وكيف تكون يوم القيامة، وقد سأل عنها رجل من ثقيف . ﴿ فَقُلُ ﴾ لهم . ﴿ يَنسِفُهَا رَبِّى نَسَفًا ﴾ يفتتها ذرات ويجعلها كالرمل السائل، ثم يطيرها كالريح . ﴿ فَيَذَرُهَا ﴾ فيتركها ويذر مقارّها أو يذر الأرض . ﴿ فَاعًا ﴾ أرضاً منبسطة لا بناء ولا نبات . ﴿ صَفْصَفًا ﴾ أرضاً ملساء مستوية . ﴿ عَوَجًا ﴾ انخفاضاً . ﴿ وَلا آمَتًا ﴾ ارتفاعاً.

﴿ يَوْمَ إِذِ ﴾ يوم نسف الجبال، على إضافة اليوم إلى وقت النسف، ويجوز أن يكون بدلاً ثانياً من يوم القيامة . ﴿ يَتَبِعُونَ ﴾ يتبع الناس بعد القيام من القبور. ﴿ النَّاعِي ﴾ داعي الله إلى المحشر، بصوته، وهو إسرافيل يقول: هلموا إلى عرض الرحمن . ﴿ لَا عِوجَ لَهُ إِنَّ لَا يعوجٌ له مدعو ولا يعدل عنه، أي لا يقدر ألا يتبع، أو لا عوج لدعائه، فلا يميل إلى ناس دون ناس . ﴿ وَخَشَعَتِ ﴾ سكنت وذلت . ﴿ إِلَّا هَمُسًا ﴾ الهمس: الصوت الخفي، أو صوت وطء الأقدام في نقلها إلى المحشر.

﴿إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ ﴾ الاستثناء من الشفاعة، أي إلا شفاعة من أذن له، فمن: مرفوع على البدلية بتقدير حذف المضاف إليه، أي لا تنفع الشفاعة إلا شفاعة من أذن له الرحمن، وهذا هو المتبادر إلى الذهن، أو إن الاستثناء من أعم المفاعيل، أي إلا من أذن في أن يشفع له، فإن الشفاعة تنفعه، فتكون همن أعم المفاعيل، أي الا من أذن في أن يشفع له، فإن الشفاعة تنفعه، فتكون الشفاعة أحداً إلا شخصاً مرضياً . ﴿وَرَضِى لَهُ فَوَلاً ﴾ أي ورضي لمكانه عند الله قوله في الشفاعة، أو رضي لأجله قول الشافع في شأنه. والخلاصة: إن الإذن إما أن يكون للشافع من أجل المشفوع له، ورضي قوله لأجله، أي رضي للمشفوع له قولاً . ﴿يَعَلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ يعلم كل أمر من أمور الآخرة والدنيا، أو يعلم كل شؤون عباده في الدنيا والآخرة. فالمراد من قوله: ﴿وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ إما أمور الدنيا على رأي، وإما أمور الآخرة وما يستقبلونه، على رأي الأكثرين . ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما كُل شؤونَ علمهم بمعلوماته.

﴿ وَعَنَتِ ﴾ خضعت وانقادت، ومنه العاني: الأسير . ﴿ الْقَيُّولِ ﴾ القائم بتدبير عباده ومجازاتهم . ﴿ خَابَ ﴾ خسر . ﴿ مَنَ حَمَلَ ظُلْمًا ﴾ شركاً. ﴿ الصَّلِحَاتِ ﴾ الطاعات . ﴿ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا ﴾ منع الثواب عن المستحق بالوعد. ﴿ وَلَا نقصاً من حسناته.

#### سبب النزول:

### نزول الآية (١٠٥):

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ ﴾: أخرج ابن المنذر عن ابن جريج قال: قالت قريش: يا محمد، كيف يفعل ربك بهذه الجبال يوم القيامة؟ فنزلت: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ ﴾ الآية.

#### الناسبة:

بعد أن وصف الله تعالى أهوال يوم القيامة، حكى سؤال من لم يؤمن بالحشر عن مصير الجبال، ثم ضم إليه بيان حالة الأرض حينئذ، وحالة الناس الذين يسرعون إلى إجابة الداعي إلى المحشر مع خشوع وخضوع، دون أن تنفع الشفاعة إلا لمن أذن له الرحمن ورضي للشافع قولاً لمكانه عند الله، أو رضي للمشفوع له قولاً.

#### التفسير والبيان:

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلُ يَنسِفُهَا رَبِّى نَسِفُهَا رَبِّى نَسُفًا ﴿ أَي ويسألك المشركون أيها الله أيها الرسول عن حال الجبال يوم القيامة، هل تبقى أو تزول؟ فقل: يزيلها الله ويذهبها عن أماكنها، ويدكها دكّاً، ويجعلها هباءً منثوراً.

﴿ فَيَدَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ﴿ إِنَ تَرَىٰ فِهَا عَوَجًا وَلَا أَمْتًا ﴿ أَي فيترك مواضعها بعد نسفها أرضاً ملساء مستوية، بلا نبات ولا بناء، ولا انخفاض ولا ارتفاع، فلا تجد مكاناً منخفضاً ولا مرتفعاً، ولا وادياً ولا تلة أو رابية.

﴿ يَوْمَ بِذِ يَتَبِعُونَ الدَّاعِي لَا عِوْجَ لَهُ ۚ ﴾ أي حينئذٍ يتبع الناس داعي الله إلى المحشر، مسارعين إلى الداعي، حيثما أمروا بادروا إليه، لا معدل لهم عن دعائه، فلا يقدرون أن يميلوا عنه أو ينحرفوا منه، بل يسرعون إليه، كما قال تعالى: ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ ﴾ [القمر: ١٥/٥].

﴿ وَخَشَعَتِ ٱلْأَصُواتُ لِلرَّمْكِنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا ﴾ أي سكتت الأصوات رهبة وخشية وإنصاتاً لسماع قول الله تعالى، فلا تسمع إلا همساً، أي صوتاً خفياً.

﴿ يَوْمَيِذِ لَّا نَفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّمْنُ وَرَضِى لَهُ قَوْلًا ﴿ اللهِ اللهِ

وعلة تقييد الشفاعة بالإذن والرضا هي:

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

ورجح الرازي معنى أن العباد لا يحيطون بما بين أيديهم وما خلفهم علماً ؛ لأن الضمير يعود إلى أقرب المذكورات وهو ﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ ﴾ ولأنه تعالى أورد ذلك مورد الزجر ليعلم أن سائر ما يقدمون عليه وما يستحقون به المجازاة معلوم لله تعالى(١).

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي: ١١٩/٢٢

وَخَضِعت واستسلمت جميع النفوس والخلائق لجبارها الحيّ الذي لا يموت، وخضعت واستسلمت جميع النفوس والخلائق لجبارها الحيّ الذي لا يموت، القيُّوم الذي لا ينام، وهو قيّم على كل شيء يدبره ويحفظه، أي قائم بتدبير شؤون خلقه وتصريف أمورهم، وقد خسر من حمل شيئاً من الظلم والشرك. وخص الوجوه بالذكر؛ لأن الخضوع بها يبين وفيها يظهر. جاء في الحديث الصحيح: «إياكم والظلم، فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، والخيبة كل الخيبة من لقي الله، وهو به مشرك، فإن الله تعالى يقول: ﴿إِنَ الشِّرِكَ لَظُلُمُ لَا عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣/٣١] ».

وبعد ذكر الظالمين ووعيدهم ثنى بالمتقين وحكمهم، فقال: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِثُ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴿ آَيَ وَمِن يَعْمَلُ اللَّهِ عَالَ الصَالَحة (أي الفرائض) مقروناً عمله بالإيمان بربه ورسله وكتبه واليوم الآخر، فلا يظلم ولا يهضم حقه، أي لا يزاد في سيئاته بأن يعاقب بغير ذنب، ولا ينقص من ثواب حسناته.

## فقه الحياة أو الأحكام:

يفهم من الآيات ما يأتي:

أ - تتبدد الجبال يوم القيامة بأمر الله تعالى، فتقلع قلعاً من أصولها، ثم تصير كالصوف المنفوش تطيرها الرياح هكذا وهكذا، ويذر مواضعها أرضاً ملساء بلا نبات ولا بناء، لا ترى في الأرض يومئذ وادياً ولا رابية ولا مكاناً منخفضاً ولا مرتفعاً، وعليه فإنه تعالى وصف الأرض بصفات ثلاث: كونها قاعاً أي مستوية ملساء، وصفصفاً أي لا نبات عليها، ولا عوج فيها ولا أمتاً، أي لا منخفض ولا مرتفع.

أ - يسير الناس يوم القيامة وراء قائد المحشر، ويتبعون إسرافيل عليه السلام إذا نفخ في الصور، لا معدل لهم عن دعائه، لا يزيغون ولا ينحرفون، بل يسرعون إليه ولا يحيدون عنه.

وتذل الأصوات وتسكن من أجل الرحمن، فلا تسمع إلا صوتاً خفياً، أو حساً خفياً.

٣ - لا تنفع الشفاعة أحداً إلا شفاعة من أذن له الرحمن، ورضي قوله في الشفاعة.

٤ - يعلم الله جميع أمور الخلائق وما يتعرضون له من أمر الساعة (القيامة)
 ومن أمر الدنيا، ولا أحد يحيط علماً بذات الله وصفاته ومعلوماته.

والخلاصة: وصف الله تعالى يوم القيامة بست صفات هي:

نسف الجبال نسفاً تاماً، واتباع الناس داعي الله إلى المحشر وهو إسرافيل الذي ينفخ في الصور، وخشوع الأصوات من شدة الفزع وخضوعها فلا تسمع إلا الصوت الخفي، وعدم قبول الشفاعة من الملائكة والأنبياء وغيرهم عند الله إلا شفاعة من أذن له الرحمن ورضي قوله في الشفاعة، وإحاطة علم الله بجميع أحوال الخلائق وأمورهم في الدنيا والآخرة، فيعلم تعالى ما بين أيدي العباد وما خلفهم، ولا يحيطون بالله علماً، وتذل الوجوه أي النفوس ويصير الملك والقهر لله تعالى دون غيره.

# عربية القرآن ووعيده وعدم التعجل بقراءته قبل إتمام الوحى

﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ فَرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَلَقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ وَلَا تَعْجَلْ بِٱلْقُدْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَىٰ لِلَّهُ وَكُل تَعْجَلْ بِٱلْقُدْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَىٰ لِللَّهِ ﴾ اللَّهُ وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴿ آَلَ اللَّهُ ﴾

#### القراءات:

﴿ قُرْءَانًا ﴾ :

وقرأ ابن كثير، وحمزة وقفاً (قراناً).

## المفردات اللغوية:

﴿ وَكُذَٰ اِكَ مَعْطُوفَ عَلَى ﴿ كَذَٰ اِكَ نَقُشُ ﴾ في الآية [٩٩] أي مثل إنزال ما ذكر، أو مثل إنزال هذه الآيات المتضمنة للوعيد . ﴿ أَنزَلْنَهُ ﴾ أي القرآن. ﴿ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ كله على هذه الوتيرة . ﴿ وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ ﴾ كررنا وفصلنا فيه آيات الوعيد ويشمل بيان الفرائض والمحارم . ﴿ لَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ ﴾ المعاصي ومنها الشرك، فتصير التقوى لهم ملكة. والتقوى: اتقاء المحارم وترك الواجبات . ﴿ أَوَ يُحَدِثُ ﴾ القرآن ﴿ لَمُمْ فِكُلُ ﴾ عظة وعبرة حين يسمعونها، فيثبطهم عنها، ولهذا أسند التقوى إليهم، والإحداث إلى القرآن.

﴿ فَنَعَلَى اللّهُ ﴾ تعاظم وتنزه وتقدس في ذاته وصفاته عن مماثلة المخلوقين، فلا يماثل كلامه كلامهم، كما لا يماثل ذاته ذاتهم . ﴿ اَلْمَلِكُ ﴾ النافذ أمره ونهيه . ﴿ اَلْمَلُكُ ﴾ الثابت في ذاته وصفاته . ﴿ وَلَا تَعْجَلْ بِاللّهُ رُوانِ ﴾ أي لا تستعجل في قراءة القرآن حتى يتم وحيه . ﴿ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُكُم ﴾ أي حتى يفرغ جبريل من إبلاغه لك . ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ أي سل الله زيادة العلم بدل الاستعجال، فإن ما أوحي إليك يثبت في قلبك لا محالة.

## سبب النزول:

## نزول الآية (١١٤):

﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرْءَانِ ﴾: أخرج ابن أبي حاتم عن السدي قال: كان النبي إذا نزل عليه جبريل بالقرآن، أتعب نفسه في حفظه، حتى يشق على نفسه، فيخاف أن يصعد جبريل، ولم يحفظه، فأنزل الله: ﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِالْفُرْءَانِ ﴾ الآية. وثبت في الصحيح عن ابن عباس: أن رسول الله على كان يعالج من الوحي شدة، فكان مما يحرك به لسانه، فأنزل الله هذه الآية. يعني أنه على كان

إذا جاءه جبريل بالوحي، كلما قال جبريل آية قالها معه من شدة حرصه على حفظ القرآن، فأرشده الله تعالى إلى ما هو الأسهل والأخف في حقه لئلا يشق عليه.

#### الناسبة:

كما أنزل الله آيات الوعيد من أهوال يوم القيامة، أنزل القرآن كله بلغة عربية مبينة، ليفهمه العرب، ثم أبان تعالى نفع هذا القرآن للناس بالتحصن بالتقوى والاتعاظ والاعتبار بهلاك الأمم المتقدمة، وأنه سبحانه متصف بصفات الكمال ومنزه عن صفات النقصان، وأنه ضامن غرس القرآن في صدر نبيه، وصونه عن النسيان والسهو.

### التفسير والبيان:

﴿ وَكَذَاكِ أَنزَلَنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾ أي ومثل ذلك الإنزال لآيات الوعد والوعيد وأحوال يوم القيامة، أنزلنا القرآن كله بلغة العرب ليفهموه، فهو بلسان عربي مبين فصيح، لا لبس فيه ولا عي.

﴿ وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَوْ يُحُدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا ﴾ أي وبينا فيه أنواع الوعيد تخويفاً وتهديداً، كي يخافوا الله، فيتجنبوا معاصيه، ويحذروا عقابه، أو يحدث لهم في قلوبهم عبرة وعظة يعتبرون بها ويتعظون، ويقبلون على فعل الطاعات.

وبعد تعظيم القرآن عظم تعالى نفسه، فقال:

﴿ فَنَعَلَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقَّ ﴾ أي تقدس وتنزه الله الملك المتصرف بالأمر والنهي، الثابت الذي لا يزول ولا يتغير عن إلحاد الملحدين، وعما يقول المشركون، فإنه الملك حقاً الذي بيده الثواب والعقاب، وحقه وعدله: ألا يعذب أحداً قبل الإنذار وبعثة الرسل والإعذار إلى خلقه، لئلا يبقى لأحد حجة ولا شبهة.

﴿ وَلَا تَعَجَلُ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى لِلِيَّكَ وَحْيُلُمُ ﴾ أي ولا تتعجل أو تبادر إلى قراءة القرآن قبل أن يفرغ جبريل من الوحي، حرصاً منه على ما كان ينزل عليه منه، بل أنصت، فإذا فرغ الملك من قراءته عليك فاقرأه بعده. ومثله قوله تبارك وتعالى في سورة القيامة: ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعَجَلَ بِهِ السَانَكَ لِتَعَجَلَ بِهِ اللَّهُ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ إِنَّ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَنْبَعَ قُرْءَانَهُ إِنَّ عَلَيْنَا بَيْنَامُ إِنَّ عَلَيْنَا بَيْنَامُ اللَّهِ اللَّهُ مَا الناس من غير أن تنسى منه شيئاً.

﴿ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْماً ﴾ أي سل ربك زيادة العلم، روى الترمذي وابن ماجه والبزار عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: كان رسول الله على «اللهم انفعني بما علمتني، وعلمني ما ينفعني، وزدني علماً، والحمد لله على كل حال، وأعوذ بالله من حال أهل النار».

#### فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يلي:

اً – نزل القرآن بلغة العرب، فهو فخر وشرف لهم إلى الأبد، كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [الزخرف: ٤٤/٤٣].

أ - اشتمل القرآن على ما فيه كفاية لجميع مستويات البشر، الأخيار والأشرار، من التخويف والتهديد، والثواب والعقاب، والعبرة والعظة، حتى يخاف الناس ربهم، فيجتنبوا معاصيه، ويحذروا عقابه.

آرِ - عظم الله القرآن وعظم ذاته، فلما عرَّف تعالى العباد عظيم نعمه، وإنزال القرآن، نزَّه نفسه عن الأولاد والأنداد، جلَّ الله عن ذلك، فهو الملك المتصرف في الأكوان، الحقّ، أي ذو الحق، وتقدس لأنه هو حق ثابت دائم لا يتغير، ووعده حق، ووعيده حق، ورسله حق، والجنة حق، وكل شيء منه حق.

٥ - أمر الله نبيه بأن يدعو بقوله: ﴿ رَبِّ زِدْنِي عِلْمَا ﴾ أي فهماً. قال الحسن البصري: نزلت في رجل لطم وجه امرأته، فجاءت إلى النبي عَلَيْهِ تطلب القصاص، فجعل النبي عَلَيْهِ لها القصاص، فنزل ﴿ الرِّجَالُ فَوَّمُونَ عَلَى النِّسَاءَ ﴾ [النساء: ٤/٤٣] ولهذا قال: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْما ﴾ أي فهما ومعرفة ؛ لأنه عَلَيْهُ حكم بالقصاص وأبى الله ذلك، لكن قال الرازي: وهذا بعيد، أما قوله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْما ﴾ فالمعنى أنه سبحانه وتعالى أمره بالفزع إلى الله سبحانه في زيادة العلم التي تظهر بتمام القرآن أو بيان ما نزل عليه.

وفي الآية: الترغيب في تحصيل العلم والترقي فيه إلى ما شاء الله؛ لأن رتبة العلم أعلى الرتب، وبحره واسع لا يحيط به إنسان.

## قصة آدم في الجنة وإخراجه منها وإلزامه بالهداية الربانية

#### القراءات:

﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا ﴾:

وقرأ نافع (وإنك لا تظمؤ).

﴿ حَشَرْتَنِيٓ أَعْمَىٰ ﴾:

وقرأ نافع، وابن كثير (حشرتنيَ أعمى).

#### الإعراب:

﴿ أَلَّا تَعُوعَ فِيهَا ﴾ المصدر المؤول في موضع نصب؛ لأنه اسم ﴿ إِنَّ ﴾.

﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا ﴾ المصدر المؤول إما موضعه النصب بالعطف على ﴿ أَلَّا يَخُوعَ ﴾ أي: إن لك عدم الجوع وعدم الظمأ في الجنة، وإما موضعه الرفع بالعطف على الموضع، مثل: إن زيداً قائم، وعمرو، بالعطف على موضع ﴿ إِنَّ ﴾. ومن كسر (وإنك) فعلى الابتداء والاستئناف، مثل ﴿ إِنَّ ﴾ الأولى. العلاغة:

﴿ أَعْمَىٰ ﴾ و﴿ بَصِيرًا ﴾ بينهما طباق.

﴿ فَتَشْقَىٰ ﴾ ، ﴿ تَعُرَىٰ ﴾ ، ﴿ تَضُحَىٰ ﴾ سجع حسن غير متكلف.

﴿ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ، وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ﴿ ﴾ فيه ما يسمى قطع النظير عن النظير، ففصل بين الظمأ والجوع، وبين الضحو والكسوة بقصد تحقيق تعداد هذه النعم، ومراعاة فواصل الآيات.

#### المفردات اللغوية:

﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَى عَادَمَ ﴾ أي وصيناه وأمرناه ألا يأكل من هذه الشجرة ، يقال: عهد إليه: إذا أمره وأوصاه به ، ولام ﴿ وَلَقَدْ ﴾ جواب قسم محذوف ، وإنما عطف قصة آدم على قوله: ﴿ وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ ﴾ للدلالة على أن أساس بني آدم على العصيان ، وأنهم متأصلون في النسيان . ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ من قبل هذا الزمان وقبل أكله من الشجرة وقبل وجود هؤلاء المخالفين . ﴿ فَنَسِى ﴾ العهد وتركه ولم يعن به حتى غفل عنه . ﴿ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ ولم نعلم له تصميماً على الذنب؛ لأنه أخطأ ولم يتعمده. و ﴿ فَجَدْ ﴾ من الوجود بمعنى العلم ، له مفعولان ، والعزم: التصميم على الشيء والثبات عليه .

﴿ وَإِذْ قُلْنَا﴾ أي اذكر حاله في مثل ذلك الوقت، ليتبين لك أنه نسي ولم يكن من أولي العزيمة والثبات . ﴿ إِبْلِسَ ﴾ هو أبو الجن، كان يصحب الملائكة، ويعبد الله معهم . ﴿ أَنَكَ ﴾ امتنع عن السجود لآدم، قائلاً: أنا خير منه، وهي جملة مستأنفة لبيان ما منعه من السجود، وهو الاستكبار.

﴿ فَتَشُغَىٰ ﴾ تتعب بمتاعب الدنيا الكثيرة، واقتصر على نسبة الشقاء لآدم؛ لأن الرجل هو المسؤول عن كفاية زوجته، وهو الذي يسعى . ﴿ تَظْمَوُا ﴾ تعطش . ﴿ تَضْحَىٰ ﴾ تصيبك الشمس، يقال: ضحا وضحي: إذا أصابته الشمس بحرها، والمراد: لا يحصل لك شمس الضحى لانتفاء الشمس في الجنة. والمقصود من الآية: ﴿ أَلَا تَجُوعَ ﴾ بيان وتذكير لما في الجنة من أسباب الكفاية، وأساسيات الكفاية هي الشبع والري والكسوة والسكني.

﴿ شَجَرَةِ ٱلخُلُدِ ﴾ أي التي يخلد من يأكل منها ، فلا يموت أصلاً . ﴿ لَا يَشَكُ ﴾ لا يفنى ولا يضعف ، وهو لازم الخلد . ﴿ فَأَكُلَا مِنْهَا ﴾ أي آدم وحواء . ﴿ فَبَدَتُ لَهُمَا سَوْءَ تُهُمَا ﴾ ظهرت لهما عوراتهما من القبُل والدبر ، وسمي كل منهما سوءة ؛ لأن انكشافه يسوء صاحبه . ﴿ وَطَفِقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ المَّنَةَ ﴾ أي شرعا وأخذا يلزقان ورق التين على سوآتهما ليستترا به . ﴿ وَعَصَىٰ المُنتَّرِ أَنَهُ ﴾ بالأكل من الشجرة . ﴿ فَعَوَىٰ ﴾ فضل عن الرشد حيث اغتر بقول عدوه . ﴿ ثُمُّ ٱجۡنَبُهُ ﴾ اصطفاه وقربه إليه بالتوفيق للتوبة . ﴿ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ فقبل توبته لما تاب . ﴿ وَهَدَىٰ ﴾ إلى الثبات على التوبة والأخذ بأسباب العصمة.

﴿ اَهْبِطَا مِنْهَ ﴾ أي آدم وحواء من الجنة . ﴿ بَعَضُكُمُ لِبَعْضِ عَدُولً ﴾ أي بعض الذرية عدو لبعضها الآخر بالظلم والتحارب والتنافس الشديد على أمر المعاش . ﴿ فَإِمَّا ﴾ فيه إدغام نون (إن) الشرطية في (ما) المزيدة . ﴿ هُدَى ﴾ كتاب ورسول . ﴿ هُدَاى ﴾ هدى الوحي الإلهي . ﴿ فَلَا يَضِلُ ﴾ في الدنيا . ﴿ وَلَا يَشِعُلُ ﴾ في الآخرة.

﴿ وَمَنَ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى ﴾ الهداية بكتبي السماوية المذكرة بي والداعية إلى عبادتي. وأعرض: أي امتنع فلم يؤمن بالذكر . ﴿ ضَنكًا ﴾ مصدر وهو الضيق الشديد، والمعنى هنا: ضيقة . ﴿ وَنَحَشُرُهُ ﴾ أي المعرض عن الذكر الإلهي ومنه القرآن . ﴿ أَعْمَىٰ ﴾ أي أعمى البصر أو القلب فلم ينظر في البراهين الإلهية،

﴿ وَكُذَٰلِكَ ﴾ أي ومثل جزائنا من أعرض عن الذكر . ﴿ نَعْزِى مَنْ أَسْرَفَ ﴾ نعاقب من أشرك وأسرف في الانهماك في الشهوات، والإعراض عن الآيات. ﴿ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِاَيْنَ رَبِّهِ ﴾ بل كذبها وخالفها . ﴿ أَشَدُ ﴾ من عذاب الدنيا وعذاب القبر وضنك العيش والعمى . ﴿ وَأَبَقَى ﴾ أدوم. وذلك كقوله تعالى : ﴿ لَهُمْ عَذَابُ فِي الْقَيْوَ الدُّنِيَ اللهِ مِن وَاقِ اللهُ ﴾ [الرعد: في المُقَيَّ وَاقَ اللهُ عَنَ اللهِ مِن وَاقِ اللهِ ﴾ [الرعد: ٣٤/١٣] .

#### الناسبة:

هذه هي المرة السادسة التي يذكر فيها قصة آدم في القرآن، بعد البقرة، والأعراف، والحجر، والإسراء، والكهف.

ومناسبة هذه الآيات لما قبلها أنه بعد أن عظم الله أمر القرآن، وأبان ما فيه من الوعيد لتربية التقوى والعظة والعبرة، أردفه بقصة آدم، للدلالة على أن طاعة بني آدم للشيطان أمر قديم، وأنهم ينسون الأوامر الإلهية، كما نسي أبوهم آدم. ثم ذكر إباء إبليس السجود لآدم للتحذير من هذا العدو الذي أخرج بوساوسه آدم من الجنة، ثم بين جزاء المطيع للهدي الإلهي، وجزاء المعرض عنه، وأنه سيحشر أعمى عن الحجة التي تنقذه من العذاب، بسبب إعراضه في الدنيا عن الآيات البينات التي تهديه إلى سبيل الرشاد.

#### التفسير والبيان:

﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَنْرَمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَالِمًا

لقد وصينا آدم بألا يأكل من الشجرة، فنسي ما عهد الله به إليه، وترك العمل بمقتضى العهد، فأكل من تلك الشجرة، ولم يكن عنده قبل ذلك عزم وتصميم على ذلك؛ إذ كان قد صمم على ترك الأكل، ثم فتر عزمه، عندما وسوس إليه إبليس بالأكل، فلم يصبر عن أكل الشجرة.

روى ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: إنما سمي الإنسان؛ لأنه عهد إليه، فنسي. والمراد بالعهد: أمر من الله تعالى أو نهي منه، والمراد هنا: عهدنا إليه ألا يأكل من الشجرة ولا يقربها. والآية دليل على أن النسيان وعدم العزم هما سبب الحير وأن التذكر وقوة العزم هما سبب الحير والرشد.

ثم ذكر الله تعالى خلق آدم وتكريمه وتشريفه، فقال:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِسَ أَبَىٰ اللَّهُ أَي وَاذَكُر أَيها النبي لقومك حين أمرنا الملائكة بالسجود لآدم سجود تشريف وتكريم وتفضيل على كثير من خلق الله، فسجدوا إلا إبليس امتنع واستكبر ورفض المشاركة في السجود؛ لأنه كان حسوداً، فلما رأى آثار نعم الله تعالى في حق آدم عليه السلام حسده، فصار عدواً له، كما قال تعالى:

﴿ فَقُلْنَا يَتَادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوُّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُحْرِجَنَكُما مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشَقَى السجود: يا آدم، إن إبليس عدو لك ولزوجك، فلم يسجد لك وعصاني، فلا تطيعاه، ولا يكوننَّ سبباً لإخراجكما من الجنة، فتتعب في حياتك الدنيا في الأرض في تحصيل وسائل المعاش كالحرث والزرع، فإنك ههنا في عيش رغيد هنيء، بلا كُلْفة ولا المعاش كالحرث والزرع، فإنك ألَّا بَحُوعَ فيها وَلا تَعَرَىٰ الله وَأَنكَ لا تَظْمَوُا مَشْقة، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَا بَحُوعَ فِيها وَلا تَعْرى الله والنوع المعايش، وتنعما فيها ولا تعرى، ولا يؤنيك الشهية والملابس البهية، فلا تجوع ولا تعرى، ولا يؤذيك الحرّ، كما يكون لسكان الأرض، فإن أصول تعطش في الجنة، ولا يؤذيك الحرّ، كما يكون لسكان الأرض، فإن أصول

المتاعب في الدنيا: هي تحصيل الشبع (ضد الجوع) والكسوة (ضد العري) والريّ (ضد الظمأ) والسكن (ضد العيش في العراء أو تحت حرّ الشمس).

ويلاحظ أن نعم الجنة كما جاء في الآية لا عناء فيها في هذه الأصول الأربعة، فلا جوع فيها ولا عُرْي ولا ظمأ ولا إصابة بحرّ الشمس. فأيهما يفضل العقلاء: ما فيه تعب وعناء أو ما ليس فيه تعب؟!

وبعد بيان مدى تكريم آدم وتعظيمه وتحذيره من عدوه، أبان تعالى تورطه في وسوسة الشيطان، فقال:

﴿ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ اَلشَّيْطَنُ قَالَ يَنَادَمُ هَلَ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ اَلْخُلُدِ وَمُلْكِ لَا يَبَلَى شَعَلَ الله الشيطان لآدم بنوع من الخفية: ألا أرشدك إلى شجرة الخلد: وهي الشجرة التي من أكل منها لم يمت أصلاً ، وإلى ملك دائم لا يزول ولا ينقضي. وكان ذلك كذباً من إبليس ليستدرجهما إلى معصية الله تعالى: ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِي لَكُما لَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ ﴿ آلا عَرَافَ: ٧/ ٢١] ﴿ فَدَلَنَهُمَا يِغُمُورً ﴾ [الأعراف: ٧/ ٢١] ﴿ فَدَلَنَهُمَا يِغُمُورً ﴾ [الأعراف: ٧/ ٢١] .

جاء في الحديث ذكر شجرة الخلد، أخرج الإمام أحمد وأبو داود الطيالسي عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عليه قال: "إن في الجنة شجرة يسير الراكب في ظلها مئة عام، ما يقطعها، وهي شجرة الخلد».

﴿ فَأَكُلَا مِنْهَا فَبَدَتُ لَهُمَا سَوْءَ تُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةُ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغَوَىٰ ﴿ فَهُوَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى منها من الشجرة التي منعا من الأكل منها، فانكشفت عورتهما وسقط عنهما لباسهما، فشرعا يُلْصقان عليهما ويُلْزِقان ورق التين، فيجعلانه على سوآتهما، وعصى آدم ربه أو خالف أمر ربه بالأكل من الشجرة المنهي عن الأكل منها، فضل عن الصواب، وفسد عليه عيشه.

ولا شك بأن مخالفة الأمر الواجب معصية، وأن الجزاء حق وعدل بسبب المعصية، لكنها معصية من نوع خاص بترتيب وتدبير وإرادة الله عز وجل، وفي حال نسيان آدم عهد الله إليه بألا يأكل من الشجرة، أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: «حاج موسى آدم، فقال له: أنت الذي أخرجت الناس من الجنة بذنبك وأشقيتهم؟ قال آدم: يا موسى، أنت الذي اصطفاك الله برسالاته وبكلامه، أتلومني على أمر كتبه الله على، قبل أن يخلقني، أو قدره الله على قبل أن يخلقني؟ قال رسول الله على فحج آدم موسى».

لهذا تاب الله تعالى على آدم من معصيته، فقال:

﴿ أُمَّ اَجْنَبُكُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴿ أَي ثَم اصطفاه ربه وقرّبه إليه، بعد أن تاب من المعصية واستغفر ربه منها، وأنه قد ظلم نفسه، فتاب الله عليه من معصيته، وهداه إلى التوبة وإلى سواء السبيل، كما قال تعالى: ﴿ فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَلَيْهِ إِنّهُ هُو النّوابُ الرّبِيمُ ﴿ أَلَوْ مُنَ اللّهِ عَلَيْهُ إِنّهُ هُو النّوابُ الرّبِيمُ ﴿ آلَا عَلَيْهُ إِنّهُ هُو النّوابُ الرّبِيمُ اللّهُ وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ وزوجه: ﴿ رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّم تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ وزوجه: ﴿ رَبّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّم تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٧/٣]].

﴿ قَالَ اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ وَحُواء: انزلا من الجنة إلى الأرض معاً، بعضكم يا معشر البشر في الدنيا عدو لبعض في أمر المعاش ونحوه، مما يؤدي ذلك إلى وقوع الخصام والنزاع والاقتتال.

﴿ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى ﴾ أي فإن يأتكم أيها البشر مني هدى بواسطة الأنبياء والرسل وإنزال الكتب، فمن اتبع الهدى، فلا يضل عن الصواب في الدنيا، ولا يشقى في الآخرة. قال ابن عباس: «ضمن الله تعالى لمن قرأ القرآن، وعمل بما فيه، ألا يضل في الدنيا،

ولا يشقى في الآخرة، وتلا الآية». وقال أيضاً: «من قرأ القرآن، واتّبع ما فيه، هداه الله من الضلالة، ووقاه يوم القيامة سوء الحساب، ثم تلا الآية».

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ أي ومن أدبر عن ديني وتلاوة كتابي والعمل بما فيه، فإن له في هذه الدنيا عيشاً ضيقاً، ومعيشة شديدة منغصة، إما بشح المادة وإما بالقلق والهموم والأمراض.

﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ أي ونحشره ونبعثه في الآخرة مسلوب البصر، أو أعمى عن الجنة وطريق النجاة، أو أعمى البصر والبصيرة، كما قال تعالى: ﴿ وَنَعْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّا مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ ﴾ [الإسراء: ٩٧/١٧].

﴿ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ﴿ إِنَّ اللهِ عَن اللهِ : يَا رَبِّ، لَم حشرتني أعمى، وقد كنت مبصراً في دار الدنيا؟

فأجابه الله تعالى:

﴿ كَذَٰلِكَ أَنتُكَ ءَايَتُنَا فَنَسِينُهَا ۗ وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ نُسَىٰ ﴾ أي مثل ذلك فعلت أنت، فكما تركت آياتنا وأعرضت عنها ولم تنظر فيها، تترك في العمى والعذاب في النار، ونعاملك معاملة المنسي، كما قال تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ نَنسَنهُمْ صَحَمَا نَسُوا لِفَاآءً يَوْمِهِمْ هَنذَا ﴾ [الأعراف: ٧/٥] فإن الجزاء من جنس العمل.

قال ابن كثير: فأما نسيان لفظ القرآن مع فهم معناه والقيام بمقتضاه، فليس داخلاً في هذا الوعيد الخاص، وإن كان متوعداً عليه من جهة أخرى، فإنه قد وردت السنة بالنهي الأكيد والوعيد الشديد في ذلك. أخرج الإمام أحمد عن سعد بن عبادة رضي الله عنه عن النبي على قال: «ما من رجل قرأ القرآن، فنسيه إلا لقي الله يوم يلقاه، وهو أجذم»(١).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ٣/١٦٩

﴿ وَكَذَلِكَ نَجْزِى مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِنَايَتِ رَبِّهِ ۚ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَىَ الله في الدنيا وهكذا نجازي ونعاقب المسرفين المكذبين بآيات الله في الدنيا والآخرة، ولعذاب الآخرة في النار أشد ألما من عذاب الدنيا، وأدوم عليهم، فهم مخلدون فيه. قال تعالى: ﴿ لَمَ مُ عَذَابُ فِي الْخَيَوةِ ٱلدُّنِيَا ۖ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُ اللهُمْ مِنَ اللّهِ مِن وَاقِ ﴿ إِنَّ الرعد: ٣٤/١٣].

#### فقه الحياة أو الأحكام:

دلت قصة آدم عليه السلام على ما يلي:

أ - قد يرتكب الإنسان معصية مخالفاً أمر الله في حال النسيان والسهو عن عهد الله بطاعته، والنسيان مرفوع عنا الحرج والإثم فيه. قال ابن زيد: نسي آدم ما عهد الله إليه في ذلك اليوم، ولو كان له عزم ما أطاع عدوه إبليس.

أمر الله تعالى الملائكة بالسجود لآدم سجود تحية وتشريف وتكريم، لا
 سجود عبادة، وأبى إبليس السجود مع الملائكة تكبراً واستعلاء وحسداً.

" – لا شك بأن الجنة ذات نعيم مطلق، فلا تعب ولا عناء في الحصول على الملذات والرغبات، ومن أهمها الشبع والكساء والري والسكن أو المأوى، على عكس حال الدنيا التي ترتبط أصول المعايش هذه فيها بالجهد والمشقة.

كانت وسوسة الشيطان لآدم بالأكل من الشجرة سبباً في المخالفة والإخراج من الجنة والهبوط إلى الأرض.

٥ - لا يجوز الحديث عن ذنوب الأنبياء إلا بالقدر المذكور في القرآن الكريم أو السنة النبوية الثابتة، قال بعض العلماء من المالكية: إن الله تعالى قد أخبر بوقوع ذنوب من بعضهم (أي بعض الأنبياء) ونسبها إليهم، وعاتبهم عليها، وأخبروا بذلك عن نفوسهم، وتنصّلوا منها، واستغفروا منها وتابوا، وكل

ذلك ورد في مواضع كثيرة لا يقبل التأويل جملتها، وإن قبل ذلك آحادها، وكل ذلك مما لا يزري بمناصبهم، وإنما تلك الأمور التي وقعت منهم على جهة الندور، وعلى جهة الخطأ والنسيان، أو تأويل دعا إلى ذلك، فهي بالنسبة إلى غيرهم حسنات، وفي حقهم سيئات بالنسبة إلى مناصبهم، وعلو أقدارهم؛ إذ قد يؤاخذ الوزير بما يثاب عليه السائس، فأشفقوا من ذلك في موقف القيامة، مع علمهم بالأمن والأمان والسلامة.

ولقد أحسن الجنيد حين قال: «حسنات الأبرار سيئات المقربين» فهم صلوات الله وسلامه على نبينا وعليهم، وإن كانوا قد شهدت النصوص بوقوع ذنوب منهم، فلم يخل ذلك بمناصبهم، ولا قدح في رتبتهم، بل قد تلافاهم، واجتباهم وهداهم، ومدحهم وزكّاهم واختارهم واصطفاهم، صلوات الله على نبينا وعليهم وسلامه(۱).

أما من عمل الخطايا ولم تأته المغفرة، فإن العلماء أجمعوا على أنه لا يجوز له أن يحتج بمثل حجة آدم، فيقول: تلومني على أن قتلت أو زنيت أو سرقت، وقد قدَّر الله على ذلك. والأمة مجمعة على جواز حمد المحسن على إحسانه، ولوم المسيء على إساءته، وتعديد ذنوبه عليه (٢).

٧ - لقد اجتبى الله تعالى آدم وهداه بعد العصيان، فإن وقع هذا قبل النبوة فجائز عليهم الذنوب؛ لأن قبل النبوة لا شرع علينا في تصديقهم، وإذا بعثهم الله تعالى إلى خلقه، لم يضر ما سلف منهم من الذنوب.

أمر الله تعالى آدم وزوجه حواء بالهبوط إلى دار الدنيا، والدنيا دار
 تكليف وتنافس وتزاحم ومعاداة، وسبيل التقويم والتميز: الالتزام بهداية

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١١/ ٢٥٥

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١١/٢٥٧

الله، فمن اهتدى بهداية الرسل والكتب الإلهية فقد رشد، ولا يضل عن الصواب، ولا يشقى في الآخرة.

ومن أعرض عن دين الله، وتلاوة كتابه، والعمل بما فيه، كان له عيش ضيق مشحون بالعذاب النفسي والجسدي والعقلي، ويحشر يوم القيامة أعمى البصر والبصيرة، لا يدرك طريق النجاة، ويزج به في عذاب جهنم.

ق - لا عذر للكافر يوم القيامة بعد أن أتته الآيات والدلائل على إثبات وحدانية الله وقدرته ووجوب العمل بشرعه، فإذا ما تركها ولم ينظر فيها، ترك في العذاب في جهنم.

وهكذا يعاقب كل من أعرض عن القرآن، وعن النظر في مصنوعات الله، والتفكر فيها، وجاوز الحد في المعصية، ولم يصدق بآيات ربه، علماً بأن عذاب الآخرة أشد من عذاب الدنيا حال الحياة أو في القبر، وأدوم وأثبت؛ لأنه لا ينقطع ولا ينقضى.

# الاعتبار بهلاك الأمم الماضية والصبر على أذى المشركين وعدم الالتفات إلى متعهم وأمر الأهل بالصلاة

﴿ أَفَامُمْ يَهْدِ هُمُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِأُولِي النَّهُي ﴿ وَلَوْلَا كُلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُ مُسَمَّى ﴿ اللَّهُ مُلِي النَّهُ مِل النَّهُ مِل النَّهُ مِل النَّهُ مِل النَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ النَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللل

#### القراءات:

### ﴿ تَرُضَىٰ ﴾ :

وقرأ الكسائي (تُرْضي).

## ﴿ وَأَمْرُ ﴾ :

وقرأ ورش، والسوسي، وحمزة وقفاً (وامُرْ).

#### الإعراب:

﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ ﴾ فاعل ﴿ يَهْدِ ﴾ مقدر، وهو المصدر، أي: أفلم يهد لهم الهدى أو الأمر. و﴿ كُمْ ﴾ في موضع نصب بـ ﴿ أَهَٰلَكُنَا ﴾ وهو مفعول مقدم، أي كم قريةٍ. و﴿ كُمْ ﴾ خبرية. و﴿ يَمْشُونَ ﴾ جملة حال من ضمير ﴿ لَهُمُ ﴾.

﴿وَأَجَلُ ﴾ معطوف بالرفع على ﴿ كَلِمَةً ﴾ أي: ولولا كلمة سبقت من ربك وأجل مسمى، لكان العذاب لزاماً ، أي لازماً لهم، ففصل بين المعطوف والمعطوف عليه بجواب ﴿ وَلَوْلَا ﴾ : وهو كان واسمها وخبرها.

﴿ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ ﴾ معطوف على محل ﴿ وَمِنْ ءَانَآيِ ﴾.

#### البلاغة:

﴿ زَهْرَةَ ٱلْحُيَوْةِ ٱلدُّنِيا ﴾ تشبيه تمثيلي، شبه متاع الحياة الدنيا ونعيمها بالزهر الجميل الذي يذبل وييبس.

#### المفردات اللغوية:

﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ ﴾ أي أفلم يتبين لهم - لكفار مكة - العِبَر . ﴿ كُمْ أَهْلُكُنَا ﴾ أي كثيراً إهلاكنا . ﴿ اَلْقُرُونِ ﴾ الأمم الماضية، لتكذيب الرسل . ﴿ يَشُونَ فِي مَسَكِنِهِمْ ﴾ يسيرون فيها، ويشاهدون آثار إهلاكهم أثناء سفرهم إلى الشام وغيرها، فيعتبروا ﴿ لَأَيْتِ ﴾ لعبراً . ﴿ لِأَوْلِى النَّهَىٰ ﴾ لذوي العقول.

﴿ وَلَوْلَا كُلِمَةٌ سَبَقَتَ مِن زَيِكَ ﴾ أي هي العِدَةُ بتأخير عذاب هذه الأمة إلى الآخرة . ﴿ لَكَانَ لِزَامًا ﴾ لكان الإهلاك لازماً لهم في الدنيا، لا يتأخر عنهم. ﴿ وَأَجَلُ مُسَمَّى ﴾ معطوف على ﴿ كَلِمَةٌ ﴾ أي ولولا الوعد بتأخير العذاب وأجل مسمى لأعمارهم أو لعذابهم، وهو يوم القيامة، أو يوم القتل في المعركة في الدنيا كبدر، لكان العذاب لازماً. ويجوز عطف ﴿ وَأَجَلُ ﴾ على ضمير ﴿ لَكَانَ ﴾ المستتر، أي لكان الأخذ العاجل والأجل المسمى لازمين لهم.

﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكِ ﴾ اشتغل بتنزيه الله وتعظيمه مقترناً بجمده، أو: صلّ وأنت حامد لربك على هدايته وتوفيقه . ﴿ قَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ ﴾ صلاة الصبح. ﴿ وَقَبْلَ غُرُومِاً ﴾ صلاة الظهر والعصر أو العصر وحده . ﴿ وَمِنْ ءَانَا يِ ٱلْيَلِ ﴾ ساعاته، جمع إني وإنو . ﴿ فَسَبِّحُ ﴾ صل المغرب والعشاء . ﴿ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ ﴾ أي صل الظهر؛ لأن وقتها يدخل بزوال الشمس، فهو طرف النصف الأول وطرف النصف الأول وطرف النصف الأاني . ﴿ لَعَلَكَ تَرْضَىٰ ﴾ متعلق بسبح، أي سبّح في هذه الأوقات، طمعاً أن تنال عند الله ما به ترضى نفسك.

﴿ وَلِا تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ ﴾ أي لا تطيلن نظر عينيك رغبة واستحساناً إلى ما في

أيدي الآخرين من مُتَع الدنيا، وتتمنى أن يكون لك مثله . ﴿ أَنُوكِ عَلَى أَصنافاً وَاللّٰهِ مَا اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ

#### سبب نزول الآية (١٣١)

نزلت آية ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ ﴾ حينما أبي يهودي أن يسلط النبي عَيْدٌ شعيراً إلا برهن، فقال: «إني لأمين في السماء أمين في الأرض». فنزلت الآية في ذلك.

#### المناسبة:

بعد أن بيَّن الله تعالى حال من أعرض عن ذكر الله، في الآخرة، أتبعه بما هو عبرة للناس من أحوال المكذبين بالرسل في الدنيا، كقوم عاد وغود، ثم أبر الله أبان فضله تعالى بتأخير العذاب عن الكافرين والعصاة إلى الآخرة، ثم أمر الله نبيه بالصبر على أذى المشركين، وبمداومة الصلاة والتسبيح ليلاً نهاراً، ونهاه عن تمني ما عند الكفار من متع الدنيا، ثم أمره بأن يأمر أهل بيته أو التابعين له من أمته بالصلاة، روي أنه على كان إذا أصاب أهله ضر، أمرهم بالصلاة، وتلا هذه الآية.

#### التفسير والبيان:

﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِيمٍمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَكُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِيمٍمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَكُونِ وَ لَا الْكَذَبِينِ أَهُلَ مَكَةً بِمَا جَئَتُهُم لَا يَبِينِ لَمُؤلاء المُكذبين أَهُل مَكة بِمَا جَئَتُهُم بِهُ يَا مُحَمّد إهلاكنا كثيراً من الأمم الماضية المكذبين بالرسل قبلهم، فبادوا ولم

يبق لهم أثر، كعاد وثمود وأصحاب الحجر وقرى قوم لوط الذين يتقلبون في ديارهم أو يمشون في مساكنهم، ويشاهدون آثارهم المدمرة، فإن في ذلك لعبراً وعظات توجب الاعتبار لذوي العقول الصحيحة التي تنهى أصحابها عن القبيح، وتدرك احتمال أن يحل بهم مثل ما حل بأولئك.

ونظير الآية قوله تعالى: ﴿ أَفَاكُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمُ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ. مِهَا أَوْ ءَاذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي الصَّدُورِ (أَنَّ ) [الحج: ٢٢/٢٢] وقوله سبحانه: ﴿ أُولَمْ يَهْدِ لَمُمْ كُمْ أَهْلَكَ نَا الصَّدُورِ (أَنَّ ) [الحج: ٢٦/٢٢] وقوله سبحانه: ﴿ أُولَمْ يَهْدِ لَمُمْ كُمْ أَهْلَكَ نَا اللَّهُ رُونِ يَمْشُونَ فِي مَسْكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَدَتٍ أَفَلًا يَسْمَعُونَ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُدُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسْكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَدَتٍ أَفَلًا يَسْمَعُونَ السَجِدة: ٢٦/٢٢] .

ثم بيَّن الله تعالى سبب تأخير العذاب عنهم، فقال: ﴿ وَلُوْلَا كُلِمَةُ سَبَقَتْ مِن الله فِي رَبِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُّ مُسَمَّى ﴿ إِنَّ اللهِ فِي ولولا الكلمة السابقة النافذة من الله في الأزل، وهي وعد الله سبحانه بتأخير عذاب أمة النبي على إلى الدار الآخرة، لكان عقاب ذنوبهم لازماً لهم، لا ينفك عنهم بحال، ولا يتأخر، ولولا الأجل المسمى عندنا لكان الأخذ العاجل.

لهذا قال الله لنبيه مؤانساً له وآمراً له بالصبر:

﴿ فَاصِرِ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّح بِحَمْدِ رَيِّكَ فَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلُ غُرُومِهَا وَمِنَ النَّهِ وَالنَّهِ وَالنَّهُ وَاللَّهُ الرسول على مَا يقول هؤلاء المكذبون بآيات الله، من أنك ساحر كذاب، أو مجنون، أو شاعر، ونحو ذلك من أباطيلهم ومطاعنهم، لا تأبه بهم، فإن لعذابهم وقتاً معيناً لا يتقدم، واشتغل بتنزيه ربك وحمده وشكره وأداء الصلوات الخمس المفروضة قبل طلوع الشمس، أي صلاة الفجر، وقبل غروبها، أي صلاة العصر والظهر، ومن ساعات الليل أي صلاة العشاء والمغرب والتهجد أواخر الليل، وفي أطراف النهار، أي صلاة الفجر والمغرب تأكيداً لهاتين

الصلاتين الواقعتين في طرفي النهار، كالتأكيد على (الصلاة الوسطى) وهي العصر، سبّحه رجاء أن تنال عند الله سبحانه ما ترضى به نفسك من الثواب، كما قال تعالى: ﴿ وَلِسَوْفَ يُعُطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى آلِ الضحى: ٩٣/٥].

أخرج الإمام أحمد ومسلم عن عمارة بن رُؤَيبة، قال: سمعت رسول الله على عنه عمارة بن رُؤَيبة، قال: سمعت رسول الله عنه يقول: «لن يلج النار أحد صلى قبل طلوع الشمس وقبل غروبها».

وفي الصحيحين عن جرير بن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: "إنكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر، لا تُضَامُون في رؤيته، فإن استطعتم ألا تُغْلَبوا عن صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، فافعلوا، وقرأ هذه الآية».

وفي صحيح مسلم أن رسول الله ﷺ قال: "يقول الله تعالى: يا أهل الجنة فيقولون: لبَّيْك ربنا وسَعْديك، فيقول: هل رضيتم؟ فيقولون: ربّنا وما لنا لا نرضى وقد أعطيتنا ما لم تعط أحداً من خلقك؟ فيقول: إني أعطيكم أفضل من ذلك، فيقولون: وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: أحل عليكم رضواني، فلا أسخط عليكم بعده أبداً».

دلت الآية على أن سبيل التغلب على تكذيب المكذبين الكافرين المعاندين هو الصبر لل فيه من قوة الإرادة، ثم التسبيح والتحميد والصلاة والتكبير باعتبارها مقوية للروح والصلة بالله تعالى، فتزول عن النفس والجسد المتاعب والآلام والهموم.

والاستعلاء بالروح يستتبع الانصراف عن متع الحياة الدنيا، لذا قال تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدُنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَبَا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيْوَ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهً وَرَزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ إِلَى مَا مَنَعْنَا بِهِ وَلا تنظر أو لا تطل النظر إلى ما عند هؤلاء المترفين من النعيم ومتع الدنيا من زينة وبهجة من مال وبناء ورياش ومراكب، فإنما هو زهرة زائلة، ونعمة حائلة، لنختبرهم بذلك، ونتعرف على من يؤدي واجب شكر النعمة، واجعل همتك فيما عند الله، فقد آتاك ربك

خيراً مما آتاهم، فقد يسر لك رزقك في الدنيا، وثواب الله وما ادخر لك في الآخرة خير مما رزقهم في الدنيا على كل حال، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَتْكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ لَا تَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعَنَا بِهِ اَزُورَجًا مِنْ أَلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ لَا تَمُدُنَ عَيْنِكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعَنَا بِهِ الْوَرَجَا مِنْ الله عَرَنَ عَلَيْهِم وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الله الله عَرَنَ عَلَيْهِم وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ الله الله عن اله عن الله عن الله عن

ثم أمره الله بأن يأمر أهله بالصلاة، فقال:

﴿ وَأَمُرُ أَهَلَكَ بِٱلصَّلُوةِ وَاصَطِيرِ عَلَيْهَا لَا نَسْئُلُكَ رِزْقًا نَحُنُ نَرُزُقُكُ وَٱلْعَقِبَةُ لِلنَّقُويٰ شَاكُ رِزْقًا نَحُنُ نَرُزُقُكُ وَٱلْعَقِبَةُ لِلنَّقُويٰ شَاكِهِ إِلَى وَأَمْرِ أَيّها الرسول أهل بيتك واستنقذهم من عذاب الله بإقام الصلاة، واصبر أنت على فعلها وحافظ عليها، لا نطلب منك رزقاً ترزق نفسك وأهلك ولا نكلفك الطلب، بل تفرغ للعبادة والتقوى، فنحن نرزقك ونرزقهم: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَةِ ٱلْمَتِينُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَمُودَة، وهي الجنة لأهل التقوى والطاعة.

فإذا أقمت الصلاة مع أهلك، أتاك الرزق من حيث لا تحتسب، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِغْرَجًا ، وَيَرَزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٣-٢/٦]. وأمر النبي ﷺ وأهله بالصلاة أمر للأمة قاطبة.

أخرج مالك والبيهقي عن أسلم قال: كان عمر بن الخطاب يصلي من الليل ما شاء الله تعالى أن يصلي حتى إذا كان آخر الليل، أيقظ أهله للصلاة ويقول لهم: الصلاة الصلاة، ويتلو هذه الآية.

وأخرج ابن أبي حاتم وابن المنذر والطبراني وأبو نعيم في الحلية عن عبد الله ابن سلام قال: كان النبي على إذا نزلت بأهله شدة أو ضيق، أمرهم بالصلاة وتلا: ﴿ وَأَمْرُ أَهْلُكَ بِالصَّلَوْقِ ﴾.

وروى الترمذي وابن ماجه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «يقول الله تعالى: يا ابن آدم، تفرغ لعبادتي أملأ صدرك غنى، وأسد فقرك، وإن لم تفعل ملأت صدرك شُغْلاً، ولم أسدّ فقرك».

وروى ابن ماجه عن ابن مسعود، سمعت نبيكم على يقول: «من جعل الهموم هماً واحداً هم المعاد، كفاه الله هم دنياه، ومن تشعبت به الهموم في أحوال الدنيا لم يبال الله في أي أوديته هلك».

وروى أيضاً عن زيد بن ثابت، سمعت رسول الله عليه يقول: «من كانت الدنيا همه، فرق الله عليه أمره، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب له، ومن كانت الآخرة نيته، جمع له أمره، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة».

#### فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتى:

أ - يعظ الله تعالى الكفار بأن يعتبروا بأحوال الأمم الماضية الذين أهلكهم
 لتكذيبهم الرسل، فلربما حل بهم من العذاب مثلما حل بالكفار قبلهم.

أ - لولا الحكم السابق من الله في الأزل بتأخير عذاب أمة محمد على إلى يوم القيامة، لكان العذاب لازماً في الحال لمن كفر وأعرض عن آيات الله تعالى.

٣ - الصبر علاج حاسم على أذى الكفار المناوئين دعوة الرسول ﷺ، لذا أمر الله تعالى نبيه بالصبر على أقوالهم: إنه ساحر، إنه كاهن، إنه كذاب، ونحو ذلك، وألا يحفل بهم؛ فإن لعذابهم وقتاً محدداً معيناً لا يتقدم ولا يتأخر.

قوله تعالى: ﴿ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ يراد به في رأي الأكثرين الصلوات

الخمس المفروضة، فصلاة الصبح قبل طلوع الشمس، وصلاة العصر قبل الغروب، ومعها الظهر لأنها تجمع معها، وصلاة العشاء في ساعات الليل، وكذا صلاة المغرب. ويرى آخرون أن قوله تعالى: ﴿وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ ﴾ إشارة إلى المغرب والظهر؛ لأن الظهر في آخر طرف النهار الأول، وأول طرف النهار الآخر، فهي في طرفين منه، والطرف الثالث: غروب الشمس وهو وقت المغرب.

٥ - إن أداء الصلوات في أوقاتها من رضوان الله، وسبب للثواب العظيم، وقد جعل تعالى الثواب واسعاً غير محدود على فعل الصلوات، فقال مخاطباً نبيه، وأمته مثله: ﴿ لَعَلَكَ تَرْضَىٰ ﴾ أي لعلك تثاب على هذه الأعمال بما ترضى به.

أ - إن هم المؤمن أصالة هو العمل للآخرة، وأما الدنيا فهي تبع لهذا المقصد الأصلي، على عكس الحال بالنسبة إلى الكفار، فلا هم لهم إلا الدنيا، لذا نهى الله نبيه عن تمني مثل ما لدى الكفار من زهرة الحياة الدنيا من المال والمباني والأثاث والمراكب وغيرها، فهذا ابتلاء واختبار لهم، ليكون جحودهم ونكرانهم نعم الله سبباً لعذابهم في الآخرة.

ويلاحظ التسلسل المنطقي في هذه الأحكام والآيات الدالة عليها، فقد وبخ الله تعالى الكفار على ترك الاعتبار بالأمم السابقة، ثم توعدهم بالعذاب المؤجل، ثم أمر نبيه باحتقار شأنهم، والصبر على أقوالهم، والإعراض عن أموالهم وما في أيديهم من الدنيا، إذ ذلك زائل عنهم، صائر إلى خزي.

وختم ذلك بتسلية النبي ﷺ بقوله تعالى: ﴿ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ أي ثواب الله على الصبر وقلة المبالاة بالدنيا أولى؛ لأنه يبقى والدنيا تفنى.

أمر الله نبيه بأن يأمر أهله بالصلاة وبالمحافظة عليها وملازمتها،
 ويدخل في عموم خطاب النبي علي جميع أمته وأهل بيته على التخصيص. وكان

بعد نزول هذه الآية يذهب كل صباح إلى بيت فاطمة وعلي رضوان الله عليهما فيقول: «الصلاة». وكان عروة بن الزبير إذا رأى شيئاً من أحوال السلاطين بادر إلى منزله فدخله، وهو يقرأ: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَكَ ﴾ الآية، ثم ينادي بالصلاة: الصلاة يرحمكم الله.

ق المحاقبة المحمودة وهي الجنة لأهل التقوى. وأما عاقبة غيرهم فهي مذمومة كالمعدومة.

## اقتراح المشركين الإتيان بمعجزة أو إرسال رسول وتهديدهم بمآل المستقبل

﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِتَايَةٍ مِن زَيِّهِ ۚ أُولَمْ تَأْتِهِم بَيْنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَى الصَّحُفِ ٱلْأُولَى وَلَوْ أَنَّا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَالَّهُ وَلَوْ أَنَّا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَئِكَ مِن قَبْلِ أَن نَّذِلَ وَخَذْرَى اللهِ فَلْ كُلُّ مُتَرَيِّصُ فَتَرَبَّصُواْ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَبُ ٱلطِّرَطِ ٱلسَّوِيِ وَمَنِ ٱهْتَدَىٰ اللهِ اللهِ السَّوِي وَمَنِ أَهْتَدَىٰ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

#### القراءات:

﴿ أُولَمْ تَأْتِهِم ﴾:

قرئ:

١- (أو لم تأتهِم) وهي قراءة نافع، وأبي عمرو، وحفص.

٢- (أو لم يأتهم) وهي قراءة باقي السبعة.

﴿ ٱلصِّرَطِ ﴾:

وقرأ قنبل (السراط).

#### الإعراب:

﴿ أُوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَهُ ﴾ بغير تنوين مضاف إلى ﴿ مَا ﴾. ومن قرأ بتنوين، جعل ﴿ مَا ﴾ في موضع نصب بدلاً من ﴿ بَيِّنَهُ ﴾.

﴿ مَنْ أَصْحَبُ ٱلصِّرَطِ ﴾ ﴿ مَنْ ﴾ استفهامية مبتدأ ، و﴿ أَصْحَبُ ٱلصِّرَطِ ﴾ خبره. ولا يجوز أن تكون ﴿ مَنْ ﴾ اسماً موصولاً بمعنى الذي ؛ لأنه ليس في الكلام الذي بعدها عائد يعود إليه ، والجملة في موضع نصب بـ ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ ﴾ .

#### البلاغة:

﴿ فَتَرَبُّصُواً ﴾ وعيد وتهديد.

﴿ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا ﴾ جناس اشتقاق.

#### المفردات اللغوية:

﴿ وَقَالُواْ ﴾ أي المشركون . ﴿ لَوُلَا ﴾ هلا . ﴿ يَأْتِينَا ﴾ محمد ﴿ بِعَايَةِ مِّن رَبِهِ عَ ﴾ بمعجزة يقترحونها تدل على صدقه في ادعاء النبوة، كناقة صالح، وعصا موسى، وإبراء عيسى الأكمه والأبرص، فألزمهم بإتيانه بالقرآن الذي هو أم المعجزات وأعظمها وأتقنها؛ لأن حقيقة المعجزة: اختصاص مدّعي النبوة بنوع من العلم أو العمل، على وجه خارق للعادة، ولا شك أن العلم أصل العمل وأعلى منه قدراً، وأبقى أثراً، والقرآن محقق لذلك.

ونبههم أيضاً على وجه أبين من وجوه إعجاز القرآن: وهو الإخبار عن الأمم السابقة، فقال: ﴿ أُوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَى ﴾ من التوراة والإنجيل وسائر الكتب السماوية، فإن اشتماله على خلاصة ما فيها من العقائد والأحكام الكلية، مع أن الآي بها أمي، لم يرها ولم يتعلم من علمائها، إعجاز بين وفيه إشعار بأنه كما يدل على نبوته، برهان لما تقدمه من الكتب، من حيث إنه معجز، وهي ليست كذلك، بل هي مفتقرة إلى ما يشهد بصحتها.

فقوله: ﴿ بَيِنَةُ مَا فِى ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ أي بيان ما اشتملت عليه، وأخبار الأمم الماضية التي أهلكت بتكذيب الرسل، في القرآن.

﴿ مِّن قَبْلِهِ ٤ قَبَلِ محمد الرسول . ﴿ لَقَالُوا ﴾ يوم القيامة . ﴿ لَوَلَا ﴾ هلا. ﴿ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ قُلَ كُلُّ ﴾ قل لهم: كل واحد منا ومنكم . ﴿ مُّتَرَبِّضُ ﴾ منتظر ما يؤول إليه الأمر . ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ ﴾ في القيامة . ﴿ الصِّرَطِ السَّوِيِّ ﴾ الطريق المستقيم. ﴿ وَمَنِ الْهَنَدَىٰ ﴾ من الضلالة ، أنحن أم أنتم؟!

#### المناسية:

بعد أن أمر الله تعالى رسوله على بالصبر على ما يقوله المشركون، وأمره بأن يعدل إلى التسبيح والتحميد، وأتبع ذلك بنهيه عن مدّ عينيه إلى ما متع به القوم، ذكر هنا بعض أقاويلهم الباطلة، ومنها ادعاؤهم أن القرآن ليس بحجة ولا معجزة تدل على نبوة محمد على أوضح لهم أنهم يوم القيامة سيعترفون بأنه آية بينة، وأنه لو أهلكناهم لطلبوا إرسال رسول، ثم هددهم وأوعدهم بما سيؤول إليه الأمر في المستقبل، ويتميز المحق من المبطل.

#### التفسير والبيان:

كان المشركون يكثرون من اقتراح الآيات على النبي للتعجيز والعناد والمضايقة بسبب عدم إيمانهم، وعدم الاكتفاء بالمعجزات التي يرونها، فقال تعالى واصفاً تعنتهم:

﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَّبِهِ ۚ أُولَمْ تَأْتِهِم بَيْنَةُ مَا فِي الصَّحُفِ الْأُولَى الله الكفار المشركون: هلا يأتينا محمد بآية من ربه دالة على صدقه في أنه رسول الله، كما كان يأتي بها من قبله من الأنبياء، من الآيات التي اقترحناها عليه؟ مثل ناقة صالح وعصا موسى، وإحياء عيسى الموتى وإبراء الأكمه والأبرص، فأجابهم الله: ألم يأتهم القرآن المعجزة الباقية الخالدة، وهو البينة والشاهد على صحة ما في الكتب المتقدمة، كالتوراة والإنجيل والزبور وسائر الكتب المنزلة المشتملة على العقيدة والأحكام التشريعية، وفيها التصريح بنبوته والتبشير به، فإن هذه الكتب المنزلة هم معترفون بصدقها وصحتها، وفيها ما يدفع إنكارهم لنبوته، ويبطل تعنتاتهم وتعسفاتهم؟!

وفي الصحيحين عن رسول الله ﷺ أنه قال: «ما من نبي إلا وقد أُوتي من الآيات ما آمن على مثله البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحياً أوحاه الله إلي، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة».

وقد ذكر ههنا أعظم الآيات التي أعطيها على وهو القرآن وإلا فله على من المعجزات ما لا يحد ولا يحصر.

وسيعترف المشركون يوم القيامة بأن القرآن آية بينة كما قال تعالى:

﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَنِكِكَ مِن قَبْلِ أَن نَذِلً وَنَخْرَتُ ﴿ اللَّهِ أَي ولو أَنَا أَهْلَكُنَا هُولاً المُكذبين قبل بعثة هذا الرسول محمد عَلَيْ وإنزال هذا الكتاب العظيم، لقالوا يوم القيامة: يا ربنا هلا كنت أرسلت إلينا رسولاً في الدنيا، حتى نتبع آياتك التي يأتي بها الرسول من قبل أن نذل بالعذاب في الدنيا ونخزى بدخول النار؟ والآية دليل على أن التكليف والعقاب لا يكون قبل مجيء الشرع.

وَّ أُلَّ صُكُلُّ مُّتَرَبِّصُ فَرَبَّسُولً فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَبُ ٱلصِّرَطِ ٱلسَّوِي وَمَنِ الْهَدَىٰ الْصَرَطِ السَّوِي وَمَنِ الْهَدَىٰ الْمَالِي أَي قل يا محمد لهؤلاء الذين كذبوك وخالفوك واستمروا على كفرهم وعنادهم: كل واحد منا ومنكم منتظر لما يؤول إليه الأمر، فانتظروا أنتم، فستعلمون عن قريب في عاقبة الأمر، من هو على الطريق الحق المستقيم، أنحن أم أنتم؟ وستعلمون من المهتدي من الضلالة، البعيد عن الغواية، السائر على منهج الحق والرشاد؟

وهذا كقوله تعالى: ﴿وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرُوْنَ الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا﴾ [الفرقان: ٢٦/٥٥] وقوله سبحانه: ﴿سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَّنِ ٱلْكَذَّابُ ٱلْأَشِرُ

والآية التي ختمت بها السورة مشتملة على وعيد وتهديد وزجر للكفار، وهي مناسبة لبدء السورة المتضمن قيام النبي ﷺ بتبليغ رسالته حتى أتعب

نفسه، وما على أهل البلاغ إلا الطاعة، فإن أطاعوا نجوا، وإن أعرضوا هلكوا، وسيتبين لهم الحق من الباطل، وقد تبين لجماعات كثيرة من الكفار في التاريخ خطؤهم وسوء حالهم وعاقبة كفرهم.

#### فقه الحياة أو الأحكام:

أرشدت الآيات إلى ما يأتي:

أ - تكاثرت اقتراحات الكافرين من أهل مكة بأن يأتيهم محمد بآية تدل عياناً على الإيمان، أو علامة ظاهرة حساً كالناقة والعصا، أو آيات يقترحونها هم كما أتى الأنبياء من قبله.

لاً - كان الرد القرآني الحاسم عليهم أنه يكفيهم هذا القرآن العظيم المعجزة الخالدة، وهو المهيمن على الكتب السماوية السابقة، والمعبر عما كان فيها من عقائد وحِكم وأحكام وآداب. بل إن تلك الكتب الماضية تضمنت العلامة الدالة على نبوة محمد عليه بما وجدوه في الكتب المتقدمة من البشارة.

٣ - لو أهلك الله الكفار قبل بعثة محمد على ونزول القرآن، لقالوا يوم القيامة: ربنا هلا أرسلت إلينا رسولاً، حتى نتبع آياتك من قبل هذا الذل بالعذاب في الدنيا والخزي بدخول النار؟! وكون القول يوم القيامة؛ لأن الهالك لا يصح أن يقول، ولذلك قال: ﴿مِن قَبْلِ أَن نَذِلَ وَنَخْرَك ﴾ وهو لا يليق إلا بعذاب الآخرة. والآية دليل على أنه لا عقاب قبل الشرع.

عدد الله الكفار بما ينتظرهم من العذاب وما يؤول إليه أمرهم، فإن كان كل فريق من المؤمنين والكافرين منتظراً دوائر الزمان ولمن يكون النصر، فسيعلم الكفار أن النصر سيكون لمن اهتدى إلى دين الحق.

## تم الجزء السادس عشر وللَّه الحمد

# فهرس المجلد الثامن

## فهرس الجزء الخامس عشر

| الصفح | الموضوع                                                               |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٥     | سورة الإسراء                                                          |
| ٥     | تسميتها وفضلها ومناسبتها لما قبلها                                    |
| ٦     | مااشتملت عليه السورة                                                  |
| ٩     | الإسراء وإنزال التوراة على موسى عليه السلام                           |
| ١٢    | سبب نزول آية الإسراء، ورأي العلماء في الحادث                          |
| ۲.    | أحوال بني إسرائيل في التاريخ                                          |
| 44    | أهداف القرآن الكريم                                                   |
| ٣٢    | التذكير بنعم الله في الدنيا ودلائل القدرة الإلهية                     |
| ٤٤    | جزاء من أراد الدنيا ومن أراد الآخرة                                   |
| ٥٢    | أصول تنظيم المحتمع المسلم: التوحيد أساس الإيمان وترابط الأسرة المسلمة |
|       | دعامة المجتمع                                                         |
| ٨۶    | أصول أحرى لنظام المحتمع الإسلامي                                      |
| ٨٢    | حاتمة معبرة                                                           |
| ٨٦    | تقريع على نسبة الولد والشريك إلى الله تعالى                           |
| 98    | حماية النبي عِلَيْ من أذى المشركين إذا قرأ القرآن                     |
| 99    | إنكار المشركين البعث والرة عليهم                                      |
| ١.٥   | مجادلة المخالفين باللين وبالتي هي أحسن                                |
| 111   | تفنيد آحر لشبهات المشركين                                             |
| 177   | قصة آدم مع إبليس – أمر الملائكة بالسجود                               |
| 179   | بعض نعم الله تعالى على الإنسان                                        |
| 127   | أحوال الناس مع قادتهم يوم القيامة                                     |

| الصفحة | الموضوع                                                |
|--------|--------------------------------------------------------|
| 1 £ 7  | محاولة المشركين فتنة النبي ﷺ وطرده من مكة              |
| 10.    | أوامر وتوحيهات وتعليمات للنبي وللمنا                   |
| 179    | إعجاز القرآن الكريم                                    |
| 140    | اقتراح المشركين إنزال إحدى آيات ست                     |
| ١٨١    | من شبهات المشركين – بشرية الرسل وإنكار البعث           |
| 197    | الآيات التسع لموسى عليه السلام وصفة إنزال القرآن       |
| ۲۰۳    | دعاء الله بالأسماء الحسنى                              |
| 717    | سورة الكهف                                             |
| 717    | تسميتها ومناسبتها لما قبلها                            |
| . 117  | مااشتملت عليه السورة                                   |
| 7.0.   | فضل هذه السورة                                         |
| 717    | كيفية الحمد والثناء على الله تعالى ومهام القرآن العظيم |
| 772    | قصة أصحاب الكهف                                        |
| ۲۳۷    | إجمال القصة                                            |
| ۲۳۸    | تفصيل القصة                                            |
| 739    | زمنهم أو عصرهم                                         |
| 7 £ •  | إصرارهم على توحيد الله                                 |
| 7 2 .  | تنديدهم بعبادة قومهم الأصنام                           |
| 7 £ 1  | العزلة بينهم وبين قومهم                                |
| 7 5 7  | حالهم في الكهف وانحسار الشمس عنهم                      |
| 7 5 7  | مكان الكهف                                             |
| 7 5 7  | قدرة الله تعالى وعنايته ولطفه                          |
| 7 2 2  | بعثتهم من نومهم صحاح الأبدان بعد ٣٠٩ سنوات             |
| 7 20   | الوكالة في شراء الطعام                                 |

| الصفحة | الموضوع                                                             |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
| 7 £ 7  | اطلاع الناس عليهم                                                   |
| 7 £ 7  | آراء القوم في شأنهم بعد اطلاعهم عليهم                               |
| 7 2 7  | عددهم                                                               |
| 7 £ 9  | إرشاد للنبي عِلَيْنِ ولأمته بتعليق الخبر بمشيئة الله                |
| 70.    | مدة لبثهم في الكهف                                                  |
| 401    | توجيهات للنبسي على وللمؤمنين - تـالاوة القـرآن والصـبر علـي مجالسـة |
|        | الفقراء وإظهار كون الحق من عند الله                                 |
| ٨٢٢    | صاحب الحنتين – مثل الغني المغتر بماله والفقير المعتز بعقيدته        |
| 711    | مثل الحياة الدنيا                                                   |
| 7.7.7  | تسيير الجبال والحشر وعرض صحائف الأعمال يوم القيامة                  |
| 798    | قصة السجود لآدم عليه السلام                                         |
| ٣.٢    | بيان القرآن ومهمة الرسل وظلم المعرض عن الإيمان وسبب تأخير العـذاب   |
|        | لموعد معين                                                          |
| . 717  | قصة موسى عليه السلام مع الخضر                                       |
| 717    | قصة موسى والخضر في السنة النبوية                                    |
| ٣٢٣    | ١ – قصة السفينة                                                     |
| 47 8   | ٢ – قصة الغلام                                                      |



## فهرس الجزء السادس عشر

| الصفحة       | للوضوع                                             |
|--------------|----------------------------------------------------|
| 441          | تتمة قصة موسى مع الخضر                             |
| 857          | قصة ذي القرنين ويأجوج ومأجوج                       |
| ۲٦٤          | جزاء الكفار                                        |
| 371          | جزاء المؤمنين وسعة معلومات الله وتوحيده            |
| 479          | سورة مريم                                          |
| <b>7 V 9</b> | تسميتها ومناسبتها لما قبلها وما اشتملت عليه السورة |
| ۳۸۱          | فضلها                                              |
| ٣٨٢          | دعاء زكريا عليه السلام طالباً الولد وبشارته بيحيى  |
| ۳۸٦          | قصبة زكريا عليه السلام                             |
| 490          | إيتاء يحيى عليه السلام النبوة والحكم صبياً         |
| 447          | قصة يحيى عليه السلام                               |
| ٤٠١          | قصة مريم                                           |
| ٤٠١          | ۱ – حملها بعيسى عليه السلام                        |
| ٤٠٩          | ۲– ولادة عيسى وما اقترن بها                        |
| ٤١٧          | ٣– نبوة عيسى ونطقه وهو طفل في المهد                |
| £ Y £        | ٤ – اختلاف النصارى في شأن عيسى                     |
| ٤٢٨          | أضواء على قصة عيسي عليه السلام                     |
| ٤٢٩          | الأناحيل                                           |
| ٤٣١          | إنجيل برنابا                                       |
| ٤٣١          | رسالة عيسى                                         |
| ٤٣٢          | الحواريون                                          |
| ٤٣٢          | معجزات عيسى                                        |

| الصفحة | الموضوع                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٣    | وفاة المسيح                                                           |
| ٤٣٣    | الثالوث عند النصارى                                                   |
| ٤٤٠    | قصة إبراهيم عليه السلام أو مناقشته لأبيه في عبادة الأصنام             |
| ٤٤٣    | إسحاق عليه السلام                                                     |
| ٤٤٤    | _ يعقوب عليه السلام                                                   |
| 204    | ي قصة موسى عليه السلام                                                |
| 804    | قصة إسماعيل عليه السلام                                               |
| ٤٥٨    | أضواء على قصة إسماعيل الذبيح                                          |
| १०१    | إسماعيل وأمه هاجر في مكة                                              |
| ٤٦.    | بناء البيت                                                            |
| 173    | حياة إسماعيل وأولاده                                                  |
| १२१    | قصة إدريس عليه السلام                                                 |
| ٤٦٦    | جملة صفات الأنبياء عليهم السلام                                       |
| ٤٧٠    | صفات خلْف الأنبياء وجزاؤهم وصفات التائبين ومستحقي الجنة               |
| ٤٧٨    | تنزل الوحي بأمر الله تعالى                                            |
| ٤٨٣    | شبهة المشركين في إنكار البعث                                          |
| 897    | شبهة أحرى للمشركين بحسن الحال في الدنيا                               |
| ११९    | مقالة المشركين في البعث والحشر استهزاء وطعناً                         |
| ۰۰۳    | الرد على عُبَّاد الأصنام بصيرورتهم لهم أعداء واتخاذهم الشياطين أولياء |
| 01.    | الرد على من نسب الولد إلى الله تعالى                                  |
| 010    | محبة المؤمنين وتيسير الذكر المبين وإهلاك المحرمين                     |
| 019    | سورة طه                                                               |
| 07019  | التسمية ومناسبتها لما قبلها وما اشتملت عليه السورة                    |
| 071    | القرآن سبب السعادة                                                    |

| الصفحة | الموضوع                                                                   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٧    | إسلام عمر                                                                 |
| 071    | قصة موسى عليه السلام                                                      |
| 071    | ١ – تكليم ربه إياه أو مناجاة موسى وابتداء الوحي إليه في الوادي المقدس     |
| ०१४    | ٢- انقلاب عصا موسى حية (المعجزة الأولى)                                   |
| ٥٤٨    | ٣- اليد البيضاء (المعجزة الثانية).                                        |
| ००६    | ٤ – نعم الله الثماني على موسى قبل النبوة                                  |
| 977    | ٥– التوجيهات لموسى وهارون في دعوة فرعون                                   |
| ٥٧.    | ٦- الحوار بين فرعون وموسى حول الربوبية                                    |
| ०४१    | ٧- اتهام موسى بالسحر                                                      |
| ०८६    | ٨– جمع فرعون السحرة وتحذير موسى لهم                                       |
| 09.    | ٩- المبارزة بين موسى والسحرة وإعلان إيمانهم بالله تعالى                   |
| 7.7    | ١٠ – إغراق فرعون وجنوده في البحر ونعم الله على بني إسرائيل                |
| 315    | ١١- تكليم الله موسى في الميقات وفتنة السامري بصناعة العجل إلهاً           |
| 775    | ١٢ – معاتبة موسى لهارون على تأليه العجل وإلقائه في البحر وتوحيــد الإلــه |
|        | الحق                                                                      |
| ٦٣٤    | العبرة من القصص القرآني وجزاء المعرض عن القرآن                            |
| 78.    | أحوال الأرض والجبال والناس يوم القيامة                                    |
| 7 ६०   | عربية القرآن ووعيده وعدم التعجل بقراءته قبل إتمام الوحي                   |
| 70.    | قصة آدم في الجنة وإخراجه منها وإلزامه بالهداية الربانية                   |
| ٦٦.    | الاعتبار بهلاك الأمم الماضية والصبر على أذى المشركين وعدم الالتفـات إلى   |
|        | متعهم وأمر الأهل بالصلاة                                                  |
| 779    | اقتراح المشركين الإتيان بمعجزة أو إرسال رسول وتهديدهم بمآل المستقبل       |
| 740    | فهرس الجزء الخامس عشر والسادس عشر                                         |

\* \*