

## جميع للحقى كفون الطبعة الخامسة

الباركود الدولي: 6287015571341







## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

## قال الله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ اَنَّفُواْ رَبَّكُمْ إِنَ ذَلْزَلَةَ اَلسَّاعَةِ شَيْءً عَظِيدٌ ﴿ اللَّهُ اَلْسَاعَةِ شَيْءً عَظِيدٌ ﴾ يَوْمَ تَرُوْنَهَا تَذْهَلُ حَكُلُ مُرْضِعَتُهِ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ حَكُلُ ذَاتِ حَمْلٍ خَمْلَهَا وَيَرَى اَلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنرَىٰ وَلَاكِنَ عَذَابَ اللهِ صَدْلِهُ مَا لَهُ مِسْكَنرَىٰ وَلَاكِنَ عَذَابَ اللهِ صَدِيدٌ ﴾

[الحج: ١، ٢]

## وقال تعالى:

﴿ فَهُلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيهُم بَغَنَةً فَقَدْ جَآءَ أَشَرَاطُهَا فَأَنَّى لَهُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكُرِنَهُمْ ﴾

[11]

### المقدمة

إنَّ الحمد لله؛ نحمده ونستعينُه ونستغفره، ونعوذ بالله من شُرور أنفسنا، ومِن سيِّئات أعمالِنا، مَن يهدِه الله فلا مضلَّ له، ومَن يُضْلِل فلا هاديَ له.

وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له، وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُه ورسولُه.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَكَأَيُّهَا آلنَاسُ آنَغُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَآءٌ وَاتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآةَلُونَ بِهِـ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ﴿ النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيلًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَيُمُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ (١) [الاحزاب: ٧٠، ٧١].

<sup>(</sup>١) لهذه خطبة الحاجة التي كان رسول ﷺ يعلمها أصحابه.

انظر: "خطبة الحاجة" للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبع المكتب الإسلامي. وهي في "سنن ابن ماجه"، كتاب النكاح، باب خطبة النكاح، من رواية عبد الله بن مسعود في الله بن مسعود في المادي، (١٠٩،١٠)، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، ط. دار إحياء التراث العربي، عام (١٣٩٥هـ).

ورواه الإمام أحمد (٥/ ٢٧٢) (ح٣٧٢)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده من طريق أبي عبيدة ضعيف لانقطاعه، ومن طريق أبي الأحوص عوف بن =

### أما بعد:

فإنَّ الله تعالى أرسل محمَّداً ﷺ بالحق بشيراً ونذيراً بين يدي الساعة، فلم يترك خيراً؛ إلا دلَّ أمَّته عليه، ولا شرّاً؛ إلا حذَّرها منه.

ولمّا كانت هٰذه الأمة هي آخر الأمم، ومحمّدٌ على هو خاتَم الأنبياء؛ خَصَّ الله تعالى أمّته بظهور أشراط الساعة فيها، وبيّنها لهم على لسان نبيّه على أحمل بيان وأتمّه، وأخبر أنَّ علامات الساعة ستخرج فيهم لا محالة، فليس بعد محمّد على نبيّ آخر يبيّنُ للناس هٰذه العلامات، وما سيكون في آخر الزمان من أُمور عظام مؤذِنَةٍ بخراب هٰذا العالم، وبداية حياة جديدة؛ يُجازى فيها كلِّ بحسب ما قدّمت يداه، ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يُرَمُنُ اللهِ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرُمُن فَكَ الزلزلة: ٧، ٨].

ولمَّا كان من العقائد التي يجب الإيمان بها: الإيمان باليوم الآخر وما فيه من ثواب وعقاب، ولما كان نظر الإنسان قد لا يعدو لهذه الحياة وما فيها من مَتاع، فينسى اليوم الآخر، ولا يعمل له؛ جَعَلَ اللهُ بين يدي الساعة أماراتٍ تَدلُّ على تحقُّقها، وأنها ستقع حتماً، حتى لا يخامر الناس أدنى شك فيها، ولا يفتنهم شيءٌ عنها.

فمن المعلوم أن الصادق المصدوق على إذا ذكر من أشراطها شيئاً، ورأى الناس وقوع ذٰلك الشيء؛ علموا يقيناً أن الساعة آتيةٌ لا ريب فيها،

<sup>=</sup> مالك بن نضلة صحيح لاتصاله». «المسند»، طبع دار المعارف بمصر، (١٣٦٧هـ).

وقال الألباني على الطريق الثاني: «صحيح على شرط مسلم». «خطبة الحاجة» (ص١٤).

وقد ورد ذكر طرف من لهذه الخطبة في «صحيح مسلم»، كتاب الجمعة، باب خطبته على في الجمعة، (٦/ ١٥٧ ـ مع شرح النووي)، طبعة دار الفكر، ط. ثالثة، (١٣٨٩هـ).

فيعملوا لها، ويستعدُّوا لذُلك اليوم، ويتزوَّدوا بالصَّالحات قبل فوات الأوان وانقضاء الأجل المحدود: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَمْرَنَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِى جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّخِرِينَ ﴿ أَن تَقُولَ لَوْ أَنَ اللّهَ هَدَينِ لَكُنتُ مِنَ الشَّغِرِينَ السَّخِرِينَ الْعَذَابَ لَوْ أَنَ اللّهَ هَدَينِ لَكُنتُ مِنَ الْمُنْقِينَ ﴾ [الزمر: ٥٦ ـ ٥٩].

وكان النبي ﷺ يقول في خطبته: «بُعِفْتُ أنا والساعة كهاتين»: وكان إذا ذَكَر الساعة؛ احمرَّتْ وجنتاهُ، وعلا صوتُه، واشتدَّ غضبه، كأنه نذير جيش يقول: «صبَّحكم مسَّاكم»(١).

وقد أشفق الصحابة ولله من قيام الساعة عليهم، وظهر ذلك جلياً عندما وصف لهم النبي الدَّجَالَ؛ كما جاء في حديث النواس بن سمعان فله؛ قال: ذكر رسول الله الدَّجَال ذات غداة، فخفض فيه ورفع، حتى ظنَّناه في طائفة النخل، فلما رحنا إليه؛ عرف ذلك فينا، فقال: «ما شأنكُم؟»، قلنا: يا رسول الله! ذكرتَ الدَّجَالَ غداة، فخفضتَ فيه ورفعتَ حتى ظنَّناه في طائفة النخل، فقال: «غيرَ الدَّجال أخوفني على كم، إن يخرْج وأنا فيكم؛ فأنا حجيجه دونكم، وإن يخرْج ولستُ فيكم؛ فامرؤ حَجيجُ نفسه، والله خليفتي على كل مسلم»(٢).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الجمعة، باب خطبته على في الجمعة، (٦/١٥٣ - مع شرح النووي)، و«سنن النسائي» - واللفظ له -، كتاب صلاة العبدين، باب كيف الخطبة، (٣/ ١٨٨، ١٨٩ - مع شرح السيوطي وحاشية السندي)، تصحيح حسن المسعودي، طبع دار إحياء التراث العربي، الشركة العامة، بيروت، و«سنن ابن ماجه»، المقدمة، باب اجتناب البدع والجدل، (١٧/١)، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي.

 <sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر الدجال، (۱۸/۱۸ ـ
 ۲۵ ـ مع شرح النووي).

وقد ظهر كثيرٌ من أشراط الساعة، وتحقَّق ما أخبر به المصطفى ﷺ، فكل يوم يزداد فيه المؤمنون إيماناً به، وتصديقاً له، إذ يظهر من دلائل نبوَّتِه وآيات صدقِه ما يوجب على المسلمين التمسُّك بهذا الدين الحنيف.

وكيف لا يزدادون إيماناً وهم يرونَ لهذه المغيَّبات التي أخبر بها رسول الله ﷺ تقع كما أخبر؟! فإن كل واحدة من لهذه الأشراط التي تحدث لَمعجزة بيِّنةٌ لنبي لهذه الأمة. فالويل ثم الويل لأولئك الجاحدين لرسالته، الصادِّين عنها، أو المتشكِّكين فيها.

وتأتي أهمِّيَّةُ لهذا البحث في لهذا الوقت الذي أخذ فيه بعض الكتَّاب المُعاصِرينَ يشكِّك في ظهور ما أخبر به ﷺ من المغيَّبات التي يجب الإيمان بها، ومنها أشراط الساعة، فمنهم مَن أنكر بعضها، ومنهم من أوَّلها بتأويلات باطلة!

ولهذا وذاك أحببتُ أن أجمع بحثاً مشتملاً على أشراط الساعة الصغرى والكبرى، بأدلّتها الثابتة من القرآن الكريم والسنة المطهّرة، ولم يكن البحث في لهذا الموضوع سهلاً؛ فإنه يحتاج إلى بحث عن صحة الأحاديث، والجمع بين الروايات المختلفة.

وقد ألَّف بعض العلماء مؤلَّفات في أشراط الساعة، ولكنَّهم لم يلتزموا فيها الاقتصار على ما ثبتَ من الأحاديث، بل تجدهم يسردون كثيراً من الروايات؛ دون تعرُّض لدرجة الحديث من حيث الصحة والضعف؛ إلا في النادر، ولهذا يجعل المطالع لها يختلط عليه الأمر، فلا يميِّز بين الصحيح من غيره، وكذلك لم يتعرَّضوا لشرح ما جاء في لهذه الأحاديث مما يحتاج إلى بيان، ولكنهم - رحمهم الله - جمعوا لنا كثيراً من الأحاديث، ووقروا علينا كثيراً من الجهد.

هٰذه الكتب:

١ - «الفتن»: للحافظ نُعيم بن حمَّاد الخُزاعي، المتوفى سنة
 ١ كَاللهُ.

٢ ـ «النهاية» أو «الفتن والملاحم»: للحافظ ابن كثير، المتوفّى سنة
 ٤٧٧٤ ـ) كَلَلْهُ.

٣ ـ «الإشاعة لأشراط الساعة»: للشريف محمد بن رسول الحسيني البرزنجي، المتوفى سنة (١١٠٣هـ) كَاللهُ.

٤ ـ «الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة»: للشيخ محمد صدِّيق حسن القنوجي، المتوفى سنة (١٣٠٧هـ) كَالله .

٥ - «إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة»: للشيخ حمود بن عبد الله التويجري النَّجدي، ولا يزال الشيخ موجوداً حفظه الله.

... إلى غير ذلك من المؤلفات التي تناولت الحديث عن أشراط الساعة.

وقد استفدتُ ممَّن سبقني، ورأيتُ أن أسلك في لهذا البحث مسلكاً الزمتُ به نفسي، وهو أنني لا أذكر فيه شرطاً؛ إلا ما نصَّ عليه النبي عَلَيْهُ أنه من أشراط الساعة \_ صريحاً أو دلالةً \_، والتزمتُ كذلك أن لا أذكر فيه إلَّا ما كان صحيحاً أو حسناً من الأحاديث؛ مسترشداً في ذلك بأقوال علماء الحديث في تصحيح الحديث أو تضعيفه.

وإيثاراً للاختصار؛ فإنني لم أذكر جميع الأحاديث الصحيحة في كل شرط، بل اكتفيتُ ببعض الأحاديث التي تثبِتُ أنَّ لهذه العلامة من أشراط الساعة.

وذكرتُ أيضاً ما يحتاجُ إليه كل شرط؛ من بيان لمعنى لفظ غريب، أو بيان لأماكن التي ورد ذكرها في الأحاديث، وكذلك أعقبتُ كل علامة بشرح موجز مقتبس من كلام العلماء، أو ممّا جاء من الأحاديث التي لها علاقة بالعلامة المشروحة، وتعرَّضتُ للرَّدِّ على بعض من أنكر شيئاً من أشراط الساعة، أو تأوَّلها بغير ما تدلُّ عليه أحاديثُها، وبيَّنتُ أن أشراط الساعة من الأمور الغيبيَّةِ التي يجب الإيمان بها كما جاءت، ولا يجوزُ ردُّها أو جعلها رموزاً للخير أو للشر أو ظهور الخرافات.

ولما كان كثيرٌ من أشراط الساعة ورد في أخبار آحاد؛ عقدتُ في أول البحث فصلاً في بيان حجِّيَّةِ خبر الآحاد، وذلك للرَّدِّ على مَن أنكر حجِّيَّةَ الآحاد، وزعم أنها لا تقوم عليها عقيدة.

وكذُلك؛ فإن لهذا البحثَ دعوةٌ للإيمان بالله تعالى وباليوم الآخر، وتصديقٌ لما أخبر به الصادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحيٌ يُوحى، صلى الله عليه وآله وصحبه وسلَّم تسليماً كثيراً.

وهو أيضاً دعوةٌ للتأهب لما بعد الموت؛ فإن الساعة قد قَرُبَت، وظهر كثيرٌ من أشراطها، وإذا ظهرتِ الأشراط الكبرى؛ تتابعت كتتابع الخَرَزِ في النَظام إذا انفرط عقده، وإذا طلعتِ الشمسُ من مغربها؛ قُفِل باب التوبة، وخُتِمَ على الأعمال، فلا ينفع بعد ذلك إيمانٌ ولا توبةٌ؛ إلا من كان قبل ذلك مؤمناً أو تائباً: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمَ تَكُنَّ ءَامَنتَ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيَراً الانعام: ١٥٨].

ويــومــنــذِ ﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنسَانُ مَا سَعَىٰ ۞ وَبُرِزَتِ اَلْجَحِيمُ لِمَن بَرَىٰ ۞ فَأَمَا مَن طَغَىٰ ۞ وَمَاثَرَ الْمَيْوَةَ اَلدُّنِيا ۞ فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِىَ الْمَأْوَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِـ وَنَهَى اَلتَفْسَ عَنِ اَلْمَوَىٰ ۞ فَإِنَّ اَلْجَنَّةَ هِى اَلْمَأْوَىٰ ۞ ﴿ [النازعات: ٣٥ ـ ٤١].

نسأل الله العظيم، ربُّ العرش العظيم، أن يجعلنا من الآمنين يوم

الفزع الأكبر، وممَّن يُظلِّهُمُ في ظلِّه يوم لا ظلَّ إلا ظلُّه.

### ٥ خطة البحث:

يشتمل لهذا البحث على مقدمة، وتمهيد، وبابين، وخاتمة:

أما المقدمة؛ فتشتمل على أهمية لهذا الموضوع، وخطته.

وأما التمهيد؛ فيشتمل على عدة مباحث:

المبحث الأول: تحدثتُ فيه عن أهمية الإيمان باليوم الآخر، وأثر ذُلك على سلوك الفرد والمجتمع.

المبحث الثاني: ذكرتُ فيه أن من مظاهر الاهتمام باليوم الآخر الى جانب ذكر أشراطه \_ كثرة ذكره في القرآن بأسماء متنوعة، وذكرتُ طرفاً من هٰذه الأسماء، مع ذكر الأدلَّة من القرآن الكريم على ذٰلك.

المبحث الثالث: تحدثتُ فيه عن حجِّيّة خبر الواحد في أمور العقيدة وغيرها، وبيَّنْتُ فيه أن الحديث إذا صحَّ، وجب اعتقاد ما جاء فيه.

وتأتي أهمية لهذا المبحث أنّه ردِّ على الذين لا يأخذون بخبر الواحد في أمور العقيدة، وبيَّنتُ أن قولهم لهذا يستلزم رد مئات الأحاديث الصحيحة، وأنه قولٌ مُبْتَدَعٌ في الدين، ليس عليه دليلٌ ولا برهانٌ.

المبحث الرابع: بيَّنتُ فيه أن النبي ﷺ أخبر أمته عما كان وما يكون إلى قيام الساعة، ومن ذلك أشراط الساعة التي نالت من ذلك النصيب الأوفر، ولذلك جاءت أحاديث أشراط الساعة كثيرة جدًا، ورُويَت بألفاظ مختلفة.

المبحث الخامس: تحدَّثتُ فيه عن علم قيام الساعة، وبيَّنتُ فيه أن

علمها ممَّا استأثر الله تعالى به، وذكرتُ الأدلَّة في ذٰلك، ثم رددتُ على مَن قال بتحديد عمر مَن قال بأن النبي ﷺ يعلم وقتها، وكذٰلك على من قال بتحديد عمر الدنيا، وبيَّنْتُ أَنَّ هٰذَا القول مصادمٌ للقرآن والسنة، وذكرتُ طائفة من أقوال العلماء في الرَّدِّ على مثل هٰذه الأقوال.

المبحث السادس: تحدَّثتُ فيه عن قرب الساعة، وأنه لم يبقَ مِن الدنيا إلا القليل بالنسبة إلى ما مضى من عمرها.

- وأما الباب الأول؛ فيشتمل على ثلاثة فصول:

الفصل الأول: تحدثتُ فيه عن تعريف معنى الشرط في اللغة والاصطلاح، وكذلك معنى الساعة في اللغة والاصطلاح الشرعي، وبيَّنتُ فيه أن الساعة جاءت على ثلاث معان:

١ ـ الساعة الصغرى.

٢ - الساعة الوسطى.

٣ - الساعة الكبرى.

الفصل الثاني: تحدَّثتُ فيه عن أقسام أشراط الساعة، وأنها تنقسم إلى قسمين:

۱ ـ أشراط صغرى.

۲ ـ وأشراط كبرى.

وعرَّفت كل قسم، وذكرتُ أن بعض العلماء قسَّمها من حيث ظهورُها إلى ثلاثة أقسام :

۱ ـ قسم ظهر وانتهى.

۲ ـ قسم ظهر ولا زال یکثر ویتتابع.

٣ - قسم لم يظهر إلى الآن.

الفصل الثالث: تحدَّثتُ فيه عن أشراط الساعة الصغرى، وهي:

المقدمة

- ١ \_ بعثة النبي ﷺ.
  - ٢ ـ موته ﷺ.
- ٣ \_ فتح بيت المقدس.
  - ٤ \_ طاعون عمواس.
- ٥ \_ استفاضة المال والاستغناء عن الصدقة.
  - ٦ ـ ظهور الفتن.
  - ٧ ـ ظهور مدَّعي النبوَّة.
    - ٨ ـ انتشار الأمن.
  - ٩ ـ ظهور نار الحجاز.
    - ١٠ \_ قتال الترك.
    - ١١ \_ قتال العجم.
    - ١٢ \_ ضياع الأمانة.
  - ١٣ ـ قبض العلم وظهور الجهل.
  - ١٤ \_ كثرة الشرط وأعوان الظلمة.
    - ١٥ \_ انتشار الزنا.
    - ١٦ \_ انتشار الربا.
  - ١٧ \_ ظهور المعازف واستحلالها.
  - ١٨ \_ كثرة شرب الخمر واستحلالها.
  - ١٩ \_ زخرفة المساجد والتباهي بها.
    - ٢٠ \_ التطاول في البنيان.
    - ٢١ \_ ولادة الأَمَة لربتها.
      - ٢٢ \_ كثرة القتل.
      - ٢٣ ـ تقارب الزمان.

المقدمة

- ٢٤ \_ تقارب الأسواق.
- ٢٥ \_ ظهور الشرك في هذه الأمة.
- ٢٦ ـ ظهور الفُحش وقطيعة الرحم وسوء الجوار.
  - ٢٧ \_ تشبُّب المشيخة.
    - ٢٨ \_ كثرة الشُّح.
    - ٢٩ \_ كثرة التجارة.
    - ٣٠ \_ كثرة الزلازل.
  - ٣١ ـ ظهور الخسف والمسخ والقذف.
    - ٣٢ \_ ذهاب الصالحين.
      - ٣٣ \_ ارتفاع الأسافل.
    - ٣٤ \_ أن تكون التحيَّة للمعرفة.
    - ٣٥ \_ التماس العلم عند الأصاغر.
      - ٣٦ \_ ظهور الكاسيات العاريات.
        - ٣٧ \_ صدق رؤيا المؤمن.
        - ٣٨ \_ كثرة الكتابة وانتشارها.
  - ٣٩ ـ التهاون بالسنن التي رغَّب فيها الإسلام.
    - ٤٠ \_ انتفاخ الأهلَّة.
- ٤١ \_ كثرة الكذب وعدم التثبُّت في نقل الأخبار.
  - ٤٢ \_ كثرة شهادة الزور وكتمان شهادة الحق.
    - ٤٣ \_ كثرة النساء وقلة الرجال.
      - ٤٤ \_ كثرة موت الفجأة.
    - ٥٤ \_ وقوع التناكر بين الناس.
    - ٤٦ \_ عود أرض العرب مروجاً وأنهاراً.

- ٤٧ \_ كثرة المطر وقلة النبات.
- ٤٨ \_ حَسْر الفرات عن جبل من ذهب.
- ٤٩ \_ كلام السباع والجمادات للإنس.
  - ٥٠ \_ تمنّي الموت من شدة البلاء.
  - ٥١ \_ كثرة الروم وقتالهم للمسلمين.
    - ٥٢ \_ فتح القسطنطينية.
    - ٥٣ \_ خروج القحطاني.
      - ٥٤ \_ قتال اليهود.
- ٥٥ \_ نفى المدينة لشرارها ثم خرابها.
- ٥٦ ـ ظهور الريح التي تقبض أرواح المؤمنين.
  - ٥٧ ـ استحلال البيت الحرام وهدم الكعبة.
- أما الباب الثاني؛ فالحديث فيه عن أشراط الساعة الكبرى، ويشتمل على تمهيد وتسعة فصول:

والتمهيد: يشتمل على مبحثين:

الأول: ترتيب أشراط الساعة الكبرى.

والثاني: تتابع أشراط الساعة الكبرى.

وأما الفصول؛ فهي:

الفصل الأول: تحدثت فيه عن ظهور المهدي.

ويشتمل الكلام فيه على اسمه، وصفته، ومكان خروجه، ثم ذكرتُ الأدلَّة من السنة على ظهوره، سواء ما كان فيه النصُّ عليه أو ذكر صفته، وذكرتُ أيضاً ما ورد في الصحيحين من الأحاديث التي تشتمل على صفة المهدي، وإن لم يرد ذكر اسمه.

ثم ذكرتُ كلام العلماء على تواتر أحاديث المهدي، وأعقبتُ ذٰلك

بذكر الكتب التي صُنّفتْ فيه، مع ذكر مؤلّفيها من العلماء.

ثم تعرضتُ لذكر مَن أنكر ظهور المهدي، والرد عليه.

ثم تكلمتُ على حديث: «لا مهدي إلا عيسى بن مريم»، وبيَّنتُ أنه لا يصلح حجة لمن أنكر ظهور المهدي.

وأما الفصل الثاني؛ فتحدَّثتُ فيه عن المسيح الدجَّال.

وكان الكلام فيه على معنى لفظَىْ المسيح والدجَّال.

ثم ذكرتُ صفة الدجَّال، والأحاديث الواردة في ذٰلك.

ثم الكلام على حياة الدجَّال؛ هل هو حيٌّ أم لا؟

واستلزم ذلك الحديث عن ابن صيًاد، فذكرتُ نبذة عن حياته، واسمه، وأحواله، وامتحان النبي على له، والاشتباه في أمره، ثم وفاته، ثم تكلمتُ عن اختلاف العلماء فيه؛ هل هو الدجّال الأكبر أم لا؟ فذكرتُ كلام الصحابة أولاً، وما ورد من الأحاديث في ذلك، ثم ذكرتُ أقوال العلماء في ابن صيًاد، ورددتُ على من قال: إن ابن صيًاد خرافة جازت على بعض العقول! وبيّنتُ أنه حقيقة بالأدلّة الصحيحة من السنة.

ثم تحدَّثتُ عن مكان خروج الدجَّال، وأن الدَّجَال يدخل جميع البلدان ما عدا مكة والمدينة.

ثم ذكرتُ أتباع الدُّجَّال، وفتنته.

ثم رددتُ على من أنكر ظهور الدجّال، وبيَّنتُ أن ما يُعطاه من الخوارق أمور حقيقية.

وتحدثتُ كذٰلك عن كيفية الوقاية من فتنة الدَّجَال، وما يجب على المسلم أن يتسلَّح به حتى ينجو من لهذه الفتنة العظيمة.

ثم الكلام على الحكمة في عدم ذكر الدجَّال في القرآن صراحةً.

ثم ختمتُ الحديث عن الدجَّال بذكر كيفية هلاكه والقضاء على فتنته. وأما الفصل الثالث؛ فكان الحديث فيه عن نزول عيسى الله آخر الزمان؛ إماماً مقسطاً، وحكماً عادلاً.

وقبل الكلام على نزوله تحدَّثتُ عن صفته التي جاءت بها الروايات الصحيحة، مع ذكر لهذه الروايات.

ثم تحدَّثتُ عن صفة نزوله ﷺ، وموضع نزوله.

ثم ذكرتُ أقوالَ العلماءِ الَّذينَ نَصُّوا على تواتُر الأحاديث الواردةِ في نُزولِ عيسى ﷺ، وأنَّ نزولَه آخر الزَّمان ذَكَرَهُ طائفةٌ من العلماء في عقيدة أهل السنَّة والجماعة.

ثم ذكرتُ أدلة نزوله من الكتاب والسنة؛ علامةً على قرب الساعة، فبدأت بأدلّة نزوله من القرآن الكريم، مع ذكر كلام المفسّرين في ذلك، ثم ذكرتُ الأحاديث الدَّالة على نزوله، وأنها متواترة لا يجوز ردُّها، بل يجب الإيمان بها.

ثم ذكرتُ الحكمة في نزوله عليه دون غيره من الأنبياء على ، وبينتُ أنه ينزل حاكماً بشريعة الإسلام لا ناسخاً لها، مع ذكر الأدلَّة على ذلك.

وتحدَّثتُ كذٰلك عن عهد عيسى عليَه، وأنه عصرُ أمن وسلام، تنزل السماء فيه بركاتها، وتُخْرِج الأرض خيراتها.

ثم ختمتُ الكلام فيه ببيان مدة بقائه بعد نزوله، ثم وفاته ﷺ.

وأما الفصل الرابع؛ فهو عن ظُهور يأجوج ومأجوج، وقد بدأتُ بالحديث عن اشتقاق لفظتي (يأجوج) و(مأجوج)، ثم تكلَّمتُ عن أصلهم، وبيَّنتُ أنهم مِن ذُرِّيَةِ آدم ﷺ، ثم ذكرتُ صفتَهم، وكيفية خروجهم، مع ذكر الأدلَّة من الكتاب والسنَّة على ثبوت ظهورِهم في آخر الزمان، ثم تحدَّثتُ عن سدِّ يأجوج ومأجوج، وأن لهذا السدَّ غير معروف

مكانه، وبيَّنتُ أن الأدلَّةَ تدلُّ على أنَّه لم يندكَّ إلى الآن، ورددتُ على مَن قال: إنه قد اندكَّ، وإن يأجوج ومأجوج قد خرجوا، وإنهم التَّتار الذين ظهروا في القرن السابع الهجري.

وأما الفصل الخامس؛ فكان عن الخسوفات الثلاثة، وهي خسفٌ بالمشرق، وخسفٌ بالمغرب، وخسفٌ في جزيرة العرب.

تحدَّثت أولاً عن معنى الخسف، ثم بيَّنتُ أن لهذه الخسوفات الثلاثة من أشراط الساعة الكبرى، وأنها لم تقع إلى الآن، وأما ما وقع من بعض الخسوفات؛ فإنما هي خسوفات جزئية، ذكرتها في أشراط الساعة الصغرى.

وأما الفصل السادس؛ فكان الحديث فيه عن الدُّخان.

ذكرتُ أوَّلاً الأدلَّة من القرآن الكريم على ثبوت ظهوره، وذكرتُ كذٰلك أقوال العلماء في لهذا الدُّخان: هل وقع أم لا؟ مع بيان الراجح، ثم ذكرتُ الأدلَّة من السنة المطهرة.

وأما الفصل السابع؛ فتحدثت فيه عن طلوع الشمس من مغربها.

ذكرتُ أولاً الأدلة من القرآن الكريم، مع ذكر بعض أقوال المفسرين، ثم الأدلّة من السنة، ثم مناقشة الشيخ محمد رشيد رضا في ردّه لحديث أبي ذرّ في الله الشمس.

ثم بيَّنتُ أنه بعد طلوع الشمس من مغربها لا يقبل الإيمان، ولا التوبة، بل يختم على الأعمال، ورددتُ على مَن قال بخلاف ذلك بالأدلَّة الصحيحة.

وأما الفصل الثامن؛ فتكلَّمتُ فيه عن خروج دابَّة الأرض.

وذكرتُ أوَّلاً الأدلة من القرآن الكريم، ثم الأدلَّة من السنة الشريفة. ثم تحدَّثتُ عن مكان خروج لهذه الدَّابَّة.

ثم ذكرتُ الأقوال في نوع هذه الدابَّة، مع ذكر الراجح. ثم ذكرتُ عمل لهذه الدَّابَّة إذا ظهرت.

وأما الفصل التاسع؛ فهو عن ظهور النار التي تَحْشُرُ النَّاس.

تحدثت عن مكان خروجها، والأدلَّة على ذٰلك، ثم كيفيَّة حشرها للناس، مع ذكر الأدلَّة أيضاً.

ثم تكلَّمت عن الأرض التي يحشر الناس إليها، ثم ذكرتُ فضل أرض الشام، والأحاديث الدالة على الترغيب في سكناه، والرد على من أنكر أن تكون أرض الشام هي أرض المحشر.

ثم بيَّنتُ أن لهذا الحشر المذكور في الأحاديث يكون في الدنيا قبل يوم القيامة، وذكرتُ خلاف العلماء في ذلك، وبيان الراجح من الأقوال.

ـ الخاتمة: ذكرتُ فيها أهم النتائج التي توصلتُ إليها.

#### وبعد:

فإني أحمد الله وأشكره أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً، على تيسيره وتسهيله، وأسأله المزيد من عونه وتوفيقه.

ولا أدَّعي أنني استكملتُ جميع جوانب البحث؛ فإن الكمال لله عَلَى، والنقص من طبيعة البشر، ولكنني بذلتُ وسعي، فما كان فيه من صواب؛ فمن توفيق الله عَلَى، وما كان غير ذلك؛ فأستغفر الله منه، وهو حسبي ونعم الوكيل.

وسبحان ربِّك ربِّ العزّة عما يصفون، وسلامٌ على المرسلين، والحمدُ للهِ ربِّ العالمين.

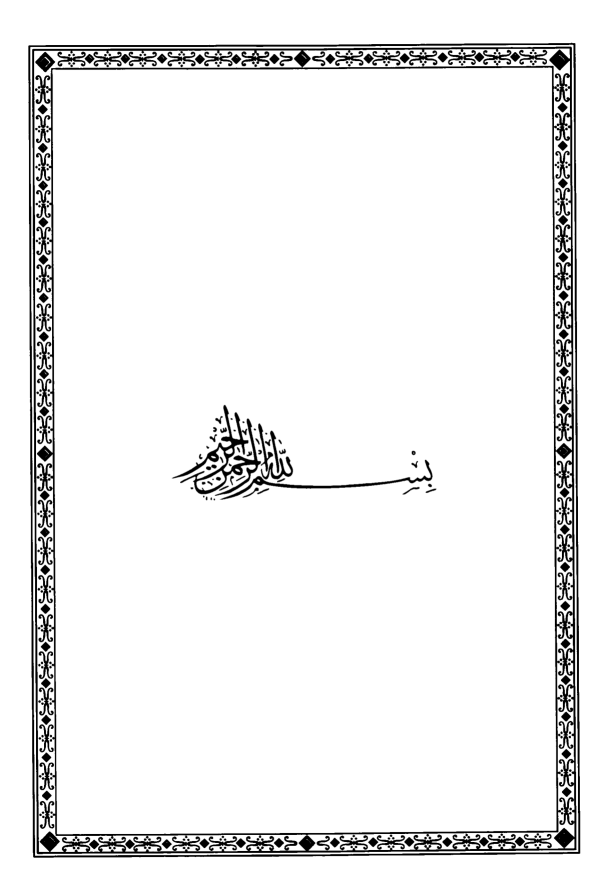
وصلى الله وسلَّم على عبده ورسوله محمد إمام المتَّقين، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين.

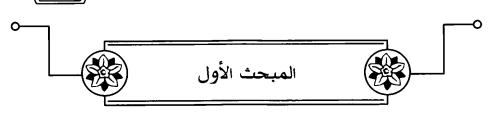


# ولتبهير

ويشمل على المباحث التالية:

- o الأول: أهمية الإيمان باليوم الآخر وأثر ذٰلك على سلوك الإنسان.
  - الثاني: أسماء يوم القيامة.
  - o الثالث: حجِّية خبر الآحاد في العقائد.
  - الرابع: إخبار النبي ﷺ عن الغيوب المستقبلة.
    - 0 الخامس: علم الساعة.
    - 0 السادس: قرب قيام الساعة.





## أهميَّة الإيمان باليوم الآخر وأثره على سلوك الإنسان

الإيمان باليوم الآخر ركنٌ من أركان الإيمان، وعقيدةٌ من عقائد الإسلام الأساسية؛ فإن قضية البعث في الدار الآخرة هي التي يقوم عليها بناء العقيدة بعد قضية وحدانية الله تعالى.

والإيمان بما في اليوم الآخر وعلاماته من الإيمان بالغيب الذي لا يدركه العقل، ولا سبيل لمعرفته؛ إلا بالنص عن طريق الوحى.

ولأهميَّة لهذا اليوم العظيم؛ نجد أنَّ الله تعالى كثيراً ما يربط الإيمان به بالإيمان باليوم الآخر؛ كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وكقوله تعالى: ﴿ وَلِكُمْ مُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ [الطلاق: ٢]. . . إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

وقلَّ أن تمرَّ على صفحة من القرآن؛ إلا وتجد فيها حديثاً عن اليوم الآخر، وما فيه من ثواب وعقاب.

والحياة في التصوَّر الإسلامي ليست هي الحياة الدُّنيا القصيرة المحدودة، وليست هي عمر الإنسان القصير المحدود.

إن الحياة في التصوُّر الإسلامي تمتدُّ طولاً في الزمان إلى أبد الآباد، وتمتدُّ في المكان إلى دار أخرى في جنَّة عرضها السماوات والأرض، أو نار تتَّسع لكثير من الأجيال التي عمَّرت وجه الأرض

أحقاباً من السنين (١):

قال تعالى: ﴿ سَابِقُوٓا إِلَى مَغْفِرَةِ مِن زَّيِكُمْ وَجَنَةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآهِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينِ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ ﴾ [الحديد: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمْتَلَأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِن مَّزِيدٍ ﴿ إِنَّ ﴾ [ق: ٣٠].

إن الإيمان بالله واليوم الآخر وما فيه من ثواب وعقاب هو الموجّه الحقيقي لسلوكِ الإنسانِ سبيلَ الخير، وليس هناك أي قانون من قوانين البشر يستطيع أن يجعل سلوك الإنسان سويّاً مستقيماً كما يصنعه الإيمان باليوم الآخر.

ولهذا؛ فإن هناك فرقاً كبيراً وبوناً شاسعاً بين سلوك من يؤمن بالله واليوم الآخر، ويعلم أن الدنيا مزرعة الآخرة، وأن الأعمال الصالحة زاد الآخرة؛ كما قال الله تعالى: ﴿وَتَكَزَوْدُواْ فَإِنَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقُوكَا ﴾ [البقرة: ١٩٧]، وكما قال الصحابى الجليل عُمير بن الحمام (٢):

<sup>(</sup>۱) انظر: «اليوم الآخر في ظلال القرآن» (ص٣، ٤)، جمع وإعداد أحمد فائز، مطبعة خالد حسن الطرابيشي، الطبعة الأولى، (١٣٩٥هـ).

<sup>(</sup>٢) عمير بن الحمام بن الجموح بن زيد الأنصاري ﴿ استشهد يوم بدر، وهو الذي رمى التمرات عندما قال النبي ﴿ قوموا إلى جنة عرضها السماوات والأرض ، وقال: بخ بخ. فقال رسول الله ﴿ ما يحملك على قول: بخ بخ؟ ». قال: لا والله يا رسول الله إلا رجاءة أن أكون من أهلها. قال: «فإنك من أهلها». فقال: لئن أنا حبيت حتى آكل تمراتي هذه؛ إنها لحياة طويلة. ثم رمى بها وقاتل حتى قُتِل.

انظر: "صحيح مسلم"، كتاب الأمارة، باب ثبوت الجنة للشهيد، (١٣/ ٥٥، ٢٦ \_ مع شرح النووي)، و"تجريد أسماء الصحابة" (١/ ٤٢٢) للإمام الذهبي، ط. دار المعرفة \_ بيروت، و"فقه السيرة" (ص٣٤٣، ٢٤٤)، للشيخ محمد الغزالي، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، مطبعة حسان، الناشر دار الكتب الحديثة، الطبعة السابعة، (١٩٧٦م).

رَكُ ضَا إلى اللهِ بِعَيْرِ زَادِ إِلَّا التَّقَى وَعَمَلِ المَعَادِ وَكُلُ رَادٍ عُرْضَةُ النَّفادِ والصَّبْرِ في اللهِ عَلَى الجِهادِ وكُلُّ زَادٍ عُرْضَةُ النَّفادِ عَيْرَ التُّقَى والبرِّ والرَّشَادِ (١)

هناك فرقٌ بين سلوك مَن هٰذا حاله، وبين سلوك آخر لا يؤمن بالله، ولا باليوم الآخر وما فيه من ثواب وعقاب، "فالمصدِّق بيوم الدين يعمل وهو ناظرٌ لميزان السماء لا لميزان الأرض، ولحساب الآخرة لا لحساب الدنيا»(٢)، له سلوك فريدٌ في الحياة، نرى فيه الاستقامة، وسعة التصور، وقوة الإيمان، والثبات في الشدائد، والصبر على المصائب؛ ابتغاء للأجر والثواب، فهو يعلم أن ما عند الله خيرٌ وأبقى.

روى الإمام مسلم عن صهيب في الله على: قال رسول الله على: "عجباً لأمر المؤمن! إن أمره كلَّه خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سرَّاء؛ شكرَ؛ فكان خيراً له، وإن أصابته ضرَّاء؛ صَبَرَ؛ فكان خيراً له، وإن أصابته ضرَّاء؛ صَبَرَ؛ فكان خيراً له،

والمسلم لا يقتصر نفعه على البشرية، بل يمتدُّ إلى الحيوان؛ كما في القول المشهور عن عمر بن الخطَّاب وَ الله الله عَثَرت بغلةٌ في العراق؛ لظننتُ أن الله سيسألني عنها: لِمَ لَمْ تُسَوِّ لها الطريق يا عمر (٤).

<sup>(</sup>١) ﴿ فقه السيرة السيرة (ص٢٤٤) للغزالي.

<sup>(</sup>۲) «اليوم الآخر في ظلال القرآن» (ص٢٠).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الزهد، باب في أحاديث متفرقة، (١٢٥/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو نُعيم بلفظ: «لو ماتت شاة على شط الفرات ضائعة؛ لظننت أن الله سائلي عنها يوم القيامة». «حلية الأولياء وطبقات الأصفياء» (٥٣/١)، طبع دار الكتاب العربي.

هٰذا الشعور هو من آثار الإيمان بالله واليوم الآخر، والإحساس بثقل التَّبِعَةِ، وعظم الأمانة، التي تحمَّلها الإنسان وأشفقت منها السماوات والأرض والجبال، إذ يعلم أن كل كبيرة وصغيرة مسؤولٌ عنها، ومحاسب بها، ومجازى عليها، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر:

﴿يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّعْضَدًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَمٍ تَوَدُّ لَوَدُ اللهِ اللهِ اللهِ عَمِلَتْ مِن سُوَمٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدُا بَعِيدُا ﴾ [آل عمران: ٣٠].

وُوُوضِعَ ٱلْكِنْتُ فَتَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَذَا الْكَتِبُ لَا يَغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنَهَأَ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرُاً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا (إِنَّهُ الكهف: ٤٩].

وأما الذي لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر وما فيه من حساب وجزاء؛ فهو يحاول جاهداً أن يحقِّق مآربه في الحياة الدُّنيا؛ لاهناً وراء مُتعها، متكالباً على جمعها، منَّاعاً للخير أن يصل الناس عن طريقه قد جعل الدُّنيا أكبر همه، ومبلغ علمه، فهو يقيس الأمور بمنفعته الخاصة، لا يهمه غيره، ولا يلتفت إلى بني جنسه؛ إلا في حدود ما يحقِّق النفع له في هٰذه الحياة القصيرة المحدودة، يتحرَّك وحدوده هي حدود الأرض وحدود هذا العمر، ومن ثَمَّ يتغير حسابه، وتختلف موازينه، وينتهي إلى نتائج خاطئة الهُ لأنه مستبعِدٌ للبعث، وبَلْ يُرِبدُ ٱلإِنكَنُ لِغَجْرَ أَمَامَهُ اللهُ يَتَكُلُ الْإِنكَنُ لِغَجْرَ أَمَامَهُ اللهُ يَتَكُلُ الْإِنكَةُ الْإِنكَةُ اللهُ الله

هٰذا التصوَّر الجاهلي المحدود الضيِّق جعل أهل الجاهلية يسفكون الدماء، وينهبون الأموال، ويقطعون الطريق؛ لأنهم لا يؤمنون بالبعث والجزاء؛ كما صوَّر الله حالهم بقوله تعالى: ﴿وَقَالُوّا إِنْ هِيَ إِلَا حَيَالُنَا ٱلدُّنِيَا

<sup>(</sup>١) انظر: «اليوم الآخر في ظلال القرآن» (ص٢٠).

وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴿ إِلَانِعام: ٢٩]، وكما قال قائلهم: «إنما هي أرحام تدفع، وأرض تبلع».

وتَمُرُّ القرون، ويأتي العجب، فيحدث من الإنكار أكبر من هذا، فنرى إنكاراً كليّاً لما وراء المادة المحسوسة؛ كما في الشيوعية الماركسية الملحدة، التي لا تؤمن بالله تعالى ولا باليوم الآخر، وتصف الحياة بأنها (مادة) فقط! وليس وراء المادة المحسوسة شيء آخر، فإن زعيمهم (ماركس) الملحد يرى أنه لا إله والحياة مادّة! ولذلك فهم كالحيوانات؛ لا يدركون معنى الحياة وما خُلِقوا له، بل هم ضائعون تائهون، إن تحقّق لهم اجتماعٌ؛ ففي ظلّ الخوف من سطوة القانون.

وتجد لهذا الصنف من الناس من أشد الناس حرصاً على الحياة؛ لأنهم لا يؤمنون بالبعث بعد الموت؛ كما قال تعالى في وصف المشركين من اليهود وغيرهم: ﴿وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواً يُودُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَرَّمُو أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُو بِمُزَحْزِجِهِ، مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللّهُ بَعِيدٌ بِمَا يَعْمَلُونَ اللّهِ [البقرة: ٩٦].

فالمشرك لا يرجو بعثاً بعد الموت، فهو يحبُّ طول الحياة، واليهوديُّ قد عرف ما له في الآخرة من الخزي، بما صنع بما عنده من العلم (۱)، فهذا الجنس وما شاكله هم شرُّ الناس، فتجده ينتشر بينهم: الجشع، والطمع، وقهر الشعوب، واستعبادهم، وسلب ثرواتهم؛ حرصاً منهم على التمتُّع بلذَّات الحياة الدُّنيا، ولهذا يظهر بينهم الانحلال الخُلُقى، والسلوك البهيمى.

وهم إذا رأوا الحياة الدُّنيا تربو متاعبها وآلامها على ما يأملون من

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير» (۱/۱۸۶)، تحقيق عبد العزيز غنيم وزميليه، مطبعة الشعب، القاهرة.

لذات عاجلة؛ لم يكن لديهم أي مانع من الإقدام على الموت، فهم لا يقدرون مسؤولية في حياة أخرى، فليس لديهم ما يمنع من إقدامهم على التخلُّص من هٰذه الحياة.

من أجل هٰذا اهتم الإسلام وجاء التأكيد في القرآن على قضية الإيمان باليوم الآخر، وإثبات البعث والحساب والجزاء، فأنكر على الجاهلين استبعادهم له، وأمر نبيه أن يقسم على أنه حقّ: ﴿قُلْ بَلَى وَرَبِ الْجَاهُلَيْنَ ثُمَّ لَلْنَبَوْنَ بِمَا عَبِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ ﴿ التغابن: ٧]، وذكر من أحوال يوم القيامة، وما أعده لعباده المتقين من ثواب، وما أعده للعاصين من عقاب، ولفت نظر الجاحدين له إلى دلائل حقيَّته؛ استئصالاً للشَّكِّ مِن النفوس، وحتى يضع الناس نُصْبَ أعينهم هٰذا اليوم وما فيه من أهوالي تقشعرُ لها الأبدان؛ ليستقيم سلوكهم في هٰذه الحياة؛ باتباع من أهوالي تقشعرُ لها الأبدان؛ ليستقيم سلوكهم في هٰذه الحياة؛ باتباع الدين الحق الذي جاءهم به رسولهم ﷺ، وإليك بعض هٰذه الأدلَة:

## أ\_ النشأة الأولى:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ مُّغَلَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَّقَةٍ فَكَا الآيات [الحج: ٥ ـ ٧].

فَمَن قدر على خلق الإنسان في أطوار متعددة لا يعجز عن إعادته مرة أخرى، بل إن الإعادة أهون من البدء في حكم العقل؛ كما قال تعالى: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَةً قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيتُ ﴿ قُلْ تَعالَى: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَةً قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيتُ ﴿ قُلْ قُلْ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُو

### ب \_ المشاهد الكونية المحسوسة الدالة على إمكان البعث:

قال تعالى: ﴿وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآةَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَّتْ

وَأَنْكِنَتْ مِن كُلِّ زَفْع بَهِيج ۞ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ اَلْحَقُ وَأَنَّهُ يُحْيِ اَلْمَوْنَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرٌ ۞ وَأَنَّ السَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَبْبَ فِيهَا وَأَکَ اللّهَ يَبْعَثُ مَن فِى اَلْقُبُورِ ۞﴾ [الحج: ٥ ـ ٧].

فإحياء الأرض الميتة بالمطر وظهور النبات فيها دليلٌ على قدرة الخالق جلَّ وعلا على إحياء الموتى وقيام الساعة.

## ج \_ قدرة الله الباهرة المتجلِّية في خلق الأعظم:

قال تعالى: ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰٓ أَن يَخْلُقَ مِثَلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلَقُ الْعَلِيمُ ﴿ إِنَّمَا آَمُرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ أَنَا لَهُ مُكُن فَيَكُونُ ﴿ إِنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُكُن فَيَكُونُ ﴾ [بس: ٨١ - ٨٢].

فخالق السماوات والأرض على عظمهما قادرٌ على إعادة خلق الإنسان الصغير؛ كما في قوله تعالى: ﴿لَخَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ ٱكْتَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَالْمَانِ اللهِ عَلَمُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

د ـ حكمته تعالى الظاهرة للعيان والمتجلية في لهذه الكائنات لكل من أنعم النظر وجرَّد الفكر من التعصُّب والهوى:

والحكيم لا يترك الناس سدى، ولا يخلقهم عبثاً؛ لا يؤمَرون، ولا يُنْهَوْن، ولا يُجْزَوْن على أعمالهم:

قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثُا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ٱلْمَاكُ ٱلْحَقُّ ﴾ [المؤمنون: ١١٥ ـ ١١٦].

وقـال تـعـالـى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيبَ ۞ مَا خَلَقْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴿ [الدخان: ٣٨ ـ ٣٩].

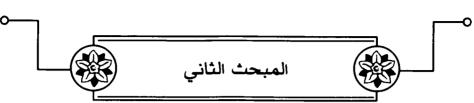
فمن البيِّن أن مَن أدار نظره في عجائب لهذه المخلوقات، وتدبَّر ما فيها من نظام وإحكام، فكل شيء خُلِق بمقدار، وكلُّ شيء خُلِق لغاية وأمدٍ في تحقيق لهذه الغاية بما يكفل وجودها وقيامها إن هو سار على النهج الذي أراده الله له.

إن النظر في هٰذا الكون الرحب ليرينا \_ إلى جانب شمول علمه تعالى وعظم قدرته \_ بالغ حكمته، فلا يترك الناس يعتدي قويتهم على ضعيفهم دون أن يكون له رادع، ولا يترك هؤلاء الذين ينحرفون عن الجادة دون أن يكون لهم من العقاب فيما وراء هٰذه الحياة ما هم جديرون به، ولا يترك هؤلاء الذي كرَّسوا جهدهم ولم يدَّخروا وسعاً في العمل على مرضاة ربهم دون أن يجدوا من فضل الله وإنعامه عليهم في اليوم الآخر ما يعلمون معه أن ما ضحَّوا به مِن متاع، وما تحمَّلوا مِن مشاقً في حياتِهم الدنيا، إنْ هو إلا نزرٌ يسيرٌ بجانب ما يجدون من ثواب ونعيم في جنة فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

إن الناس لو تأمَّلوا سنن الله الكونيَّة وجليل حكمته تعالى، وعظيم عنايته بالإنسان وتكريمه له؛ لدفعهم ذلك إلى الإيمان باليوم الآخر، فحينئذ لا تطلُّ الأنانية بوجهها البغيض، ولا يكون تكالبٌ على الحياة الدُّنيا، بل التعاون على البرِّ والتَّقوى.







### أسماء يوم القيامة

ومن مظاهر الاهتمام باليوم الآخر \_ إلى جانب ذكر أشراطه \_ كثرةُ ذكره في القرآن بأسماء متنوعة (١) ، لكل منها دِلالته الخاصة، ومن هذه الأسماء:

١ - الساعة: قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَاَئِيَةٌ لَا رَبِّ فِيهَا﴾
 [غافر: ٥٩].

٢ ـ يوم البعث: قال تعالى: ﴿ لَقَدْ لَإِنْتُدَ فِي كِنَابِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْتُ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ ﴾ [الروم: ٥٦].

٣ ـ يوم الدِّين: قال تعالى: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفانحة: ٤].

٤ \_ يوم الحسرة: قال تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ نَوْمَ ٱلْمَسْرَةِ ﴾ [مريم: ٣٩].

الدَّار الآخرة: قال تعالى: ﴿وَإِنَ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيُواَنُ لَوَ
 انُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٤].

٦ \_ يوم التَّناد: قال تعالى: ﴿إِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ بَوْمَ ٱلنَّنَادِ ﴾ [غافر: ٣٢].

٧ ـ دار القرار: قال تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِى دَارُ ٱلْقَرَارِ﴾
 [غافر: ٣٩].

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن كثير ليوم القيامة أكثر من ثمانين اسماً. انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ٢٥٥، ٢٥٦)، تحقيق د. طه زيني.

٨ ـ يوم الفَصْل: قال تعالى: ﴿ مَلاَ يَوْمُ ٱلْنَصْلِ ٱلَّذِى كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُونَ
 الصافات: ٢١].

٩ ـ يوم الجَمْعِ: قال تعالى: ﴿ وَلُنذِرَ يَوْمَ لَلْحَمْعِ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾
 [الشورى: ٧].

١٠ ـ يوم الحساب: قال تعالى: ﴿ هَلْذَا مَا نُوعَدُونَ لِتَوْمِ ٱلْمِسَابِ ۚ ۞ ﴾
 [ص: ٥٣].

١١ ـ يوم الوعيد: قال تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ذَالِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ الْوَعِيدِ ۗ ۗ ﴾ [ق: ٢٠].

١٢ ـ يوم الخُلود: قال تعالى: ﴿ أَدَخُلُوهَا بِسَلَتْمِ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُلُودِ ۗ ۗ ۗ ﴾ [ق: ٣٤].

١٣ ـ يوم الخُروج: قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ النَّرْيِجِ ﴿ إِنَّ الْحَالِي اللَّهُ الْحَالِي اللَّهُ ا

١٤ ـ الواقعة: قال تعالى: ﴿إِذَا وَقَمَتِ ٱلْوَاقِمَةُ ١٤ ـ [الواقعة: ١].

١٥ ـ الحاقة: قال تعالى: ﴿ اَلْمَاتَثُ ۚ ۞ مَا الْمَاتَثُ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا لَلْمَاتَثُ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا لَلْمَاتَثُ ۞ [الحاقة: ١ ـ ٣].

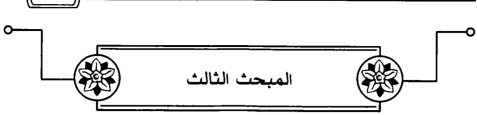
17 \_ الطَّامَة الكبرى: قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الطَّامَةُ ٱلكُبْرَىٰ ﴿ إِلَا اللهُ اللهُ اللهُ الكُبْرَىٰ اللهُ ال

١٧ \_ الصَّاخَّة: قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآةَتِ ٱلشَّلَغَةُ ١ عَلَى السَّاخَةِ عَلَى السَّاءَ السَّاءَ

١٨ ـ الأزفة: قال تعالى: ﴿أَنِفَتِ ٱلْأَزِفَةُ ١٨ ـ الآزفة: ٥٧].

19 - القارعة: قال تعالى: ﴿ اَلْقَارِعَةُ ۚ ۞ مَا اَلْقَارِعَةُ ۞ وَمَا اَلْقَارِعَةُ ۞ وَمَا اَلْقَارِعَةُ ۞ إِلَامَانَ الْقَارِعَةُ ۞ [القارعة: ١-٣](١).

<sup>(</sup>١) انظر: «العقائد الإسلامية» (٢٦١ ـ ٢٦٤) لسيد سابق.



## حجُيَّة خبر الآحاد في العقائد

لهذا المبحث صلة وثيقة بموضوع أشراط الساعة، ذلك أن أكثر الأشراط جاء ذكرها في أحاديث آحاد<sup>(١)</sup>، وقد ذهب بعض أهل الكلام<sup>(٢)</sup>

(١) ينقسم الخبر باعتبار وصوله إلينا إلى متواتر وآحاد.

أ ـ فالمتواتر: هو ما رواه جمع عن جمع يستحيل في العادة تواطؤهم على
 الكذب من أول السند إلى آخره.

ب ـ الآحاد: هو ما سوى المتواتر.

انظر: «تقريب النواوي» (٢/ ١٧٦ ـ مع تدريب الراوي)، و «قواعد التحديث» (ص١٤٦) للقاسمي، و «تيسير مصطلح الحديث» (ص١٨ ـ ٢١) للدكتور محمود الطحان.

(٢) كالمعتزلة ومَن تابعهم من المتأخرين؛ كالشيخ محمد عبده، ومحمود شلتوت، وأحمد شلبي، وعبد الكريم عثمان، وغيرهم.

انظر: «الفرق بين الفرق» (ص١٨٠) تحقيق محيي الدين عبد الحميد، و"فتح الباري» (٢٣٣/١٣)، وكتاب "قاضي القضاة عبد الجبار الهمذاني» (ص٨٨ ـ ٩٠) للدكتور عبد الكريم عثمان، وقرسالة التوحيد» (ص٢٠٢) للشيخ محمد عبده، تصحيح محمد رشيد رضا. وانظر: «موقف المعتزلة من السنة النبوية» (ص٩٢، ٩٣) لأبي لبابة حسين، وكتاب «المسيحية: مقارنة الأديان» (ص٤٤) للدكتور أحمد شلبي. وانظر: «الفتاوى» للشيخ محمود شلتوت ـ قال في (ص٢٢): «وقد أجمع العلماء على أن أحاديث الآحاد لا تفيد عقيدة، ولا يصح الاعتماد عليها في شأن المغيبات»!!. وانظر كتابه: «الإسلام عقيدة وشريعة» (ص٥٣). وانظر كتاب: «المسيح في: القرآن، التوراة، والإنجيل» وشريعة» (ص٥٣) لعبد الكريم الخطيب.

والأصوليين (١) إلى أن خبر الآحاد لا تثبت به عقيدة، وإنما تثبت بالدَّليل القطعى؛ آية أو حديثاً عن رسول الله ﷺ.

ولهذا القولُ مردودٌ؛ فإن الحديث إذا ثبتت صحَّته برواية الثقات، ووصل إلينا بطريق صحيح؛ فإنه يجب الإيمان به، وتصديقه، سواء كان خبراً متواتراً، أو آحاداً، وإنه يوجب العلم اليقيني، ولهذا هو مذهب علماء سلفنا الصالح؛ انطلاقاً من أمر الله تعالى للمؤمنين بقوله: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُثُمُ اللّهِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُثُمُ اللّهِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمْتُمُ اللّهِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمْتُمُ اللّهِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللّهُ وَاللّه وَاللّه

وقوله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا أَللَّهُ وَالرَّسُولَ ۗ [آل عمران: ٣٢].

قال ابن حجر كَثَلَثُهُ: «قَدْ شَاعَ فَاشِياً عَمَلُ الصَّحَابَةُ وَالتَّابِعِينَ بَخْبِرِ الوَّاحَد؛ من غير نكيرٍ، فاقتضى الاتِّفاق منهم على القَبول<sup>(٢)</sup>.

وقالَ ابن أبي العز: «خبر الواحد إذا تلقَّته الأمة بالقبول؛ عملاً به، وتصديقاً له؛ يفيد العلم اليقيني عند جماهير الأمَّة، وهو أحد قسمي المتواتر، ولم يكن بين سلف الأمة في ذلك نزاع»(٣).

وسأل رجلٌ الإمام الشافعي عن مسألة؟ فقال: «قضى فيها رسول الله على كذا وكذا». فقال رجلٌ للشافعي: ما تقول أنت؟ فقال:

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح الكوكب المنير في أصول الفقه» (۲/ ۳۵۰ ـ ۳۵۲) للعلامة محمد بن أحمد بن عبد العزيز الحنبلي، تحقيق د. محمد الزميلي، ود. نزيه حمًّاد.

<sup>(</sup>٢) افتح الباري، (١٣/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح العقيدة الطحاوية»، لعلي بن علي بن أبي العز الحنفي، (ص٣٩٩، دمر الدين العلماء، وخرَّج أحاديثها الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبع المكتب الإسلامي، ط. الرابعة، (١٣٩١هـ)، بيروت.

السبحان الله! أتراني في بيعة! أتراني على وسطي زنَّار؟! أقول لك: قضى رسول الله على وأنت تقول: ما تقول أنت؟!»(١).

وقال الشافعيُّ أيضاً: «متى رويتُ عن رسول الله ﷺ حديثاً صحيحاً فلم آخذ به؛ فأشْهِدُكُم أنَّ عقلي قد ذهب (٢).

فلم يفرِّق بين خبر الواحد والخبر المتواتر، ولم يفرِّق بين ما كان إخباراً بعقيدة وما كان إخباراً بأمر عمليٍّ، وإنما المدار كله على صحة الحديث.

وقال الإمام أحمد: «كل ما جاء عن النبي عَلَيْ بإسناد جيد؛ أقررنا به، وإذا لم نقرَّ بما جاء به الرسول، ودفعناه، ورددناه، رددنا على الله أمره؛ قال الله تعالى: ﴿وَمَا ءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَلَكُمْ عَنْهُ فَٱلنَّهُوا ﴾ [الحشر: ٧]»(٣).

فلم يشترط الإمام أحمد إلا صحَّة الخبر.

وقال ابن تيمية: «السنة إذا ثبتت؛ فإن المسلمين كلهم متَّفقون على وجوب اتِّباعها»(٤).

(۱) «مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة» (۲/ ٣٥٠)، لابن القيم، اختصره الشيخ محمد بن الموصلي، توزيع رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء بالرياض.

وانظر: «الرسالة» للإمام الشافعي (ص٤٠١)، تحقيق: أحمد شاكر، مطابع المختار الإسلامية، المطبعة الثانية، (١٣٩٩هـ). وانظر: «شرح الطحاوية» (ص٣٩٩) لابن أبي العز.

(٢) المختصر الصواعق؛ (٢/ ٣٥٠). (٣) التحاف الجماعة؛ (١/ ٤).

(٤) «مجموع الفتاوى» (١٩/ ٨٥) لشيخ الإسلام ابن تيمية، جمع عبد الرحمٰن بن قاسم العاصمي النجدي، تصوير المطبعة الأولى، (١٣٩٨هـ)، مطابع الدار العربية، بيروت.

وقال ابن القيم في ردِّه على من ينكر حجِّية خبر الواحد: "ومن هذا إخبار الصحابة بعضهم بعضاً؛ فإنهم كانوا يجزمون بما يحدِّث به أحدُهم عن رسول الله ﷺ، ولم يقل أحدُ منهم لمَن حدَّثه عن رسول الله ﷺ، ولم يقيل أحدُ منهم لمَن حدَّثه عن رسول الله ﷺ: خبرُك خبرُ واحدٍ لا يفيد العلم حتى يتواتر...

وكان أحدهم إذا روى لغيره حديثاً عن رسول الله على الصفات؛ تلقّاه بالقبول، واعتقد تلك الصفة به على القطع واليقين؛ كما اعتقد رؤية الرب، وتكليمه، ونداءه يوم القيامة لعباده بالصوت الذي يسمعه البعيد كما يسمعه القريب، ونزوله إلى سماء الدنيا كل ليلة، وضحكه، وفرحه، وإمساك السماوات على إصبع من أصابع يده، وإثبات القدم له؛ من سمع لهذه الأحاديث ممّن حدّث بها عن رسول الله على أو عن صاحب اعتقد ثبوت مقتضاها بمجرّد سماعها من العدل الصادق، ولم يَرْتَب فيها.

حتى إنهم ربَّما تثبتوا في بعض أحاديث الأحكام... ولم يطلب أحد منهم الاستظهار في رواية أحاديث الصفات ألبتة، بل كانوا أعظم مبادرةً إلى قبولها، وتصديقها، والجزم بمقتضاها، وإثبات الصفات بها، مِن المخبر لهم بها عن رسول الله على، ومَن له أدنى إلمامٌ بالسنة والتفات إليها؛ يعلم ذلك، ولولا وضوح الأمر في ذلك، لذكرنا أكثر من مئة موضع.

فهذا الذي اعتمده نفاة العلم عن أخبار رسول الله على خرقوا به إجماع الصحابة المعلوم بالضرورة، وإجماع التابعين، وإجماع أئمة الإسلام، ووافقوا به المعتزلة، والجهمية، والرافضة، والخوارج، الذين انتهكوا لهذه الحرمة، وتبعهم بعض الأصوليين والفقهاء.

وإلا؛ فلا يُعْرَف لهم سلفٌ من الأئمة بذلك، بل صرَّح الأثمَّة بخلاف قولهم؛ ممَّن نص على أن خبر الواحد يفيد العلم: مالك،

والشافعي، وأصحاب أبي حنيفة، وداود بن علي، وأصحابه؛ كأبي محمد بن حزم»(١).

وأما ما عَرَض للمنكرين لحجِّيَّة خبر الواحد من شبهة (٢)، وهي أن خبر الآحاد يفيد الظن، ويعنون به الظنَّ الراجح لجواز خطأ الواحد، أو غفلته، أو نسيانه، والظن الراجح يجب العمل به في الأحكام اتَّفاقاً، ولا يجوز الأخذ به عندهم في المسائل الاعتقادية.

ويستدلُّون على ذٰلك ببعض الآيات التي تنهى عن اتِّباع الظنِّ؛ كقوله تعالى: ﴿إِن يَنَّبِعُونَ إِلَّا اَلظَّنَّ وَإِنَّ اَلظَّنَ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَيِّ شَيَّنَا ﷺ﴾ [النجم: ٢٨].

فالجواب عن لهذه الشبهة أن احتجاجهم بهذه الآية وأمثالها مردودٌ؛ لأن الظنّ هنا ليس هو الظن الغالب الذي عنوه، وإنما هو الشك والكذب والخرص والتخمين؛ فقد جاء في «النهاية» و«اللسان» وغيرهما من كتب اللغة: «الظنُّ: الشكُّ يعرض لك في شيء، فتحقّقُه، وتحكم به»(٣).

قال ابن كثير في تفسير لهذه الآية: ﴿ وَمَا لَمُمْ بِهِ. مِنْ عِلْمٌ ﴾ [النجم: ٢٨]؛ أي: ليس لهم علمٌ صحيح يصدِّق ما قالوه، بل هو كذبٌ وزورٌ وافتراءٌ وكفرٌ شنيعٌ ؛ ﴿ إِن يَئِمُونَ إِلَّا اَلظَنَّ وَإِنَّ اَلظَنَّ لَا يُغْنِى مِنَ الْمُقِ شَيْئًا ﴾؛ أي: لا يُحدي شيئاً ، ولا يقوم أبداً مقام الحق. وقد ثبت في الصحيح أن

<sup>(</sup>١) المختصر الصواعق؛ (٢/ ٣٦١ ـ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: رسالة «وجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة والرد على شبه المخالفين» (ص٦، ٧) للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبع دار العلم، بنها، مصر.

<sup>(</sup>٣) انظر: «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٣/ ١٦٢، ١٦٣).

رسول الله على قال: (إياكم والظنّ؛ فإن الظن! أكذب الحديث (١١) (٢٠).

فالشك والكذب هو الظنُّ الذي ذمَّه الله تعالى، ونعاه على المشركين، ويؤيِّد ذلك قوله تعالى: ﴿إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَإِنْ هُمُّ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٦]، فوصفهم بالظن والخرص الذي هو مجرَّد الحزر والتَّخمين، وإذا كان الخرص والتَّخمين هو الظن، فإنه لا يجوز الأخذ به في الأحكام (٣)؛ لأن الأحكام لا تُبنى على الشك والتخمين.

وأما ما قيل من احتمال غفلة الراوي ونسيانه؛ فهو مدفوعٌ بما يُشترط في خبر الواحد؛ من كون كل من الرواة ثقةً ضابطاً، فمع صحة الحديث لا مجال لتوهم خطأ الراوي، ومع ما جرت به العادة من أن الثقة الضابط لا يغفل ولا يكذب لا مجال لردِّ خبره لمجرَّد احتمال عقليٌ تنفيه العادة.

# الأدلّة على قبول خبر الواحد:

وإذ تبيَّنَ زيف ما بُنِيَ عليه عدم الأخذ بخبر الواحد في العقائد؛ فالأدلَّة التي توجِب الأخذ به كثيرةٌ، جاءت في الكتاب والسنة، ومنها:

أما الأدلَّة من الكتاب؛ فهي كثيرة، أذكر منها:

١ - قولُه تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةً لِيَنفَعُهُوا فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِدُوا فَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَمَلَهُمْ يَخْذَرُونَ ﴿ إِلَيْهِمْ لَمَلَهُمْ يَخْذَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظن والتجسس، (۱) دم شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) (تفسیر ابن کثیر) (۷/ ۲۳٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «العقيدة في الله» (ص٤٨، ٤٩) لعمر سليمان الأشقر، طبع دار النفائس بيروت، نشر مكتبة الفلاح الكويت، الطبعة الثانية، (١٩٧٩م).

فهذه الآية تحثُّ المؤمنين على التفقه في الدين، والطائفة تُطلق على الواحد فما فوق.

قال الإمام البخاري: «ويسمَّى الرجل طائفة؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِن مُلَا إِنْهُ مَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنَتَلُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَّا ﴿ [الحجرات: ٩]، فلو اقتتل رجلان؛ دخلا في معنى الآية (١٠).

فإذا كان الرجل يُؤخذ بما يخبر به من أمور دينية؛ كان لهذا دليلاً على أن خبره حجة، والتفقه في الدين يشمل العقائد والأحكام، بل إن التفقّه في العقيدة أهم من التفقّه في الأحكام (٢).

٢ ـ قــال تــعــالـــى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقًا بِنْبَا فَتَبَيَّنُوا ﴾
 [الحجرات: ٦]، وفي قراءة: (فتثبَّتُوا)؛ من التثبُّت (٣).

ولهذا يدلُّ على الجزم والقطع بقبول خبر الواحد الثقة، وأنه لا يحتاج إلى التثبُّت؛ لعدم دخوله في الفاسق، ولو كان خبره لا يفيد العلم؛ لأمر بالتثبُّت مطلقاً حتى يحصل العلم (٤٠).

٣ ـ قال تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِ الْأَمْمِ مِنكُمْ فَإِن نَنزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

قال ابن القيم: «وأجمع المسلمون أن الردَّ إلى الرسول هو الرجوع إلى حياته، والرجوع إلى سنته بعد مماته، واتَّفقوا على أن فرضَ لهذا

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، (۱۳/ ۲۳۱ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) انظر: «العقيدة في الله» (ص٥١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: اتفسير الشوكاني، (٥٠/٥).

<sup>(</sup>٤) •وجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة، (ص٧) لمحدث الشام محمد ناصر الدين الألباني.

الردِّ لم يسقط بموته، فإن كان متواتر أخباره وآحادها لا تفيد علماً ولا يقيناً؛ لم يكن للردِّ إليه وجهٌ (١٠).

# وأما الأدلَّة من السنة؛ فهي كثيرة جدّاً، أقتصر على بعضٍ منها:

ا ـ كان النبيُ على يبعث رسله إلى الملوك واحداً بعد واحد، وكذلك أمراءه على البلدان، فيرجع الناس إليهم في جميع الأحكام العمليَّة والاعتقاديَّة، فبعث أبا عُبيدة عامر بن الجرَّاح على إلى أهل نجران (٢)، وبعث معاذ بن جبل على إلى أهل اليمن (٣)، وبعث دِحْيَة الكلبي عليه بكتاب إلى عظيم بُصرى (٤)... وغيرهم من الصحابة على الكلبي الله بكتاب إلى عظيم بُصرى (٤)... وغيرهم من الصحابة

۲ - وروى البخاريُّ عن عبد الله بن عمر الله قال: «بينا الناس بقباء في صلاة الصبح، إذ جاءهم آتٍ، فقال: إن رسول الله على قد أُنْزِلَ عليه الليلة قرآن، وقد أُمِرَ أن يستقبل الكعبة؛ فاستَقْبِلوها، وكانت وجوههم إلى الشام، فاستداروا إلى الكعبة» (٥).

ولا يُقال: إن لهذا في حكم عمليّ؛ لأن العمل بهذا الحكم مبينًا على اعتقاد صحة الخير.

<sup>(</sup>۱) «مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة» (۲/ ٣٥٢)، للإمام ابن القيم.

<sup>(</sup>٢) انظر: "صحيح البخاري"، كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، (١٣/ ٢٣٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري»، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، (٣/ ٢٦١ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) انظر: "صحيح البخاري"، كتاب أخبار الآحاد، باب ما كان يبعث النبي الله من الأمراء والرسل واحداً بعد واحد، (١٣/ ٢٤١ ـ مع الفتح)، رواه البخاري معلَّقاً.

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، (١٣/ ٢٣٢ ـ مع الفتح).

٣ ـ وعن عمر ﷺ؛ قال: "وكان رجلٌ من الأنصار إذا غاب عن رسول الله ﷺ، وإذا غِبْتُ عن رسول الله ﷺ، وإذا غِبْتُ عن رسول الله ﷺ، وإذا غِبْتُ عن رسول الله ﷺ،(١).

فهذا واقع الصحابة رأي يرينا أن الواحد منهم كان يكتفي بخبر الواحد في أُمور دينه؛ سواء كان منها اعتقاديّاً، أو عمليّاً.

ولهذا أيضاً لا يقتصر على أحاديث الأعمال دون غيرها، بل هو عامً متناولٌ لأحاديث الأعمال والأحكام الاعتقادية، فلو لم يكن الإيمان بما يثبت عنه على من عقائد بأخبار الآحاد واجباً؛ لما كان لهذا الأمر من النبي على بتبليغ حديثه مطلقاً معنى، بل لبيَّنَ الرسول على أن ذلك مقصورٌ على أحاديث الأعمال دون غيرها.

هٰذا؛ والقول بأن أحاديث الآحاد لا تثبت بها عقيدة قولٌ مبتَدَعٌ محدَثٌ لا أصل له في الدين، ولم يقل به واحدٌ من السَّلف الصالح رضوان الله تعالى عليهم، ولم يُنْقَلْ عن أحدٍ منهم، بل ولا خطَرَ لهُم على بالٍ، ولو وُجِدَ دليلٌ قطعيٌّ يدلُّ على أن أحاديث الآحاد لا تثبُتُ بها

<sup>(</sup>۱) الصحيح البخاري، كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، (۱۳/ ۲۳۲ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٩٦/٦) (ح٤١٥٧)، تحقيق وشرح أحمد شاكر. وقد رواه الإمام أحمد بإسنادين صحيحين.

وانظر: كتاب (دراسة حديث (نضَّر الله امرءاً سمع مقالتي) رواية ودراية) (ص٣٣ ـ وما بعدها) للشيخ عبد المحسن بن محمد العباد، طبع مطابع الرشيد بالمدينة المنوَّرة، الطبعة الأولى، (١٤٠١هـ).

عقيدةً؛ لعلمه الصحابة، وصرَّحوا به، وكذَّلك مَن بعدَهم من السَّلَف الصالح.

ثم إن هٰذا القول المبتَدَعَ يتضمَّن عقيدةً تستلزمُ ردَّ مثات الأحاديث الصَّحيحة الثابتة عن النبي ﷺ (۱).

فالذين لا يأخذون بخبر الواحد في العقيدة يلزمهم أن يردُّوا كثيراً من العقائد التي ثبتت بأحاديث الآحاد، ومنها:

- ١ ـ أفضلية نبيُّنا محمَّدٍ على جميع الأنبياء والمرسلين.
  - ٢ ـ شفاعتُه العظمى في المحشر.
  - ٣ ـ شفاعته ﷺ لأهل الكبائر من أمَّته.
    - ٤ معجزاته كلها ما عدا القرآن.
- ٥ ـ كيفيَّة بدء الخلق، وصفة الملائكة والجن، وصفة الجنة والنار؛
   مما لم يذكر في القرآن الكريم.
  - ٦ ـ سؤال منكر ونكير في القبر.
    - ٧ ـ ضغطة القبر للميُّت.
  - ٨ ـ الصراط، والحوض، والميزان ذو الكفتين.
- ٩ الإيمان بأن الله تعالى كتب على كل إنسان سعادته أو شقاوته،
   ورزقه وأجله وهو في بطن أمه.
- ١٠ خصوصياته على التي جمعها السيوطي في كتاب «الخصائص الكبرى»؛ مثل دخوله في حياته الجنة، ورؤيته لأهلها، وما أُعِدَّ للمتَّقين فيها، وإسلام قرينه من الجن.

<sup>(</sup>١) انظر: رسالة «وجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة» (ص٥، ٦)، وكتاب «العقيدة في الله» (ص٥٣) لعمر الأشقر.

١١ ـ القطع بأن العشرة المبشِّرين بالجنة من أهل الجنة.

١٢ \_ عدم تخليد أهل الكبائر في النار.

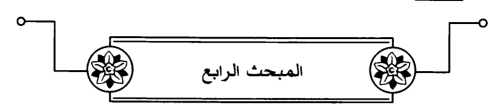
١٣ ـ الإيمان بكل ما صع في الحديث في صفة القيامة والحشر
 والنشر ممًا لم يرد في القرآن الكريم.

1٤ ـ الإيمان بمجموع أشراط الساعة؛ كخروج المهدي، ونزول عيسى عليه، وخروج الدجّال، وخروج النار، وطلوع الشمس من مغربها، والدّابة، وغير ذٰلك.

ثم إنه ليست أدلَّة جميع لهذه العقائد التي قالوا هي ثابتة بخبر الآحاد، ليست أدلَّتها أحاديث آحاد، بل منها ما دليله أحاديث متواترة، ولكن قلة علم لهؤلاء المنكرين لحجِّيَّة خبر الآحاد؛ جعلهم يردُّون كل لهذه العقائد، وغيرها من العقائد، التي جاءت بها الأحاديث الصحيحة (۱).



 <sup>(</sup>۱) انظر: رسالة «وجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة» (ص٣٦ ـ ٣٩)،
 وكتاب «العقيدة في الله» (ص٥٤، ٥٥) لعمر الأشقر.



# إخبار النبي على عن الغُيوب المستقبلة

لقد أخبر النبي ﷺ بما يكون إلى قيام الساعة، وذلك مما أطلعه الله عليه من الغُيوب المستقْبَلَة، والأحاديث في لهذا الباب كثيرة جدّاً، حتى بلغت حد التواتر المعنوي(١).

فمنها ما رواه حذيفة فله؛ قال: القد خطبنا النبي وخطبة ما ترك فيها شيئاً إلى قيام الساعة إلا ذكره؛ علمه مَن علمه، وجهله مَن جهله، إن كنتُ لأرى الشيء قد نسيتُه، فأعرفه كما يعرِفُ الرجلُ الرجلَ إذا غاب عنه فرآه فعرفه (٢).

وقال في الخبرني رسول الله في بما هو كائن إلى أن تقوم الساعة، فما منه شيء إلا قد سألتُه؛ إلا أني لم أسأله: ما يُخْرِج أهلَ المدينة من المدينة؟»(٣).

ولم يكن ذلك خاصًا بحذيفة ﴿ يُهُمُّهُ ، بل لقد خطب النبي ﷺ يوماً

<sup>(</sup>۱) «الشفا بتعریف أحوال المصطفی» (۱/ ۲۵۰) للقاضي عیاض، تحقیق محمد أمین قره علي وزملائه، طبع الوكالة العامة للنشر والتوزیع، مؤسسة علوم القرآن، مكتبة الفارابی، دمشق.

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب القدر، باب وكان أمر الله قدراً مقدوراً، (۱۱/۱۹ عمله) مع الفتح)، واصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۵/۱۸ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٦/١٨ ـ مع شرح النووي).

كاملاً؛ ليبيِّن للصحابة ﴿ مَا كَانَ وَمَا سَيْكُونَ إِلَى قَيَامُ السَّاعَةِ.

فقد روى أبو زيد عمرو بن أخطب الأنصاري فيه؛ قال: "صلى بنا رسول الله في الفجر، وصعد المنبر، فخطبنا حتى حضرت الظهر، فنزل، فصلى، ثم صعد المنبر، فخطبنا حتى حضرت العصر، ثم نزل، فصلى، ثم صعد، فخطبنا حتى غربت الشمس، فأخبرنا بما كان وبما هو كائن، فأعلمنا أحفظنا». رواه مسلم(۱).

قال حذيفة: «فذهب أولنك الرهط كلهم غيري»(٢).

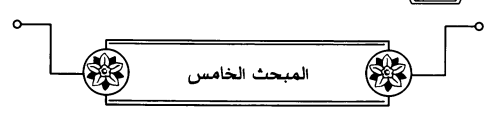
فهذه أدلَّة صحيحة على أن النبيَّ ﷺ قد أخبر أمَّته بكل ما هو كائنٌ إلى قيام الساعة ممَّا يخصُّهم.

ولا شك أن أشراط الساعة قد نالت من الإخبار بالغيب النصيب الأوفر، ولهذا جاءت أحاديث أشراط الساعة كثيرة جدّاً، ورُوِيَت بألفاظ مختلفة؛ لكثرة مَن نقلها من الصحابة عليها.



<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٦/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱٦/۱۸ ـ مع شرح النووي).



#### علم الساعة

علم الساعة غيبٌ لا يعلَمُه إلا الله تعالى؛ كما دلَّت على ذلك الآيات القرآنية والأحاديث النبويَّة؛ فإنَّ علم الساعة مما استأثر الله به، فلم يُطْلِع عليه مَلكاً مقرَّباً ولا نبيًا مرسلاً (١)، فلا يعلم أحدٌ متى تقوم الساعة؛ إلا الله تعالى.

وكان النبي ﷺ يكثِر من ذكر الساعة وأهوالها، فكان الناس يسألونه عن وقت قيام الساعة، فكان يخبرهم أن ذلك غيبٌ لا يعلمه إلا الله، وكانت الآيات القرآنية تتنزَّل مبيِّنةً أن علم الساعة مما اختص الله تعالى به نفسه.

ومن ذُلك قوله تعالى: ﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَانَ مُرْسَلَهُمُّ قُلَ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِيهَا لِوَقِنهَا إِلَّا هُو تَقُلُتُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَهَنَّهُ يَسْتَكُونَكَ كَأَنَكَ حَفِيُّ عَنْهَا إِلَّا هُو تَقُلُتُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَا يَقَلَمُونَ اللَّهِ بَهَنَهُ لَكُونَ اللَّهِ وَلَلْكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَقَلَمُونَ اللهِ اللهِ الْعَرافِ: ١٨٧].

فالله تعالى يأمر نبيه محمداً ﷺ أن يخبر الناس أن علم الساعة عند الله وحده، فهو الذي يعلم جَلِيَّةَ أمرها، ومتى يكون قيامها؛ لا يعلم ذٰلك أحدٌ من أهل السماوات والأرض:

<sup>(</sup>۱) ذهب البرزنجي في الإشاعة إلى أن النبي ﷺ علم وقت الساعة، ونهي عن الإخبار بها، ولهذا غلطٌ فاحشٌ منه. انظر: «الإشاعة لأشراط الساعة» (ص٣).

كما قال تعالى: ﴿ يَسْتُلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَة تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ إِلا حزاب: ٦٣].

وكما قال تعالى: ﴿يَتَتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا ۞ فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَهُمَّآ ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ مُننَهَٰهَا ۞﴾ [النازعات: ٤٢ ـ ٤٤].

فمنتهى علم الساعة إلى الله وحده.

وللهذا لما سأل جبريل على رسول الله عن وقت الساعة \_ كما في حديث جبريل الطويل \_؛ قال النبي على: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل»(١).

فجبريل لا يعلم متى تقوم الساعة، وكذُّلك محمَّدٌ ﷺ.

وأيضاً؛ فإن عيسى على الا يعلم متى تقوم الساعة، مع أنه ينزل قرب قيامها، وهو من علامات الساعة الكبرى؛ كما سيأتي.

روى الإمام أحمد، وابن ماجه، والحاكم؛ عن عبد الله بن مسعود هذه عن النبي على قال: «لقيتُ ليلة أُسْري بي إبراهيم وموسى وعيسى».

قال: افتذاكروا أمر الساعة، فردُّوا أمرَهم إلى إبراهيم، فقال: لا علم لي بها. فردُّوا الأمر علم لي بها. فردُّوا الأمر إلى موسى، فقال: لا علم لي بها. فردُّوا الأمر إلى عيسى، فقال: أمّا وَجْبَتُها؛ فلا يعلمها أحدٌ إلا الله، ذٰلك، وفيما عَهِدَ إلى ربي أن الدَجَّال خارجٌ. قال: ومعي قضيبان، فإذا رآني؛ ذاب كما يذوب الرصاص. قال: فيهلكه الله، (٢).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل النبي ﷺ عن الإيمان والإسلام والإحسان وعلم الساعة وبيان النبي ﷺ له، (۱/ ۱۱٤ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٩/ ١٨٩) (ح٣٥٥٦)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

فهؤلاء أولو العزم من الرسل لا يعلمون متى تقوم الساعة.

فهذا الحديث ينفي احتمال أن يكون عَلِمَها النبي عَلَيْ بعد سؤال جبريل عنها.

قال ابن كثير: "فهذا النبيّ الأميّ، سيّد الرّسل، وخاتمهم، صلوات الله عليه وسلامه، نبي الرحمة، ونبي التوبة، ونبي الملحمة، والعاقب، والمقفّي، والحاشر، الذي تحشر الناس على قدميه، مع قوله فيما ثبت عنه في "الصحيح" من حديث أنس وسهل بن سعد أنها: "بُعِنْتُ أنا والساعة كهاتين" (٢)، وقرن بين إصبعيه السبابة والتي تليها، ومع هذا كله قد أمره الله تعالى أن يَرُدَّ علم وقت الساعة إليه إذا سُئِلَ عنها، فقال: ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧] (٢٠).

و «سنن ابن ماجه» (٢/ ١٣٦٥)، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، وقال البوصيري في «الزوائد»: « لهذا إسناد صحيح، رجاله ثقات».

وامستدرك الحاكم، (٤٨٨/٤ ـ ٤٨٩)، وقال: الهذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرِّجاه،، ووافقه الذهبي.

وضعفه الألباني في كتابه فضعيف الجامع الصغير، (٥/ ٢٠، ٢١) (ح٤٧١٢).

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب فضائل الصحابة هن، باب بیان معنی قوله ﷺ: «علی رأس مئة سنة لا یبقی نفس منفوسة»، (۱۶/۱۹، ۹۱ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: «بُعِثت أنا والسامة كهاتين»، (٣٤٧/١١) ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «تفسير ابن کثير» (٣/ ٢٦٥).

ومن زعم أن النبي ﷺ يعلم متى تقوم الساعة؛ فهو جاهلٌ؛ لأن الآيات القرآنية والأحاديث النبويَّة السابقة ترد عليه.

قال ابن القيم: "وقد جاهر بالكذب بعض مَن يدَّعي في زماننا العلم، وهو يتشبَّع بما لم يعط، أن رسول الله على كان يعلم متى تقوم الساعة. قيل له: فقد قال في حديث جبريل: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل»! فحرَّفه عن موضعه، وقال: معناه: أنا وأنت نعلمها.

هٰذا من أعظم الجهل، وأقبح التحريف، والنبيُ عَلَيْهُ أعلم بالله من أن يقول لمذا أن يقول لمذا أن يقول لمذا لمن كان يظنّه أعرابياً: أنا وأنت نعلم الساعة؛ إلا أن يقول لهذا المجاهل: إنه كان يعرف أنه جبريل، ورسول الله عَلَيْهُ هو الصادق في قوله: «والذي نفسي بيده؛ ما جاءني في صورة إلا عرفته؛ غير لهذه الصورة» أن وفي اللفظ الآخر: «مأ شُبّه عليَّ غير لهذه المرة»، وفي اللفظ الآخر: «ردُّوا عليَّ الأعرابي، فذهبوا فالتمسوا، فلم يجدوا شيئاً».

وإنما علم النبي ﷺ أنه جبريل بعد مدة؛ كما قال عمر: «فلثبتُ مليّاً، ثم قال النبي ﷺ: «يا عمر! أتدري مَن السائل؟»(٢)، والمحرّف

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱/ ۳۱۵، ۳۱۵) (ح۳۷٤)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح»، ولفظ أحمد: «ما أتاني في صورة إلا عرفته؛ غير لهذه الصورة».

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، أمارات الساعة، (۱۹۹/۱ ـ مع شرح النووي).

قال ابن حجر: «وأما ما وقع في رواية النسائي في طريق أبي فروة في آخر الحديث: «وإنه لجبريل، ونزل في صورة دِحْيَة الكلبي»؛ فإن قوله: «نزل في صورة دِحية الكلبي»؛ فإن قوله: «نزل في صورة دِحية الكلبي» وَهَم؛ لأن دِحية معروف عندهم، وقد قال عمر: «ما يعرفه منا أحد»، وقد أخرجه محمد بن نصر المروزي في كتاب «الإيمان» له من الوجه الذي أخرجه منه النسائي، فقال في آخره: «فإنه جبريل، جاء يعلمكم دينكم» فحسب؛ فهذه الرواية هي المحفوظة؛ لموافقتها باقي الروايات». «فتح الباري» (١٢٥/١).

يقول: علم وقت السؤال أنه جبريل، ولم يخبر الصحابة بذلك إلا بعد مدَّة!

ثم قوله في الحديث: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل» يعمُّ كلَّ سائل ومسؤولٍ، فكلُّ سائلٍ ومسؤولٍ عن لهذه الساعة شأنُهُما كذٰلك، (١٠).

وأيضاً؛ لا معنى لذكر أشراطها وإخبار السائل بها ما دام يعلمها، ولا سيما أنه لم يسأل عن أشراطها.

وأعجب من لهذا ما جاء في كلام السيوطي في «الحاوي» بعد أن ذكر الجواب عن السؤال عن الحديث المشتهر على ألسنة الناس: أن النبي ﷺ لا يمكث في قبره ألف سنة؟

قال: «وأنا أُجيب بأنه باطل، لا أصل له».

وذكر أنه ألَّف في ذلك مؤلَّفاً سمَّاه: «الكشف عن مجاوزة لهذه الألف»؛ قال فيه:

أولاً: الذي دلَّت عليه الآثار أن مدة لهذه الأمة تزيد عن ألف سنة، ولا تبلغ الزيادة عليها خمس مئة سنة؛ لأنه ورد من طرق أن مدَّة الدُّنيا سبعة آلاف سنة، وأن النبي ﷺ بُعِثَ في أواخر الألف السادسة (٢).

ثم ذكر حساباتٍ خَلَص منها إلى أنه لا يمكن أن تكون المدة ألفاً وخمس مئة أصلاً، ثم ذكر الأحاديث والآثار التي اعتمد عليها في ذلك: ومنها ما رواه الطبراني في «الكبير» عن الضَّحَّاك بن زمل الجهني؛

<sup>(</sup>۱) «المنار المنيف» (ص۸۱، ۸۲)، تحقيق الشيخ عبد الفتاح أبو غدة. وانظر: تعليق الشيخ على كلام ابن القيم. وانظر: «مجموع الفتاوى» لابن تيمية (٤/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) «الحاوي للفتاوي» (٨٦/٢)، للسيوطي، ط. الثانية (١٣٩٥هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت.

قال: رأيتُ رؤيا، فقصصتُها على رسول الله ﷺ، فذكر الحديث، وفيه: إذا أنا بك يا رسول الله على منبر فيه سبع درجات، وأنت في أعلاها درجة. فقال ﷺ: «أما المنبر الذي رأيتَ فيه سبع درجات وأنا في أعلاها درجة؛ فالدنيا سبعة آلاف سنة، وأنا في آخرها ألفاً»(١).

وذكر أنه أخرجه البيهقي في «الدلائل»، وأن السُّهيلي ذكر أن الحديث ضعيف (٢) الإسناد، ولكنه رُوِيَ موقوفاً على ابن عباس رائل من طرق صحاح، وأن الطبري (٣) لهذا الأصل، وعضده بآثار.

ثم بيَّن السيوطي أن معنى قوله ﷺ: «وأنا في آخرها ألفاً»؛ أي: معظم الملة في الألف السابعة؛ ليطابق ما سيأتي أنه بُعِثَ في أواخر الألف السادسة، ولو كان بُعِثَ في أول الألف السابعة؛ كانت الأشراط الكبرى كالدجَّال ونزول عيسى ﷺ وطلوع الشمس من مغربها؛ وجدت قبل اليوم بأكثر من مئة سنة؛ لتقوم الساعة عند تمام الألف، ولم يوجد شيء من ذلك، فدلَّ على أن الباقي من الألف السابعة أكثر من ثلاث مئة سنة ".

هٰذا هو ملخص كلام السيوطي تَظَلَثُهُ، وهو مصادمٌ لصريح القرآن، وللأحاديث الصحيحة؛ من أن مدَّة الدُّنيا لا يعلمها أحدٌ إلَّا الله تعالى؛ فإننا لو عرفنا مدَّة الدُّنيا؛ لَعَلِمنا متى تقوم الساعة، وقد علمتَ فيما سبق من الآيات القرآنية والأحاديث النبويَّة أن الساعة لا يعلم وقت قيامها إلا الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) دالحاوي للفتاوي، (۲/۸۸).

 <sup>(</sup>۲) حديث: «الدنيا سبعة آلاف سنة، وأنا في آخرها ألفاً»؛ قال الألباني:
 «موضوع». انظر: «ضعيف الجامع الصغير» (۳/ ۱۲۰) (-۳۰۱۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تاريخ الأمم والملوك لأبي جعفر الطبري، (١٠ - ١٠)، ط. دار الفكر، بيروت.

<sup>(</sup>٤) (الحاوى، (٢/ ٨٨).

وأيضاً؛ فإن الواقع يردُّ ذٰلك؛ فإننا في بداية القرن الخامس عشر الهجري، ولم يخرج الدَّبال، ولم ينزل عيسى الله فإن السيوطي ذكر أنه ورد أن الدَّجَّال يخرج على رأس مئة، ولم ينزل عيسى الله فيقتله، ثم يمكث في الأرض أربعين سنة، وأن الناس يمكثون بعد طلوع الشمس من مغربها مئة وعشرين سنة، وأن بين النفختين أربعين سنة، فهذه مئتا سنة لا بد منها (١)، فعلى كلامه لو خرج الدَّجَّال الآن؛ لا بد من مئتي سنة، فيكون قيام الساعة بعد ألف وست مئة سنة.

وبهٰذا يتبين بطلان كل حديث ورد في تحديد مدَّة الدُّنيا .

وقد ذكر ابن القيم في كتابه «المنار المنيف» أموراً كلِّيَّة يُعْرَف بها كون الحديث موضوعاً، فقال: «منها مخالفة الحديث صريح القرآن؛ كحديث مقدار الدنيا، وأنها سبعة آلاف سنة، ونحن في الألف السابعة، ولهذا من أبين الكذب؛ لأنه لو كان صحيحاً؛ لكان كل أحدٍ عالماً أنه قد بقي للقيامة من وقتنا لهذا مئتان وأحد وخمسون سنة»(٢).

فإن ابن القيم عاش في القرن الثامن الهجري، فقال لهذا الكلام، وقد مرَّ على كلامه لهذا أكثر من ست مئة واثنين وخمسين سنة، ولم تنقض الدنيا.

وقال ابن كثير: «والذي في كتب الإسرائيليين وأهل الكتاب من تحديد ما سلف بألوف ومئتين من السنين، قد نصَّ غير واحد من العلماء على تخطئِتهم فيه، وتغليطهم، وهم جديرون بذلك، حقيقون به، وقد ورد في حديث: «الدنيا جمعة من جمع الآخرة»، ولا يصح إسناده

<sup>(</sup>١) (الحاوي، (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) «المنار المنيف» (ص٨٠)، تحقيق الشيخ عبد الفتاح أبو غدة. وانظر: «مجموع الفتاوى» (٤/ ٣٤٢)، لشيخ الإسلام ابن تيمية.

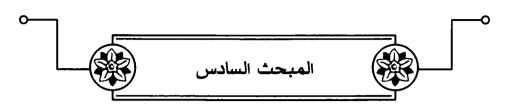
أيضاً، وكذا كل حديث ورد فيه تحديد لوقت يوم القيامة على التعيين لا يثبت إسناده (١٠).

وكما أنه لا يَعْلَمُ أحدٌ متى تقوم الساعة؛ فكذلك لا يعلم أحدٌ متى تظهر أشراط الساعة، وما ورد أنه في سنة كذا يكون كذا، وفي سنة كذا يحصل كذا؛ فهو ليس بصحيح؛ فإن التاريخ لم يوضع في عهد النبي على النبي المحية وإنما وضعه عمر بن الخطاب هيه؛ اجتهاداً منه، وجعل بدايته هجرة النبي على المدينة.



<sup>(</sup>١) ﴿النهاية/ الفتن والملاحم؛ (١/ ١٥)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٢) «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة» (ص٦٢٨)، لشمس الدين أبي عبد الله بن أحمد القرطبي، نشر المكتبة السلفية، المدينة المنورة.



# قُرْب قِيام السَّاعة

تدلُّ الآيات القرآنية الكريمة والأحاديث الصحيحة على قرب الساعة ودنوِّها؛ فإن ظهور أكثر أشراط الساعة دليلٌ على قُربها وعلى أننا في آخر أيام الدُّنيا:

قَــال الله تــعــالـــى: ﴿ آفَتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَـابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْـلَةِ تُعْرِضُونَ [الأنبياء: ١].

قال تعالى: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴾ [الأحزاب: ٦٣].

وقال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ بَرُوَنَهُ بَعِيدًا ۞ وَنَرَنَّهُ فَرِيبًا ۞﴾ [المعارج: ٦ ـ ٧].

وقال تعالى: ﴿ أَقَرَّبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَـمَرُ ۞ [القمر: ١].

... إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة الدالَّة على قرب نهاية لهذا العالم الدنيوي، والانتقال إلى دار أخرى، ينالُ فيها كلُّ عاملٍ عملَه، إن خيراً؛ فخير، وإن شرّاً؛ فشرّ.

قال ﷺ: ﴿بُعِثْتُ أَنَا والسَّاعَةَ كَهَاتِينَ ، ويشير بأصبعيه، فيمدهما (١).

وقال ﷺ: ﴿بُعِثْتُ في نسم الساعة،(٢).

<sup>(</sup>۱) اصحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: ابعثت أنا والساعة كهاتين، عن سهل ﷺ، (۳٤٧/۱۱ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>۲) قال الألباني: «رواه الدولابي في «الكنى» (١/ ٢٣)، وابن منده في «المعرفة» =

وقال عليه الصلاة والسلام: «إنما أجلكم \_ في أجل من خلا من الأمم \_ ما بين صلاة العصر ومغرب الشمس»(١).

وعن ابن عمر رفيها؛ قال: كنا جُلوساً عند النبي يه والشمس على قعيقعان (٢٠ بعد العصر، فقال: «ما أعماركم في أعمار من مضى إلا كما بقى من النهار وفيما مضى منه» (٣٠).

و لهذا يدلُّ على أن «ما بقي بالنسبة إلى ما مضى شيءٌ يسير، لكن لا يعلم مقدار ما مضى إلا الله تعالى، ولم يجىء فيه تحديدٌ يصحُّ سنده

<sup>= (</sup>٢/٢٣٤/٢)؛ عن أبي حازم عن أبي جبيرة مرفوعاً. ولهذا إسناد صحيح، رجاله كلهم ثقات، وفي صحبة أبي جبيرة خلاف، ورجَّح الحافظ في التقريب، أن له صحبة. (سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٢/٢٤٤) (ح٨٠٨). وانظر: (تهذيب التهذيب، (١٢/٥٠، ٥٠/ الكنى)، مطبعة مجلس دائرة المعارف في الهند، الطبعة الأولى، (١٣٢٧هـ)، و(تقريب التهذيب، (٢/ ١٠٥٥)، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف، طبع دار المعرفة، الطبعة الثانية، (١٩٥٥هـ).

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري"، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذُكِر عن بني إسرائيل، (٦/ ٤٩٥ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) (قعيقعان)؛ بضم القاف الأولى، وكسر الثانية، بلفظ التصغير: •جبل بمكة في جنوبها بنحو اثني عشر ميلاً، وسمي قعيقعان؛ لأن جُرهماً لما تحاربوا كثرت قعقعة السلاح هناك. ويظهر أن كلام النبي هذا كان في حجة الوداع أو في غزوة فتح مكة، وكان ابن عمر شهدهما مع الصحابة.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (٤/ ٨٨)، و«شرح مسند أحمد» (١٧٦/٨) لأحمد شاكر.

<sup>(</sup>٣) امسند أحمد؛ (١٧٦/٨) (ح٩٦٦٥)، شرح أحمد شاكر، وقال: اإسناده صحيح».

وقال أبن كثير: «لهذا إسناد حسن لا بأس به». «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٩٤).

وقال ابن حجر: «حسن». (فتح الباري» (۱۱/ ۳۵۰).

عن المعصوم حتى يصارَ إليه، ويُعْلَم نسبة ما بقي بالنسبة إليه، ولكنه قليلٌ جدّاً بالنسبة إلى الماضي»(١).

وليس هناك أبلغ من قوله ﷺ في تقريب الساعة: (بُعِفْتُ أنا والساعة جميعاً، إن كادت لتسبقني) (٢).

فهذا إشارة إلى شدَّة قُربها من بعثته ﷺ، حتى خشي سبقها له لعظم القرب.



(١) ﴿النهاية/ الفتن والملاحم؛ (١/ ١٩٥)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٣٤٨/٥ ـ بهامشه منتخب الكنز)، و«تاريخ الأمم والملوك» (٢/٨) للطبراني.

قال ابن حجر: «أخرجه أحمد، والطبري، وسنده حسن». «فتح الباري» (١١/ ٣٤٨).



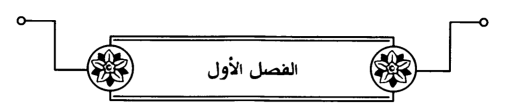
# الباب الأول أشراط السَّاعَة

o الفصل الأول: تعريف أشراط الساعة.

الفصل الثاني: أقسام أشراط الساعة.

٥ الفصل الثالث: أشراط الساعة الصغرى.





## تعريف أشراط الساعة

#### معنى الشرط:

الشَّرَط ـ بالتحريك ـ: هو العلامة، جمعه أشراط، وأشراط الشيء: أوائله، ومنه: شُرَط السلطان، وهم نُخْبَة أصحابه الذين يقدمهم على على غيرهم من جنده، ومنه: الاشتراط الذي يشترطه الناس بعضهم على بعض، فالشرط علامةٌ على المشروط(١).

#### معنى الساعة في اللغة:

هي جزءٌ من أجزاء الليل والنهار، جمعها: ساعات وساع، والليل والنهار معاً أربع وعشرون ساعة.

## معنى الساعة في الاصطلاح الشرعي:

والمراد بالساعة في الاصطلاح الشرعي: الوقت الذي تقوم فيه القيامة، وسُمِّيت بذلك لسرعة الحساب فيها، أو لأنها تفجأ الناس في ساعة، فيموت الخلق كلهم بصيحة واحدة (٢٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: «النهاية في غريب الحديث والأثر» (۲/ ٤٦٠)، والسان العرب، (۷/ ۳۳۰) لأبي الفضل ابن منظور، ط. دار الفكر ودار صادر، بيروت.

<sup>(</sup>٢) انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ٤٢٢)، و«لسان العرب» (٨/ ١٦٩)، و«لسان العرب» (٨/ ١٦٩)، و«ترتيب القاموس المحيط» (٢/ ٦٤٧) للأستاذ الطاهر أحمد الزواوي، دار الكتب العلمية، (١٣٩٩هـ).

فأشراط الساعة: هي علامات القيامة التي تسبقها وتدل على قربها. وقيل: هي ما تُنْكِرُه الناس من صغار أمورها قبل أن تقوم الساعة. وقيل: هي أسبابها التي هي دون معظمها وقيامها (١١).

والساعة تُطْلَق على ثلاثة معانٍ:

أ ـ الساعة الصغرى: وهي موت الإنسان؛ فمَن مات؛ فقد قامت قيامته؛ لدخوله في عالم الآخرة.

ب ـ والساعة الوسطى: وهي موت أهل القرن الواحد، ويؤيد ذلك ما روته عائشة والله الله الأعراب إذا قدموا على رسول الله والله الله عن الساعة: متى الساعة؟ فنظر إلى أحدث إنسان منهم، فقال: «إن يعش هٰذا لم يدركه الهرم؛ قامت عليكم ساعتكم»(٢)؛ أي: موتهم، وأن المراد ساعة المخاطبين (٣).

ج ـ والساعة الكبرى: وهي بعث الناس من قبورهم للحساب والجزاء.

وإذا أطلقت الساعة في القرآن؛ فالمراد بها القيامة الكبرى:

قال تعالى: ﴿ يَسْنَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ ﴾ [الأحزاب: ٦٣]؛ أي: عن القيامة.

وقال تعالى: ﴿ أَفْتَرَبُّتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ [القمر: ١]؛ أي: اقتربت القيامة.

<sup>(</sup>۱) انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ٤٦٠)، و«لسان العرب» (٧/ ٣٢٩، ٣٣٠).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب سكرات الموت، (۱۱/۲۱۳ ـ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قرب الساعة، (۸۱/۲۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) ﴿فتح الباري، (١١/٣٦٣).

وقد ذكر الله تعالى القيامتين الصغرى والكبرى في القرآن الكريم، فتجده يذكر القيامتين في السورة الواحدة؛ كما في سورة الواقعة.

فإنه ذكر في أولها القيامة الكبرى: فقال تعالى: ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ اللَّهِ وَلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ثم في آخرها ذكر القيامة الصغرى، وهي الموت، فقال: ﴿فَلَوْلَاۤ إِذَا بَلَفَتِ اَلْحُلْقُومَ ۞ وَأَنتُدَ حِينَهِذِ نَظُرُونَ ۞ وَنَحَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمُ وَلَكِن لَّا بُتُعِيرُونَ ۞﴾ [الوافعة: ٨٣ ـ ٨٥].

وذكر القيامتين أيضاً في سورة القيامة، فقال: ﴿لَا أَفْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ

(القيامة: ١]، ولهذه القيامة الكبرى.

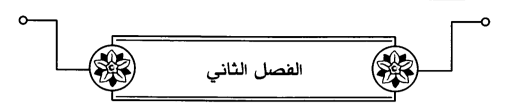
ثم ذكر الموت، فقال: ﴿كُلَّ إِذَا بَلَفَتِ ٱلثِّرَاقِ ﴾ [القيامة: ٢٦]، وهو القيامة الصغرى.

وغير ذلك كثير في سورة القرآن الكريم، ممَّا يضيق المقام عن ذكره.

والقيامة الكبرى هي التي نحن بصدد بيان أشراطها التي جاءت في الكتاب والسنة (١).



<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوى» (۲۱۳/٤ ـ ۲۲۰) لشيخ الإسلام ابن تيمية، و«فتح الباري» (۱۱/ ۳٦٤) و«تاج العروس من جواهر القاموس» (٥/ ٣٩٠).



#### أقسام أشراط الساعة

تنقسم أشراط الساعة إلى قسمين:

#### ۱ ـ أشراط صغرى:

وهي التي تتقدَّم الساعة بأزمان متطاولة، وتكون من نوع المعتاد؛ كقبض العلم، وظهور الجهل، وشرب الخمر، والتطاول في البنيان... ونحوها، وقد يظهر بعضها مصاحباً للأشراط الكبرى، أو بعدها.

#### ٢ \_ أشراط كبرى:

وهي الأمور العظام التي تظهر قرب قيام الساعة، وتكون غير معتادة الوقوع؛ كظهور الدجَّال، ونزول عيسى عَلِيه، وخروج يأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من مغربها(١).

وقسم بعض العلماء أشراط الساعة من حيث ظهورها إلى ثلاثة

<sup>(</sup>۱) انظر: «التذكرة» للقرطبي، (ص٢٢٤)، و«فتح الباري» (١٣/ ٤٨٥)، وكتاب 
«إكمال المعلم شرح صحيح مسلم» (١/ ٧٠) لأبي عبد الله محمد بن خليفة 
الأبي المالكي، طبع دار الكتب العلمية، بيروت. وانظر: مقدمة كتاب 
«التصريح بما تواتر في نزول المسيح» (ص٩) للمحدث الشيخ محمد أنور شاه 
الكشميري الهندي، ترتيب تلميذه الشيخ محمد شفيع، وتحقيق وتعليق الشيخ 
عبد الفتاح أبو غدة، طبع مطبعة الأصيل، حلب، نشر مكتبة المطبوعات 
الإسلامية، جمعية التعليم الشرعي، (١٣٨٥هـ).

## أقسام(١):

١ ـ قسم ظهر وانقضى.

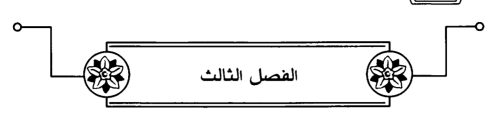
۲ ـ قسم ظهر ولا زال يتتابع ويكثر.

٣ \_ قسم لم يظهر إلى الآن.

فأما القسمان الأولان؛ فهما من أشراط الساعة الصغرى، وأما القسم الثالث؛ فيشترك في الأشراط الكبرى وبعض الأشراط الصغرى.



<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۸۳/۱۳، ۸۶)، و «الإشاعة لأشراط الساعة» (ص۳) للبرزنجي، و «لوامع البهية وسواطع الأسرار الأثرية» (۲۲/۲) للعلامة محمد بن أحمد السفاريني الحنبلي، تعليق الشيخ عبد الله بن عبد الرحمٰن أبا بطين والشيخ سليمان بن سحمان من علماء نجد، من منشورات مؤسسة الخافقين ومكتبتها، دمشق، الطبعة الثانية، (۱٤۰۲هـ).



#### أشراط الساعة الصغرى

أشراط الساعة الصغرى التي ذكرها العلماء كثيرة جدّاً، وقد ذكرتُ هنا منها ما ثبت بالسنة أنه من أشراط الساعة الصغرى، وتركتُ ما لم يثبت \_ في حدود علمي القاصر \_، وذلك بعد النظر في هذه الأحاديث، ومعرفة كلام العلماء عليها؛ من حيث الصحة والضعف، أو قد يكون هناك من الأشراط ما هو ثابتٌ، ولم أطّلع على حديثٍ ثابتٍ فيه.

وقد سردتُ لهذه الأشراط بدون ترتيب؛ لأنّني لم أطّلع على حديث أو أحاديث تنصُّ على ترتيبها، ذكرتُ أوّلاً ما نصَّ العلماء على أنه ظهر وانتهى، ثم تحريتُ في ذكري لباقي الأشراط بتقديم ما تقتضي الحوادث تقديمه على غيره، فمثلاً؛ ظهور الفتن مقدَّم على قبض العلم؛ لأن الفتن ظهرت في عصر الصحابة، وقدَّمت قتال الروم على فتح القسطنطينية؛ لأن الخبر جاء بذلك، وجعلتُ فتح القسطنطينية مقدَّماً على قتال اليهود في زمن عيسى بيها؛ لأن فتحها قبل ظهور الدَّجَال، ونزول عيسى بيها يكون بعد ظهور الدجَّال، ولهكذا. . . وبعض الأشراط يقتضي ذكره في يكون بعد ظهور الدجَّال، ولهكذا . . . وبعض الأشراط يقتضي ذكره في الأخير؛ لأنه لا يظهر إلا بعد الأشراط الكبرى؛ مثل هدم الكعبة على يدي الحبشة، وظهور الربح التي تقبض أرواح المؤمنين .

ومما ينبغي أن يُعْلَمَ أنَّ كثيراً من أشراط الساعة قد ظهرت مباديها من عهد الصحابة في، وهي في ازدياد، ثم صارت تكثر في بعض الأماكن دون بعض، والذي يعقبه قيام الساعة هو استحكام ذلك، فيكون

مثلاً قبض العلم لا يقابله إلا الجهل الصرف، ولا يمنع من ذلك وجود طائفة من أهل العلم؛ لأنهم يكونون حينئذ مغمورين في أهل الجهل، وقس عليه غيره من أشراط الساعة (١).

وممًا ينبغي التنبيه عليه أيضاً أن بعض الناس يفهم من كونِ الشيء من أشراط الساعة أنه محذورٌ وممنوعٌ، ولهذه القاعدة غير مسلَّمة؛ فإنه ليس كلُّ ما أخبر على بكونه من علامات الساعة يكون محرَّماً أو مذموماً، فإن تطاوُلَ الرعاء في البنيان، وفشوَّ المال، وكون خمسين امرأة لهنَّ قيَّمٌ واحد ليس بحرام بلا شك، وإنما لهذه علامات، والعلامة لا يشترط فيها شيء من ذلك، بل تكون بالخير والشر، والمباح، والمحرَّم، والواجب، وغيره، والله أعلم (٢).

والآن حان الشروع في ذكر أشراط الساعة الصغرى، وهي كما يلي:

#### ١ ـ بعثة النبي ﷺ:

أخبر ﷺ أن بعتُتُه دليلٌ على قرب قيام الساعة، وأنه نبيُّ الساعة:

ففي الحديث عن سهل ظهه؛ قال: قال رسول الله على: «بُعِفْتُ أَنَا والسَّاعة كهاتين»، ويشير بإصبعيه فيمدُّهُما (٣).

وعن أنس في: قال: قال رسول الله على: ﴿ بُعِثْتُ أَنَا والساعة

<sup>(</sup>۱) انظر: افتح الباري؛ (۱٦/۱۳). وسيأتي بيان ذلك مفصلاً في الكلام على قبض العلم وظهور الجهل.

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لمسلم» (۱/۱۵۹).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: «بعثت أنا والسامة كهاتين»، (١١/ ٣٤٧ ـ مع الفتح).

كهاتين. قال: وضمَّ السبابة والوسطى(١).

وعن قيس بن أبي حازم عن أبي جُبيرة مرفوعاً: ﴿ بُعِثْتُ في نسم (٢) الساعة (٣).

فأول أشراط الساعة بعثة المصطفى على فهو النبي الأخير، فلا يليه نبي آخر، وإنما تليه القيامة كما يلي السبابة والوسطى، وليس بينهما إصبع أخرى، أو كما يفضل إحداهما الأخرى (3)، ويدلُّ على ذٰلك رواية الترمذي: "بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين \_ وأشار أبو داود بالسبابة والوسطى \_ فما فضل إحداهما على الأخرى (6)، وفي رواية مسلم: "قال شعبةُ: وسمعتُ قتادة يقول في قصصه: "كفضل إحداهما على الأخرى". فلا

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قرب الساعة، (۱۸/ ۸۹، ۹۰ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (نسم الساعة): قال ابن الأثير: «وهو من النسيم، أول هبوب الريح الضعيفة؛ أي: بُعِثْتُ في أول أشراط الساعة، وضعف مجيئها. وقيل: هو جمع نسمة؛ أي: بعثت في ذوي أرواح خلقهم الله تعالى قبل اقتراب الساعة؛ كأنه قال: في آخر النشء في بني آدم». «النهاية في غريب الحديث» (٥/ ٤٩).

 <sup>(</sup>٣) رواه الدولابي في «الكنى» (٢٣/١)، وابن منده في «المعرفة» (٢/٢٣٤/٢).
 قال الألباني: "صحيح».

والحديث رواه الحاكم في «الكنى» \_ كما في «الفتح الكبير» \_، ولم يعزه لغيره.

انظر: اصحيح الجامع الصغير، (٨/٣) (ح٢٨٢٩)، واسلسلة الأحاديث الصحيحة، (٢٨٢٤) (ح٨٠٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «التذكرة» (ص٦٢٥، ٦٢٦)، وافتح الباري، (٢١/ ٣٤٩)، والتحفة الأحوذي شرح الترمذي، (٢/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٥) «جامع الترمذي»، باب ما جاء في قول النبي ﷺ: «بُعِفْتُ أنا والساعة كهاتين»، (٤٦٠، ٤٥٩)، وقال: «لهذا حديث حسن صحيح».

أدري أذكره عن أنس أو قاله قتادة (١).

قال القرطبي: «أولها النبي ﷺ؛ لأنه نبي آخر الزمان، وقد بُعِثَ وليس بينه وبين القيامة نبيًّ»(٢).

قال تعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّيِتَ أَبُ

#### ٢ ـ موت النبي ﷺ:

من أشراط الساعة موتُ النبي ﷺ، ففي الحديث عن عوف بن مالك ظهنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «اعدُدْ ستّاً بين يدي الساعة: موتى...»(٣) الحديث.

فقد كان موت النبي ﷺ من أعظم المصائب التي وقعت على المسلمين، فقد أظلمتِ الدُّنيا في عيون الصحابة ﴿ عندما مات عليه الصلاة والسلام.

قال أنس بن مالك على: «لما كان اليوم الذي دخل فيه رسول الله على المدينة؛ أضاء منها كل شيء، فلما كان اليوم الذي مات فيه؛ أظلمَ منها كل شيء، وما نفضنا عن رسول الله على الأيدي \_ وإنا لفي دَفْنِه \_ حتى أنكرنا قلوبَنا»(3).

<sup>(</sup>۱) •صحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قرب الساعة، (۸٩/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة» (ص٦٢٦).

<sup>(</sup>٣) المحيح البخاري، كتاب الجزية والموادعة، باب ما يُحذر من الغدر، (٦/ ٢٧٧ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) «جامع الترمذي»، أبواب المناقب، (٨٧/١٠، ٨٨ ـ مع تحفة الأحوذي)، وقال الترمذي: «لهذا حديث صحيح غريب».

قال ابن حجر: «يريد أنهم وجدوها تغيَّرت عمَّا عهدوه في حياته من الألفة، والصفاء، والرقة؛ لفقدان مَا كان يمدُّهم به من التعليم والتأديب»(١).

فبموته عندما زاراها بعد موت النبي على، فلما انتهيا إليها؛ بكر وعمر في عندما زاراها بعد موت النبي على، فلما انتهيا إليها؛ بكت، فقالا لها: «ما يُبكيكِ؟ ما عند الله خير لرسوله. فقلت: ما أبكي أن لا أكون أعلم أنَّ ما عند الله خيرٌ لرسوله على، ولكني أبكي أن الوحي قد انقطع من السماء. فهيَّجَتْهُما على البكاء، فجعلا يبكيان معها»(٢).

فقد مات عليه الصلاة والسلام كما يموت الناس: لأن الله تعالى لم يكتب الخلود في لهذه الحياة الدُّنيا لأحد من الخلق، بل هي دار ممرً لا دار مقرِّ؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِيَشَرِ مِن فَبِلِكَ ٱلْخُلِّدُ أَفَائِن مِتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴿ كُلُ نَقْسِ ذَا يَفَدُ ٱلْمَوْتُ وَنَبُلُوكُم بِالشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتَنَةٌ وَإِلَيْنَا فَهُمُ الْفَرِ وَٱلْخَيْرِ فِتَنَةٌ وَإِلَيْنَا وَنَبُلُوكُم بِالشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتَنَةٌ وَإِلَيْنَا وَمُعُونَ ﴿ وَالْفَيْرِ وَالْخَيْرِ فَتَنَةً وَإِلَيْنَا وَمَعُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

إلى غير ذٰلك من الآيات التي تبيِّن أن الموت حقَّ، وأن كل نفس ذائقة الموت، حتى ولو كان سيد الخلق وإمام المتَّقين محمَّد ﷺ.

وكان موته كما قال القرطبي: «أول أمر دَهَمَ الإسلامَ... ثمَّ بعده

<sup>=</sup> وقال شعيب الأرناؤوط: "إسناده صحيح". انظر: "شرح السنة" للبغوي، (٥٠/١٤)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

قال ابن حجر: قال أبو سعيد فيما أخرجه البزار بسند جيد: ما نفضنا أيدينا من دفنه حتى أنكرنا قلوبنا». قالفتح، (١٤٩/٨).

<sup>(</sup>۱) افتح الباري، (۱٤٩/۸).

موتُ عمر، فبموت النبي ﷺ انقطع الوحي، وماتت النبوَّة، وكان أول ظهور الشر بارتداد العرب، وغير ذلك، وكان أول انقطاع الخير، وأول نقصانه.

قال أبو بكر الصديق ﴿ اللهُ الل

فَلْتَحْدُثَنَّ حَوَادِثٌ مِنْ بَعْدِهِ تُعْنَى بِهِنَّ جَوانِحٌ وصُدُورُ وصُدُورُ وَالت صفيَّة بنت عبد المطَّلب ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ الله

لَعَمْرُكَ مَا أَبْكِي النَّبِيَّ لِفَقْدِهِ وَلٰكِنَّ مَا أَخْشَى مِنَ الهَرْج (١) آتِيا (٢)

#### ٣ \_ فتح بيت المقدس:

ففي عهد عمر بن الخطاب و المقدس سنة ست عشرة من الهجرة؛ كما ذهب إلى ذلك أئمَّة السِّير، فقد ذهب عمر اللهبية بنفسه، وصالح أهلها، وفتحها، وطهَّرها من اليهود والنصارى، وبنى بها مسجداً في قبلة بيت المقدس (٤).

وروى الإمام أحمدُ من طريق عُبيد بن آدم؛ قال: «سمعتُ عمر بن الخطاب يقول لكعب الأحبار (٥): أين ترى أن أصلي؟ فقال: إن أخذتَ

<sup>(</sup>١) (الهَرْج): هو القتل؛ كما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) «التذكرة» للقرطبي، (ص٦٢٩، ٦٣٠) بتصرف بسيط. وانظر: «الإذاعة» لصديق حسن، (ص٦٧ \_ ٦٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، وتقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٤) انظر: «البداية والنهاية» (٧/ ٥٥ \_ ٥٥).

<sup>(</sup>٥) هو كعب بن ماتع الحميري، من أوعية العلم، ومن كبار علماء أهل الكتاب، =

عني؛ صليتَ خلف الصخرة، فكانت القدس كلها بين يديك. فقال عمر: ضاهيت اليهوديَّة، لا، ولكن أصلي حيث صلى رسول الله ﷺ، فتقدَّم إلى القبلة، فصلَّى، ثم جاء، فبسطَّ رداءَه، فكنس الكناسة في ردائه، وكنس الناس)(١).

# ٤ \_ طاعون عمواس (٢):

جاء في حديث عوف بن مالك السابق قوله ﷺ: «اعدُدْ ستاً بين يدي الساعة: ... (فذكر منها:) ثم مُوتان (٣) يأخذ فيكم كقُعاصِ (٤) الغنم (٥).

قال ابن حجر: ﴿ يُقال: إن لهذه الآية ظهرت في طاعون عمواس في

أسلم في زمن أبي بكر الصديق، وقدم المدينة زمن عمر، ثم سكن الشام، ومات في خلافة عشمان فلي وقد جاوز المئة، وكان كثير الرواية للإسرائيليات، وقسم كبير منها لا يصع السند به إليه، وليس له في البخاري رواية، وفي مسلم رواية لأبي هريرة عنه.

انظر: «تقریب التهذیب» (٢/ ١٣٥)، و«تهذیب التهذیب» (٨/ ٤٣٨ \_ ٤٤٠)، و انظر: «تقریب الحفاظ» (١/ ٥٢).

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (۱/ ۲٦٨، ٢٦٩) (ح٢٦١)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده حسن».

<sup>(</sup>٢) (عمواس): بلدة في فلسطين، على ستة أميال من الرملة، على طريق بيت المقدس.

انظر: «معجم البلدان» (١٥٧/٤).

<sup>(</sup>۳) (مُوتان)؛ بضم الميم وسكون الواو: هو الموت الكثير الوقوع.انظر: «فتح الباري» (۲۷۸/٦).

<sup>(</sup>٤) (قعاص)؛ بالضم، ويقال فيه: عقاس؛ بضم العين المهملة، وتخفيف القاف، وآخره مهملة: داء يأخذ الدواب، فيسيل من أنوفها شيء، فتموت فجأة. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٨٨/٤)، و«فتح الباري» (٦/٨٧٠).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري، وتقدم تخريجه قريباً.

خلافة عمر، وكان ذٰلك بعد فتح بيت المقدس،(١).

ففي سنة ثمان عشرة للهجرة على المشهور الذي عليه الجمهور (٢) وقع طاعون في كورة عمواس، ثم انتشر في أرض الشام، فمات فيه خلق كثير من الصحابة وفي ومن غيرهم؛ قيل: بلغ عدد من مات فيه خمسة وعشرون ألفاً من المسلمين، ومات فيه من المشهورين: أبو عُبيدة عامر بن الجرَّاح، أمين لهذه الأمة، في (٣).

#### ٥ ـ استفاضة المال والاستغناء عن الصدقة:

عن أبي هريرة ظلى أن رسول الله على قال: «لا تقومُ الساعة حتى يكثر فيكم المال، فيفيض، حتى يُهِم رَبَّ المالِ مَن يقبله منه صدقة، ويُدعى إليه الرجل، فيقول: لا أرب لى فيه، (٤).

عن أبي موسى ﴿ عن النبي ﷺ؛ قال: «ليأتِينَ على الناسِ زمانٌ يطوف الرجلُ فيه بالصدقة من الذهب، ثم لا يجد أحداً يأخذها منه، (٥).

وأخبر عليها من كنوز الأرض، ويفتح عليها من كنوز الأرض، وأن ملك أمته سيبلغ مشارق الأرض ومغاربها، ففي الحديث عن ثوبان في أن رسول الله عن ثوبان الله زوى(٢) لمي الأرض،

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ٣٢٠، ٣٢١).

<sup>(</sup>۱) "فتح الباري" (۲/ ۲۷۸). (۲) انظر: "البداية والنهاية" (۷/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) انظر: «معجم البلدان» (٤/ ١٥٧، ١٥٨)، و«البداية والنهاية» (٧/ ٩٤).

<sup>(</sup>٤) •صحیح البخاری، کتاب الفتن، (۱۳/ ۸۱، ۸۲ ـ مع الفتح)، و•صحیح مسلم، کتاب الزکاة، باب کل نوع من المعروف صدقة، (۷/ ۹۷ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) «صحيح مسلم»، كتاب الزكاة، باب كل نوع من المعروف صدقة، (٩٦/٧ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٦) (زوي): يقال: زويته أزويه زيّاً؛ أي: جمعته، والمعنى أن الله جمع له ﷺ الأرض، وقرَّبها حتى رأى مشارقها ومغاربها.

فرأيتُ مشارقها ومغاربها، وإن أمَّتي سيبلغ ملكها ما زُوِيَ لي منها، وأُعطيتُ الكنزينِ الأحمر والأبيض، (١٠).

وقال ﷺ: اوإني قد أعطيتُ مفاتيح خزائن الأرض، أو مفاتيح الأرض، (٢).

وعن عدي بن حاتم ظليه؛ قال: بينما أنا عند النبي على الله وعن عدي بن حاتم ظليه؛ قال: بينما أناه قطع السبيل، فقال: بيا مدي! هل رأيت الحيرة؟ فلت الله أرها، وقد أُنبِئتُ عنها. قال: المؤاللة بك حياةً لَتَرَين الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف أحداً إلا الله . قلت فيما بيني وبين نفسي: فأين دُعًار (٣) طيئ الذين قد سعروا البلاد؟! اولئن طالت بك حياة لَتُفْتَحَن كنوز كسرى . قلت نصرى بن هرمز. ولئن طالت بك حياة لترين طالت بك حياة لترين طالت بك حياة لترين الرجل يُخرِجُ مل كفة من ذهب أو فضة ؛ يطلب من يقبله منه ؛ فلا يجد أحداً يقبله منه ... .. ...

قال عدي: فرأيتُ الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة، لا تخاف إلا الله، وكنتُ فيمن افتتح كنوز كسرى بن هرمز، ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال النبى أبو القاسم على يخرج ملء كفه (٤).

<sup>(</sup>١) الصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٣/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) •صحیح مسلمه، کتاب الفضائل، باب حوض نبینا ﷺ وصفته، (١٥/٥٥ \_ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٣) (دعار): مفرده داعر: وهو الخبيث المفسد، والمراد بهم هنا قطاع الطريق.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١١٩/٢).

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، (٦/ ١٦٠، ٦١١ - مع الفتح)، و«شرح السنة»، كتاب الفتن، باب ما يكون من كثرة المال والفتوح، (١٥/ ٣١ - ٣٣)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

فقد تحقَّق كثيرٌ ممَّا أخبرنا به الصادق ﷺ، فكثُر المال في عهد الصحابة الله بسبب ما وقع من الفتوح، واقتسموا أموال الفرس والروم، ثم فاض المال في عهد عمر بن عبد العزيز ﷺ، فكان الرجل يَعْرِض المال للصدقة، فلا يجد مَن يقبله.

وسيكثر المال في آخر الزمان، حتى يعرض الرجل ماله، فيقول الذي يعرضه عليه: لا إرب لى به.

ولهذا \_ والله أعلم \_ إشارة إلى ما سيقع في زمن المهدي وعيسى عليم (١)؛ من كثرة الأموال، وإخراج الأرض لبركتها وكنوزها.

ففي الحديث عن أبي هريرة ظله؛ قال: قال رسول الله كله: 

«تقيء الأرض أفلاذ كبدها أمثال الأسطوان من الذهب والفضة». قال: 

«فيجيء القاتل، فيقول: في لهذا قَتَلْتُ، ويجيء القاطع فيقول: في لهذا قطعتُ رحمي، ويجيء السارق فيقول: في لهذا قُطِعَتْ يدي، ثم يَدَعونه فلا يأخذون منه شيئاً» (٢٠).

وذكر ابن حجر أنه يحتمل أن يكون استغناء الناس عن المال وتركهم له وقت خروج النار واشتغال الناس بأمر الحشر، فلا يلتفتُ أحدٌ حينئذ إلى المال، بل يقصد أن يتخفّف ما استطاع.

وما ذكره ابن حجر من استغناء الناس عن المال لاشتغالهم بأمر الحشر لا يُنافي أن يكون لاستغنائهم سببٌ آخر، وهو كثرة المال؛ كما يحصل في زمن المهدي وعيسى عَلِيهُ، وبذلك يكون الاستغناء يقع في زمنين \_ وإن تباعدا \_ بسببين مختلفين، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر: (فتح الباري) (١٣/ ٨٨، ٨٨).

 <sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الزکاة، باب کل نوع من المعروف صدقة، (۹۸/۱۵ \_ مع شرح النووي). وانظر: «فتح الباري» (۸۸/۱۳).

# ٦ ـ ظُهور الفتن:

الفتن: جمع فتنة، وهي الابتلاء والامتحان والاختبار، ثم كثُرَ استعمالها فيما أخرجه الاختبار للمكروه، ثم أُطلِقت على كلِّ مكروهِ أو آبِلِ إليه؛ كالإثم؛ والكفر، والقتل، والتَّحريق، وغير ذٰلك من الأمور المكروهة(١).

وقد أخبر النبي على أن من أشراط الساعة ظهور الفتن العظيمة التي يلتبس فيها الحق بالباطل، فتزلزل الإيمان، حتى يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً، كلما ظهرت فتنة؛ قال المؤمن: هذه مُهْلِكتي. ثم تنكشف ويظهر غيرها، فيقول: لهذه، لهذه . ولا تزال الفتن تظهرُ في الناس إلى أن تقوم الساعة.

ففي الحديث عن أبي موسى الأشعري هذا؛ قال: قال رسول الله على: (إن بين يدي الساعة فتناً كقطع الليل المظلم، يصبح الرجل فيها مؤمناً ويمسي كافراً، ويمسي مؤمناً ويصبح كافراً، القاعد فيها خير من القائم، والقائم فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي، فكسروا قسيَّكُم، وقطّعوا أوتارَكُم، واضْرِبوا بسيوفِكُمُ الحِجارَةَ؛ فإن دُخِل على أحدِكُم؛ فليَكُنْ كخير ابنى آدم».

رواه الإمام أحمد، وأبو داود، وابن ماجه، والحاكم في «المستدرك» (۲).

<sup>(</sup>۱) انظر: «لسان العرب» (۳۱۷/۱۳ ـ ۳۲۱)، و«النهاية» (۳/۱۱، ٤١١)، و«فتح الباري» (۳/۱۳).

<sup>(</sup>۲) قمسند الإمام أحمد (٤٠٨/٤) - بهامشه منتخب كنز العمال)، وقسنن أبي داود (١٣١٠/١) - مع عون المعبود)، وقسنن ابن ماجه (١٣١٠/١)، وقال: قلمذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه، وسكت عنه الذهبي.

وروى الإمام مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل المظلم؛ يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً، أو يُمْسي مؤمناً ويُصبُح كافراً، يبيع دينَه بعَرَضِ مِن الدُّنيا،(١).

وعن أم سلمة زوج النبي على وظلاً؛ قالت: استيقظ رسول الله على للله فَزِعاً؛ يقول: «سبحان الله! ما أنزل الله من الخزائن؟ وماذا أنزل الله من الفتن؟ مَن يوقظ صواحب الحجرات \_ يريد أزواجه \_ لكي يُصلين؟ رُبَّ كاسية في الدُّنيا عارية في الآخرة، رواه البخاري(٢).

وأحاديث الفتن كثيرة جدّاً، فقد حذَّر النبي ﷺ أمَّته من الفتن،

<sup>=</sup> والحديث صححه الألباني. انظر: (صحيح الجامع الصغير) (٢/ ١٩٣) (ح٢٠٤٥).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر الفتن، (۲/ ۱۳۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب لا يأتي زمان إلا الذي بعده شر منه، (۱۳/ ۲۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الإمارة، باب وجوه الوفاء ببيعة الخليفة الأول فالأول، (٣/ ٢٣٢، ٢٣٣ ـ مع شرح النووي).

وأمر بالتعوَّذ منها، وأخبر أن آخر لهذه الأمة سيصيبها بلاءً وفتَنَ عظيمة، وليس هنالك عاصم منها؛ إلا الإيمان بالله واليوم الآخر، ولزوم جماعة المسلمين، وهم أهل السنة \_ وإن قلُّوا \_، والابتعاد عن الفتن، والتعوُّذ منها، فقد قال عليه الصلاة والسلام: «وتعوَّذوا بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن». رواه مسلم (١) عن زيد بن ثابت فلهم.

#### أ \_ ظهور الفتن من المشرق:

أكثر الفتن التي ظهرت في المسلمين كان منبعها من المشرق، من حيث يطلُعُ قرنُ الشيطان، ولهذا مطابِقٌ لما أخبر به نبيُّ الرحمة على الله الله الله المسلمين المسل

فقد جاء في الحديث عن ابن عمر أنه سمع رسول الله على وهو مستقبل المشرق يقول: «ألا إن الفتنة ها هُنا، ألا إن الفتنة ها هُنا، من حيث يطلُعُ قرنُ الشيطان»(٢). رواه الشيخان(٣).

وفي رواية لمسلم أنه قال: (رأس الكفر من ها هُنا، من حيث يطلُعُ قرنُ الشيطان،؛ يعنى: المشرق<sup>(٤)</sup>.

وعن ابن عباس على الله على النبي الله مارك لنا في

<sup>(</sup>۱) •صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب عرض مقعد الميت عليه وإثبات عذاب القبر والتعوذ منه، (۱۷/ ۲۰۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (قرن الشيطان): قوة الشيطان وأتباعه، أو أن للشمس قرن على الحقيقة. وقيل: إن الشيطان يقرن رأسه بالشمس عند طلوعها ليقع سجود عبدتها له. انظر: قنتح الباري، (٤٦/١٣).

<sup>(</sup>٣) •صحيح البخاري، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: «الفتنة من قبل المشرق»، (١٣/ ٤٥ ـ مع الفتح)، و•صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٣١/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) (صحيح مسلم)، كتاب الفتن، (١٨/ ٣١، ٣٢ ـ مع شرح النووي).

صاعِنا ومُدِّنا، وبارك لنا في شامِنا ويمنِنا». فقال رجلٌ من القوم: يا نبي الله! وفي عراقنا. قال: «إن بها قَرن الشيطان، وتهيج الفتن، وإن الجفاء بالمشرق»(١).

قال ابن حجر: «وأول الفتن كان منبعها من قِبَلِ المشرق، فكان ذلك سبباً للفرقة بين المسلمين، وذلك مما يحبُّه الشيطان ويفرحُ به، وكذلك البدع نشأت من تلك الجهة»(٢).

فمن العراق ظهر الخوارج، والشيعة، والروافض، والباطنية، والقَدَرية، والجهميَّة، والمعتزلة، وأكثر مقالات الكفر كان منشؤها من المشرق؛ من جهة الفرس المجوس؛ كالزردشتية (٣)، والمانويّة (٤)، والمزدكية (٥)،

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني، ورواته ثقات.

<sup>«</sup>مختصر الترغيب والترهيب» (ص٨٧) للحافظ ابن حجر، تحقيق عبد الله بن السيد أحمد بن حجاج، مطبعة التقدم، الناشر مكتبة السلام، القاهرة، الطبعة الرابعة، (١٤٠٢هـ).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (١٣/ ٤٧).

<sup>(</sup>٣) (الزردشتية): هم أصحاب زردشت بن يورشب، وأبوه من أذربيجان، ومن عقيدتهم أن النور والظلمة أصلان متضادان، وهما مبدأ موجودات العالم، وزردشت يقول: إن الباري تعالى هو خالق النور والظلمة ومبدعهما، والزردشتية جماعة منظمة، ولها درجات ومراتب، وموطنهم فارس.

انظر: «الملل والنحل» (٢٣٦/١، ٢٣٧) للشهرستاني، وكتاب «وجاء دور المجوس» (ص٢٤) للدكتور عبد الله الغريب.

<sup>(</sup>٤) (المانوية): هم أصحاب ماني بن فاتك المجوسي، وعقيدتهم أن العالم مخلوق من أصلين قديمين هما النور والظلمة. انظر: «الملل والنحل» (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) (المزدكية): أصحاب مزدك بن بافداد، الذي دعا إلى الإباحية واشتراك الناس في النساء والأموال، وليست الشيوعية الحديثة إلا امتداداً للمزدكية. انظر: «الملل والنحل» (١/ ٢٤٩)، وكتاب «وجاء دور المجوس» (ص٢٧ ـ ٢٩).

والهندوسية (١)، والبوذيَّة (٢)، وأخيراً وليس آخراً: القاديانية (٣)، والبهائية (٤). . . إلى غير ذلك من المذاهب الهدَّامة.

(۱) (الهندوسية): ديانة الجمهرة العظمى في الهند الآن، وقد جاء بها الآريون عندما فتحوا الهند، وليس لها مؤسس معين، وهي مجموعة عقائد، ولهم آلهة كثيرة، ويقسمون الناس إلى أربع طبقات، أعلاها البراهمة، وأدناها المنبوذون، ولهم كتاب مقدس اسمه «الويدا»، وهو عبارة عن تاريخ للآريين، وهم طبقة البراهمة، وفيه مجموعة تعاليم.

انظر: امقارنة الأديان/ أديان الهند الكبرى، (٤٦/٤ \_ ٤٩) لأحمد شلبي.

(۲) (البوذية): مؤسس لهذا النحلة اسمه (سيد هارتا)، ثم تسمى بـ (بوذا)، ودعوته تقوم على التقشف، والزهد، والرياضات، ويقول بالتناسخ ـ والتناسخ أساس أديان الهند ـ، وبوذا لا يؤمن بوجود إله.

وقد امتزجت البوذية بالهندوسية، وذابت فيها، وأصبح بوذا من آلهة الهندوس. انظر: «مقارنة الأديان/ أديان الهند الكبرى» (١٣٧/٤ ـ ١٧٠).

(٣) (القاديانية): نسبة إلى مؤسسها الميرزا غلام أحمد القادياني، وكان ظهور لهذه النحلة في أواخر القرن التاسع عشر الميلادي في الهند، في إقليم (بنجاب) بباكستان، وادَّعى النبوة، وأنه المسيح الموعود، وساعده الإنكليز في نشر دعوته، ومن أباطيله نسخ الجهاد، وفرض طاعة الحكومة البريطانية، وأن نزول عيسى من نسج النصارى، ومَن قال: إن عيسى ما مات؛ فقد أشرك، وكان هلاكه سنة (١٩٠٨م).

انظر: «القادياني ومعتقداته» للشيخ منظور أحمد الباكستاني، و «القاديانية ثورة على النبوة والإسلام»، و «القادياني والقاديانية دراسة وتحليل»؛ كلاهما لأبي الحسن الندوى.

(٤) (البهائية): مؤسس لهذه النحلة رجل من فارس، اسمه الميرزا علي محمد الشيرازي، الذي لقّب نفسه بـ(الباب)، وقد سجنته حكومة فارس، ثم قتلته، وخلفه أحد أتباعه، وهو بهاء الله ميرزا حسين علي، ومن عقائده نسخ القرآن، وهدم الكعبة، وإبطال الحج، وادّعى النبوة، وله كتاب سماه «الكتاب الأقدس».

وقد تطوَّر مذهب البهائيين حتى ادَّعوا أن البهاء إله، فقد كان نقش (إكليشة) نشراتهم: «بهاء يا إلهي».

وأيضاً؛ فإن ظهور التتار في القرن السابع الهجري كان من المشرق، وقد حدث على أيديهم من الدَّمار والقتل والشرِّ العظيم ما هو مدوَّنٌ في كتب التاريخ.

وإلى اليوم لا يزال المشرق منبعاً للفتن والشرور والبدع والخرافات والإلحاد، فالشيوعية الملحدة مركزها روسيا والصين الشيوعية، وهما في المشرق، وسيكون ظهور الدجًال ويأجوج ومأجوج من جهة المشرق، نعوذ بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن.

ولا بدَّ لي هنا من أن أنبه على أن بعض الفتن هو من أشراط الساعة التي نصَّ عليها رسول الله ﷺ؛ كوقعة صفين، وظهور الخوارج، وسأتكلم بإيجاز عن بعض الفتن العظيمة التي كانت سبباً في تفريق المسلمين، وظهور الشرِّ العظيم.

### ب ـ مقتل عثمان بن عفان ظائه:

لقد كان ظهور الفتن في عهد الصحابة ولله بعد مقتل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب وللهذا والله كان باباً مغلقاً دون الفتن، فلما قُتِلَ وللهذا طهرت الفتن العظيمة، وظهر دُعاتُها ممَّن لم يتمكَّن الإيمان من قلبه، وممَّن كان من المنافقين الذي يُظْهِرون للناس الخير، ويُبُطِنون الشروالكيد لهذا الدين.

انظر: كتاب «دراسات عن البهائية والبابية»، مجموعة رسائل لجماعة من الكتاب المسلمين، طبع المكتب الإسلامي، ط. الثانية، (١٣٩٧هـ)، دمشق.

في أهله وماله وجاره تكفّرها الصلاة والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قال: ليست لهذه، ولكن التي تموجُ كموجِ البحر. قال: يا أمير المؤمنين! لا بأس عليك منها، إن بينك وبينها باباً مغلقاً. قال: يُفتح الباب أو يُكسر؟ قال: لا، بل يُكسَر. قال: ذلك أحرى أن لا يغلق. قلنا: عُلِمَ الباب؟ قال: نعم؛ كما أن دون غَدِ الليلة، إني حدثتُه حديثاً ليس بالأغاليط. فهبنا أن نسأله، وأمرنا مسروقاً، فسأله، فقال: عمر(۱).

ففي الحديث عن أبي موسى الأشعري فلله قال: خرج النبي الله عن الله عن أبي موسى الأشعري فله قال: خرج النبي الله عنهاء المدينة. . . (فذكر الحديث إلى أن قال:) فجاء عثمان، فقلت: كما أنت؛ حتى أستأذن لك. فقال النبي الله: «اثذن له،

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، (۱۰۳/٦، ۲۰۴ ـ مع الفتح)، واصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱٦/١٨، ۱۷ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل ذلك في: «البداية والنهاية» (٧/ ١٧٠ \_ ١٩١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «العواصم من القواصم» (ص١٣٧ ـ ١٣٧)، تحقيق وتعليق محب الدين الخطيب.

### وبشِّره بالجنة معها بلاءً يُصيبُهُ<sup>(١)</sup>.

وخصَّ النبيُّ ﷺ عثمان بذكر البلاء مع أن عمر قتل أيضاً؛ لكون عمر لم يمْتَحَنْ بمثلِ ما امْتُحِنَ به عثمان؛ من تسلُّط القوم الذين أرادوا منه أن ينخلع من الإمامة بسبب ما نسبوه إليه من الجَور والظلم؛ بعد إقناعه لهم، وردِّه عليهم»(٢).

وبمقتل عثمان القسم المسلمون، ووقع القتال بين الصحابة، وانتشرت الفتن والأهواء، وكَثُر الاختلاف، وتشعّبت الآراء، ودارت المعارك الطاحنة في عهد الصحابة في، وكان النبي على يعلم ما سيقع من الفتن في زمنهم؛ فإنه أشرف على أطم "" من آطام المدينة، فقال: «هل ترونَ ما أرى؟» قالوا: لا. قال: «فإني لأرى الفتن تقع خلال بيوتِكُم كوقع القطر»(1).

#### ج \_ موقعة الجمل:

ومن الفتن التي وقعت بعد قتل عثمان رها ما وقع في معركة

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب الفتنة التي تموج كموج البحر، (۱۳/ ٤٨ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» (١٣/ ٥١).

 <sup>(</sup>٣) (أطم)؛ بالضم: بناء مرتفع، وجمعه: آطام، وهي الأبنية المرتفعة؛ كالحصون.
 انظر: «النهاية» (١/٥٤) لابن الأثير.

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٧/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) دشرح النووي لمسلم، (٨/١٨).

الجمل المشهورة بين على ظلية وعائشة وطلحة والزّبير ولي؛ فإنه لما قُتِل عثمان؛ أتى الناس عليّاً وهو في المدينة، فقالوا له: ابْسُطْ يَدَكَ نُبايِعْكَ. فقال: حتى يتشاورَ الناس. فقال بعضهم: لئن رجع الناس إلى أمصارِهم بقتل عثمان، ولم يقم بعده قائمٌ؛ لم يؤمّن الاختلاف وفساد الأمة. فألحُّوا على عليّ ظلية في قبول البيعة، فبايعوه، وكان ممّن بايعه طلحة والزّبير في ثم ذهبا إلى مكّة للعمرة، فلقيتهم عائشة في وبعد حديث والزّبير في مقتل عثمان توجّهوا إلى البصرة، وطلبوا من عليّ أن يسلّم لهم قتلة عثمان أن، فلم يجبهم؛ لأنه كان ينتظر من أولياء عثمان أن يتحاكموا إليه، فإذا ثبت على أحدٍ بعينِه أنّه ممّن قتل عثمان؛ اقتصّ منه، فاختلفوا بسبب ذلك، وخشي مَن نُسِب إليهم القتل ـ وهم الخارجون على عثمان ـ أن يصطلحوا على قتلهم، فأنشبوا الحرب بين الطائفتين (٢).

وقد أخبر النبي علياً أنه سيكونُ بينه وبين عائشة أمرٌ، ففي المحديث عن أبي رافع أن رسول الله علي قال لعلي بن أبي طالب: (إنه سيكون بينك وبينَ عائشة أمرٌ». قال: أنا يا رسول الله! قال: (نعم». قال: فأنا أشقاهم يا رسول الله. قال: (لا؛ ولكن إذا كان ذلك؛ فاردُدُها إلى مأمنِها»(٣).

<sup>(</sup>۱) يرى أبو بكر بن العربي في كتابه «العواصم من القواصم» أن خروجهم إلى البصرة إنما كان للصلح بين المسلمين، وقال: «لهذا هو الصحيح، لا شيء سواه، وبذلك وردت صحاح الأخبار».

انظر: «العواصم» (ص١٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل ذٰلك في: ﴿فتح الباري، (١٣/ ٥٤ \_ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد) (٣٩٣/٦ ـ بهامشه منتخب كنز العمال). والحديث حسن. انظر: «فتح الباري» (١٣/٥٥).

قال الهيثمي: «رواه أحمد، والبزار، والطبراني، ورجاله ثقات». «مجمع الزوائد» (٧٧ ٢٣٤).

ومما يدلُّ على أن عائشة وطلحة والزبير لم يخرجوا للقتال، وإنما للصُّلح بين المسلمين ما رواه الحاكم من طريق قيس بن أبي حازم؛ قال: لما بلغت عائشة و الله العض ديار بني عامر؛ نبحت عليها الكلاب، فقالت: أي ماء لهذا؟ قالوا: الحوأب(١). قالت: ما أظنُّني إلا راجعة. فقال لها الزبير: لا بعد، تقدَّمي، فيراك الناس، فيصلح الله ذات بينهم. فقالت: ما أظنَّني إلا راجعة؛ سمعتُ رسول الله على يقول: «كيفَ بإحداكنَّ إذا نبحَتْها كلاب الحوأب، (١).

وفي رواية للبزار عن ابن عباس أن رسول الله على قال لنسائه: البحمل الأدبب<sup>(٣)</sup>، تخرجُ حتى تنبحها كلاب الحواب، يقتل عن يمينها وعن شمالها قتلى كثيرة، وتَنْجو من بعد ما كادت، (٤٠).

<sup>(</sup>۱) (الحوأب): موضع قريب من البصرة، وهو من مياه العرب في الجاهلية، ويقع على طريق القادم من مكة إلى البصرة، وسمي بـ(الحوأب) نسبة لأبي بكر بن كلاب الحوأب، أو نسبة للحوأب بنت كلب بن وبرة القضاعية.

انظر: «معجم البلدان» (٣١٤/٢)، وحاشية محب الدين الخطيب على «العواصم من القواصم» (ص١٤٨).

<sup>(</sup>٢) «مستدرك الحاكم» (٣/ ١٢٠).

قال ابن حجر: «سنده على شرط الصحيح». انظر: «فتح الباري» (١٣/٥٥). وقال الهيثمي: «رواه أحمد وأبو يعلى والبزار، ورجال أحمد رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٣٤).

والحديث في امسند الإمام أحمد، (٦/ ٥٢ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

<sup>(</sup>٣) (الأدبب)؛ أي: الأدب، وهو كثير وبر الوجه.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (٩٦/٢).

<sup>(</sup>٤) افتح الباري، (١٣/٥٥).

وقال ابن حجر: (رجاله ثقات).

وقد أنكر الإمام أبو بكر بن العربي حديث (الحواب) في كتابه «العواصم من القواصم» (ص١٦١)، وتابعه في ذلك الشيخ محب الدين الخطيب في =

قال ابن تيمية: «إن عائشة لم تخرج للقتال، وإنما خرجت بقصد الإصلاح بين المسلمين، وظنّت أن في خروجها مصلحة للمسلمين، ثم تبيّن لها فيما بعد أن ترك الخروج كان أولى، فكانت إذا ذكرت خُروجها؛ تبكي حتى تَبُلَّ خِمارَها، ولهكذا عامّة السابقين ندموا على ما دخلوا فيه من القتال، فندم طلحة والزبير وعليَّ رضي الله عنهم أجمعين.

ولم يكن يوم الجمل للهؤلاء قصد في القتال، ولكن وقع الاقتتال بغير اختيارهم؛ فإنه لما تراسل علي وطلحة والزبير، وقصدوا الاتفاق على المصلحة، وأنهم إذا تمكّنوا؛ طلبوا قتلة عثمان أهل الفتنة، وكان علي غير راض بقتل عثمان، ولا معيناً عليه؛ كما كان يحلف، فيقول: والله ما قتلت عثمان ولا مالأتُ على قتله. وهو الصادق البار في يمينه، فخشي القتلة أن يتّفِق علي معهم على إمساك القتلة، فحملوا على عسكر طلحة والزبير، فظن طلحة والزبير أن علياً حمل عليهم، فحملوا دفعاً عن أنفسهم، فظن علي أنهم حملوا عليه، فحمل دفعاً عن نفسه، فوقعت الفتنة بغير اختيارهم، وعائشة راكبة؛ لا قاتلت، ولا أمرت بالقتال، ولهكذا ذكره غير واحدٍ من أهل المعرفة بالأخبار»(١).

<sup>=</sup> تعليقه على «العواصم»، وذكر أن لهذا الحديث ليس له موضع في دواوين الإسلام المعتبرة.

ولكن الحديث صحيح؛ صححه الهيثمي، وابن حجر؛ كما سبق، فقد قال الحافظ في «فتح الباري» (٥٥/١٣) في كلامه على حديث الحوأب: «وأخرج لهذا أحمد، وأبو يعلى، والبزار، وصححه ابن حبان، والحاكم، وسنده على شرط الصحيح».

وصححه الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، ورد على مَن طعن في صحة لهذا الحديث، وبيَّن من أخرجه من الأنمَّة.

انظر: «السلسلة» (م١/جـ٤ \_ جـ٥/ ٢٢٣، ٢٣٣) (حديث رقم ٤٧٥).

<sup>(</sup>۱) «منهاج السنة» (۲/ ۱۸۵).

### د ـ موقعة صفّين:

ومن الفتن التي وقعت بين الصحابة الله غير حرب الجمل ما أشار إليه النبي على بقوله: «لا تقوم الساعة حتى تقتتل فئتانِ عظيمتان، يكون بينهما مقتلةٌ عظيمةٌ، دعواهما واحدة». رواه البخاري ومسلم(١).

فالفئتان هما طائفة عليِّ ومَن معه، وطائفة معاوية ومَن معه، على ما ذكر الحافظ ابن حجر في «الفتح»(٢).

أخرج البزَّار بسند جيِّد عن زيد بن وَهْب، قال: كنا عند حذيفة، فقال: كيف أنتم وقد خرج أهل دينكم يضرب بعضهم وجوه بعض بالسيف؟ قالوا: فما تأمرنا؟ قال: انظروا الفرقة التي تدعو إلى أمر علي؛ فالزموها، فإنها على الحق<sup>(٣)</sup>.

وقد وقعت الحرب بين الطائفتين في الموقعة المشهور بـ(صفّين)<sup>(1)</sup> في ذي الحجة سنة ست وثلاثين من الهجرة، وكان بين الفريقين أكثر من سبعين زحفاً، قُتِل نحو سبعين ألفاً من الفريقين<sup>(0)</sup>.

وما حصل من قتل بين علي ومُعاوية لم يكن يريده واحدٌ منهما، بل كان في الجيشين من أهل الأهواء متغلّبون يحرّضون على القتال،

<sup>(</sup>۱) «صحیح البخاری»، کتاب الفتن، باب (بدون)، (۸/۱۳ ـ مع الفتح)، و«صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۲/۱۸، ۱۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) (۱۳/ ۸۵). (۳) افتح الباری؛ (۱۳/ ۸۵).

<sup>(</sup>٤) (صفين): موضع على شاطئ الفرات من الجانب الغربي، بقرب الرقة، آخر تخوم العراق وأول أرض الشام. انظر: «معجم البلدان» (٣/٤١٤)، وتعليق الشيخ محب الدين الخطيب على

انظر: «معجم البلدان» (٣/ ٤١٤)، وتعليق الشيخ محب الدين الخطيب على «العواصم» (ص١٦٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: "فتح الباري، (١٣/ ٨٦)، و"معجم البلدان، (٣/ ٤١٤، ٤١٥).

الأمر الذي أدَّى إلى نُشوب تلك المعارك الطاحنة، وخروج الأمر من يد على ومُعاوية فَيْهُما.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وأكثر الذين كانوا يختارون القتال من الطائفتين لم يكونوا يطيعون لا عليًّا ولا مُعاوية، وكان عليًّ ومُعاوية ولها أطلب لكف الدماء من أكثر المقتتلين، لكن غُلبا فيما وقع، والفتنة إذا ثارت؛ عجز الحكماء عن إطفاء نارها.

وكان في العسكرين مثل الأشتر النخعي<sup>(۱)</sup>، وهاشم بن عتبة المرقال<sup>(۲)</sup>، وعبد الرحمٰن بن خالد بن الوليد<sup>(۳)</sup>، وأبى الأعور السلمي<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>۱) هو مالك بن الحارث بن عبد يغوث بن مسلمة النخعي الكوفي المعروف بالأشتر، أدرك الجاهلية، وروى عن عمر وعلي، وكان من أصحاب علي في ألها، وقيل: إنه شهد اليرموك، وكان رئيس قومه، وكان ممّن يسعى في الفتنة والتأليب على عثمان، ولّاه علي مصر، وتوفي وهو في طريقه إليها سنة (۳۷هـ).

انظر ترجمته في: «تهذيب التهذيب» (١١/١٠، ١٢)، و«الأعلام» (٥/٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) هاشم بن عتبة بن أبي وقاص الزهري: يُعرف بـ(المرقال)، كان من أمراء علي يوم صفين، ولد في حياة النبي ﷺ، قيل: إنه من الصحابة، وقُتِل يوم صفين، وكان موصوفاً بالشجاعة.

انظر ترجمته في: اسير أعلام النبلاء، (٣/ ٤٨٦)، اوشذرات الذهب، (١/ ٤٦)، والأعلام، (٨/ ٢٦).

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمٰن بن خالد بن الوليد، كان أحد الأجواد، وكان حامل لواء معاوية يوم صفين، توفي سنة (٤٦هـ) 激游.

انظر: «شذرات الذهب» (١/٥٥).

<sup>(</sup>٤) هو عمرو بن سفيان بن عبد شمس بن سعد الذكواني السلمي، مشهور بكنيته. نقل ابن حجر عن عباس الدوري أن يحيى بن معين قال: «أبو الأعور السلمي، رجل من أصحاب النبي على وكان مع معاوية».

وقال ابن أبي حاتم عن أبيه: «إن أبا الأعور أدرك الجاهلية ولا صحبة له، وقد غزا قبرص سنة ست وعشرين، وكانت له مواقف بصفين مع معاوية».

ونحوهم من المحرِّضين على القتال، قومٌ ينتصرون لعثمان غاية الانتصار، وقوم ينفرون عنه، ثم قتال أصحاب معاوية لم يكن لخصوص معاوية، بل كان لأسباب أخرى.

وقتال الفتنة مثل قتال الجاهلية، لا تنضبط مقاصد أهله واعتقاداتهم؛ كما قال الزهري: وقعت الفتنة وأصحاب رسول الله على متوافرون، فأجمعوا أن كل دم أو مال أو فرج أصيب بتأويل القرآن؛ فإنه هدرٌ، أنزلوهم منزلة الجاهلية»(١).

### هـ ـ ظهور الخوارج:

ومن الفتن التي وقعت ظهور الخوارج على علي ظليه، وكان بداية ظهورهم بعد انتهاء معركة (صفين)، واتفاق أهل العراق والشام على التحكيم بين الطائفتين، وفي أثناء رجوع علي ظليه إلى الكوفة فارقه الخوارج - وقد كانوا في جيشه -، ونزلوا مكاناً يُقال له (حَروراء)(٢)، ويبلغ عددهم ثمانية آلاف، وقيل: ستة عشر ألفاً، فأرسل علي إليهم ابن عباس ظليه، فناظرهم، ورجع معه بعضهم، ودخلوا في طاعة علي.

وأشاع الخوارج أن علياً تاب من الحكومة، ولذلك رجع بعضهم إلى طاعته، فخطبهم علي في الله في مسجد الكوفة، فتنادوا من جوانب

انظر: «الإصابة» (۲/٥٤٠، ٥٤١)، وحاشية «المنتقى من منهاج الاعتدال»
 (ص٢٦٤) للإمام الذهبي تحقيق وتعليق الشيخ محب الدين الخطيب.

 <sup>(</sup>١) «منهاج السنة» لابن تيمية (٢/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) (حروراء): قرية على ميلين من الكوفة، وإليها نُسبت الخوارج، فيقال: حرورية.

انظر: «معجم البلدان» (٢/ ٢٤٥).

المسجد: لا حكم إلا لله. وقالوا: أشركتَ وحكَّمتَ الرجال ولم تحكُّم كتاب الله.

فقال لهم عليٌّ: لكم علينا ثلاث: أن لا نمنَعَكُم من المساجد، ولا من رزقكم في الفيء، ولا نبدؤكم بقتال ما لم تُحْدِثوا فساداً.

ثم إنهم تجمّعوا وقتلوا من اجتاز بهم من المسلمين ومرَّ بهم عبد الله بن خبّاب بن الأرت (١) ومعه زوجته، فقتلوه، وبقروا بطن زوجته عن ولدها، فلما علم بذلك أمير المؤمنين علي بن أبي طالب فلله وسألهم من قتله ؟ فقالوا: كلّنا قتله. فتجهّز عليٌّ للقتال، والتقى بهم في الموقعة المشهورة بـ(النهروان)(٢)، فهزمهم شرّ هزيمة، ولم ينجُ منهم إلا القليل.

وقد أخبر النبي ﷺ بخروج لهذه الطائفة في لهذه الأمة، فقد تواترت الأحاديث بذلك، ذكر منها الحافظ ابن كثير أكثر من ثلاثين حديثاً وردت في الصحاح والسنن والمسانيد(٣):

منها ما رواه أبو سعيد الخُدري ﴿ مُنْهُمُ ا قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ:

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن خباب بن الأرت التميمي، صحابي جليل، ولد في زمن النبي ﷺ، فسماه عبد الله، وكان هو وعبد الله بن الزبير أول مَن ولد في الإسلام، قتله الخوارج سنة (۳۷هـ).

انظر: «الإصابة في تمييز الصحابة» (٢/ ٣٠٢)، و«البداية والنهاية» (٧/ ٢٨٨)، ووتجريد أسماء الصحابة» (٧/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) (النهروان): هي ثلاثة نهروانات، وهي بلاد واسعة قريبة من بغداد بالعراق، وأصلها وادي جرار، بدايته من أذربيجان، ويسقي قرى كثيرة ثم يصب باقيه في دجلة أسفل المدائن، ويقال له بالفارسية: جوروان، فعرّب الاسم، فقيل: نهروان؛ بفتح النون.

انظر: «معجم البلدان» (٥/ ٣٢٤، ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «البداية والنهاية» (٧/ ٢٩٠ \_ ٣٠٧).

«تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين، يقتلها أولى الطائفتين بالحق». رواه مسلم (١).

وعنه وعنه الله الله الله عن الحرورية؟ قال: لا أدري ما الحرورية؟ سمعتُ النبي على يقول: «يخرج في لهذه الأمة ـ ولم يقل منها ـ قومٌ تحقِرون صلاتكم مع صلاتهم، يقرأون القرآن لا يجاوز حلوقهم أو حناجرهم، يمرُقون من الدين مروق السهم من الرمِيَّةِ» (٢). رواه البخاري.

وقد أمر النبي ﷺ بقتال الخوارج، وبيَّن أن في قتلهم أجراً لمن قتلهم، ولهذا دليلٌ على فساد لهذه الطائفة، وبُعدها عن الإسلام، وضررها العظيم على الأمة؛ بما تُثيره من فتن وقلاقل.

ففي «الصحيحين» عن عليًّ وهنه قال: سمعتُ رسول الله علي مقول: «سيخرجُ قومٌ في آخر الزَّمان، أحداثُ الأسنان، سفهاء الأحلام، يقولون من خير قول البريَّة، لا يجاوز إيمانُهم حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرَّمِيَّة، فأينما لقيتموهم فاقتلوهم؛ فإن في قتلهم أجراً لمَن قتلهم يوم القيامة»(٣).

قال الإمام البخاري: «كان ابن عمر يراهم شرار خلق الله، وقال: إنهم انطلقوا إلى آياتٍ نزلت في الكفار فجعلوها على المؤمنين<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الزكاة، باب إعطاء المؤلَّفة ومَن يخاف على إيمانه، (۱) × ۱۲۸/۷ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، (١٢/ ٢٨٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (٢٨٣/١٢ ـ مع الفتح)، و(صحيح مسلم)، كتاب الزكاة، باب التحريض على قتل الخوارج، (١٦٩/٧ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٤) «صحیح البخاري»، كتاب استتابة المرتدین، باب قتل الخوارج، (۲۸۲/۱۲ - ۲۸۲).
 مع الفتح). وقال ابن حجر: «سنده صحیح». «فتح الباري» (۲۸٦/۱۲).

وقال الحافظ ابن حجر: "عظم البلاء بهم، وتوسَّعوا في معتقدهم الفاسد، فأبطلوا رجم المحصن، وقطعوا يد السارق من الإبط، وأوجبوا الصلاة على الحائض في حال حيضها، وكفَّروا مَن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إن كان قادراً، وإن لم يكن قادراً؛ فقد ارتكب كبيرة، وحكم مرتكب الكبيرة عندهم حكم الكافر، وكفُّوا عن أموال أهل الذمَّة وعن التعرُّض لهم مطلقاً، وفتكوا فيمن يُنْسَب إلى الإسلام بالقتل والسبي والنهب»(١).

ولا يزال الخوارج يَظْهرون حتى يدرك آخرهم الدجَّال، ففي الحديث عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ؛ قال: «ينشأ نشء يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيَهُم، كلما خرج قرنٌ؛ قُطِعَ». قال ابن عمر: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «كلما خرج قرنٌ قُطع (أكثر من عشرين مرة) حتى يخرج في عراضهم الدجَّال)(٢).

### و ـ موقعة الحرَّة<sup>(٣)</sup>:

ثم تتابع وقوع الفتن بعد ذلك، ومن لهذه الفتن موقعة الحرَّة

<sup>(</sup>۱) ﴿فتح الباري﴾ (۱۲/ ۲۸۵).

<sup>(</sup>٢) اسنن ابن ماجه، المقدمة، باب ذكر الخوارج، (١/١٦) (ح١٧٤)، والحديث حسن.

انظر: "صحيح الجامع الصغير" (٦/ ٣٦٢) (ح٨٠٢٧) للألباني.

<sup>(</sup>٣) (الحرَّة): هي الحرة الشرقية، إحدى حرَّتي المدينة، وفيها كانت المعركة بين أهل المدينة وجيش يزيد بن معاوية سنة (٦٣هـ)، وسببها أن أهل المدينة خلعوا يزيد، فأرسل إليهم جيشاً بقيادة مسلم بن عقبة المري، فاستباح المدينة، وقتل نحو سبع مئة من الصحابة والمهاجرين والأنصار ومن غيرهم عشرة آلاف، فسماه السلف: مسرف. وقد أخذه الله وهو في طريقه إلى مكة متوجها من المدينة.

انظر: «البداية والنهاية» (٨/ ٢١٧ \_ ٢٢٤)، و«معجم البلدان» (٢/ ٢٤٩).

قال سعيد بن المسيب: «ثارت الفتنة الأولى، فلم يبق ممَّن شهد بدراً أحدٌ، ثم كانت الثانية، فلم يبق ممَّن شهد الحديبية أحدٌ».

قال: وأظن لو كانت الثالثة؛ لم ترتفع وفي الناس طباخ،(١).

قال البغوي: «أراد بالفتنة الأولة مقتل عثمان، وبالثانية: الحرة»(٢).

#### ز ـ فتنة القول بخلق القرآن:

ثم ظهر بعد ذٰلك في عهد العباسيِّين فتنة القول بخلق القرآن، وقد تزعم لهذه المقالة الخليفة العباسي المأمون، وناصَرَها، وتَبعَ في ذٰلك الجهميَّة والمعتزلة الذين روَّجوها عنده، حتى امتُحِنَ بسببها علماء الإسلام، ووقع على المسلمين بذٰلك بلاءٌ عظيمٌ، فقد شغلتهم ردحاً طويلاً من الزَّمن، وأدخل بسببها في عقيدة المسلمين ما ليس منها.

لهذا؛ والفتن التي وقعت كثيرة لا حصر لها، ولا تزال الفتن تظهر وتتتابع وتزداد.

وبسبب هذه الفتن وغيرها من الفتن افترق المسلمون إلى فرق كثيرة، كل فرقة تدعو إلى نفسها، وتدَّعي أنها على الحق، وأن غيرَها على الباطل.

وقد أخبر الهادي البشيرُ عليه الصلاة والسلام بافتراق لهذه الأمة كما افترقت الأمم قبلها.

<sup>(</sup>١) (طباخ)؛ أي: خير ونفع؛ يقال: فلان لا طباخ له؛ أي: لا عقل له. انظر: قشرح السنة؛ للبغوي (٣٩٦/١٤)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٢) ﴿شرح السنةِ (١٤/ ٣٩٥).

وعن أبي عامر عبد الله بن لحي؛ قال: حَجَجْنا مع معاوية بن أبي سفيان، فلما قدمنا مكّة؛ قام حين صلّى صلاة الظهر فقال: إن رسول الله على النتين افترقوا في دينِهم على النتين وسبعين ملّة، وإن لهذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملّة \_ يعني: الأهواء \_؛ كلها في النار إلا واحدة، وهي الجماعة، وإنه سيخرج في أمّتي أقوامٌ تَجارى بهم تلك الأهواء كما يتجارى الكلّب بصاحبه، لا يبقى منه عرقٌ ولا مِفْصَلٌ إلا دخله». والله يا معشر العرب! لئن لم تقوموا بما جاء به نبيّكم على لله يُنهرُكُم من الناس أحرى أن لا يقوم به (٢).

<sup>(</sup>۱) «الترمذي» (۷/ ۳۹۷، ۳۹۸ ـ مع تحفة الأحوذي)، وقال: (حديث حسن صحيح»، و(سنن أبي داود» (۱۲/ ۳٤٠ ـ مع عون المعبود)، و(سنن ابن ماجه» (۱/ ۱۳۲۱) تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي. والحديث صحيح.

انظر: "صحيح الجامع الصغير" (١/ ٣٥٨) (ح١٠٩٤)، و"سلسلة الأحاديث الصحيحة" (م١/ ج٣/ ١٢) (ح٢٠٣).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (٤/ ١٠٢ - بهامشه منتخب كنز العمال)، و«سنن أبي داود» (۲) «مسند أحمد» (۱۰۲/۶)، وقال (۲) «هذه الحديث مع عون المعبود)، و«مستدرك الحاكم» (۱۰۲/۶)، وقال الحاكم بعد سياقه لهذا الحديث وحديث أبي هريرة: «هذه أسانيد تقام بها الحجة في تصحيح هذا الحديث».

والحديث صحَّحه الألباني، وذكر طرقه في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، وردَّ على من طعن فيه. انظر: «السلسلة» (م٢/ جـ٣/ ١٤ ـ ٢٣) (ح٢٠٤).

# ح \_ اتِّباع سنن الأمم الماضية:

ومن الفتن العظيمة اتباع سنن اليهود والنصارى وتقليدهم، فقد قلّه بعض المسلمين الكفّار، وتشبّهوا بهم، وتخلّقوا بأخلاقهم، وأعجبوا بهم، وهٰذا مصداق ما أخبر به النبي عَيْنُ ففي الحديث عن أبي هريرة وهٰنه عن النبي عَنْنُ أنه قال: «لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمّتي بأخذ القرون قبلها شبراً بشبر، وذراعاً بذراع». فقيل: يا رسول الله! كفارس والروم؟ فقال: «ومَن الناس إلا أولئك». رواه البخاري(۱).

وفي رواية عن أبي سعيد: قُلْنا: يا رسول الله! اليهود والنصارى؟ قال: «فَمَن؟!». رواه البخاري ومسلم (٢).

قال ابن بطَّال (٣): ﴿أَعْلَمَ ﷺ أَن أَمَّته سَتَتَّبِع المُحدثات من الأمور والبدع والأهواء؛ كما وقع للأمم قبلَهم، وقد أنذر في أحاديث كثيرة بأن الآخِرَ شرَّ، والساعة لا تقوم إلا على شرار الناس، وأن الدين إنما يبقى قائماً عند خاصَّةٍ مِن الناس»(٤).

وقال ابن حجر: «وقد وقع معظم ما أنذر به ﷺ، وسيقع بقيَّة ذٰلك»(٥٠).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب: قول النبي ﷺ: «لتتبعنَّ سنن مَن كان قبلكم» (٣٠٠/١٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، (۱۳/ ۳۰۰ ـ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب الألد الخصم، (۲۱۹/۱۲، ۲۲۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) هو أبو الحسن علي بن خلف بن عبد الملك بن بطّال القرطبي، روى عن أبي المطرّف القنازعي، ويونس بن عبد الله القاضي، وله شرح على «صحيح البخاري»، توفي في صفر سنة (٤٤٩هـ)، كَثَلَلْهُ.

انظر ترجمته في: «شذرات الذهب» (٣/ ٢٨٣)، و«الأعلام» (٤/ ٢٨٥) للزركلي.

<sup>(</sup>٤)(٥) (فتح الباري؛ (١٣/ ٣٠١ ـ مع الفتح).

وفي لهذا الزمن كثير في المسلمين من يتشبّه بالكفار؛ من شرقيين وغربيين، فتشبّه رجالنا برجالهم، ونساؤنا بنسائهم، وافتتنوا بهم، حتى أدى الأمر ببعض الناس أن خرجوا عن الإسلام، واعتقدوا أنه لا يتم لهم تقدّم وحضارة إلا بنبذ كتاب الله وسنة نبيه على ومَن عرف الإسلام الصحيح؛ عرف ما وصل إليه المسلمون في القرون الأخيرة؛ من بُعْدِ عن تعاليم الإسلام، وانحراف عن عقيدته، فلم يبق عند بعضهم من الإسلام إلا اسمه، فقد حكّموا قوانين الكفار، وابتعدوا عن شريعة الله، وليس هناك أبلغ مما وصف به النبي على المسلمين في اتباعهم ومحاكاتهم للكفار، فقال: «شبراً بشبر، وذراعاً بذراع، حتى لو دَخَلوا جُحْرَ ضبّ للكفار، فقال: «شبراً بشبر، وذراعاً بذراع، حتى لو دَخَلوا جُحْرَ ضبّ بَعْتُموهُم»(۱).

قال النووي: «والمراد بالشبر والذراع وجحر الضب التمثيل بشدَّة الموافقة لهم، والمراد الموافقة في المعاصي والمخالفات لا في الكفر، وفي لهذا معجزة ظاهرة لرسول الله ﷺ، فقد وقع ما أخبر به ﷺ،

هٰذا؛ والفتن ليس لها حصرٌ، ففتنة النساء، وفتنة المال، وحب الشهوات، وحب السلطان والسيادة والزعامة؛ كلها فتن ربما تهلك الإنسان، وتعصف به إلى مهاوي الرَّدى، نسأل الله العافية والسلامة.

# ٧ ـ ظهور مدَّعي النبوَّة:

ومن العلامات التي ظهرت: خروج الكذَّابين الذين يدَّعون النبوَّة، وهم قريبٌ من ثلاثين كذَّاباً، وقد خرج بعضُهم في الزمن النبويِّ وفي عهد الصحابة، ولا يزالون يظهرون.

<sup>(</sup>١) مر تخريجه في الصفحة التي قبل لهذه.

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لمسلم» (۲۱۹/۱٦، ۲۲۰).

وليس التحديد في الأحاديث مراداً به كل من ادَّعى النبوَّة مطلقاً؛ فإنهم كثيرٌ لا يُحْصَوْنَ، وإنما المراد مَن قامت له شوكة، وكَثُر أتباعه، واشتُهِرَ بين الناس<sup>(۱)</sup>.

ففي «الصحيحين» عن أبي هريرة رهيه عن النبي روية قال: «لا تقوم الساعة حتى يبعث دجًالون كذّابون قريبٌ من ثلاثين؛ كلهم يزعم أنه رسول الله (٢٠).

وعن ثوبان ﷺ؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تقوم الساعة حتى تلحق قبائل من أمَّتي بالمشركين، وحتى يعبدوا الأوثان، وإنه سيكون من أمَّتي ثلاثون كذَّابون، كلهم يزعم أنه نبيٍّ، وأنا خاتم النبيِّين، لا نبيً بعدي (٣).

والأحاديث في ظهور لهؤلاء الدَّجاجلة كثيرة، وفي بعضها وقع أنهم ثلاثون بالجزم؛ كما في حديث ثوبان، وفي بعضها أنهم قريبٌ من الثلاثين؛ كما في حديث «الصحيحين»، ولعل رواية ثوبان على طريقة جبر الكسر(3).

وممَّن ظهر من لهؤلاء الثلاثين مسيلمة الكذَّاب، فادَّعي النبوَّة في

انظر: (فتح الباري) (٦١٧/٦).

<sup>(</sup>۲) «صحیح البخاری»، کتاب المناقب، باب علامات النبوة، (۱۱۲/۱ \_ مع الفتح)، و«صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸/۵، ۶۲ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «سنن أبي داود» (٢١/ ٣٢٤ ـ مع عون المعبود)، و«الترمذي» (٦٦ ٢ ـ مع تحفة الأحوذي)، وقال: «لهذا حديث صحيح».

وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦/ ١٧٤) (ح٥ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: «فتح الباري» (١٣/ ٨٧).

آخر زمن النبي ﷺ، وكاتبه رسول الله ﷺ، وسمَّاه مسيلمة الكذاب، وقد كثر أتباعه، وعَظْم شرَّه على المسلمين، حتى قضى عليه الصحابة في عهد أبي بكر الصدِّيق ﷺ، في معركة اليمامة المشهورة.

وظهر كذٰلك الأسود العَنَسي في اليمن، وادَّعى النبوَّة، فقتله الصحابة قبل موت النبي ﷺ.

وظهرت سَجاح، وادَّعت النبوة، وتزوَّجها مسيلمة، ثم لما قُتِل؛ رجعت إلى الإِسلام.

وتنبأ أيضاً طليحة بن خويلد الأسدي، ثم تاب ورجع إلى الإسلام، وحسن إسلامه.

ثم ظهر المختار بن أبي عُبيد الثقفي، وأظهر محبَّة أهل البيت، والمطالبة بدم الحسين، وكَثُر أتباعه، فتغلَّب على الكوفة في أول خلافة ابن الزبير، ثم أغواه الشيطان، فادَّعى النبوَّة ونزول جبريل عليه (۱).

والذي يقوِّي أنه من الدَّجالين ما رواه أبو داود بعد سياقه لحديث أبي هريرة الذي في «الصحيحين» في ذكر الكذابين: «عن إبراهيم النخعي أنه قال لعُبيدة السلماني<sup>(۲)</sup>: أنرى هذا منهم ـ يعني: المختار ـ؟ قال: فقال عُبيدة: أما إنه من الرؤوس»<sup>(۳)</sup>.

ومنهم الحارث الكذَّاب، خرج في خلافة عبد الملك بن مروان، فقُتِل.

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح البارى» (٦١٧/٦).

<sup>(</sup>٢) عبيدة السلماني المرادي الكوفي الفقيه المفتي، أسلم في حياة النبي على ولقي علياً وابن مسعود. قال فيه الشعبي: «كان يوازي شريحاً في القضاء». انظر: ترجمته في «شذرات الذهب» (١/ ٧٨ ـ ٧٩).

<sup>(</sup>٣) ﴿ سنن أبي داود﴾ (١١/ ٤٨٦ \_ مع عون المعبود).

وخرج في خلافة بني العباس جماعةٌ(١).

وظهر في العصر الحديث ميرزا أحمد القادياني بالهند، وادَّعى النبوة، وأنه المسيح المنتظر، وأن عيسى ليس بحيِّ في السماء... إلى غير ذلك من الادعاءات الباطلة، وصار له أتباعٌ وأنصارٌ، وانبرى له كثيرٌ من العلماء، فردُّوا عليه، وبيَّنوا أنه أحد الدَّجالين.

ولا يزال خروج هؤلاء الكذابين واحداً بعد الآخر، حتى يظهر آخرهم الأعور الدجَّال، فقد روى الإمام أحمد عن سَمُرة بن جُنْدَب رَهُ أن رسول الله ﷺ قال في خطبته يوم كسفت الشمس على عهده: «وإنه ـ والله ـ لا تقوم الساعة حتى يخرج ثلاثون كذَّاباً، آخرهم الأعور الكذَّاب، (٢).

ومن لهؤلاء الكذَّابين أربع نسوة، فقد روى الإمام أحمد عن حذيفة هُمُهُ أَنْ نبي الله ﷺ قال: «في أمتي كذابون ودجَّالون سبعة وعشرون، منهم أربع نسوة، وإني خاتم النبيِّين، لا نبيَّ بعدي، (٣).

#### ٨ \_ انتشار الأمن:

عن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قال رسول الله ﷺ: ﴿ لا تَقُومُ الساعةُ حتى يسيرَ الراكِبُ بينَ العراقِ ومكَّةَ، لا يخافُ إلا ضَلالَ الطَّريق (٤٠).

<sup>(</sup>۱) افتح الباري، (٦١٧/٦).

<sup>(</sup>٢) ﴿مسند أحمد (١٦/٥ \_ بهامشه منتخب كنز العمال).

 <sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٣٩٦/٥)، وهو صحيح.
 انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٩٧/٤) (ح٤١٣٤).
 وقال الهيثمي: «رواه أحمد، والطبراني في «الكبير» و«الأوسط»، والبزار،
 ورجال البزار رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٢/ ٣٧٠، ٣٧١ ـ بهامشه منتخب الكنز). قال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح» «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٣١).

ولهذا قد وقع في زمن الصحابة ، وذلك حينما عمَّ الإسلامُ والعدلُ البلادَ التي فتحها المسلمون.

ويؤيدُهُ ما تقدَّم في حديث عديِّ ظَيْبَه حين قال له النبيُّ ﷺ: "يا عَدِيُّ! همل رأيت الحيرة؟». قلتُ: لم أرها، وقد أُنْبِئْتُ عنها. قال: "فإن طالتْ بك حياةٌ لَتَرَيَنَ الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة؛ لا تخاف إلا الله...) (١).

وسيكون ذلك في زمن المهدي وعيسى علي حينما يعمُّ العدلُ مكان الجور والظلم.

# ٩ ـ ظُهورُ نارِ الحجازِ:

عن أبي هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «لا تقومُ الساعةُ حتى تخرجَ نارٌ من أرض الحجاز؛ تُضيءُ أعناقَ الإبلِ ببصرى (٢) (٣).

وقد ظهرت لهذه النار في منتصف القرن السابع الهجري في عام أربع وخمسين وست مئة، وكانت ناراً عظيمة، أفاض العلماء ممَّن عاصر ظهورها ومَن بعدَهم في وصفها.

قال النووي: «خرجتُ في زماننا نارٌ بالمدينة سنة أربع وخمسين

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) (بصری)؛ بضم الباء، آخرها ألف مقصورة: مدينة معروفة بالشام، ويقال لها: حوران، وبينها وبين دمشق ثلاث مراحل.

انظر: المعجم البلدان، (١/ ٤٤١)، والشرح النووي لمسلم، (١٨/ ٣٠)، والفتح الباري، (١٣/ ٨٠).

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري"، كتاب الفتن، باب خروج النار، (٧٨/١٣ ـ مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/١٨ ـ مع شرح النووي).

وست مئة، وكانت ناراً عظيمة جداً، من جنب المدينة الشرقي وراء الحرة، وتواتر العلم بها عند جميع الشام وسائر البلدان، وأخبرني من حضرها من أهل المدينة) (١).

ونقل ابن كثير أن غير واحدٍ من الأعراب ممَّن كان بحاضرة بصرى شاهدوا أعناقَ الإِبل في ضوء لهذه النار التي ظهرت من أرض الحجاز (٢).

وذكر القرطبي ظهور لهذه النار، وأفاض في وصفها في كتابه «التذكرة» (۳)، فذكر أنها رُئِيت من مكة ومن جبال بصرى.

وقال ابن حجر: «والذي ظهر لي أن النار المذكورة... هي التي ظهرتُ بنواحي المدينة؛ كما فهمه القرطبي وغيرُه»(٤).

ولهذه النار ليست هي النار التي تخرُجُ في آخر الزمان، تحشُرُ الناس إلى محشَرِهم (٥)؛ كما سيأتي في الكلام عليها في الأشراط الكبرى.

# ١٠ \_ قِتالُ التُّركِ<sup>(٢)</sup>:

(۱) «شرح النووي لمسلم» (۱۸/ ۲۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١٤/١) تحقيق د. طه زيني. وانظر: «البداية والنهاية» (١٨٧/١٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: التذكرة (ص٦٣٦). (٤) افتح الباري (١٣/٧٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: اشرح النووي لمسلم، (١٨/١٨)، والإذاعة، (ص٨٥).

<sup>(</sup>٦) الترك: للعلماء عدة أقوال في أصلهم؛ منها:

أ ـ أنهم من نسل يافث بن نوح، الذي من نسله يأجوج ومأجوج، فهم بنو عمهم.

ب ـ أنهم من بني قنطوراء، اسم جارية كانت لإبراهيم الخليل صلوات الله وسلامه عليه، ولدت له أولاداً جاء من نسلهم الترك والصين.

روى مسلمٌ عن أبي هريرة ﴿ أن رسول الله قال: «لا تقومُ الساعةُ حتى يُقاتِلَ المسلمونَ التُركَ؛ قوماً وجوهُهُم كالمَجانَّ(١) المُطْرَقَة (٢)، يلبسون الشعر، ويمشون في الشعر، (٣).

وللبخاري عن أبي هريرة عن النبي على قال: (لا تقوم الساعة حتى تقاتِلوا قوماً نعالِهُم الشعر، وحتى تقاتِلوا الترك صغار الأعين، حمر الوجوه، ذُلْفَ الأنوف(1)، كأن وجوههم المَجانَّ المطْرَقَة)(٥).

ج - وقیل: إنهم من نسل تُبّع.

د ـ وقيل: من نسل أفريدون بن سام بن نوح.

وبلادهم يقال لها: تركستان، وهي ما بين مشارق خراسان إلى مغارب الصين وشمال الهند إلى أقصى المعمور.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١١٣/٤)، و«ترتيب القاموس المحيط» (٣/ ٧٠٠)، و«معالم السنن» (٦/ ٦٨)، و«معجم البلدان» (٢/ ٢٣)، و«النهاية/ الفتن والملاحم» (١٠٤/١) تحقيق د. طه زيني، و«فتح الباري» (٦/ ١٠٤) و (١٠٤)، و «الإشاعة» (ص٥٥)، و «الإذاعة» (ص٨٢).

 <sup>(</sup>١) (المَجان): جمع مِجَنّ، وهو الترس، والميم زائدة؛ لأنه من الجُنّة، وهي السترة.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤/ ٣٠١).

 <sup>(</sup>۲) (المَجان المُطْرقة): هي التي عُلِيَت بطارق، وهي الجلد الذي يغشاه، ومنه طارق النعل: إذا صيَّرها طاقاً فوق طاق، وركَّب بعضها فوق بعض، فشبَّه وجوههم في عرضها ونتوء وجناتها بالترس قد ألبست الأطرقة.

انظر: «النهاية في «غريب الحديث» (٣/ ١٢٢)، و«شرح النووي لمسلم» (١٨/ ٣٦). ٣٦).

<sup>(</sup>٣) دصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٣٧ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٤) (ذلف الأنوف): الذلف بالتحريك: قصر الأنف وانبطاحه، وقيل: ارتفاع طرفه مع صغر أرنبته. و(الذلف): بسكون اللام، جمع أذلف؛ كأحمر وحمر.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، (٦/ ٢٠٤ ـ مع الفتح).

وعن عمرو بن تغلب؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «مِن أشراط الساعة أن تقاتِلوا قوماً عِراض الوجوه، كأن وجوههُم المَجانُ المُطْرَقة»(١).

وقد قاتل المسلمون الترك من عصر الصحابة رأي، وذلك في أول خلافة بني أمية، في عهد معاوية رايد.

روى أبو يعلى عن معاوية بن خُديج؛ قال: كنتُ عند معاوية بن أبي سفيان حين جاءه كتابٌ من عامله يخبره أنه وقع بالتُرك وهزمهم، وكثرة من غنم، فغضب معاوية من ذلك، ثم أمر أن يكتب إليه: قد فهمتُ مما قلتَ ما قتلتَ وغنمتَ، فلا أعلمنَّ ما عدتَ لشيءٍ من ذلك ولا قاتلتَهُم حتى يأتيك أمري. قلتُ: لم يا أمير المؤمنين؟ قال: سمعتُ رسول الله على يقول:

«لتظهَرَنَّ التُّركُ على العربِ حتى تُلْحِقَها بمَنابِتِ الشِّيحِ<sup>(۲)</sup> والقَيْصوم»<sup>(۳)</sup>، فأنا أكرهُ قتالَهم للْلك<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۷۰/۵ ـ بهامشه منتخب الكنز) واللفظ له، واصحيح البخاري»، كتاب الجهاد، باب قتال الترك، (۲/ ۱۰٤ ـ مع الفتع).

<sup>(</sup>٢) (الشيح): بالكسر، ثم السكون، وحاء مهملة: نبتٌ له رائحة عطرة، وهي التي تدعى الطرقية الوخشيرك. و(ذات الشيح): بالحزن، من ديار بني يربوع. و(ذو الشيح): موضع باليمامة، وموضع بالجزيرة. انظر: «معجم البلدان» (٣/ ٣٧٩).

 <sup>(</sup>۳) (القيصوم): نبات طيب الريح يكون بالبادية، واحدته قيصومة، وهي ماء تناوح
الشيحة بينهما عقبة شرقي فيد (بليدة في نصف الطريق بين مكة والكوفة، يعبر
بها الحاج، وهي قريبة من أجا وسلمى جبلي طيئ).

انظر: «معجم البلدان» (٤/ ٢٨٢ و٤٢٢).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٦/٩٠٦). قال الهيثمي: «رواه أبو يعلى، وفيه مَن لم أعرفهم». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣١٢).

قال: وكان بُريدة لا يفارقه بعيران أو ثلاثة ومتع السفر والأسقية بعد ذلك للهرب؛ مما سمع من النبي على من البلاء من أمراء الترك<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) (الحجف): قال ابن الأثير: «الحجفة: الترس». «النهاية في غريب الحديث» (١) (٣٤٥/١).

 <sup>(</sup>۲) (يصطلمون): الاصطلام: افتعال من الصلم، وهو القطع؛ أي: يحصدون.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۳/ ٤٩)، و«عون المعبود» (١٣/١١).

<sup>(</sup>٣) (مسند أحمد) (٣٤٨/٥) ٣٤٩ يهامشه منتخب الكنز).

قال أبو الخطاب عمر بن دحية: «لهذا سند صحيح». «التذكرة» للقرطبي، (ص٩٣٥).

قال الهيثمي: «رواه أبو داود باختصار، رواه أحمد والبزار باختصار، ورجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣١١).

ولكن رواية أبي داود تختلف في رواية الإمام أحمد؛ فإن ظاهر رواية أبي داود تدل على أن المسلمين هم الذين يسوقون الترك ثلاث مرات حتى يلحقوهم بجزيرة العرب، ففيها: «يقاتلكم قوم صغار الأهين»؛ يعني: الترك؛ قال: «تسوقونهم ثلاث مرات حتى تُلْحِقوهم بجزيرة العرب... الحديث».

<sup>«</sup>سنن أبي داود»، كتاب الملاحم، باب قتال الترك، (١١/ ٤١٣، ٤١٣ ـ مع عون المعبود).

قال صاحب «عون المعبود»: «وعندي أن الصواب هي رواية أحمد، أما رواية أبي داود؛ فالظاهر أنه قد وقع الوهم فيه من بعض الرواة.

وكان مشهوراً في زمن الصحابة في حديث: «اتركوا الترك ما تركوكم» (١).

ويؤيده ما في رواية أحمد من أنه كان بريدة لا يفارقه بعيران أو ثلاثة ومتاع السفر
 والأسقية بعد ذلك؛ للهرب مما سمع من النبي هي من البلاء من أمراء الترك.
 ويؤيده أيضاً أنه وقع الشك لبعض رواة أبي داود، ولذا قال في آخر الحديث:
 «أو كما قال».

يؤيِّده أيضاً أنه وقعت الحوادث على نحو ما في رواية أحمد». «عون المعبود» (٤١٤/١١).

ثم نقل عن القرطبي ما ذكره في خروج الترك، وأنهم خرجوا ثلاث مرات على المسلمين، وكان خروجهم الأخير: تدميرهم بغداد، وقتلهم للخليفة والعلماء والأمراء والفضلاء والعباد، وأنهم أوغلوا في البلاد حتى ملكوا الشام مدة يسيرة، ودخل رعبهم الديار المصرية، إلى أن تصدَّى لهم الملك المظفَّر الملقب بـ(قطز) في معركة (عين جالوت)، فكان له النصر والظفر عليهم كما كان النصر لطالوت، وتفرَّقت جموعهم، وكفى الله المسلمين شرورهم.

(۱) «سنن أبي داود»، كتاب الملاحم، باب في النهي عن تهييج الترك والحبشة، (۱) «سنن أبي دود». كتاب المعبود).

وقال ابن حجر: «رواه الطبراني من حديث معاوية». «فتح الباري» (٢٠٩/٦). وقال العجلوني: «قال الزرقاني: حسن. وقال في الأصل: رواه أبو داود عن رجل من الصحابة عن النبي على ... رواه النسائي... وكذا الطبراني في «الكبير» و«الأوسط» عن ابن مسعود رفعه بلفظ: «اتركوا الترك ما تركوكم». قال: «أول من يسلب أمتي ملكهم وما خولهم الله بنو قنطوراء». ورواه الطبراني عن معاوية بن أبي سفيان مرفوعاً بطرق يشهد بعضها لبعض». انظر: «كشف الخفا ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس» (١/ للعجلوني، تعليق أحمد القلاش، طبع مؤسسة الرسالة، بيروت.

وقال الألباني في لهذا الحديث: «إنه موضوع». انظر: «ضعيف الجامع الصغير» (١/ ٨١) (ح١٠٥).

وقال السخاوي بعد ذكر مَن رواه: ﴿ولا يسوغ معها الحكم عليه بالوضع، وقد \_

قال ابن حجر: «كان ما بينهم وبين المسلمين مسدوداً إلى أن فُتح ذٰلك شيئاً بعد شيء، وكَثُرَ السبي منهم، وتنافس الملوك فيهم، لما يتصفون به من الشدة والبأس، حتى كان أكثر عسكر المعتصم منهم، ثم غلب الأتراك على الملك، فقتلوا ابنه المتوكل، ثم أولاده واحداً بعد واحد، إلى أن خالط المملكة الديلم، ثم كان الملوك السّامانية من التُرك أيضاً، فملكوا بلاد العجم، ثم غلب على تلك الممالك آل سبكتكين، ثم أل سلجوق، وامتدت مملكتهم إلى العراق والشام والروم، ثم كان بقايا

<sup>=</sup> جمع الحافظ ضياء الدين المقدسي جزءاً في خروج الترك سمعناه. «المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة» (ص١٦، ١٧)، وصحّحه وعلَّق حواشيه عبد الله محمد الصديق، وقدم له عبد الوهاب عبد اللطيف، طبع دار العربي للطباعة، نشر مكتبة الخانجي بمصر، عام (١٣٧٥م).

وقال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الكبير» و«الأوسط»، وفيه عثمان بن يحيى القرقساني، ولم أعرفه، وبقية رجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣١٢).

فهذا الحديث أقل ما يقال فيه: إنه حسن. لا سيما أن الحافظ ابن حجر ذكر أنه كان مشهوراً في زمن الصحابة في، ولم يذكر فيه قدحاً، فدل على أنه ثابتٌ عنده.

وقد وجدتُ أن الألباني قد استشهد بحديث: «دعوا الحبشة ما ودعوكم، والتركوا الترك ما تركوكم»، وقال في سنده: «لهذا إسناد لا بأس به في الشواهد، رجاله كلهم ثقات؛ غير أبي سكينة لهذا؛ قال الحافظ في «التقريب»: «قيل: اسمه محلم، مختلف في صحبته». قلت (أي: الألباني): إذا لم تثبت صحبته؛ فهو تابعيٌّ مستور، روى عنه ثلاثة، فالحديث شاهد حسن». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢/ ١٦٦/ ح٧٧٢).

ولعل الألباني يريد بقوله: «موضوع»؛ أي: الزيادة التي في نهاية الحديث، وهي قوله: «أول من يسلب أمتي ملكهم وما خولهم الله بنو قنطوراء»، وسيأتي أن الحافظ ابن حجر استشهد بها، فهي ثابتة عنده، والله أعلم.

أتباعهم بالشام \_ وهم آل زنكي \_، وأتباع لهؤلاء \_ وهم بيت أيوب \_، واستكثر لهؤلاء أيضاً من الترك، فغلبوهم على المملكة بالديار المصرية والشامية والحجازية.

وخرج على آل سلجوق في المئة الخامسة الغزُّ، فخربوا البلاد، وفتكوا في العباد.

ثم جاءت الطامة الكبرى بالططر (التتار)، فكان خروج جنكز خان بعد الست مئة، فأسعِرَت بهم الدُّنيا ناراً، خصوصاً المشرق بأسره، حتى لم يبق بلدٌ منه حتى دخله شرُّهُم، ثم كان خرابُ بغداد وقتل الخليفة المستعصم آخر خلفائهم على أيديهم في سنة ستِّ وخمسين وست مئة، ثم لم تزل بقاياهم يُخْرِبون إلى أن كان آخرهم (اللنك)، ومعناه: الأعرج، واسمه (تَمُر)؛ بفتح المثناة، وضم الميم، وربما أُشْبِعت، فطرق الديار الشامية، وعاش فيها، وحرق دمشق حتى صارت على عروشها، ودخل الروم والهند وما بين ذلك، وطالت مدَّته إلى أن أخذه الله، وتفرَّق بنوه في البلاد.

وظهر بجميع ما أوردته مصداق قوله ﷺ: ﴿إِن بني قنطوراء أول من سلب أمَّتي ملكهم»... وكأنه يريد بقوله: ﴿أَمَّتي المَّهُ النسب، لا أمة الدعوة؛ يعني: العرب، والله أعلم (١٠).

وعلى لهذا يكون التتار الذين يظهرون في القرن السابع الهجري هم من الترك؛ فإن الصفات التي جاءت في وصف الترك تنطبق على التَّتار (المغول)، وقد كان ظهورهم في زمن الإمام النووي كَاللهُ(٢)، فقال

 <sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (٦/٩٠٩/٦).

 <sup>(</sup>۲) كانت ولادة الإمام النووي سنة (٦٣١هـ)، ووفاته سنة (٢٧٦هـ)، وهي الفترة التي ظهر فيها التَّتار، وقضوا على الخلافة العباسية. انظر: «تذكرة الحفاظ»
 (١٤٧١ / ٤٧٣).

فيهم: «قد وجد قتال لهؤلاء الترك بجميع صفاتهم التي ذكرها ﷺ: صغار الأعين، حمر الوجوه، كأن وجوههم الأعين، حمر الوجوه، كأن وجوههم المَجانُّ المُطْرَقَة، ينتعلون الشعر، فوُجِدوا بهذه الصفات كلها في زماننا، وقاتلهم المسلمون مرَّات، وقتالهم الآن»(۱).

وقد دخل كثيرٌ من التُّرك في الإسلام، ووقع على أيديهم خيرٌ كثيرٌ للإسلام والمسلمين، وكوَّنوا دولة إسلامية قويَّة، عزَّ بها الإسلام، وحصل في عهدهم كثيرٌ من الفتوحات العظيمة، ومنها: فتح القسطنطينية عاصمة الروم، وهو تهيئة للفتح العظيم آخر الزمان قبل ظهور الدجَّال؛ كما سيأتي، ودخل الإسلام إلى أوروبا وكثيرٍ من البلدان في الشرق والغرب.

وهذا مصداق لما قاله المصطفى على كما جاء في حديث أبي هريرة هله بعد ذكره الله لقتال التُرك؛ قال: «وتَجِدونَ من خير الناس أشدّهم كراهيةً لهذا الأمر، حتى يقع فيه، والناس معادِنُ، خيارُهُم في الجاهلية خيارُهم في الإسلام»(٢).

# ١١ \_ قِتال العَجَم (٣):

عن أبي هريرة ظليه أن النبي عَلَيْ قال: ﴿ لا تقومُ الساعة حتى تُقاتِلُوا خُوزُ أُنَّا

<sup>(</sup>۱) اشرح النووي لمسلم (۱۸/۳۷، ۳۸).

<sup>(</sup>٢) المحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، (٦/ المحيح الفتح).

 <sup>(</sup>۳) (العجم): خلاف العرب، مفرده عجميًّ، كعربي جمعه عرب.
 انظر: السان العرب، (۱۲/ ۳۸۵، ۳۸۲).

<sup>(</sup>٤) (خوز): بضم أوله، وتسكين ثانيه، وآخره زاي. بلاد خوزستان؛ يقال لها: الخوز، وهي بلاد الأهواز من عراق العجم، وقيل: الخوز، صنف من الأعاجم. انظر: "معجم البلدان" (٢/٤٠٤)، و"فتح الباري" (٦٧/٦).

وكِرمان (١) مِن الأعاجم؛ حُمْرُ الوجوه، فُطْسُ الأنوف، صغار الأعين؛ كأن وجوهَهُم المِبجانُ المُطْرَقة، نعالِهُم الشَّعر (٢).

مضى في الكلام على قتال الترك ذكر صفاتهم التي جاء ذكرها في أحاديث قتالهم، وذكر هنا في لهذا الحديث قتال خوز وكرمان، وهما ليسا من بلاد الترك، بل من بلاد العجم، ومع لهذا جاء وصفهم كوصف الترك.

قال ابن حجر: "يُمْكِن أن يُجاب بأن لهذا الحديث غير حديث قتال الترك، ويجتمع منهما الإِنذار بخروج الطائفتين"(").

قلت: ويؤيِّد لهذا ما رواه سمرة ظَيْه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «يوشك أن يملأ الله ﷺ أيديكم من العجم، ثم يكونون أسداً لا يفرُّون، فيقتلون مقاتلتكُم، ويأكلون فيتكم (٤٠).

وعن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ يُوشِكُ أَن يَكُثُرُ فَيَكُم مِن العجم أُسِد لا يَفْرُون، فيقتلون مقاتِلَتَكُم، ويأكلون فيتكم (٥٠).

<sup>(</sup>۱) (كرمان): بالفتح، ثم السكون، وآخره نون، وربما كُسرت الكاف، والفتح أشهر، وهي بلاد واسعة ذات قرى ومدن، يحدها من الغرب بلاد فارس، ومن الشمال خراسان، وجنوبها بحر فارس.

قال ياقوت: «وأهلها أهل سنة وجماعة، وخير وصلاح، وذلك بعد فتح المسلمين لها».

انظر: «معجم البلدان» (٤/٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) وصحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، (٦/ ٢٠٤ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) افتح الباري، (٦٠٧/٦).

 <sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٥/ ١١ \_ بهامشه منتخب الكنز).
 قال الهيثمي: «رواه أحمد والبزار والطبراني، ورجال أحمد رجال الصحيح».
 «مجمع الزوائد» (٧/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٥) رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح. «مجمع الزوائد» (٧/ ٣١١).

وعلى لهذا فقتالُ العجم من أشراط الساعة.

## ١٢ \_ ضِيَاعُ الأمانَة (١):

عن أبي هريرة ظله؛ قال: قال رسول الله على: ﴿إِذَا ضُيَّعَتِ الْأَمَانَة؛ فَانتظر الساعة». قال: كيف إضاعَتُها يا رسول الله؟ قال: ﴿إِذَا أُسْنِد الأمر إلى غير أهله؛ فانتظر الساعة»(٢).

وبيَّن النبي ﷺ كيف تُرْفَعُ الأمانة من القلوب، وأنه لا يبقى منها في القلب إلا أثرها.

روى حُذيفة ﴿ قَالَ: حدَّثنا رسولَ الله حَديثين، رأيتُ إحداهما، وأنا أنتظر الآخر، حدَّثنا أن الأمانة نزلت في جذر (٣) قُلوب الرجال، ثم علموا من القرآن، ثم علموا من السنة، وحدثنا عن رفعها؛ قال: «ينام الرجل النومة، فتُقْبَضُ الأمانة من قلبه، فيظلُّ أثرها مثل أثر

 <sup>(</sup>۱) (الأمانة): ضد الخيانة، وقد جاء ذكرها في القرآن الكريم في قوله تعالى:
 ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَّمَلَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَٱبْنِكَ أَن بَصِيلَنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٧٢].

وللعلماء عدة أقوال في معناها، وهي ترجع إلى قسمين:

أ ـ التوحيد: فإنه أمانة عند العبد وخفى فى القلب.

ب ـ العمل: ويدخل في جميع أنواع الشريعة، وكلها أمانة عند العبد.

فالأمانة هي التكليف، وقبول الأوامر، واجتناب النواهي.

انظر: «أحكام القرآن» لابن العربي (٣/ ١٥٨٨)، ١٥٨٩) تحقيق علي محمد البجاوي، و شرح النووي لمسلم» (١٦٨/٢)، و «تفسير ابن كثير» (٦/ ٤٧٧)، و فتح الباري، (١٦/ ٣٢٣)).

<sup>(</sup>٢) •صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (١١/ ٣٣٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) (جذر): الجذر: الأصل من كل شيء.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١/ ٢٥٠).

الوكتِ<sup>(۱)</sup>، ثم ينام النومة فتُقْبَضُ، فيبقى أثرها مثل المجل<sup>(۲)</sup>؛ كجمرٍ دحرجته على رجلك، فنفط<sup>(۳)</sup>، فتراه منتبراً<sup>(٤)</sup>، وليس فيه شيء، فيصبح الناس يتبايعون، فلا يكاد أحدُهُم يؤدِّي الأمانة، فيقال: إن في بني فلانٍ رجلاً أميناً، ويقال للرجل: ما أعقلَهُ! وما أظرفَهُ! وما أجلَدَه! وما في قلبه مثقالُ حبَّة خردلٍ من إيمان، ولقد أتى عليَّ زمانٌ وما أبالي أيَّكُم بايعتُ، لئن كان مسلماً؛ ردَّه الإسلام، وإن كان نصرانياً؛ ردَّه عليَّ ساعيه، فأما اليوم؛ فما كنتُ أبايعُ إلا فلاناً وفلاناً) (٥).

ففي لهذا الحديث بيانُ أن الأمانة ستُرفع من القلوب، حتى يصير الرجل خائناً بعد أن كان أميناً، ولهذا إنما يقعُ لمَن ذهبتْ خشيتُه لله، وضعُفَ إيمانُه، وخالَطَ أهلَ الخيانَةِ، فيصيرُ خائناً؛ لأن القرين يقتدي بقرينه.

 <sup>(</sup>١) (الوكت): جمع وكتة، وهي الأثر في الشيء كالنقطة من غير لونه، ومنه قيل للبسر إذا وقعت فيه نقطة من الأرطاب: قد وكت.

انظر: «النهاية في غريب الحديث، (٢١٨/٥).

<sup>(</sup>۲) (المجل): هو ما يكون في الكف من أثر العمل بالأشياء الصلبة الخشنة،كهيئة البثر.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣٠٠/٤)، و"صحيح البخاري"، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (٣٣٣/١١ ـ مع الفتح).

 <sup>(</sup>٣) (نفط): بفتح النون وكسر الفاء؛ يقال: نفطت يده؛ أي: قرحت من العمل،
 والنفطة: بثرة تخرج في اليد من العمل ملأى ماء.
 انظر: السان العرب، (١٦/٧٤، ٤١٧).

<sup>(</sup>٤) (منتبراً): المنتبر كل مرتفع، ومنه اشتق المنبر، يقال: انتبر الجرح إذا ورم وامتلأ ماء. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٧/٥، ٨)، و«فتح الباري» (٣٩/١٣).

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (٢١/ ٣٣٣ ـ مع الفتح)، وكتاب الفتن، باب إذا بقي في حثالة من الناس، (٣٨/١٣ ـ مع الفتح).

ومن مظاهر تضييع الأمانة إسناد أمور الناس من إمارة وخلافة وقضاء ووظائف على اختلافها إلى غير أهلها القادرين على تسييرها والمحافظة عليها؛ لأن في ذلك تضييعاً لحقوق الناس، واستخفافاً بمصالحهم، وإيغاراً لصدورهم، وإثارة للفتن بينهم (١).

فإذا ضيَّع مَن يتولَّى أمر الناس الأمانة ـ والناس تَبَعٌ لمَن يتولَّى أمرَهُم ـ؛ كانوا مثله في تضييع الأمانة، فصلاحُ حالِ الولاة صلاحُ لحال الرعية، وفساده فساد لهم.

ثم إن إسناد الأمر إلى غير أهله دليلٌ واضحٌ على عدم اكتراث الناس بدينهم، حتى إنهم لَيولون أمرهم مَن لا يهتمُ بدينه، ولهذا إنما يكون عند غلبة الجهل، ورفع العلم، ولهذا ذكر البخاري كَاللهُ حديث أبي هريرة الماضي في كتاب العلم؛ إشارة إلى لهذا.

قال ابن حجر: ﴿ومناسبةُ لهذا المتن لكتاب العلم أن إسناد الأمر إلى غير أهله إنما يكون عند غَلَبَةِ الجهل، ورفع العلم، وذلك من جملة الأشراط﴾ (٢).

وقد أخبر عَلَيْ أنه ستكون هناك سنون خدًّاعة؛ تنعكس فيها الأمور؛ يُكذَّب فيها الصادق، ويُصَدَّق فيها الكاذب، ويخوَّن الأمين، ويؤتمن الخائن؛ كما سيأتي الحديث عنه في أن من أشراط الساعة ارتفاع الأسافل.

## ١٣ ـ قبض العلم وظهور الجهل:

ومن أشراطها قبض العلم وفشوُّ الجهل، ففي «الصحيحين» عن

<sup>(</sup>١) انظر: «قبسات من هدي الرسول الأعظم ﷺ في العقائد» (ص٦٦) لعلي الشربجي، الطبعة الأولى، (١٣٩٨هـ)، ط. دار القلم، دمشق.

<sup>(</sup>٢) افتح الباري، (١٤٣/١).

أنس بن مالك رهيه؛ قال: قال رسول الله على: «من أشراط الساعة أن يُرْفَعَ العلم، ويَثْبُت الجهلُ»(١).

وروى البخاري عن شقيق؛ قال: كنتُ مع عبد الله وأبي موسى، فقالا: قال النبي ﷺ: «إن بين يدي الساعة لأيّاماً يُنزَلُ فيها الجهلُ، ويُرْفَعُ العلم، (٢).

قال ابن بطَّال: «وجميع ما تضمَّنَهُ لهذا الحديث من الأشراط قد رأيناها عياناً، فقد نقص العلم، وظهر الجهل، وأُلْقِي الشحُّ في القلوب، وعمَّت الفتن، وكثُرَ القتل»(٤).

وعقب على ذلك الحافظ ابن حجر بقوله: «الذي يظهر أن الذي شاهده كان منه الكثير، مع وجود مقابله، والمراد من الحديث استحكام ذلك، حتى لا يبقى ما يقابله إلا النادر، وإليه الإشارة بالتعبير بقبض العلم، فلا يبقى إلا الجهل الصرف، ولا يمنع من ذلك وجود طائفة من أهل العلم؛ لأنهم يكونون حينئذ مغمورين في أولئك»(٥).

وقبض العلم يكون بقبض العلماء، ففي الحديث عن عبد الله بن

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، (۱/۱۷۸ - مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، (۲۲/۱۲ - مع شرح نووي).

<sup>(</sup>٢) وصحيح البخاري، كتاب الفتن، باب ظهور الفتن، (١٣/١٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «صحیح مسلم»، کتاب العلم، باب رفع العلم، (١٦/ ٢٢٢، ٢٢٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) افتح الباري، (١٦/١٣). (٥) افتح الباري، (١٦/١٣).

قال النوويُّ: «لهذا الحديث يُبَيِّنُ أن المراد بقبض العلم في الأحاديث السابقة المطلقة ليس هو محوُه من صُدور حفَّاظه، ولكن معناه: أن يموتَ حملتهُ، ويتَّخِذَ الناس جُهَّالاً يحكُمونَ بجهالاتهم، فيضلُّون ويُضِلُّون»(٢).

والمراد بالعلم هنا علم الكتاب والسنة، وهو العلم الموروث عن الأنبياء عليه فإن العلماء هم ورثة الأنبياء، وبذهابهم يذهب العلم، وتموت السنن، وتظهر البدع، ويعمُّ الجهل.

وأما علم الدُّنيا؛ فإنه في زيادة، وليس هو المُرادُ في الأحاديث؛ بدليل قوله ﷺ: «فسُئِلوا، فأفتوا بغير علم، فضلُّوا وأضلُّوا»، والضلال إنما يكون عند الجهل بالدين، والعلماء الحقيقيون هم الذين يعملون بعلمهم، ويوجِّهون الأمة، ويدلُّونها على طريق الحق والهدى؛ فإن العلم بدون عملٍ لا فائدة فيه، بل يكون وبالا على صاحبه، وقد جاء في رواية للبُخاري: «وينقص العمل»(٣).

قال الإمام مؤرِّخ الإسلام الذهبي بعد ذكره لطائفة من العلماء:

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب العلم، باب كيف يقبض العلم، (۱/١٩٤ ـ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن، (۲۲/۲۲، ۲۲۴ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لمسلم» (۱٦/ ٣٢٣، ٤٢٢).

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري"، كتاب الأدب، باب حسن الخلق والسخاء وما يكره من البخل، (٢٠/ ٤٥٦ ـ مع الفتح).

«وما أوتوا من العلم إلا قليلاً، وأما اليوم؛ فما بقي من العلوم القليلة إلا القليل، في أناس قليل، ما أقل من يعمل منهم بذلك القليل، فحسبنا الله ونعم الوكيل»(١).

وإذا كان لهذا في عصر الذهبيّ؛ فما بالُكَ بزماننا؟ فإنه كلما بَعُدَ الزَّمان من عهد النبوَّة؛ قلَّ العلم، وكَثُر الجهل؛ فإن الصحابة في كانوا أعلم لهذه الأمة، ثم التابعين، ثم تابعيهم، وهم خير القرون؛ كما قال على: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، "٢).

ولا يزال العلم ينقص، والجهل يكثر، حتى لا يعرف الناس فرائض الإسلام، فقد روى حُذيفة وَلَيْهُ؛ قال: قال رسول الله على فرائض الإسلام كما يدرُسُ وَشْيُ الثوبِ، حتى لا يُدْرَى ما صيامٌ، ولا صلاةٌ، ولا نُسُك، ولا صدقةٌ؟ ويُسرى على كتاب الله في ليلة فلا يبقى في الأرض منه آية، وتبقى طوائفُ مِن الناس: الشيخ الكبير، والعجوزُ؛ يقولون: أدرَكْنا آباءنا على هذه الكلمةِ؛ يقولون: (لا إله إلا الله)، فنحن نقولُها». فقال له صلةُ " : ما تُغني عنهم (لا إله إلا الله) وهم لا يَدْرون ما صلاةٌ، ولا صيامٌ، ولا نُسُكٌ، ولا صدقةٌ؟ فأعرض عنه حُذيفة، ثم ما صلاةٌ، ولا صيامٌ، ولا يُعْرِضُ عنه حُذيفة، ثم أقبل عليه في الثالثة، وقال نه عله أنه يُعْرِضُ عنه حُذيفة، ثم أقبل عليه في الثالثة، وقال نه عله أنه بن النار ثلاثاً ".

 <sup>(</sup>١) «تذكرة الحفاظ» (٣/ ١٠٣١).

<sup>(</sup>٢) •صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة الله ثم الذين يلونهم، (٨٦/١٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) هو أبو العلا، أو أبو بكر، صلة بن زفر العبسي الكوفي، تابعي كبير، ثقة جليل، روى عن عمار بن ياسر وحذيفة بن اليمان وابن مسعود وعلي وابن عباس، توفى في حدود السبعين كَلْلَهُ.

انظر ترجمته في: اتهذيب التهذيب، (٤/ ٤٣٧)، واتقريب التهذيب، (١/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب ذهاب القرآن والعلم، (٢/ ١٣٤٤، =

وقال عبدُ الله بن مسعود ﴿ الله لَيْنْزَعَنَّ القُرآن من بين أَظهُرِكُم ؛ يُسرى عليه ليلاً ، فيذهب من أجواف الرجال، فلا يبقى في الأرض منه شيءٌ »(١).

قال ابن تيمية: «يُسرى به في آخر الزَّمان من المصاحف والصُّدور، فلا يبقى في الصُّدور منه كلمة، ولا في المصاحف منه حرفٌ (٢٠).

وأعم من لهذا أن لا يُذْكَرَ اسمُ الله تعالى في الأرض؛ كما في الحديث عن أنس عليه أن رسول الله عليه قال: «لا تَقوم الساعة حتى لا يُقال في الأرض: الله، الله»(٣).

قال ابن كثير: "في معنى لهذا الحديث قولان:

أحدهما: أن معناه أن أحداً لا يُنكر منكراً، ولا يزجر أحداً إذا رآه قد تعاطى منكراً، وعبَّر عن ذٰلك بقوله: «حتى لا يقال: الله، الله»؛ كما تقدَّم في حديث عبد الله بن عمر: «فيبقى فيها عجاجةً؛ لا يعرفون معروفاً، ولا يُنْكِرون منكراً»(٤٠).

<sup>=</sup> ١٣٤٥)، والحاكم في «المستدرك» (٤٧٣/٤)، وقال: «لهذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

وقال ابن حجر: «أخرجه ابن ماجه بسند قوي». «فتح الباري» (١٦/١٣). وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦/ ٣٣٩) (ح٧٩٣٣).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح؛ غير شدًّاد بن معقل، وهو ثقة. «مجمع الزوائد» (۷/ ۳۲۹، ۳۳۰).

وقال آبن حجر: «سنده صحيح، ولكنه موقوف». «فتح الباري» (١٦/١٣). قلت: مثله لا يقال بالرأي، فحكمه حكم المرفوع.

<sup>(</sup>۲) دمجموع فتاوی ابن تیمیه، (۱۹۸/۳، ۱۹۹).

<sup>(</sup>٣) الصحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب ذهاب الإيمان آخر الزمان، (١٧٨/٢ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) المسند أحمد (١٨١/١١) ١٨٢ ـ شرح أحمد شاكر)، وقال: اإسناده صحيح . =

والقول الثاني: حتى لا يُذْكَرَ الله في الأرض، ولا يُعْرَفَ اسمُه في الأرض، ولا يُعْرَفَ اسمُه فيها، وذٰلك عند فساد الزَّمان، ودَمار نوع الإنسان، وكثرة الكفر والفسوق والعصيان»(١).

## ١٤ ـ كثرة الشُّرَط وأعوانُ الظَّلَمة:

وفي رواية الطبراني في «الكبير»: «سيكون في آخر الزمان شرطة يغدون في غضب الله، ويروحون في سَخَطِ الله، فإياك أن تكونَ مِن بطانَتِهم»(٣).

وقد جاء الوعيدُ بالنار للهذا الصنف من الناس الذين يتسلَّطون على المسلمين، ويعذِّبونهم بغير حق.

روى الإمام مسلم عن أبي هريرة هيه؛ قال: قال رسول الله عين الله النار لم أرهما: قومٌ معهم سياطٌ كأذنابِ البقر يضربون

<sup>=</sup> و (مستدرك الحاكم) (٤/٥/٤)، وقال: (لهذا حديث صحيح على شرط الشيخين، إن كان الحسن سمعه من عبد الله بن عمرو،، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>١) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٨٦) تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٢) المسند الإمام أحمد، (٥/ ٢٥٠ ـ بهامشه منتخب الكنز)، وهو صحيح؛ كما في الحديث الذي بعده.

<sup>(</sup>٣) (إتحاف الجماعة) (١/ ٥٠٨ ـ ٥٠٨).

والحديث صحيح. انظر: (صحيح الجامع) (٣١٧/٣) (ح٣٥٦٠).

وقال الهيثمي: «رواه أحمد والطبراني في «الأوسط» و«الكبير»... ورجال أحمد ثقات». «مجمع الزوائد» (٥/ ٢٣٤).

## بها الناس...»(۱).

قال النووي كَلِلَهُ: (ولهذا الحديث من معجزات النبوَّة، فقد وقع ما أخبر به ﷺ، فأما أصحاب السياط؛ فهم غِلمان والي الشرطة)<sup>(٢)</sup>.

وقال ﷺ لأبي هريرة ﷺ: ﴿إِن طَالَتْ بِكُ مِنَّةُ الْوَسْكَتَ أَنْ تَرَى قُوماً يَعْدُونَ فِي سَخَطِ الله، ويَروحون في لعنته، في أيديهم مثل أذناب البقر) (٣).

#### ١٥ \_ انتشار الزنا:

ومن العلامات التي ظهَرَتْ فُشُوُّ الزنا وكثرته بين الناس، فقد أخبر النبيُ ﷺ بأن ذٰلك من أشراط الساعة.

وعن أبي هُريرة على قال: قال رسول الله على الناس سنواتٌ خدَّاهاتٌ... (فذكر الحديث، وفيه:) وتشيع فيها الفاحشة الله المارة العديث، وفيه:)

<sup>(</sup>١) الصحيح مسلم، باب جهنم أعاذنا الله منها، (١٩٠/١٧ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) قشرح النووي لمسلم؛ (۱۷/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٣) الصحيح مسلم،، باب جهنم أعاذنا الله منها، (١٧/ ١٩٠ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) قرواه الطبراني في قالصغير، وقالأوسط، ورجاله رجال الصحيح، خلا مؤمل بن إهاب، وهو ثقة». قمجمع الزوائد، (٥/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، (١٧٨/١ ـ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب العلم رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، (٢٢١/١٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٦) «مستدرك الحاكم» (٤/٥١٢)، وقال: «لهذا حديث صحيح الإسناد، ولم =

وأعظم من ذلك استحلال الزنا، فقد ثبت في «الصحيح» عن أبي مالك الأشعري أنه سمع النبي على يقول: «ليكونَنَّ في أمني أقوام يستحلُّون الحِرَ والحَرير»(١).

وفي آخر الزمان بعد ذهاب المؤمنين يبقى شرار الناس؛ يتهارجون (٢) تهارُجَ الحُمُرِ؛ كما جاء في حديث النواس شهد: «ويبقى شرارُ الناس، يتهارجون فيها تهارُجَ الحُمُرِ، فعليهم تقوم الساعة»(٣).

وعن أبي هريرة في عن النبي على قال: «والذي نفسي بيده؛ لا تفنى لهذه الأمة حتى يقوم الرجل إلى المرأة، فيفترشها في الطريق، فيكون خيارُهم يومئذٍ مَن يقول: لو واريتَها وراء لهذا الحائط!»(٤).

قال القرطبي(٥) في كتابه «المُفْهِم» على حديث أنس السابق: «في

يخرِّجاه،، ووافقه الذهبي.
 وصححه الألباني. انظر: «صحيح الجامع» (۲۱۲/۳) (ح۳٥٤٤)، ولم يذكر
 فيه: «وتشيع فيها الفاحشة».

<sup>(</sup>۱) الصحيح البخاري، كتاب الأشربة، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، (۱/۱۰ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) (يتهارجون): أصل الهَرَّج: الكثرة في الشيء والاتساع، والمراد به هنا: الجماع وكثرة النكاح. والمعنى: أن يجامع الرجال النساء بحضرة الناس كما يفعل الحمير.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢٥٧/٥)، و«شرح النووي لمسلم» (٢٠٧/٥).

<sup>(</sup>٣) الصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (٧٠/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو يعلى.

قال الهيثمي: ﴿ورجاله رجال الصحيح﴾. ﴿مجمع الزوائد؛ (٧/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٥) هو أبو العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم بن عمر الأنصاري القرطبي، من فقهاء المالكية، ومن رجال الحديث، وهو شيخ القرطبي المفسر أبي عبد الله =

لهذا الحديث عَلَمٌ مِن أعلام النبوَّة، إذ أخبر عن أمور ستقع، فوقعت، خصوصاً في لهذه الأزمان، (١).

وإذا كان لهذا في زمان القرطبي؛ فهو في زماننا لهذا أكثر ظهوراً؛ لعظم غلبة الجهل، وانتشار الفساد بين الناس.

#### ١٦ \_ انتشار الربا:

ومنها ظُهور الربا، وانتشاره بين الناس، وعدم المبالاة بأكل الحرام، ففي الحديث عن ابن مسعود فلي عن النبي فلي أنه قال: ابين يدى الساعة يظهر الرباه(٢).

وفي «الصحيح» عن أبي هريرة ظلله أن رسول الله على قال: «ليأتِيَنَّ على الناس زمانٌ لا يُبالي المرء بما أخذ المال، أمِن حلالٍ أم من حرام (٣).

ولهذه الأحاديث تنطبق على كثيرٍ من المسلمين في لهذا الزمن، فتجدهم لا يتحرَّوْنَ الحلال في المكاسب، بل يجمعون المال من الحلال

<sup>=</sup> محمد بن أحمد الأنصاري، صاحب كتاب «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة»، وأبو العباس لهذا يُعرف بابن المزين، ومن كتبه: «المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم»، و«مختصر صحيح البخاري»، توفي بالإسكندرية سنة (٢٥٦هـ)، كَاللهُ.

انظر: «البداية والنهاية» (١٣/ ٢١٣)، و«الأعلام» (١/ ١٨٦) للزركلي.

<sup>(</sup>١) افتح الباري، (١/٩٧١).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني كما في «الترغيب والترهيب» للمنذري (٩/٣)، وقال: «رواته رواة الصحيح».

<sup>(</sup>٣) اصحيح البخاري، كتاب البيوع، باب قول الله عَلَىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ لَا تَأْكُلُوا ٱلرِّبَوّا ﴾ (٢٤٣/٧)، في كتاب المبيوع، باب اجتناب الشبهات في الكسب.

والحرام، وأغلب ذلك بدخول الرّبا في معاملات الناس، فقد انتشرت المصارف المتعاملة بالربا، ووقع كثير من الناس في لهذا البلاء العظيم.

ومن فقه الإمام البخاري كَنَّلَهُ أنه أورد حديث أبي هريرة السابق في باب قول الله عَلَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبُوّا أَضْعَفا مُضَعَفَا مُضَعَفَةً ﴾ [آل عمران: ١٣٠]؛ ليُبَيِّن أن أكل الأضعاف المضاعفة من الربا يكون بالتوسُّع فيه عند عدم مبالاة الناس بطرق جمع المال، وعدم التمييز بين الحلال والحرام.

### ١٧ ـ ظُهور المعازف<sup>(١)</sup> واستحلالها:

عن سهل بن سعد أن رسول الله على قال: «سيكون في آخر الزمان خسف، وقذف، ومسخ». قيل: ومتى ذلك يا رسول الله؟ قال: «إذا ظهرَتِ المعازف والقَيْناتُ»(٢).

ولهذه العلامة قد وقع شيءٌ كبيرٌ منها في العصور السابقة، وهي الآن أكثر ظُهوراً، فقد ظهرت المعازف في لهذا الزمان، وانتشرت انتشاراً عظيماً، وكَثُر المغنون والمغنيات، وهُم المشار إليهم في لهذا الحديث للالقنات).

<sup>(</sup>۱) (المعازف): هي آلات الملاهي؛ كالعود، والطنبور، والدف، وكل لعب عزف.

انظر: «النهاية في غريب الحديث، (٣/ ٢٣٠).

 <sup>(</sup>۲) روى ابن ماجه في اسننه طرفاً من أوله (۲/ ۱۳۵۰)، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى.

وقال الهيشمي: «رواه الطبراني، وفيه عبد الله بن أبي الزناد، وفيه ضعف، وبقية رجال إحدى الطريقين رجال الصحيحن». «مجمع الزوائد» (١٠/٨). وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣/٢١٦) (ح٥٩٩).

وأعظم من ذلك استحلال كثير من الناس للمعازف، وقد جاء الوعيد لمن فعل ذلك بالمسخ والقذف والخسف؛ كما في الحديث السابق، ولما ثبت في الصحيح البخاري، كَالله؛ قال: قال هشام بن عمار: حدثنا صدقة بن خالد (ثم ساق السند إلى أبي مالك الأشعري فله أنه سمع النبي على يقول): الميكونن من أمّني أقوام يستحلُون الحِرَ والحريرَ والحمرَ والمعازف، ولينزلن أقوام إلى جنب عَلَم يروح عليهم بسارحة لهم، يأتيهم - يعني: الفقير - لحاجة، فيقولوا: ارجع إلينا غداً، فيبَرَبُهُم الله، ويضع العَلَم، ويمسخُ آخرين قردةً وخنازير إلى يوم القيامة) القيامة) القيامة)

وقد زعم ابن حزم (٢) أن لهذا الحديث منقطعٌ لم يتَّصل ما بين البُخاري وصدقة بن خالد (٣) ، ورد عليه العلَّامة ابن القيم ، وبيَّن أن ما قاله ابن حزم باطلٌ من ستَّة وجوه (٤):

١ ـ أن البخاري قد لقي هشام بن عمّار، وسمع منه، فإذا روى عنه
 معنعناً ؛ حُمِلَ على الاتصال اتفاقاً ؛ لحصول المعاصرة والسماع، فإذا

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الأشربة، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، (۱/۱۰ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) هو العلامة الحافظ أبو محمد علي بن أحمد بن سعبد بن حزم الأندلسي القرطبي، ومن أثمة الظاهرية، وكان من أشد الناس تأويلاً في باب أصول وآيات الصفات وأحاديثها، وله مصنفات كثيرة في المذاهب والملل والنحل والفقه وأصوله وفي السير والأخبار، توفي سنة (٤٥٦هـ) كَثَلَتُهُ.

انظر ترجمته في: «البداية والنهاية» (٩١/١٢، ٩٢) لابن كثير، واشذرات الذهب في أخبار من ذهب (٣٠/ ٢٢٩، ٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: المحلى؛ لابن حزم (٥٩/٩) بتحقيق أحمد شاكر، منشورات المكتب التجارى للطباعة والنشر، بيروت.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تهذیب السنن» (٥/ ۲۷۰ \_ ۲۷۲).

قال: «قال هشامٌ»؛ لم يكن فرقٌ بينَه وبين قوله: «عن هشام» أصلاً.

٢ ـ أن الثقات الأثبات قد رووه عن هشام موصولاً؛ قال الإسماعيلي في «صحيحه»: «أخبرني الحسن: حدثنا هشام بن عمار»؛ بإسناده ومتنه.

٣ ـ أنه قد صحَّ من غير حديث هشام، فرواه الإسماعيلي وعثمان بن أبي شيبة بسندين آخرين إلى أبي مالك الأشعري في الله الم

٤ - أن البخاري لو لم يلق هشاماً ولم يسمع منه؛ فإدخاله لهذا الحديث في «صحيحه»، وجزمه به؛ يدل على أنه ثابت عنده عن هشام، ولم يذكر الواسطة بينه وبين هشام، إما لشهرتِهم، وإما لكثرتِهم، فهو معروف مشهورٌ عن هشام.

٥ \_ أن البخاري إذا قال في «صحيحه»: «قال فلانٌ»؛ فالمرادُ أن الحديث صحيحٌ عنده.

٦ ـ أن البخاري ذكر هذا الحديث محتجاً به، مُدخِلاً له في
 اصحيحه أصلاً لا استشهاداً.

فالحديث صحيحٌ بلا ريب.

وقال ابن الصَّلاح<sup>(۱)</sup>: «ولا التفات إلى أبي محمد بن حزم الظاهري الحافظ في ردِّه ما أخرجه البخاري من حديث أبي عامرٍ أو أبي مالكِ: (فذكره)».

<sup>(</sup>۱) هو الإمام المحدث الحافظ أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمٰن الشهرزوري، المعروف بابن الصلاح، كان ديناً زاهداً، ورعاً ناسكاً، على طريق السلف الصالح، وله مصنفات كثيرة في علوم الحديث والفقه، وتولى التدريس في دار الحديث بدمشق، توفي كَثَلَتُهُ سنة (٦٤٣هـ).

انظر: «البداية والنهاية» (١٦٨/١٣)، و«شذرات الذهب» (٥/ ٢٢١، ٢٢٢).

ثم قال: "والحديث صحيحٌ، معروف الاتصال؛ بشرط الصحيح، والبخاري كَاللهُ قد يفعلُ مثل ذلك؛ لكون ذلك الحديث معروفاً من جهة الثقات عن ذلك الشخص الذي علَّقه عنه، وقد يفعل ذلك لكونه قد ذكر ذلك الحديث في موضع آخر من كتابه مسنداً متَّصلاً، وقد يفعل ذلك لغير ذلك من الأسباب التي لا يصحبها خللُ الانقطاع، والله أعلم، (١).

وإنما أطلتُ الكلام على لهذا الحديث؛ لأن بعض الناس يتشبّث برأي ابن حزم، ويحتجُّ به على إباحة المعازف، وقد تبيَّن أن الأحاديث الواردة في النهي عنها صحيحة، وأن الأمة مهدَّدة بالعقوبات إذا ظهرت الملاهى، وارتُكِبَت المعاصى.

#### ١٨ ـ كثرة شرب الخمر واستحلالها:

ظهر في لهذه الأمة شرب الخمر، وتسميتها بغير اسمها، والأدهى من ذلك استحلال بعض الناس لها، ولهذا من أمارات الساعة، فقد روى الإمام مسلمٌ عن أنس بن مالك ﷺ؛ قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «من أشراط الساعة: ... (وذكر منها) ويُشْرَبُ الخمر»(٢).

ومضى ذكر بعض الأحاديث في الكلام على المعازف، وفيها أنه سيكونُ من لهذه الأمة من يستحلُّ شُربَ الخمر.

ومنها ما رواه الإمام أحمد وابن ماجه عن عبادة بن الصامت؛ قال: قال رسول الله على: «لتَسْتَحِلَّنَ طائفةٌ مِن أُمَّتي الخمرَ باسم

<sup>(</sup>۱) «مقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث» (ص٣٦)، طبع دار الكتب العلمية، عام (١٣٩٨هـ). وانظر: «فتح البارى» (٢/١٠).

<sup>(</sup>٢) •صحيح مسلم، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، (٢٢١/١٦ ـ مع شرح النووي).

### يسمُونها إياهه (١).

فقد أطلق على الخمر أسماء كثيرة، حتى سميت بـ(المشروبات الروحية)!! ونحو ذٰلك.

والأحاديث في بيان أن لهذه الأمة سيفشو فيها شرب الخمر، وأن فيهم من يستحلُّها ويغيِّر اسمها كثيرة.

وفسَّر ابن العربي استحلال الخمر بتفسيرين:

الأول: اعتقاد حِلِّ شُرْبها.

الثاني: أن يكون المراد بذلك الاسترسال في شُربها؛ كالاسترسال في الحلال.

وذكر أنه سمع ورأى مَن يفعل ذلك (٢)، وهو في زمننا لهذا أكثر، فقد فُتِنَ بعض الناس بشربها.

وأعظم من ذلك بيعها جهاراً، وشربها علانية في بعض البلدان الإسلامية، وانتشار المخدرات انتشاراً عظيماً لم يسبق له مثيلٌ؛ مما يُنْذِرُ بخطرٍ عظيم، وفساد كبير، والأمر لله من قبلُ ومن بعد.

## ١٩ ـ زخرفة المساجد والتَّباهي بها:

ومنها زخرفة المساجد، ونقشها، والتفاخر بها، فقد روى الإمام

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۹/ ۳۱۸ \_ بهامشه منتخب كنز العمال)، و«سنن أبي ماجه» (۲/ ۱۱۲۳).

وقال ابن حجر في (الفتح) (١٠/٥٠): (سنده جيد).

والحديث صححه الألباني. انظر: (صحيح الجامع الصغير) (١٣/٥) ١٤). (ح٤٩٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» (١٠/٥٥).

أحمد عن أنس ظلم أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى يَتباهى الناس في المساجد»(١).

وفي رواية للنسائي وابن خُزيمة عنه هُ أن النبي عَلَيْهُ قال: «من أشراط الساعة أن يتباهى الناس في المساجد»(٢).

قال البخاري: «قال أنسٌ: يتباهَوْن بها، ثم لا يعمرونها إلا قليلاً، فالتباهي بها: العناية بزخرفتها. قال ابن عباس: لَتُزَخْرِفُنَّها كما زخرفت اليهود والنصاري،(٣).

وقد نهى عمر بن الخطاب فلله عن زخرفة المساجد؛ لأن ذلك يَشْغَلُ الناس عن صلاتِهم، وقال عندما أمر بتحديد المسجد النبوي: «أكِنَّ النَّاسَ مِن المطر، وإِيَّاكُ أَن تُحَمِّرَ أَو تُصَفِّرَ، فتفْتِنَ النَّاسِ»(٤).

ورحم الله عمر؛ فإن الناس لم يأخذوا بوصيَّته، ولم يقتصروا على التحمير والتصفير، بل تعدَّوا ذلك إلى نقش المساجد كما يُنْقَشُ الثوب، وتباهى الملوك والخلفاء في بناء المساجد، وتزويقها، حتى أتوا في ذلك بالعجب، ولا زالت لهذه المساجد قائمةٌ حتى الآن؛ كما في الشام ومصر

 <sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۳/ ۱۳۴ \_ بهامشه منتخب كنز العمال).
 قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع» (٦/ ١٧٤) (ح٧٢٩٨).

 <sup>(</sup>۲) اسنن النسائي، (۲/ ۳۲ ـ بشرح السيوطي).
 قال الألباني: اصحيح، انظر: اصحيح الجامع، (۲۱۳/۵) (ح۷۷۱).
 واصحيح ابن خزيمة، (۲/ ۲۸۲) (ح۱۳۲۲، ۱۳۲۳)، تحقيق د. محمد مصطفى الأعظمى، وقال: اإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الصلاة، باب بنيان المسجد، (١/ ٥٣٩ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) انظر: «صحيح البخاري» (١/ ٥٣٩ ـ مع الفتح).

وبلاد المغرب والأندلس وغيرها، وحتى الآن لا يزال المسلمون يتباهَوْن في زخرفة المساجد.

ولا شكَّ أن زخرفة المساجد علامة على التَّرف والتبذير، وعمارتها إنما تكون بالطاعة والذكر فيها، ويكفي الناس ما يُكِنَّهُم من الحرِّ والقرِّ والمر.

وقد جاء الوعيد بالدَّمار إذا زُخْرِفَتِ المساجد، وحُلِّيتِ المصاحف، فقد روى الحكيم الترمذي عن أبي الدرداء وَ الله قال: "إذا زَوَّقْتُم مساجدكم، وحلَّيتُم مصاحفَكُم؛ فالدَّمار عليكم)(١).

قال المُناوي(٢): «فزخرفة المساجد وتحلية المصاحف منهيِّ عنها؛

(۱) "صحيح الجامع الصغير" (۱/ ۲۲۰) (ح ٥٩٩)، وقال الألباني: "إسناده حسن". وذكر في "سلسلة الأحاديث الصحيحة" (م٣/ ٣٣٧) (ح ١٣٥١) أنه رواه الحكيم الترمذي في كتاب «الأكياس والمغترين" (ص ٧٨ ـ مخطوطة الظاهرية) عن أبي الدرداء مرفوعاً.

والحديث رواه ابن المبارك بتقديم وتأخير في كتاب «الزهد» (ص٢٧٥) (ح٧٩٧) بتحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي.

وذكر الألباني إسناد ابن المبارك في «السلسلة»، وقال: «لهذا إسناد رجاله ثقات، رجال مسلم، ولكن لا أدري إذا كان بكر بن سوادة (رواية عن أبي الدرداء) سمع من أبي الدرداء أم لا؟».

وذكره البغوي في «شرح السنة» (٢/ ٣٥٠)، ونسبه لأبي الدرداء.

وقد عزاه السيوطي في «الجامع الصغير» (ص٢٧) إلى الحكيم عن أبي الجرجاء، ورمز له بالضعف، وكذلك المناوي ضعَّفه في «فيض القدير» (١/ ٣٦٧) (-٦٥٨).

(٢) هو زين الدين محمد بن عبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي المناوي، له ثمانون مصنّفاً، غالبها في الحديث والتراجم والسير، توفي بالقاهرة سنة (١٠٣١هـ) كَثَلَتُهُ.

انظر: «الأعلام» (٦/ ٢٠٤).

لأن ذلك يشغَلُ القلب، ويلهي عن الخشوع والتدبُّر والحضور مع الله تعالى، والذي عليه الشافعيَّة أن تزويق المسجد ـ ولو الكعبة ـ بذهب أو فضَّة: حرامٌ مطلقاً، وبغيرهما مكروهٌ (١٠).

## ٢٠ \_ التَّطاول في البُنيان:

لهذا من العلامات التي ظهرت قريباً من عصر النبوّة، وانتشرت بعد ذلك، حتى تباهى الناس في العمران، وزخرفة البيوت، وذلك أن الدنيا بُسِطَت على المسلمين، وكَثُرَت الأموال في أيديهم بعد الفتوحات، وامتد بهم الزمان حتى رَكنَ كثيرٌ منهم إلى الدُّنيا، ودبَّ إليهم داءُ الأمم قبلهم، وهو التَّنافس في جمع الأموال وصرفها في غير ما ينبغي أن تُصْرَف فيه شرعاً، حتى إن أهل البادية وأشباههم من أهل الحاجة والفقر بُسِطَت لهم الدُّنيا؛ كغيرهم من الناس، وأخذوا في بناء الأبنية ذوات الطّوابق المتعدِّدة، وتنافسوا في ذلك.

وكل لهذا قد وقع كما أخبر الصادق المصدوق ﷺ، ففي «الصحيحين» عن أبي هريرة ﷺ أن النبي ﷺ قال لجبريل عندما سأله عن وقت قيام الساعة: «ولكن سأحدُّنُك عن أشراطها... (فذكر منها): وإذا تطاول رِعاءُ البهائم (٢) في البُنيان؛ فذاك من أشراطها (٣).

<sup>(</sup>١) افيض القدير، (١/٣٦٧).

 <sup>(</sup>٢) (البّهُم)؛ بفتح الباء وإسكان الهاء: جمع بهمة، وهي صغار الضأن والمعز،
 الذكر والأنثى، وقيل: أولاد الضأن خاصة.

انظر: «النهاية» لابن الأثير (١/١٦٨)، وفشرح النووي لمسلم، (١٦٣/١).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الصلاة، باب سؤال جبريل النبي عن الإيمان والإسلام والإحسان وعلم الساعة، (١/ ١١٤ ـ مع الفتح)، واصحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، (١/ ١٦١ ـ ١٦٤).

وفي رواية لمسلم: «وأن ترى الحُفاة العُراة العالة رِعاء الشاءِ يتطاولون في البُنيان»(١).

وجاء في رواية للإمام أحمد عن ابن عباس؛ قال: يا رسول الله! ومَن أصحاب الشاء والحفاة الجياع العالة؟ قال: «العرب»(٢).

وروى البخاري عن أبي هريرة ظلله أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة... حتى يتطاول الناس في البنيان» (٣).

قال الحافظ ابن حجر: "ومعنى التطاول في البنيان أن كلاً مِمَّن كان يبني بيتاً يُريد أن يكون ارتفاعه أعلى من ارتفاع الآخر، ويحتمل أن يكون المراد بالمباهاة به في الزينة والزَّخرفة، أو أعمُّ من ذٰلك، وقد وُجِدَ الكثير من ذٰلك، وهو في ازدياد»(٤).

وقد ظهر لهذا جليّاً في لهذا العصر، فتطاول الناس في البنيان، وتفاخروا في طولها وعرضها وزخرفتها، بل وصل بهم الأمر إلى أن بَنَوا ما يشبه ناطحات السحاب المشهورة في (أمريكا) وغيرها من بلدان العالم.

<sup>(</sup>۱) الصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، (۱/ ١٥٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) امسند أحمد؛ (۶/ ۳۳۲ \_ ۳۳۲) (ح۲۹۲٦)، شرح أحمد شاكر، وقال: اإسناده صحيح».

وقال الهيثمي: «رواه أحمد والبزار بنحوه... وفي إسناده أحمد شهر بن حوشب، «مجمع الزوائد» (٣٨/١»، ٣٩).

وقال الألباني: «لهذا إسناد لا بأس به في الشواهد». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٣/ ٣٣٢) (ح١٣٤٥).

<sup>(</sup>٣) اصحيح البخاري، كتاب الفتن، باب (بدون)، (١٣/ ٨١ ، ٨٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) افتح الباري، (١٣/ ٨٨).

## ٢١ ـ ولادة الأمة لربَّتِها (١):

جاء في حديث جبريل الطويل قوله للنبي ﷺ: «وسأخبرك عن أشراطها: إذا ولدتِ الأمة ربَّتَها» (٢). متَّفق عليه.

وفي رواية لمسلم: ﴿إذا ولدتِ الأمة ربُّها (٣).

وقد اختلف العلماء في معنى لهذه العلامة على عدة أقوال، ذكر الحافظ ابن حجر منها أربعة أقوال:

١ ـ قال الخطّابي: «معناه اتساع الإسلام، واستيلاء أهله على بلاد الشرك، وسبي ذراريهم، فإذا ملك الرجل الجارية، واستولدها؛ كان الولد منها بمنزلة ربّها، لأنه ولد سيدها»(١٠).

وذكر النووي أن لهذا قول الأكثرين من العلماء (٥).

قال ابن حجر: «لكن في كونه المراد نظر (٢)؛ لأن استيلاد الإماء كان موجوداً حين المقالة، والاستيلاء على بلاد الشرك وسبي ذراريهم

<sup>(</sup>۱) «ربتها»، وفي رواية: «ربها». قال ابن الأثير: «الرب يطلق في اللغة على المالك، والسيد، والمدبر، والمربي، والقيم، والمنعم، ولا يطلق غير مضاف إلا على الله تعالى، وإذا أطلق على غيره؛ أضيف، فيقال: رب كذا». «النهاية» (۲/ ۱۷۹).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل (۱/۱۱ ـ مع الفتح) وقصحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، (۱۸۸۱ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) وصحيح مسلم، الكتاب والباب السابقان، (١/١٦٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «معالم السنن على مختصر سنن أبي داود» (٧/ ٦٧)، ولهذ النص في «فتح الباري» (١٢٢/١).

<sup>(</sup>٥) •شرح النووي لمسلم ١ (١٥٨١).

 <sup>(</sup>٦) واستبعد لهذا القول أيضاً الحافظ ابن كثير.
 انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/٧٧/١ ١٧٨).

واتِّخاذهم سراري وقع أكثره في صدر الإسلام، وسياق الكلام يقتضي الإشارة إلى وقوع ما لم يقع مما سيقع قرب قيام الساعة»(١).

٢ - أن تبيع السادة أمّهات أولادهم، ويكثر ذٰلك، فيتداول الملاك
 المستولَدة حتى يشتريها أولادُها ولا يشعر بذٰلك.

٣ ـ أن تلد الأمة حرّاً من غير سيّدها بوطء شبهة، أو رقيقاً بنكاح أو زنا، ثم تباع الأمة في الصورتين بيعاً صحيحاً، وتدور في الأيدي، حتى يشتريها ابنها أو ابنتها، ولهذا من نمط القول الذي قبله.

٤ - أن يكثر العقوق في الأولاد، فيعامل الولد أمه معاملة السيد أمّته؛ من الإهانة بالسب، والضرب، والاستخدام، فأطلق عليه ربها مجازاً، أو المراد بالرب: المربّى حقيقة.

ثم قال ابن حجر: "ولهذا أوجه الأوجه عندي؛ لعمومه، ولأن المقام يدل على أن المراد حالة تكون - مع كونها تدلُّ على فساد الأحوال - مستغربة، ومحصِّلهُ الإشارة إلى أن الساعة يقرب قيامها عن انعكاس الأمور، بحيث يصير المُربَّى مُربِياً، والسافل عالياً، وهو مناسب لقوله في العلامة الأخرى: أن تصير الحفاة ملوك الأرض، (٢).

٥ - وهناك قولٌ خامسٌ للحافظ ابن كثير كَلَلْهُ، وهو: «أن الإماء تكون في آخر الزمان هنَّ المشار إليهنَّ بالحشمة، فتكون الأمة تحت الرجل الكبير دون غيرها من الحرائر، ولهذا قرن ذلك بقوله: «وأن ترى الحفاة العراة العالة بتطاولون في البنيان» (٣).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱/۲۲).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱/ ۱۲۲، ۱۲۳) باختصار.

<sup>(</sup>٣) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٧٧)، تحقيق د. طه زيني.

## ٢٢ \_ كَثرةُ القَتْل:

عن أبي هريرة ظلم أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى يكثر الهَرْجُ»، قالوا: وما الهَرْجُ يا رسول الله؟ قال: «القتلُ، القتلُ». رواه مسلمٌ (۱).

وفي رواية للبخاري عن عبد الله بن مسعود: «بين يدي الساعة أيّامُ الهَرْجِ؛ يَزول فيها العلم، ويظهر فيها الجَهْل». قال أبو موسى: والهرج: القتل؛ بلسان الحبشة (٢٠).

وعن أبي موسى ظليه عن النبي على قال: ﴿إِن بين يدي الساعة الهَرْجُ ﴾، قالوا: وما الهرج ؟ قال: ﴿القتل »، قالوا: أكثر مما نقتل ؛ إنا نقتل في العام الواحد أكثر من سبعين ألفاً. قال: ﴿إنه ليس بقتلكم المشركين ، ولكن قتل بعضكم بعضاً ». قالوا: ومعنا عقولُنا يومئذ. قال: ﴿إنه لَيُنْزَع عقول أكثر أهل ذلك الزمان ، ويخلف له هباء من الناس ؛ يحسب أكثرهم أنه على شيء ، وليسوا على شيء » (").

وعن أبي هريرة ﴿ عَلَى عَالَ: قال رسول الله ﷺ: «والذي نفسي بيده؛ لا تذهب الدُّنيا حتى يأتي على الناس يومٌ لا يَدْري القاتل فيمَ قَتَلَ، ولا المقتولُ فيم قُتِلَ؟ . فقيل: كيف يكون ذٰلك؟ قال: «الهَرْجُ، القاتل

<sup>(</sup>١) "صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) وصحيح البخاري، كتاب الفتن، باب ظهور الفتن، (١٤/١٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) المسند الإمام أحمد، (٤/٤/٤ ـ بهامشه منتخب كنز العمال)، والسنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب التثبت في الفتنة، (١٣٠٩/٢) (ح٣٩٥٩)، واشرح السنة، باب أشراط الساعة، (٢٨/١٥، ٢٩) (ح٤٢٣٤).

والحديث صحيح.

انظر: اصحيح الجامع الصغير، (٢/ ١٩٣) (ح٢٠٤٣).

## والمقتول في النار،(١).

وما أخبر به ﷺ في لهذه الأحاديث قد وقع بعضٌ منه، فحدث القتال بين المسلمين في عهد الصحابة ﷺ بعد مقتل عثمان ﷺ، ثم صارت الحروب تكثر في بعض الأماكن دون بعض، وفي بعض الأزمان دون بعض، ودون أن تعرف أسباب أكثر تلك الحروب.

وإنَّ ما حصل في القرون الأخيرة من الحروب المدمِّرة بين الأمم، والتي ذهب ضحيَّتها الألوف، وانتشرت الفتن بين الناس بسبب ذلك، حتى صار الواحد يقتل الآخر، ولا يعرف الباعث له على ذلك.

وكذلك؛ فإن انتشار الأسلحة الفتّاكة التي تدمّر الشعوب والأمم له دورٌ كبيرٌ في كثرة القتل، حتى صار الإنسان لا قيمة له؛ يُذْبَحُ كما تُذْبَحُ الشاة، وذلك بسبب الانحلال، وطيش العقول، فعند وقوع الفتن يقتل القاتل، ولا يدري لماذا قَتَل، وفيمَ قَتَل، بل إننا نرى بعض الناس يقتل غيره لأسباب تافهة، وذلك عند اضطراب الناس، ويصدق على ذلك قوله على أله العافية، ونعوذ به من الفتن؛ ما ظهر منها وما بطن.

وقد جاء أن لهذه الأمة أمة مرحومة الس عليها عذاب في الآخرة ، وأن الله تعالى جعل عذابها في الدُّنيا الفتن والزلازل والقتل ، ففي الحديث عن صدقة بن المثنَّى: حدثنا رباح بن الحارث عن أبي بُردة ؛ قال: بينا أنا واقف في السوق في إمارة زياد إذ ضربت بإحدى يدي على الأخرى تعجباً ، فقال رجل من الأنصار قد كانت لوالده صحبة مع رسول الله على عما تعجب يا أبا بُردة ؟ قلت: أعجب من قوم دينهم

<sup>(</sup>١) اصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٣٥ ـ مع شرح النووي).

واحدٌ، ونبيَّهم واحدٌ، ودعوتُهم واحدةٌ، وحجُّهم واحدٌ، وغزوهم واحدٌ؛ يستحلُّ بعضُهم قتل بعض. قال: فلا تعجب! فإني سمعتُ والدي أخبرني أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: (إن أُمَّتي أمة مرحومة، ليس عليها في الآخرة حساب ولا عذابٌ، إنما عذابها في القتل والزلازل والفتن)(١).

وفي رواية عن أبي موسى: «إنَّ أُمَّتي أمة مرحومة، ليس عليها في الآخرة عذاب، إنما عذابها في الدُّنيا: القتل، والبلابل، والزلازل<sup>(٢)</sup>.

### ٢٣ ـ تقارُب الزَّمان:

عن أبي هريرة ظليه؛ قال: قال رسول الله عليه: «لا تقومُ الساعة حتى ... يتقارب الزمان»(٣).

وعنه ظهر؛ قال: قال رسول الله على: الا تقومُ الساعة حتى يتقاربَ الزمان، فتكون السنة كالشهر، ويكون الشهر كالجمعة، وتكون الجمعة كاحتراق الجمعة كاليوم، ويكون اليوم كالساعة، وتكون الساعة كاحتراق السَّعَفة»(1).

<sup>(</sup>۱) «مستدرك الحاكم» (٢٥٣/٤)، وقال: «صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

والحديث صحيح. انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢/ ١٨٤ ـ ٦٨٦).

<sup>(</sup>۲) «مسند الإمام أحمد» (٤/٠/٤ \_ بهامشه منتخب الكنز). والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢/٤٠٢) (ح١٧٣٤)، و«سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢/٤٨٤) (ح٩٥٩).

<sup>(</sup>٣) قصحيح البخاري، كتاب الفتن، (١٣/ ٨١، ٨٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٢/ ٥٣٧ ـ ٥٣٨ ـ بهامشه منتخب الكنز)، ورواه الترمذي عن أنس. انظر: «جامع الترمذي»، أبواب الزهد، باب ما جاء في تقارب الزمن وقصر الأمل، (٦/ ٤٢٤، ٦٢٥ ـ مع تحفة الأحوذي).

قال ابن كثير: «إسناده على شرط مسلم». «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٨)، تحقيق د. طه زيني.

وللعلماء أقوالٌ في المراد بتقارب الزمان؛ منها:

١ ـ أن المراد بذلك قلة البركة في الزمان(١).

قال ابن حجر: «قد وُجِدَ في زماننا هٰذا، فإننا نجد من سرعة مرِّ الأيَّام ما لم نكن نجده في العصر الذي قبل عصرِنا هٰذا الاَّدُ.

٢ ـ أن المراد بذلك هو ما يكون في زمان المهدي وعيسى الله المناس من استلذاذ الناس للعيش، وتوفَّر الأمن، وغلبة العدل، وذلك أن الناس يستقصرون أيام الرخاء وإن طالت، وتطول عليهم مدَّة الشدَّة وإن قُصُرَت (٣).

٣ - أن المراد تقارُب أحوال أهله في قلة الدين، حتى لا يكون منهم مَن يأمر بمعروف، وينهى عن منكر، لغلبة الفسق، وظهور أهله، وذلك عند ترك طلب العلم خاصة، والرضى بالجهل، وذلك لأن الناس لا يتساوون في العلم، فدرجات العلم تتفاوت؛ كما قال تعالى: ﴿وَفَوْقَ كَالَ ذِي عِلْمِ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٧٦]، وإنما يتساوون إذا كانوا جُهّالاً.

٤ ـ أن المراد تقارب أهل الزمان بسبب توفَّر وسائل الاتصالات والمراكب الأرضية والجوية السريعة التي قَرَّبَتِ البعيد<sup>(٥)</sup>.

<sup>=</sup> قال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٣١). قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦/ ١٧٥) (-٧٢٩٩).

<sup>(</sup>۱) انظر: «معالم السنن» (٦/ ١٤١، ١٤٢ ـ بهامش مختصر سنن أبي داود للمنذري)، و«جامع الأصول» لابن الأثير (١٠/ ٤٠٩)، و«فتح الباري» (١٦/١٣).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱۲/۱۳). (۳) انظر: «فتح الباري» (۱۲/۱۳).

<sup>(</sup>٤) انظر: امختصر سنن أبي داودا للمنذري (١٤٢/٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: (إتحاف الجماعة) (١/ ٤٩٧)، و«العقائد الإسلامية» (ص٢٤٧) لسيد سابق.

٥ ـ أن المراد بذلك هو قصر الزمان، وسرعته حقيقة، وذلك في آخر الزمان.

ولهذا لم يقع إلى الآن، ويؤيد ذلك ما جاء أن أيام الدجال تطول حتى يكون اليوم كالسنة، وكالشهر، وكالجمعة في الطول، فكما أن الأيام تطول؛ فإنها تَقْصُر (١)، وذلك لاختلال نظام العالم، وقُرب زوال الدُّنيا.

قال ابن أبي جمرة (٢): «يحتمل أن يكون المراد بتقارب الزمان: قصره؛ على ما وقع في حديث: «لا تقوم الساعة حتى تكون السنة كالشهر»، وعلى هٰذا؛ فالقصر يحتمل أن يكون معنوياً.

أما الحسي؛ فلم يظهر بعد، ولعله من الأمور التي تكون قُرب قيام الساعة.

وأما المعنوي؛ فله مدة منذ ظهر؛ يعرف ذلك أهل العلم الديني ومن له فطنة من أهل السبب الدُّنيوي؛ فإنهم يجدون أنفسهم لا يقدر أحدهم أن يبلغ من العمل قدر ما كانوا يعملونه قبل ذلك، ويكون ذلك، ولا يدرون العلَّة فيه، ولعل ذلك بسبب ما وقع من ضعف الإيمان؛

<sup>(</sup>١) انظر: «مختصر سنن أبي داود» (٦/ ١٤٢)، واجامع الأصول» (١٠ / ٤٠٩)، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٢) هو العلامة أبو محمد عبد الله بن سعد بن سعيد بن أبي جمرة الأزدي الأندلسي المالكي، كان عالماً بالحديث، وله عدة مصنفات؛ منها: «جمع النهاية» اختصر به «صحيح البخاري»، وله «المرائي الحسان» في الحديث والرؤيا.

قال فيه ابن كثير: «الإمام، العالم، الناسك... كان قوالاً بالحق، أمَّاراً بالمعروف، ونهَّاء عن المنكر، اهـ.

توفي بمصر سنة (٦٩٥هـ) كَظُلُمُ.

انظر ترجمته في: «البداية والنهاية» (٣٤٦/١٣)، و«الأعلام» (٨٩/٤).

لظهور الأمور المخالفة للشرع من عدة أوجه، وأشدُّ ذٰلك الأقوات، ففيها من الحرام المحض ومن الشَّبه ما لا يخفى، حتى إن كثيراً من الناس لا يتوقَّف في شيء، ومهما قدر على تحصيل شيء؛ هجم عليه ولا يبالي.

والواقع أن البركة في الزمان وفي الرزق وفي النبت إنما تكون من طريق قوة الإيمان، واتباع الأمر، واجتناب النهي، والشاهد لذلك قوله تحمالي: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاتَّقَوْاْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنتِ مِنَ ٱلسَّكَآهِ وَٱلْأَرْضِ﴾ [الأعراف: ٩٦]» (١).

### ٢٤ \_ تقارُب الأسواق:

عن أبي هريرة ظليه أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى تظهَرَ الفتنُ، ويكثُرَ الكذب، وتتقارب الأسواق<sup>(٢)</sup>.

قال الشيخ حمود التويجري<sup>(٣)</sup>: «وأما تقارب الأسواق؛ فقد جاء تفسيره في حديث ضعيف بأنه كسادُها، وقلَّة أرباحها، والظاهر ـ والله أعلم ـ أن ذلك إشارة إلى ما وقع في زماننا من تقارُب أهل الأرض؛ بسبب المراكب الجوية والأرضية والآلات الكهربائية التي تنقل

<sup>(</sup>۱) افتح الباري، (۱۳/۱۳).

 <sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۱۹/۲ - بهامشه منتخب الكنز).
 قال الهيشمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح؛ غير سعيد بن سمعان،
 وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (۳۲۷/۷).

<sup>(</sup>٣) هو العلامة الشيخ حمود بن عبد الله التويجري النجدي، من العلماء المعاصرين، ومقامه الآن في مدينة الرياض، وله عدة مصنفات؛ منها: «إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة»، يقع في مجلَّدين، وله رسائل صغيرة وردود؛ مثل: «الصارم المشهور على أهل التبرج والسفور»، و«التنبيهات على رسالة الألباني في الصلاة»، و«فصل الخطاب في الرد على أبى تراب»، وغيرها.

الأصوات؛ كالإذاعات والتلفونات الهوائية التي صارت أسواق الأرض متقاربة بسببها، فلا يكون تغيير في الأسعار في قطر من الأقطار إلا ويعلم به التجّار \_ أو غالبهم \_ في جميع أرجاء الأرض، فيزيدون في السعر إن زاد، وينقصون إن نقص، ويذهب التاجر في السيارات إلى أسواق المدائن التي تبعد عنه مسيرة أيام، فيقضي حاجته منها، ثم يرجع في يوم أو بعض يوم، ويذهب في الطائرات إلى أسواق المدائن التي تبعد عنه مسيرة شهر فأكثر، فيقضي حاجته منها، ويرجع في يوم أو بعض يوم.

فقد تقاربت الأسواق من ثلاثة أوجه:

الأول: سرعة العلم بما يكون فيها من زيادة السعر ونقصانه.

الثاني: سرعة السير من سوق إلى سوق، ولو كانت مسافة الطريق بعيدة جدّاً.

الثالث: مقارَبة بعضها بعضاً في الأسعار، واقتداء بعض أهلها ببعض في الزيادة والنقصان، والله أعلم (١٠٠٠).

### ٢٥ ـ ظهور الشرك في هٰذه الأمة:

هذا من العلامات التي ظهرت، وهي في ازدياد، فقد وقع الشرك في هذه الأمة، ولحقت قبائل منها بالمشركين، وعبدوا الأوثان، وبنوا المشاهد على القبور، وعبدوها من دون الله، وقصدوها للتبرُّك والتَّقبيل والتعظيم، وقدَّموا لها النُّذور، وأقاموا لها الأعياد، وكثيرٌ منها بمنزلة اللات والعزَّى ومناة أو أعظم شركاً.

روى أبو داود والترمذي عن ثوبان فطينه؛ قال: قال رسول الله على:

<sup>(</sup>١) ﴿إِتَحَافَ الْجِمَاعَةِ (١/ ٤٩٨)، ٤٩٩).

لحمد الجاسر.

«إذا وُضِعَ السيف في أُمَّتي؛ لم يُرْفَع عنها إلى يوم القيامة، ولا تقوم الساعة حتى تلحق قبائل من أُمَّتي بالمشركين، وحتى تعبد قبائل من أمتي الأوثان»(١).

وروى الشيخان عن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قال رسول الله ﷺ: «لا تقومُ الساعة حتى تضطرِبَ ألياتُ (٢) نساء دَوْس حول ذي الخَلَصة (٣).

(۱) «سنن أبي داود» (۲۱/ ۳۲۲، ۳۲۴ ـ مع عون المعبود)، و«جامع الترمذي» (۲/ ٤٦٦). وقال الترمذي: «لهذا حديث صحيح».

وصححه الألباني في اصحيح الجامع الصغير، (٦/ ١٧٤) (ح٧٢٩٥).

(٢) (أليات): جمع الألية، والمراد بها هي هنا أعجازهن؛ أي: أن أعجازهن تضطرب في أطرافهن كما يفعلن في الجاهلية.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١/ ٦٤).

 (٣) (الخَلَصة)؛ بفتح الخاء المعجمة واللام بعدها مهملة، ولهذا هو الأشهر في ضبطها، والخلصة نبات له أحمر؛ كخرز العقيق.

و(ذو الخلصة): اسم للبيت الذي كان فيه الصنم. وقيل: اسم البيت: الخلصة، واسم الصنم: ذو الخلصة.

و(ذو الخلصة): اسم لصنمين كل منهما يدعى ذا الخلصة، أحدهما لدوس، والثاني لخثعم وغيرهم من العرب.

فأما صنم دوس؛ فهو المراد في لهذا الحديث، ولا يزال مكان لهذا الصنم معروفاً إلى الآن في بلاد زهران (جنوب الطائف)، في مكان يقال له: (ثروق) من بلاد دوس، ويقع ذو الخلصة قريباً من قرية تسمى (رمس) بفتح الراء والميم، وكان ذو الخلصة يقع فوق تل صخري مرتفع يحده من الشرق شعب ذي الخلصة ومن الغرب تهامة، ولا يزال على لهذا التل بعض الصخور الكبيرة المستعملة في البناء، وهي تدل على أنه كان يوجد في ذلك المكان بناء قوي. انظر: "فتح الباري" (٨/ ٧١)، واكتاب في سراة غامد وزهران" (٣٣٦ \_ ٣٤٠)

وأما صنم خثعم؛ فيسمى أيضاً ذا الخلصة، وهو بيت بنته قبيلتان من العرب هما: خثعم وبجيلة يضاهنون به الكعبة، وقد أرسل النبي ﷺ جرير بن عبد الله =

و(ذو الخلصة): طاغية دُوْس التي كانوا يعبدون في الجاهليَّة (١).

وقد وقع ما أخبر به النبي على في لهذا الحديث؛ فإن قبيلة دوس وما حولها من العرب قد افتتنوا بذي الخَلَصة عندما عاد الجهل إلى تلك البلاد، فأعادوا سيرتها الأولى، وعبدوها من دون الله، حتى قام الشيخ محمد بن عبد الوهاب كلله بالدعوة إلى التوحيد، وجدَّد ما اندرس من الدين، وعاد الإسلام إلى جزيرة العرب، فقام الإمام عبد العزيز بن محمد بن سعود كله، وبعث جماعة من الدُّعاة إلى ذي الخَلَصة، فخربوها، وهدَّموا بعض بنائها ولما انتهى حكم آل سعود على الحجاز في تلك الفترة، عاد الجهال إلى عبادتها مرة أخرى، ثم لما استولى الملك عبد العزيز بن عبد الرحمٰن آل سعود كله الحجاز؛ أمر عامله عليها، فأرسل جماعة من جيشه، فهدموها، وأزالوا أثرها، ولله الحمد والمنة (٢).

ولا يزال هناك صورٌ من الشرك في بعض البلدان، وصدق الرسول ﷺ إذ يقول: «لا يذهَبُ الليلُ والنهار حتى تُعْبَدَ اللاتُ والعُزَّى».

<sup>=</sup> البجلي في مئة وخمسين فارساً، فهدموه، وأحرقوه.

وقصة هذمه رواها الإمام البخاري في اصحيحه (٨/ ٧٠، ٧١ ـ مع الفتح)، في كتاب المغازي، باب غزوة ذي الخلصة.

وصنم خثعم يقع في تبالة بين مكة واليمن على مسيرة سبع ليال من مكة، وقد بني في مكانه مسجد جامع لبلدة يقال لها العبلات من أرض خثعم.

انظر: «معجم البلدان» (۸۰/٤)، و اكتاب في سراة غامد وزهران (ص٣٤٣، ٣٤٤)، منشورات دار اليمامة، الرياض، عام (١٣٩١هـ).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب تغير الزمان حتى تعبد الأوثان، (۱۳/ ۷۲ ـ مع الفتح) (ح۲۱۱۷)، و«صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸/ ۳۳ ، ۳۳ ـ بشرح النووي).

<sup>(</sup>٢) انظر: «إتحاف الجماعة» (١/ ٥٢٢ \_ ٥٣٣)، و«سراة غامد وزهران» (ص٣٤٧\_ ٣٤٧).

ومظاهر الشركِ كثيرة، فليست محصورة في عبادة الأحجار والأشجار والقبور، بل تتعدَّى ذلك إلى اتّخاذ الطواغيت أنداداً مع الله تعالى، يَشْرَعون للناس من عند أنفسهم، ويلزمون الناس بالتحاكم إلى شريعتهم، وترك شريعة الله، فينصبون أنفسهم آلهة مع الله تعالى وتقدَّس؛ كما قال تعالى: ﴿ أَتَّ كُوا أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ كُمُ أَرْبَ اللهِ مَع الله يشرعون لهم؛ فإنهم [التوبة: ٣١]؛ أي: جعلوا علماءهم وعبَّادهم آلهة يشرعون لهم؛ فإنهم ابَّعوهم فيما حلَّلوا وحرَّموا(٢).

وإذا كان لهذا في التَّحليل والتَّحريم؛ فكيف بمن نبذوا الإسلام وراءهم ظِهْريّاً، واعتنقوا المذاهب الإلحادية؛ من عَلمانية، وشيوعية، واشتراكية، وقوميَّة، ثم يزعمون أنهم مسلمون.

## ٢٦ ـ ظهور الفحش<sup>(٣)</sup> وقطيعة الرحم وسوء الجوار:

روى الإمام أحمد والحاكم عن عبد الله بن عمرو رها أنَّ

<sup>(</sup>۱) •صحيح مسلم بشرح النووي، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸/۳۳ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) انظر: (تفسیر ابن کثیر) (٤/ ۷۷).

 <sup>(</sup>٣) (الفحش): قال ابن الأثير: «هو كل ما يشتد قبحه من الذنوب والمعاصي،
 وكثيراً ما ترد الفاحشة بمعنى الزنا، وكل خصلة قبيحة فهي فاحشة في الأقوال
 والأفعال». و«النهاية» (٣/ ٤١٥).

رسول الله على قال: «لا تقومُ الساعة حتى يظهَرَ الفحشُ، والتفاحُشُ، وقطيعةُ الرحم، وسوء المُجاوَرَة) (١).

وروى الطبرانيُّ في «الأوسط» عن أنس؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «من أشراط الساعة الفحشُ والتفحُّش وقطيعة الرحم»(٢).

وللإمام أحمد عن ابن مسعود و النبي الله أنه قال: «إن بين يدي الساعة... قطع الأرحام»(٣).

وقد وقع ما أخبر به النبي على النبي على الناس؛ غير مبالين بالتحدُّث بما يرتكبون من معاصي، وما يترتَّب عليه من عقاب شديد، وقطعت الأرحام، فالقريب لا يصل قريبه، بل حصل بينهم التقاطع والتَّدابر، فتمر الشهور والسنون وهم في بلد واحد، فلا يتزاورون، ولا يتواصلون، ولهذا لا شكَّ أنه من ضعف الإيمان، فإن رسول الله على صلة الرحم، وحذَّر من قطيعتها.

وقال: «إن الله خَلَقَ الخلق، حتى إذا فرغ منهم؛ قامت الرحم، فقالت: هٰذا مقام العائذ بك من القطيعة؟ قال: نعم؛ أما ترضين أن أصل من وصلك وأقطع من قطعك؟ قالت: بلى. قال: فذاك لك.

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۲٦/۱۰ ـ ۳۱ ـ شرح أحمد شاكر)، وقال: «إسناده صحيح»، وذكر رواية الحاكم، وأطال الكلام عليها.

وانظر: «مستدرك الحاكم» (١/ ٧٥ \_ ٧٦)، وقد رواه بثلاثة أسانيد، وقال: «لهذا حديث صحيح، فقد اتفق الشيخان على الاحتجاج بجميع رواته؛ غير أبي سبرة الهذلي، وهو تابعي كبير مبين، ذكره في المسانيد والتواريخ غير مطعون فيه، وذكر له شاهداً، ووافقه الذهبي على تصحيحه.

<sup>(</sup>٢) «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٨٤)، وقال الهيثمي: «رجاله ثقات»، وفي بعضهم خلاف، والأحاديث المذكورة تشهد له.

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٥/ ٣٣٣ \_ شرح أحمد شاكر)، وقال: (إسناده صحيح».

ثم قال رسول الله ﷺ: «اقرأوا إن شئتُم: ﴿فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن نُولَيْتُمُ اللهُ عَسَيْتُمْ إِن تُولَيْتُمُ اللهُ عَسَيْتُمْ اللهُ عَامَمَهُمْ اللهُ عَامَمَهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

وقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ لا يَدْخُلُ الْجِنَّةُ قَاطِعُ رَحُمُ (٢).

وأما سوء الجوار؛ فحدِّث عنه ولا حرج، فكم من جارٍ لا يعرف جاره، ولا يتفقَّد أحواله؛ ليمدَّ يد العون إليه إن احتاج! بل ولا يَكُفُّ شرَّه عنه.

وقد نهى النبي ﷺ عن أذى الجار، فقال: «مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر؛ فلا يؤذي جارَه» (٣).

وأمر بالإحسان إلى الجار، فقال: «مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر؛ فليُحْسِن إلى جاره»(٤).

وقال عليه الصلاة والسلام: «ما زال جبريلُ يوصيني بالجار حتى ظننتُ أنه سيورُّثه» (٥٠).

# ٢٧ \_ تشبُّب المشيخة:

عن ابن عباس والله على: قال: قال رسول الله على: "يكون قومٌ

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب البر والصلة والآداب، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها، (۱۱/ ۱۱۲ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) •صحيح مسلم، (١١٤/١٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف، (٢/ ٢٠ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) الحاشية السابقة نفسها.

<sup>(</sup>٥) «صحيح مسلم»، كتاب البر والصلة والآداب، باب: الوصية بالجار والإحسان إليه، (١٧٦/١٦ ـ مع شرح النووي).

يخضِبون في آخر الزمان بالسواد؛ كحواصل الحمام، لا يريحون رائحة الجنة (١٠).

ما جاء في لهذا الحديث واقعٌ في لهذا الزمن؛ فإنه انتشر بين الرجال صبغُ لحاهم ورؤوسهم بالسواد.

والذي يظهر لي ـ والله أعلم ـ أن قوله ﷺ: «كحواصل الحمام» تشبيهٌ لحال بعض المسلمين في لهذا العصر، فتجدهم يصنعون بلحاهم كهيئة حواصل الحمام، يحلقون عوارضهم، ويدعون ما على أذقانهم من الشعر، ثم يصبغونه بالسواد، فيغدو كحواصل الحمام.

(۱) المسند الإمام أحمد (١٥٦/٤) (ح٢٤٧)، تحقيق وشرح أحمد شاكر، وقال: الصحيح.

واسنن أبي داود،، كتاب الترجل، باب ما جاء في خضاب السواد، (١١/ ٢٦٦ ـ مع عون المعبود).

قال ابن حجر: «إسناده قوي، إلا أنه اختلف في رفعه ووقفه، وعلى تقدير ترجيح وقفه؛ فمثله لا يقال بالرأي، فحكمه الرفع». «فتح الباري» (٩٩/٦). وقال الألباني: أخرجه أبو داود، والنسائي، وأحمد، والضياء في «المختارة»، وغيرهم مما لا مجال لذكرهم... بإسناد صحيح على شرط الشيخين».

انظر: عاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام، (ص٨٤)، ط. المكتب الإسلامي، ط. الأولى، (١٤٠٠هـ).

ولهذا الحديث أورده ابن الجوزي في «الموضوعات» (٣/ ٥٥)، وذكر أن المتَّهم فيه عبد الكريم بن أبي المخارق، وهو متروك.

ورد عليه ابن حجر، فقال: «أخطأ في ذلك؛ فإن الحديث من رواية عبد الكريم الجزري الثقة المخرَّج له في (الصحيح)».

ثم ذكر من أخرج الحديث. انظر: «القول المسدَّد» (ص٤٨، ٤٩) لابن حجر. وقد تبع ابن الجوزي في ذلك العلامةُ الشوكاني، فقال في كتاب «الفوائد المجموعة»: «قال القزويني: موضوع». «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص٥١٠) (ح١٤٢٠) بتحقيق عبد الرحمٰن بن يحيى المعلمي، الطبعة الثانية، (١٣٩٢هـ)، بيروت.

قال ابن الجوزي<sup>(۱)</sup>: «يحتمل أن يكون المعنى لا يريحون رائحة الجنة؛ لفعل يصدُرُ منهم، أو اعتقاد، لا لعلَّة الخضاب، ويكون الخضاب سيماهم؛ كما قال في الخوارج سيماهم التحليق، وإن كان تحليق الشعر ليس بحرام، (۲).

قلتُ: قد نهى النبي على عن صبغ شعر الرأس واللحية بالسواد، ففي «الصحيح» عن جابر بن عبد الله ظله؛ قال: أُتِيَ بأبي قُحافة يوم فتح مكة ورأسه ولحيته كالثغامة (٣) بياضاً، فقال رسول الله على: «غيروا

قال ابن الجوزي: «اعلم أنه قد خضب جماعة من الصحابة والتابعين؛ منهم: الحسن، والحسين، وسعد بن أبي وقاص، وخلق كثير من التابعين، وإنما كرهه قومٌ لما فيه من التدليس، فأما أن يرقى إلى درجة التحريم إذا لم يدلس، فيجب فيه لهذا الوعيد؛ فلم يقل به أحد». «الموضوعات» (٣/٥٥).

وقال النووي: «يحرم خضابه بالسواد على الأصح، وقيل: يكره كراهية تنزيه، والمختار التحريم؛ لقوله ﷺ: واجتنبوا السواد». «شرح مسلم» (١٤/٨٠). وأما ما أخرجه ابن أبي عاصم في «كتاب الخضاب» عن الزهري؛ قال: «كنا م

نخضب بالسواد إذا كان الوجه جديداً، فلما نغض الوجه والأسنان؛ تركناه، «فتح الباري» (١٠/ ٣٥٥، ٣٥٥).

قال الألباني: «الظاهر أن الزهري لم يكن عنده حديث بالتحريم أصلاً، فكان يأخذ الأمر بذوقه، وعلى كل حال؛ فلا حجة في فعل أحد أو قوله بعد رسول الله ﷺ، والحديث المتقدم حجة على الزهري وغيره ". «غاية المرام» (ص٨٤).

<sup>(</sup>۱) هو العلامة أبو الفرج عبد الرحمٰن بن علي الجوزي القرشي البغدادي الحنبلي، صاحب المصنفات الكبار، التي تبلغ نحو ثلاث مئة مصنف في الحديث والوعظ والتفسير والتاريخ وغيرها، توفي كَثَلَثُهُ سنة (۹۷هـ). انظر: «البداية والنهاية» (۱۸/۱۳ ـ ۳۰)، ومقدمة كتابه «الموضوعات» (۱/۲۱ ـ ۲۲) لعبد الرحمٰن محمد عثمان، الناشر محمد عبد المحسن، ط. الأولى، (۱۳۸٦هـ).

<sup>(</sup>٢) «الموضوعات» (٣/ ٥٥) لابن الجوزي.

<sup>(</sup>٣) (الثغامة)؛ بضم المثلثة، وتخفيف المعجمة، نبات شديد البياض؛ زهره =

هٰذا بشيءٍ، واجتنبوا السوادا<sup>(۱)</sup>.

# ۲۸ \_ كثرة الشُّحِّ<sup>(۲)</sup>:

عن أبي هريرة ﴿ الشَّجُهُ ؛ قال: «من أشراط الساعة أن يظهر الشُّحُ الشُّ

وعن معاوية هيه؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «لا يزداد الأمر إلا شدّة، ولا يزداد الناس إلا شحّاً»(٥).

والسُحُّ خُلُقٌ مذمومٌ؛ نهى عنه الإسلام، وبيَّن أنَّ مَن وُقِيَ شَحَّ نَفْسِهِ فَأُولَكِكَ هُمُ نَفْسِهِ فَأُولَكِكَ هُمُ الْمُقُلِحُونَ﴾ [الحشر: ٩، والتغابن: ١٦].

وعن جابر بن عبد الله و أن رسول الله على قال: «اتَّقوا الظُّلم؛ فإن الظُّلم ظُلُماتٌ يوم القيامة، واتَّقوا الشُّعّ؛ فإن الشعَّ أهلك مَن كان

وثمره، وقيل: هي شجرة تبيض كأنها الثلج.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢١٤/١)، و«فتح الباري» (١٠/٣٥٥).

<sup>(</sup>۱) الصحيح مسلم، كتاب اللباس والزينة، باب استحباب خضاب الشيب بصفرة أو حمرة وتحريمه بالسواد، (۷۹/۱٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (الشح): أشد البخل، وهو أبلغ في المنع من البخل. وقيل: هو البخل مع الحرص.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ٤٨٨).

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في «الأوسط». انظر: «فتح الباري» (١٥/١٣).
 قال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح، غير محمد بن الحارث بن سفيان، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) "صحيح البخاري"، كتاب الفتن، باب ظهور الفتن، (١٣/١٣ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>٥) رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح. «مجمع الزوائد» (٨/ ١٤).

# قبلَكُم؛ حملهم على أن سفكوا دماءَهُم، واستحلُّوا محارِمَهُم، (١).

قال القاضي عياضّ: «يحتمل أن لهذا الهلاك هو الهلاك الذي أخبر عنهم به في الدُّنيا؛ بأنهم سفكوا دماءهم، ويحتمل أنه هلاك الآخرة، ولهذا الثاني أظهر، ويحتمل أنه أهلكهم في الدُّنيا والآخرة»(٢).

#### ٢٩ \_ كثرة التجارة:

ومنها كثرةُ التجارة، وفشوُّها بين الناس، حتى تشارك النساء فيها الرجال.

روى الإمام أحمد والحاكم عن عبد الله بن مسعود ولله عن النبي على أنه قال: «بين يدي الساعة تسليمُ الخاصَّة، وفشوُ التجارة، حتى تشارك المرأة زوجها في التجارة» (٣).

وروى النسائي عن عمرو بن تغلب؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن من أشراط الساعة أن يفشو المال ويكثر، وتفشو التجارة»(٤).

وقد وقع لهذا، فكثُرَتِ التجارة، وشاركت فيها النساء، وافتتن الناس بجمع المال، وتنافسوا فيه.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، (۱٦/ ١٣٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لمسلم» (۱۳۱/۱۳۳).

 <sup>(</sup>۳) «مسند أحمد» (۹/ ۳۳۳ \_ بشرح أحمد شاكر)، وقال: (إسناده صحيح»،
 و«مستدرك الحاكم» (٤٤٥/٤)، ٤٤٦).

<sup>(</sup>٤) اسنن النسائي، (٧/ ٢٤٤ ـ بشرح السيوطي).

والحديث من رواية الحسن عن عمرو بن تغلب، والحسن مدلِّس، وقد عنعن هنا، ولكنه صرَّح بالتحديث عن عمرو بن تغلب في رواية الإمام أحمد.

انظر: «المسند» (٩/٥٠ ـ بهامشه منتخب الكنز)، وانظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» للألباني (م٢/ ٢٥١، ٢٥٢).

وقد أخبر النبي على أنه لا يخشى على هذه الأمة الفقر، وإنما يخشى عليها أن تُبْسَطَ عليهم الدُّنيا، فيقع بينهم التَّنافس، ففي الحديث أنه قال عليه الصلاة والسلام: «والله ما الفقر أخشى عليكم، ولكنِّي أخشى عليكم أن تُبْسَطَ الدُّنيا عليكم كما بُسِطَت على مَن قبلَكُم، فتنافسوها كما تنافسوها، وتهلكُكُم كما أهلكَتْهُم، (۱). متفق عليه.

وفي رواية لمسلم: «وتلهيكم كما ألهتهم» (٢).

وقال ﷺ: ﴿إِذَا فُتِحَت عليكم فارس والروم؛ أيَّ قوم أنتم؟ ، قال عبد الرحمٰن بن عوف: نقول كما أمرنا الله. قال رسول الله ﷺ: ﴿أُو غير ذُلك: تنافسون، ثم تتحاسدون، ثم تتدابرون، ثم تتباغضون أو نحو ذُلك (٣).

فالمنافسة على الدُّنيا تجرُّ إلى ضعف الدين، وهلاك الأمة، وتفرُّق كلمتها؛ كما وقع فيما مضى، وكما هو واقعٌ الآن.

# ٣٠ \_ كَثرةُ الزَّلازل:

عن أبي هريرة ﷺ؛ قال: قال رسول الله ﷺ: الا تقومُ الساعة حتى تكثرَ الزلازل؛ (١٤).

وعن سلمة بن نفيل السكوني؛ قال: كنا جُلوساً عند رسول الله 難... (فذكر الحديث، فيه): الوبين يدي الساعة مُوتانُ

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الجزية والموادعة، باب الجزية والموادعة مع أهل الذمة والحرب، (۲/۲۵، ۲۰۸ ـ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الزهد، (۱۸/ ۹۵ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) اصحيح مسلم، كتاب الزهد، (٩٦/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) اصحيح مسلم، كتاب الزهد، (٩٦/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) الصحيح البخاري، كتاب الفتن، (١٣/ ٨١، ٨٢ ـ مع الفتح).

### شدید، وبعده سنوات الزَّلازل، (۱).

قال ابن حجر: «قد وقع في كثير من البلاد الشمالية والشرقية والغربية كثيرٌ من الزلازل، ولكنَّ الذي يظهر أن المراد بكثرتها شمولها ودوامها»(٢).

### ٣١ \_ ظهور الخسف والمسخ والقذف:

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (٤/٤) \_ بهامشه منتخب كنز العمال). قال الهيشمي: «رواه أحمد والطبراني والبزار وأبو يعلى، ورجاله ثقات». «مجمع الزوائد» (٣٠٦/٧).

<sup>(</sup>۲) افتح الباري، (۸۷/۱۳).

<sup>(</sup>٣) قمسند أحمد (٥/ ٢٨٨ ـ بهامشه منتخب الكنز)، وقسنن أبي داود اله كتاب الجهاد، باب في الرجل يغزو يلتمس الأجر والغنيمة (٢٠٩/٧) مع عون المعبود)، وقمستدرك الحاكم (٤٥/ ٤٥)، وقال: قلمذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرّجاه ، ووافقه الذهبي.

وصححه الألباني. انظر: اصحيح الجامع الصغير، (٦/ ٢٦٣) (ح٧٧١٥).

<sup>(</sup>٤) «سنن الترمذي»، كتاب الفتن، باب ما جاء في الخسف، (٢/٤١٨). قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣٥٨/٦) (ح٢٠١٢).

وعن ابن مسعود ﴿ عَلَيْهُ عَنِ النَّبِي ﷺ ؟ قال: «بين يدي الساعة مسخَّ وخسفٌ وقذفٌ» (١).

وقد جاء الخبر أن الزَّنادقة والقدريَّةَ يقع عليهم المسخ والقذف.

وفي رواية للترمذي: (في لهذه الأمة \_ أو في أمَّتي \_ خسفٌ أو مسخٌ أو قدفٌ في أهل القدر) (٣).

وعن عبد الرحمٰن بن صحار العبدي عن أبيه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تقومُ الساعة حتى يُخْسَفَ بقبائل، فيقال: مَن بقي من بني فلان؟». قال: فعرفتُ حين قال: «قبائل» أنها العرب؛ لأن العجم تُنْسَب إلى قُراها(٤).

وعن محمد بن إبراهيم التَّيمي؛ قال: سمعتُ بقيرة امرأة القعقاع بن أبى حدرد تقول: سمعتُ رسول الله ﷺ على المنبر وهو يقول: ﴿إذَا

۵۰ مهیمهای (۸/۹). «مجمع الزواند» (۸/۹).

<sup>(</sup>۱) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب الخسوف، (۲/۱۳٤۹). والحديث صحيح.

انظر: اصحيح الجامع الصغير، (١٣/٣) (ح٢٨٥٣).

<sup>(</sup>۲) المسند أحمد، (۹/ ۷۳، ۷۶) (ح۲۰۸)، تحقیق أحمد شاکر، وقال: اإسناده صحیح».

<sup>(</sup>٣) الترمذي، أبواب القدر، (٦/٣٦٧، ٣٦٨).

والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (١٠٣/٤) (ح١٥٠).

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (٤/ ٤٨٣ \_ بهامشه منتخب الكنز). قال الهيثمي: «رواه أحمد والطبراني وأبو يعلى والبزار، ورجاله ثقات».

سمعتُم بجيش قد خُسِفَ به قريباً؛ فقد أظلَّتِ الساعة»(١).

والخسف قد وُجِد في مواضع في الشرق والغرب<sup>(۲)</sup> قبل عصرنا هذا، ووقع في هذا الزمن كثيرٌ من الخُسوفات في أماكن متفرِّقة من الأرض، وهي نذيرٌ بين يدي عذابٍ شديد، وتخويفٌ من الله لعباده، وعقوبةٌ لأهل البدع والمعاصي؛ كي يعتبر الناس، ويرجِعوا إلى ربِّهم، ويعلموا أن الساعة قد أزفت، وأنه لا ملجاً من الله إلا إليه.

وقد جاء الوعيد للعُصاة من أهل المعازف وشاربي الخمور بالخسف والمسخ والقذف.

روى الترمذي عن عمران بن حُصَيْن ﴿ أَن رسول الله ﷺ قال: «في هٰذه الأمة خسفٌ ومسخٌ وقذفٌ ، فقال رجل من المسلمين: يا رسول الله! ومتى ذلك؟ قال: «إذا ظهَرَتِ القِيانُ والمعازف، وشُرِبت الخمور» (٣).

وروى ابن ماجه عن أبي مالك الأشعري فله قال: قال رسول الله على: «ليشربنَّ ناسٌ مِن أُمَّتي الخمر يسمُّونها بغير اسمها، يُعْزَفُ على رؤوسهم بالمعازف، يخسف الله بهم الأرض، ويجعل منهم القردة والخنازير)(٤).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (٦/ ٣٧٨، ٣٧٩ ـ بهامشه منتخب الكنز). والحديث حسن الإسناد. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (١/ ٢٢٨) (ح ٢٣١)، و«سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٣/ ٣٤٠) (ح ١٣٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التذكرة» (ص٢٥٤)، وافتح الباري» (١٣/ ٨٤)، والإشاعة» (ص٤٩ ـ ٥٢)، واعون المعبود» (٤٢٩/١١).

<sup>(</sup>٣) «جامع الترمذي»، أبواب الفتن، (٤٥٨/٦) (ح٤٥٨). والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (١٠٣/٤) (ح٤١١٩).

<sup>(</sup>٤) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب العقوبات، (٢/ ١٣٣٣) (ح٤٠٢).

والمسخ يكون حقيقيّاً، ويكون معنويّاً:

فقد فسَّر الحافظ ابن كثير كَنْلَهُ (المسخ) في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللَّذِينَ اعْتَدُوا مِنكُمْ فِي السّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَلْمِثِينَ ﴿ البقرة: ١٦] بأنه مسخٌ حقيقيٌ، وليس مسخاً معنويّاً فقط، ولهذا القول هو الراجح، وهو ما ذهب إليه ابن عباس وغيره من أئمة التفسير.

وذهب مجاهدٌ وأبو العالية وقتادة إلى أن المسخ كان معنويّاً، وأنه كان لقلوبهم، ولم يُمْسَخوا قردةً (١).

ونقل ابن حجر عن ابن العربي القولين، ورجَّح الأول<sup>(٢)</sup>.

ورجَّح رشيد رضا في «تفسيره» (٣) القولَ الثاني، وهو أنه كان مسخاً في أخلاقهم.

واستبعد ابن كثير ما روي عن مجاهد، وقال: «إنه قولٌ غريبٌ، خلاف الظاهر من السياق في لهذا المقام وغيره»(٤).

ثم قال \_ بعد سياقه لطائفة من كلام العلماء \_: «الغرض من لهذا السياق عن هؤلاء الأثمة بيان خلاف ما ذهب إليه مجاهد كَثَلَثُهُ من أنَّ مسخَهُم إنما كان معنويًا لا صوريًا، بل الصحيح أنه معنويًّ صوريًّ، والله أعلم»(٥).

وإذا كان المسخ يحتمل أن يكون معنويّاً؛ فإن كثيراً من المستحلّين للمعاصي قد مُسِخَتْ قُلوبُهم، فأصبحوا لا يفرّقون بين الحلال والحرام،

<sup>=</sup> والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٥/ ١٠٥) (ح٠ ٥٣٣٠).

انظر: «تفسیر ابن کثیر» (۱/ ۱۵۰ \_ ۱۵۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: افتح الباري (۱۰/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: اتفسير المنار) (٣٤٣ ـ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٤) القسير ابن كثير، (١/١٥١). (٥) القسير ابن كثير، (١/١٥٣).

ولا بين المعروف والمنكر، مثلهم في ذلك كمثل القردة والخنازير، نسأل الله العافية والسلامة، وسيقع ما أخبر به ﷺ من المسخ، سواء أكان معنويًا أو صوريًا.

#### ٣٢ \_ ذهاب الصالحين:

ومن أشراطها: ذهاب الصالحين، وقلة الأخيار، وكثرة الأشرار، حتى لا يبقى إلا شرار الناس، وهم الذين تقوم عليهم الساعة.

ففي الحديث عن عبد الله بن عمرو رفيها؛ قال: قال رسول الله على الله تقوم الساعة حتى يأخذ الله شريطته (۱) من أهل الأرض، فيبقى فيها عجاجة (۲)؛ لا يعرفون معروفاً، ولا يُنْكِرون منكراً».

أي: يأخذ الله أهل الخير والدين، ويبقى غوغاء الناس وأراذلهم ومن لا خير فيهم، ولهذا عند قبض العلم واتّخاذ الناس رؤوساً جُهّالاً يُفتون بغير علم.

وروى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي ﷺ أنه قال: المائي على الناس زمانٌ يُغَرْبَلون فيه غربلةً، يبقى منهم حُثالة(٤) قد

<sup>(</sup>١) (شريطته)؛ أي: أهل الخير والدين، والأشراط من الأضداد، يقع على الأشراف والأراذل. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ٤٦٠).

 <sup>(</sup>۲) (عجاجة): العجاج: الغوغاء، والأراذل، ومَن لا خير فيه.
 «النهاية في غريب الحديث» (۳/ ۱۸٤).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (١٨١/١١) شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح». و«مستدرك الحاكم» (٤/ ٤٣٥)؛ قال الحاكم: «لهذا حديث صحيح على شرط الشيخين إن كان الحسن سمعه من عبد الله بن عمرو»، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) (الحثالة): الرديء من كل شيء، ومنه حثالة الشعير والأرز والتمر وكل ذي قشر. «النهاية» (١/ ٣٣٩).

مَرِجت<sup>(۱)</sup> عهودهم وأماناتهم، واختلفوا، فكانوا همكذا (وشبك بين أصابعه»)(۲).

وذهاب الصالحين يكون عند كثرة المعاصي، وترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ فإن الصالحين إذا رأوا المنكر ولم يغيّروا وكثر الفساد؛ عَمَّهُم العذاب مع غيرهم إذا نزل؛ كما جاء في الحديث لما قيل للنبي عَلَيْ: أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم؛ إذا كَثُرَ الخَبَثُ». رواه البخاري (٣).

### ٣٣ \_ ارتفاع الأسافل:

ومن أشراطها ارتفاع أسافل الناس عن خيارهم، واستئثارهم بالأمور دونهم، فيكون أمر الناس بيد سفهائهم وأراذلهم ومَن لا خير فيهم، ولهذا من انعكاس الحقائق، وتغيّر الأحوال، ولهذا أمر مشاهد في لهذا الزمن، فترى أن كثيراً من رؤوس الناس وأهل العقد والحل هم أقل الناس صلاحاً وعلماً، مع أن الواجب أن يكون أهل الدين والتقى هم المقدّمون على غيرهم في تولّي أمور الناس؛ لأن أفضل الناس وأكرمهم لهم أهل الدين والتقوى؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِندَ اللّهِ أَنْقَنكُمْ ﴾ الحجرات: ١٣].

ولذُّلك لم يكن النبي ﷺ يولي الولايات وأمور الناس إلا مَن هم

<sup>(</sup>١) (مرجت)؛ أي: اختلطت. «النهاية» (٢١٤/٤).

<sup>(</sup>٢) المسند أحمد (١٢/١٢ \_ شرح أحمد شاكر)، وقال: السناده صحيح . والمستدرك الحاكم (٤/٥٣٤)، وقال: الهذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه ، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) (صحيح البخاري)، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: (ويل للعرب من شر قد اقترب) (١١/١٣ \_ مع الفتح).

أصلح الناس وأعلمهم، وكذلك خلفاؤه من بعده، والأمثلة على ذلك كثيرة؛ منها ما رواه البخاري عن حُذيفة هذا أن النبي على قال الأهل نجران: (البعَثَنَ اليكم رجلاً أميناً حَقَّ أمين، فاستشرف لها أصحاب النبي على أبعث أبا عُبيدة»(١).

ولهذه بعض الأحاديث الدالَّة على ارتفاع أسافل الناس، وأن ذلك من أمارات الساعة:

وفي حديث جبريل الطويل قوله: «ولكنْ سأحَدِّثُكَ عن أشراطها... وإذا كانت العراة الحفاة رؤوس الناس؛ فذاك من أشراطها»(٤).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصادق، (۱۳/ ۲۳۲، مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) (الرويبضة): جاء تفسيره في متن الحديث، وأنه السفيه، والرويبضة تصغير الرابضة، وهو العاجز الذي ربض عن معالي الأمور، وقعد عن طلبها، والتافه الخسيس الحقير.

انظر: «النهاية في غريب الحديث؛ (٢/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) «سنن الإمام أحمد» (٣٥/١٥ ـ ٣٨ ـ شرح وتعليق أحمد شاكر)، وقال: «إسناده حسن، ومتنه صحيح».

وقال ابن كثير: الهٰذا إسناد جيد، ولم يخرجوه من لهٰذا الوجه».

النهاية/ الفتن والملاحم؛ (١/ ١٨١) تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، (١/ ١٦٣ ـ مع شرح النووي).

وعن عمر بن الخطّاب ﷺ: قال: قال رسول الله ﷺ: «من أشراط الساعة: أن يغلب على الدنيا لُكع ابن لكع، فخيرُ الناس يومئذ مؤمن بين كريمين (١).

وفي االصحيح؛ اإذا أُسْنِد الأمر إلى غير أهله؛ فانتظر الساعة، (٢).

وعن أبي هريرة ظلم قال: «من أشراط الساعة: ... أن يعلو التُحوتُ الوعولَ»، أكذُلك يا عبد الله بن مسعود سمعتَه من حِبي؟ قال: نعم؛ ورب الكعبة. قلنا: وما التُحوت؟ قال: فسول الرجال، وأهل البيوت الغامضة يُرْفَعون فوق صالحيهم. والوعول: أهل البيوت الصالحة (٢).

 <sup>(</sup>۱) قال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الأوسط» بإسنادين، ورجال أحدهما ثقات».
 «مجمع الزوائد»، (٧/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) وصحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (١١/ ٣٣٢ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٢٧). قال الهيثمي: «حديث أبي هريرة وحده في الصحيح بعضه، ورجاله رجال الصحيح؛ غير محمد بن الحارث بن سفيان، وهو ثقة».

وذكره الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١٥/١٥) من رواية الطبراني في «الأوسط» عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) (لكع): اللكع عند العرب: العبد، ثم استعمل في الحمق والذم، وهو اللئيم، وقد يطلق على الصغير، فإن أطلق على الكبير؛ أريد به صغير العلم والعقل. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢٦٨/٤).

<sup>(</sup>٥) «مسند الإمام أحمد» (١٦/ ٢٨٤ ـ شرح وتعليق أحمد شاكر)، وقال: «أخرجه السيوطي في «الجامع الصغير»، ورمز له بأنه حديث حسن». «الجامع الصغير» (٢٠٠/٢ ـ بهامشه كنوز الحقائق للمناوى).

وملاذُها والوجاهة فيها له(١).

وفي «الصحيحين» عن حذيفة هي فيما رواه عن النبي في قبض الأمانة: «حتى يُقال للرجل: ما أجلله! ما أظرفه! ما أعقله! وما في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان (٣).

ولهذا هو الواقع بين المسلمين في لهذا العصر؛ يقولون للرجل: ما أعقله! ما أحسن خلقه! ويصفونه بأبلغ الأوصاف الحسنة، وهو من أفسق الناس، وأقلّهم ديناً وأمانة، وقد يكون عدُوّاً للمسلمين، ويعمل على هدم الإسلام، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

## ٣٤ \_ أن تكون التحيَّة للمعرفة:

ومن أشراطها أن الرجل لا يلقي السلام إلا على من يعرفه، ففي

وقال الهيثمي: (رجال أحمد رجال الصحيح؛ غير كامل بن العلاء، وهو ثقة). (مجمع الزواند) (٧/ ٢٢٠).

وقال ابن كثير: (إسناده جيد قوي). (النهاية/ الفتن والملاحم) (١/١٨١)، تحقيق د. طه زيني.

وصححه الألباني في اصحيح الجامع الصغير، (٦/ ١٤٢) (ح٧١٤٩).

<sup>(</sup>١) انظر: افيض القدير شرح الجامع الصغير، (٥/ ٣٩٤) لعبد الرؤوف المناوي.

<sup>(</sup>۲) «مسند الإمام أحمد» (٥/ ٣٨٩ ـ بهامشه منتخب كنز العمال)، ورمز له السيوطي في «الجامع الصغير» بالصحة (٢/ ٢٠٢ ـ بهامشه كنوز الحقائق للمناوي). وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٦/ ١٧٧) . (ح/ ٧٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (٢١/ ٣٣٣ ـ مع الفتح)، واصحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب رفع الأمانة من بعض القلوب، (٢/ ١٦٧ ـ ١٧٠ ـ مع شرح النووي).

الحديث عن ابن مسعود؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن من أشراط الساعة أن يسلّم الرجل على الرجل، لا يسلّم عليه إلا للمعرفة». رواه أحمد (١٠).

وفي رواية له: (إن بين يدي الساعة تسليمَ الخاصة) (٢).

ولهذا أمرٌ مشاهَدٌ في لهذا الزمن، فكثيرٌ من الناس لا يسلّمون إلا على مَن يعرِفون، ولهذا خلاف السنة؛ فإن النبي عَلَيْ حثَّ على إفشاء السلام على مَن عرفت ومَن لم تعرف، وأن ذلك سبب في انتشار المحبّة بين المسلمين التي هي سبب للإيمان الذي به يكون دخول الجنة؛ كما جاء في الحديث عن أبي هريرة وَلَيْهُ؛ قال: قال رسول الله عليهُ: "لا تَدْخُلُوا الجَنَّة حَتَّى تُوْمِنُوا، ولا تُوْمنوا حتى تحابُّوا، أوَلا أَدلُكُم على شيءٍ إذا فعلتموهُ تحاببتُم؟ أفشوا السلام بينكم». رواه مسلم (٣).

# ٣٥ \_ التماسُ العلم عند الأصاغر:

روى الإمام عبد الله بن المبارك بسنده عن أبي أُميَّة الجُمَحِي ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ قَال : ﴿ إِن مِن أَشُراط الساعة ثلاثاً : إحداهُنَّ : أَن يُلْتَمَسَ العلم عند الأصاغر ... (٤).

<sup>(</sup>١) (مسند أحمد) (٣٢٦/٥)، قال أحمد شاكر: (إسناده صحيح).

 <sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۳۳۳/۵)، قال أحمد شاكر: «إسناده صحيح».
 وقال الألباني: «لهذا إسناد صحيح على شرط مسلم». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (۲/ ۲۰۱) (ح٦٤٧).

<sup>(</sup>٣) •صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، (٣) • مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) كتاب «الزهد» لابن المبارك (ص٢٠، ٢١) (ح١٦)، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، دار الكتب العلمية.

قال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢/٣٢) (ح٢٢٠٣). واستشهد به الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١٤٣/١).

وسُئِل الإمام عبد الله بن المبارك عن الأصاغر؟ فقال: «الذين يقولون برأيهم، فأما صغيرٌ يروي عنه كبيرٌ؛ فليس بصغير».

وقال في ذلك أيضاً: «أتاهم العلم من قبل أصاغرهم؛ يعني: أهل البدع»(١).

وعن ابن مسعود ﴿ قَالَ: ﴿ لا يَزَالُ النَّاسُ بَخْيَرٍ مَا أَتَاهُمُ الْعَلْمُ مِن أَصْحَابُ مُحَمَّد ﷺ ومن أكابرهم، فإذا أَتَاهُمُ الْعَلْمُ مِن قِبَلُ أَصَاغُرهم، وتفرَّقت أهواؤهُم؛ هلكوا (٢٠).

# ٣٦ ـ ظُهور الكاسيات العاريات:

ومنها خروجُ النساء على الآداب الشرعية، وذلك بلبس الثياب التي لا تستر عوراتهن، وإظهارهن لزينتهن وشعورهن وما يجب ستره من أبدانهن، ففي الحديث عن عبد الله بن عمرو الله على المعت رسول الله على الله على الحروم أمّني رجالٌ يركبون على سروج (٣) كأشباه الرحال (٤)؛ ينزلون على أبواب المساجد، نساؤهُم كاسياتٌ عاريات

<sup>(</sup>۱) حاشية كتاب «الزهد» (ص٣١)، تحقيق وتعليق الشيخ حبيب الرحمٰن الأعظمى.

<sup>(</sup>٢) كتاب «الزهد» لابن المبارك، (ص٢٨١) (ح٨١٥).
قال التويجري: «رواه الطبراني في «الكبير» و«الأوسط»، وعبد الرزاق في «مصنفه» بنحوه، وإسناده صحيح على شرط مسلم».

«اتجاف الجماعة» (١/ ٤٢٤)، وإنظ: «المصنف» (١١/ ٣٤٦) (ح٢٠٤٤٦)،

<sup>«</sup>إتحاف الجماعة» (١/ ٤٢٤). وانظر: «المصنف» (١١/ ٣٤٦) (ح٢٠٤٤)، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي.

<sup>(</sup>٣) (سروج): جمع سرج، وهو رحل الدَّابَّة. انظر: «لسان العرب، (٢/٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) (الرحال): جمع رحل، وهو مركب للبعير والناقة، والرحالة أكبر من السرج، وتغشى بالجلود، وتكون للخيل والنجائب من الإبل، ويقال لمنزل الإنسان ومسكنه: رحل.

على رؤوسهم كأسنمة البخت العجاف<sup>(۱)</sup>، العنوهُنَّ؛ فإنَّهُنَّ ملعونات، لو كانت وراءكم أمَّة من الأمم لخدمن نساؤكم نساءهم كما يخدمنكم نساء الأمم قبلكم، (۲). رواه الإمام أحمد.

وفي رواية للحاكم (٣): اسيكون في آخر لهذه الأمة رجالٌ يركبون

= وجاء في امسند الإمام أحمد (٣٦/١٢ ـ بتحقيق شاكر) بلفظ: اكأشباه الرجال بالجيم المعجمة.

ويظهر لي \_ والله أعلم \_ أن فيه تحريفاً غاب عن المحقق، ولذَّلك فإنه عندما أراد شرح معنى لهذا اللفظ؛ قال: مشكل المعنى قليلاً، فتشبيه الرجال بالرجال فيه بعد، وهو توجيه متكلَّف، اهـ.

وإذا كانت اللفظة (كأشباه الرحال)؛ بالحاء المهملة؛ فإنه يزول الإشكال، ويكون المراد تشبيه السروج بالرحال، وهي ها هنا الدور والمنازل، ولعل لهذا إشارة إلى المراكب الوثيرة الموجودة في السيارات في لهذا العصر؛ فإنها قد صارت في لهذه الأزمان مراكب لعموم الناس من رجال ونساء، يركبونها إلى المساجد وغيرها. والله أعلم.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢٠٩/٢)، والسان العرب، (١١/ ٢٧٤، ٢٧٤)، والنهاية في غريب الحديث، ٢٧٤).

(۱) (البُخْت): لفظة معرَّبة، والمراد بها الإبل الخراسانية، تمتاز بطول الأعناق. انظر: «لسان العرب» (۱۰،۹/۲)، و«النهاية» لابن الأثير (۱/۱۱). و(العجاف): جمع عجفاء، وهي الهزيلة من الإبل وغيرها.

انظر: «النهاية» لآبن الأثير (١٨٦/٣).

(٢) «مسند الإمام أحمد» (٣٦/١٢) (ح٣٠٨)، تحقيق: أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

(٣) «مستدرك الحاكم» (٤٣٦/٤)، وقال: «لهذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه».

وقال الذهبي: «عبد الله (يعني: القتباني)، وإن كان قد احتج به مسلم فقد ضعفه أبو داود والنسائي».

وقال أبو حاتم: «هو قريبٌ من ابن لهيعة».

قلت: الأحاديث الأخرى تشهد له وتقويه.

على المياثر (١)، حتى يأتوا أبواب مساجدهم، نساؤهم كاسياتٌ عارياتٌ».

وعن أبي هريرة ﴿ قَالَ: المن أشراط الساعة: . . . أن تظهر ثيابٌ تلبسها نساءٌ كاسياتٌ عارياتٌ (٥٠٠ .

<sup>(</sup>۱) (المياثر): جمع ميثرة ـ بكسر الميم ـ: وهي الثوب الذي تجلَّل به الثياب، فيعلوها، مأخوذ من: وثر وثارة فهو وثير؛ أي: وطيء لين. وتطلق المياثر على مراكب العجم التي تُعمل من حرير أو ديباج، والمراد بها السروج العظام. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٥/ ١٥١، ١٥١)، و«لسان العرب» (٥/ ٢٧٨)، و٣٠٤)، ووترتيب القاموس» (٤/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) (مميلات مائلات) في معناها أربعة أوجه:

أ ـ مائلات: زائغات عن طاعة الله تعالى وما يلزمهن من حفظ الفروج
 وغيرها. ومميلات: يعلمن غيرهن مثل فعلهن.

ب ـ مائلات؛ أي: متبخترات في مشيتهن، مميلات أكتافهن.

ج \_ ماثلات: يمتشطن المشطة الميلاء، وهي مشطة البغايا، معروفة لهن. ومميلات: يمشطن غيرهن تلك المشطة.

د ـ ماثلات إلى الرجال، مميلات لهم بما يبدين من زينتهن وغيرها. انظر: «شرح النووي لمسلم» (١٩١/١٧).

<sup>(</sup>٣) (رؤوسهن كأسنمة البخت)؛ أي: يعظمن رؤوسهن، وذلك بجمع شعرهن، ولفه فوق رؤوسهن، حتى يميل إلى ناحية من جوانب الرأس كما تمايل أسنمة الإبل.

انظر: «شرح النووي لمسلم» (١٩١/١٩).

<sup>(</sup>٤) "صحيح مسلم"، باب جهنم أعاذنا الله منها، (١٧/ ١٩٠ ـ بشرح النووي).

<sup>(</sup>٥) قال الهيثمي: (في الصحيح بعضه، ورجاله رجال الصحيح؛ غير محمد بن =

ولهذه الأحاديث من معجزات النبوَّة، فقد وقع (١) ما أخبر به النبي ﷺ قبل عصرنا لهذا، وهو في زمننا لهذا أكثر ظهوراً.

وقد سمَّى النبيُّ عَلَيْهُ لهذا الصنف من النساء بـ(الكاسيات العاريات)؛ لأنهن يلبسن الثياب، ومع لهذا فهُنَّ (عاريات)؛ أن ثيابهُنَّ لا تؤدِّي وظيفة الستر؛ لرقَّتها وشفافيتها؛ كأكثر ملابس النساء في لهذا العصر(٢).

وقيل: إن معنى (الكاسيات العاريات)؛ أي: كاسية جسدها، ولكنها تشدُّ خمارها، وتضيِّق ثيابها، حتى تظهر تفاصيل جسمها، فتبرز صدرها وعجيزتها، أو تكشف بعض جسدها، فتعاقب على ذٰلك في الآخرة (٣٠).

وقد جمع النبي على في وصف لهؤلاء النسوة بأنهن: «كاسيات عاريات»، وأيضاً: «ماثلات مميلات، رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة»، ولهذا إخبار عن شيء مشاهد في لهذا العصر؛ كأنه على ينظر إلى عصرنا لهذا، ويصفه لنا، فقد أصبح في عصرنا لهذا أماكن لتصفيف شعور النساء وتجميلها وتنويع أشكالها في محلّات تسمى (كوافير)، يشرف عليها غالباً رجالٌ يتقاضَوْن الأجور، وليس ذلك فحسب، فكثيرٌ من النساء لا يكتفين بما وهبهن الله من شعر طبيعي، فيلجأن إلى شراء شعر صناعيّ، تصله المرأة بشعرها؛ ليبدو أكثر نعومة ولمعاناً وجمالاً؛ لتجذب إليها الرجال أنها.

الحارث بن سفيان، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>۱) «شرح النووى لمسلم» (۱۷/۱۷).

<sup>(</sup>٢) «الحلال والحرام في الإسلام» (ص٨٣)، د. يوسف القرضاوي، ط. الثانية عشرة (١٣٩٨هـ)، طبع المكتب الإسلامي، بيروت ودمشق.

<sup>(</sup>٣) انظر: «شرح النووي لمسلم» (١٧/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الحلال والحرام في الإسلام» (ص٨٤).

#### ٣٧ \_ صدق رؤيا المؤمن:

ولفظ البخاري: «لم تكد رؤيا المؤمن تكذب... وما كان من النبوّة فإنه لا يكذب».

قال ابن أبي جمرة: «معنى كون رؤيا المؤمن في آخر الزمان لا تكاد تكذب: أنها تقع غالباً على الوجه الذي لا يحتاج إلى تعبير، فلا يدخلها الكذب؛ بخلاف ما قبل؛ فإنها قد يخفى تأويلها، فيعبرها العابر، فلا تقع كما قال، فيصدق دخول الكذب فيها بهذا الاعتبار».

قال: «والحكمة في اختصاص ذلك بآخر الزمان أن المؤمن في ذلك الوقت يكون غريباً؛ كما في الحديث: «بدأ الإسلام غريباً، وسيعود غريباً» (٢). أخرجه مسلم، فيقل أنيس المؤمن ومعينه في ذلك الوقت، فيكُرّمُ بالرؤيا الصالحة» (٣).

وقد اختلف العلماء في تحديد الزمن الذي يقع فيه صدق رؤيا المؤمن على أقوال<sup>(1)</sup>:

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب التعبير، باب القيد في المنام، (٤٠٤/١٢ ـ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الرؤيا، (٢٠/١٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) • صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أن الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً، (١٧٦/٢ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) "فتح الباري" (٢١/٦٪).

<sup>(</sup>٤) انظر: «فتح الباري» (٤١/ ٤٠٦، ٤٠٧).

الأول: أن ذلك يقع إذا اقتربت الساعة، وقُبِض أكثر العلم، ودرست معالم الشريعة؛ بسبب الفتن وكثرة القتال، وأصبح الناس على مثل الفترة، فهم محتاجون إلى مجدّد ومذكّر لما دُرِس من الدِّين؛ كما كانت الأمم تُذكّر بالأنبياء، لكن لما كان نبيّنا على آخر الأنبياء، وتعذّرت النبوة في لهذه الأمة؛ فإنهم يعوّضون بالمرائي الصادقة، التي هي جزءٌ من النبوة الآتية بالتبشير والإنذار، ويؤيّد لهذا القول حديث أبي هريرة: "بتقارب الزمان، ويُقْبَض العلم"(۱).

ورجَّح ابن حجر لهذا القول.

الثاني: أن ذلك يقع عند قلَّة عدد المؤمنين، وغَلَبة الكفر والجهل والفسق على الموجودين، فيؤنَس المؤمن، ويُعان بالرؤيا الصادقة؛ إكراماً له وتسلية.

ولهذا القول قريبٌ من قول ابن أبي جمرة السابق، وعلى لهذين القولين لا يختصُّ صدق رؤيا المؤمن بزمان معيَّن، بل كلما قرب فراغ الدنيا، وأخذ أمر الدين في الاضمحلال؛ تكون رؤيا المؤمن الصادق صادقة.

الثالث: أن ذلك خاصَّ بزمان عيسى بن مريم ﷺ؛ لأن أهل زمنه أحسن هذه الأمة حالاً بعد الصدر الأول، وأصدقهم أقوالاً، فكانت رؤياهم لا تُكذَّب. والله أعلم.

#### ٣٨ \_ كثرة الكتابة وانتشارها:

<sup>(</sup>۱) •صحیح مسلم، کتاب العلم، باب رفع العلم، (۲۲/۱۱ ـ مع شرح النووي).

# الساعة ... ظهور القلم<sup>(۱)</sup>.

والمراد بظهور القلم ـ والله أعلم ـ ظهور الكتابة<sup>(٢)</sup> وانتشارها .

ووقع في رواية الطيالسي والنسائي عن عمرو بن تغلب؛ قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: (إن من أشراط الساعة.. أن يكثر النجار، ويظهر العلم)(٣).

ومعناه \_ والله أعلم \_ ظهور وسائل العلم، وهي كتبه.

وقد ظهرت في لهذا الزمن ظهوراً باهراً، وانتشرت في جميع أرجاء الأرض، بسبب توفر آلات الطابعة والتصوير التي سهّلت انتشارها، ومع لهذا ؛ فقد ظهر الجهلُ في الناس، وقلَّ فيهم العلم النافع، وهو علم الكتاب والسنة، والعمل بهما، ولم تُغْنِ عنهم كثرة الكتب شيئاً(٤).

# ٣٩ ـ التهاون بالسنن التي رغَّب فيها الإسلام:

ومنها التهاون بشعائر الله تعالى؛ كما جاء في الحديث عن ابن مسعود هيه؛ قال: سمعتُ رسول الله هي وهو يقول: «إن من أشراط الساعة أن يمر الرجل بالمسجد؛ لا يصلى فيه ركعتين (٥٠).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۵/۳۳۳، ۳۳۴) (ح۳۸۷۰)، شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>٢) انظر: فشرح مسند أحمده (٥/ ٣٣٤) لأحمد شاكر.

<sup>(</sup>٣) المنحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي، (١١٢/٢) (ح٢٧٦٣)، ترتيب الساعاتي، واسنن النسائي، كتاب البيوع، باب التجارة، (٧٤٤/٧). قال التويجري على رواية النسائي: "إسناد صحيح على شرط الشيخين». "إتحاف الجماعة، (١٨٨١).

<sup>(</sup>٤) انظر: (إتحاف الجماعة) (١/ ٤٢٨).

<sup>(</sup>٥) •صحيح ابن خزيمة، باب كراهية المرور في المساجد من غير أن تصلي فيها، والبيان أنه من أشراط الساعة، (٢٨٣/٢، ٢٨٤)، تحقيق د. محمد \_

وفي رواية: «أن يجتاز الرجل بالمسجد، فلا يصلي فيه»(١).

وعن ابن مسعود أيضاً؛ قال: «إن من أشراط الساعة أن تُتَخَذَ المساجد طرقاً» (٢).

وعن أنس ﷺ يرفعه إلى النبي ﷺ؛ قال: (إن من أمارات الساعة أن تُتَخَذ المساجد طرقاً)(٢).

ولهذا أمرٌ لا يجوز؛ فإن تعظيم المساجد من تعظيم شعائر الله (٣) تعالى، وإن ذٰلك علامة الإيمان والتقوى؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكِيرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْرَف ٱلْقُلُوبِ﴾ [الحج: ٣٢].

وقال ﷺ: «إذا دخل أحدُكم المسجد؛ فلا يجلس حتى يركع ركعتين»(1).

ومن أعظم البلايا أن صارت المساجد أماكن للسياحة والفرجة

مصطفى الأعظمي، طبع المكتب الإسلامي، ط. الأولى (١٣٩١هـ).
 وعلَّق عليه الألباني، فقال: «إسناده ضعيف، ولكن له أو لغالبه طرق أخرى».
 وذكر في «السلسلة الصحيحة» أن له طريقاً أخرى عن ابن مسعود يتقوى بها.
 انظر: (م٢/ ٢٥٣) (ح٦٤٩).

<sup>(</sup>١) رواه البزار، وصحَّح الهيثمي لهذه الرواية في امجمع الزوائد؛ (٧/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>۲) «منحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي»، باب ما جاء في الفتن التي تكون بين يدي الساعة (۲/۲۱۲)، ترتيب الساعاتي، و«مستدرك الحاكم» (٤٤٦/٤)، وقال: «لهذا حديث صحيح الإسناد»، وقال الذهبي: «موقوف».

<sup>(</sup>٣) (شعائر الله): واحدها شعيرة، وهي كل شيء جُعِلَ عَلَماً من أعلام طاعته تعالى. انظر: «تفسير غريب القرآن» (ص٣٢) لابن قتيبة، بتحقيق السيد أحمد صقر، طبع دار الكتب العلمية، بيروت، (١٣٩٨هـ).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب تحية المسجد بركعتين، وكراهة الجلوس قبل صلاتهما، وأنها مشروعة في جميع الأوقات، (٥/ ٢٢٥ ـ ٢٢٦ ـ مع شرح النووي).

للكفار بعدما كانت محلاً للذكر والعبادة، وقد حدث لهذا في لهذا العصر؛ كما في بعض البلاد الإسلامية، والبلاد التي تحت أيدي الكفار، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

# ٤٠ \_ انتفاخُ الأهلَّة:

عن عبد الله بن مسعود ظليه؛ قال: قال رسول الله عليه: "من اقتراب الساعة انتفاخُ الأهلّة»(١).

وعن أبي هريرة ظليه؛ قال: قال رسول الله على: «من اقتراب الساعة انتفاخ الأهلّة، وأن يُرى الهلال(٢) لليلة، فيقال: لليلتين»(٣).

قال الهيثمي: «فيه عبد الرحمٰن بن يوسف، ذكر له في الميزان لهذا الحديث، وقال: إنه مجهول». «مجمع الزوائد» (٣/١٤٦).

وانظر: «ميزان الاعتدال» (٢/ ٦٠٠) للذهبي.

وقال الألباني: (صحيح).

ثم ذكر من أخرجه من الأثمة، وهم: العقيلي في «الضعفاء»، وابن عدي في «الكامل»، والطبراني في «الأوسط» و«الصغير».

ورواه عن أبي هريرة: الطبراني في «الأوسط»، والضياء المقدسي.

ورواه عن أنس: البخاري في «التاريخ».

ورواه عن طلحة بن أبي حدرد وأبي عمرو الداني الشعبيُّ والحسن مرسلاً. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢١٣/٥، ٢١٤) (ح٥٧٧٤).

(٢) في «صحيح الجامع الصغير» (٥/ ٢١٤): «أن يرى الهلال قبلاً لليلة»؛ أي: يرى ساعة يطلع، وقبلاً؛ أي معاينة. انظر: «التذكرة» (ص١٤٨) للقرطبي.

(٣) رواه الطبراني في «الصغير».

قال الهيثمي: (وفيه عبد الرحمٰن بن الأزرق الأنطاكي، ولم أجد من ترجمه). (مجمع الزوائد) (٣/ ١٤٦).

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في «الكبير».

### أمارات الساعة أن يُرى الهلال لليلة، فيقال: لليلتين، (١).

فقد جاء في هاتين الروايتين تفسيرُ انتفاخ الأهلَّة بأن ذٰلك عبارةٌ عن كبر الهلال حين طلوعه عما هو معتادٌ في أول الشهر، فيرى وهو ابن ليلة؛ كأنه ابن ليلتين. والله أعلم.

# ٤١ ـ كثرة الكذب وعدم التثبُّت في نقل الأخبار:

عن أبي هريرة ظلم عن رسول الله على أنه قال: «سيكون في آخر أمّتي أناس يحدّثونكُم ما لم تسمعوا أنتُم ولا آباؤكُم، فإياكم وإياهم»(٢).

وفي رواية: «يكون في آخر الزمان دجًالون كذًابون، يأتونكم من الأحاديث بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم، فإياكم وإياهم، لا يضلُونكم ولا يفتنونكم»(٣).

وروى مسلمٌ عن عامر بن عبدة؛ قال: قال عبد الله (٤): «إن الشيطان ليتمثَّلُ في صورة الرجل، فيأتي القوم، فيحدِّثُهم بالحديث من الكذب، فيتفرّقون، فيقول الرجل منهم: سمعتُ رجلاً أعرف وجهه ولا

<sup>(</sup>۱) قال الهيشمي: «رواه الطبراني في «الصغير»، و«الأوسط» عن شيخه الهيشم بن خالد المصيصي، وهو ضعيف». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٢٥).

وقال الألباني: (رواه الطبراني في «الأوسط»، والضياء المقدسي، وهو حسن». انظر: (صحيح الجامع) (۲۱٤/٥) (ح٥٧٧٥).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، المقدمة، باب النهي عن الرواية عن الضعفاء، (٧٨/١ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (المرجع السابق) (١/ ٧٨، ٧٩ ـ نووي).

<sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن مسعود ﷺ، والراوي عنه عامر بن عبده البجلي الكوفي، أبو إياس، تابعي، ثقة، وقد أشار ابن حجر إلى لهذه الرواية في كتابه «تهذيب التهذيب» (٧٨/٥)، وذكر أنها من رواية عامر بن عبدة عن عبد الله بن مسعود.

### أدري ما اسمه يحدِّثُ<sup>(١)</sup>.

وعند عبد الله بن عمرو بن العاص رفيها؛ قال: «إن في البحر شياطين مسجونة أوثقها سليمان، يوشك أن تخرُجَ، فتقرأ على الناس قرآناً»(٢).

قال النووي: «معناه: تقرأ شيئاً ليس بقرآن، وتقول إنه قرآن؛ لتغرَّ به عوامًّ الناس، فلا يتغرُّون» (٣).

وما أكثر الأحاديث الغريبة في لهذا الزمان، فقد أصبح بعض الناس لا يتورع عن كثرة الكذب ونقل الأقوال بدون تثبت من صحَّتها، وفي لهذا إضلالٌ للناس، وفتنةٌ لهُم، ولهذا حذَّر النبي عَلَيْ من تصديقهم، وقد جعل علماء الحديث لهذه الأحاديث أصلاً في وجوب التثبت من نقل الأحاديث عن رسول الله عليه، وتمحيص الرواة؛ لمعرفة الثقة من غيره.

وبسبب كثرة كذب الناس في لهذا الزمان؛ صار الإنسان لا يميّز بين الأخبار، فلا يعرف صحيحها من سقيمها.

#### ٤٢ \_ كثرة شهادة الزور، وكتمان شهادة الحق:

وشهادة الزُّور هي الكذب متعمِّداً في الشَّهادة، فكما أن شهادة

<sup>(</sup>١) اصحيح مسلم، المقدمة، (٧٩/١ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم"، المقدمة، باب النهي عن الرواية عن الضعفاء، (١/ ٧٩، ٨٠ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) ﴿شرح النووي لمسلم ١٠ (٨٠/١).

<sup>(</sup>٤) «مسند الإمام أحمد» (٥/٣٣٣)، شرح أحمد شاكر، وقد تقدم تخريجه، وأنه صحيح.

انظر: اتفسير ابن كثير، (٦/ ١٤٠)، وافتح الباري، (٥/ ٢٦٢).

الزُّور سببٌ لإِبطال الحق، فكذلك كتمانُ الشهادة سببٌ لإبطال الحق.

قَــالَ الله تــعــالـــى: ﴿وَلَا تَكْتُنُواْ ٱلشَّهَــُكَةَ وَمَن يَكَتُمُهَا فَإِنَّـهُۥ ءَاثِمُّ قَلْبُكُمُ [البقرة: ٢٨٣].

وما أكثر شهادة الزور وكتمان شهادة الحق في لهذا الزمن!

ولعظم خطرها قرنها النبي ﷺ بالشرك وعقوق الوالدين؛ فإن شهادة الزُّور سبب للظُّلم والجور وضياع حقوق الناس في الأموال والأعراض، وظهورها دليلٌ على ضعف الإيمان، وعدم الخوف من الرحمٰن.

# ٤٣ ـ كثرةُ النساء وقلَّة الرجال:

عن أنس ﴿ أَلَّ الْحَدِّثَنَّكُمْ حديثاً لا يحدِّثُكُمْ أحدٌ بعدي، سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: "مِن أشراط الساعة أن يقلَ العلم، ويظهر الجهل، ويظهر الزِّنا، وتَكْثُرَ النِّساءُ، ويقلَّ الرجال، حتى يكون لخمسين امرأة القيِّمُ الواحدُ (٢).

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري"، كتاب الشهادات، باب ما قيل في شهادة الزور، (٥/ ٢٦١ - مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، كتاب الإيمان، باب الكبائر وأكبرها، (٢/ ٨٠ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) "صحيح البخاري"، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، (۱۷۸/۱ مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، (۲۱/۱۲ مع شرح النووي)، و"جامع الترمذي"، باب ما جاء في أشراط الساعة، (۲/۸۶) (ح۲۳۰۱).

قيل: إن سبب ذلك كثرةُ الفتن، فيكثر القتل في الرجال؛ لأنهم أهل الحرب دون النساء(١).

وقيل: إن سبب ذلك كثرة الفتوح، فتكثر السبايا، فيتخذ الرجل عدة موطوءات.

قال الحافظ ابن حجر: "فيه نظرٌ؛ لأنه صرَّح بالقلَّة في حديث أبي موسى... فقال: "من قلَّة الرجال وكثرة النساء" (٢)، والظاهر أنها علامة محضة لا لسبب آخر، بل يقدِّر الله في آخر الزمان أن يقلَّ مَن يولَدُ مِن الذُّكور، ويَكْثُرَ مَن يولد من الإناث، وكون كثرة النساء من العلامات مناسبة لظهور الجهل ورفع العلم العلم العلم .

قلت: ولا يمنعُ أن يكون ذلك بما ذكره الحافظ ابن حجر، وبغيره من الأسباب التي ينشأ عنها قلَّة الرجال وكثرة النساء؛ كوقوع الفتن التي تكون سبباً في القتال، فقد جاء في رواية الإمام مسلم ما يدلُّ على أن كثرة النساء وقلَّة الرجال يكون بسبب ذهاب الرجال وبقاء النساء، والذي يُذْهِب الرجال غالباً يكون كثرة القتال، ولفظ مسلم هو قوله على: "ويذهب الرجال، وتبقى النساء، حتى يكون لخمسين امرأة قبَّم واحدٌ".

وليس المراد هنا حقيقة العدد (خمسين)، فقد جاء في حديث أبي

<sup>(</sup>۱) انظر: «التذكرة» (ص٦٣٩)، و«شرح النووي لمسلم» (٩٦/٧، ٩٧)، و«فتح الباري» (١/٩٧).

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم"، كتاب الزكاة، باب كل نوع من المعروف صدقة، (٧/ ٩٦ م مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) افتح الباري، (١٧٩/١).

<sup>(</sup>٤) "صحيح مسلم"، كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن، (١٦/ ٢٢١ \_ مع شرح النووي).

موسى ﷺ: ﴿ويُرى الرجل يتبعه أربعون امرأة يَلُذُن به الله فيكون ذلك مجازاً على الكثرة (٢٠)، فيكون ذلك مجازاً على الكثرة (٢٠)، والله أعلم.

#### ٤٤ ـ كثرة موت الفجأة:

ولهذا أمرٌ مشاهَدٌ في لهذا الزمن، حيث كثر في الناس موتُ الفجأة، فترى الرجل صحيحاً معافى، ثم يموت فجأة، ولهذا ما يسميه الناس في الوقت الحاضر بـ(السكتة القلبيَّة)، فعلى العاقل أن يتنبَّه لنفسه، ويرجِعَ ويتوبَ إلى الله تعالى قبل مفاجأة الموت.

وكان الإمام البخاري تَخْلَقُهُ يقول:

«اغْتَنِمْ في الفَرَاغِ فَضْلِ رُكُوعٍ فَعَسى أَنْ يَكُونَ مَوْتُكَ بَغْتَهُ كُمْ صَحِيحٍ رَأَيْتُ مِنْ غَيْرِ سُقْمٍ ذَهَبَتْ نَفْسُهُ الصَّحِيحَةُ فَلْتَهُ»

قال ابن حجر: «وكان من العجائب أنه هو وقع له ـ أي: البخاري ـ ذلك أو قريباً منه»(٤).

<sup>(</sup>١) اصحيح مسلم؛ (٩٦/٧ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» (١٧٩/١).

 <sup>(</sup>٣) قال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الصغير»، و«الأوسط»، عن شيخه الهيثم بن خالد المصيصي، وهو ضعيف». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٢٥).

وقال الألباني: «حسن»، وذكر من أخرجه، وهم: الطبراني في «الأوسط»، والضياء المقدسي. انظر: ««صحيح الجامع الصغير» (٥/١٤/) (ح٥٧٧٥).

<sup>(</sup>٤) • هدي الساري مقدمة فتح الباري، (ص٤٨١) للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، قام بإخراجه وتصحيحه محب الدين الخطيب، أشرف على طبعه قصي محب الدين الخطيب، نشر وتوزيع رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرياض.

#### ٤٥ ـ وقوع التناكر بين الناس:

عن حُذيفة وَ الله عنه الله عنه الله عنه الساعة؟ فقال: «علمها عند ربي، لا يجلّيها لوقتِها إلّا هُو، ولكن أخبرُكُم بمشاريطها، وما يكون بين يديها، إنَّ بين يديها فتنة وهَرْجاً». قالوا: يا رسول الله! الفتنة قد عرفناها، فالهرج ما هو؟ قال: «بلسان الحبشة: القتل. ويُلْقَى بين الناس التّناكر، فلا يكاد أحدٌ أن يعرف أحداً»(١).

فوقوع التناكر عند كثرة الفتن والمحن وكثرة القتال بين الناس، وحينما تستولي المادة على الناس، ويعمل كل منهم لحظوظ نفسه؛ غير مكترث بمصالح الآخرين، ولا بحقوقهم، فتنتشر الأنانية البغيضة، ويحيا الإنسان في نطاق أهوائه وشهواته، فلا تكون هناك قيمٌ أخلاقيَّة يعرِف بعض الناس بها بعضاً، ولا يكون هناك من الأخوَّة الإيمانية ما يجعلهم يلتقون على الحبِّ في الله، والتعاون على البر والتقوى.

روى الطبراني عن محمد بن سوقة؛ قال: «أتيتُ نُعيم بن أبي هند، فأخرج إليَّ صحيفة، فإذا فيها: من أبي عُبيدة بن الجرَّاح ومعاذ بن جبل إلى عمر بن الخطاب: سلام عليك... (فذكر الكتاب، وفيه): وإنا كنا نتحدث أن أمر لهذه الأمة في آخر زمانها سيرجِعُ إلى أن يكونوا إخوان العلانيةِ أعداء السريرة... (ثم ذكر جواب عمر فله لهما، وفيه): وكتبتما تحذّراني أن أمر لهذه الأمة سيرجع في آخر زمانها إلى أن يكونوا إخوان العلانية، أعداء السّريرة، ولستم بأولنك، وليس لهذا بزمان ذلك، وذلك زمانٌ تظهّرُ فيه الرغبة والرهبة، تكون رغبة بعض الناس إلى بعض

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (٥/ ٣٨٩ ـ بهامشه منتخب كنز العمال). قال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٠٩).

لصلاح دنیاهم»(۱).

### ٤٦ ـ عود أرض العرب مروجاً وأنهاراً:

ومنها أن تعود أرض العرب مروجاً وأنهاراً، ففي الحديث عن أبي هريرة فله أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى تعود أرض العرب مروجاً (٢) وأنهاراً (٣).

وفي لهذا الحديث دِلالة على أن أرض العرب كانت مروجاً وأنهاراً، وأنها ستعود كما كانت مروجاً وأنهاراً.

قال النووي في معنى عود أرض العرب مروجاً وأنهاراً: «معناه والله أعلم ـ أنهم يتركونها ويغرضون عنها، فتبقى مهملة؛ لا تُزْرَعُ، ولا تُشقى من مياهها، وذلك لقلّة الرجال، وكثرة الحروب، وتراكم الفتن، وقرب الساعة، وقلّة الآمال، وعدم الفراغ لذلك والاهتمام به»(٤).

<sup>(</sup>١) قال التويجري: «رواه الطبراني. قال الهيثمي: ورجاله ثقات إلى هذه الصحيفة». «إتحاف الجماعة» (١/٤٠٥).

وبحثتُ عنه في «مجمع الزوائد» في مظانه فلم أعثر على لهذا النص، ووجدت حديثاً عن معاذ بن جبل؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «يكون في آخر الزمان أقوامٌ إخوانُ العلانية أعداء السريرة». قال: يا رسول الله! كيف يكون ذلك؟ قال: «برخبة بعضهم إلى بعض، وبرهبة بعضهم من بعض».

قال الهيثمي: «رواه البزار، والطبراني في «الأوسط»، وفيه أبو بكر بن أبي مريم، وهو ضعيف». «مجمع الزوائد» (٢٨٦/٧).

 <sup>(</sup>۲) (المروج): جمع مرج، وهو الفضاء الواسع، ويقال للأرض ذات الكلأ: مرج. ومنه قولهم: مرج الدَّابَة بمرجها: إذا أرسلها ترعى في المرج.
 انظر: السان العرب، (٢/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) الصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب كل نوع من المعروف صدقة، (٧/ ٩٧ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «شرح النووي لمسلم» (٧/ ٩٧).

والذي يظهر لي أن ما ذهب إليه النووي تَطَلَّهُ في شرحه لهذا الحديث فيه نظر؛ فإن أرض العرب أرضٌ قاحلةٌ شحيحة المياه، قليلة النبات، غالب مياهها من الآبار والأمطار، فإذا تُرِكَت واشتغل عنها أهلها؛ مات زرعها ولم تَعُد مروجاً وأنهاراً.

وظاهر الحديث يدلُّ على أن بلاد العرب ستكثر فيها المياه، حتى تكون أنهاراً، فتنبت بها النباتات، فتكون مروجاً وحدائق وغابات.

والذي يؤيد هذا أنه ظهر في هذا العصر عيون كثيرة تفجّرت كالأنهار، وقامت عليها زراعات كثيرة ، وسيكون ما أخبر به الصادق وقد نقد روى معاذ بن جبل في أن رسول الله في قال في غزوة تبوك النكم ستأتون غداً إن شاء الله عين تبوك، وإنكم لن تأتوها حتى يُضْحي النهار، فمَن جاءها منكم؛ فلا يمس من مائها شيئاً حتى آتي، فجئناها وقد سبقنا إليها رجلان، والعين مثل الشراك(۱) تبضُّ (۱) بشيء من ماء؛ قال: فسألهما رسول الله في: «هل مسستما من مائها شيئاً؟»، قالا: نعم. فسبتهما رسول الله في وقال لهما ما شاء الله أن يقول. قال: ثم غرَفوا بأيديهم من العين قليلاً قليلاً، حتى اجتمع في شيء. قال: ثم غسل رسول الله في فيه يديه ووجهه، ثم أعاده فيها، فجرت العين بماء منهمر، أو قال: غزير... حتى استقى الناس، ثم قال رسول الله في الله ويوثه الناس، ثم قال رسول الله في الله ويوثيك يا معاذ إن طالت بك حياة أن ترى ما ها هنا قد مُلئ جِناناً» (۳).

<sup>(</sup>۱) (الشراك): بكسر الشين، هو سير النعل. انظر: «لسان العرب» (۱/۱۰).

 <sup>(</sup>٢) (تبض)؛ بفتح التاء وكسر الموحدة بعدها ضاد معجمة مشدَّدة؛ أي: تسيل بماء قليل. انظر: «شرح النووي لمسلم» (١١٧/٥)، و«لسان العرب» (١١٧/٧).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الفضائل، باب معجزات النبي ﷺ، (١٥/ ٤٠ - ٤١ - مع شرح النووي).

#### ٤٧ \_ كثرة المطر وقلَّة النبات:

عن أبي هريرة ﴿ الله عَلَيْهُ ؛ قال: قال رسول الله عَلَيْ: «لا تقوم الساعة حتى تُمْطِرَ السماء مطراً لا تُكِنُ منها إلا بيوت المدر(١)، ولا تُكِنُ منها إلا بيوت الشعر)(٢).

وعن أنس ﷺ؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تقوم الساعة حتى يُمْطَرَ الناس مطراً عاماً، ولا تُنْبِتُ الأرض شيئاً»(٣).

فإذا كان المطر سبباً في إنبات الأرض؛ فإن لله تعالى أن يوجِدَ ما يمنَعُ لهذا السبب من ترتُّب المسبَّب عليه، والله تعالى خالق الأسباب ومسبَّباتها، لا يعجزه شيء.

وفي الحديث عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «ليستِ السَّنةُ بأن لا تُمْطَروا ولا تُنْبِتُ الأرض شيئاً» (٤).

<sup>(</sup>۱) (المَدَر): هو الطين المتماسك اليابس. وأهل المدر: أهل القرى والأمصار. انظر: «النهاية» لابن الأثير (۲۰۹/۶).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۲۹۱/۱۳) (ح۷۵۵۶)، شرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وهو في «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٣١)؛ قال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح».

وانظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٧٤)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٣) امسند أحمد (٣/ ١٤٠ \_ بهامشه منتخب الكنز).

ذكره الهيثمي، وقال: «رواه أحمد، والبزار، وأبو يعلى... ورجال الجميع ثقات». «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٣٠).

وقال ابن كثير: "إسناده جيد، ولم يخرجوه من لهذا الوجه». «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٨٠)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٣٠ ـ مع شرح النووي).

# ٤٨ ـ حسر الفرات (١) عن جبل من ذهب:

عن أبي هريرة هي أن رسول الله على قال: «لا تقومُ الساعة حتى يحسر الفرات عن جبل من ذهب، يقتتل الناس عليه، فيقتل من كل مئة تسعة وتسعون، ويقول كل رجلِ منهم: لعلي أكون أنا الذي أنجو، (٢).

وليس المقصود بهذا الجبل من ذهب (النفط/ البترول الأسود)؛ كما يرى ذلك أبو عبية في تعليقه على «النهاية/ الفتن والملاحم» لابن كثير (٣)، وذلك من وجوه:

١ ـ أن النص جاء فيه: (جبل من ذهب)، والبترول ليس بذهب
 على الحقيقة؛ فإن الذهب هو المعدن المعروف.

٢ ـ أن النبي على أخبر أن ماء النهر ينحسر عن جبل من ذهب،
 فيراه الناس، والنفط أو (البترول) يستخرج من باطن الأرض بالآلات من
 مسافات بعيدة.

٣ ـ أن النبي ﷺ خصَّ الفرات بهذا دون غيره من البحار والأنهار، والنفط نراه يُستخرج من البحار كما يستخرج من الأرض، وفي أماكن كثيرة متعدِّدة.

<sup>(</sup>۱) (الفرات): بضم الفاء، بعده راء مهملة مخففة، وآخره تاء مثناة من فوق، ويقال: إنه معرَّب. والفرات في كلام العرب: الماء العذب. والفرات: نهر عظيم مخرجه فيما زعموا من أرض أرمينية، ثم يدخل بلاد الروم إلى ملطية، ويصب فيها أنها صغار، ثم يمر بالرقة، ثم يصير أنهاراً تسقي زروع السواد بالعراق، ويلتقي بدجلة قرب واسط، ثم يصبان في خليج العرب (بحر الهند سابقاً). انظر: «معجم البلدان» (٤٤١/٤).

<sup>(</sup>۲) •صحیح البخاری، کتاب الفتن، باب خروج النار، (۷۸/۱۳ ـ مع الفتح)، وصحیح مسلم، کتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸/۱۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ٢٠٨)، تحقيق محمد فهيم أبو عبية.

٤ - أن النبي على أخبر أن الناس سيقتتلون عند لهذا الكنز، ولم يحصل أنهم اقتتلوا عند خروج النفط من الفرات أو غيره، بل إن النبي عن نهى مَن حضر لهذا الكنز أن يأخذ منه شيئاً؛ كما في الرواية الأخرى عن أبي بن كعب ظليه؛ قال: لا يزال الناس مختلفة أعناقهم في طلب الدنيا. . . إني سمعتُ رسول الله على يقول: (يوشِك الفراتُ أن يُحْسَرَ عَن جبل مِن ذهب، فمَن حَضَرَهُ؛ فلا يأخُذُ منهُ شيئاً)(١)، ومَن حمله على النفط؛ فإنه يلزمه على قوله لهذا النهي عن الأخذ من النفط، ولم يقل به أحدٌ(١).

وقد رجَّح الحافظ ابن حجر أن سبب المنع من الأخذ من لهذا الذهب لما ينشأ عن أخذه من الفتنة والقتال عليه (٣).

### ٤٩ ـ كلام السباع والجمادات للإنس:

ومن أشراط الساعة كلام السباع للإنس، وكلام الجمادات للإنسان، وإخبارها بما حدث في غيابه، وتكلَّم بعض أجزاء الإنسان؛ كالفخذ يخبر الرجل بما أحدث أهله بعده.

<sup>(</sup>١) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٩/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) انظر: "إتحاف الجماعة" (١/ ٤٨٩ \_ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» (١٣/ ٨١).

<sup>(</sup>٤) (أقعى)؛ الإقعاء: تقول أقعى الكلب إذا جلس على أسته. انظر: «ترتيب القاموس» (٣/ ٦٦٣).

<sup>(</sup>٥) (استذفر): أصلها استثفر، فقلبت الثاء المثلثة ذالاً معجمة. تقول: استثفر الكلب: إذا أدخل ذنبه بين فخذيه حتى يلزق ببطنه.

رزقينه الله على انتزعته مني. فقال الرجل: تالله إن رأيتُ كاليومِ ذئباً يتكلّم! قال الذئب: أعجُب من لهذا رجلٌ في النّخلات بين الحرّتين يخبركم بما مضى وبما هو كائن بعدكم ـ وكان الرجل يهوديّاً ـ، فجاء الرجل إلى النبي على وأخبره، فصدّقه النبي على، ثم قال النبي على: الرجل أن النبي الله أمارة من أمارات بين يدي الساعة، قد أوشك الرجل أن يخرج فلا يرجع حتى تُحَدِّثُه نعلاه وسوطُه ما أحدث أهله بعدَه». رواه الإمام أحمد(١).

وفي رواية له عن أبي سعيد الخدري (فذكر القصة إلى أن قال: قال رسول الله ﷺ): «صدق والذي نفسي بيده؛ لا تقوم الساعة حتى يكلِّمَ السباعُ الإنس، ويكلِّمُ الرجُلَ عَذَبَةُ سوطه، وشِراكُ نعله، ويخبره فخِذُهُ بما أحدث أهلُه بعده»(٢).

## ٥٠ ـ تمنِّي الموت من شدَّة البلاء:

عن أبى هريرة رضي الله علي الله علي الله علي الله على الساعة حتى

<sup>=</sup> انظر: «ترتیب القاموس» (۱۱/۱۱)، و«شرح مسند أحمد» (۲۰۳/۱۵) لأحمد شاکر.

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۲۰۲/۱۵) (ح۸۰٤۹)، تحقیق وشرح أحمد شاکر، وقال: «إسناده صحیح».

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۸۳/۳ ـ ۸۶ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

وقال الألباني: «لهذا سندٌ صحيح، رجاله ثقات رجال مسلم؛ غير القاسم لهذا (أحد رواة الحديث)، وهو ثقة اتفاقاً، وأخرج له مسلم في المقدمة». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م١/ ٣١) (ح١٢٢).

ورواه الترمذي في أبواب الفتن، باب ما جاء في كلام السباع، (٢٩/٦)، وقال: «لهذا حديث حسن صحيح، لا نعرفه إلا من حديث القاسم بن الفضل، والقاسم بن الفضل ثقة مأمون عند أهل الحديث، وثقه يحيى بن سعيد وعبد الرحمٰن بن مهدي».

يمرَّ الرجل بقبر الرجل، فيقول: يا ليتني مكانه،(١).

وعنه ظُهُم عال: قال رسول الله ﷺ: اوالذي نفسي بيده الا تذهب الدنيا حتى يمرَّ الرجل على القبر، فيتمرَّغَ عليه، ويقولَ: يا ليتني كنت مكان صاحب لهذا القبر، وليس به الدَّين الا البلاء (٢).

وتمنّي الموت يكون عند كثرة الفتن، وتغيّر الأحوال، وتبديل رسوم الشريعة، ولهذا إن لم يكن وقع؛ فهو واقعٌ لا محالة.

قال ابن مسعود ﷺ: ﴿سيأتي عليكم زمانٌ لو وَجَدَ أحدُكُم الموت يُباع لاشتراه، وكما قيل:

وهذا العَيْشُ مَا لَا خَيْرَ فيهِ الامَوْتُ يُباعُ فأَشْتَريهِ (٣)

قال الحافظ العراقي<sup>(٤)</sup>: "ولا يلزم كونه في كل بلد، ولا كل زمن، ولا في جميع الناس، بل يصدق اتّفاقه للبعض في بعض الأقطار في بعض الأزمان، وفي تعليق تمنّيه بالمرور إشعار بشدَّة ما نزل بالناس من فساد الحال حالتئذ، إذ المرء قد يتمنَّى الموت من غير استحضار

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري"، كتاب الفتن، (۱۳/ ۸۱، ۸۲ ـ مع الفتح)، واصحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۱۸/ ۳۲ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٣٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) فيض القدير؛ (١٨/٦).

<sup>(</sup>٤) هو زين الدين عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمٰن العراقي الكردي الشافعي، ولد في سنة خمس وعشرين وسبع مئة، وكان من الحفاظ، رحل إلى دمشق وحلب والحجاز والإسكندرية، وأخذ عن العلماء الكبار، وله مصنفات كثيرة في الحديث؛ منها: «المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار»، والقريب الأسانيد»، وشرحه «طرح التثريب»، توفي زين الدين سنة ست وثمان مئة للهجرة كَاللهُ.

انظر ترجمته في: «شذرات الذهب» (٧/ ٥٥ \_ ٥٦)، ومقدمة كتاب «طرح التثريب» (٢/١) \_ ٩) للشيخ محمود حسن ربيع.

لهيئته، فإذا شاهد الموتى، ورأى القبور؛ نشز بطبعه، ونفر بسجيَّتِهِ من تمنيه، فلقوّة الشدة لم يصرفه عنه ما شاهده من وحشة القبور، ولا يناقض لهذا النهي عن تمني الموت؛ لأن مقتضى لهذا الحديث الإخبار عما يكون، وليس فيه تعرُّض لحكم شرعيًّا (١).

وأخبر النبي ﷺ أنه سيأتي على الناس شدَّة وعناءٌ، حتى يتمَنَّونَ الدَّجَّال، ففي الحديث عن حُذيفة ﷺ؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «يأتي على الناس زمانٌ يتمَنَّوْنَ فيه الدَّجَّال». قلت: يا رسول الله! بأبي وأمي مم ذاك؟ قال: «ممًّا يلقون من العناء والعناء»(٢).

### ٥١ - كثرة الروم<sup>(٣)</sup> وقتالهم للمسلمين:

وجاء في حديث عوف بن مالك الأشجعي هيه؛ قال: قال رسول الله على: «اعدُهُ ستاً بين يدي الساعة... (فذكر منها): ثم هدنة تكون بينكم وبين بني الأصفر (٥)، فيغدرون، فيأتونكم تحت ثمانين غاية (٢)، تحت

<sup>(</sup>۱) "فيض القدير" (٦/ ٤١٨). وانظر: "فتح الباري" (١٣/ ٧٥ \_ ٧٦).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في «الأوسط»، والبزار بنحوه، ورجالهما ثقات. انظر: «مجمع الزواند» (٧/ ٢٨٤، ٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) (الروم): من سلالة العيص بن إسحاق بن إبراهيم ﷺ. انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (ص٥٨)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) اصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٢٢ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) بنو الأصفر: هم الروم. انظر: (فتح الباري) (٦/ ٦٧٨).

<sup>(</sup>٦) (غاية)؛ أي: راية. وسميت بذَّلك لأنها غاية المتبع إذا وقفت وقف. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣/٤٠٤)؛ و«فتح الباري» (٦/٨٧٨).

كل غاية اثنا عشر ألفاً»(١).

وعن جابر بن سمرة عن نافع بن عُتبة؛ قال: كنا مع رسول الله ﷺ... فحفظتُ منه أربع كلمات أعدُّهن في يدي؛ قال: الغزون جزيرة العرب فيفتحها الله، ثم تغزون الروم فيفتحها الله، ثم تغزون الدَّجَال فيفتحه الله».

قال: فقال نافع: «يا جابر! لا نرى الدَّجَّال يخرج حتى تفتح الروم»(٢).

وقد جاء وصف للقتال الذي يقع بين المسلمين والروم، ففي الحديث عن يسير بن جابر؛ قال: هاجت ريح حمراء بالكوفة، فجاء رجل ليس له هجيري (٣) إلا: يا عبد الله بن مسعود! جاءت الساعة. قال: فقعد ـ وكان متّكناً ـ، فقال: إن الساعة لا تقوم حتى لا يُقْسَم ميراث، ولا يُقْرَحَ بغنيمة. ثم قال بيده لهكذا، ونحاها نحو الشام، فقال: عدو يجمعون لأهل الإسلام، ويجمع لهم أهل الإسلام. قلت: الروم تعني؟ قال: نعم، وتكون عند ذاكم القتال ردّة شديدة، فيشترط المسلمون شرطة (١) للموت لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون حتى يحجز بينهم الليل، فيفيء لهؤلاء ولهؤلاء كل غير غالب، وتفنى الشرطة، ثم يشترط المسلمون شرطة للموت لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون، حتى يحجز بينهم الليل،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، وقد سبق تخريجه (٦٩).

<sup>(</sup>٢) اصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٢٦/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (هِجُيرى)؛ بكسر الهاء والجيم المشدودة مقصورة الألف؛ أي: دأبه وشأنه وعادته وديدنه ذٰلك.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٥/ ٢٤٦)، و اشرح النووي لمسلم الحديث (١٨/ ٢٤).

<sup>(</sup>٤) (الشرطة)؛ بضم الشين، وهي أول طائفة من الجيش تشهد الوقعة. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ٤٦٠)، و«شرح النووي لمسلم» (١٨/ ٢٤).

فيفيء أهؤلاء وأهؤلاء كل غير غالب، ثم تفنى الشرطة، ثم يشترط المسلمون شرطة للموت لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون حتى يمسوا، فيفيء أهؤلاء وأهؤلاء كل غير غالب، وتفنى الشرطة، فإذا كان يوم الرابع؛ نهد (۱) إليهم بقية أهل الإسلام، فيجعل الله الدبرة (۲) عليهم، فيقتتلون مقتلة؛ إما قال: لا يُرى مثلها، وإما قال: لم يُر مثلها، حتى إن الطائر ليس بجنباتهم، فما يخلفهم حتى يخر ميتاً، فيتعادُ بنو الأب كانوا مئة، فلا يجدونه بقي منهم إلا الرجل الواحد، فبأي غنيمة يفرح، أو أي ميراث يقاسم؛ فبينما هم كذلك؛ إذ سمعوا ببأس هو أكبر من ذلك، فجاءهم الصريخ: إن الدَّجَال قد خلفهم في ذراريهم، فيرفضون ما في أيديهم، ويُقبلون، فيبعثون عشرة فوارس طليعة.

قال رسول الله ﷺ: «إني لأعرف أسماءهم وأسماء آبائهم وألوان خيولهم، هم خير فوارس على ظهر الأرض يومئذ، أو من خير فوارس على ظهر الأرض يومئذ، "".

ولهذا القتال يقع في الشام في آخر الزمان، قبل ظهور الدجال، كما دلَّت على ذلك الأحاديث، ويكون انتصار المسلمين على الروم تهيئة لفتح القسطنطينية، ففي الحديث عن أبي هريرة في أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى ينزل الروم بالأعماق(٤) أو

<sup>(</sup>۱) (نهد)؛ بفتح النون والهاء؛ أي: نهض وتقدم.«شرح النووي لمسلم» (۲٤/۱۸).

 <sup>(</sup>۲) (الدبرة): بفتح الدال والباء؛ أي: جعل الله الهزيمة عليهم.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۹۸/۲) لابن الأثير.

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٢٤ \_ ٢٥ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) (الأعماق): قال ياقوت الحموي: «هي كورة قرب دابق، بين حلب وأنطاكية، وهما في الشام».

بدابق (۱) ، فيخرج إليهم جيش من المدينة ، من خيار أهل الأرض يومئذ ، فإذا تصافّوا ؛ قالت الروم : خلوا بيننا وبين الذين سبوا منا نقاتلهم . فيقول المسلمون : لا والله لا نخلّي بينكم وبين إخواننا ، فيقاتلونهم ، فيهزم ثلث لا يتوب الله عليهم أبداً ، ويُقتل ثلثهم أفضل الشهداء عند الله ، ويفتح الثلث لا يفتنون أبداً ، فيفتحون قسطنطينية ، فبينما هم يقتسمون الغنائم ، قد علقوا سيوفهم بالزيتون ، إذ صاح فيهم الشيطان : إن المسيح قد خلفكم في أهليكم ، فيخرجون ، وذلك باطل ، فإذا جاؤوا الشام ؛ خرج ، فبينما هم يعدون للقتال ، يسوّون الصفوف ، إذ أقيمت الصلاة ، فينزل عيسى بن مريم المناه .

وعن أبي الدرداء ظلم أن رسول الله علم قال: «إن فسطاط<sup>(٣)</sup> المسلمين يوم الملحمة في أرضٍ بالغوطة<sup>(٤)</sup>، في مدينة يقال لها: دمشق، من خير مدائن الشام)<sup>(٥)</sup>.

<sup>= «</sup>معجم البلدان» (١/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>۱) (دابق): بكسر الباء وروي بفتحها وآخره قاف: قرية قرب حلب، من أعمال عزاز، بينها وبين حلب أربعة فراسخ. «معجم البلدان» (۲/ ٤١٦).

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٢١، ٢٢ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (الفسطاط): بضم الفاء وكسرها: المدينة التي فيها مجتمع الناس، وكل مدينة فسطاط.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>٤) (الغوطة)؛ بضم الغين ثم واو ساكنة وطاء مهملة: من الغائط، وهو المطمئن من الأرض، وهي موضع بالشام تحيط بها جبال عالية وبها أنهار وأشجار متصلة، وفيها تقع مدينة دمشق.

انظر: «معجم البلدان» (٢١٩/٤).

<sup>(</sup>٥) «سنن أبي داود»، كتاب الملاحم، باب في المعقل من الملاحم، (٢٠٦/١١ \_ مع عون المعبود).

قال ابن المنير(1): «أما قصة الروم؛ فلم تجتمع إلى الآن، ولا بلغنا أنهم غزوا في البر في لهذا العدد، فهي من الأمور التي لم تقع بعد، وفيه بشارة ونذارة، وذلك أنه دلَّ على أن العاقبة للمؤمنين، مع كثرة ذلك الجيش، وفيه بشارة إلى أن عدد جيوش المسلمين سيكون أضعاف ما هو عليه»(1).

## ۲٥ \_ فتح القسطنطينية (٣):

ومنها فتح مدينة القسطنطينية - قبل خروج الدجَّال - على يدي المسلمين، والذي تدلُّ عليه الأحاديث أن لهذا الفتح يكون بعد قتال الروم في الملحمة الكبرى، وانتصار المسلمين عليهم، فعندئذ يتوجَّهون إلى مدينة القسطنطينية، فيفتحها الله للمسلمين بدون قتال، وسلاحهم التكبير والتهليل.

ففي الحديث عن أبي هريرة هذه أن النبي على قال: «سمعتُم بمدينة جانبٌ منها في البر وجانبٌ منها في البحر؟». قالوا: نعم يا رسول الله.

<sup>=</sup> والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٢/ ٢١٨) (ح٢١١٢).

<sup>(</sup>١) هو الحافظ زين الدين عبد اللطيف بن تقي الدين محمد بن منير الحلبي ثم المصري، توفي سنة (٨٠٤هـ) كِثَالَةُ.

انظر: ﴿شذرات الذهب (٧/٤٤).

<sup>(</sup>٢) (فتح الباري) (٢/٨٧٦).

<sup>(</sup>٣) مدينة الروم، ويقال لها قسطنطينية، وهي معروفة الآن بـ(إسطنبول) أو (استنبول)، من مدن تركيا، وكانت تعرف قديماً باسم (بيزنطة)، ثم لما ملك قسطنطين الأكبر ملك الروم بنى عليها سوراً، وسماها قسطنطينية، وجعلها عاصمة ملكه، ولها خليج من جهة البحر يطيف بها من وجهين مما يلي الشرق والشمال، وجانباها الغربي والجنوبي في البر.

انظر: المعجم البلدان، (٤/ ٣٤٧، ٣٤٨) لياقوت الحموي.

قال: «لا تقوم الساعة حتى يغزوها سبعون ألفاً من بني إسحاق، فإذا جاؤوها نزلوا، فلم يقاتلوا بسلاح، ولم يرموا بسهم؛ قالوا: لا إله إلا الله والله أكبر، فيسقط أحد جانبيها \_ قال ثور (١) (أحد رواة الحديث): لا أعلمه إلا قال: \_ الذي في البحر، ثم يقولوا الثانية: لا إله إلا الله والله أكبر؛ فيسقط جانبها الآخر، ثم يقولوا: لا إله إلا الله والله أكبر؛ فيفرج ألهم، فيدخلوها، فيغنموا، فبينما هم يقتسمون الغنائم، إذ جاءهم الصريخ، فقال: إن الدَّجَال قد خرج، يتركون كل شيء ويرجعون (٢).

وقد أشكل قوله في لهذا الحديث: «يغزوها سبعون ألفاً من بني إسحاق»، والروم من بني إسحاق؛ لأنهم من سلالة العيص بن إسحاق بن إبراهيم الخليل ﷺ<sup>(٣)</sup>، فكيف يكون فتح القسطنطينية على أيديهم؟!

قال القاضي عياض: «كذا هو في جميع أصول «صحيح مسلم»: من بني إسحاق».

ثم قال: «قال بعضهم: المعروف المحفوظ: «من بني إسماعيل»، وهو الذي يدلُّ عليه الحديث وسياقه؛ لأنه إنما أراد العرب<sup>(1)</sup>.

وذهب الحافظ ابن كثير إلى أن لهذا الحديث «يدلُّ على أن الروم يسلِمون في آخر الزمان، ولعلَّ فتح القسطنطينية يكون على أيدي طائفة منهم؛ كما نطق به الحديث المتقدِّم، أنه يغزوها سبعون ألفاً من بني إسحاق».

<sup>(</sup>۱) هو ثور بن زيد الديلي مولاهم المدني، الثقة، توفي سنة (۱۳۵هـ) كَثَلَثُهُ. انظر: (صحيح مسلم) (۴/۱۸ ـ نووي)، و(تهذيب التهذيب) (۲/ ۳۱ ـ ۳۲).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٤٣ ـ ٤٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: ﴿النهاية/ الفتن والملاحم؛ (٨/١)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) «شرح النووي لمسلم» (١٨/ ٤٤، ٤٤).

واستشهد على ذلك بأنهم مدحوا في حديث المستورد القرشي، فقد قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «تقوم الساعة والروم أكثر الناس». فقال له عمرو بن العاص: أبصر ما تقول. قال: أقول ما سمعتُ من رسول الله على قال: لئن قلت ذلك إن فيهم لخصالاً أربع: إنهم لأحلم الناس عند فتنة، وأسرعهم إفاقة بعد مصيبة، وأوشَكَهُم كرَّة بعد فرَّة، وخيرهم لمسكين ويتيم وضعيف، وخامسة حسنة جميلة، وأمنعهم من ظلم الملوك(۱).

قلت: ويدلُّ أيضاً على أن الروم يسلمون في آخر الزمان حديث أبي هريرة السابق في قتال الروم، وفيه أن الروم يقولون للمسلمين: «خلُّوا بيننا وبين الذين سبوا منا نقاتلهم، فيقول المسلمون: لا والله لا نخلِّي بينكم وبين إخواننا»(٢)، فالروم يطلبون من المسلمين أن يتركوهم يقاتلون من سُبي منهم؛ لأنهم أسلموا، فيرفض المسلمون ذلك، ويبينون للروم أن من أسلم منهم فهو من إخواننا، لا نسلمه لأحد، وكون غالب جيش المسلمين ممن سبى من الكفار ليس بمستغرب.

قال النووي: "ولهذا موجودٌ في زماننا، بل معظم عساكر الإسلام في بلاد الشام ومصر سُبوا ثم هم اليوم بحمد الله يَسبُون الكفار، وقد سَبَوهم في زماننا مراراً كثيرة، يسبون في المرة الواحدة من الكفار ألوفاً، ولله الحمد على إظهار الإسلام وإعزازه»(٣).

ويؤيِّد كون لهذا الجيش الذي يفتح القسطنطينية من بني إسحاق أن جيش الروم يبلغ عددهم قريباً من ألف ألف، فيقتل بعضهم، ويسلم

<sup>(</sup>١) اصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٢٢ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (صحيح مسلم) (١٨/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) ﴿شرح النووي لمسلم﴾ (١٨/ ٢١).

بعضهم، ويكون مَن أسلم مع جيش المسلمين الذي يفتح القسطنطينية، والله أعلم.

وفتح القسطنطينية بدون قتال لم يقع إلى الآن، وقد روى الترمذي عن أنس بن مالك أنه قال: «فتح القسطنطينية مع قيام الساعة».

ثم قال الترمذي: «قال محمود ـ أي: ابن غيلان شيخ الترمذي ـ: هٰذا حديثٌ غريبٌ، والقسطنطينية هي مدينة الروم، تُفْتَح عند خروج الدَّجَّال، والقسطنطينية قد فُتِحت في زمان بعض أصحاب النبي ﷺ (۱).

والصحيح أن القسطنطينية لم تُفْتَح في عصر الصحابة؛ فإن معاوية ولله بعث إليها ابنه يزيد في جيش فيهم أبو أيوب الأنصاري، ولم يتمَّ لهم فتحُها، ثم حاصرها مسلمة بن عبد الملك، ولم تُفْتَح أيضاً، ولكنَّه صالح أهلها على بناء مسجد بها(٢).

وفتح الترك أيضاً للقسطنطينية كان بقتال، ثم هي الآن تحت أيدي الكفار، وستفتح فتحاً أخيراً بذلك الصادق المصدوق ﷺ.

قال أحمد شاكر: «فتح القسطنطينية المبشّر به في الحديث سيكون في مستقبل قريبٍ أو بعيدٍ يعلمه الله على، وهو الفتح الصحيح لها حين يعود المسلمون إلى دينهم الذي أعرضوا عنه، وأما فتح الترك الذي كان قبل عصرنا لهذا ؛ فإنه كان تمهيداً للفتح الأعظم، ثم هي قد خرجت بعد ذلك من أيدي المسلمين، منذ أعلنت حكومتهم هناك أنها حكومة غير إسلامية وغير دينية، وعاهدت الكفار أعداء الإسلام، وحكمت أمتها بأحكام القوانين الوثنية الكافرة، وسيعود الفتح الإسلامي لها إن شاء الله

<sup>(</sup>١) ﴿جامع الترمذي؛، باب ما جاء في علامات خروج الدجال، (٦/ ٤٩٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «النهاية في الفتن والملاحم» (١/ ٦٢)، تحقيق د. طه زيني.

كما بشَّر به رسول الله ﷺ (۱).

### ٥٣ ـ خروج القحطاني:

في آخر الزمان يخرج رجلٌ من قحطان، تدين له الناس بالطاعة، وتجتمع عليه، وذلك عند تغيُّر الزمان، ولهذا ذكره الإمام البخاري في باب تغير الزمان.

قال القرطبي: «قوله: «يسوق الناس بعصاه» كناية عن استقامة الناس، وانعقادهم إليه، واتفقاهم عليه، ولم يُرِد نفس العصا، وإنما ضرب بها مثلاً لطاعتهم له، واستيلائه عليهم؛ إلا أن في ذكرها دليلاً على خشونته عليهم، وعنفه بهم»(٣).

قلت: نعم؛ سوقه الناس بعصاه كنايةٌ عن طاعة الناس له، ورضوخهم لأمره؛ إلا أن ما أشار إليه القرطبي من خشونته عليهم ليس بالنسبة للجميع؛ كما يظهر من كلامه، بل إنما يقسو على أهل المعصية منهم، فهو رجلٌ صالحٌ، يحكم بالعدل، ويؤيد ذلك ما نقله ابن حجر

<sup>(</sup>۱) حاشية اعمدة التفسير عن ابن كثير (٢/٢٥٦)، اختصار وتحقيق الشيخ أحمد شاكر.

<sup>(</sup>۲) المسند أحمد (۱۰۳/۱۸) (ح۹۳۹۰)، شرح أحمد شاكر، أتمه وأكمله د. الحسيني عبد المجيد هاشم. واصحيح البخاري، كتاب الفتن، باب تغير الزمان حتى تُغبَد الأوثان، (٧٦/١٣ ـ مع الفتح)، واصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٣٦/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (التذكرة) (ص٦٣٥).

عن نُعيم بن حماد (١٠ أنه روى من وجه قوي عن عبد الله بن عمرو أنه ذكر الخلفاء، ثم قال: «ورجلٌ من قحطان».

وأيضاً ما أخرجه بسند جيِّد عن ابن عباس أنه قال فيه: "ورجلٌ من قحطان، كلهم صالح" (٢).

ولما حدَّث عبد الله بن عمرو بن العاص على الله سيكون ملك من قحطان؛ غضب معاوية على، فقام، فأثنى على الله بما هو أهله، ثم قال: أما بعد؛ فإنه بلغني أن رجالاً منكم يتحدَّثون بأحاديث ليست في كتاب الله، ولا تُؤثَرُ عن رسول الله على أولئك جهالكم، فإياكم والأماني التي تُضِلَّ أهلها؛ فإني سمعتُ رسول الله على وجهه؛ ما أقاموا الأمر في قريش، لا يعاديهم أحدٌ؛ إلا كبّه الله على وجهه؛ ما أقاموا الدين». رواه البخاري(٣).

وإنما أنكر معاوية خشية أن يظنَّ أحدٌ أن الخلافة تجوز في غير

<sup>(</sup>۱) نعيم بن حماد الخزاعي، من الحفاظ الكبار، روى عنه البخاري مقروناً، وروى له مسلم في المقدمة، وأصحاب السنن إلا النسائي، وثقه الإمام أحمد، ويحيى بن معين، والعجلي، وقال أبو حاتم: "صدوق"، وضعفه النسائي، وقال الذهبي: "أحد الأثمة الأعلام على لين في حديثه"، وقال ابن حجر: "صدوق يخطئ كثيراً"، ونقل الذهبي عن نعيم أنه قال: "كنت جهميّاً، فلذلك عرفت كلامهم فلما طلبت الحديث علمتُ أن مآلهم إلى التعطيل"، توفي سنة عرفت كلامهم فلما طلبت الحديث علمتُ أن مآلهم إلى التعطيل"، توفي سنة (٢٢٨هـ) كَاللهُ.

انظر: «تذكرة الحفاظ» (٢/ ٤١٨ ـ ٤٢٠)، و«ميزان الاعتدال» (٤/ ٢٦ ـ ٢٦٧)، و«تقريب التهذيب» (٢/ ٢٠٥)، و«تقريب التهذيب» (٢/ ٣٠٥)، و«هدي الساري مقدمة فتح الباري» (ص٤٤٧)، و«خلاصة تذهيب تهذيب الكمال» (ص٤٠٣).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٦/ ٥٣٥).

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري"، كتاب المناقب، باب مناقب قريش، (٦/ ٥٣٢ ـ ٥٣٣).

قريش، مع أن معاوية في لم ينكر خروج القحطاني؛ فإن في حديث معاوية قوله: «ما أقاموا الدين»، فإذا لم يُقيموا الدين؛ خرج الأمر من أيديهم، وقد حصل لهذا؛ فإن الناس لم يزالوا في طاعة قريش إلى أن ضعف تمسُّكُهم بالدين، فضعف أمرهم، وتلاشى، وانتقل الملك إلى غيرهم (١).

ولهذا القحطاني ليس هو الجهجاه (٢)؛ فإن القحطاني من الأحرار؛ لأنه نسبه إلى قحطان الذي تنتهي أنساب أهل اليمن من حمير وكندة وهمدان وغيرهم إليه (٣)، وأما الجهجاه؛ فهو من الموالي.

ويؤيِّد ذُلك ما رواه الإمام أحمد عن أبي هريرة ظَيْهُ؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يذهب الليل والنهار حتى يملك رجلٌ من الموالي؛ يقال له: جهجاه»(٤).

#### ٥٤ \_ قتال اليهود:

ومنها قتال المسلمين لليهود في آخر الزمان، وذلك أن اليهود يكونون من جند الدَّجَّال، فيقاتلهم المسلمون الذين هم جند عيسى اللهالله، حتى يقول الشجر والحجر: يا مسلم! يا عبد الله! لهذا يهوديٌّ ورائي، تعال فاقتله.

<sup>(</sup>١) انظر: افتح الباري، (١٣/١١٥).

 <sup>(</sup>۲) خلافاً للقرطبي؛ فإنه قال في «التذكرة» (ص٦٣٦): «ولعل لهذا الرجل القحطاني هو الرجل الذي يقال له الجهجاه».

<sup>(</sup>٣) انظر: افتح الباري؛ (٦/٥٤٥ و٧٨/١٣).

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (١٥٦/١٦) (ح٢٨٣٨)، شرح وتعليق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح، والحديث في صحيح مسلم» (٣٦/١٨) بدون لفظة: «من الموالي».

وقد قاتَل المسلمون اليهودَ من زمن النبي ﷺ، وانتصروا عليهم، وأجلوهُم من جزيرة العرب؛ امتثالاً لقول النبي ﷺ: ﴿لأُخْرِجَنَّ اليهود والنصارى من جزيرة العرب، حتى لا أدع إلا مسلماً»(١).

ولكن لهذا القتال ليس هو القتال الذي هو من أشراط الساعة، وجاءت به الأحاديث الصحيحة؛ فإن النبي عليه أخبر أن المسلمين سيقاتلونهم إذا خرج الدَّجَال، ونزل عيسى عليه.

روى الإمام أحمد عن سَمُرة بن جُنْدَب وَ الله حديثاً طويلاً في خطبة النبي عَلَيْ يوم كسفت الشمس. . . (وفيه أنه ذكر الدَّجَال، فقال): (وإنه يحصر المؤمنين في بيت المقدس، فيزلزلون زلزالاً شديداً، ثم يهلكه الله تبارك وتعالى وجنوده حتى أن جذم الحائط \_ أو قال: أصل الحائط، وقال حسن الأشيب(٢): وأصل الشجرة \_ لينادي \_ أو قال: يقول: \_ يا مؤمن! \_ أو قال: يا مسلم \_ هٰذا يهوديِّ \_ أو قال: هٰذا كافرٌ \_ تعال فاقتله».

قال: «ولن يكون ذلك كذلك حتى تروا أموراً يتفاقم شأنها في أنفسكم، وتسألون بينكم: هل كان نبيُّكم ذكر لكم منها ذكراً؟»<sup>(٣)</sup>.

وروى الشيخان عن أبي هريرة في عن رسول الله على عن أبي الله عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن المسلمون المسلمون اليهود، فيقتلهم المسلمون، حتى يختبئ اليهودي من وراء الحجر والشجر، فيقول الحجر أو الشجر: يا مسلم! يا

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الجهاد والسير، باب إجلاء اليهود من الحجاز، (۱۲/ ۹۲ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) هو أبو على الحسن بن موسى الأشيب البغدادي الثقة، قاضي طبرستان والموصل وحمص، روى عنه الإمام أحمد، وتوفي سنة ثمان أو تسع أو عشر ومئتين كَثَلَالُهُ. انظر: «تهذيب» (٣٢٣/٢).

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (١٦/٥ ـ بهامشه منتخب كنز العمال). قال ابن حجر: «إسناده حسن». «فتح الباري» (٦١٠/٦).

عبد الله! لهذا يهوديِّ خلفي، فتعال، فاقتله؛ إلا الغرقد<sup>(۱)</sup>؛ فإنه من شجر اليهود»<sup>(۲)</sup>. ولهذا لفظ مسلم.

والذي يظهر من سياق الأحاديث أن كلام الحجر والشجر ونحوه حقيقة، وذلك لأن حدوث تكلُّم الجمادات ثابتٌ في غير أحاديث قتال اليهود، وقد سبق أن أفردتُ لهذا مبحثاً خاصًا به؛ لأنه من علامات الساعة.

وإذا كانت الجمادات تتكلَّم في ذلك الوقت؛ فلا داعي لحمل كلام الشجر والحجر على المجاز؛ كما ذهب إلى ذلك بعض العلماء (٣)؛ فإنه ليس هناك دليلٌ يوجبُ حمل اللفظ على خلاف حقيقته، ونطق الجماد قد ورد في آيات من القرآن:

منها قوله تعالى: ﴿أَنطَهَنَا اللَّهُ الَّذِيّ أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾ [فصلت: ٢١]. وقــــولــــه: ﴿وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِّهِ وَلَكِنَ لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُّ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وجاء في الحديث عن أبي أمامة الباهلي والله علي قال: خطبنا رسول الله على الدجًال، وحذرناه، فذكر خروجه،

<sup>(</sup>۱) (الغرقد)؛ قال النووي: «نوع من شجر الشوك، معروف ببلاد المقدس، وهناك يكون قتل الدجال واليهود». «شرح مسلم» (۱۸/ ٤٥).

<sup>(</sup>۲) "صحيح البخاري"، كتاب الجهاد، باب قتال اليهود، (۱۰۳/٦ \_ مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة (۱۸/ ٤٤ \_ ٤٥ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: «هداية الباري إلى ترتيب صحيح البخاري» (٣١٧/١). و«العقائد الإسلامية» لسيد سابق، (ص٥٤)، واختار ابن حجر أن نطق الجمادات من شجر وحجر حقيقة.

انظر: افتح الباري، (٦/٦١).

ثم نزول عيسى على القتله، وفيه: «قال عيسى على: افتحوا الباب، فيُفْتَحُ، ووراءه الدَّبَال، معه سبعون ألف يهودي، كلهم ذو سيف محلّى وساج (۱)، فإذا نظر إليه الدَّبَال؛ ذاب كما يذوب الملح في الماء، وينطلق هاربا، ويقول عيسى على: إنَّ لي فيك ضربةً لن تسبِقني بها، فيذكره عند باب اللدِّ الشرقي، فيقتله، فيهزم الله اليهود، فلا يبقى شيءٌ ممّا خَلَق الله يتوارى به يهودي إلا أنطق الله ذلك الشيء؛ لا حجر، ولا شجر، ولا حائط، ولا دابَّة؛ إلا الغرقدة، فإنها من شجرهم لا تنطق)(۱).

فالحديث فيه التصريح بنطق الجمادات.

وأيضاً؛ فإن استثناء شجر الغرقد من الجمادات بكونها لا تخبر عن اليهود؛ لأنها من شجرهم، يدل على أنه نطقٌ حقيقيٌّ، ولو كان المراد بنطق الجمادات المجاز؛ لما كان لهذا الاستثناء معنى.

ولو حملنا كلام الجمادات على المجاز؛ لم يكن ذلك بالأمر الخارق في قتال اليهود في آخر الزمان، وكانت هزيمتهم أمام المسلمين كهزيمة غيرهم من الكفار الذين قاتلهم المسلمون وظهروا عليهم، ولم يرد في قتالهم مثل ما ورد في قتال اليهود من الدلالة على المختبئ (٣)

<sup>(</sup>۱) (الساج): هو الطيلسان الضخم الغليظ، وقيل: الطيلسان المقور، وقيل: الطيلسان الأخضر.

انظر: السان العرب، (٢/ ٣٠٢ ـ ٣٠٣).

<sup>(</sup>۲) «سنن ابن ماجه» (۱۳۰۹/۲ ـ ۱۳۳۳) (ح٤٠٧٧). قال ابن حجر: «أخرجه ابن ماجه مطولاً، وأصله عند أبي داود، ونحوه في حديث سمرة عند أحمد بإسناد حسن، وأخرجه ابن منده في كتاب الإيمان من حديث حذيفة بإسناد صحيح». «فتح الباري» (۲/۰۱۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: «إتحاف الجماعة» (١/ ٣٣٧ ـ ٣٣٨).

بنطق الجمادات، فإذا لاحظنا أن الحديث في أمر مستغرب يكون آخر الزمان هو من علامات الساعة؛ دلَّ ذلك على أن النَّطق في قتال اليهود حقيقيَّ، وليس مجازاً عن انكشافهم أمام المسلمين، وعدم قدرتهم على الدفاع عن أنفسهم؛ كما قيل، والله أعلم.

### ٥٥ \_ نفي المدينة لشرارها ثم خرابها آخر الزمان:

حثَّ النبي ﷺ على سكنى المدينة، ورغَّب في ذٰلك، وأخبر أنه لا يخرج أحدٌ منها رغبةً عنها إلا أخلف الله فيها مَن هو خيرٌ منه.

وأخبر أن من علامات الساعة نفي المدينة لخبثها، وهم شرار الناس؛ كما ينفي الكير خبث الحديد.

وقد حمل القاضي عياضٌ نفي المدينة لخبثها على زمن النبي ﷺ؛ لأنه لم يكن يصبر على الهجرة والمقام في المدينة إلا مَن كان ثابت الإيمان، وأما المنافقون وجهَلَة الأعراب؛ فلا يصبرون على شدَّة المدينة ولأوائها، ولا يحتسبون من الأجر في ذٰلك.

وحمله النووي على زمن الدَّجَّال، واستبعد ما اختاره القاضي

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الحج، باب المدينة تنفي خبثها وتسمى طابة وطيبة، (۹/ ۱۵۳/۹ \_ مع شرح النووي).

عياض، وذكر أنه يحتمل أن يكون ذٰلك في أزمان متفرِّقة (١٠).

وذكر الحافظ ابن حجر أنه يحتمل أن يكون المراد كلاً من الزمنين:

زمن النبي ﷺ؛ بدليل قصة الأعرابي؛ كما في البخاري عن جابر ﷺ، فبايعه على الإسلام، فجاء من الغد محموماً، فقال: (المدينة كالكير، تنفي خَبَنَها، وينصح طيبُها) (٢).

والزمن الثاني زمن الدجَّال؛ كما في حديث أنس بن مالك وَ عَن النبي عَنْ أنه ذكر الدَّجَّال، ثم قال: "ثم ترجف المدينة بأهلها ثلاث رَجَفات، فيُخْرِجُ الله إليه كل كافر ومنافق». رواه البخاري (٣).

وأما ما بين ذلك من الأزمان؛ فلا؛ فإن كثيراً من فضلاء الصحابة قد خرجوا بعد النبي على من المدينة؛ كمعاذ بن جبل، وأبي عبيدة، وابن مسعود، وطائفة، ثم خرج علي وطلحة، والزُّبير، وعمار، وغيرهم، وهم من أطيب الخلق، فدلَّ على أن المراد بالحديث تخصيص ناس دون ناس، ووقت دون وقت؛ بدليل قوله تعالى: ﴿وَمِنْ أَهْلِ ٱلْمَدِينَةُ مَرَدُواْ عَلَى النوبة: ١٠١]، والمنافق خبيث بلا شك (٤).

وأما خروج الناس بالكلية من المدينة؛ فذلك في آخر الزمان، قرب

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح صحيح مسلم» للنووي (٩/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب فضائل المدينة، باب المدينة تنفي الخبث، (٤/ ٩٦/٤ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب فضائل المدينة، باب لا يدخل الدجال المدينة، (٣) (٤/ ٩٥ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) انظر: «فتح الباري» (٨٨/٤).

قيام الساعة، ففي الحديث عن أبي هريرة وللها؛ قال: سمعتُ رسول الله يله يقول: «تتركُونَ المدينة على خير ما كانت، لا يغشاها إلا العوافي ـ يريد عوافي السباع والطير ـ وآخر مَن يُحْشَر راعيان من مُزينة، يُريدان المدينة، ينعقان بغنمهما، فيجدانها وحشاً، حتى إذا بلغا ثنيَّة الوداع؛ خرَّا على وجوههما (١). رواه البخاري.

وروى الإمام مالكٌ عن أبي هريرة ظليم أن رسول الله على قال: التتركن المدينة على أحسن ما كانت، حتى يدخل الكلب أو الذئب، فيغذى (٢)، على بعض سواري المسجد، أو على المنبر». فقالوا: يا رسول الله! فلِمَن الثمار ذلك الزمان؟ قال: «للعوافي: الطير والسباع» (٣).

قال ابن كثير: «والمقصود أن المدينة تكون باقيةً عامرةً أيام الدَّجَال، ثم تكون كذٰلك في زمان عيسى بن مريم رسول الله عليه الصلاة والسلام، حتى تكون وفاته بها، ودفنه بها، ثم تخرب بعد ذٰلك»(٤).

ثم ذكر حديث جابر في الله عليه عمر بن الخطاب؛ قال: سمعتُ رسول الله علي يقول: «ليسيرنَّ الراكِبُ بجَنَبات المدينة، ثم ليقولنَّ: لقد كان في لهذا حاضرٌ من المسلمين كثيرٌ». رواه الإمام

<sup>(</sup>۱) الصحيح البخاري، كتاب فضائل المدينة، باب مَن رغب عن المدينة، (۵/ ۱۰ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) (يغذى)؛ أي: يبول عليها. يقال: غذي ببوله إذا ألقاه دفعة دفعة. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣٤٧/٣).

<sup>(</sup>٣) «الموطأ» (٢/ ٨٨٨) للإمام مالك، تصحيح وتخريج محمد فؤاد عبد الباقي، ط. عيسى البابي الحلبي، دار إحياء الكتب العربية.

والحديث استشهد به الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (٩٠/٤)، وقال: «رواه جماعة من الثقات خارج الموطأ».

<sup>(</sup>٤) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١٥٧/١)، تحقيق د. طه الزيني.

أحمد(١).

وقال الحافظ ابن حجر: «روى عمر بن شبّة بإسناد صحيح عن عوف بن مالك؛ قال: دخل رسول الله على المسجد، ثم نظر إلينا، فقال: أما واللهِ لَيَدَعَنّها أهلُها مذلّلة أربعين عاماً للعوافي، أتدرون ما العوافي؟ الطير والسباع».

ثم قال ابن حجر: «ولهذا لم يقع قطعاً»(٢).

فدلَّ لهذا على أن خروج الناس من المدينة بالكلِّبة يكون في آخر الزمان، بعد خروج الدَّجَّال، ونزول عيسى ابن مريم، ويحتمل أن يكون ذُلك عند خروج النار التي تَحْشُرُ الناس، وهي آخر أشراط الساعة، وأول العلامات الدالَّة على قيام الساعة، فليس بعدها إلا الساعة.

ويؤيِّد ذٰلك كون آخر مَن يُحْشَر يكون منها؛ كما في حديث أبي هريرة ﷺ: ﴿وآخر مَن يُحْشَر راعيان من مزينة، يريدان المدينة، يَنْمِقان بغنمهما، فيجدانها وحشاً (٣)؛ أي: خالية من الناس، أو أن الوحوش قد سكنتها، والله أعلم.

### ٥٦ - بعث الريح الطيّبة لقبض أرواح المؤمنين:

ومنها هبوب الريح الطيبة لقبض أرواح المؤمنين، فلا يبقى على ظهر الأرض مَن يقول: الله، الله، ويبقى شرار الناس، وعليهم تقوم الساعة.

وقد جاء في صفة لهذه الربح أنها ألين من الحرير، ولعل ذٰلك من

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (۱/ ۱۲٤) (ح۱۲٤) شرح وتعليق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>۲) (فتح الباري) (۹۰/٤).

 <sup>(</sup>۳) اصحیح البخاری، کتاب فضائل المدینة، باب من رغب عن المدینة، (۱۹/۶)
 ۵۰ مع الفتح).

إكرام الله لعباده المؤمنين في ذٰلك الزمان المليء بالفتن والشرور.

جاء في حديث النوَّاس بن سمعان الطويل في قصة الدَّجَّال ونزول عيسى الله وخروج يأجوج ومأجوج: «إذ بعث الله ريحاً طيبة، فتأخذهم تحت آباطهم، فتقبض روح كل مؤمن وكل مسلم، ويبقى شرار الناس؛ يتهارجون فيها تهارُجَ الحُمُر، فعليهم تقوم الساعة»(١).

فقد دلَّت الأحاديث أن ظهور لهذه الريح يكون بعد نزول عيسى عَلِيَهِ، وقتله الدَّجَّال، وهلاك يأجوج ومأجوج.

وأيضاً؛ فإن ظهورها يكون بعد طلوع الشمس من مغربها، وبعد ظهور الدَّابَّة، وسائر الآيات العظام<sup>(٣)</sup>.

وعلى لهذا ؛ فظهورها قريبٌ جدّاً من قيام الساعة.

ولا يتعارض أحاديث ظهور لهذه الريح مع حديث: «لا تزال طائفة من أمَّني؛ يقاتلون على الحق، ظاهرين إلى يوم القيامة»(٤)، وفي رواية:

<sup>(</sup>۱) اصحیح مسلم، باب ذکر الدجال، (۱۸/ ۷۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (۱۸/ ۷۵ ـ ۷۲ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: (فيض القدير) (٦/٤١٧).

«ظاهرين على الحق، لا يضرُّهم مَن خذلهم، حتى يأتي أمر الله وهم كذُلك» (١)؛ فإن المعنى أنهم لا يزالون على الحق حتى تقبضهم هذه الربح اللَّيِّنَة قرب القيامة، ويكون المراد بـ (أمر الله) وهو هبوب تلك الربح (٢).

وجاء في حديث عبد الله بن عمرو أن ظهور لهذه الربح يكون من الشام كما سبق.

وجاء في حديث آخر عن أبي هريرة فظها؛ قال: قال رسول الله على: "إن الله يبعث ريحاً من اليمن، ألين من الحرير، فلا تدع أحداً في قلبه مثقال ذرّة من إيمان؛ إلا قبضته) (٣).

ويُجاب عن لهذا بوجهين:

١ ـ يحتمل أنهما ريحان: شامية، ويمانية.

٢ - ويحتمل أن مبدأها من أحد الإقليمين، ثم تصل الآخر،
 وتنتشر عنده.

والله أعلم<sup>(٤)</sup>.

### ٥٧ \_ استحلال البيت الحرام، وهدم الكعبة:

لا يستحلُّ البيتَ الحرام إلا أهلُه، وأهلُه هم المسلمون(٥)، فإذا

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الإمارة، باب قوله ﷺ: «لا نزال طائفة من أمَّني ظاهرين»، (۱۳/ ٦٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) انظر: فشرح النووي لمسلم، (٢/ ١٣٢)، وفقتح الباري، (١٩/١٣ و٥٥).

<sup>(</sup>٣) الصحيح مسلم، باب في الربح التي تكون قرب القيامة، (٢/ ١٣٢ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «شرح النووي لمسلم» (٢/ ١٣٢)، وانظر: «أشراط الساعة وأسرارها» (ص٨٨ ـ ٨٥) للشيخ محمد سلامة جبر، طبع مطبعة التقدم، عام (١٤٠١هـ)، القاهرة.

<sup>(</sup>٥) انظر: «فتح الباري» (٣/ ٤٦٢).

استحلُّوه؛ فإنه يصيبهم الهلاك، ثم يخرج رجلٌ من أهل الحبشة؛ يقال له: ذو السويقتين، فيُخْرِبُ الكعبة، وينقضُها حجراً حجراً، ويسلبها حليتها، ويجرِّدها من كسوتها، وذلك في آخر الزمان، حين لا يبقى في الأرض أحدٌ يقول: الله، الله، ولذلك لا يُعَمَّرُ البيتُ بعد هدمه أبداً؛ كما جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة.

روى الإمام أحمد بسنده عن سعيد بن سمعان؛ قال: سمعتُ أبا هريرة يخبر أبا قَتادة أن رسول الله على قال: «يبايَع لرجل ما بين الركن والمقام، ولن يستحلَّ البيتَ إلا أهله، فإذا استحلُّوه؛ فلا يُسأل عن هلكة العرب، ثم تأتي الحبشة، فيخربونه خراباً لا يعمَّرُ بعده أبداً، وهم الذين يستخرجون كنزه، (1).

وعن عبد الله بن عمر؛ قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «يُخْرِبُ الكعبَةَ ذو السويقتين (٢) من الحبشة، ويسلبها حليتها، ويجرِّدها من كسوتها، ولكأني أنظر إليه: أصيلع (٣)، أفيدع (٤)، يضرب عليها بمسحاته

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (۳٥/١٥)، شرح وتعليق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وقال ابن كثير: «لهذا إسناد جيد قوي». انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٥٦)، تحقيق د. طه زيني.

وقال الألباني: «لهذا إسناد صحيح، ورجاله ثقات رجال الصحيحين؛ غير سعيد بن سمعان، وهو ثقة». انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م٢/ ١٢٠) (ح٥٧٩).

 <sup>(</sup>۲) (السويقتين): السويقة: تصغير الساق، وهي مؤنثة، فلذلك ظهرت التاء في تصغيرها، وإنما صغر الساق؛ لأن الغالب على سوق الحبشة الدقة والحموشة.
 «النهاية في غريب الحديث والأثر» (۲/۳۲٪).

 <sup>(</sup>٣) (أصيلع): تصغير أصلع، وهو الذي انحسر الشعر عن رأسه.
 انظر: «النهاية» لابن الأثير (٣/٤٧).

<sup>(</sup>٤) (أفيدع): تصغير أفدع، والفدع بالتحريك زيغ بين القدم وبين عظم الساق، =

ومعوله، رواه أحمد(١).

وروى الإمام أحمد والشيخان عن أبي هريرة هي؛ قال: قال رسول الله على: الكعبة ذو السويقتين من الحبشة (٢).

وروى الإمام أحمد عن أبي هريرة هيه؛ قال: قال رسول الله على آخر الزمان يظهر ذو السويقتين على الكعبة \_ قال: حسبتُ أنه قال: \_ فيهدمهاه (٥٠).

وكذلك يكون في اليد، وهو أن تزول المفاصل عن أماكنها.
 انظر: «النهاية» لابن الأثير (٣/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>۱) قمسند أحمد؛ (۱۲/۱۲ ـ ۱۵) (ح۷۰۵۳)، شرح وتعليق أحمد شاكر، وقال: قإسناده صحيح؛.

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۱۰۳/۱۸) (ح۹۳۹۶)، شرح وتعليق أحمد شاكر، أكمله د. الحسيني عبد المجيد هاشم، و«صحيح البخاري»، كتاب الحج، باب هدم الكعبة، (۱۰/۲۰۶ ـ مع شرح الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۳۵/۱۸ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٣) (أفحج): في «القاموس»: (فحج في مشيته؛ أي: تداني صدور قدميه، وتباعد عقباه).

وقال ابن الأثير: «الفحج: تباعد ما بين الفخذين».

انظر: «ترتيب القاموس» (٣/ ٤٥١)، و«النهاية» (٣/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٤) المسند الإمام أحمد (٣/ ٣١٥ ـ ٣١٦) (ح٢٠١٠) شرح أحمد شاكر، واصحيح البخاري، كتاب الحج، باب هدم الكعبة، (٣/ ٤٦٠ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) «مسند الإمام أحمد» (٢٢٧/١٥) (٨٠٨٠)، شرح أحمد شاكر، قال: «إسناده صحيح».

فإن قيل: إن لهذه الأحاديث تُخالف قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَا جَمَلْنَا حَرَمًا ءَامِنًا ﴾ [العنكبوت: ١٧]، والله تعالى قد حبس عن مكة الفيل، ولم يمكن أصحابه من تخريب الكعبة، ولم تكن إذ ذاك قبلة، فكيف يسلّط عليها الحبشة بعد أن صارت قبلة للمسلمين؟!

قيل جواباً عن ذلك: «إن خراب الكعبة يقع في آخر الزمان، قرب قيام الساعة، حين لا يبقى في الأرض أحد يقول: الله، الله، وللهذا جاء في رواية الإمام أحمد السابقة عن سعيد بن سمعان قوله على: «لا يعمر بعده أبداً»، فهو حرم آمنٌ؛ ما لم يستحله أهله.

وليس في الآية ما يدلُّ على استمرار الأمن المذكور فيها.

وقد حدث القتال في مكة مراتٍ عديدة، وأعظم ذلك ما وقع من القرامطة (۱) في القرن الرابع الهجري، حيث قتلوا المسلمين في المطاف، وقلعوا الحجر الأسود، وحملوه إلى بلادهم، ثم أعادوه بعد مدة طويلة، ومع ذلك لم يكن ما حدث معارِضاً للآية الكريمة؛ لأن ذلك إنما وقع بأيدي المسلمين والمنتسبين إليهم، فهو مطابقٌ لما جاء في رواية الإمام

<sup>(</sup>۱) (القرامطة): طائفة من الباطنية تنتسب لرجل اسمه حمدان قرمط، من أهل الكوفة، ولهذه الطائفة الخبيثة في تاريخها الطويل المخزي أعمال شنيعة، ومن أعظمها ما وقع منهم سنة (٣١٧هـ)، حيث هاجموا الحجاج يوم التروية، واستباحوا أموالهم ودماءهم، فقتلوا في رحاب مكة وشعابها وفي المسجد الحرام وفي جوف الكعبة من الحجاج خلقاً كثيراً، وهدموا قبة زمزم، وقلعوا باب الكعبة، ونزعوا كسوتها، وقلعوا الحجر الأسود، ونقلوه إلى بلادهم، ومكث عندهم اثنتان وعشرون سنة.

انظر: «فضائح الباطنية» للغزالي (ص١٢ - ١٣) تحقيق عبد الرحمٰن بدوي، و«البداية والنهاية» (١١/ ١٦٠ - ١٦١)، ورسالة «القرامطة وآراؤهم الاعتقادية» (ص٢٢٢ - ٢٢٣) لسليمان السلومي، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير بإشراف الشيخ محمد الغزالي، عام (١٤٠٠هـ).

أحمد من أنه لا يستحلُّ البيت الحرام إلا أهله، فوقع ذٰلك كما أخبر النبي ﷺ، وسيقع ذٰلك آخر الزمان؛ لا يُعَمَّرُ مرة أخرى، حين لا يبقى على ظهر الأرض مسلم)(١).

\* \*

<sup>(</sup>١) انظر: "فتح الباري" (٣/ ٤٦١ \_ ٤٦٢).



# لالباب لالثاني

# أَشْراطُ السَّاعَةِ الكُبْرِي

٥ تمهيد.

الفصل الأول: المهدي.

٥ الفصل الثاني: المسيح الدَّجَّال .

الفصل الثالث: نزول عيسى ﷺ.

الفصل الرابع: يأجوج ومأجوج.

٥ الفصل الخامس: الخسوفات الثلاثة.

الفصل السادس: الدُّخان.

٥ الفصل السابع: طلوع الشمس من مغربها.

٥ الفصل الثامن: الدَّابَّة.

0 الفصل التاسع: النار التي تحشر الناس.



# تمهید

### أولاً: ترتيب أشراط الساعة الكبرى:

لم أجد نصّاً صريحاً يُبَيِّنُ ترتيب أشراط الساعة الكبرى حسب وقوعها، وإنما جاء ذكرها في الأحاديث مجتمعة بدون ترتيب، إذ كان ترتيبها في الذكر لا يقتضي ترتيبها في الوقوع، فقد جاء العطف فيها بالواو، وذلك لا يقتضي الترتيب.

ومن النصوص ما خالف ترتيبها فيه ترتيبها في نص آخر.

ولكي يتبيَّن لهذا، فسأذكر نماذج من ذلك بذكر بعض الأحاديث التي تعرَّضت لذكر الأشراط الكبرى جملة أو ذكر بعضها:

الله النبي عليه الإمام مسلم عن حذيفة بن أسيد الغفاري الله النبي عليه علينا ونحن نتذاكر، فقال: «ما تذاكرون»؟ قالوا: نذكر الساعة. قال: «إنها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات»، فذكر: الدُّخان، والدَّبَّال، والدَّابَّة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى بن مريم على، ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك نارٌ تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم»(۱).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۲۷/۱۸ ـ ۲۸ ـ مع شرح النووي).

وروى مسلمٌ لهذا الحديث عن حُذيفة بن أسيد بلفظ آخر، وهو: الن الساعة لا تكون حتى تكون عشر آيات: خسفٌ بالمشرق، وخسفٌ بالمغرب، وخسفٌ بجزيرة العرب، والدُّخان، والدَّجَال، ودابة الأرض، ويأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من مغربها،ونارٌ تخرج من قعرة عدن ترحل الناس».

وفي رواية: (والعاشرة: نزول عيسى بن مريم)(١).

فهذا حديثٌ واحدٌ عن صحابيٌ واحد جاء بلفظين مختلفين في ترتيب الأشراط.

وروى مسلمٌ هذا الحديث عن أبي هريرة بلفظ آخر: «بادروا بالأعمال ستاً: الدَّجَال، والدُّخان، ودابَّة الأرض، وطلوع الشمس من مغربها، وأمر العامة، وخويصةُ أحدكم، (٣).

ولهذا أيضاً حديث واحد عن صحابي واحد جاء بلفظين مختلفين في ترتيب بعض الأشراط وفي أداة العطف، حيث جاء مرة بـ(أو) والأخرى بـ(الواو)، وهما لا يدلّان على الترتيب.

والذي يمكن معرفته هو ترتيب بعض الأشراط من خلال حدوث بعضها إثر بعض؛ كما ورد في بعض الروايات؛ مثل ما جاء في حديث

<sup>(</sup>١) اصحيح مسلم، (١٨/ ٢٨ \_ ٢٩ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢)(٣) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في بقية من أحاديث الدجال، (٨٨/١٨ ـ مع شرح النووي).

النواس بن سمعان ﴿ الله كما سيأتي ذكره فيما بعد إن شاء الله تعالى، فقد ذكر فيه بعض الآيات مرتبة ؛ حسب وقوعها ؛ فإنه ذكر أولاً خروج الدَّجَّال على الناس، ثم نزول عيسى الله لقتله، ثم خروج يأجوج ومأجوج في زمن عيسى الله ، وذكر دعاءه عليهم بالهلاك.

وكذلك جاء في بعض الروايات أن أول الآيات كذا، وفي بعضها آخر الآيات كذا، ومع لهذا؛ فإن هناك اختلافاً في لهذه الأوّليّة بين العلماء، ولهذا الاختلاف موجود في عصر الصحابة أنه فقد روى الإمام أحمد ومسلم عن أبي زرعة (۱) قال: جلس إلى مروان بن الحكم بالمدينة ثلاثة نفر من المسلمين، فسمعوه وهو يحدّث عن الآيات أن أوّلها خروجاً الدَّجّال، فقال عبد الله بن عمر: لم يقل مروان شيئاً، قد حفظتُ من رسول الله على حديثاً لم أنسه بعد، سمعتُ رسول الله على يقول: "إن أوّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدَّابَة على الناس ضحّى، وأيهما ما كانت قبل صاحبتها؛ فالأخرى على إثرها قريباً». لهذا لفظ مسلم.

وزاد الإمام أحمد في روايته: «قال عبد الله \_ وكان يقرأ الكتب \_: وأظنُّ أولاها خروجاً طلوع الشمس من مغربها»(٢).

نعم؛ جمع الحافظ ابن حجر بين أوَّليَّة الدَّجال وأوَّلية طلوع

<sup>(</sup>۱) قيل: اسمه هرم. وقيل: عبد الله. وقيل: عبد الرحمٰن بن عمرو بن جرير بن عبد الله البجلي الكوفي من علماء التابعين، رأى عليّاً، وروى عن أبي هريرة ومعاوية وعبد الله بن عمرو بن العاص.

انظر: «تهذیب التهذیب» (۹۹/۱۲).

<sup>(</sup>۲) "مسند أحمد" (۱۱/۱۱۱ ـ ۱۱۱) (ح ۱۸۸۱)، تحقيق أحمد شاكر، و"صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب: ذكر الدَّجال، (۱۸/۷۷ ـ ۷۸ ـ مع شرح النووي).

الشمس من مغربها، فقال: «الذي يترجَّحُ من مجموع الأخبار أن خروج الدَّجَّال أول الآيات العظام المؤذِنَة بتغير الأحوال العامَّة في معظم الأرض، وينتهي ذٰلك بموت عيسى ﷺ، وأن طلوع الشمس من المغرب هو أول الآيات العظام المؤذِنة بتغيُّر أحوال العالم العلوي، وينتهي ذٰلك بقيام الساعة، ولعل خروج الدَّابَّة يقع في ذٰلك اليوم الذي تطلع فيه الشمس من المغرب».

ثم قال: "والحكمة في ذلك أنه عند طلوع الشمس من المغرب يُغْلَق باب التوبة، فتخرج الدَّابَّة؛ تُمَيِّزُ المؤمن من الكافر؛ تكميلاً للمقصود من إغلاق باب التوبة، وأول الآيات المؤذِنَة بقيام الساعة النار التي تحشُرُ الناس»(١).

ويرى الحافظ ابن كثير أن خروج الدَّابَّة هو أول الآيات الأرضية التي ليست بمألوفة؛ فإن الدَّابَّة التي تكلِّم الناس وتعيِّن المؤمن من الكافر أمرٌ مخالفٌ للعادة المستقرَّة.

وأما طلوع الشمس من مغربها، فهو أمرٌ باهرٌ جدّاً، وذٰلك أول الآيات السماوية.

أما ظهور الدَّجَّال ونزول عيسى بن مريم عَلَيْ من السماء، وخروج يأجوج ومأجوج؛ فإنهم وإن كان ظهورهم قبل طلوع الشمس من مغربها، وقبل ظهور الدَّابَة؛ إلا أنهم بشرٌ، مشاهدتُهم وأمثالهم من الأمور المألوفة؛ بخلاف ظهور الدَّابة وطلوع الشمس من مغربها، فهو ليس من الأمور المألوفة.

 <sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۱/۳۵۳).

<sup>(</sup>٢) انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٦٤ \_ ١٦٨)، تحقيق د. طه زيني.

والذي يظهر أن المعوَّل عليه ما ذهب إليه ابن حجر؛ فإن خروج اللَّجَّال من حيث كونه بشراً ليس هو الآية، وإنما الآية خروجه في حالته التي هو عليها من حيث كونه بشراً، ومع ذلك يأمر السماء أن تُمْطِرَ، فتمطر، والأرض أن تُنْبِتَ، فتنبت، ويكون معه كذا وكذا مما ليس مألوفاً؛ كما سيأتي في الكلام على الدَّجَال.

فالدَّجَّال في الحقيقة هو أول الآيات الأرضية التي ليست بمألوفة. وقال الطيبي (١):

«الآيات أماراتٌ للساعة، إما على قربها، وإما على حصولها، فمن الأول: الدَّجَّال، ونزول عيسى، ويأجوج ومأجوج، والخسف. ومن الثاني: الدُّخان، وطلوع الشمس من مغربها، وخروج الدَّابَّة، والنار التي تحشر الناس»(۲).

ولهذا ترتيبٌ بين جملة من الآيات وجملة أخرى منها؛ دون تعرُّض لترتيب ما اندرج تحت هاتين الجملتين، مع أنه يظهر لي أن الطيبي يرى ترتيب الآيات حسب ما ذكره في كل قسم؛ فإن لهذا التقسيم ـ الذي ذهب إليه ـ تقسيمٌ حسنٌ ودقيقٌ؛ فإنه إذا خرج القسم الأول الدَّالُ على

<sup>(</sup>۱) هو شرف الدين الحسن بن محمد بن عبد الله الطيبي، من علماء الحديث والتفسير والبيان، وله عدة مصنفات؛ منها: «شرح مشكاة المصابيح»، و«شرح الكشاف»، و«الخلاصة في أصول الحديث»، وغيرها.

قال فيه الحافظ ابن حجر: «كان آية في استخراج الدقائق من القرآن والسنن، مقبلاً على نشر العلم، حسن المعتقد، اهـ.

توفى كَثْلَلْهُ سنة (٧٤٣هــ).

انظر ترجمته في: «شذرات الذهب» (٦/ ١٣٧ ـ ١٣٨)، و«كشف الظنون» (١/ ٧٢٠)، و«الأعلام» (٢/ ٢٥٦) للزركلي.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، (١١/ ٣٥٢ ـ ٣٥٣).

قرب الساعة قرباً شديداً؛ كان فيه إيقاظٌ للناس؛ ليتوبوا ويرجعوا إلى ربهم، ولم يكن هنالك تمييزٌ بين المؤمن والكافر، ولهذه العلامات التي ذكرها في القسم الأول سبق أن ذكرتُ أنه جاء ترتيبها حسب وقوعها، وأضاف إليها الخسوفات، وذلك مناسب لها.

وأما إذا ظهر القسم الثاني \_ الدَّالُّ على حصول الساعة \_ فإن الناس يتميَّزون إلى مؤمن وكافر؛ كما سيأتي أنه عند ظهور الدُّخان يصيب المؤمن كهيئة الزُّكام، والكافر ينتفخ من ذلك الدُّخان، ثم تطلع الشمس من مغربها، فيقفل باب التوبة، فلا ينفع الكافر إيمانه، ولا التائب توبته، ثم تظهر بعد ذلك الدَّابَّة، فتميِّز بين الناس، فيُعْرَف الكافر من المؤمن؛ لأنها تسم المؤمن وتخطم الكافر؛ كما سيأتي ذكر ذلك، ثم يكون آخر ذلك ظهور النار التي تحشر الناس.

وقد جريتُ في ذكري لأشراط الساعة الكبرى على لهذا الترتيب الذي ذكره الطيبي؛ لأنه - في نظري - أقرب إلى الصواب، والله أعلم.

وقبل ذكري لهذه العلامات العشر الكبرى تحدثتُ عن المهدي؛ لأن ظهوره يكون سابقاً لهذه العلامات، فهو الذي يجتمع عليه المؤمنون لقتال الدَّجَّال، ثم ينزل عيسى عَلِيَه، ويصلي خلفه؛ كما سيأتي ذكر ذلك إن شاء الله تعالى.

### ثانیاً: تتابع ظهور الأشراط الكبرى:

إذا ظهر أول علامات الساعة الكبرى؛ تتابعت الآيات كتتابع الخرز في النظام، يتبع بعضها بعضاً.

روى الطبراني في «الأوسط» عن أبي هريرة رضي عن النبي على الله عن النبي على الله عن الخرز في الخروج الآيات بعضها على إثر بعض، يتتابعن كما تتابع الخرز في

النظام<sup>(۱)</sup>ه(۲).

وروى الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «الآيات خرزات منظومات في سلك، فإن يُقْطَعِ السلك؛ يتبعُ بعضها بعضاً» (٣).

والذي يظهر لي ـ والله أعلم ـ أن المراد بهذه الآيات هي علامات الساعة الكبرى؛ فإن ظاهر لهذه الأحاديث يدلُّ على تقارب ظهورها تقارباً شديداً.

ويؤيّد ذلك ما سبق ذكره في الكلام على ترتيب أشراط الساعة الكبرى؛ من بعض الأحاديث ذكرت أن بعض لهذه العلامات تظهر في زمن متقارب؛ فإن أول العلامات الكبرى بعد المهدي ظهور الدَّجَّال، ثم نزول عيسى على لقتله، ثم ظهور يأجوج ومأجوج، ودعاء عيسى على عليهم، فيهلكهم الله، ثم قال عيسى على النهيم، فيهلكهم الله، ثم قال عيسى على النهيم، فيهلكهم الله، ثم قال عيسى النهي النها متى تفجؤهم ذلك كذلك؛ فإن الساعة كالحامل المُتِمِّ التي لا يدري أهلها متى تفجؤهم

<sup>(</sup>۱) (النظام): العقد من الجوهر والخرز ونحوهما. و(سلكه): خيطه. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۷۹/۵)، و«جامع الأصول» (۱۱/۱۰).

 <sup>(</sup>۲) قال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الأوسط»، ورجاله رجال الصحيح؛ غير عبد الله بن أحمد بن حنبل وداود الزهراني، وكلاهما ثقة». «مجمع الزوائد»
 (۷/ ۳۳۱).

وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣/ ١١٠) (ح٣٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) امسند أحمد؛ (٦/١٢ ـ ٧) (ح٠٤٠٠)، شرح أحمد شاكر، وقال: اإسناده صحيح».

وقال الهيثمي: «رواه أحمد، وفيه علي بن زيد، وهو حسن الحديث». «مجمع الزوائد» (۲۲۱٪).

### بولادها ليلاً أو نهاراً»(١).

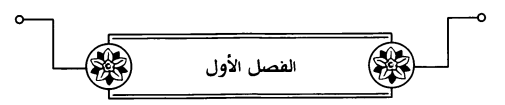
ولهذا دليلٌ على قرب الساعة قرباً شديداً؛ فإن بين موت عيسى الله وقيام الساعة شيء من العلامات الكبرى؛ كطلوع الشمس من مغربها، وظهور الدَّابَّة، والدُّخان، وخروج النار التي تحشر الناس، فهذه العلامات تقع في وقت قصير جداً قبل قيام الساعة؛ مثلها كمثل العقد الذي انفرط نظامه، والله أعلم.

وقد وجدتُ ما يؤيِّدُ ما ذكرتُه، فقد قال الحافظ ابن حجر: «وقد ثبت أن الآيات العظام مثل السلك، إذا انقطع؛ تناثر الخرز بسرعة، وهو عند أحمد»(٢).



<sup>(</sup>۱) امسند الإمام أحمد، من حديث ابن مسعود ﴿ ١٨٩/٥ \_ ١٩٠) (ح٣٥٥٦)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: اإسناده صحيح».

<sup>(</sup>٢) ﴿فتح الباري، (١٣/٧٧).



#### المَهْدِي

في آخر الزمان يخرج رجلٌ من أهل البيت يؤيد الله به الدِّين، يملك سبع سنين، يملأ الأرض عدلاً كما مُلِئت جوراً وظلماً، تنعم الأمة في عهده نعمة لم تنعَمْها قطُّ؛ تُخْرِجُ الأرض نباتها، وتُمْطِرُ السماء قطرها، ويُعْطى المال بغير عدد.

قال ابن كثير كَالله: "في زمانه تكون الثمار كثيرة، والزُّروع غزيرة، والمال وافر، والسلطان قاهر، والدِّين قائم، والعدوُّ راغم، والخير في أيامه دائم»(١).

#### ٥ اسمه وصفته:

ولهذا الرجل اسمه كاسم رسول الله هي، واسم أبيه كاسم أبي النبي هي، فيكون اسمه محمد \_ أو أحمد \_ بن عبد الله، وهو من ذُرِيَّة فاطمة بنت رسول الله هي، ثم من ولد الحسن بن علي هي.

قال ابن كثير كَلَيْهُ في المهدي: «وهو محمَّد بن عبد الله العلوي الفاطمي الحسني فَلَيْهُ»(٢).

<sup>(</sup>۱) «النهاية/ الفتن والملاحم» (۱/ ۳۱)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٢) «النهاية/ الفتن والملاحم» (٢٩/١).

وصفته الواردة: أنه أجلى الجبهة (١١) ، أقنى الأنف (٢).

### مكان خروجه:

يكون ظهور المَهْدي مِن قِبَل المشرق، فقد جاء في الحديث عن ثوبان في الله على الله على الله على الله على الله على عند كنزكم ثلاثة كلهم ابن خليفة، ثم لا يصير إلى واحد منهم، ثم تطلع الرايات السود من قِبَل المشرق، فيقتلونكم قتلاً لم يقتله قوم . . . (ثم ذكر شيئاً لا أحفظه، فقال): فإذا رأيتُموه ؛ فبايعوه، ولو حبواً على الثّلج ؛ فإنه خليفة الله المهدي "(").

<sup>(</sup>١) (أجلى الجبهة): الأجلى: الخفيف شعر ما بين النزعتين من الصدغين، والذي انحسر الشعر عن جبهته.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١/ ٢٩٠).

 <sup>(</sup>٢) (أقنى الأنف): القنا في الأنف: طول ورقة أرنبته، مع حدب في وسطه.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١١٦/٤).

<sup>(</sup>٣) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب خروج المهدي، (٢/ ١٣٦٧)، و«مستدرك الحاكم» (٤/ ٤٦٣)، وقال: «لهذا حديث صحيح على شرط الشيخين»، ووافقه الذهبي.

وقال ابن كثير: الهذا إسناد قوي صحيح. النهاية/ الفتن والملاحم، (٢٩/١) تحقيق د. طه زيني.

وقال الألباني: «الحديث صحيح المعنى دون قوله: «فإن فيها خليفة الله المهدي». فقد أخرجه ابن ماجه من طريق علقمة عن ابن مسعود مرفوعاً نحو رواية عثمان الثانية، وإسناده حسن، وليس فيه: «خليفة الله»، وهذه الزيادة: «خليفة الله» ليس لها طريق ثابت، ولا ما يصلح أن يكون شاهد لها، فهي منكرة... ومن نكارتها أنه لا يجوز في الشرع أن يقال: خليفة الله. لما فيه من إيهام ما لا يليق بالله تعالى من النقص والعجز».

ثم نقل عن «الفتاوى» لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى كلاماً يردُّ فيه على من قال: إن الخليفة هو الخليفة عن الله؛ لأن الله تعالى لا يجوز له =

قال ابن كثير كَالله: "والمراد بالكنز المذكور في لهذا السياق كنز الكعبة، يقتتل عنده ليأخذوه ثلاثة من أولاد الخلفاء، حتى يكون آخر الزمان، فيخرج المهدي، ويكون ظهوره من بلاد المشرق، لا من سرداب سامرًا؛ كما يزعمه جَهَلة الرافضة من أنه موجودٌ فيه الآن، وهم ينتظرون خروجه في آخر الزمان، فإن لهذا نوعٌ من الهَذَيان، وقسطٌ كبيرٌ من الخذلان، شديدٌ من الشيطان، إذ لا دليل على ذلك، ولا برهان؛ لا من كتاب، ولا سنة، ولا معقول صحيح، ولا استحسان».

وقال أيضاً: «ويؤيّد بناس من أهل المشرق ينصرونه، ويقيمون سلطانه، ويشيدون أركانه، وتكون راياتهم سودٌ أيضاً وهو زيّ عليه الوَقار؛ لأن راية رسول الله ﷺ كانت سوداء يقال لها: العقاب».

إلى أن قال: "والمقصود أن المهدي الممدوح الموعود بوجوده في آخر الزمان يكون أصل ظهوره وخروجه من ناحية المشرق، ويبايَع له عند البيت؛ كما دلّ على ذٰلك بعض الأحاديث»(١).

## الأدلّة من السنّة على ظهوره:

جاءت الأحاديث الصحيحة الدَّالَّة على ظهور المهدي، ولهذه الأحاديث منها ما جاء فيه النَّصُّ على المهدي، ومنها ما جاء فيه ذكر صفته فقط (٢)، وسأذكر هنا بعض لهذه الأحاديث، وهي كافية في

<sup>=</sup> خليفة، فهو الحي الشهيد المهيمن القيوم الرقيب الحفيظ الغني عن العالمين، وإن الخليفة إنما يكون عند عدم المستخلف بموت أو غيبة، والله منزَّه عن ذلك.

انظر: «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»، المجلد الأول، (ص١١٩ ـ ١٢١) (ح٨٥).

<sup>(</sup>۱) «النهاية/ الفتن والملاحم» (۱/۲۹ ـ ۳۰).

<sup>(</sup>٢) استقصى الشيخ عبد العليم عبد العظيم في رسالته «الأحاديث الواردة في =

إثبات ظهوره في آخر الزمان علامة من علامات الساعة.

المهدي في ميزان الجرح والتعديل النيل درجة الماجستير: الكلام على أحاديث المهدي، وذكر من أخرجها من الأئمة، وذكر أقوال العلماء في إسناد كل حديث، والحكم عليه، ثم النتيجة التي توصل إليها، فمن أراد التوسع فعليه بهذه الرسالة، فإنها أوسع مرجع في الكلام على أحاديث المهدي كما قال ذلك الشيخ عبد المحسن العباد في «مجلة الجامعة الإسلامية» (العدد ٥٥/ ص٣٢٣).

وجملة ما ذكره في لهذه الرسالة من الأحاديث المرفوعة وآثار الصحابة وغيرهم ست وثلاثون وثلاث مئة رواية، منها اثنان وثلاثون حديثاً، وأحد عشر أثراً، ما بين صحيح وحسن، الصريح منها في ذكر المهدي تسعة أحاديث وستة آثار، والباقي فيها أوصاف وقرائن تدل على أنها في المهدي.

وقد صحَّح كثيرٌ من الحفاظ أحاديث المهدي، ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه «منهاج السنة في نقض كلام الشيعة والقدرية» (٢١١/٤)، والعلامة ابن القيم في كتابه «المنار المنيف في الصحيح والضعيف» (ص١٤٢ ـ وما بعدها)، تحقيق الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، وصححها أيضاً الحافظ ابن كثير في كتابه «النهاية/ الفتن والملاحم» (١٤/١ ـ ٣٢)، تحقيق د. طه زيني، وغيرهم من العلماء؛ كما سيأتي ذكر ذلك.

(۱) «مستدرك الحاكم» (٤/ ٥٥٧ ـ ٥٥٨)، وقال: «لهذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

وقال الألباني: الهذا سند صحيح، رجاله ثقات. اسلسلة الأحاديث الصحيحة، (م٢/ ص٣٣٦) (ح٧١١).

وانظر: رسالة عبد العليم «أحاديث المهدي في ميزان الجرح والتعديل» (ص١٢٧ \_ ١٢٨).

قال: «ويملأ الله قلوب أمة محمّد على ويسعهم عدله، حتى يأمر منادياً، فينادي فيقول: مَن له في مال حاجة؟ فما يقوم من الناس إلا رجلٌ، فيقول: اثتِ السّدّان ـ يعني: الخازن ـ، فقل له: إن المهدي يأمرك أن تعطيني مالاً. فيقول له: احثُ، حتى إذا حجره وأبرزه؛ ندم، فيقول: كنتُ أجشع أمة محمد نفساً، أو عجز عني ما وسعهم؟!». قال: «فيردُه، فلا يُقبَلُ منه. فيقال له: إنا لا نأخذ شيئاً أعطيناه، فيكون كذلك سبع سنين أو ثمان سنين أو تسع سنين، ثم لا خير في العيش بعده»، أو قال: «ثم لا خير في الحياة بعده».

وفي لهذا دليلٌ على أنه بعد موت المهدي يظهر الشرُّ والفتن العظيمة.

٣ ـ وعن علي ﷺ: «المهدي منا أهل الله ﷺ: «المهدي منا أهل البيت، يصلحه الله في ليلة»(٢).

<sup>(</sup>١) (مسند الإمام أحمد) (٣/ ٣٧ ـ مع منتخب الكنز).

قال الهيثمي: «رواه الترمذي وغيره باختصار كثير، ورواه أحمد بأسانيد، وأبو يعلى باختصار كثير، ورجالهما ثقات». «مجمع الزوائد» (٧/٣١٣\_ ٣١٤). وانظر: «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» (ص١٧٧) للشيخ عبد المحسن العباد.

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۲/ ۰۸) (ح ٦٤٥)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح»، و«سنن ابن ماجه» (۲/ ۱۳٦۷).

والحديث صححه أيضاً الألباني في اصحيح الجامع الصغيرا (٢٢/٦) (ح١٦١١).

قال ابن كثير: «أي: يتوب عليه، ويوفقه، ويلهمه، ويرشده، بعد أن لم يكن كذلك»(١).

٤ ـ وعن أبي سعيد الخدري ﴿ الله عَلَيْهُ ؛ قال: قال رسول الله ﷺ:
 «المهدي منّي أجلى الجبهة، أقنى الأنف، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما
 مُلِثت ظلماً وجوراً، يملك سبع سنين (٢).

٦ ـ وعن جابر ظهر قال: قال رسول الله على: «ينزل عيسى بن

<sup>(</sup>١) • النهاية في الفتن والملاحم؛ (١/ ٢٩)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>۲) «سنن أبي داود»، كتاب المهدي، (۱۱/ ۳۷۵) (ح٤٢٦٥)، و«مستدرك الحاكم» (۲) (۵۷/۶)، وقال: «لهذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه».

وقال الذهبي: «عمران (أحد رواة الحديث) ضعيف، لم يخرج له مسلم».

وقال المنذري على سند أبي داود: «في إسناده عمران القطان وهو أبو العوام عمران بن داور القطان البصري، استشهد به البخاري، ووثقه عفان بن مسلم، وأحسن عليه الثناء يحيى بن القطان، وضعفه يحيى بن معين والنسائي». «عون المعبود» (١١/ ٣٧٥).

وقال الذهبي في «الميزان»: «قال أحمد: أرجو أن يكون صالح الحديث. وقال أبو داود: ضعيف». «ميزان الاعتدال» (٣/ ٢٣٦).

وقال ابن حجر فيه: «صدوق يهم، ورمي برأي الخوارج». «تقريب التهذيب» (٢/ ٨٣).

وقال ابن القيم على سند أبي داود: «جيد». «المنار المنيف» (ص١٤٤)، تحقيق الشيخ عبد الفتاح أبو غدة.

وقال الألباني: «إسناده حسن». (صحيح الجامع» (٦/ ٢٢، ٢٣) (ح٦٦١٢).

 <sup>(</sup>۳) اسنن أبي داود، (۲۱/۳۷۳)، واسنن أبن ماجه، (۱۳۲۸).
 قال الألباني في اصحيح الجامع،: (صحيح، (۲۲/۱) (ح١٦١٠).
 وانظر: رسالة عبد العليم في المهدي (ص١٦٠).

مريم، فيقول أميرهم المهدي: تعال صلِّ بنا، فيقول: لا؛ إن بعضهم أمير بعض؛ تكرمة الله هٰذه الأمة»(١).

٨ - وعن عبد الله بن مسعود ﷺ؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تذهب أو لا تنقضي الدنيا حتى يملك العرب رجلٌ من أهل بيتي، يواطئ اسمُه اسمي واسم أبيه اسم أبي)(٤).

(۱) رواه الحارث بن أبي أسامة في «مسنده»؛ كما في «المنار المنيف» لابن القيم (ص١٤٧ ـ ١٤٨)، و«الحاوي في الفتاوي» للسيوطي (٢٤/٢). قال ابن القيم: «لهذا إسناد جيد».

وصححه عبد العليم في رسالته في المهدي (ص١٤٤).

(۲) رواه أبو نعيم في «أخبار المهدي»؛ كما قال السيوطي في «الحاوي» (۲/ ۲۶)، ورمز له بالضعف، وكذلك المناوي في «فيض القدير» (۱۷/۱).
 وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (۹/ ۲۱۹) (ح۲۹۷).
 وقال عبد العليم في رسالته: «إسناده حسن لشواهده» (ص۲٤۱).

(٣) ﴿مسند أحمد (٥/ ١٩٩٥) (ح٣٥٧٣)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: ﴿إسناده صحيح».
 والترمذي (٦/ ٤٨٥)، وقال: ﴿لهذا حديث حسن صحيح».
 و﴿سنن أبى داود» (١١/ ٢٧١).

(٤) «سنن أبي داود» (١١/ ٣٧٠).

قال الألباني: "صحيح". "صحيح الجامع الصغير" (٧٠/٥ ـ ٧١) (ح٥١٨٠). وانظر رسالة عبد العليم في المهدي (ص٢٠٢).

وهاتان الروايتان مدارهما على عاصم بن أبي النجود، وهو ثقة حسن الحديث: قال فيه أحمد بن حنبل: «كان رجلاً صالحاً، وأنا أختار قرائنه». وقال أبو حاتم فيه: «محله عندي محل الصدق، صالح الحديث، ولم يكن بذلك الحافظ». وقال العقيلي: «لم يكن فيه إلا سوء الحفظ». وقال الدارقطني: «في حفظه شيء». وقال الذهبي: «ثبت في القراءة، وهو في الحديث دون الثبت، صدوق يهم، وهو حسن الحديث». وقال: «قال أحمد وأبو زرعة: ثقة». =

# ٥ بعض ما في الصحيحين من الأحاديث فيما يتعلَّق بالمهدي:

ا ـ عن أبي هريرة هيه؛ قال: قال رسول الله عيه: «كيف أنتُم إذا نزل ابن مريم فيكم، وإمامُكم منكم؟!»(١).

٣ ـ وعن جابر بن عبد الله؛ قال: قال رسول الله ﷺ: (يكون في آخر أُمَّتي خليفة يحثي المال حثياً لا يعدُّه عدداً».

قال الجريري<sup>(٣)</sup> \_ أحد رواة الحديث \_: «قلتُ لأبي نضرة (٤) وأبي

<sup>=</sup> وقال أيضاً: «خرج له الشيخان، لكن مقروناً بغيره، لا أصلاً وانفراداً». وقال ابن حجر: «صدوق، له أوهام، حجة في القراءة».

انظر: «ميزان الاعتدال» (٢/٣٥٧)، و«تقريب التهذيب» (١/٣٨٣)، و«عون المعبود» (١/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري"، كتاب أحاديث الأنبياء، باب نزول عيسى بن مريم ﷺ، (۱/ ٤٩١ ـ مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، كتاب الإيمان، باب نزول عيسى بن مريم ﷺ حاكماً، (۱/ ۱۹۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، کتاب الإیمان، باب نزول عیسی بن مریم ﷺ حاکماً، (۲/ ۱۹۳ ـ ۱۹۶ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) هو أبو مسعود سعيد بن إياس الجريري البصري، كان محدِّث أهل البصرة، ثقة، اختلط قبل أن يموت بثلاث سنين، توفي سنة (١٤٤هـ) 遂城،

انظر: «تهذیب التهذیب» (٤/ ٥ \_ ٧).

<sup>(</sup>٤) هو المنذر بن مالك بن قطعة العبدي البصري، ثقة، روى عن عدد من الصحابة، وتوفي سنة (١٠٨هـ) كَاللَّهُ.

انظر: «تهذيب التهذيب» (٣٠٢/١٠ ـ ٣٠٣).

العلاء(١١): أتريان أنه عمر بن عبد العزيز؟ فقالا: لا ١٤٠٠.

فَهْذَهُ الْأَحَادِيثُ الَّتِي وَرَدْتُ فِي الصَّحِيحِينُ تَدَلُّ عَلَى أَمْرِينَ:

أحدهما: أنه عند نزول عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام من السماء يكون المتولِّى لإمرة المسلمين رجلاً منهم.

والثاني: أن حضور أميرهم للصلاة، وصلاته بالمسلمين، وطلبه من عيسى بي عند نزوله أن يتقدّم ليصلي لهم يدلُّ على صلاح في لهذا الأمير وهُدى، وهي وإن لم يكن فيها التَّصريح بلفظ: (المهدي)؛ إلا أنها تدلُّ على صفات رجل صالح، يؤمُّ المسلمين في ذلك الوقت، وقد جاءت الأحاديث في السنن والمسانيد وغيرها مفسّرة لهذه الأحاديث التي في الصحيحين، ودالةً على أن ذلك الرجل الصالح يسمَّى: محمَّد بنَ عبد اللهِ، ويُقالُ له: المهدي، والسنة يفسِّر بعضها بعضاً.

ومن الأحاديث الدَّالَّة على ذٰلك الحديث الذي رواه الحارث بن أبي أسامة في «مسنده» عن جابر ظليه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «ينزل عيسى بن مريم، فيقول أميرُهم المهدي...» (٣).

فهو دالٌّ على أن ذٰلك الأمير المذكور في اصحيح مسلم الذي

<sup>(</sup>۱) هو يزيد بن عبد الله بن الشخير العامري، تابعي، ثقة، روى عن جماعة من الصحابة، وتوفي سنة (۱۰۸هـ)، كَثَلَثُهُ. انظر: «تهذيب التهذيب» (۱۱/ ۳٤۱).

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۳۸/۱۸ ـ ٣٩ ـ مع شرح النووي)، ورواه البغوي في «شرح السنة» تحت باب المهدي، (۸٦/١٥، ٨٦/١٥)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

قال البغوي: الهذا حديث صحيح، أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) سبق ذكره وتخريجه.

طلب من عيسى بن مريم عليه الصّلاة والسلام أن يتقدَّم للصلاة؛ يقال له: المهدى.

وقد أورد الشيخ صدِّيق حسن في كتابه «الإذاعة» جملةً كبيرةً من أحاديث المهدي، جعل آخرها حديث جابر المذكور عند مسلم، ثم قال عقبه: «وليس فيه ذكر المهدي، ولكن لا مَحْمَلَ له ولأمثاله من الأحاديث إلا المهدي المنتظر؛ كما دلَّت على ذلك الأخبار المتقدِّمة والآثار الكثيرة»(١).

### ٥ تواتر أحاديث المهدى:

ما سبق أن ذكرتُه من الأحاديث وغيرها ممَّا لم أنقلْهُ هنا ـ خشية الإطالة ـ يدلّ على تواتر الأحاديث في المهدي تواتراً معنويّاً، وقد نصَّ على ذٰلك بعض الأئمة والعلماء، وسأذكر هنا طائفة من أقوالهم:

۱ ـ قال الحافظ أبو الحسن الآبري (۲): «قد تواترتِ الأخبارُ واستفاضت عن رسول الله ﷺ بذكر المهدي، وأنه من أهل بيته، وأنه يملك سبع سنين، وأنه يملأ الأرض عدلاً، وأن عيسى ﷺ يخرج، فيساعده على قتل الدَّجَّال، وأنه يؤمُّ لهذه الأمة، ويصلي عيسى

<sup>(</sup>۱) «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» (ص١٧٥ ـ ١٧٦) للشيخ عبد المحسن بن حمد العباد المدرس بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى، عام (١٤٠٢هـ)، مطابع الرشيد، المدينة. وانظر: «الإذاعة» (ص١٤٤٠).

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الحافظ أبو الحسن محمد بن الحسين السجستاني، كان مجوِّداً ثبتاً مصنفاً، روى عن ابن خزيمة وطبقته، وله كتاب «مناقب الشافعي»، توفي سنة (٣٦٣هـ) كَاللَّهُ.

انظر: «تذكرة الحفاظ» (٣/ ٩٥٤ \_ ٩٥٥)، و«شذرات الذهب» (٣/ ٤٦ \_ ٤٧).

خلفه»(۱).

٢ ـ وقال محمَّدٌ البَرَزَنْجي (٢) في كتابه «الإشاعة لأشراط الساعة»: «الباب الثالث في الأشراط العظام والأمارات القريبة التي تعقبها الساعة، وهي كثيرة، فمنها المهدي، وهو أوَّلها، واعلم أن الأحاديث الواردة فيه على اختلاف رواياتها لا تكاد تنحصر» (٣).

وقال أيضاً: «قد علمتَ أن أحاديث وجود المهدي وخروجه آخر الزمان وأنه من عِترة رسول الله ﷺ من ولد فاطمة ﷺ بلغت حدَّ التَواتر المعنوي، فلا معنى لإنكارها»(٤).

٣ ـ وقال العلامة محمد السَّفاريني (٥): ﴿ وقد كَثُرَت بخروجه ـ أي:

<sup>(</sup>۱) «تهذیب الکمال في أسماء الرجال» (۳/ ۱۱۹۶) لأبي الحجاج یوسف المزي، نسخة مصورة عن النسخة الخطیة بدار الکتاب المصریة، و «المنار المنیف» (ص۱۶۲)، تحقیق عبد الفتاح أبو غدة، و «فتح الباري» (۱۹۳/ ۱۹۹۵ - ۱۹۹۵)، و «الحاوي للفتاوي» في جزء «العرف الوردي في أخبار المهدي» (۲/ ۸۰ - ۸۵). وانظر: «عقیدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» (ص۱۷۱ - ۱۷۲) للشیخ عبد المحسن العباد.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ محمد بن عبد الرسول بن عبد السيد الحسني البرزنجي من فقهاء الشافعية، له علم بالتفسير والأدب، رحل إلى بغداد ودمشق ومصر، واستقر في المدينة، ودرس بها، وفيها توفي سنة (١١٠٣هـ)، وله عدة مؤلفات كَثَلَهُ. انظر: «الأعلام» للزركلي (٢٠٣/٦ ـ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) «الإشاعة» (ص٨٧).

<sup>(</sup>٤) «الإشاعة» (ص١١٢). وتعبيد الأسماء لغير الله تعالى لا يجوز.

<sup>(</sup>٥) هو العلامة محمد سالم السفاريني، عالم بالحديث والأصول والأدب، محقق ولد في (سفارين)، من قرى نابلس، له عدة مؤلفات، وله منظومة في العقيدة وشرحها، سماها الوامع أو لوائح الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية المضيئة لشرح الدرة المضيئة في عقد الفرقة المرضية، وله اغذاء الألباب =

المهدي \_ الروايات، حتى بلغت حد التواتر المعنوي، وشاع ذلك بين علماء السنة، حتى عُدَّ مِن معتقداتهم».

ثم ذكر طائفة من الأحاديث والآثار في خروج المهدي، وأسماء بعض الصحابة ممَّن رواها، ثم قال: «وقد رُوِيَ عمَّن ذُكِرَ من الصحابة وغير مَن ذُكِرَ منهم في بروايات متعدَّدة، وعن التَّابعين من بعدهم، ما يفيد مجموعُه العلم القطعي، فالإيمان بخروج المهدي واجبٌ كما هو مقرَّر عند أهل العلم، ومدوَّنٌ في عقائد أهل السنة والجماعة»(1).

٤ - وقال الشوكاني: «الأحاديث في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر التي أمكن الوقوف عليها منها خمسون حديثاً، فيها الصحيح والحسن والضعيف المنجبر، وهي متواترة بلا شك ولا شبهة، بل يصدق وصف التواتر على ما هو دونها في جميع الاصطلاحات المحرَّرة في الأصول، وأما الآثار عن الصحابة المصرِّحة بالمهدي؛ فهي كثيرة أيضاً، لها حكم الرفع، إذ لا مجال للاجتهاد في مثل ذلك»(٢).

٥ \_ وقال صدِّيق حسن (٣): «الأحاديث الواردة فيه \_ أي: المهدي \_

شرح منظومة الآداب، وله (نفثات صدر المكمد وقرة عين المسعد شرح ثلاثيات مسند الإمام أحمد وغيرها»، توفي كالله سنة (١١٨٨هـ) في نابلس.
 انظر ترجمته في: (الأعلام للزركلي) (٦٤/١).

<sup>(</sup>١) الوامع الأنوار البهية، (٢/ ٨٤)، وأنظر: اعقيدة أهل السنة والأثر، (ص١٧٣).

<sup>(</sup>۲) من رسالة للشوكاني اسمها: «التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر والدجال والمسيح»، ذكر ذلك صديق حسن في كتابه «الإذاعة» (ص١١٣ ـ ١١٤)، ونقل ذلك أيضاً عن الشوكاني الكتاني في كتابه «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ص١٤٥ ـ ١٤٦).

وانظر أيضاً: "عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر" (ص١٧٣ ـ ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) هو العلامة محمد صديق خان بن حسن الحسيني البخاري القنوجي، صاحب المصنفات في التفسير والحديث والفقه والأصول، نزل ببهوبال، وتزوج =

على اختلاف رواياتها كثيرة جداً، تبلغ حد التواتر المعنوي، وهي في السنن وغيرها من دواوين الإسلام من المعاجم والمسانيد،(١).

آ - وقال الشيخ محمد بن جعفر الكتاني (۲): «والحاصل أن الأحاديث الواردة في الدَّجَّال،
 وفي نزول سيدنا عيسى بن مريم ﷺ (۳).

# العلماء الذين صنَّفوا كتباً في المهدي:

إضافة إلى كتب الحديث المشهورة؛ كالسنن الأربعة، والمسانيد؛ كرهسند أحمد»، وهمسند البزار» وهمسند أبي يعلى»، وهمسند الحارث بن أبي أسامة»، وهمستدرك الحاكم»، وهمصنف ابن أبي شيبة»، وهصحيح ابن خزيمة»، وغيرها من المصنفات (أللي ذكر فيها أحاديث المهدي؛ فإن طائفة من العلماء أفردوا في المهدي المنتظر مؤلَّفات ذكروا فيها جمعاً كبيراً من الأحاديث الواردة فيه، ومن لهذه المؤلَّفات:

١ - جمع الحافظ أبو بكر بن أبي خيثمة (٥) الأحاديث الواردة في

بملكتها، وتوفي سنة (١٣٠٧هـ).
 انظر: «الأعلام» (٦/ ١٦٧ ـ ١٦٨) للزركلي.

<sup>(</sup>۱) «الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة» (ص١١٢).

<sup>(</sup>٢) هو أبو عبد الله محمد بن جعفر بن إدريس الكتاني الحسني الفاسي، مؤرخ ومحدث ولد في فاس، ورحل إلى الحجاز ودمشق، ثم عاد إلى المغرب، وتوفي في فاس كَاللهُ سنة (١٣٤٥هـ)، وله عدة مصنفات. انظر: «الأعلام» (٦/ ٧٧ \_ ٧٢).

<sup>(</sup>٣) «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ص١٤٧) للشيخ محمد بن جعفر الكتاني.

<sup>(</sup>٤) انظر: «عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر» (ص١٦٦ ـ ١٦٨) للشيخ عبد المحسن العباد، فقد ذكر ستة وثلاثين كتاباً، وذكر جملة ممَّن ألَّف في المهدى.

<sup>(</sup>٥) هو الحافظ الكبير أبو بكر أحمد بن أبي خيثمة، والده زهير بن حرب، حافظ من شيوخ مسلم، أخذ أبو بكر العلم عن أحمد بن حنبل وابن معين، وكان =

المهدي، كما ذكر ذلك ابن خلدون في «مقدمته»؛ نقلاً عن السهيلي (١).

٢ ـ ألَّف السيوطي جزءاً سمَّاه: «العَرف الوردي في أخبار المهدي»
 مطبوع ضمن «الحاوي للفتاوي» (٢).

٣ ـ ذكر الحافظ ابن كثير في كتابه «النهاية/ الفتن والملاحم» أنه أفرد في ذكر المهدي جزءاً على حدة (٣).

٤ \_ ولعليِّ المُتَّقي الهندي(٤): رسالة في شأن المهدي(٥).

٥ - ولابن حجر المكّي (٢٦) مؤلَّفاً أسماه: «القول المختصر في علامات المهدي المنتظر»(٧٠).

٦ \_ وللمُلَّا على القاري (^) كتاباً اسمه: «المشرب الوردي في

راوية للأدب، وله كتاب «التاريخ الكبير»، قال فيه الذهبي: «لا أعرف أغزر فوائد منه». توفي سنة (٢٧٩هـ) كَاللهُ.

انظر: «سير أعلام النبلاء» (١١/ ٤٩٢)، و«تذكرة الحفاظ» (٢/ ٥٩٦)، و«تذكرة الحفاظ» (٢/ ٥٩٦)، و«طبقات الحنابلة» (١/ ٤٤).

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ ابن خلدون»، المقدمة، (ص٥٦٥).

<sup>(</sup>۲) «الحاوى للفتاوى» (۲/ ٥٧).

<sup>(</sup>٣) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ٣٠)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) هو علي بن حسام الدين الهندي، كان من المشتغلين بالحديث، وجاور بمكة، وبها توفي سنة (٩٧٥هـ) كَاللَّهُ.

انظر: «شذرات الذهب» (٨/ ٣٧٩)، و«الأعلام» (٤/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الإشاعة لأشراط الساعة» (ص١٢١).

<sup>(</sup>٦) هو شهاب الدين أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيثمي، الفقيه الشافعي، صاحب المصنفات، توفي بمكة سنة (٩٧٣هـ)، وقيل: (٩٨٤هـ) كَاللَّهُ. انظر: «شذرات الذهب» (٨/ ٣٧٠)، و«الأعلام» (١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>۷) انظر: «الإشاعة» (۱۰۰)، و«لوامع الأنوار» (۲/۲۷)، ورسالة عبد العليم في المهدى (ص٤٣).

<sup>(</sup>A) هو على بن سلطان محمد نور الدين الهروي، فقيه حنفي، سكن بمكة، وبها =

مذهب المهدي»<sup>(۱)</sup>.

٧ - ولمرعي بن يوسف الحنبلي<sup>(٢)</sup>: «فوائد الفكر في ظهور المنتظر)<sup>(٣)</sup>.

 $\Lambda = 0$  التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر والدَّجَال والمسيح» (٤).

٩ ـ وقال صديق حسن: "وقد جمع السيد العلّامة بدر الملة المنير محمد بن إسماعيل الأمير اليماني<sup>(٥)</sup> الأحاديث القاضية بخروج المهدي من آل محمّد ﷺ، وأنه يظهر في آخر الزمان)<sup>(١)</sup>.

### ٥ المنكِرون لأحاديث المهدي والرد عليهم:

ذكرت فيما سبق طائفة من الأحاديث الصحيحة التي تدلُّ دِلالة قاطعة على ثبوت ظهور المهدي في آخر الزمان حَكَماً عدلاً وإماماً مقسطاً، ونقلتُ طائفة من كلام العلماء الذين نصُّوا على تواتر أحاديث

<sup>=</sup> توفي سنة (١٠١٤هـ) لَغَلَلْتُهُ، وله عدة مصنفات.

انظر: «الأعلام» (١٢/٥).

 <sup>(</sup>١) «الإشاعة» (ص١١٣).

<sup>(</sup>Y) هو مرعي بن يوسف الكرمي المقدسي، مؤرخ وأديب من كبار الفقهاء، له نحو من سبعين كتاباً، توفي بالقاهرة سنة (١٠٣٣هـ) 逐流。 انظر: «الأعلام» (٧/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) الموامع الأنوار) (٧٦/٢)، والإذاعة (ص١٤٧ ـ ١٤٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الإذاعة» (ص١١٣).

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد الحسني الكحلاني ثم الصنعاني، صاحب كتاب السلام شرح بلوغ المرام، وله عدة مصنفات، توفي بصنعاء سنة (١١٨٢هـ).

انظر: «الأعلام» (٦/ ٣٨).

<sup>(</sup>٦) «الإذاعة» (ص١١٤).

المهدي، وكذُّلك بعض المصنَّفات التي ألُّفها العلماء في شأنه.

ومما يؤسف له أن طائفة من الكتاب<sup>(۱)</sup> ظهرت في لهذا الزمن تنكر ظهور المهدي، وتصف أحاديثه بالتناقض والبطلان، وأن المهدي ليس إلا أسطورة اخترعها الشيعة، ثم دخلت في كتب أهل السنة.

وقد تأثّر بعض لهؤلاء الكتاب بما اشتُهِرَ عن ابن خلدون المؤرِّخ (٢) من تضعيف لأحاديث المهدي، مع أن ابن خلدون ليس من فرسان لهذا الميدان حتى يُقْبَل قوله في التصحيح والتضعيف، ومع لهذا؛ فقد قال ـ بعد أن استعرض كثيراً من أحاديث المهدي، وطعن في كثير من

<sup>(</sup>۱) من أبرزهم: الشيخ محمد رشيد رضا في القسيره المنارا (۱۹۹۹ - ٤٩٩)، ومحمد فريد وجدي في الاثرة معارف القرن العشرين (۱۰/ ٤٨٠)، وأحمد أمين في كتابه الضحى الإسلام (٣/ ٢٣٧ - ٢٤١)، وعبد الرحمٰن محمد عثمان في تعليقه على التحفة الأحوذي (٦/ ٤٧٤)، ومحمد عبد الله عنان في كتابه المواقف حاسمة في تاريخ الإسلام (ص٣٥٩ - ٣٦٤)، ومحمد فهيم أبو عبية في تعليقه على النهاية الفتن والملاحم لابن كثير (١/ ٣٧)، عبية في تعليقه على النهاية الفتن والملاحم لابن كثير (١/ ٣٧)، وعبد الكريم الخطيب في كتابه المسيح في القرآن والتوراة والإنجيل (ص٣٥٩)، وأخيراً الشيخ عبد الله بن زيد آل محمود في كتابه: الا مهدي ينتظر بعد الرسول على خير البشرا.

وقد تولى الرد على جميع لهؤلاء فضيلة الشيخ عبد المحسن بن محمد العباد في كتابه القيم: «الرد على مَن كذَّب بالأحاديث الصحيحة الواردة في المهدي»، وخص منها رسالة الشيخ ابن محمود، حيث بيَّن أن ما فيها مجانب للحق والصواب، فجزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الرحمٰن بن محمد بن محمد بن خلدون أبو زيد، ولي الدين الحضرمي الإشبيلي، اشتهر بكتابه «العبر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والعجم والبربر»، طبع في سبعة مجلدات، أولها «المقدمة»، وله عدة مصنفات وشعر، وقد نشأ في تونس، ورحل منها إلى مصر، وتولى قضاء المالكية فيها، وتوفي بالقاهرة سنة (٨٠٨هـ) كَاللهُ.

انظر: «شذرات الذهب، (٧/ ٧٦ \_ ٧٧)، و (الأعلام، (٣/ ٣٣٠).

أسانيدها \_: "فهذه جملة الأحاديث التي خرَّجها الأئمة في شأن المهدي، وخروجه آخر الزمان، وهي \_ كما رأيتَ \_ لم يخلص منها من النقد إلا القليل أو الأقل منه (١).

فعبارته تدلُّ على أنه قد سلم من نقده القليل من الأحاديث.

ونقول: لو صحَّ حديثٌ واحد؛ لكفى به حجَّة في شأن المهدي، كيف والأحاديث فيه صحيحة ومتواترة؟!

قال الشيخ أحمد شاكر ردّاً على ابن خلدون: "إن ابن خلدون لم يحسن قول المحدثين: "الجرح مقدَّم على التَّعديل"، ولو اطَّلع على أقوالهم وفقهها؛ ما قال شيئاً مما قال، وقد يكون قرأ وعرف، ولْكنه أراد تضعيف أحاديث المهدي بما غلب عليه من الرأي السياسي في عصره"(٢).

ثم بيَّن أن ما كتبه ابن خلدون في لهذا الفصل عن المهدي مملوءٌ بالأغاليط الكثيرة في أسماء الرجال ونقل العلل، واعتذر عنه بأن ذلك قد يكون من الناسخين، وإهمال المصحِّحين، والله أعلم.

وإيثاراً للاختصار فسأذكر هنا ما قاله الشيخ محمد رشيد رضا في المهدي، وهو نموذجٌ لغيره ممَّن أنكر أحاديث المهدي:

قال كَلَّلَهُ: «أما التَّعارض في أحاديث المهدي؛ فهو أقوى وأظهر، والجمع بين الروايات فيه أعسر، والمنكرون لها أكثر، والشبهة فيها أظهر، ولذلك لم يعتدَّ الشيخان بشيء من رواياتها في صحيحيهما، وقد كانت أكبر مثارات الفساد والفتن في الشعوب الإسلامية»(٣).

<sup>(</sup>١) «مقدمة تاريخ ابن خلدون»، المجلد الأول، (ص٤٧٥).

<sup>(</sup>٢) من تعليق الشيخ أحمد شاكر على «مسند الإمام أحمد» (٥/ ١٩٧ ـ ١٩٨).

<sup>(</sup>٣) «تفسير المنار» (٩٩/٩٩).

ثم ذكر نماذج من تعارض أحاديث المهدي وتهافتها ـ كما يزعم ـ ومن ذلك قوله: ﴿إِن أَشهر الروايات في اسمه واسم أبيه عند أهل السنة أنه محمّد بن عبد الله، وفي رواية: أحمد بن عبد الله، والشيعة الإمامية متَّفقون على أنه محمد بن الحسن العسكري، وهما الحادي عشر والثاني عشر من أئمَّتهم المعصومين، ويلقَّبون بالحجة، والقائم، والمنتظر... وزعمت الكيسانية (۱) أن المهدي هو محمد ابن الحنفية، وأنه حيَّ مقيمٌ بجبل رضوى... (۲).

وقال: «المشهور في نسبه أنه علويٌّ فاطميٌّ من ولد الحسن، وفي بعض الروايات من ولد الحسين، وهو يوافق قول الشيعة الإمامية، وهنالك عدة أحاديث مصرِّحة بأنه من ولد العباس<sup>(٣)</sup>.

ثم ذكر أن كثيراً من الإسرائيليات دخلت في كتب الحديث، «وكذلك فإن للعصبيات العلوية والعباسية والفارسية دوراً كبيراً في وضع كثير من الأحاديث في المهدي، وكل طائفة تدَّعي أنه منها، وإن اليهود والفرس روَّجوا لهذه الروايات؛ بقصد تخدير المسلمين، حتى يتَّكلوا على ظهور المهدي، الذي يؤيِّد الله به الدين، وينشر العدل في العالمين» (3).

ويجاب عما قاله الشيخ رشيد رضا بأن الروايات في خروج

<sup>(</sup>۱) (الكيسانية): إحدى فرق الرافضة، وهم أتباع المختار بن أبي عبيد الثقفي الكذاب، وينسبون إلى كيسان مولى علي ظيء، وقيل: إن كيسان لقب لمحمد ابن الحنفية.

انظر: «الفرق بين الفرق» (ص٣٨)، تحقيق الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد.

<sup>(</sup>۲) «تفسير المنار» (۹/ ۰۰۱).(۳) «تفسير المنار» (۹/ ۰۰۲).

<sup>(</sup>٤) انظر: الفسير المنارة (٩/ ٥٠١ ـ ٥٠٤).

المهدي صحيحة ومتواترة تواتراً معنويّاً؛ كما سبق أن ذكرت طائفة من لهذه الأحاديث، ومن نصّ من العلماء على صحّتها وتواترها.

وأما دعوى أن الشيخين لم يعتدًا بشيء من الأحاديث في المهدي؟ فنقول: إن السنة كلها لم تدوَّن في الصحيحين فقط، بل ورد في غيرهما أحاديث كثيرة صحيحة في السنن والمسانيد والمعاجم وغيرها من دواوين الحديث.

قال ابن كثير كَنْشُ: "إن البخاري ومسلماً لم يلتزما بإخراج جميع ما يُحْكَم بصحَّته من الأحاديث، فإنهما قد صحَّحا أحاديث ليست في كتابيهما؛ كما ينقل الترمذي وغيره عن البخاري تصحيح أحاديث ليست عنده، بل في السنن وغيرها»(١).

وأما كون الأحاديث قد دخلها كثيرٌ من الإسرائيليات، وأن بعضها من وضع الشيعة وغيرهم من أهل العصبيات؛ فهذا صحيح، ولكن أئمة الحديث قد بيَّنوا الصحيح من غيره، وصنَّفوا الكتب في الموضوعات، وبيان الروايات الضعيفة، ووضعوا قواعد دقيقة في الحكم على الرجال، حتى لم يبق صاحب بدعة أو كذب إلا وأظهروا أمره، فحفظ الله السنة من عبث العابثين، وتحريف الغالين، وانتحال المبطلين، لهذا من حفظ الله لهذا الدين.

وإذا كان هناك روايات موضوعة في المهدي تعصّباً، فإن ذلك لا يجعلنا نترك ما صحّ من الروايات فيه، والروايات الصحيحة جاء فيها ذكر صفته واسمه واسم أبيه، فإذا عيّن إنسانٌ شخصاً، وزعم أنه هو المهدي، دون أن يساعده على ذلك ما جاء من الأحاديث الصحيحة؛

<sup>(</sup>۱) «الباعث الحثيث/ شرح اختصار علوم الحديث لابن كثير» (ص٢٥)، تأليف: أحمد شاكر، طبع دار الكتب العلمية.

فإن ذٰلك لا يؤدِّي إلى إنكار المهدي على ما جاء في الحديث.

ثم إن المهدي الحقيقي لا يحتاج إلى أن يدعو له أحدٌ، بل يظهره الله للناس إذا شاء، ويعرفونه بعلامات تدلُّ عليه، وأما دعوى التعارض؛ فقد نشأت عن الروايات التي لم تصحّ، وأما الأحاديث الصحيحة؛ فلا تعارُض فيها ولله الحمد.

وأيضاً؛ فإن خلاف الشيعة مع أهل السنة لا يُعْتَدُّ به، والحكم العدل هو الكتاب والسنة الصحيحة، وأما خرافات الشيعة وأباطيلهم؛ فلا يجوز أن تكون عمدة يُرَدُّ بها ما ثبت من حديث رسول الله ﷺ.

قال العلّامة ابن القيم في كلامه على المهدي: «وأما الرافضة الإمامية؛ فلهم قولٌ رابعٌ، وهو أن المهدي هو محمد بن الحسن العسكري<sup>(۱)</sup> المنتظر، من ولد الحسين بن علي، لا من ولد الحسن الحاضر في الأمصار، الغائب عن الأبصار، الذي يورث العصا، ويختم الفضا، دخل سرداب سامراء طفلاً صغيراً من أكثر من خمس مئة سنة، فلم تره بعد ذلك عينٌ، ولم يُحَسَّ فيه بخبر ولا أثر، وهم ينتظرونه كل يوم!! ويقفون بالخيل على باب السرداب، ويصيحون به أن يخرج إليهم: اخرج يا مولانا! اخرج يا مولانا! ثم يرجِعون بالخيبة والحرمان، فهذا دأبهم ودأبه، ولقد أحسن من قال:

مَا آنَ للسَّرْدَابِ أَنْ يَلِدَ الَّذِي كَلَّمْتُمُوهُ بِجَهْلِكُمْ مَا آنَا؟ فَعَلَى عُقُولِكُمُ العَفَاءُ فإِنَّكُمْ ثَلَّثْتُمُ العَنْقَاءَ والغِيْلانَا ولقد أصبح لهؤلاء عاراً على بني آدم، وضحكة يسخر منهم

<sup>(</sup>۱) ولد سنة (۲۰۱هـ)، وتوفي سنة (۲۷۰هـ) على القول بوجوده، وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أنه لم يوجد. انظر: «منهاج السنة» (۲/۱۳۱)، و«الأعلام» للزركلي (۲/۸۰).

کل عاقل<sup>۱۱)</sup>.

### ٥ حديث: «لا مهدي إلا عيسى بن مريم» والجواب عنه:

احتج بعض المنكرين لأحاديث المهدي بالحديث الذي رواه ابن ماجه والحاكم عن أنس بن مالك عليه أن رسول الله علي قال: «لا يزداد الأمر إلا شدّة، ولا الدُنيا إلا إدباراً، ولا النّاس إلا شحّاً، ولا تقومُ الساعة إلا على شرار الناس، ولا مهدي إلا عيسى بن مريم»(٢).

ويُجاب عليهم بأن لهذا الحديث ضعيف؛ لأن مداره على محمد بن خالد الجندى:

قال الذهبي فيه: «قال الأزدي: منكر الحديث. وقال أبو عبد الله الحاكم: مجهول. قلتُ ـ القائل الذهبي ـ: حديثه «لا مهدي إلا عيسى بن مريم»، وهو خبرٌ منكرٌ، أخرجه ابن ماجه»(٣).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «لهذا الحديث ضعيف، وقد اعتمد أبو محمد بن الوليد البغدادي وغيره عليه، وليس مما يعتمد عليه، ورواه ابن ماجه عن يونس عن الشافعي، والشافعي رواه عن رجل من أهل اليمن يقال له محمد بن خالد الجندي، وهو ممّن لا يحتَجُ به، وليس لهذا في مسند الشافعي، وقد قيل: إن الشافعي لم يسمعه من الجندي،

<sup>(</sup>١) (المنار المنيف) (ص١٥٢ ـ ١٥٣).

<sup>(</sup>۲) ﴿ سنن ابن ماجه (۲/ ۱۳٤٠ ـ ۱۳٤۱)، و﴿ مستدرك الحاكم (٤/ ٤٤ ـ ٤٤١)، قال الحاكم: ﴿ فَذَكُرت ما انتهى إلي من على لهذا الحديث تعجباً لا محتجاً به في ﴿ المستدرك على الشيخين ﴿ الله وَلَى من لهذا الحديث ذكره في لهذا الموضوع حديث سفيان . . . عن عاصم بن بهدلة عن زر بن حبيش عن عبد الله بن مسعود عن النبي ﴿ قال: لا تذهب الأيام والليالي حتى يملك (فذكر الحديث إلى آخره، وقد سبق ذكره) (ص٢٢١).

<sup>(</sup>٣) «ميزان الاعتدال» (٣/ ٥٣٥).

وإن يونس لم يسمعه من الشافعي»(١).

وقال فيه الحافظ ابن حجر: «مجهول»(۲).

وقد خالف في ذلك الحافظ ابن كثير، فقال فيه: فإنه حديث مشهور بمحمد بن خالد الجندي الصنعاني المؤذن، شيخ الشافعي، وروى عنه غير واحد أيضاً، وليس هو بمجهول؛ كما زعمه الحاكم، بل قد رُوِي عن ابن مَعين أنه وثَقه، ولكن من الرواة مَن حدَّث به عنه عن أبان بن أبي عياش عن الحسن البصري مرسلاً، وذكر ذلك شيخنا في «التهذيب» عن بعضهم أنه رأى الشافعي في المنام، وهو يقول: كذب علي يونس بن عبد الأعلى الصدفي ليس لهذا من حديثي. قلت: يونس بن عبد الأعلى الصدفي من الثقات، لا يُظعَن فيه بمجرَّد منام، ولهذا الحديث فيما يظهر بادئ الرأي مخالف لأحاديث التي أوردناها في إثبات مهدي غير عيسى بن مريم، إما قبل نزوله \_ كما هو الأظهر، والله أعلم \_، وإما بعده، وعند التأمل لا يتنافيان، بل يكون المراد من ذلك أن المهدي حق المهدي هو عيسى بن مريم، ولا ينفي ذلك أن يكون غيره مهديًا ويضاً، والله أعلم» أيضاً، والله أعلم» أيضاً أيضاً، والله أعلم» أيضاً أيضاً

وقال أبو عبد الله القرطبي: «يحتمل أن قوله عليه الصلاة والسلام: «ولا مهدي إلا عيسى»؛ أي: لا مهدي كاملاً معصوماً إلا عيسى، وعلى لهذا تجتمع الأحاديث ويرتفع التعارض»(٥).

<sup>(</sup>۱) «منهاج السنة النبوية» (۲۱۱/٤). (۲) «تقريب التهذيب» (۲/۱۵۷).

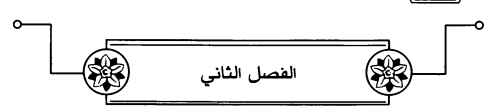
<sup>(</sup>٣) «تهذيب الكمال في أسماء الرجال» (٣/ ١١٩٣ \_ ١١٩٤) لأبي الحجاج المزى.

<sup>(</sup>٤) «النهاية/ الفتن والملاحم» (٣٢/١) تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٥) ﴿التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة؛ (ص٦١٧).

قلت: وعلى فرض احتمال ثبوته؛ فإنه لا يقوم أمام الأحاديث الكثيرة الثابتة في شأن المهدي، وهي أصح إسناداً من لهذا الحديث الذي اختلفت أقوال العلماء في ثبوته من عدمه. والله أعلم.





## المسيح الدَّجَّال

#### 0 معنى المسيح:

ذكر أبو عبد الله القرطبي ثلاثة وعشرين قولاً في اشتقاق لهذا اللفظ (١)، وأوصلها صاحب «القاموس» إلى خمسين قولاً (٢).

ولهذه اللفظة تطلق على الصِّدِّيق، وعلى الضُّلِّيل الكذاب.

فالمسيح عيسى بن مريم على الصّدّيق، والمسيح الدَّجّال: الضّلّيل الكذاب.

فخلق الله المسيحين، أحدهما ضد الآخر:

فعيسى على مسيح الهدى؛ يبرئ الأكمه والأبرص، ويحيي الموتى بإذن الله.

والدَّجَّال ـ لعنه الله ـ مسيح الضَّلالة، يفتن الناس بما يُعطاه من الآيات؛ كإنزال المطر، وإحياء الأرض بالنبات، وغيرهما من الخوارق.

وسُمِّي الدَّجَّال مسيحاً؛ لأن إحدى عينيه ممسوحة، أو لأنه يمسح الأرض في أربعين يوماً (٢٠).

<sup>(</sup>١) انظر: «التذكرة» (ص ٦٧٩).

 <sup>(</sup>٢) انظر: «ترتيب القاموس» (٢٣٩/٤)، وذكر صاحب «القاموس» أنه أورد لهذه
 الأقوال في كتابه «شرح مشارق الأنوار» وغيره.

<sup>(</sup>٣) انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤/ ٣٢٦ ـ ٣٢٧)، و«لسان العرب» (٢/ ٥٩) عنور والسان العرب» (٢/ ٥٩) عنور والسان العرب» (٢/

والقول الأوَّل هو الراجح؛ لما جاء في الحديث: «إن الدَّجَّال ممسوح العين»(١).

### معنى الدَّجَال:

أما لفظ (الدَّجَّال)؛ فهو مأخوذٌ من قولهم: دَجَلَ البعير؛ إذا طلاه بالقطران، وغطَّاه به (۲).

وأصل الدَّجَل: معناه الخلط؛ يقال: دجل إذا لبَّس وموَّهَ.

والدَّجَّال: المموِّهُ الكذَّابِ المُمَحْرِق، وهو من أبنية المبالغة، على وزن فعَّال؛ أي: يكثر منه الكذب والتلبيس<sup>(٣)</sup>، وجمعه: دجَّالون، وجمعه الإمام مالك على دجاجلة، وهو جمع تكسير<sup>(٤)</sup>.

وذكر القرطبي أن الدُّجَّال في اللغة يطلق على عشرة وجوه (٥).

ولفظة (الدَّجَّال): أصبحت عَلَماً على المسيح الأعور الكذَّاب، فإذا قيل: الدَّجَّال؛ فلا يتبادر إلى الذهن غيره.

وسمي الدَّجَّال دجالاً: لأنه يغطي الحق بالباطل، أو لأنه يغطي على الناس كفرَه بكذبه وتمويهه وتلبيسه عليهم، وقيل: لأنه يغطي الأمر بكثرة جموعه (٦). والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (۱۸/۱۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) انظر: «لسان العرب» (۱۱/ ۲۳۲)، و«ترتیب القاموس» (۲/ ۱۵۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (١١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٥) (التذكرة) (ص٦٥٨).

<sup>(</sup>٦) «لسان العرب» (١١/ ٢٣٦ \_ ٢٣٧)، و«ترتيب القاموس» (٢/ ١٥٢).

## صفة الدَّجّال والأحاديث الواردة في ذٰلك:

الدَّجَّال رجلٌ من بني آدم، له صفاتٌ كثيرةٌ جاءت بها الأحاديث؛ لتعريف الناس به، وتحذيرهم من شره، حتى إذا خرج؛ عرفه المؤمنون، فلا يفتنون به، بل يكونون على علم بصفاته التي أخبر بها الصادق على ولهذه الصفات تميِّزه عن غيره من الناس، فلا يغترَّ به إلا الجاهل الذي سبقت عليه الشُّقوة، نسأل الله العافية.

ومن لهذه الصفات أنه رجلٌ، شابٌ، أحمر، قصيرٌ، أفحجُ، جعد الرأس، أجلى الجبهة، عريض النحر، ممسوح العين اليمنى، ولهذه العين ليست بناتئة (۱)، ولا جحراء (۲)؛ كأنها عنبة طافئة، وعينه اليسرى عليها ظفرة (۳) غليظة، ومكتوبٌ بين عينيه (ك ف ر) بالحروف المقطعة، أو (كافر) بدون تقطيع، يقرؤها كل مسلم كاتب وغير كاتب، ومن صفاته أنه عقيمٌ لا يولد له.

ولهذه بعض الأحاديث الصحيحة التي جاء فيها ذكر صفاته السابقة، وهي من الأدلَّة على ظهور الدَّجَّال:

١ ـ عن ابن عمر ره أن رسول الله على قال: ﴿بينا أنا نائم أطوف

<sup>(</sup>١) (ناتئة): مأخوذة من النتوء، وهو الارتفاع والانتفاخ؛ أي: أن عينه ليست بارزة.

انظر: «ترتيب القاموس» (٣١٨/٤)، و«عون المعبود» (١١/٤٤٤).

<sup>(</sup>۲) (جحراء): بفتح الجيم وسكون الحاء؛ أي: ليست غائرة منجحرة في نقرتها.وقال الأزهري: «هي بالخاء المعجمة»، وأنكر الحاء.

انظر: السان العرب، (١١٨/٤)، واعون المعبود، (١١/٤٤٤).

 <sup>(</sup>٣) (ظفرة): بفتح الظاء المعجمة والفاء، لحمة تنبت عند المآقي، وقد تمتد إلى السواد فتغشاه. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١٥٨/٣).
 و(المآقي): هو مقدمة العين. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢٨٩/٤).

بالبيت... (فذكر أنه رأى عيسى بن مريم ﷺ، ثم رأى الدَّجَّال، فوصفه، فقال): فإذا رجلٌ جسيمٌ، أحمر، جعدُ الرأس، أعور العين، كأن عينه عنبةٌ طافئة؛ قالوا: هٰذا الدَّجَّال أقرب الناس به شبهاً ابن قطن (۱)؛ رجل من خُزاعة (۲).

٢ - وعن ابن عمر أن رسول الله في ذكر الدَّجَال بين ظهراني الناس، فقال: «إن الله تعالى ليس بأعور، ألا وإن المسيح الدَّجَال أعور العين اليمنى؛ كأن عينه عنبة طافية»(٣).

٣ ـ وفي حديث النوَّاس بن سمعان ﴿ قَال اللهُ في وصف الدَّجَال: (إنه شابٌ، قَطَطٌ (٤)، عينه طافية، كأني أشبهه بعبد العزى بن قطن (٥).

<sup>(</sup>۱) ابن قطن: اسمه عبد العزى بن قطن بن عمرو الخزاعي، وقيل: من بني المصطلق من خزاعة، وأمه هالة بنت خويلد، وليس له صحبة، فقد هلك في الجاهلية. وما ورد أنه قال للنبي ﷺ: «أيضُرُني شبهه؟ قال: لا، أنت مسلم وهو كافر»، فهي زيادة ضعيفة من رواية المسعودي عند أحمد، وقد اختلط عليه بحديث آخر. انظر: «تعليق أحمد شاكر على مسند أحمد» (۱۰/۳۰ ـ ۳۱). وانظر: «الإصابة في تمييز الصحابة» (٤/٣٩)، و«فتح الباري» (٦/٨٥٦ و١٠/١٠).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (۹۰/۱۳ \_ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب ذكر المسيح بن مريم ﷺ والمسيح الدجال، (۲۳۷/۲ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري"، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (٩٠/١٣ ـ مع شرح الفتح)، و"صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (٩٠/١٨ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٤) • قطط)؛ أي: شديد جعودة الشعر.
 انظر: • النهاية في غريب الحديث، (٤/ ٨١)، و • شرح النووي لمسلم، (١٨/ ٦٥).

<sup>(</sup>٥) اصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨/ ٦٥ ـ مع شرح النووي).

٤ ـ وفي حديث عُبادة بن الصامت ﴿ قَالَ رَسُولَ اللهِ ﷺ: ﴿ إِن مَسْيِحِ الدَّجَّالُ رَجِلٌ، قصيرٌ، أفجع، جعدٌ، أعور، مطموسُ العين، ليس بناتئة ولا جحراء، فإن ألبس عليكم؛ فاعلموا أن ربَّكم ليس بأعور، (١٠).

وفي حديث أبي هريرة ﷺ: قال رسول الله ﷺ: «وأما مسيح الضّلالة؛ فإنه أعور العين، أجلى الجبهة، عريض النحر، فيه دفا(٢)(٣).

٦ - وفي حديث حُذيفة رَهِهُ ؛ قال ﷺ: «الدَّجَّال أعور العين البسرى، جفال الشعر(٤) (٥).

٧ - وفي حديث أنس ﷺ؛ قال ﷺ: اوإن بين عينيه مكتوبٌ كافر» (٦).

وفي رواية: «ثم تهجُّاها (ك ف ر)؛ يقرؤه كل مسلم، (٧).

(۱) «سنن أبي داود» (۱۱/۲۹۳ ـ عون المعبود). مالحد شهر مرحد انظ ناهم مراكبا مالم المراكبا

والحديث صحيح. انظر: اصحيح الجامع الصغير، (٢/ ٣١٧ \_ ٣١٨) (ح ٢٤٥٠).

(۲) (دفأ): الدفأ مقصور: الانحناء. ورجل أدفى \_ بغير همز \_ فيه انحناء.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۱۲۲/۲)، و«لسان العرب» (۱/۷۷ و ۱/۵)
 ۲۲۳ \_ ۲۲۶).

(٣) «مسند الإمام أحمد» (٢٨/١٥ ـ ٣٠)، تحقيق وشرح أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح»، وحسنه ابن كثير.

انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٣٠)، تحقيق د. طه زيني.

(٤) (جفال الشعر)؛ أي: كثيره. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١/ ٢٨٠).

(٥) قصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨/ ٦٠ ـ ٥) عن شرح النووي).

(٦) الصحيح البخاري، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (٩١/١٣) ـ مع الفتح)، واصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨/ ٥٩ ـ مع شرح النووي).

(٧) "صحيح مسلم"، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (١٨/ ٥٩ ـ مع شرح النووي).

وفي رواية عن حذيفة: «يقرؤه كل مؤمن كاتب وغير كاتب، (١).

ولهذه الكتابة حقيقة على ظاهرها (٢)، ولا يُشكل رؤية بعض الناس لهذه الكتابة دون بعض، وقراءة الأمي لها، «وذلك أن الإدراك في البصر يخلُقه الله للعبد كيف شاء ومتى شاء، فهذا يراه المؤمن بعين بصره، وإن كان لا يعرف الكتابة، ولا يراه الكافر، ولو كان يعرف الكتابة؛ كما يرى المؤمن الأدلَّة بعين بصيرته، ولا يراه الكافر، فيخلق الله للمؤمن الإدراك دون تعلُّم؛ لأن ذلك الزمن تنخرق فيه العادات (٣).

قال النووي: «الصحيح الذي عليه المحقّقون أن لهذه الكتابة على ظاهرها، وأنها كتابة حقيقية، جعلها الله آية وعلامة من جملة العلامات القاطعة بكفره وكذبه وإبطاله؛ يظهرها الله تعالى لكل مسلم؛ كاتب وغير كاتب، ويخفيها عمّن أراد شقاوته وفتنته، ولا امتناع في ذلك»(٤).

٩ ـ وفي حديث عمران بن حُصين ﷺ قال: سمعت رسول الله ﷺ
 يقول: (ما بين خلق آدم إلى قيام الساعة خلق أكبر من الدَّجَال)(١٠).

<sup>(</sup>١) اصحيح مسلما (١٨/ ٦١ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>۲) خلافاً لمن قال: إنها مجاز عن سمة الحدوث؛ فإنه مذهب ضغيف.
 انظر: «شرح النووي لمسلم» (۱۰/۱۸ ـ ۲۱)، و«فتح الباري» (۱۰۰/۱۳).

<sup>(</sup>٣) افتح الباري، (١٣/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٤) ﴿شرح النووي لصحيح مسلم؛ (١٨/ ٦٠).

<sup>(</sup>٥) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قصة الجساسة، (١٨/ ٨١ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٦) «صَحَيْع مُسلم»، كتاب الفتن، باب في بقية من أحاديث الدجال، (٨٦/١٨ ـ ٨٦ ـ مع شرح النووي).

والملاحظ في الروايات السابقة أن في بعضها وصف عينه اليمنى بالعور، وفي بعضها وصف عينه اليسرى بالعور، وكل الروايات صحيحة، ولهذا فيه إشكال.

فذهب الحافظ ابن حجر إلى أن حديث ابن عمر الوارد في الصحيحين والذي جاء فيه وصف اليمنى بالعور أرجح من رواية مسلم التي جاء فيها وصف عينه اليسرى بالعور؛ لأن المتّفق على صحّته أقوى من غيره (٢).

وذهب القاضي عياض إلى أن عيني الدَّجَّال كلتيهما معيبة؛ لأن الروايات كلها صحيحة، وتكون العين المطموسة والممسوحة هي العوراء الطافئة ـ بالهمز ـ؛ أي: التي ذهب ضوؤها، وهي العين اليمنى؛ كما في حديث ابن عمر. وتكون العين اليسرى التي عليها ظفرة غليظة، وهي الطافية ـ بلا همز ـ معيبة أيضاً، فهو أعور العين اليمنى واليسرى معاً، فكل واحدة منهما عوراء؛ أي: معيبة؛ فإن الأعور من كل شيء: المَعيب، لا سيما ما يختصُّ بالعين، فكلا عيني الدَّجَّال معيبة عوراء، إحداهما بذهابها، والأخرى بعيبها.

قال النووي في لهذا الجمع: «هو في نهاية من الحسن»(٣).

<sup>(</sup>۱) اصحیح مسلم، کتاب الفتن، باب ذکر ابن صیاد، (۱۸/ ۵۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» (١٣/ ٩٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «شرح النووي لمسلم» (٢/ ٢٣٥).

ورجَّحه أبو عبد الله القرطبي (١).

# هل الدَّجّال حيّ ؟ وهل كان موجوداً في زمن النبي ﷺ؟

وقبل الجواب عن لهذين السؤالين لا بد من معرفة حال ابن صياد؛ هل هو الدَّجَّال أو غيره؟

وإذا كان الدَّجَّال غير ابن صياد؛ فهل هو موجود قبل أن يظهر بفتنته أو لا؟

وقبل الإجابة عن لهذه الأسئلة نعرِّف بابن صيَّاد:

#### \* ابن صيَّاد:

اسمه هو صافي \_ وقيل: عبد الله \_ بن صيَّاد أو صائد (٢).

كان من يهود المدينة، وقيل: من الأنصار، وكان صغيراً عند قدوم النبي ﷺ إلى المدينة.

وذكر ابن كثير أنه أسلم، وكان ابنه عُمارة من سادات التابعين، روى عنه الإمام مالك وغيره (٣).

وترجم له الذهبي في كتابه «تجريد أسماء الصحابة»، فقال: «عبد الله بن صياد، أورده ابن شاهين<sup>(٤)</sup>، وقال: هو ابن صائد، كان أبوه

<sup>(</sup>١) دالتذكرة (ص٦٦٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح الباري» (٣/ ٢٢٠ و٢/ ١٦٤)، و«عمدة القاري شرح صحيح البخاري» (٨/ ١٧٠ و ٢٧٨/١٤ - ٣٠٣) لبدر الدين العيني طبعة دار الفكر، ووالنهاية/ الفتن والملاحم» (١٨/١١)، ووشرح النووي لمسلم» (٢٨/١٨)، وواتحاف الجماعة» (٣/٣٢، ٤٢)، ووالتصريح بما تواتر في نزول المسيح» (ص١٨٣ - ١٨٥) من تعليق الشيخ عبد الفتاح أبه غدة.

<sup>(</sup>٣) انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١٢٨/١)، تحقى د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) هو الحافظ أبو حفص عمر بن أحمد بن عثمان بن شاهين البغدادي الواعظ =

يهوديّاً، فولد عبد الله أعور مختوناً، وهو الذي قيل: إنه الدَّجَّال، ثم أسلم، فهو تابعيُّ، له رؤية اللهُ .

وترجم له الحافظ ابن حجر في «الإصابة»، فذكر ما قاله الذهبي، ثم قال: «ومِن ولده عُمارة بن عبد الله بن صيَّاد، وكان من خيار المسلمين، من أصحاب سعيد بن المسيِّب، روى عنه مالكُّ وغيره».

ثم ذكر جملة من الأحاديث في شأن ابن صيَّاد؛ كما سيأتي ذكرها فيما بعد.

ثم قال: «وفي الجملة لا معنى لذكر ابن صياد في الصحابة؛ لأنه إن كان الدَّجَّالَ؛ فليس بصحابيِّ قطعاً؛ لأنه يموت كافراً، وإن كان غيره؛ فهو حالَ لُقِيِّهُ النبيَّ ﷺ لم يكن مسلماً»(٢).

لكن إن أسلم بعد ذلك؛ فهو تابعيٌّ له رؤية؛ كما قال الذهبي.

وترجم ابن حجر في كتابه «تهذيب التهذيب» لعُمارة بن صيَّاد، فقال: «عُمارة بن عبد الله بن صيَّاد الأنصاري، أبو أيوب المدني. روى عن: جابر بن عبد الله، وسعيد بن المسيّب، وعطاء بن يسار. وعنه: الضَّحاك بن عثمان الخُزامي، ومالك بن أنس، وغيرهما. قال ابن معين والنسائى: ثقة. وقال أبو حاتم: صالح الحديث. وقال ابن سعد: كان

<sup>=</sup> المفسر، كان من حفاظ الحديث، ومن أوعية العلم، له عدة مصنفات، أكثرها في التفسير والتاريخ، توفي سنة (٣٨٥هـ) كَثَلَلُهُ.

انظر ترجمته في: «شذرات الذهب» (٣/ ١١٧)، و«الأعلام» (٥/ ٤٠) للزركلي.

<sup>(</sup>۱) «تجريد أسماء الصحابة» (۱/ ۳۱۹) (رقم ۳۳۳۱)، للحافظ الذهبي، طبع دار المعرفة بيروت.

<sup>(</sup>۲) «الإصابة في تمييز الصحابة»، القسم الرابع، ممن اسمه (عبد الله)، (۳/ ۱۳۳) (رقم ۱۳۰۹) للحافظ ابن حجر العسقلاني، مطبعة السعادة، مصر، ط. الأولى، (۱۳۲۸هـ).

ثقة قليل الحديث. وكان مالك بن أنس لا يقدِّم عليه في الفضل أحداً، وكانوا يقولون: نحن بنو أشيهب بن النَّجَّار، فدفعهم بنو النَّجَّار، فهم اليوم حلفاء بني مالك بن النَّجَّار، ولا يُدْرى ممَّن هُم»(١).

### \* أحواله:

كان ابن صيَّاد دَجَّالاً، وكان يتكهَّنُ أحياناً فيصدق ويكذب، فانتشر خبره بين الناس، وشاع أنه الدَّجَّال؛ كما سيأتي في ذكر امتحان النبي ﷺ له.

#### \* امتحان النبي ﷺ له:

لما شاع بين الناس أمر ابن صيًاد، وأنه هو الدَّجَّال؛ أراد النبي ﷺ أن يطَّلِعَ على أمره، ويتبيَّنَ حالَه، فكان يذهب إليه مختفياً حتى لا يشعر به ابن صياد؛ رجاء أن يسمع منه شيئاً، وكان يوجه إليه بعض الأسئلة التى تكشف عن حقيقته.

ففي الحديث عن ابن عمر في ان عمر انطلق مع النبي في رهط قِبَل ابن صياد، حتى وجدوه يلعب مع الصبيان عند أُطُم (٢) بن مَغَالة (٣)، وقد قارب ابن صياد الحلم، فلم يشعر حتى ضرب النبي ي بيده، ثم قال لابن صيّاد: «أتشهد أني رسول الله؟». فنظر إليه ابن صياد، فقال: أشهد أنك رسول الأميّين. فقال ابن صيّاد للنبي في أتشهد أني رسول الله؟ فرفضه، وقال: «آمنت بالله وبرسله». فقال له: «ما ترى؟».

<sup>(</sup>۱) اتهذیب التهذیب، (۷/ ۱۱۸) (رقم ۲۸۱).

 <sup>(</sup>١) (أطم)؛ بضمتين: بناء مرتفع كالحصن، وجمعه آطام.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١/ ٥٤)، و«فتح الباري» (٣/ ٢٢٠).

 <sup>(</sup>٣) (مغالة): بفتح الميم والمعجمة الخفيفة: بطن من الأنصار.
 (٣) (٣/ ٢٢٠).

قال ابن صياد: يأتيني صادق وكاذب. فقال النبي ﷺ: اخلط عليك الأمر». ثم قال له النبي ﷺ: اإني خبأت لك خبيئاً؟». فقال ابن صياد: هو الدُّخ (۱). فقال: الخسأ فلن تعدو قدرك». فقال عمر ﷺ: دعني يا رسول الله أضرب عنقه. فقال النبي ﷺ: اإن يكنه؛ فلن تسلط عليه، وإن لم يكنه؛ فلا خير لك في قتله (۱).

وفي رواية أن النبي ﷺ قال له: (ما ترى؟). قال: أرى عرشاً على الماء. فقال رسول الله ﷺ: (ترى عرش إبليس على البحر، وما ترى؟). قال: أرى صادقين وكاذباً، أو كاذبين وصادقاً. فقال رسول الله ﷺ: (لُبُسَ عليه، دعوه)(٣).

<sup>(</sup>١) يريد الدخان لكنه قطمها على طريقة الكهان؛ كما سيأتي بيان ذلك.

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه وهل يعرض على الصبي الإسلام؟ (٣١٨/٣ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) الصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر آبن صياد، (٤٩/١٨ - ٥٠ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) (رمزة أو زمرة) على الشك في تقديم الراء على الزاي أو تأخيرها. ومعنى (رمزة): فعلة من الرمز، وهو الإشارة. وأما (زمرة): من الزمر، والمراد حكاية صوته. انظر: «فتح الباري» (٣/ ٢٢٠ \_ ٢٢١).

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه؟ (٣/٣١٨ ـ مع الفتح).

وقال أبو ذرِّ عَلَيْهُ: كان رسول الله عَلَيْ بعثني إلى أمه؛ قال: «سلها كم حملت به؟». فأتيتها، فسألتها، فقالت: حملت به اثني عشر شهراً. قال: ثم أرسلني إليها، فقال: «سلها عن صيحته حين وقع؟». قال: فرجعتُ إليها، فسألتُها، فقالت: صاح صيحة الصبي ابن شهر. ثم قال له رسول الله عليه: «إني قد خبأت لك خبئاً». قال: خبأت لي خطم شاة عفراء (۱) والدُّخان، قال: فأراد أن يقول الدُّخان، فلم يستطع، فقال: الدُّخ، الدُّخ، الدُّخ

فامتحان النبي ﷺ له بـ(الدخان)؛ ليتعرف على حقيقة أمره.

والمراد بالدُّخان هنا قوله تعالى: ﴿ فَٱرْتَقِبْ بَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴿ وَالمَامِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

قال ابن كثير: "إن ابن صياد كاشف على طريقة الكهّان، بلسان الجان، وهم يقرطون \_ أي: يقطعون \_ العبارة، ولهذا قال: هو الدُّخ؛ يعنى: الدُّخان، فعندها عرف رسول الله ﷺ مادته، وأنها شيطانية، فقال

<sup>(</sup>۱) (خطم شاة): أصل الخطم في السباع مقاديم أنوفها وأفواهها. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۲/٥٠).

و(العفراء): هي التي لونها غير ناصع كلون عفر الأرض؛ أي: وجهها. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) ﴿مسند أحمد﴾ (١٤٨/٥ ـ بهامشه منتخب الكنز).

قال ابن حجر في سنده: «صحيح». «فتح الباري» (١٣/ ٣٢٥).

قال الهيثمي: «رواه أحمد والبزار والطبراني في «الأوسط»، ورجال أحمد رجال الصحيح، غير الحارث بن حصيرة، وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٨/ ٢ ـ ٣).

<sup>(</sup>٣) المسند أحمد (١٣٩/٩) (ح١٣٦٠)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: اإسناده صحيح».

#### له: (اخسأ؛ فلن تعدو قدرك)»(١).

#### \* وفاته:

عن جابر في قال: «فقدنا ابن صيَّاد يوم الحرَّة»(٢).

وقد صحَّح ابن حجر لهذه الرواية، وضعَّف قول مَن ذهب إلى أنه مات في المدينة، وأنهم كشفوا عن وجهه، وصلَّوا عليه (٣).

#### \* هل ابن صيَّاد هو الدَّجَّال الأكبر؟

مضى في الكلام على أحوال ابن صيَّاد وامتحان النبي ﷺ له ما يدلُّ على أن النبي ﷺ كان متوقِّفاً في أمر ابن صيَّاد؛ لأنه لم يوحَ إليه أنه الدَّجَال ولا غيره.

وكان بعض الصحابة على يرى رأي عمر، ويحلف أن ابن صيَّاد هو الدَّجال؛ كما ثبت ذٰلك عن جابر، وابن عمر، وأبي ذر.

ففي الحديث عن محمد بن المنكدر(1)؛ قال: «رأيتُ جابر بن عبد الله يحلف بالله إن ابن صياد هو الدَّجَّال. قلتُ: تحلف بالله، قال: إني سمعتُ عمر يحلف على ذٰلك عند النبي ﷺ، فلم ينكره

<sup>(</sup>١) القسير ابن كثير، (٧/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>۲) «سنن أبي داود» (۱۱/ ٤٧٦ \_ مع عون المعبود).

<sup>(</sup>۳) انظر: «فتح الباري» (۱۳/ ۳۲۸).

<sup>(</sup>٤) هو أبو عبد الله بن المنكدر بن عبد الله بن الهدير بن عبد العزى التيمي، تابعي، وأحد الأثمة الأعلام، روى عن بعض الصحابة، وتوفي سنة (١٣١هـ) كَاللَّهُ.

انظر: «تهذيب التهذيب» (٩/ ٤٧٣ \_ ٤٧٥).

النبي ﷺ(١).

وعن نافع (٢)؛ قال: «كان ابن عمر يقول: والله ما أشكُ أن المسيح الدَّجَّال ابن صياد» (٣).

وعن زيد بن وهب (٤)؛ قال: «قال أبو ذر ﴿ الله أحلف عشر مرات أن ابن صائد هو الدَّجَّال أحبُّ إليَّ من أن أحلف مرة واحدة أنه ليس به (٥).

وعن نافع؛ قال: لقي ابن عمر ابن صائد في بعض طرق المدينة، فقال له قولاً أغضبه، فانتفخ حتى ملأ السكة، فدخل ابن عمر على حفصة وقد بلغها، فقالت له: رحمك الله! ما أردت من ابن صائد؟! أما علمت أن رسول الله ﷺ قال: "إنما يخرُجُ من غضبةٍ يغضبها" (٢)؟!

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب من رأى ترك النكير من النبي على حجة لا من غير الرسول، (۲۲۳/۱۳ ـ مع الفتح)، واصحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر ابن صياد، (۲/۱۸ ـ ۵۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) هو أبو عبد الله الفقيه المدني مولى ابن عمر، أصابه في بعض مغازيه، روى عن كثير من الصحابة، وكان ثقة كثير الحديث، توفي سنة (۱۱۹هـ) كَثَلَلُهُ. انظر ترجمته في: «تهذيب التهذيب» (۲۱/۱۰ ـ ٤١٤).

<sup>(</sup>۳) «سنن أبي داود» (۱۱/ ٤٨٣).قال ابن حجر: «سنده صحيح». «فتح الباري» (۱۳/ ۳۲۵).

<sup>(</sup>٤) هو أبو سليمان زيد بن وهب الجهني الكوفي، رحل إلى النبي ﷺ، فقبض وهو في الطريق، روى عن كثير من الصحابة؛ كعمر، وعثمان، وعلي، وأبي ذر، وغيرهم ﷺ، وكان ثقة كثير الحديث، توفي سنة (٩٦هـ) كَلَّلَةُ. انظر ترجمته في: «تهذيب التهذيب» (٣/٤٢٧).

٥) رواه الإمام أحمد، وسبق تخريجه (ص٢٤٩).

<sup>(</sup>٦) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر ابن صیاد، (۱۸/ ٥٧ ـ مع شرح النووي).

وفي رواية عن نافع؛ قال: قال ابن عمر: لقيته مرتين؛ قال: فلقيته، فقلت لبعضهم: هل تَحَدَّثون أنه هو؟ قال: لا والله. قال: قلت: كذبتني، والله لقد أخبرني بعضكم أنه لن يموت حتى يكون أكثركم مالاً وولداً، فكذلك هو زعموا اليوم. قال: فتحدَّثنا، ثم فارقته. قال: فلقيتُه مرَّة أخرى وقد نفرت عينيه. قال: فقلتُ: متى فعلت عينُك ما أرى؟ قال: لا أدري. قلتُ: لا تدري وهي في رأسك؟! قال: إن شاء الله خلقها في عصاك هذه. قال: فنخر كأشد نخير حمار سمعت. قال: فزعم بعض أصحابي أني ضربته بعصا كانت معي حتى تكسَّرت، وأما أنا فوالله ما شعرتُ. قال: وجاء حتى دخل على أم المؤمنين، فحدَّثها، فقالت: ما تُريد إليه؟! قال تعلم أنه قد قال: (إن أول ما يبعثه على الناس غضبٌ يغضبهه (۱).

وكان ابن صيَّاد يسمع ما يقوله الناس فيه، فيتأذَّى من ذٰلك كثيراً، ويدافع عن نفسه بأنه ليس الدَّجَّال، ويحتجُّ على ذٰلك بأن ما أخبر به النبي على من صفات الدَّجَّال لا تنطبق عليه.

ففي الحديث عن أبي سعيد الخدري و النه النه الخرجنا حجّاجاً أو عُمَّاراً ومعنا ابن صائد. قال: فنزلنا منزلاً، فتفرَّق الناس، وبقيتُ أنا وهو، فاستوحشتُ منه وحشة شديدة مما يُقال عليه. قال: وجاء بمتاعه، فوضعه مع متاعي. فقلتُ: إن الحرَّ شديد، فلو وضعته تحت تلك الشجرة. قال: ففعل. قال: فرُفِعت لنا غنمٌ، فانطلق، فجاء بعس (٢)، فقال: اشرب أبا سعيد! فقلتُ: إنَّ الحرَّ شديد، واللبن حارً، ما بي إلا

<sup>(</sup>١) "صحيح مسلم" (١٨/ ٥٧ \_ ٥٨ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (العُس)؛ بضم العين: وهو القدح الكبير، وجمعه عساس؛ بكسر العين، وأعساس.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣/ ٢٣٦)، و«شرح النووي لمسلم» (٨/ ٥١).

أني أكره أن أشرب عن يده، أو قال: آخذ عن يده. فقال: أبا سعيد! لقد هممتُ أن آخذ حبلاً، فأعلقه بشجرة، ثم أختنق مما يقول لي الناس. يا أبا سعيد! من خفي عليه حديث رسول الله على الناس. يا أبا سعيد! من خفي عليه حديث رسول الله على معشر الأنصار. ألستَ من أعلم الناس بحديث رسول الله اليه اليس قد قال رسول الله على: هو كافر وأنا مسلم أوليس قد قال رسول الله على: هو عقيم لا يولَدُ له. وقد تركتُ ولدي بالمدينة أو ليس قد قال رسول الله على: لا يدخل المدينة ولا مكة. وقد أقبلتُ من المدينة، وأنا أريد مكة قال أبو سعيد الخُدري: حتى كدتُ أن أعذره. ثم قال: أما والله إني لأعرفه وأعرف مولده، وأين هو الآن. قال: قلتُ له: تباً لك سائر اليوم (١٠).

وقال ابن صيَّاد في رواية: «أما والله إني لأعلم الآن حيث هو، وأعرف أباه وأمه. قال: وقيل له: أيسرُّك أنك ذاك الرجل؟ فقال: لو عُرِضَ عليَّ ما كرهت (٢٠).

وهناك بعض الروايات التي جاءت في شأن ابن صيَّاد، تركتُ ذكرها هنا خشية الإطالة، ولأن بعض المحقِّقين كابن كثير وابن حجر وغيرهما ردُّوها لضعف أسانيدها (٣).

وقد التبس على العلماء ما جاء في ابن صيَّاد، وأشكل عليهم أمره:

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر ابن صیاد، (۱/۱۸ - ۱/۱۸ - ۵۲ مع شرح النووي)

<sup>(</sup>٢) اصحيح مسلم؛ (١٨/١٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١٢٧/١)، تحقيق د. طه زيني، وافتح الباري» (٣٢٦/١٣).

فمن قائل: إنه الدَّجَّال. ويحتج على ذٰلك بما سبق ذكره من حلف بعض الصحابة على أنه الدَّجَّال، وبما كان من أمره مع ابن عمر وأبي سعيد في .

وذهب بعض العلماء إلى أن ابن صياد ليس هو الدَّبال، ويحتج على ذلك بحديث تميم الدَّاري ﴿ اللهِ عَلَيْهُ ، وقبل أن أسوق أقوال الفريقين أذكر حديث تميم بطوله:

روى الإمام مسلم بسنده إلى عامر بن شراحيل الشعبي (١) - شعب همدان - أنه سأل فاطمة بنت قيس أخت الضّحّاك بن قيس - وكانت من المهاجرات الأول - فقال: حدثيني حديثاً سمعتيه من رسول الله ﷺ لا تسنديه إلى أحد غيره. فقالت: لئن شئت لأفعلنَّ. فقال لها: أجل؛ حدِّثيني. فذكرت قصة تأيُّمِها من زوجها، واعتدادها عند ابن أم مكتوم، ثم قالت: فلمَّا انقضت عدَّتي؛ سمعتُ نداء المنادي منادي رسول الله ﷺ ينادي: الصلاة جامعة، فخرجتُ إلى المسجد، فصليتُ مع رسول الله ﷺ فكنتُ في صف النساء التي تلي ظهور القوم، فلما قضى رسول الله ﷺ ملاته؛ جلس على المنبر وهو يضحك، فقال: «ليلزم كل إنسان مصلّه»، ملاته؛ جلس على المنبر وهو يضحك، فقال: «ليلزم كل إنسان مصلّه»، ثمّ قال: «أتدرونَ لم جمعتُكُم؟». قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «إني والله ما جمعتُكم لرخبةٍ ولا لرهبةٍ، ولكن جمعتُكُم لأن تميماً الدَّاريَّ (٢)

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الحافظ عامر بن شراحيل، وقيل: عامر بن عبد الله بن شراحيل الشعبي الحميري، ولد لست سنين خلت من خلافة عمر، وروى عن كثير من الصحابة، وكان يقول: ما كتبت سوداء في بيضاء ولا حدثني رجل بحديث إلا حفظته، توفي بعد المئة وله من العمر تسعون سنة، كَاللهُ.

انظر: «تهذيب الكمال» للمزي (٢/ ٦٤٣)، و«تهذيب التهذيب» (٥/ ٦٥ \_ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) هو أبو رقية، تميم بن أوس بن خارجة الداري، من بني لخم ﷺ، كان من عن = علماء أهل الكتاب، وقدم المدينة، وأسلم سنة تسع من الهجرة، وروى عن =

كان رجلاً نصرانيّاً، فجاء، فبايع، وأسلم، وحدَّثني أنه ركب في سفينة بحريَّة مع ثلاثين رجلاً من لخم وجذام، فلعب بهم الموج شهراً في البحر، ثم أرفؤوا<sup>(۱)</sup> إلى جزيرةٍ في البحر، حتى مغرب الشمس، فجلسوا في أقرُب<sup>(۲)</sup> السفينة، فلاخلوا الجزيرة، فلقيتهم دابَّة أهلب كثير الشعر، لا يدرون ما قُبُلُه من دُبُرِه من كثرة الشعر، فقالوا: ويلك ما أنت؟ فقالت: أنا الجساسة. قالوا: وما الجساسة؟ قالت: أيها القوم! انطلقوا إلى هذا الرجل في الدَّير<sup>(۳)</sup>؛ فإنه إلى خبركم بالأشواق. قال: لما سمَّت لنا رجلاً؛ فرِقْنا منها أن تكون شيطانة. قال: فانطلقنا سراعاً حتى دخلنا الدَّير، فإذا فيه أعظم إنسان رأيناه قط خَلْقاً، وأشدُه وثاقاً، مجموعة يداه إلى عنقه، ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد؛ قلنا: ويلك ما أنت؟ قال: قد قدرتم ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد؛ قلنا: ويلك ما أنت؟ قال: قد قدرتم

النبي ﷺ، وروى عنه جماعة من الصحابة؛ كابن عمر، وابن عباس، وأنس، وأبي هريرة ﷺ، انتقل إلى الشام بعد قتل عثمان، ونزل بيت المقدس، وتوفي سنة (٤٠هـ).

انظر: (تهذیب التهذیب) (۱/ ۵۱۱، ۵۱۲).

<sup>(</sup>١) (أرفؤوا): أرفأت السفينة إذا قربتها من الشط، والموضع الذي تشد فيه: المرفأ.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٢٤١/٢).

<sup>(</sup>٢) (أقرب)؛ بضم الراء: سفن صغار تكون مع السفن الكبار كالجنائب لها يتصرف فيها الركاب لقضاء حوائجهم، واحدها: قارب، وجمعه قوارب، وأما أقرب: فهو صحيح، ولكنه خلاف القياس. وقيل: أقرب السفينة: أدانيها وما قارب الأرض منها.

انظر: «النهاية في غريب الحديث (٤/ ٣٥)، واشرح النووي لمسلم (٨١/١٨).

 <sup>(</sup>الدير): بيت يتعبد فيه الرهبان، ويقال له دير إذا كان في الصحاري ورؤوس الجبال، وأما إذا كان في الأمصار؛ فيقال له بيعة أو كنيسة.
 انظر: «معجم البلدان» (٢/ ٤٩٥).

على خبري، فأخبروني ما أنتم؟ قالوا: نحن أناس من العرب، ركبنا في سفينة بحريَّة، فصادَفُنا البحر حين اغتلم (۱)، فلعب بنا الموج شهراً، ثم أرفأنا إلى جزيرتك هٰذه، فجلسنا في أقرُبها، فدخلنا الجزيرة، فلقينا دابة أهلب كثير الشعر لا يُدرى ما قُبُلُه من دُبُرِه من كثرة الشعر. فقلنا: ويلك ما أنت؟ فقالت: أنا الجسَّاسة. قلنا: وما الجساسة؟ قالت: اعمدوا إلى هٰذا الرجل في الدَّير؛ فإنه إلى خبركم بالأشواق، فأقبلنا إليك سراعاً، وفزعنا منها، ولم نأمن أن تكون شيطانة. قال: أخبروني عن نخل بيسان (۲)؟ قلنا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: أسألكم عن نخلها: هل يُثمِر؟ قلنا له: نعم. قال: أما إنه يوشك أن لا تثمر. قال: أخبروني عن بحيرة طبريَّة؟ قلنا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: هل فيها ماء؟ قالوا: هي كثيرة الماء. قال: إن ماءها يوشك أن يذهب. قال: أخبروني عن عين زغر (۳)؟ قالوا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: هل في العين ماء؟ وهل زغر (۳)؟ قالوا: عن أي شأنها تستخبر؟ قال: هل في العين ماء؟ وهل

<sup>(</sup>۱) (اغتلم): أي: هاج واضطرمت أمواجه.انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٢) (بيسان)؛ بالفتح ثم السكون وسين مهملة ونون، مدينة بالأردن بالغور الشامي، ويقال: هي لسان الأرض، وهي بين حوران وفلسطين، وبها عين الفلوس، وهي عين فيها ملوحة يسيرة، وتوصف بكثرة النخل.

قال ياقوت: «وقد رأيتها مراراً فلم أر فيها غير نخلتين حائلتين، وهو من علامات خروج الدجَّال». انظر: «معجم البلدان» (٥٢٧/١).

<sup>(</sup>٣) (زغر): على وزن زفر وصرد، وآخره راء مهملة.

قال ياقوت: «حدثني الثقة أن زغر لهذه في طرف البحيرة المنتنة في واد هناك بينها وبين بيت المقدس ثلاثة أيام، وهي من ناحية الحجاز، ولهم هناك زروع».

انظر: «معجم البلدان» (٣/ ١٤٢ \_ ١٤٣)، و«النهاية في غريب الحديث» (٢/ ٣٠٤).

يزرع أهلها بماء العين؟ قلنا له: نعم؛ هي كثيرة الماء، وأهلها يزرعون من مائها. قال: أخبروني عن نبي الأميين؛ ما فعل؟ قالوا: قد خرج من مكة ونزل يثرب. قال: أقاتله العرب؟ قلنا: نعم. قال: كيف صنع بهم؟ فأخبرناه أنه قد ظهر على مَن يليه من العرب وأطاعوه. قال لهم: قد كان ذلك؟ قلنا: نعم. قال: أما إن ذاك خيرٌ لهم أن يطيعوه، وإني مخبركم عني: إني أنا المسيح، وإني أوشك أن يؤذَنَ لي في الخروج فأخرج، فأسير في الأرض، فلا أدع قرية إلا هبطتها في أربعين ليلة؛ غير مكة وطيبة، فهما محرَّمتان عليَّ كلتاهما، كلما أردتُ أن أدخل واحدة \_ أو واحداً \_ منهما؛ استقبلني ملك بيده السيف صلتاً يصدُّني عنها، وإن على كل نَقْب(١) منها ملائكة يحرسونها».

قالت: قال رسول الله ﷺ وطعن بمخصرته (٢) في المنبر :: «لهذه طيبة، لهذه طيبة، يعني: المدينة .. ألا هل كنت حدَّثتكم للك؟». فقال الناس: نعم. «فإنه أعجبني حديث تميم أنه وافق الذي كنتُ أحدِّثكم عنه، وعن المدينة ومكة، ألا إنه في بحر الشام، أو بحر اليمن، لا بل من قبل المشرق ما هو، من قبل المشرق ما هو، وأوما بيده إلى المشرق».

قالت: فحفظتُ لهذا من رسول الله ﷺ (٣).

<sup>(</sup>١) (نقب): هو الطريق بين الجبلين.

انظر: «النهاية في غريب الحديث، (١٠٢/٥).

<sup>(</sup>۲) (المخصرة): هي ما يختصره الإنسان بيده، فيمسكه من عصا أو عكازة أو مقرعة أو قضيب، وقد يتكئ عليه.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣٦/٢).

<sup>(</sup>٣) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر ابن صیاد، (٧٨/١٨) \_ ٨٣ \_ مع شرح النووي).

#### \* أقوال العلماء في ابن صيَّاد:

قال أبو عبد الله القُرطبيُ: «الصحيح أن ابن صيَّاد هو الدَّجَال؛ بدلالة ما تقدَّم، وما يبعد أن يكون بالجزيرة في ذٰلك الوقت، ويكون بين أظهر الصحابة في وقت آخر»(٢).

وقال النووي: «قال العلماء: وقصّته مشكلة، وأمره مشتبه في أنه هل هو المسيح الدَّجَال المشهور أم غيره، ولا شك في أنه دجَّال من الدَّجاجلة.

قال العلماء: وظاهر الأحاديث أن النبي على لم يوح إليه بأنه المسيح الدَّجَال ولا غيره، وإنما أُوحِيَ إليه بصفات الدَّجَال، وكان في ابن صياد قرائن محتملة، فلذلك كان النبي على لا يقطع بأنه الدَّجَال ولا غيره، ولهذا قال لعمر فلهذا: "إن يكن هو؛ فلن تستطيع قتله».

وأما احتجاجه هو بأنه مسلم والدَّجَّال كافر، وبأنه لا يولد للدَّجَّال وقد ولد له هو، وأنه لا يدخل مكة والمدينة وأن ابن صياد دخل المدينة

<sup>(</sup>١) ﴿فتح البارى، (١٣/ ٣٢٨).

قلت: وممَّن رد لهذا الحديث العظيم الشيخ أبو عبية، فقد قال: «لهذا الحديث عليه طابع الخيال، وسمة الوضع».

ونسأل أبا عبية: بأي دليل يردُّ حديثاً صحيحاً تلقَّته الأمة بالقبول؟! اللهم إلا الشذوذ والسعى وراء العقل القاصر، غفر الله لنا وله.

انظر: «النهاية / الفتن والملاحم» (٩٦/١)، بتعليق الشيخ محمد فهيم أبو عبية.

<sup>(</sup>٢) (التذكرة) (ص٧٠٢).

وهو متوجِّه إلى مكة؛ فلا دلالة له فيه؛ لأن النبي ﷺ إنما أخبر عن صفاته وقت فتنته وخروجه في الأرض.

ومن اشتباه قصته وكونه أحد الدجاجلة الكاذبين قوله للنبي على: أتشهد أني رسول الله؟! ودعواه أنه يأتيه صادق وكاذب، وأنه يرى عرشاً فوق الماء، وأنه لا يكره أن يكون هو الدَّجَّال، وأنه يعرف موضعه، وقوله: إني لأعرفه وأعرف مولده وأين هو الآن، وانتفاخه حتى ملأ السكة.

وأما إظهاره الإسلام، وحجُّه، وجهاده، وإقلاعه عما كان عليه؛ فليس بصريح في أنه غير الدَّجَّال»(١).

وكلام النووي لهذا يُفْهَم منه أنه يرجِّح كون ابن صياد هو الدَّجَّال.

وقال الشوكاني: «اختلف الناس في أمر ابن صياد اختلافاً شديداً، وأشكل أمره، حتى قيل فيه كل قول، وظاهر الحديث المذكور أن النبي ﷺ كان متردِّداً في كونه الدَّجَّال أم لا؟...

وقد أُجيب عن التردُّد منه ﷺ بجوابين:

الأول: أنه تردَّد ﷺ قبل أن يُعْلِمَهُ الله بأنه هو الدَّجَّال، فلما أعلمه؛ لم ينكر على عمر حَلِفَه.

الثاني: أن العرب قد تُخْرِج الكلام مخرج الشك، وإن لم يكن في الخبر شكّ.

ومما يدلُّ على أنه هو الدَّجَّال ما أخرجه عبد الرزَّاق<sup>(۲)</sup> بإسناد صحيح عن ابن عمر؛ قال: «لقيت ابن صياد يوماً ـ ومعه رجلٌ من

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي لمسلم» (۱۸/ ٤٦ \_ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) «المصنف» (٣٩٦/١١)، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي.

اليهود \_ فإذا عينُه قد طفت وهي خارجةٌ مثل عين الحمار، فلما رأيتُها؟ قلتُ: أنشدك الله يا ابن صياد! متى طفت عينك؟ قال: لا أدري والرحمٰن. قلت: كذبت وهي في رأسك. قال: فمسحها ونخر ثلاثاًه(١). وقد سبق ذكر نحو هذه القصة من رواية الإمام مسلم(٢).

والذي يظهر لي من كلام الشوكاني أنه مع القائلين بأن ابن صياد هو الدَّجَّال الأكبر.

وقال البيهقي (٣) في سياق كلامه على حديث تميم: «فيه أن الدَّجَال الأكبر الذي يخرج في آخر الزمان غير ابن صياد، وكان ابن صياد أحد الدَّجالين الكذَّابين الذين أخبر ﷺ بخروجهم، وقد خرج أكثرهم.

وكأن الذين يجزمون بأن ابن صياد هو الدَّجَّال لم يسمعوا بقصة تميم، وإلا؛ فالجمع بينهما بعيد جدّاً، إذ كيف يلتئم أن يكون مَن كان في أثناء الحياة النبوية شبه محتلم، ويجتمع به النبي عَنْ ويسأله؛ أن يكون في آخرها شيخاً كبيراً مسجوناً في جزيرة من جزائر البحر، موثقاً بالحديد، يستفهم عن خبر النبي عَنْ هل خرج أو لا؟!

فالأول أن يُحْمَلَ على عدم الاطلاع.

أما عمر؛ فيُحتمل أن يكون ذلك منه قبل أن يسمع قصة تميم، ثم لما سمعها؛ لم يعد إلى الحلف المذكور.

<sup>(</sup>۱) انيل الأوطار شرح منتقى الأخبار؛ (٧/ ٢٣٠، ٢٣١) للشوكاني، طبعة مصطفى الحلبي، مصر.

<sup>(</sup>۲) (ص ۲۷۰ ـ ۲۷۱).

<sup>(</sup>٣) هو الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي الشافعي، صاحب المصنفات؛ كالسنن الكبرى، والصغرى، وادلائل النبوة، والمبسوط، وغيرها، توفي في نيسابور سنة (٤٥٨هـ) كَاللَّهُ.

انظر: «شذرات الذهب، (٣/ ٣٠٤ \_ ٣٠٥)، و«الأعلام، (١١٦/١).

وأما جابر؛ فشهد حلفه عند النبي ﷺ، فاستصحب ما كان اطّلع عليه من عمر بحضرة النبي ﷺ،

قلت: لكن جابر ظليه كان من رواة حديث تميم؛ كما جاء في رواية أبي داود، حيث ذكر قصة الجساسة والدَّجال بنحو قصة تميم، ثم قال ابن أبي سلمة (٢): «إن في هذا الحديث شيئاً ما حفظته؛ قال (٣): شهد جابر أنه هو ابن صائد. قلت: فإنه قد مات. قال: وإن مات. قلت: فإنه قد أسلم. قال: وإن أسلم. قلت: فإنه قد دخل المدينة. قال: وإن دخل المدينة.

فجابر ﴿ مصرٌ على أن ابن صياد هو الدَّجَّال، وإن قيل: إنه أسلم، ودخل المدينة، ومات.

وقد تقدَّم أنه صحَّ عن جابر ﷺ أنه قال: «فقدنا ابن صياد يوم الحرة»(٥).

وقال ابن حجر: (أخرج أبو نُعيم الأصبهاني(١) في اتاريخ

<sup>(</sup>۱) (فتح الباري) (۲۲/۱۳ ـ ۳۲۲).

 <sup>(</sup>۲) هو عمر بن أبي سلمة بن عبد الرحمٰن بن عوف الزهري قاضي المدينة،
 صدوق يخطئ، قتل بالشام سنة (۱۳۲هـ).

انظر: «تقريب التهذيب» (٢/٥٦).

 <sup>(</sup>٣) القائل هو أبو سلمة بن عبد الرحمٰن والد عمر.
 انظر: «عون المعبود» (١١/٤٧٧).

<sup>(</sup>٤) «سنن أبي داود»، كتاب الملاحم، باب في خبر الجساسة، (١١/ ٤٧٦ - مع عون المعبود).

قال ابن حجر على لهذا الحديث: «ابن أبي سلمة اسمه عمر فيه مقال، ولكن حديثه حسن، ويتعقب به على مَن زعم أن جابراً لم يطلع على قصة تميم». فتح الباري، (٣٢٧/١٣).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٦) هو الحافظ أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصبهاني، صاحب =

أصبهان»(۱) ما يؤيد كون ابن صياد هو الدَّجَّال، فساق من طريق شبيل بن عرزة عن حسان بن عبد الرحمٰن عن أبيه؛ قال: لما افتتحنا أصبهان؛ كان بين عسكرنا وبين اليهودية فرسخ، فكنا نأتيها فنختار منها، فأتيتها يوماً، فإذا اليهود يزفنون ويضربون، فسألت صديقاً لي منهم؟ فقال: ملكنا الذي نستفتح به على العرب يدخل، فبتُ عنده على سطح، فصليتُ الغداة، فلما طلعت الشمس؛ إذا الرهج من قبل العسكر، فنظرتُ، فإذا رجلٌ عليه قبة من ريحان، واليهود يزفنون ويضربون، فنظرتُ، فإذا هو ابن صياد، فدخل المدينة فلم يعد حتى الساعة»(۲).

قال ابن حجر: "ولا يلتئم خبر جابر لهذا (أي: فقدهم لابن صياد يوم الحرة) مع خبر حسان بن عبد الرحلن؛ لأن فتح أصبهان كان في خلافة عمر؛ كما أخرجه أبو نعيم في "تاريخها"، وبين قتل عمر ووقعة الحرَّة نحو أربعين سنة.

ويمكن الحمل على أن القصة إنما شاهدها والد حسان بعد فتح أصبهان بهذه المدة، ويكون جواب (لما) في قوله: «لما افتتحنا أصبهان» محذوفاً تقديره: صرتُ أتعاهدها، وأتردَّد إليها، فجرت قصة ابن صياد، فلا يتَّحد زمان فتحها وزمان دخولها ابن صياد» (٣).

المصنفات الكبار؛ كـ «حلية الأولياء» وغيرها، كان من الثقات، ولد ومات في أصبهان سنة (٤٣٠هـ) كَاللَّهُ.

انظر: «شذرات الذهب، (٣/ ٢٤٥)، و«الأعلام، (١/١٥٧).

<sup>(</sup>۱) ذكر أخبار أصبهان (ص۲۸۷ ـ ۲۸۸) لأبي نُعيم، طبع في مدينة ليدن بمطبعة بريل، (١٩٣٤م).

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٣/ ٣٢٧ ـ ٣٢٨)، قال ابن حجر: «عبد الرحمٰن بن حسان ما عرفته والباقون ثقات».

<sup>(</sup>٣) «فتح البارى» (٣٢٨/١٣).

وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية، «أمر ابن صياد قد أشكل على بعض الصحابة، فظنُّوه الدَّجَّال، وتوقَّف فيه النبي ﷺ حتى تبيَّن له فيما بعد أنه ليس هو الدَّجَّال، وإنما هو من جنس الكهَّان أصحاب الأحوال الشيطانية، ولذلك كان يذهب ليختبره (١).

وقال ابن كثير: «والمقصود أن ابن صياد ليس بالدَّجَّال الذي يخرج في آخر الزمان قطعاً؛ لحديث فاطمة بنت قيس الفهرية، وهو فيصل في هٰذا المقام»(٢).

لهذه هي طائفة من أقوال العلماء في ابن صيَّاد، وهي ـ كما ترى ـ متضاربة في شأن ابن صياد، ومع كل دليلُه.

ولهذا فقد اجتهد الحافظ ابن حجر في التوفيق بين الأحاديث المختلفة، فقال: «أقرب ما يُجمع به بين ما تضمَّنه حديث تميم وكون ابن صياد هو الدَّجَّال أن الدَّجَّال بعينه هو الذي شاهده تميم موثقاً، وأن ابن صياد شيطانٌ تبدَّى في صورة الدَّجَّال في تلك المدة، إلى أن توجَّه إلى أصبهان، فاستتر مع قرينه، إلى أن تجيء المدة التي قدَّر الله تعالى خروجه فيها، ولشدَّة التباس الأمر في ذلك؛ سلك البخاري مسلك الترجيح، فاقتصر على حديث جابر عن عمر في ابن صيَّاد، ولم يخرج حديث فاطمة بنت قيس في قصة تميم»(٣).

#### \* ابن صيَّاد حقيقة لا خرافة:

زعم أبو عبية أن اشخصية ابن صياد خرافة جازت على بعض

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفرقان بين أولياء الرحمٰن وأولياء الشيطان» (ص٧٧)، الطبعة الثانية، عام (١٣٧٥هـ) في مطابع الرياض.

<sup>(</sup>٢) ﴿النهاية/ الفتن والملاحم (١/ ٧٠)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٣) ﴿ فتح الباري ١٣/ ٣٢٨).

العقول، فعاشت قصتها في بعض الكتب منسوبة إلى الرسول، والرسول عليه صلوات الله لا يصدر عنه من القول والفعل إلا ما هو لُباب الحق ومُصاصه، ولقد آن الأوان لنأخذ بعين الاعتبار والجد روح الحديث معناه، ودلالته ومرماه؛ كما نأخذ سنده وطريقه؛ لتنجو مداركنا الإسلامية من الشطط والغلط»(۱).

هٰذا ما قاله الشيخ أبو عبية في تعليقه على الأحاديث الواردة في ابن صيًاد!!

ويُرَدُّ عليه بأن الأحاديث الواردة في ابن صياد صحيحة، جاءت بها كتب السنة؛ كـ«الصحيحين»، وغيرهما، وليس في أحاديث ابن صيًاد مخالفة لروح الحديث ولباب الحق، فابن صيًاد ـ كما سبق ـ اشتبه أمره على المسلمين، وكان دجًالاً من الدَّجاجلة، أظهر الله كذبه وباطله للرسول على والمسلمين.

وأبو عبيَّة متناقض في كلامه، فنجده في بعض تعليقاته على أحاديث ابن صياد يقول: «والحق أن ابن صياد قال كلمة بتراء لا معنى لها، على عادة الكهّان، وأنه لم يكن يعني شيئاً بكلمته، فهو مشعوذٌ أنَّاك»(٢).

فكلامه هنا فيه اعترافٌ بأن ابن صياد مشعوذٌ أفَّاك! فكيف يكون في وقت خرافة وفي وقت آخر رجلٌ مشعوذ؟!

لا شك أن أبا عبية متناقض في كلامه.

والمتتبِّع لتعليقات الشيخ أبي عبيَّة على كتاب «النهاية/ الفتن

<sup>(</sup>١) ﴿النهاية/ الفتن والملاحم (١/١٠٤)، تحقيق محمد أبو عبية.

<sup>(</sup>۲) «النهاية/ الفتن والملاحم» (۱/ ۸۸).

والملاحم» للحافظ ابن كثير يرى العجب، فقد أطلق أبو عبيَّة لعقله العنان فيما أورده ابن كثير من الأحاديث، فما رآه هو وقبِلَه؛ فهو الحق، وما سوى ذلك؛ أوَّله بتأويلات مخالفة لظاهر الأحاديث، أو حكم على الأحاديث الصحيحة بالوضع؛ بدون دليل ولا برهان على صحيح.

يقول أبو عبيَّة على أحاديث ابن صيَّاد: «هل الطفل مكلَّف؟ وهل يبلغ اهتمام الرسول بهذا المزعوم أن يقف إليه ويسأله هذا السؤال؟ وهل من المعقول أن ينتظر حتى يتلقى جوابه؟ وهل من المقبول أن يسمح له بهذا الجواب الكافر المدَّعي للنبُوَّة والرسالة؟ وهل يبعث الله أطفالاً؟ أسئلة نسوقها إلى أولئك الذين يشلُّون عقولهم عن التفكير السديد الرشيد»(١).

فليس المقصود بهذا الكلام تكليف ابن صيَّاد بالإسلام، وإنما القصد إظهار حقيقة أمره، وإذا كان القصد ما ذكرنا؛ فلا غرابة أن يقف الرسول ﷺ ليرى جوابه، وقد ظهر من جوابه أنه دجَّال من الدَّجاجلة.

وأيضاً؛ فإنه ليس هناك أي مانع في أن يَعرض النبيُّ ﷺ الإسلام

<sup>(</sup>١) ﴿النهاية/ الفتن والملاحم؛ (١/٤/١).

على الصغير؛ فإن البخاري كَثَلَثُهُ أورد قصة ابن صياد وترجم لها بقوله: «باب كيف يُعْرَضُ الإسلام على الصبي»(١).

وأما كون النبي ﷺ لم يعاقب ابن صياد مع ادّعائه النبوّة؛ فشبهة أثارها عدم اطلاع أبي عبية على أقوال العلماء في ذٰلك، وقد أجابوا عمّا ذكره بأجوبة؛ منها:

ا ـ أن ابن صيَّاد كان من يهود المدينة أو حلفائهم، وكان بينهم وبين النبي عَلَيْ عندما وبين النبي عَلَيْ عندما قدم المدينة كتب بينه وبين اليهود، وصالحهم على أن لا يُهاجَوْا وأن يُتْركوا على دينهم.

ويؤيّد هذا ما رواه الإمام أحمد عن جابر بن عبد الله في ذكر قصة ذهاب النبي على إلى ابن صياد ومقالته، وقول عمر فيه: ائذن لي فأقتله يا رسول الله، فقال رسول الله على: «إن يكن هو؛ فلست صاحبه؛ إنما صاحبه عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام، وإلا يكن هو؛ فليس لك أن تقتل رجلاً من أهل العهد»(٢).

وإلى لهذا الجواب ذهب الخطابي (٣) والبغوي (٤). وقال ابن حجر: «هو المتعيِّن» (٥).

٢ - أن ابن صيَّاد كان في ذلك الوقت صغيراً، لم يبلغ الحلم.

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الجهاد، باب كيف يعرض الإسلام على الصبي، (٦/ ١٧١ \_ مع الفتح).

 <sup>(</sup>۲) «الفتح الرباني» (۲۶/۲٤ ـ ۲۰).
 قال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (۸/۳ ـ ٤).

<sup>(</sup>٣) «معالم السنن» (٦/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٤) «شرح السنة» (٨٠/١٥) تحقيق شعيب الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٥) «فتح الباري» (٦/ ١٧٤).

ويؤيِّد لهذا الجواب ما رواه البخاري عن ابن عمر الله في قصة ذهاب النبي الله إلى ابن صياد، وفيها قوله: «حتى وجده يلعب مع الغلمان عند أُطُم بنى مَغالة، وقد قارب يومئذ ابن صياد يحتلم»(١).

واختار القاضي عياض لهذا الجواب(٢).

٣ ـ وهناك جواب ثالث ذكره الحافظ ابن حجر، وهو أن ابن صياد لم يصرِّح بدعوى النبوة، وإنما أوهم أنه يدَّعي الرسالة، ولا يلزم من دعوى الرسالة دعوى النبوَّة؛ قال الله تعالى: ﴿ اللهِ نَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَطِينَ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ (٣) [مربم: ٨٣].

# مكان خروج الدَّجَال:

يخرج الدجَّال من جهة المشرق؛ من خراسان (١٠)، من يهودية أصبهان (٥)، ثم يسير في الأرض، فلا يترك بلداً إلا دخله؛ إلا مكة والمدينة، فلا يستطيع دخولهما؛ لأن الملائكة تحرسهما.

ففي حديث فاطمة بنت قيس السابق أن النبي ﷺ قال في الدَّجَّال: «ألا إنه في بحر الشام، أو بحر اليمن، لا بل من قِبَل المشرق ما هو، من

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري»، (٦/ ١٧٢ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لمسلم» (۱۸/۱۸). (۳) «فتح الباري» (٦/١٧٤).

 <sup>(</sup>٤) (خراسان): بلاد واسعة في جهة المشرق، وتشتمل على عدة بلدان؛ منها:
 نيسابور، وهراة، ومرو، وبلخ، وما يتخلل ذلك من المدن دون نهر جيحون.
 انظر: «معجم البلدان» (٢/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٥) (أصبهان): قال ياقوت: «مدينة أصبهان بالموضع المعروف بـ(جي)، وهو الآن يعرف بـ(شهرستان)، وبـ(المدينة)، فلما سار بختنصر وأخذ بيت المقدس وسبى أهلها؛ حمل معه يهودها، وأنزلهم أصبهان، فبنوا لهم في طرف مدينة جي محلة، ونزلوها، وسميت اليهودية... فمدينة أصبهان اليوم هي اليهودية». «معجم البلدان» (١/ ٢٠٨).

قبل المشرق ما هو (وأومأ بيده إلى المشرق»)(١).

وعن أبي بكر الصدِّيق ﴿ قَالَ: حدثنا رسول الله ﷺ؛ قال: «الدَّجَالُ يخرج من أرض بالمشرق؛ يُقالُ لها: خراسان، (٢).

قال ابن حجر: «وأما من أين يخرج؟ فمن قبل المشرق جزماً»(٤).

وقال ابن كثير: «فيكون بدء ظهوره من أصبهان، من حارة يقال لها: اليهودية»(٥).

## الدَّجَّال لا يدخل مكة والمدينة:

حرم على الدَّجَال دخول مكة والمدينة حين يخرج في آخر الزمان؛ لورود الأحاديث الصحيحة لذلك، وأما ما سوى ذلك من البلدان؛ فإن الدَّجَال سيدخلها واحداً بعد الآخر.

جاء في حديث فاطمة بنت قيس في أن الدَّجَال قال: «فأخرج، فأسير في الأرض، فلا أدع قرية إلا هبطتُها في أربعين ليلة؛ غير مكة وطيبة (٢)، فهما محرَّمتان على كلتاهما، كلما أردت أن أدخل واحدة \_ أو

<sup>(</sup>١) اصحيح مسلم، (٨٣/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) • جامع الترمذي،، باب ما جاء من أين يخرج الدجال؟ (٦/ ٤٩٥ \_ مع تحفة الأحوذي).

قال الألباني: اصحيح، اصحيح الجامع الصغير، (٣/ ١٥٠) (ح٣٣٩٨).

<sup>(</sup>٣) (الفتح الرباني ترتيب مسند أحمد، (٢٤/ ٧٣).

قال ابن حجر: (صحيح). (فتح الباري) (٣٢٨/١٣).

<sup>(</sup>٤) افتح الباري، (٩١/١٣).

<sup>(</sup>٥) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١٢٨/١)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٦) (طيبة): هي المدينة المنورة.

واحداً ـ منهما؛ استقبلني مَلَك بيده السيف صلتاً يصدُّني عنها، وإن على كل نقبِ منها ملائكة يحرسونها، (١).

وثبت أيضاً أن الدَّجَّال لا يدخل أربعة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد الطور، والمسجد الأقصى.

روى الإمام أحمد عن جُنادة بن أبي أُميَّة الأزدي؛ قال: ذهبتُ أنا ورجل من الأنصار إلى رجل من أصحاب النبي ﷺ، فقلنا: حدثنا ما سمعت من رسول الله ﷺ يذكر في الدجال. . . (فذكر الحديث، وقال): وإنه يمكث في الأرض أربعين صباحاً، يبلغ فيها كل منهل، ولا يقرب أربعة مساجد: مسجد الحرام، ومسجد المدينة، ومسجد الطور، ومسجد الأقصى) (٢).

وأما ما ورد في الصحيحين<sup>(٣)</sup> أن النبي ﷺ رأى رجلاً، جعداً، قططاً، أعور عين اليمنى، واضعاً يديه على منكبي رجل، يطوف بالبيت، فسأل عنه؟ فقالوا: إنه المسيح الدَّجَّال. فيجاب عنه بأن منع الدَّجَّال من دخول مكة والمدينة إنما يكون عند خروجه في آخر الزمان. والله أعلم (٤).

<sup>(</sup>۲) «الفتح الرباني» (۲۶/۲۶ ـ ترتيب الساعاتي). قال الهيثمي: «رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (۷/ ۳٤۳). وقال ابن حجر: «رجاله ثقات». «فتح الباري» (۱۳/ ۱۰۵).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري»، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْبِ
مَرْيَمٌ﴾، (٦/ ٤٧٧ ـ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب ذكر
المسيح ابن مريم ﷺ والمسيح الدجال، (٢/ ٢٣٣ ـ ٢٣٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) انظر: «شرح النووي لمسلم» (٢/ ٢٣٤)، و«فتح الباري» (٦/ ٤٨٨ \_ ٤٨٩).

# أتباع الدَّجَال:

أكثر أتباع الدَّجَّال من اليهود والعجم والترك، وأخلاط من الناس، غالبهم الأعراب والنساء.

روى مسلم عن أنس بن مالك رهم أن رسول الله على قال: «يتبع الدَّجَال من يهود أصبهان سبعون ألفاً عليهم الطَّيالسة»(١).

وفي رواية للإمام أحمد: (سبعون ألفاً عليهم التّيجان)(٢).

وجاء في حديث أبي بكر الصديق: «يتبعه أقوامٌ كأنَّ وجوههم المَجانُ المُطْرَقة»(٣).

قال ابن كثير: «والظاهر \_ والله أعلم \_ أن المراد أهؤلاء الترك أنصار الدَّجَّال»(٤).

قلت: وكذلك بعض الأعاجم؛ كما جاء وصفهم في حديث أبي هريرة: «لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا خوزاً وكرمان من الأعاجم، حمر الوجوه، فطس الأنوف، صغار الأعين، كأن وجوههم المَجانُ المُطْرَقة، نعالهم الشعر»(٥).

وأما كون أكثر أتباعه من الأعراب؛ فلأن الجهل غالبٌ عليهم، ولما جاء في حديث أبى أمامة الطويل قوله ﷺ: «وإن من فتنته ـ أي:

<sup>(</sup>۱) قصحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في بقية من أحاديث الدَّجَّال، (۱۸/ ۸۵ ـ ۸۲ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>۲) «الفتح الرباني ترتیب المسند» (۲۶/۷۳).
 والحدیث صحیح. انظر: «فتح الباري» (۱۳۸/۲۳).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي، ومر تخريجه (ص٢٦٨).

<sup>(</sup>٤) ﴿النهاية/ الفتن والملاحم؛ (١١٧/١) تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٥) "صحيح البخاري"، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، (٦/ ٢٠٤ ـ فتح).

الدجّال \_ أن يقول للأعرابي: أرأيت إن بعثتُ لك أباك وأمَّك؛ أتشهد أني ربك؟ فيقول: نعم. فيتمثَّلُ له شيطانان في صورة أبيه وأمِّه، فيقولان: يا بني! اتْبَعْهُ؛ فإنه ربُّك»(١).

وأما النساء؛ فحالهنَّ أشدُّ من حال الأعراب؛ لسرعة تأثُرهن، وغلبة الجهل عليهن، ففي الحديث عن ابن عمر أللها؛ قال: قال النبي ﷺ: «ينزل الدَّجَال في هذه السبخة بمرقناة (٢)، فيكون أكثر من يخرج إليه النساء، حتى إن الرجل يرجع إلى حميمه وإلى أمه وابنته وأخته وعمَّته فيوثقها رباطاً؛ مخافة أن تخرج إليه (٣).

#### و فتنة الدَّجَال:

فتنة الدَّجَّال أعظم الفتن منذ خلق الله آدم إلى قيام الساعة، وذلك بسبب ما يخلق الله معه من الخوارق العظيمة التي تبهر العقول، وتحيِّر الألباب.

فقد ورد أن معه جنّة وناراً، وجنّتُه نارٌ، ونارُه جنّةٌ، وأن معه أنهار الماء، وجبال الخبز، ويأمر السماء أن تمطر فتمطر، والأرض أن تُنبِت فتنبت، وتتبعه كنوز الأرض، ويقطع الأرض بسرعة عظيمة؛ كسرعة الغيث استدبرته الريح. . . إلى غير ذلك من الخوارق.

<sup>(</sup>۱) «سنن ابن ماجه»، كتاب الفتن، باب فتنة الدَّجال وخروج عيسى بن مريم وخروج يأجوج ومأجوج، (۱۳۹۳ ـ ۱۳۹۳)، والحديث صحيح. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (۲/۲۷۳ ـ ۲۷۷) (ح۷۷۵۲).

<sup>(</sup>٢) (مرقناة): واد بالمدينة يأتي من الطائف، ويمر بطرف القدوم في أصل قبور الشهداء بأحد. انظر: «معجم البلدان» (٤٠١/٤).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٧/ ١٩٠) (ح٥٣٥٣)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وكل ذٰلك جاءت به الأحاديث الصحيحة:

فمنها ما رواه الإمام مسلم عن حذيفة ظيء؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «الدَّجَالُ أعورُ العين اليسرى، جفال الشعر، معه جنَّة ونارٌ، فناره جنَّة، وجنَّهُ نارٌ)(١).

ولمسلم أيضاً عن حذيفة ﴿ قَالَ: قال رسول الله ﷺ: الأنا أعلم بما مع الدَّجَال منه، معه نهران يجريان، أحدهما رأي العين ماء أبيض، والآخر رأي العين نار تأجَّج، فإمَّا أدركن أحدُّ؛ فليأت النهر الذي يراه ناراً، وليغمض، ثم ليطأطئ رأسه، فيشرب منه؛ فإنه ماء باردٌ (٢).

وجاء في حديث النواس بن سمعان ولله في ذكر الدَّجَال أن الصحابة قالوا: يا رسول الله! وما لبثه في الأرض؟ قال: «أربعون يوماً: يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيامه كأيامكم». قالوا: وما إسراعه في الأرض؟ قال: «كالغيث إذا استدبرته الريح، فيأتي على القوم، فيدعوهم، فيؤمنون به، ويستجيبون له، فيأمر السماء فتمطر، والأرض فتنبت، فتروح عليهم سارحتهم (٣) أطول ما كانت ذَرًا (١)، وأسبغه فروعاً، وأمده خواصر، ثم يأتي القوم، فيدعوهم، فيردون عليه قوله،

<sup>(</sup>۱) •صحیح مسلم، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر الدجَّال، (۱۸/۱۸ ـ ۱۲ ـ مع شرح النووی).

 <sup>(</sup>۲) الحجيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجَّال، (۱۱/۱۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (سارحتهم): السارحة هي الماشية.

<sup>(</sup>٤) (ذرا): بضم الذال المعجمة وهي الأعالى والأسنمة.

 <sup>(</sup>أسبغة): بالسين المهملة والغين المعجمة؛ أي: أطوله لكثرة اللبن، وكذا أمده خواصر لكثرة امتلائها من الشبع.

انظر: «شرح النووي لمسلم» (٦٦/١٨).

فينصرف عنهم، فيصبحون ممجِلين ليس بأيديهم شيء من أموالهم، ويمرُّ بالخربة، فيقول لها: أخرجي كنوزك، فتتبعه كنوزها كيعاسيب النحل<sup>(۱)</sup>، ثم يدعو رجلاً ممتلئاً شباباً، فيضربه بالسيف، فيقطعه جزلتين رميةً الغرض، ثم يدعوه، فيقبل ويتهلل وجهه يضحك، (۲).

وجاء في رواية البخاري عن أبي سعيد الخُدري ﴿ أَن هٰذَا الرجل الذي يقتله الدَّبال من خيار الناس، أو خير الناس؛ يخرج إلى الدجال من مدينة رسول الله و ال

وسبق ذكر رواية ابن ماجه عن أبي أمامة الباهلي ظلهد... (وفيها قول النبي على في الدَّجَّال): «إن من فتنته أن يقول للأعرابي: أرأيتَ إن بعثتُ لك أباك وأمّك؛ أتشهد أني ربُّك؟ فيقول: نعم. فيتمَثَّلُ له شيطانان في صورة أبيه وأمه، فيقولان: يا بني! اتبعه؛ فإنه ربُّك)(1).

<sup>(</sup>١) (يعاسيب النحل): هي ذكور النحل.

وقال القاضي عياض: «أي: جماعاتها، وأصل اليعسوب أمير النحل، ويسمى كل سيد يعسوباً، وإذا طار أمير النحل؛ اتبعته جماعاتها».

<sup>«</sup>مشارق الأنوار» (۲/ ۳۰۰) للقاضي عياض، التراث، القاهرة. وانظر: «شرح النووي لمسلم» (۱۸/ ۲۷).

 <sup>(</sup>۲) وصحیح مسلم، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر الدجال، (۱۸/ ۲۵ ـ
 ۲۲ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) المدينة، (٣/ ١٠١ له الفتن، باب لا يدخل الدجال المدينة، (٣/ ١٠١ م مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) سبق تخریجه (ص۲۷۱).

نسأل الله العافية، ونعوذ به من الفتن.

#### الرد على منكرى ظهور الدَّجَال:

ما تقدَّم من الأحاديث يدلُّ على تواتر خروج الدَّجَال في آخر الزمان، وأنه شخصٌ حقيقة، يعطيه الله ما شاء من الخوارق العظيمة.

وقد ذهب الشيخ محمد عبده إلى أن الدَّجَّال رمز للخرافات والدَّجَل والقبائح (۱)، وتبعه الشيخ أبو عبية، فذهب إلى أن الدَّجَّال رمز لاستشراء الباطل، وليس رجلاً من بني آدم، ولهذا التأويل صرف للأحاديث عن ظاهرها بدون قرينةً!!

وإليك ما قاله الشيخ أبو عبيّة في تعليقه على أحاديث الدَّجَال؛ قال: «اختلاف ما رُوِي من الأحاديث في مكان ظهور الدَّجَال، وزمان ظهوره، وهل هو ابن صيّاد أم غيره؟ يشير إلى أن المقصود بالدَّجَال الرمز إلى الشر، واستعلائه، وصولة جبروته، واستشراء خطره، واستفحال ضرره في بعض الأزمنة، وتطاير أذاه في كثير من الأمكنة، بما يتيسَّر له من وسائل التمكُّن والانتشار والفتنة بعض الوقت، إلى أن تنطفئ جذوته، وتموت جمرته بسلطان الحق، وكلمة الله: ﴿إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ جَذُوته، وتموت جمرته بسلطان الحق، وكلمة الله: ﴿إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ رَهُوقًا﴾ [الإسراء: ١٨]»(٢).

ويقول أيضاً: «أليس الأولى أن يُفْهَم من الدَّجَّال أنه رمز الشر والبهتان والإفك...» إلخ<sup>(٣)</sup>.

انظر: «تفسير المنار» (٣/٧١٧).

<sup>(</sup>٢) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١١٨/١ ـ ١١٩)، تحقيق الشيخ محمد فهيم أبو عبية.

<sup>(</sup>٣) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٥٢).

ونرد على لهذه الأقوال بأن الأحاديث صريحة في أن الدَّجَال رجل بعينه، وليس هناك ما يدلُّ على أنه رمز للخرافات والدَّجَل والباطل، وليس في الروايات اختلاف ولا تعارض، وقد سبق الجمع بينها، فبيَّنت أن أول ما يخرج الدَّجَال من أصبهان من جهة خراسان \_ وكلها في جهة المشرق \_، وبيَّنتُ ما قيل عن ابن صياد هل هو الدَّجَال أم غيره؟ وذكرتُ أقوال العلماء في ذلك.

وإذا تبيَّنَ لهذا، وأن الروايات ليس فيها اضطراب؛ لا من حيث مكان خروجه، ولا من حيث زمان ظهوره؛ لم يكن هناك ما يدعو إلى ما ذهبا إليه، لا سيما مع ما جاء من صفاته التي نبَّهَت عليها الأحاديث، والتي تدلُّ دون ارتكاب تجوُّز لا داعي له على أنه شخصٌ حقيقة.

وأيضاً؛ فأبو عبية متناقضٌ في تعليقاته على الأحاديث الواردة في الدَّجَّال في كتاب «الفتن والملاحم» لابن كثير؛ فإنه يعلِّق على قول النبي ﷺ: «إنه مكتوبٌ بين عينيه (كافر)؛ يقرؤه مَن كره عمله، أو يقرؤه كل مؤمن». وقوله: «تعلَّموا أنه لن يرى أحدٌ منكم ربَّه حتى يموت».

يقول أبو عبية: «ولهذا يقرِّر كذب الدَّجَّال في دعواه الرُّبوبية قَبَّحَهُ الله، وأتمَّ عليه غضبه ولعنه (١٠).

فهو هنا يرى أن الدَّجَّال إنسان حقيقة، يَدَّعي الرُّبوبية، ويدعو عليه بالغضب واللعنة، وفي موضع آخر ينفي أن يكون هناك دجَّال على الحقيقة، وإنما هو رمزٌ للشَّرِّ والفتنة!!

ولا شك أن لهذا تناقضٌ واضحٌ منه.

وأرجو أن لا ينطبق على لهؤلاء المنكرين لظهور الدُّجَّال قوله ﷺ:

<sup>(</sup>۱) «النهاية/ الفتن والملاحم» (۱/ ۸۹).

«إنه سيكون من بعدكم قومٌ يكذّبون بالرجم، وبالدَّجّال، وبالشفاعة، وبعذاب القبر، وبقوم يخرجون من النار بعدما امتحشوا»(١).

وسيأتي في الكلام على خوارق الدَّجَّال، والأمر بالتعوُّذ من فتنته، والإخبار عن هلاكه، ما يدلُّ دِلالة قاطعة على أنه شخصٌ بعينه.

## خوارق الدَّجَّال أمورٌ حقيقية:

مضى ذكر بعض الخوارق التي تكون مع الدَّجَّال في الكلام على فتنته، ولهذه الخوارق حقيقة، وليست بخيالات وتمويهات؛ كما ادَّعى ذُلك بعض العلماء:

فقد نقل ابن كثير عن ابن حزم والطحاوي أنهما يقولان: بأن ما مع الدجَّال ليس له حقيقة.

وكذُلك نقل عن أبي عليِّ الجبائي<sup>(٢)</sup> شيخ المعتزلة قوله: «لا يجوز أن يكون كذُلك حقيقة؛ لئلا يُشَبَّه خارق الساحر بخارق النبي<sup>(٣)</sup>.

ثم جاء من بعدهم الشيخ رشيد رضا، فأنكر أن يكون مع الدَّجَّال خوارق، وزعم أن ذٰلك مخالفٌ لسنن الله تعالى في خلقه، فقال في الكلام على أحاديث الدَّجَّال: «ما ذُكِرَ فيها من الخوارق تضاهي أكبر الآيات التي أيَّد الله بها أولي العزم من المرسلين، أو تفوقها، وتعدُّ شبهة عليها؛ كما قال بعض علماء الكلام، وعد بعض المحدثين ذٰلك من بدعتهم، ومن المعلوم أن الله ما آتاهُم لهذه الآيات إلا لهداية خلقه التي

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۲۲۳/۱) (ح۱۵۷)، تحقیق أحمد شاکر، وقال: «إسناده صحیح».

 <sup>(</sup>۲) هو محمد بن عبد الوهاب بن سلام البصري، توفي سنة (۳۰۳هـ).
 انظر ترجمته في: «شذارت الذهب» (۲/۲۱)، و«الأعلام» (٦/٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) ﴿النهاية/ الفتن والملاحم؛ (١/ ١٢٠)، تحقيق د. طه الزيني.

هي مقتضى سبق رحمته لغضبه، فكيف يؤتى الدَّجَّال أكبر الخوارق لفتنة السواد الأعظم من عباده؟! فإن من تلك الروايات أنه يظهر على الأرض كلها في أربعين يوماً إلا مكة والمدينة»...

إلى أن قال: "إن ما عُزِيَ إليه من الخوارق مخالفٌ لسنن الله تعالى في خلقه، وقد ثبت بنصوص القرآن القطعية أنه لا تبديل لسنّته تعالى ولا تحويل، ولهذه الروايات المضطربة المتعارضة لا تصلح لتخصيص لهذه النصوص القطعية ولا لمعارضتها»(١).

واستشهد على تعارُض أحاديث الدَّجَّال بأنه ورد في بعض الروايات ـ كما سبق ـ أن معه جبال الخبز وأنهار الماء والعسل، وأن معه جنة وناراً... إلى غير ذٰلك، وهذا يتعارض مع الحديث الذي في الصحيحين عن المغيرة بن شعبة؛ قال: ما سأل أحدُ النبيَّ عَنِيْ عن الدَّجَّال ما سألتُه، وإنه قال لي: «ما يضرُّك منه؟» قلتُ: لأنهم يقولون إن معه جبلُ خبزٍ، ونهرُ ماء. قال: (بل هو أهون على الله من ذٰلك)(٢).

وممَّن أنكر خوارق الدجَّال أبو عبية، فقد قال في تعليقه على الأحاديث الواردة في ذٰلك: «هل يقف أمام لهذه الفتنة العظيمة الكثرة الكاثرة من الناس؟! يميت ثم يحيي على ملأ ومسمع من البشر، ثم يكب الله العباد في جهنَّم لأنهم افتتنوا به!! إن الله عَن ألطف بعباده وأرحم لهم من أن يسلَّط عليهم مثل لهذا البلاء، الذي لا يستطيع الوقوف له إلا مَن رُزِقَ حظاً غير محدود من ثبات الإيمان وقوَّة العقيدة، وإن

 <sup>(</sup>۱) «تفسير المناوى» (۹۰/۹).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (۸۹/۱۳ ـ مع شرح الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجّال، (۸۱/۱۲ ـ مع شرح النووي).

الدَّجَّال \_ أي: دجال \_ أهون على الله من أن يسلِّطه على خلقه، ويمدَّه بهٰذه الأسلحة الخطيرة الفتاكة المزلزِلة للعقيدة وللدين في قلوب أكثر العالمين (١).

## والرد على لهؤلاء يتلخُّص في الآتي:

١ ـ أن الأحاديث الواردة في ذكر خوارق الدَّجَّال ثابتة وصحيحة،
 لا يجوز ردُّها أو تأويلها؛ لما ذُكر من شبه، وليس فيها اضطراب، ولا بينها تعارُض.

وما استشهد به رشيد رضا من أن حديث المغيرة الذي في الصحيحين يعارض أحاديث الدَّجَال، فيجاب عنه: بأن معنى قول النبي ﷺ: "هو أهون على الله من ذلك"؛ أي: أهون من أن يجعل ما يخلقه على يدي الدَّجَال من الخوارق مضلاً للمؤمنين، ومشكّكاً لقلوب المؤمنين، بل ليزداد الذين آمنوا إيماناً، ويرتاب الذين في قلوبهم مرض، فهو مثل قول الذي يقتله الدَّجَال: "ما كنتُ أشدَّ بصيرةً مني فيك اليوم"، وليس المراد من قوله: "هو أهون على الله من ذلك" أنه ليس شيءٌ من ذلك معه، بل المراد أهون من أن يجعلَ شيئاً من ذلك آية على صدقه، ولا سيما وقد جعل فيه آية ظاهرة تدلُّ على كذبه وكفره، يقرؤها كل مسلم كاتب وغير كاتب، زائدة على شواهد كذبه من حدثه ونقصه (٢)؛ كما مر في الكلام على صفته.

٢ ـ لو سلمنا أن الحديث على ظاهره؛ فيكون قول النبي ﷺ له ذٰلك قبل أن ينزل على النبي ﷺ بيان ما معه من الخوارق؛ بدليل قول المغيرة للنبي ﷺ: إنك قلت المغيرة للنبي ﷺ: إنك قلت

<sup>(</sup>١) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/٨١٨)، تحقيق محمد أبو عبية.

<sup>(</sup>٢) انظر: «شرح مختصر مسلم» للنووي (١٨/ ٧٤)، و«فتح الباري» (١٣/١٣).

فيه كذا وكذا. ثم جاء الوحي بعد ذلك ببيان ما يكون مع الدَّجَال من الخوارق والآيات، فلا منافاة بين حديث المغيرة وأحاديث الدَّجَال.

٣ - إن خوارق الدَّجَّال حقيقة، وليست بخيالات ولا تمويهات، ولهذه الخوارق من الأمور التي أقدره الله عليها فتنة وابتلاءً للعباد، والدَّجَّال لا يمكن أن يشتبه حاله بحال الأنبياء؛ لأنه لم يثبت أنه يدَّعي النبوَّة حال ظهور الخوارق على يديه، بل يكون ظهور الخوارق عنه ادِّعائه الرُّبوبية (١).

٤ ـ إن استبعاد رشيد رضا لما رُوي من أن الدَّجَال يظهر على الأرض كلها في أربعين يوماً؛ إلا مكة والمدينة: ليس عليه دليل، بل جاء الدليل بخلافه؛ فإنه ورد في رواية مسلم أن بعض أيام الدَّجَال يكون قدر سنة، وبعضها قدر شهر، وبعضها قدر أسبوع... كما سبق ذكر ذٰكُلُ (٢).

٥ ـ أن ما يُعْطاهُ الدَّجَّال من الخوارق ليس فيه مخالفة لسنن الله الكونية؛ فإننا لو أجرينا كلام رشيد رضا على ظاهره لأبطلنا معجزات الأنبياء؛ لأنها مخالفة لسنن الله الكونية، وما يُقال في خوارق الأنبياء وأنها ليست مخالفة لسنن الله تعالى، يقال في الخوارق التي يُعطاها الدَّجَّال على سبيل الفتنة والامتحان والابتلاء.

7 ـ لو سلَّمنا أن خوارق الدَّجَّال مخالفة لسنن الله الكونية؛ فإننا نقول: إن زمن الدَّجَّال تنخرق فيه العادات، وتحدث أمور عظيمة مؤذِنة بخراب العالم وزوال الدُّنيا وقرب الساعة، وإذا كان خروجه في زمن فتنة أرادها الله؛ فلا يُقال: إن الله ألطف بعباده أن يفتنهم بخوارقه، فهو

<sup>(</sup>۱) انظر: "فتح الباري" (۱۳/ ۱۰۵). (۲) انظر (ص۳۷۲ ـ ۳۷۳).

اللطيف الخبير، ولكن اقتضت حكمته أن يبتلي العباد به، وقد أنذرهم وحذَّرهم منه.

وبعد لهذا ؛ فأرى من المناسب هنا أن أنقل طائفة من كلام العلماء الأعلام في إثبات خوارق الدَّجَّال، وأنها حقيقة جعلها الله فتنة وامتحاناً للعباد:

قال القاضي عياض كَالله: «لهذه الأحاديث التي ذكرها مسلمٌ وغيرُه في قصَّة الدَّجَّال حجَّة لمذهب أهل الحق في صحَّة وجوده، وأنه شخصٌ بعينه، ابتلى الله به عباده وأقدره على أشياء من مقدورات الله تعالى؛ من إحياء الميت الذي يقتله، ومن ظهور زهرة الدنيا والخصب معه، وجنته وناره، ونهريه، واتباع كنوز الأرض له، وأمره السماء أن تمطر فتمطر، والأرض أن تنبت فتنبت، فيقع كل ذلك بقدرة الله تعالى ومشيئته، ثم ويعجزُه الله تعالى بعد ذلك، فلا يقدر على قتل ذلك الرجل ولا غيره، ويُبْطِل أمره، ويقتله عيسى على ويثبت الله الذين آمنوا.

لهذا مذهب أهل السنة وجميع المحدِّثين والفقهاء والنَّظار؛ خلافاً لمن أنكره وأبطل أمره من الخوارج والجهميَّة وبعض المعتزلة... وغيرهم في أنه صحيح الوجود، ولكن الذي يدَّعى مخارف وخيالات لاحقائق لها، وزعموا أنه لو كان حقاً؛ لم يوثق بمعجزات الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم.

هٰذا غلطٌ من جميعهم؛ لأنه لم يدَّع النبوَّة، فيكون ما معه كالتصديق له، وإنما يدَّعي الإلهيَّة، وهو في نفس دعواه مكذَّبٌ لها بصورة حاله، ووجود دلائل الحدوث فيه، ونقص صورته، وعجزه عن إزالة العور الذي في عينيه، وعن إزالة الشاهد بكفره المكتوب بين عينيه.

ولهذه الدَّلائل وغيرها لا يغترُّ به إلا رعاع من الناس؛ لسد الحاجة

والفاقة؛ رغبة في سد الرمق، أو تقيَّة أو خوفاً من أذاه؛ لأنه فتنة عظيمة؛ تدهش العقول، وتحيِّر الألباب، مع سرعة مروره في الأرض، فلا يمكث بحيث يتأمَّل الضعفاء حاله ودلائل الحدوث فيه والنقص، فيصدِّقه من صدَّقه في لهذه الحالة.

ولهذا حذَّرت الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين من فتنته، ونبَّهوا على نقصه ودلائل إبطاله.

وأما أهل التوفيق؛ فلا يغترُّون به، ولا يُخْدَعون لما معه؛ لما ذكرناه من الدَّلائل المكذِّبة له، مع ما سبق لهم من العلم بحاله، ولهذا يقول له الذي يقتله ثم يحييه: «ما ازددت فيك إلا بصيرة»(١).

وقال الحافظ ابن كثير كَالله: "إن الدَّجَّال يمتحن الله به عباده بما يخلقه معه من الخوارق المشاهَدة في زمانه كما تقدم أن من استجاب له يأمر السماء فتمطرهم، والأرض فتنبت لهم زرعاً تأكل منه أنعامهم وأنفسهم، وترجع إليهم مواشيهم سماناً لبناً، ومن لا يستجيب له، ويرد عليه أمره؛ تصيبهم السَّنة والجَدْب والقحط والقلة وموت الأنعام ونقص الأموال والأنفس والثمرات، وأنه يتبعه كنوز كيعاسيب النحل، ويقتل ذلك الشاب ثم يحييه، ولهذا كله ليس بمخرقة، بل له حقيقة امتحن الله بها عباده في آخر الزمان، فيضلُ به كثيراً، ويهدي به كثيراً؛ يكفر المرتابون، ويزداد الذين آمنوا إيماناً (٢٠).

وقال الحافظ ابن حجر: ﴿وَفِي الدَّجَّالَ مَع ذَلَكَ دَلَالَةَ بَيِّنَةَ لَمَن عَقَلَ عَلَى كَذَبِهِ ؛ لأَنه ذُو أَجزاء مؤلَّفة، وتأثير الصنعة فيه ظاهر مع ظهور الآفة به من عَور عينيه، فإذا دعا الناس إلى أنه ربهم: فأسوأ حال من يراه من

<sup>(</sup>۱) قشرح النووي لمسلم؛ (۱۸/۸۵ ـ ۵۹)، وقفتح الباري؛ (۱۲/۱۳).

<sup>(</sup>٢) ﴿النهاية/ الفتن والملاحم؛ (١٢١/١)، تحقيق د. طه زيني.

ذوي العقول أن يعلم أنه لم يكن لِيُسَوِّي خلق غيره ويَعْدِله ويُحْسِنه ولا يدفع النقص عن نفسه، فأقل ما يجب أن يقول: يا من يزعم أنه خالق السماء والأرض! صوِّر نفسك وعدِّلْها وأزل عنها العاهة، فإن زعمتَ أن الرَّبَّ لا يُحدث في نفسه شيئاً؛ فأزل ما هو مكتوب بين عينيك<sup>(۱)</sup>.

وقال ابن العربي (٢): «الذي يظهر على يد الدَّجَّال من الآيات؛ من إنزال المطر والخصب على من يصدقه، والجدب على من يكذبه، واتباع كنوز الأرض له، وما معه من جنَّة ونار ومياه تجري؛ كل ذلك محنة من الله، واختبار؛ ليهلك المرتاب، وينجو المتيقِّن، وذلك كله أمر مخوف، ولهذا قال على: «لا فتنة أعظم من فتنة الدَّجَّال» (٣).

# الوقاية من فتنة الدَّجَّال:

أرشد النبي على أمته إلى ما يعصمها من فتنة المسيح الدَّجَال، فقد ترك أمَّته على المحجَّة البيضاء؛ ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، فلم يدع على المحجَّة البيضاء؛ ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، فلم يدع على خيراً إلا دلَّ أمَّته عليه، ولا شرّاً إلا حذَّرها منه، ومن جملة ما حذَّر منه فتنة المسيح الدَّجَال؛ لأنها أعظم فتنة تواجهها الأمة إلى قيام الساعة، وكان كل نبيِّ ينذر أمته الأعور الدَّجَال، واختص محمَّدُ على بزيادة التَّحذير والإنذار، وقد بيَّن الله له كثيراً من صفات الدَّجَال؛ ليحذر أمته؛ فإنه خارجٌ في لهذه الأمة لا محالة؛ لأنها آخر الأمم، ومحمَّدُ على خاتم النبيّين.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري، (۱۰۳/۱۳).

<sup>(</sup>٢) هو أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد المعافري الإشبيلي المالكي، صاحب المصنفات؛ كوأحكام القرآن، وغيرها، توفي بالقرب من فاس بالمغرب، ودُفن بها سنة (٥٤٣هـ) كَاللَّهُ.

انظر: ﴿الأعلامِ (٦/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) ﴿فتح الباري، (١٠٣/١٣).

ولهذه بعض الإرشادات النبويّة التي أرشد إليها المصطفى ﷺ أمته؛ لتنجو من لهذه الفتنة العظيمة التي نسأل الله العظيم أن يعافينا ويعيذنا منها:

ا ـ التمسُّك بالإسلام، والتسلُّح بسلاح الإيمان، ومعرفة أسماء الله وصفاته الحسنى التي لا يشاركه فيها أحدٌ، فيعلم أنَّ الدَّجَال بشرٌ يأكل ويشرب، وأن الله تعالى منزَّه عن ذلك، وأن الدَّجَال أعور، والله ليس بأعور، وأنه لا أحد يرى ربه حتى يموت، والدَّجَال يراه الناس عند خروجه؛ مؤمنهم وكافرهم.

٢ ـ التعوُّذ من فتنة الدَّجَال، وخاصة في الصلاة، وقد وردت بذٰلك
 الأحاديث الصحيحة:

فمنها ما رواه الشيخان والنسائي عن عائشة زوج النبي على: أن رسول الله على كان يدعو في الصلاة: «اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدَّجَال... الحديث، (۱).

وروى البخاري عن مصعب<sup>(۲)</sup>؛ قال: كان سعدٌ يأمر بخمس ويذكرهنَّ عن النبي ﷺ أنه كان يأمر بهن. . . (منها): «وأعوذ بك من فتنة الدُّنيا (يعنى: فتنة الدَّبال»)<sup>(۳)</sup>.

«وفي إطلاق الدُّنيا على الدَّجَّال إشارة إلى أن فتنة الدَّجَّال أعظم

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الأذان، باب الدعاء قبل السلام، (۳۱۷/۲ ـ مع الفتح) و «صحيح مسلم»، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب التعوذ من عذاب القبر وعذاب جهنم، (۵/۷۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) هو مصعب بن سعد بن أبي وقاص. انظر: •فتح الباري، (١١/ ١٧٥).

الفتن الواقعة في الدُّنيا»(١).

وروى مسلم عن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قالَ رسولَ الله ﷺ: ﴿ إِذَا تَشْهَدُ أَحَدُكُم؛ فليستعذ بالله من أربع؛ يقول: اللهم إني أعوذُ بك من عذاب جهنّم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن شرّ فتنة المسيح الدَّجّال (٢).

وكان الإمام طاوس<sup>(٣)</sup> يأمر ابنه بإعادة الصلاة إذا لم يقرأ بهذا الدُّعاء في صلاته (٤٠).

ولهذا دليلٌ على حرص السلف على تعليم أبنائهم لهذا الدعاء العظيم.

قال السفاريني: «مما ينبغي لكل عالم أن يبثّ أحاديث الدَّجَال بين الأولاد والنساء والرجال... وقد ورد أن من علامات خروجه نسيان ذكره على المنابر (٥٠)».

 <sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۱/۹۷۱).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب التعوُّذ من عذاب القبر وعذاب جهنم، (٥/ ٨٧ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام طاوس بن كيسان اليماني، أبو عبد الرحمٰن، من كبار التابعين، أدرك خمسين من الصحابة، وحج أربعين حجة، وكان مستجاب الدعوة، قال ابن عيينة: متجنبو السلطان ثلاثة: أبو ذر في زمانه، وطاوس في زمانه، والثوري في زمانه. توفي سنة ست ومئة كَلْلَهُ.

انظر: «تهذیب التهذیب» (۸/۵ \_ ۱۰).

<sup>(</sup>٥) ورد في ذلك حديث صححه الهيثمي في المجمع الزوائد، عن الصعب بن جثامة؛ قال: سمعت رسول الله على يقول: الا يخرج الدجال حتى يلهل الناس عن ذكره، وحتى تترك الأئمة ذكره على المنابر.

انظر: «مجمع الزوائد ومنبع الفوائد» (٧/ ٣٣٥).

إلى أن قال: «ولا سيما في زماننا لهذا الذي اشرأبّت فيه الفتن، وكَثُرت فيه المحن، واندرست فيه معالم السنن، وصارت السنن فيه كالبدع، والبدعة شرعٌ يُتَّبع، ولا حول ولا قوَّة إلا بالله العلي العظيم، (١).

٣ ـ حفظ آيات من سورة الكهف، فقد أمر النبي ﷺ بقراءة فواتح سورة الكهف على الدَّجَّال، وفي بعض الروايات خواتيمها، وذٰلك بقراءة عشر آيات من أولها أو آخرها.

ومن الأحاديث الواردة في ذلك ما رواه مسلم من حديث النوَّاس بن سمعان الطويل... (وفيه قوله ﷺ): «من أدركه منكم؛ فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف» (٢).

وروى مسلم أيضاً عن أبي الدرداء و النبي على قال: «من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف؛ عُصِمَ من الدَّجال»؛ أي: من فتنه.

قال مسلم: «قال شعبة: من آخر الكهف، وقال همام: من أول الكهف» (٣).

قال النووي: «سبب ذٰلك ما في أولها من العجائب والآيات، فمَن تدبَّرَها؛ لم يفتتن بالدَّجَّال، وكذٰلك آخرها قوله تعالى: ﴿أَفَحَيِبَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوۤا أَن بَنَّخِذُوا ﴾ [الكهف: ١٠٢])(٤).

<sup>(</sup>۱) الوامع الأنوار البهية، (۲/۲۰۱ ـ ۱۰۲).

<sup>(</sup>۲) المحبح مسلم، كتاب الفتن، باب ذكر الدجَّال، (۱۸/ ۲۰ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٣) «صحیح مسلم»، کتاب صلاة المسافرین، باب فضل سورة الکهف وآیة الکرسي، (٦/ ۹۲ \_ ۹۳ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) • شرح النووي لمسلم ١٠ (٩٣).

ولهذا من خصوصيات سورة الكهف، فقد جاءت الأحاديث بالحث على قراءتها، وخاصة في يوم الجمعة.

روى الحاكم عن أبي سعيد الخُدْري ﴿ أَنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ: ﴿ إِنَّ مَنْ قَرَا سُورَةَ الْكَهُفُ يُومُ الْجَمْعَةِ؛ أَضَاءً لَهُ مَنَ النَّوْرُ مَا بَيْنَ الْجَمْعَتَيْنَ ۗ (١).

ولا شكَ أن سورة الكهف لها شأنٌ عظيمٌ، ففيها من الآيات الباهرات؛ كقصة أصحاب الكهف، وقصة موسى مع الخضر، وقصة ذي القرنين، وبناءه للسدِّ العظيم حائلاً دون يأجوج ومأجوج، وإثبات البعث والنشور والنفخ في الصُّور، وبيان الأخسرين أعمالاً وهم الذين يحسبون أنهم على الهدى وهم على الضلالة والعمى.

فينبغي لكل مسلم أن يحرص على قراءة لهذه السورة، وحفظها، وترديدها، وخاصة في خير يوم طلعت عليه الشمس، وهو يوم الجمعة.

٤ - الفرار من الدَّجَّال، والابتعاد منه، والأفضل سكنى مكة والمدينة، فقد سبق أن الدَّجَّال لا يدخل الحرمين، فينبغي للمسلم إذا خرج الدَّجَّال أن يبتعد منه، وذلك لما معه من الشبهات والخوارق العظيمة التي يجريها الله على يديه فتنة للناس؛ فإنه يأتيه الرجل وهو يظن في نفسه الإيمان والثبات، فيتبع الدَّجَّال، نسأل الله أن يعيذنا من فتنته وجميع المسلمين.

روى الإمام أحمد وأبو داود والحاكم عن أبي الدُّهماء (٢)؛ قال:

<sup>(</sup>۱) «مستدرك الحاكم» (۲/ ۳٦۸)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

وقال الذهبي: «نعيم (أي: ابن حماد) ذو مناكير.

وقال الألباني: «صحيح». «صحيح الجامع الصغير» (٥/ ٣٤٠) (ح١٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) هو قرفة بن بهيس العدوي البصري، تابعي، ثقة، روى عن بعض الصحابة؛ كعمران بن حصين، وسمرة بن جندب، وغيرهما.

سمعتُ عمران بن حُصين يحدِّث؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «من سمع بالدَّجَال؛ فليناً عنه، فوالله إن الرجل ليأتيه وهو يحسب أنه مؤمن، فيتبعه مما يبعث به من الشبهات، أو لما يبعث به من الشبهات، أو

# و ذكر الدَّجال في القرآن:

تساءل العلماء عن الحكمة في عدم التصريح بذكر الدَّجَّال في القرآن مع عظم فتنته، وتحذير الأنبياء منه، والأمر بالاستعادة من فتنته في الصلاة، وأجابوا عن ذلك بأجوبة؛ منها:

انه مذكورٌ ضمن الآيات التي ذُكِرَت في قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ مَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَننُهَا لَرْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَننِهَا خَيْراً ﴾ [الانعام: ١٥٨].

ولهذه الآيات هي: الدَّجَّال، وطلوع الشمس من مغربها، والدَّابة، وهي المذكورة في تفسير لهذه الآية.

انظر ترجمته في: (تهذیب التهذیب) (۸/ ۳۲۹).

<sup>(</sup>۱) ﴿الفتح الرباني؛ (۲۶/۲٤)، و﴿سنن أبي داود؛ (۱۱/۲٤۲ ـ مع عون المعبود)، و﴿مستدرك الحاكم؛ (٤/ ٥٣١).

قال الحاكم: الهذا حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم، ولم يخرجاه،، وسكت عنه الذهبي.

والحديث صححه الألباني. انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣٠٣/٥) (ح٦١٧٧).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، =

٢ - أن القرآن ذكر نزول عيسى ﷺ، وعيسى هو الذي يقتل الدَّجَال، فاكتفى بذكر مسيح الهُدى عن ذكر مسيح الضَّلالة، وعادة العرب أنها تكتفي بذكر أحد الضدين دون الآخر.

٣ ـ أنه مذكورٌ في قوله تعالى: ﴿لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾ [غافر: ٥٧]، وإن المقصود بالناس هنا الدَّجَال؛ من إطلاق الكل على البعض.

قال أبو العالية (١): «أي: أعظم من خلق الدَّجَّال حين عظَّمته اليهود» (٢).

قال ابن حجر: «ولهذا \_ إن ثبت \_ أحسن الأجوبة، فيكون من جملة ما تكفَّل النبي ﷺ ببيانه، والعلم عند الله (٣).

٤ - أن القرآن لم يذكر الدَّجَال احتقاراً لشأنه؛ لأنه يدَّعي الرُّبوبية وهو بشرٌ ينافي حاله جلال الرَّبِّ وعظمته وكماله وكبريائه وتنزُّهه عن النقص، فلذلك كان أمره عند الله أحقر وأصغر من أن يُذْكَرَ، ومع لهذا حذَّرت الأنبياء منه، وبيَّنت خطره وفتنته، كما سبق أن كل نبيٍّ أنذر أمته منه، وحذَّرها من فتنته.

فإن اعتُرِض بأن القرآن ذكر فرعون وهو قد ادَّعى الرُّبوبية والألوهيَّة، فيقال: إن أمر فرعون انقضى وانتهى، وذُكِر عبرة للناس

<sup>= (</sup>٢/ ١٩٥ ـ مع الفتح)، و«جامع الترمذي في تحفة الأحوذي» (٨/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>۱) هو رفيع بن مهران الرياحي مولاهم البصري من كبار التابعين، أدرك الجاهلية، وأسلم بعد وفاة النبي ﷺ، وروى عن كثير من الصحابة ، وتوفى سنة (۹۹هـ).

انظر ترجمته في: (تهذيب التهذيب) (٣/ ٢٨٤\_ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) •تفسير القرطبي، (١٥/ ٣٢٥). (٣) •فتح الباري، (١٣/ ٩٢).

وعظمة، وأما أمر الدَّجَال؛ فسيحدث في آخر الزمان، فتُرِك ذكره امتحاناً به، مع أن ادِّعاءه الرُّبوبية أظهر من أن يُنَبَّهَ على بطلانه؛ لأن الدَّجَال ظاهر النقص، واضح الذَّم، أحقر وأصغر من المقام الذي يدَّعيه، فترك الله ذكره، لما يعلم تعالى من عباده المؤمنين؛ أن مثل لهذا لا يخيفهم ولا يزيدهم إلا إيماناً وتسليماً لله ورسوله؛ كما يقول الشاب الذي يقتله الدَّجَال ويجيبه: «والله ما كنت فيك أشد بصيرة منى اليوم»(۱).

وقد يُترَك ذكرُ الشيء لوضوحه؛ كما ترك النبي عَلَيْ في مرض موته أن يكتب كتاباً بخلافة الصدِّيق في المؤمنون أبي بكر عند الصحابة في ، ولذُلك قال النبي عَلَيْ: «يأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر» (٢).

وذكر ابن حجر كَثَلَثُهُ أن السؤال عن عدم ذكر الدَّجَّال في القرآن لا يزال وارداً؛ لأن الله تعالى ذكر يأجوج ومأجوج في القرآن، وفتنتهم قريبة من فتنة الدَّجَّال<sup>(٣)</sup>.

هٰذا ؛ ولعل الجواب الأول هو الأقرب، والله أعلم، فيكون الدَّجَّال قد ذُكِرَ ضمن بعض الآيات، ويكون النبي عَلَيُ تكفَّل ببيان ذلك المجمل.

#### هلاك الدَّجَال:

يكون هلاك الدَّجَّال على يدي المسيح عيسى بن مريم عَلِيها؛ كما

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب لا يدخل الدجال المدينة، (۱۰۱/۱۳ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفضائل، باب فضائل أبي بكر الصديق ﷺ، (١٥/ ١٥٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (فتح الباري) (١٣/ ٩١ - ٩٢ - مع الفتح).

دلّت على ذلك الأحاديث الصحيحة، وذلك أنّ الدّّجَال يظهر على الأرض كلّها إلا مكة والمدينة، ويكثر أتباعه، وتعم فتنته، ولا ينجو منها إلا قلّة من المؤمنين، وعند ذلك ينزل عيسى بن مريم عليه على المنارة الشرقية بدمشق، ويلتف حوله عباد الله المؤمنون، فيسير بهم قاصدا المسيح الدَّجَال، ويكون الدَّجَال عند نزول عيسى متوجها نحو بيت المقدس، فيلحق به عيسى عند باب (لد)(۱)، فإذا رآه الدَّجَال؛ ذاب كما يذوب الملح، فيقول له عليه: (إن لي فيك ضربة لن تفوتني)، فيتداركه عيسى، فيقتله بحربته، وينهزم أتباعه، فيتبعهم المؤمنون، فيقتلونهم، حتى يقول الشجر والحجر: يا مسلم! يا عبد الله! لهذا يهوديٌ خلفي، تعال فاقتله؛ إلا الغرقد؛ فإنه من شجر اليهود (٢).

وإليك بعض الأحاديث الواردة في هلاك الدَّجَّال وأتباعه:

روى مسلم عن عبد الله بن عمرو على الله عن عبد الله بن عمرو على الله على الله على الله عبد الل

وروى الإمام أحمد والترمذي عن مجمع بن جارية الأنصاري رهيه القيد والترمذي عن مجمع بن جارية الأنصاري والله يقول: سمعت رسول الله عن النواس بن سمعان المعند عن النواس بن سمعان المعند عن النواس بن سمعان المعند المعند عن النواس بن سمعان المعند الم

<sup>(</sup>۱) (لد): بلدة في فلسطين قرب بيت المقدس. انظر: «معجم البلدان» (٥/ ١٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٢٨ ـ ١٢٩)، تحقيق د. طه زيني.

 <sup>(</sup>٣) "صحیح مسلم"، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر الدَّجَال، (١٨/ ٧٥ ـ
 ٧٦ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «الفتح الرباني ترتيب مسند أحمد» (٨٣/٢٤)، والترمذي (٦/٥١٣ ـ ٥١٤ ـ مع تحفة الأحوذي).

الدَّجَّال... (وفيه قصة نزول عيسى وقتله للدَّجَّال، وفيه قوله ﷺ): «فلا يحلُّ لكافرٍ يجد ربح نفسه إلا مات، ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه، حتى يدركه بباب لد، فيقتله»(١).

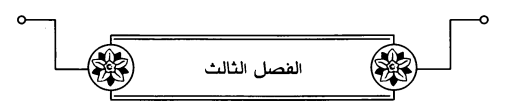
وبقتله ـ لعنه الله ـ تنتهي فتنته العظيمة، وينجي الله الذين آمنوا من شرّه وشرّ أتباعه على يدي روح الله وكلمته عيسى بن مريم ﷺ وأتباعه المؤمنين، ولله الحمد والمنة.



<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذکر الدجال، (۱۸/ ۲۷ ـ ۲۸ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٢) (ماث الشيء ميثاً)؛ أي: مرسه. وماث الملح في الماء؛ أي: أذابه.
 انظر: «لسان العرب» (٢/ ١٩٢).

 <sup>(</sup>٣) «الفتح الرباني ترتيب مسند أحمد» (٢٤/ ٨٥، ٨٦).
 قال الهيشمي: «رواه أحمد بإسنادين رجال أحدهما رجال الصحيح». انظر:
 «مجمع الزوائد» (٧/ ٣٤٤).



#### نزول عیسی ﷺ

قبل أن نتحدَّث عن نزول عيسى بن مريم ﷺ يحْسُنُ بنا أن نتعرَّف على صفته التي وردت بها النُّصوص الشرعية...

#### ٥ صفة عيسى عليه:

صفته التي جاءت بها الروايات أنه رجلٌ، مربوع القامة، ليس بالطويل ولا بالقصير، أحمر، جعدٌ، عريض الصدر، سبط الشعر، كأنما خرج من ديماس \_ أي: حمَّام \_ له لِمَّة (١) قد رجَّلها تملأ ما بين منكبيه.

# الأحاديث الواردة في ذٰلك:

<sup>(</sup>١) (اللمة): بكسر اللام: شعر الرأس. يقال له إذا جاوز شحمة الأذنين: لمة. وإذا زاد عن ذلك فهو: جمة.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٤/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) "صحيح البخاري"، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿وَاَذَكُرْ فِي ٱلْكِئْكِ

مَرْيَمُ ﴾ [مريم: ١٦]، (٢/ ٤٧٦ ـ مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، باب الإسراء برسول لله ﷺ وفرض الصلوات، (٢/ ٢٣٢ ـ مع شرح النووي).

وروى مسلمٌ عن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قالَ رسولَ الله ﷺ: القدر أيتني في الحجر وقريشٌ تسألني... (فذكر الحديث، وفيه): وإذا عيسى بن مريم ﷺ قائمٌ يصلي، أقرب الناس به شبهاً عروة بن مسعود الثقفي (٢٠).

وفي الصحيحين عن عبد الله بن عمر ظليه أن رسول الله على قال: «أراني ليلة عند الكعبة، فرأيت رجلاً آدم (٣) كأحسن ما أنت راءٍ من أدم

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿وَاَذَكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمُ﴾، (٦/ ٤٧٧ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) هو الصحابي الجليل أبو مسعود عروة بن مسعود بن معتب بن مالك الثقفي هذه الله بعد انصراف النبي ه من الطائف، وكانت له اليد البيضاء في تقرير صلح الحديبية، وكان رجلاً محبباً مطاعاً في قومه أهل الطائف، فلما دعاهم إلى الإسلام، قتلوه، ولما أصابه سهم منهم؛ قيل له: ما ترى في دمك؟ قال: كرامة أكرمني الله بها، وشهادة ساقها الله إليّ، فليس فيّ إلا ما في الشهداء الذين قُتِلوا مع رسول الله ه قبل أن يرتحل عنكم، فقال فيه النبي عن عموة مثل عروة مثل صاحب ياسين، دعا قومه إلى الله، فقتلوه،

وقيل: إنه المراد بقوله تعالى: ﴿لَوْلَا نُزِلَ هَنَا الْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ الزخرف: ٣١].

انظر: «الاستيعاب في معرفة الأصحاب» (١٠٦٦ / ١٠٦٧) تحقيق علي البجاوي لابن عبد البر، و«الإصابة في تمييز الصحابة» (٢/ ٤٧٧ \_ ٤٧٨) لابن حجر، و«تجريد أسماء الصحابة» (١/ ٣٨٠) للذهبي.

والحديث في «صحيح مسلم»، كتاب ذكر المسيح بن مريم ﷺ، (٢/ ٢٣٧ ـ ٢٣٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) (آدم): الآدم هو الأسمر الشديد السمرة، وقيل: هو من أدمة الأرض؛ أي: لونها، وبه سمى آدم عليها.

الرجال، له لِمَّةٌ كأحسن ما أنت راء من اللَّمم، قد رجَّلها، فهي تقطر ماء، متَّكناً على رجلين أو على عواتق رجلين، يطوف بالبيت، فسألت: مَن هٰذا؟ فقيل: هٰذا المسيح بن مريم، (١٠).

وفي رواية للبخاري عن ابن عمر؛ قال: «لا والله؛ ما قال النبي ﷺ لعيسى أحمر، ولكن قال: (فذكر تمام الحديث بنحو الرواية السابقة)»(٢).

وفي رواية لمسلم عنه ﷺ: «فإذا رجُلٌ آدَمُ... (إلى أن قال): رَجِلُ الشَّعر) (٣).

والجمع بين لهذه الروايات من كونه في بعضها أحمر، وبعضها آدم، وما جاء أنه سبط الشعر، وفي بعضها بأنه جعد:

إنه لا منافاة بين الحُمرة والأُدْمَة؛ لجواز أن تكون أُدمته صافية (٤).

وأما ما جاء من إنكار ابن عمر لرواية أن عيسى أحمر؛ فهو مخالفٌ لما حفظه غيره، فقد روى أبو هريرة وابن عباس في أنه عليه السلام أحمر اللون.

وأما كونه في رواية سبط الشعر، وفي أخرى أنه جعد، والجعد ضد السبط، فيمكن أن يجمع بينهما بأنه سبط الشعر، وأما وصفه بأنه جعد؛ فالمراد بذلك جعودة في جسمه لا شعره، وهو اجتماع اللحم واكتنازه (٥).

<sup>=</sup> انظر: (النهاية في غريب الحديث) (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري"، كتاب أحاديث الأنبياء، (٦/ ٤٧٧ ـ مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، باب ذكر المسيح بن مريم ﷺ، (٢/ ٢٣٣ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري» (٦/ ٤٧٧). (٣) «صحيح مسلم» (٢/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٤) «الإشاعة» (ص١٤٣). (٥) انظر: «فتح الباري» (٦/٤٨٦).

#### صفة نزوله ﷺ:

بعد خروج الدَّجَّال، وإفساده في الأرض، يبعث الله عيسى ﷺ، فينزل إلى الأرض، ويكون نزوله عند المنارة البيضاء شرقي دمشق الشام، وعليه مهرودتان (۱)، واضعاً كفَّيْهِ على أجنحة ملكين، إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفعه تحدَّر منه جمانٌ كاللؤلؤ، ولا يَحِلُّ لكافرٍ يجِدُ ريح نَفَسه إلا مات، ونَفَسُهُ ينتهى حيث ينتهى طرفه.

ويكون نزوله على الطائفة المنصورة، التي تقاتل على الحق، وتكون مجتمعة لقتال الدَّجَال، فينزل وقت إقامة الصلاة، يصلي خلف أمير تلك الطائفة.

قال ابن كثير: «لهذا هو الأشهر في موضع نزوله أنه على المنارة البيضاء الشرقية بدمشق، وقد رأيت في بعض الكتب أنه ينزل عل المنارة البيضاء شرقي جامع دمشق، فلعل لهذا هو المحفوظ... وليس بدمشق منارة تعرف بالشرقية سوى التي إلى جانب الجامع الأموي بدمشق من شرقيه، ولهذا هو الأنسب والأليق؛ لأنه ينزل وقد أقيمت الصلاة، فيقول له إمام المسلمين: يا روح الله! تقدمً. فيقول: تقدم أنت؛ فإنه أقيمت لك. وفي رواية: بعضكم على بعض أمراء؛ تكرمة الله لهذه الأمة (٢) الله المسلمين.

وذكر ابن كثير أنه في زمنه سنة إحدى وأربعين وسبع مثة جدَّد

<sup>(</sup>١) (مهردوتان): روي بالدال المهملة والذال المعجمة، والمهملة أكثر، والمعنى: لابس مهرودتين؛ أي: ثوبين مصبوغين بورس ثم زعفران.

انظر: «شرح النووي لمسلم» (١٨/ ٦٧)، و«لسان العرب» (٣/ ٤٣٥)؛ و«النهاية في غريب الحديث» (٢٥٨/٥).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب بيان نزول عيسى بن مريم حاكماً بشريعة نبينا محمد ﷺ، (١٩٣/٢ \_ ١٩٤ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/١٤٤ ـ ١٤٥)، تحقيق د. طه زيني.

المسلمون منارة من حجارة بيض، وكان بناؤها من أموال النصارى الذين حرقوا المنارة التي كانت مكانها، ولعل هذا يكون من دلائل النبؤة الظاهرة، حيث قيَّض الله بناء هذه المنارة من أموال النصارى، لينزل عيسى بن مريم عليها، فيقتل الخنزير، ويكسر الصليب، ولا يقبل منهم جزية، ولكن من أسلم وإلا قُتِل، وكذلك غيرهم من الكفار(١).

ففي حديث النواس بن سمعان الطويل في ذكر خروج الدَّجَال ثم نزول عيسى عَلَيْ قال عَلَيْ: ﴿إذا بعث الله المسيح بن مريم، فينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق، بين مهرودتين، واضعاً كفيه على أجنحة ملكين، إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفعه تحدَّرَ منه جُمانٌ كاللؤلؤ، فلا يحلُّ لكافرٍ يجد ريح نفسه إلا مات، ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه لكافرٍ يجد ريح نفسه إلا مات، ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه - أي: يطلب الدَّجَال - حتى يدركه بباب لد، فيقتله، ثم يأتي عيسى بن مريم قومٌ قد عصمهم الله منه، فيمسح وجوههم، ويحدُّنُهم بدرجاتهم في الجنة» (٢).

# أدلّة نزوله ﷺ:

نزول عيسى ﷺ في آخر الزمان ثابتٌ في الكتاب والسنة الصحيحة المتواترة، وذٰلك علامة من علامات الساعة الكبرى.

#### أ ـ أدلة نزوله من القرآن الكريم:

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/١٤٥).

فهذه الآيات جاءت في الكلام على عيسى على وجاء في آخرها قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَمِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ [الزخرف: ٦١]؛ أي: نزول عيسى على قبل قبل يوم القيامة علامة على قرب الساعة، ويدلُ على ذٰلك القراءة الأخرى: ﴿وَإِنَّهُ لَعَلَمٌ لّلسَّاعَةِ ﴾؛ بفتح العين واللام؛ «أي: علامة وأمارة على قيام الساعة، وهذه القراءة مروّية عن ابن عباس ومجاهد وغيرهما من أثمّة التفسير (١٠).

وروى الإمام أحمد بسنده إلى ابن عباس في تفسير لهذه الآية: ﴿وَإِنَّكُ لَمِلْمٌ لِلسَّاعَةِ﴾؛ قال: «هو خروج عيسى بن مريم علي قبل يوم القيامة»(٢).

وقال الحافظ ابن كثير: «الصحيح أنه ـ أي: الضمير ـ عائد على عيسى؛ فإن السياق في ذكره»(٣).

واستبعد أن يكون معنى الآية: ما بُعِثَ به عيسى عليه من إحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص وغير ذٰلك من ذوي الأسقام.

وأبعدُ من ذلك ما رُوِيَ عن بعض العلماء أن الضَّمير في ﴿وَأَنَّهُ ﴾ عائدٌ على القرآن الكريم (٤).

٢ ـ وقال تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَا قَنَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى اَبْنَ مَرْبَمَ رَسُولَ اللّهِ وَمَا فَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيّة لَمُمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْلِ إِلّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ \* وَيَوْمَ اَلْقِيْمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴿ النساء: ١٥٧ ـ ١٥٩].

فهذه الآيات؛ كما أنها تدلُّ على أن اليهود لم يقتلوا عيسى عَلِين،

<sup>(</sup>۱) «تفسير القرطبي» (۱۲/ ۱۰۵). وانظر: «تفسير الطبري» (۲۰/۲۰ ـ ۹۱).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٣٢٩/٤) (ح٢٩٢١)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>۳) «تفسیر ابن کثیر» (۷/ ۲۲۲).(٤) انظر: «تفسیر ابن کثیر» (۷/ ۲۲۳).

ولم يصلبوه، بل رفعه الله إلى السماء؛ كما في قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ لِهِمْ عَالَى: ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يُعِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ﴾ [آل عمران: ٥٥].

فإنها تدلُّ على أنَّ من أهل الكتاب مَن سيؤمن بعيسى عَلِي آخر الزمان، وذلك عند نزوله (١) وقبل موته؛ كما جاءت بذلك الأحاديث المتواترة الصحيحة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في جوابه لسؤال وُجّه إليه عن وفاة عيسى ورفعه: «الحمد لله، عيسى الله حيّ، وقد ثبت في الصّحيح عن النبي الله أنه قال: (ينزل فيكم ابن مريم حكماً عدلاً وإماماً مقسطاً، فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية) (٢)، وثبت في الصحيح عنه أنه ينزل على المنارة البيضاء شرقي دمشق، وأنه يقتل الدَّجَّال، ومَن فارقت روحه جسده؛ لم ينزل جسده من السماء، وإذا أُحيي؛ فإنه يقوم من قبره.

وأما قوله تعالى: ﴿إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَانُولُ وَاللّهُ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَانَ على أنه لم يعنِ بذلك الموت، إذ لو أراد بذلك الموت؛ لكان عيسى في ذلك كسائر المؤمنين؛ فإن الله يقبض أرواحهم، ويعرج بها إلى السماء، فعُلِم أن ليس في ذلك خاصّية، وكذلك قوله: ﴿وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَغُرُولَ ﴾، ولو كان قد فارقت روحه جسده؛ لكان بدنه في الأرض كبدن سائر الأنبياء، أو غيره من الأنبياء.

وقد قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّهَ

<sup>(</sup>۱) نزولاً حقيقياً، وليس المراد بنزوله وحكمه في الأرض في آخر الزمان كناية عن غلبة روحه وسر رسالته على الناس بما غلب عليها من الأمر بالرحمة والمحبة والسلم. والأخذ بمقاصد الشريعة دون الوقوف عند ظواهرها؛ فإن ذلك مخالفً للأحاديث المتواترة في أنه ينزل بروحه وجسده كما رفع بروحه وجسده عليه.

<sup>(</sup>٢) انظر كلام الشيخ محمد عبده في: «تفسير المنار» (٣١٧/٣).

لَمُمُّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ آخَنَلَفُوا فِيهِ لَغِي شَكِّ مِّنَهُ مَا لَمُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱلْبَاعَ ٱلظَّنِّ وَمَا قَنْلُوهُ يَقِينًا ﴿ بَلَ ذَفْعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٧ ـ ١٥٨]، فقوله هنا: ﴿ بَلَ رَفْعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ يُبَيِّنُ أنه رُفِع بدنه وروحه؛ كما ثبت في الصحيح أنه ينزل ببدنه وروحه، إذ لو أريد موته؛ لقال: وما قتلوه وما صلبوه، بل مات...

ولهذا قال مَن قال من العلماء: إني متوفّيك؛ أي: قابضك؛ أي: قابض روحك وبدنك؛ يقال: توفيت الحساب واستوفيته.

ولفظ (التَّوَفِّي) لا يقتضي نفسه توفي الروح دون البدن، ولا توفيهما جميعاً؛ إلا بقرينة منفصلة.

وقد يُراد به توفِّي النوم؛ كقوله تعالى: ﴿ اللهُ يَتُوفِّى اَلْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهِ ﴾ [الزمر: ٤٢]، وقوله: ﴿ وَهُوَ الَّذِى بَنَوَفَّكُمُ بِالْنَالِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم إِلنَّهَارِ ﴾ [الأنعام: ٦٠]، وقوله: ﴿ حَقَّةَ إِذَا جَلَةَ أَحَدَكُمُ اَلْمَوْتُ تَوَفَّتَهُ رُسُلُنَا﴾ [الأنعام: ٦١]» (١).

وليس الكلام في لهذا البحث عن رفع عيسى عَلِيْهُ، وإنما جاء ذكر ذلك لبيان أنه رُفِعَ ببدنه وروحه، وأنه حيِّ الآن في السماء، وسينزل في آخر الزمان، ويؤمن به من كان موجوداً من أهل الكتاب؛ كما قال تعالى: ﴿وَإِن مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ إِلَّا لَيُؤْمِئَنَ بِهِه قَبْلَ مَوْتِهِ ﴾ [النساء: ١٥٩].

قال ابن جرير: «حدثنا ابن بشار؛ قال: حدثنا سفيان عن أبي حصين عن سعيد بن جُبير عن ابن عباس: ﴿وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ إِلَّا كَنْفِ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ إِلَّا لَكُوْمِنَنَ بِهِ. قَبْلَ مَوْتِيْبُهُ؛ قال: قبل موت عيسى بن مريم»(٢).

قال ابن كثير: "ولهذا إسنادٌ صحيحٌ"(٣).

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوى» (۲۲/۶ ـ ۳۲۳).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الطبرى» (٦/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٣١).

ثم قال ابن جرير بعد سياقه للأقوال في معنى لهذه الآية: «وأولى الأقوال بالصحة قول مَن قال: تأويل ذلك: وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمِنَنَّ بعيسى قبل موت عيسى»(١).

وروى بسنده عن الحسن البصري أنه قال: «قبل موت عيسى، والله إنه الآن حيَّ عند الله، ولكن إذا نزل آمنوا به أجمعون»(٢).

وقال ابن كثير: «ولا شك أن لهذا الذي قاله ابن جرير هو الصحيح؛ لأنه المقصود من سياق الآي في تقرير بطلان ما ادَّعته اليهود من قتل عيسى وصلبه وتسليم من سلَّم لهم من النصارى الجهلة ذلك، فأخبر الله أنه لم يكن الأمر كذلك، وإنما شُبَّة لهم، فقتلوا الشبيه وهم لا يتبيَّنون ذلك، ثم إنه رُفع إليه، وإنه باقٍ حيَّ، وإنه سينزل قبل يوم القيامة؛ كما دلَّت على ذلك الأحاديث المتواترة»(٣).

وذَكَرَ أنه روي عن ابن عباس وغيره أنه أعاد الضمير في قوله: ﴿ وَبَلَ مُوْتِدِ عَلَى أَهُلُ الْكَتَابِ، وقال: ﴿إِن ذُلِكُ لُو صِح لَمَا كَانَ مَنَافِياً لَهُذَا، ولكن الصحيح في المعنى والإسناد ما ذكرناه (٤٠).

#### ب - اللَّه نزوله من السنَّة المطهَّرة:

الأدلَّة من السنة على نزول عيسى على كثيرةٌ ومتواترةٌ، سبق ذكر بعضها، وسأذكر هنا بعضاً منها خشية الإطالة:

ا \_ فمنها ما رواه الشيخان عن أبي هريرة هيء؛ قال: قال رسول الله على: «والذي نفسي بيده؛ ليوشكَنَّ أن ينزل فيكم ابن مريم

وأثر ابن عباس صححه أيضاً ابن حجر في «الفتح» (٦/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>۱) «تفسير الطبري» (۲/ ۲۱). (۲) «تفسير الطبري» (۱/ ۱۸).

<sup>(</sup>٣) «تفسير ابن كثير» (٢/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٤) «النهاية/ الفتن والملاحم» (١/١٣٧).

حكماً عدلاً، فيكسر الصلبب، ويقتل الخنزير، ويضع الحرب، ويفيض المال حتى لا يقبله أحد، حتى تكون السجدة الواحدة خيراً من الدُّنيا وما فيها».

ثم يقول أبو هريرة: «واقرؤوا إن شئتُم: ﴿وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ إِلَّا لِيُوْمِئَنَ بِهِ. قَبْلُ مَوْتِهِ ۗ وَيَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

ولهذا تفسيرٌ من أبي هريرة في لهذه الآية بأن المراد بها أن مِن أهل الكتاب من سيؤمن بعيسى الله قبل موته، وذلك عند نزوله آخر الزمان؛ كما سبق بيانه.

٢ - وروى الشيخان أيضاً عن أبي هريرة ولله الله على: قال: قال رسول الله على: (كيفَ انتُم إذا أُنزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم؟!»(٢).

٣ - وروى مسلم عن جابر ﴿ الله على الحق، ظاهرين إلى يوم القيامة ؛
 الا تزال طائفة من أُمّني يقاتلون على الحق، ظاهرين إلى يوم القيامة ؛
 قال: فينزل عيسى ابن مريم ﴿ إلى الله على الله الله الله على بعض أمراء ؛ تكرمة الله الأمة الأمة (٣).

٤ ـ وتقدُّم حديث حذيفة بن أسيد في ذكر أشراط الساعة الكبرى،

<sup>(</sup>۱) اصحیح البخاری، کتاب أحادیث الأنبیاء، باب نزول عیسی بن مریم ﷺ، (۲/ ٤٩٠ ـ ٤٩١ ـ مع الفتح)، واصحیح مسلم، باب نزول عیسی بن مریم ﷺ حاکماً (۲/ ۱۸۹ ـ ۱۹۱ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) «صحیح البخاری»، کتاب أحادیث الأنبیاء، باب نزول عیسی بن مریم ﷺ، (۲/ ۱۹۹۱ ـ مع الفتح)، و صحیح مسلم»، باب نزول عیسی بن مریم حاکماً، (۲/ ۱۹۳۲ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) •صحیح مسلم، باب نزول عیسی بن مریم ﷺ حاکماً، (۱۹۳/۲ \_ ۱۹۶ \_ مع شرح النووي).

وفيه: «ونزول عيسى بن مريم ﷺ<sup>(١)</sup>.

وروى الإمام أحمد عن أبي هريرة أن النبي على قال: «الأنبياء إخوة لعَلَّات، أمهاتهم شتَّى ودينهم واحد، وإني أولى الناس بعيسى ابن مريم؛ لأنه لم يكن بيني وبينه نبيِّ، وإنه نازلٌ، فإذا رأيتُموه؛ فاعرفوه»(٢).

# الأحاديث في نزول عيسى ﷺ متواترة:

ذكرتُ فيما سبق بعض الأحاديث الواردة في نزول عيسى على المحث، ولم أذكر جميع الأحاديث الواردة في نزوله؛ خشية أن يطول البحث، وقد جاءت لهذه الأحاديث في الصحاح والسنن والمسانيد وغيره من دواوين السنة، وهي تدلُّ دلالة صريحة على ثبوت نزول عيسى على في أخر الزمان، ولا حجَّة لمن ردَّها، أو قال: إنها أحاديث آحاد لا تقوم بها الحجة، أو: إن نزوله ليس عقيدة من عقائد المسلمين التي يجب عليهم أن يؤمنوا بها "؟ لأنه إذا ثبت الحديث؛ وجب الإيمان به،

<sup>(</sup>۱) اصحيح مسلم، كتاب الفتن واشراط الساعة، (۲۷/۱۸ ـ ۲۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) المسند أحمد (٢/ ٤٠٦ ـ بهامشه منتخب الكنز).

والحديث صحيح. انظر: هامش «عمدة التفسير» (٣٦/٤)، تحقيق الشيخ أحمد شاكر. وصدر لهذا الحديث رواه: البخاري (٢/ ٤٧٨ ـ مع الفتح)، ورواه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٥٩٥)، وقال: (لهذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب: «الفتاوى» (ص٥٩ ـ ٨٢) للشيخ محمود شلتوت، طبع دار الشروق، ط ٨، عام (١٣٩٥هـ)، بيروت؛ فإنه كَلَّلَهُ أنكر فيه على مَن قال برفع عيسى على الله الله الله الكر نزوله في آخر الزمان، ورد الأحاديث الواردة في ذلك، وقال: إنه لا حجة فيها؛ لأنها أحاديث آحاد!!

ومسألة رفع عيسى وهل هو ببدنه أو بروحه مسألة خلافية بين العلماء، ولكن الحق أنه رفع ببدنه وروحه؛ كما ذهب إلى ذلك جمهور المفسرين؛ كالطبري، =

وسأذكر هنا طائفة من أقوالهم:

قال ابن جرير الطبري ـ بعد ذكره الخلاف في معنى وفاة عيسى ـ: «وأولى لهذه الأقوال بالصحة عندنا قولُ مَن قال: «معنى ذٰلك: إني قابضك من الأرض، ورافعك إلي»؛ لتواتر الأخبار عن رسول الله ﷺ أنه قال: ينزل عيسى بن مريم فيقتل الدَّجَّال»(١).

ثم ساق بعض الأحاديث الواردة في نزوله.

وقال ابن كثير: «تواترت الأحاديث عن رسول الله ﷺ أنه أخبر بنزول عيسى ﷺ قبل يوم القيامة إماماً عادلاً وحكماً مقسطاً»(٢).

ثم ذكر أكثر من ثمانية عشر حديثاً في نزوله.

وقال صدِّيق حسن: ﴿والأحاديث في نزوله ﷺ كثيرة، ذكر الشوكاني منها تسعة وعشرين حديثاً ؛ ما بين صحيح، وحسن، وضعيف منجبر، منها ما هو مذكورٌ في أحاديث الدَّجَّال... ومنها ما هو مذكورٌ في أحاديث ألى ذلك أيضاً الآثار الواردة عن في أحاديث المنتظر، وتنضمُّ إلى ذلك أيضاً الآثار الواردة عن

والقرطبي، وابن تيمية، وابن كثير، وغيرهم من العلماء.
 انظر: «تفسير الطبري» (٣/ ٢٩١)، و«تفسير القرطبي» (٤/ ١٠٠)، و«مجموع الفتاوى» لابن تيمية (٤/ ٣٢٢ ـ ٣٢٣)، و«تفسير ابن كثير» (٢/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>١) النصير الطبري، (٣/ ٢٩١). (٢) انفسير ابن كثير، (٧/ ٢٢٣).

الصحابة، فلها حكم الرفع، إذ لا مجال للاجتهاد في ذلك».

ثم ساقها وقال: اجميع ما سقناه بالغ حدَّ التواتر كما لا يخفى على من له فضلُ اطِّلاع الله الله الله على الله على من له فضلُ اطِّلاع الله الله الله على من له فضلُ اطِّلاع الله الله الله على من له فضلُ اطِّلاع الله الله الله على من له فضلُ الله على الله على

وقال الغُماري (٢): «وقد ثبت القول بنزول عيسى ﷺ من غير واحد من الصحابة والتابعين وأتباعهم والأئمة والعلماء من سائر المذاهب على ممر الزمان إلى وقتنا لهذا» (٣).

وقال: «تواتر لهذا تواتراً لا شكَّ فيه، بحيث لا يصعُّ أن ينكره إلا الجهلة الأغبياء؛ كالقاديانية ومَن نحا نحوهم؛ لأنه نُقِل بطريق جمع عن جمع، حتى استقرَّ في كتب السنة التي وصلت إلينا تواتراً بتلقِّي جيل عن جيل)(3).

وقد ذكر من رواه من الصحابة، فعد أكثر من خمسة وعشرين صحابياً، رواه عنهم أكثر من ثلاثين تابعياً، ثم رواه تابعو التّابعين بأكثر من هذا العدد... وهكذا حتى أخرجه الأئمة في كتب السنة، ومنها المسانيد؛ كامسند الطيالسي، وإسحاق بن راهويه، وأحمد بن حنبل، وعثمان بن أبي شيبة، وأبي يعلى، والبزار، والديلمي، ومن أصحاب الصحاح: البخاري، ومسلم، وابن خزيمة، وابن حبان، والحاكم، وأبو عوانة، والإسماعيلي، والضياء المقدسي، وغيرهم، ورواه أصحاب الجوامع، والمصنّفات، والسنن، والتفسير بالمأثور، والمعاجم، والأجزاء، والغرائب، والمعجزات، والطبقات، والملاحم.

<sup>(</sup>١) الإذاعة (ص١٦٠).

<sup>(</sup>٢) هو أبو الفضل عبد الله محمد الصديق الغماري، من علماء لهذا العصر.

<sup>(</sup>٣) اعقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى ﷺ (ص١٢).

<sup>(</sup>٤) (عقيدة أهل الإسلام في نزول عيسي ﷺ (ص٥).

وممَّن جمع الأحاديث في نزول عيسى الله الشيخ محمد أنور شاه الكشميري<sup>(۱)</sup> في كتابه «التصريح بما تواتر في نزول المسيح»، فذكر أكثر من سبعين حديثاً.

وقال صاحب اعون المعبود شرح سنن أبي داود»: اتواترت الأخبار عن النبي على في نزول عيسى بن مريم على من السماء بجسده العنصري إلى الأرض عند قرب الساعة، ولهذا هو مذهب أهل السنة»(٢).

وقال الشيخ أحمد شاكر: انزول عيسى عَلَيْه في آخر الزمان مما لم يختلف فيه المسلمون؛ لورود الأخبار الصحاح عن النبي عَلَيْ بذٰلك، ولهذا معلومٌ من الدِّين بالضَّرورة، لا يؤمن من أنكره "".

وقال في تعليقه على "مسند الإمام أحمد": "وقد لعب المجدّدون أو المجرّدون في عصرنا الذي نحيا فيه بهذه الأحاديث الدالَّة صراحة على نزول عيسى بن مريم على أخر الزمان، قبل انقضاء الحياة الدُّنيا، بالتأويل المنطوي على الإنكار تارة، وبالإنكار الصريح أخرى! ذلك أنهم - في حقيقة أمرهم - لا يؤمنون بالغيب، أو لا يكادون يؤمنون، وهي أحاديث متواترة المعنى في مجموعها، يُعلم مضمون ما فيها من الدين بالضرورة، فلا يجديهم الإنكار ولا التأويل"(٤).

<sup>(</sup>۱) هو الشيخ المحدث محمد أنور شاه الكشميري الهندي، له عدة مصنفات، منها: «فيض الباري على صحيح البخاري» في أربعة مجلدات، و«العرف الشذي على جامع الترمذي»، وغيرهما، توفي (١٣٥٢هـ) كَثَلَلْهُ في مدينة ديوبند.

انظر ترجمته في: مقدمة كتاب «التصريح» للشيخ عبد الفتاح أبو غدة.

<sup>(</sup>٢) •عون المعبود، (١١/٤٥٧) لأبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي.

 <sup>(</sup>٣) من حاشية «تفسير الطبري» (٢٠/٦)، تخريج الشيخ أحمد شاكر، وتحقيق محمود شاكر، مطبعة دار المعارف، مصر.

<sup>(</sup>٤) «حاشية مسند الإمام أحمد» (٢٥٧/١٢).

وقال الشيخ محمد ناصر الدين الألباني: «اعلم أن أحاديث الدَّجَّال ونزول عيسى عَلِيه متواترة، يجب الإيمان بها، ولا تغترَّ بمن يدَّعي فيها أنها أحاديث آحاد؛ فإنهم جُهَّال بهذا العلم، وليس فيهم مَن تتبَّعَ طرقها، ولو فعل؛ لوجدها متواترة؛ كما شهد بذُلك أئمة هٰذا العلم؛ كالحافظ ابن حجر.

ومن المؤسف حقاً أن يتجرّأ البعض على الكلام فيما ليس من اختصاصهم، لا سيما والأمر دينٌ وعقيدة»(١).

ونزول عيسى عليه ذكره طائفة من العلماء في عقيدة أهل السنة والجماعة، وأنه ينزل لقتل الدَّجَّال قبَّحه الله.

قال الإمام أحمد بن حنبل كَلَثُهُ: «أصول السنة عندنا: التمسُّك بما كان عليه أصحاب رسول الله ﷺ، والاقتداء بهم، وترك البدع، وكل بدعة فهي ضلالة».

ثم ذكر جملةً من عقيدة أهل السنة، ثم قال: «والإيمان أن المسيح الدَّجَّال خارجٌ مكتوبٌ بين عينيه (كافر)، والأحاديث التي جاءت فيه، والإيمان بأن ذٰلك كائنٌ، وأن عيسى ينزل فيقتله بباب لد»(٢).

وقال أبو الحسن الأشعري (٣) كَثَلَثُهُ في سرده لعقيدة أهل الحديث

<sup>(</sup>۱) «حاشية شرح العقيدة الطحاوية» (ص٥٦٥) بتخريج الشيخ محمد ناصر الدين الألباني محدث الشام.

 <sup>(</sup>۲) «طبقات الحنابلة» (١/ ٢٤١ \_ ٢٤٣) للقاضي الحسن بن محمد بن أبي يعلى،
 طبع دار المعرفة للنشر، بيروت.

<sup>(</sup>٣) هو الإمام العلامة أبو الحسن علي بن إسماعيل من ذرية أبي موسى الأشعري الصحابي الجليل، نشأ في حجر زوج أمه أبي علي الجبائي شيخ المعتزلة في عصره، وقد تتلمذ عليه، واعتنق مذهبه ما يقارب من أربعين سنة، ثم هداه الله إلى مذهب أهل السنة والجماعة، فأعلن أنه على مذهب أحمد بن حنبل، وله =

والسنة: «الإقرار بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وما جاء من عند الله، وما رواه الشقات عن رسول الله ﷺ، لا يردُّون من ذلك شيئاً... ويصدِّقون بخروج الدَّجَّال، وأن عيسى يقتله».

ثم قال في آخر كلامه:

«وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه نذهب»(١).

وقال الطحاوي (٢٠): «ونؤمن بأشراط الساعة؛ من خروج الدَّجَّال، ونزول عيسى ابن مريم ﷺ من السماء» (٣٠).

مصنفات كثيرة بلغت خمسة وخمسين مصنفاً، وقد ذكرت الدكتورة فوقية حسين محمود في مقدمة تحقيقها لكتاب الإبانة نحو مئة مصنف، ومن أشهرها: «مقالات الإسلاميين»، و«كتاب اللمع»، و«الوجيز»، وغيرها، وكان آخر ما ألف كتاب «الإبانة عن أصول الديانة»، توفي كَثَلَثُهُ سنة (٣٢٤هـ).

انظر ترجمته في: كتاب «تبيين كذب المفتري» لابن عساكر (ص٣٤، وما بعدها)، و«البداية والنهاية» (١٨٦/١١)، و«شذرات الذهب» (٣٠٣/٢ و٥٠٠)، ومقدمة كتاب «الإبانة» (ص٧ ـ ١٦) لأبي الحسن الندوي تحقيق عبد القادر الأرناؤوط، ط. الأولى، نشر دار البيان، دمشق، (١٤٠١هـ)، ومقدمة «الإبانة» تحقيق د. فوقية حسين محمود، ط. الأولى، (١٣٩٧هـ)، دار الأنصار، القاهرة.

<sup>(</sup>۱) «مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين» (۱/ ٣٤٥ ـ ٣٤٨)، تحقيق الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد، الطبعة الثانية، (١٣٨٩هـ)، طبع مكتبة النهضة المصرية، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) هو الحافظ الفقيه المحدث أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي الأزدي المصري، شيخ الحنفية في عصره في مصر، ونسبته إلى (طحا)؛ قرية بصعيد مصر، له مصنفات كثيرة، منه: «العقيدة الطحاوية»، وكتاب «معاني الآثار»، وكتاب «مشكل الآثار»، توفي سنة (٣٢١هـ) بمصر كَاللَّهُ.

انظر ترجمته في: «البداية والنهاية» (١١/ ١٧٤)، و«شذرات الذهب» (٢٨٨/٢)، ومقدمة «شرح العقيدة الطحاوية» (ص٩ ـ ١١) بتحقيق وتخريج الألباني.

<sup>(</sup>٣) اشرح العقيدة الطحاوية (ص٥٦٤)، تحقيق الألباني.

وقال القاضي عياض: «نزول عيسى وقتله الدَّجَّال حقَّ وصحيحٌ عند أهل السنة للأحاديث الصحيحة في ذلك، وليس في العقل ولا في الشرع ما يبطله فوجب إثباته»(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: "والمسيح على سائر النبيين لا بد أن ينزل إلى الأرض... كما ثبت في الأحاديث الصحيحة، ولهذا كان في السماء الثانية، مع أنه أفضل من يوسف وإدريس وهارون؛ لأنه يريد النزول إلى الأرض قبل يوم القيامة؛ بخلاف غيره، وآدم كان في سماء الدُّنيا؛ لأن نسم بنيه تُعْرَض عليه"(٢).

## الحكمة في نزول عيسى ﷺ دون غيره:

تلمَّس بعض العلماء الحكمة في نزول عيسى ﷺ، في آخر الزمان دون غيره من الأنبياء، ولهم في ذٰلك عدَّة أقوال:

ا ـ الردُّ على اليهود في زعمهم أنهم قتلوا عيسى عَلَيْهُ، فبيَّن الله تعالى كذبهم، وأنه الذي يقتلهم ويقتل رئيسهم الدَّجَّال، كما سبق بيان ذلك في الكلام على قتال اليهود (٣).

ورجّع الحافظ ابن حجر لهذا القول على غيره (٤).

٢ - إن عيسى المنظلة وجد في الإنجيل فضل أمة محمد كما في قوله تسعالي: ﴿وَمَثَلُمُ فِي الْإِنْجِيلِ كُزْرِعٍ أَخْرَعَ شَطْكُهُ فَالْزَرُهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ ﴾ [الفتح: ٢٩]، فدعا الله أن يجعله منهم، فاستجاب الله دعاءه، وأبقاه حتى ينزل آخر الزمان مجدداً لأمر الإسلام.

<sup>(</sup>۱) اشرح صحیح مسلما (۱۸/ ۷۵).

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوى» (۴/۳۲۹) لابن تيمية.

<sup>(</sup>٣) (ص١٩١). (قتح الباري، (٦/ ٤٩٣).

قال الإمام مالك كَلَّهُ: «بلغني أن النصارى كانوا إذا رأوا الصحابة الذين فتحوا الشام يقولون: والله لهؤلاء خيرٌ من الحواريِّين فيما بلغنا»(١).

وقال ابن كثير: (وصدقوا في ذلك؛ فإن لهذه الأمة معظّمة في الكتب المتقدِّمة والأخبار المتداوَلَة) (٢).

وقد ترجم الإمام الذهبي لعيسى على في كتابه التجريد أسماء الصحابة، فقال: اعيسى ابن مريم على: صحابي، ونبي؛ فإنه رأى النبي عليه الإسراء، وسلَّم عليه، فهو آخر الصحابة موتاً»(٣).

٣ ـ إن نزول عيسى على من السماء؛ لِدُنُو أجله، ليُدْفَنَ في الأرض، إذ ليس لمخلوقٍ من التراب أن يموت في غيرها، فيوافق نزوله خروج الدَّجَال، فيقتله عيسى على .

إنه ينزل مكذّباً للنصارى، فيُظْهِر زيفهم في دعواهم الأباطيل،
 ويُهْلِك الله الملل كلها في زمنه إلا الإسلام؛ فإنه يكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية.

٥ ـ إن خصوصيته بهذه الأمور المذكورة لقول النبي ﷺ: «أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم، ليس بيني وبينه نبيٍّ (١).

فرسول الله ﷺ أخص الناس به، وأقربهم إليه؛ فإن عيسى بشَّر بأن

<sup>(</sup>١)، (٢) (تفسير ابن كثير، (٧/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) «تجريد أسماء الصحابة» (١/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>٤) الصحيح البخاري، (٦/ ٤٧٧ \_ ٤٧٨ \_ مع الفتح)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قـــول الله: ﴿وَأَذْكُرْ فِي ٱلْكِنْكِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ ٱلْمِلِهَا﴾ [مــريــم: ١٦]، واصحيح مسلم، (١٩/ ١٩٩ \_ مع شرح النووي)، كتاب الفضائل، باب فضائل عيسى ﷺ.

رسول الله ﷺ يأتي من بعده، ودعا الخلق إلى تصديقه والإيمان به (۱) ؛ كما في قوله تعالى: ﴿وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اَتَمُهُۥ أَخَدُ [الصف: ٦]. وفي الحديث: قالوا: يا رسول الله! أخبرنا عن نفسك؟ قال: (نعم؛ أنا دعوة أبي إبراهيم وبشرى أخي عيسى)(٢).

## ٥ بماذا يحكم عيسى عليها؟

يحكم عيسى على بالشريعة المحمَّدِيَّة، ويكون من أتباع محمَّد الله المناه لا ينزل بشرع جديد؛ لأن دينَ الإسلام خاتمُ الأديان، وباقِ إلى قيام الساعة، لا ينسخ، فيكون عيسى على حاكماً من حكام لهذه الأمة، ومجدِّداً لأمر الإسلام، إذ لا نبيَّ بعد محمَّد على الله المناه،

روى الإمام مسلم عن أبي هريرة ظليه أن رسول الله على قال: «كيف أنتم إذا نزل فيكم ابن مريم فَأَمَّكُمْ منكم؟!».

فقلتُ (القائل الوليد بن مسلم)(٣) لابن أبي ذئب(١): إن الأوزاعي

<sup>(</sup>۱) انظر: «المنهاج في شعب الإيمان» (۱/ ٤٢٤ ـ ٤٢٥) للحليمي، و «التذكرة» للقرطبي (ص ٢٧٩)، و «فتح الباري» (٦/ ٤٩٣)، وكتاب «التصريح بما تواتر في نزول المسيح» (ص ٩٤) تعليق الشيخ عبد الفتاح أبي غدة.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن إسحاق في «السيرة». انظر: «تهذيب سيرة ابن هشام» (ص٤٥) لعبد السلام هارون، طبعة المجمع العلمي العربي الإسلامي، منشورات محمد الداية، بيروت. قال ابن كثير في إسناده: «لهذا إسناد جيد»، وروى له شواهد من وجوه أخر، رواها الإمام أحمد في «المسند». «تفسير ابن كثير» (٨/ ١٣٦)، و«مسند الإمام أحمد» (٤/ ١٢٧ و ٥/ ٢٦٢ ـ بهامشه منتخب الكنز).

<sup>(</sup>٣) هو الوليد بن مسلم القرشي، مولى بني أمية، عالم الشام، توفي سنة (١٩٥هـ) كَاللهُ.

انظر: اتهذيب التهذيب، (١٥١/١١١ ـ ١٥٢).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن عبد الرحمٰن بن المغيرة بن الحارث بن أبي ذئب القرشي العامري، الإمام، الثقة، توفي سنة (١٥٩هـ) كَاللَّهُ.

حدثنا عن الزهري عن نافع عن أبي هريرة: «وإمامكم منكم». قال ابن أبي ذئب: تدري ما أمَّكم منكم؟ قلت: تخبرني؟ قال: فأمَّكم بكتاب ربكم تبارك وتعالى وسنة نبيَّكم ﷺ (١).

وعن جابر بن عبد الله ظله؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «لا تزال طائفةٌ من أُمّني يقاتِلون على الحق، ظاهرين إلى يوم القيامة». قال: «فينزل عيسى بن مريم على، فيقول أميرهم: تعال صلِّ بنا. فيقول: لا؛ إن بعضكم على بعض أمراء؛ تكرمة الله هٰذه الأمة»(٢).

قال القرطبي: «ذهب قوم إلى أنه بنزول عيسى عليه يرتفع التكليف؛ لئلا يكون رسولاً إلى أهل ذلك الزمان؛ يأمرهم عن الله تعالى، ولهذا (يعني: كونه رسولاً بعد محمد) أمر مردود بقوله تعالى: ﴿وَخَاتَمُ ٱلنِّيتِانِ ﴾ [الأحزاب: ٤٠]، وقوله عليه الصلاة والسلام: «لا نبي بعدي»(٣)، وقوله: «وأنا العاقب»(٤)؛ يريد آخر الأنبياء وخاتمهم.

وإذا كان ذلك؛ فلا يجوز أن يُتوهّم أن عيسى ينزل نبيّاً بشريعة متجدِّدة غير شريعة محمد نبيّنا ﷺ، بل إذا نزل؛ فإنه يكون يومئذٍ من أتباع محمَّد ﷺ؛ كما أخبر ﷺ، حيث قال لعمر: (لو كان موسى حيّاً؛ ما وسعه إلا اتّباعي، (٥)، فينزل وقد عُلّم بأمر الله تعالى له في السماء قبل

<sup>=</sup> انظر: «تهذیب التهذیب» (۳۰۳/۹ \_ ۳۰۷).

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، کتاب الإیمان، باب بیان نزول عیسی بن مریم حاکماً، (۲/ ۱۹۳ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) اصحيح مسلم، (١٩٣/٢ ـ ١٩٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، كتاب الفضائل، باب في أسمائه ﷺ، (١٠٤/١٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) •صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب ﴿ يَأْقِ مِنْ بَعْدِى آمَهُم أَمَّدُ } [الصف: ٦]، (٨/ ٦٤٠ \_ ٦٤٠ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>٥) «مسند الإمام أحمد» (٣/ ٣٨٧ \_ بهامشه منتخب الكنز).

أن ينزل ما يحتاج إليه من علم لهذه الشريعة للحكم به بين الناس، والعمل به في نفسه، فيجتمع المؤمنون عند ذلك إليه، ويحكمونه على أنفسهم . . . ولأن تعطيل الحكم غير جائز، وأيضاً؛ فإن بقاء الدنيا إنما يكون بمقتضى التكليف إلى أن لا يقال في الأرض: الله، الله»(١).

والذي يدلُّ على بقاء التكليف بعد نزول عيسى الله صلاته مع المسلمين، وحجُّه، وجهاده للكفار.

فأما صلاته؛ فقد سبق في الأحاديث ذكر ذٰلك.

وكذُّلك قتاله للكفار وأتباع الدُّجَّال.

وأما حجه؛ ففي اصحيح مسلم، عن حنظلة الأسلمي؛ قال: سمعتُ أبا هريرة فله يحدِّث عن النبي الله الله قال: اوالذي نفسي بيده؛ ليُهِلَّنَ ابنُ مريم بفجِّ الرَّوحاء (٢) حاجًا أو معتمراً، أو ليثنينهما» (٣)؛ أي: يجمع بين الحج والعمرة.

<sup>=</sup> قال ابن حجر: «رجاله موثقون؛ إلا أن في مجالد (أحد رواة الحديث) ضعفاً». «فتح الباري» (٣٣٤/١٣).

وقد رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٣١٣/١٠ ـ ٣١٤)، تحقيق حبيب الرحلن الأعظمى.

ومجالد هو مجالد بن سعيد بن عمير الهمداني الكوفي، روى له مسلم مقروناً بغيره، قال فيه ابن حجر: «صدوق».

انظر: «تهذیب التهذیب» (۲۹/۱۰ ـ ۲۹).

<sup>(</sup>۱) «التذكرة» (ص۷۷۷ \_ ۲۷۸).

 <sup>(</sup>۲) (فج الروحاء): موضع بين مكة والمدينة، سلكه النبي ﷺ إلى بدر وإلى مكة عام الفتح وفي الحج.

انظر: «النهاية في غريب الحديث، (٣/ ٤١٢)، و «معجم البلدان، (٤/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم بشرح النووي»، كتاب الحج، باب جواز التمتع في الحج والقرآن، (٨/ ٢٣٤ ـ مع شرح النووي).

وأما وضع عيسى للجزية عن الكفار \_ مع أنها مشروعة في الإسلام قبل نزوله على \_؛ فليس لهذا نسخاً لحكم الجزية جاء به عيسى شرعاً جديداً؛ فإن مشروعية أخذ الجزية مقيّد بنزول عيسى على بأخبار نبينا محمد على فهو المبيّن للنّسخ (١) بقوله لنا: «والله لينزلَنّ ابنُ مريم حكماً عدلاً، فليكسرَنّ الصّليب، وليقتلنّ الخنزير، وليضَعَنّ الجزية» (٢).

## انتشار الأمن وظهور البركات في عهده ﷺ:

وزمن عيسى على زمن أمن وسلام ورخاء، يرسل الله فيه المطر العزيز، وتخرج الأرض ثمرتها وبركتها، ويفيض المال، وتذهب الشحناء والتباغض والتحاسد.

فقد جاء في حديث النواس بن سمعان الطويل في ذكر الدَّجَّال ونزول عيسى وخروج يأجوج ومأجوج في زمن عيسى الله ودعائه عليهم وهلاكهم، وفيه قوله الله على الله مطراً لا يُكِنُ منه بيتُ مدر ولا وبر، فيغسل الأرض حتى يتركها كالزلفة (٣)، ثم يقال للأرض: أنبتي ثمرتك، ورُدِّي بركتك، فيومئذ تأكل العصابة من الرمانة، ويستظلون بقحفها، ويبارَك في الرِّسل (٤)، حتى إن اللقحة من الإبل لتكفي الفئام من الناس، واللقحة من البقر لتكفي القبيلة من الناس، واللقحة من الغنم

انظر: "فتح الباري" (٦/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>۲) اصحیح مسلم، باب نزول عیسی الله حاکماً، (۲/۲۹۲ مع شرح النووی).

 <sup>(</sup>٣) (الزلفة): روي بفتح الزاي واللام والقاف وروي بالفاء، وكلها صحيحة،
 ومعناه كالمرآة شبه الأرض بها لصفائها ونظافتها.

انظر: «شرح النووي لمسلم» (۱۸/ ۲۹).

<sup>(</sup>٤) (الرَّسل): بكسر الراء وإسكان السين هو اللبن. انظر: «شرح النووي لمسلم» (٦٩/١٨).

لتكفي الفخذ من الناس»(١).

وروى الإمام أحمد عن أبي هريرة ظلله أن النبي على قال: «والأنبياء إخوة لعَلَّات (٢)؛ أمهاتهم شتَّى، ودينهم واحد، وأنا أولى الناس بعيسى بن مريم؛ لأنه لم يكن بيني وبينه نبيًّ، وإنه نازل... فيهلك الله في زمانه المسيح الدَّجَال، وتقع الأمنة على الأرض حتى ترتع الأسود مع الإبل، والنَّمار مع البقر، والذئاب مع الغنم، ويلعب الصبيان بالحيات لا تضرهم» (٣).

وروى الإمام مسلمٌ عن أبي هريرة ظليه أنه قال: قال رسول الله عليه: «والله لينزلنَ عيسى بن مريم حكماً عادلاً... وليضعَنَ الجزية، ولتُتُركنَ القِلاص(٤) فلا يُسعى عليها، ولتذهبن الشحناء والتباغض والتحاسد، وليدعونَ إلى المال؛ فلا يقبله أحد»(٥).

قال النووي: «ومعناه أن يزهد الناس فيها \_ أي: الإبل \_ ولا يرغب في اقتنائها؛ لكثرة الأموال، وقلّة الآمال، وعدم الحاجة، والعلم بقرب القيامة.

<sup>(</sup>۱) "صحيح مسلم"، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال، (۱۸/ ٦٣ ـ ٧٠ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) (إخوة لعلات): علات: بفتح العين المهملة، وتشديد اللام. وأولاد العلات: الذين أمهاتهم مختلفة وأبوهم واحد؛ أي: أن إيمان الأنبياء واحد وشرائعهم مختلفة.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣/ ٢٩١)، و«تفسير الطبري» (٦/ ٤٦٠)، تعليق محمود شاكر، وتخريج أحمد شاكر.

<sup>(</sup>۳) «مسند أحمد» (۲/۲۰۱ ـ بهامشه منتخب الكنز). قال ابن حجر: «سنده صحيح». «فتح الباري» (۲/۹۹٪).

<sup>(</sup>٤) (القلاص): بكسر القاف، جمع قلوص بفتح القاف، وهي الناقة الشابة. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١٠٠/٤)، و«شرح النووي لمسلم» (٢: ١٩٢).

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم"، باب نزول عيسى ﷺ، (٢/ ١٩٢ \_ مع شرح النووي).

وإنما ذُكِرَت القلاص؛ لكونها أشرف الإِبل، التي هي أنفس الأموال عند العرب، وهو شبيه بمعنى قول الله كلَّا: ﴿وَإِذَا ٱلْمِشَارُ عُطِّلَتُ الْمُعَلِينَ اللهِ كَانَ اللهُ ا

وذهب القاضي عياض إلى أن المعنى: أي: لا تُطْلَب زكاتها إذ لا يوجد من يقبلها.

وأنكر لهذا القول النووي(٢).

## ٥ مدة بقائه بعد نزوله ثم وفاته:

وأما مدَّة بقاء عيسى ﷺ في الأرض بعد نزوله؛ فقد جاء في بعض الروايات أنه يمكث سبع سنين، وفي بعضها أربعين سنة.

ففي رواية الإمام مسلم عن عبد الله بن عمرو في: "فيبعث الله عيسى بن مريم. . . ثم يمكث الناس سبع سنين ليس بين اثنين عداوة، ثم يرسل الله ريحاً باردةً من قِبَلِ الشام، فلا يبقى على وجه الأرض أحدٌ في قلبه مثقال ذرَّة من خير أو إيمانٍ إلا قبضته" (٣).

وفي رواية الإمام أحمد وأبي داود: «فيمكث في الأرض أربعين سنة، ثم يُتَوَفَّى، ويصلي عليه المسلمون<sup>(٤)</sup>.

وكلا هاتين الروايتين صحيحة، ولهذا مشكلٌ؛ إلا أن تُحْمَلَ رواية

<sup>(</sup>۱) • شرح النووي لمسلم (۲/ ۱۹۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: «شرح النووي لمسلم» (۲/ ۱۹۲).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، باب ذكر الدجال، (١٨/ ٧٥ ـ ٧٦ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «مسند الإمام أحمد» (٢/ ٤٠٦ \_ بهامشه منتخب الكنز).

قال ابن حجر: "صحيح" (٦/ ٤٩٣).

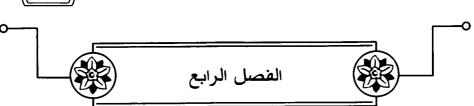
واسنن أبي داوده، كتاب الملاحم، باب خروج الدجال، (٤٥٦/١١ - مع عون المعبود).

السبع سنين على مدَّة إقامته بعد نزوله، ويكون ذٰلك مضافاً إلى مُكْثِه في الأرض قبل رفعه إلى السماء، وكان عمره إذ ذاك ثلاثاً وثلاثين سنة على المشهور(١).

والله أعلم.

\* \*

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية/ الفتن والملاحم، (١/١٤٦)، تحقيق د. طه زيني.



## يأجوج ومأجوج

# ٥ أصلهم:

قبل الحديث عن خروج يأجوج ومأجوج أرى من المناسب أن نتعرَّف على أصلهم، وماذا يعني لفظ (يأجوج) و(مأجوج)؟

يأجوج ومأجوج اسمان أعجميان، وقيل: عربيان.

وعلى لهذا يكون اشتقاقهما من أجَّت النار أجيجاً: إذا التهبت. أو من الأُجاج: وهو الماء الشديد الملوحة، المحرق من ملوحته. وقيل عن الأجّ: وهو سرعة العدو. وقيل: مأجوج من ماج؛ إذا اضطرب. وهما على وزن يفعول في (مأجوج)، أو على وزن فاعول فيهما.

هٰذا إذا كان الاسمان عربيين، أما إذا كانا أعجميَّين؛ فليس لهما اشتقاق؛ لأن الأعجميَّة لا تُشْتَقُ من العربية.

وقرأ الجمهور الياجوج والماجوج بدون همز، فتكون الألفان زائدتين، وأصلهما (يجج)، و(مجج)، وأما قراءة عاصم؛ فهي الهمزة الساكنة فيهما.

وكل ما ذُكِرَ في اشتقاقهما مناسب لحالهم، ويؤيد الاشتقاق من (ماج) بمعنى اضطرب قوله تعالى: ﴿وَرَكِنَا بَعْضُهُمْ بَوْمَهِنْ يَعُونُ فِي بَعْضُ

[الكهف: ٩٩]، وذلك عند خروجهم من السد<sup>(١)</sup>.

وأصل يأجوج ومأجوج من البشر، من ذرية آدم وحواء ﷺ.

وقد قال بعض العلماء: إنهم من ذرية آدم لا من حواء (٢)، وذلك أن آدم احتلم، فاختلط منيه بالتراب، فخلق الله من ذلك يأجوج ومأجوج.

ولهذا مما لا دليل عليه، ولم يرد عمَّن يجب قبول قوله (٣).

قال ابن حجر: "ولم نر لهذا عند أحدٍ من السلف؛ إلا عن كعب الأحبار، ويردُّه الحديث المرفوع: أنهم من ذرِّيَّة نوح، ونوحٌ من ذُرِّيَّة حواء قطعاً»(٤).

ويأجوج ومأجوج من ذريَّة يافث أبي الترك، ويافث من ولد نوح عَلِيه (٥).

والذي يدلُّ على أنهم من ذرِّيَّة آدم ﷺ ما رواه البخاري عن أبي سعيد الخُدري ظُنِّة عن رسول الله ﷺ قال: ايقول الله تعالى: يا آدم! فيقول: لبيك وسعديك، والخير في يديك. فيقول: أخرج بعث النار. قال: وما بعث النار؟ قال: من كل ألف تسع مئة وتسعة وتسعين. فعنده

<sup>(</sup>۱) انظر: «لسان العرب» (۲۰۲/۲ ـ ۲۰۷)، و«ترتیب القاموس المحیط» (۱۱۲/۱ ـ ۱۵۵)، و«فتح الباري» (۱۰۲/۱۳)، و«شرح النووي لمسلم» (۳/۱۸).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتاوى الإمام النووي» المسمى «المسائل المنثورة» (ص ۱۱٦ ـ ۱۱۷ ـ ترتيب تلميذه علاء الدين العطار)، ذكره ابن حجر في «الفتح» (۱۰۷/۱۳)، ونسبه للنووي، فقال: «ووقع في فتاوى محيي الدين».

<sup>(</sup>٣) انظر: ﴿النهاية /الفتن والملاحم﴾ (١/ ١٥٢ \_ ١٥٣)، تحقيق د. طه زيني.

<sup>(</sup>٤) ﴿فتح البارى (١٠٧/١٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «النهاية/الفتن والملاحم» (١/٣٥١).

يشيب الصغير، وتضع كلَّ ذات حمل حملها، وترى الناس سُكارى وما هُم بسكارى، ولْكن عذاب الله شديد». قالوا: وأيُنا ذٰلك الواحد؟ قال: «أبشروا؛ فإن منكم رجلاً ومن يأجوج ومأجوج ألف»(١).

وعن عبد الله بن عمرو عن رسول الله ﷺ: «أن يأجوج ومأجوج من ولد آدم، وأنهم لو أُرْسِلوا إلى الناس؛ الأفسدوا عليهم معايشهم، ولن يموت منهم أحدٌ؛ إلا ترك من ذريَّتِه ألفاً فصاعداً»(٢).

## ٥ صفتُهُم:

أما صفتهم التي جاءت بها الأحاديث؛ فهي أنهم يُشْبِهون أبناء جنسهم من التُرك الغتم<sup>(٣)</sup> المغول، صغار العيون، ذلف الأنوف، صهب الشعور، عراض الوجوه، كأن وجوههم المَجانُّ المُطْرَقة، على أشكال

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الأنبياء، باب قصة يأجوج ومأجوج، (٦/ ٣٨٢ ـ مع شرح الفتح).

 <sup>(</sup>۲) «منحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي»، كتاب الفتن وعلامات الساعة،
 باب ذكر يأجوج ومأجوج، (۲/۹/۲ ـ ترتيب الشيخ أحمد عبد الرحمٰن البنا)،
 ط. الثانية، عام (۱٤٠٠هـ)، المكتبة الإسلامية، بيروت.

وروى الحاكم طرفاً منه في «المستدرك» (٤٩٠/٤)، وقال: «لهذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي».

وقال الهيثمي: «رواه الطبراني في «الكبير»، و«الأوسط»، ورجاله ثقات». «مجمع الزوائد» (٦/٨).

وقال ابن حجر: «أخرج عبد بن حميد بسند صحيح عن عبد الله بن سلام مثله». «فتح البارى» (١٠٧/١٣).

وذكر ابن كثير رواية الطبراني للهذا الحديث، ثم قال: «ولهذا حديث غريب، وقد يكون من كلام عبد الله بن عمرو من الزاملتين».

<sup>«</sup>النهاية/الفتن والملاحم» (١/ ١٥٤)، تحقيق د. طه زيني.

 <sup>(</sup>٣) (الغتم): الغتمة: عجمة في المنطق. ورجل أغتم وغتمى: لا يفصح شيئاً.
 «لسان العرب» (٤٣٣/١٢).

الترك وألوانهم<sup>(١)</sup>.

روى الإمام أحمد عن ابن حرملة عن خالته؛ قالت: خطب رسول الله على وهو عاصب أصبعه من لدغة عقرب، فقال: اإنكم تقولون: لا عدو، وإنكم لا تزالون تقاتلون عدواً حتى يأتي يأجوج ومأجوج: عراض الوجوه، صغار العيون، شُهب الشعاف(٢)، من كل حَدَب ينسلون، كأن وجوههم المَجانُ المُطْرَقة»(٣).

وقد ذكر ابن حجر بعض الآثار في صفتهم، ولكنها روايات ضعيفة، ومما جاء في هذه الآثار أنهم ثلاثة أصناف:

١ ـ صنف أجسادهم كالأرز، وهو شجر كبار جدّاً.

٢ ـ وصنف أربعة أذرع في أربعة أذرع.

٣ ـ وصنف يفترشون آذانهم ويلتحفون بالأخرى.

وجاء أيضاً أن طولهم شبر وشبرين، وأطولهم ثلاثة أشبار (٤٠).

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية/الفتن والملاحم» (١/ ١٥٣)، تحقيق د. طه زيني.

 <sup>(</sup>۲) (الشعاف): جمع شعفة وهي أعلى شعر الرأس، والمراد: شهب الشعور.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۲/ ٤٨١ ـ ٤٨١)، و«لسان العرب» (٩/
 ١٧٧).

 <sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٥/ ٢٧١ \_ بهامشه منتخب الكنز).
 قال الهيثمي: «رواه أحمد والطبراني ورجالهما رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٨/ ٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «فتح الباري» (١٠٧/١٣).

وقد أنكر ابن كثير لهذه الصفات، وقال: إن من زعم أن لهذه صفاتهم؛ «فقد تكلف ما لا علم له به»، وقال: «ما لا دليل عليه». «النهاية/الفتن والملاحم» (١/٥٣/١).

وذكر الهيثمي حديثاً رواه حذيفة عن النبي ﷺ في وصف يأجوج ومأجوج =

والذي تدل عليه الروايات الصحيحة أنهم رجالٌ أقوياء، لا طاقة لأحد بقتالهم، ويبعد أن يكون طول أحدهم شبر وشبرين.

ففي حديث النواس بن سمعان أن الله تعالى يوحي إلى عيسى عليه بخروج يأجوج ومأجوج، وأنه لا يَدان لأحد بقتالهم، ويأمره بإبعاد المؤمنين من طريقهم، فيقول له: «حرِّز عبادي إلى الطور».

كما سيأتي ذكر ذٰلك في الكلام على خروجهم بإذن الله تعالى...

# ادلّة خروج ياجوج وماجوج:

خروج يأجوج ومأجوج في آخر الزمان علامة من علامات الساعة الكبرى، وقد دلَّ على ظهورهم الكتاب والسنة:

#### أ ـ الأنلَّة من القرآن الكريم:

ا ـ قـال الله تـعـالـى: ﴿حَقَّ إِذَا فُلِحَتْ يَأْجُوجُ وَمُأْجُوجُ وَهُم مِن كَلَ حَدَب يَسِلُونَ ﴿ وَأَقْتَرَبَ الْوَعْدُ اَلْحَقُ فَإِذَا هِمَ شَخِصَةً أَبْصَدُرُ اللَّهِ مَن كَذَا بَلْ حَكَنَا ظَلِمِينَ ﴿ كَا اللَّهِ مِنْ هَذَا بَلْ حَكُنَا ظَلِمِينَ ﴾ اللَّذِينَ كَفَرُوا يَنَوَيْلَنَا قَدْ حَكُنّا فِي عَفْلَةٍ مِنْ هَذَا بَلْ حَكُنّا ظَلِمِينَ ﴿ ﴾ [الأنبياء: ٩٦، ٩٦].

ببعض لهذه الصفات، وأنه من رواية الطبراني في «الأوسط»، وفي إسناده يحيى بن سعيد العطار، وهو ضعيف، وقال فيه ابن حجر: "ضعيف جداً».
 انظر: "مجمع الزوائد» (٦/٨)، و«فتح الباري» (١٠٦/١٣).

مَاتُونِ أَفْرِغَ عَلَيْدِ قِطْرًا ﴿ فَمَا أَسْطَلَعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا أَسْتَطَلَعُوا لَدُ نَقْبًا ﴿ الْ قَالَ هَلَا رَحَمَةٌ مِن زَيِّ فَإِذَا جَلَة وَعَدُ رَبِي جَعَلَدُ ذَكَاةً وَكَانَ وَعَدُ رَبِي حَقًا ﴿ وَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَهِلْوِ يَمُوجُ فِي بَعْضِ وَلُفِخَ فِي ٱلصُّورِ خَمَعَتْهُمْ جَمْعًا ﴿ الكهف: ٩٢ ـ ٩٩].

فهذه الآيات تدلُّ على أن الله تعالى سخَّر ذا القرنين (١) الملك الصالح لبناء السدِّ العظيم؛ ليحجز بين يأجوج ومأجوج القوم المفسدين في الأرض وبين الناس، فإذا جاء الوقت المعلوم، واقتربت الساعة؛ اندكَّ هذا السدُّ، وخرج يأجوج ومأجوج بسرعة عظيمة، وجمع كبير، لا يقف أمامه أحدٌ من البشر، فماجوا في الناس، وعاثوا في الأرض فساداً.

ولهذا علامةً على قرب النفخ في الصور، وخراب الدنيا، وقيام الساعة (٢)؛ كما سيأتي بيان ذلك في الأحاديث الثابتة.

#### ب ـ الأللَّة من السنَّة المطهَّرة:

الأحاديث الدَّالَّة على ظهور يأجوج ومأجوج كثيرة، تبلغ حدَّ التواتر المعنوي، سبق ذكر بعض منها، وسأذكر هنا طرفاً من هذه الأحاديث:

<sup>(</sup>۱) (ذو القرنين): اختلف في اسمه، فروي عن ابن عباس أن اسمه: عبد الله بن الضحاك بن معد. وقيل: مصعب بن عبد الله بن قنان من الأزد، ثم من قحطان، وقيل: غير ذلك.

وسمي بذي القرنين لأنه بلغ المشارق والمغارب من حيث يطلع قرن الشيطان ويغرب، وقيل: غير ذلك، وكان عبداً مؤمناً صالحاً، وهو غير ذي القرنين الإسكندر المقدوني المصري؛ فإن لهذا كان كافراً، وهو متأخر عن المذكور في القرآن وبينهما أكثر من ألفى سنة.

انظر: «البداية والنهاية» (٢/ ١٠٢ ـ ١٠٦)، و«تفسير ابن كثير» (٥/ ١٨٥ ـ ١٨٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الطبري» (۱۵/۱٦ ـ ۲۸ و۱/۷۷ ـ ۹۲)، و«تفسير ابن كثير» (۱۹۱/٥) ـ ۱۹۲ وه/۳۲٦ ـ ۳۷۲)، و«تفسير القرطبي» (۱۱/۱۱ ـ ۳٤۲).

ا - فمنها ما ثبت في «الصحيحين» عن أم حبيبة بنت أبي سفيان عن زينب بنت جحش أن رسول الله على دخل عليها يوماً فَزِعاً يقول: «لا إله إلا الله، ويل للعرب من شرِّ قد اقترب، فُتِح اليوم من رَدْم يأجوج ومأجوج مثل هذه (وحلق بأصبعيه الإبهام والتي تليها)». قالت زينب بنت جحش: فقلت: يا رسول الله! أفنهلِكُ وفينا الصالحون؟ قال: «نعم؛ إذا كَثُرَ الخَبَثُ»(١٠).

٢ - ومنها ما جاء في حديث النوّاس بن سمعان ﷺ، وفيه: "إذا أوحى الله إلى عيسى أني قد أخرجتُ عباداً لي لا يَدان لأحد بقتالهم، فحرِّز عبادي إلى الطور، ويبعث الله يأجوج ومأجوج، وهم من كل حَدَب ينسلون (٢)، فيمرُّ أولئك على بحيرة طبريَّة، فيشربون ما فيها، ويمرُّ آخرهم فيقولون: لقد كان بهذه مرَّة ماء، ويُحْصَرُ نبي الله عيسى وأصحابه حتى يكون رأس الثور لأحدهم خيراً من مئة دينار لأحدكم اليوم، فيرغب إلى الله عيسى وأصحابُه، فيرسلُ الله عليهم النَّغَف (٣) في رقابهم، فيصبحون فرسى (٤) كموت نفس واحدةٍ، ثم يُهبَطُ بنبي الله عيسى وأصحابه فيصبحون فرسى (٤) كموت نفس واحدةٍ، ثم يُهبَطُ بنبي الله عيسى وأصحابه إلى الأرض، فلا يجدون في الأرض موضع شبر إلا ملأه زهمُهم ونَتَنُهم،

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري"، كتاب الأنبياء، باب قصة يأجوج ومأجوج، (٦/ ٣٨١ ـ مع الفتح)، و"صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٢/١٨ ـ ٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) (الحدب): هو كل موضع غليظ مرتفع، والجمع أحداب وحداب، والمعنى يظهرون من غليظ الأرض ومرتفعها.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١/ ٣٤٩)، و«لسان العرب» (١/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٣) (النغف)؛ بالتحريك: دود يكون في أنوف الإبل والغنم، واحدتها: نغفة .«النهاية في غريب الحديث» (٥/ ٨٧).

<sup>(</sup>٤) (فرسى)؛ بفتح الفاء؛ أي: قتلى. الواحد: فريس، من فَرَس الذئب الشاة وافترسها إذا قتلها. «النهاية في غريب الحديث» (٣/ ٢٢٨).

فيرغب نبيُّ الله عيسى وأصحابه إلى الله، فيرسل الله طيراً كأعناق البُخت (١)، فتحملهم، فتطرحهم حيث شاء الله (٢).

رواه مسلم، وزاد في رواية \_ بعد قوله: «لقد كان بهذه مرة ماء» \_: «ثم يسيرون حتى ينتهوا إلى جبل الخمر (٣)، وهو جبل بيت المقدس، فيقولون: لقد قتلنا مَن في الأرض، هلمَّ فلنقتل مَن في السماء، فيرمون بنشابهم (٤) إلى السماء، فيردُّ الله عليهم نشابهم مخضوبة دماً» (٥).

٣ \_ وجاء في حديث حذيفة بن أسيد رها في ذكر أشراط الساعة، فذكر منها: «يأجوج ومأجوج» (٦٠).

<sup>(</sup>۱) (البخت): هي جمال طوال الأعناق، وهي لفظة معرَّبة، واحدتها بختية للأنثى، وبختي للذكر، وقد سبق شرحها (ص١٦٥). انظر: «النهاية في غريب الحديث» (١٠١/١).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، باب ذكر الدجال، (٦٨/١٨ ـ ٦٩ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٣) (جبل الخمر): الخمر بخاء معجمة وميم مفتوحة، والخمر: الشجر الملتف الذي يستر من فيه، وقد جاء تفسيره في الحديث بأنه جبل بيت المقدس.
 انظر: «شرح النووي لمسلم» (١٨/١٧).

<sup>(</sup>٤) (النشاب): يطلق على النبل والسهام، واحدته: نشابة. انظر: «لسان العرب» (١/٧٥٧).

<sup>(</sup>٥) الصحيح مسلم، باب ذكر الدجال، (١٨/ ٧٠ ـ ٧١ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٦) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٢٧ ـ مع شرح النووي).

فيجأرون إليَّ، فأدعو الله، فيرسل السماء بالماء، فيحملهم، فيقذف بأجسامهم في البحر»(١).

٥ - وعن أبي هريرة ﴿ عن النبي ﷺ : (فذكر الحديث، وفيه) : «ويخرجون على الناس، فيستقون المياه، ويفرُّ الناس منهم، فيرمون سهامهم في السماء، فترجع مخضبة بالدماء، فيقولون : قهرنا أهل الأرض، وغلبنا مَن في السماء قوَّةً وعلوّاً» . قال : «فيبعث الله ﷺ عليهم نَغَفاً في أقفائهم» . قال : «فيهلكهم، والذي نفس محمد بيده؛ إن دوابَّ الأرض لتسمن، وتبطر، وتشكر شكراً (٣) من لحومهم) (٤) .

ورواه التحاكم في المستدرك (١٠/١/٠٠)، وقال فيه. الحديث صحيح على . شرط الصحيحين، ولم يخرجاه،، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۱) «مستدرك الحاكم» (٤٨٨/٤ ـ ٤٨٩)، قال الحاكم: «صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي في «تلخيصه».

ورواه الإمام أحمد في «المسند» (١٨٩/٤ ـ ١٩٠) (ح ٣٥٥٦)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وقال الألباني: «ضعيف». انظر: «ضعيف الجامع الصغير» (٥/ ٢٠ \_ ٢١) (ح ٤٧١٢).

قلت: الشواهد من الأحاديث ترجح أنه صحيح. والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) (تشكر شكراً)؛ يقال: شكرت الشاة \_ بالكسر \_ تشكر شكراً \_ بالتحريك \_: إذا سمنت وامتلأ ضرعها لبناً، والمعنى أن دواب الأرض تسمن وتمتلىء شحماً.
 انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۲/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) (تسكر سكراً): السَّكر ـ بفتح السين والكاف ـ الخمر، ويطلق السَّكر على الغضب والإمتلاء.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣٨٣/٢)، و«لسان العرب» (٤/٣٧٣ ـ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٤) «سنن الترمذي»، أبواب التفسير، سورة الكهف، (٨/ ٥٩٧ \_ ٥٩٥)، قال الترمذي: «لهذا حديث حسن غريب». وسنن ابن ماجه، كتاب الفتن، (٢/ ١٣٦٤ \_ ١٣٦٥) (ح ٤٠٨٠)، تحقيق الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي. ورواه الحاكم في «المستدرك» (٤٨٨/٤)، وقال فيه: «حديث صحيح على

# ٥ سدُّ يأجوج ومأجوج:

بنى ذو القرنين سدً يأجوج ومأجوج؛ ليحجز بينهم وبين جيرانهم الذين استغاثوا به منهم.

كما ذكر الله تعالى ذلك في القرآن الكريم: ﴿ قَالُواْ يَنَدَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَا أَجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ جَعَلُ لَكَ خَرْبًا عَلَىٰ أَن تَجَعَلَ بَيْنَا وَيُبْنَعُمْ سَدًا ﴿ قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِ بِقُوْمٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَيَيْنَهُمْ رَدْمًا ﴿ } [الكهف: ٩٤، ٩٥].

هٰذا ما جاء في الكلام على بناء السد، أما مكانه؛ ففي جهة المشرق<sup>(۱)</sup>؛ لقوله تعالى: ﴿حَقَّةَ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ﴾ [الكهف: ٩٠].

ولا يُعْرَف مكان لهذا السد بالتحديد، وقد حاول بعض الملوك والمؤرخين أن يتعرَّفوا على مكانه، ومن ذلك «أن الخليفة الواثق<sup>(۲)</sup> بعث بعض أمرائه ووجه معه جيشاً سرية؛ لينظروا إلى السد، ويعاينوه، وينعتوه له إذا رجعوا، فوصلوا من بلاد إلى بلاد، ومن ملك إلى ملك، حتى وصلوا إليه، ورأوا بناءه من الحديد ومن النحاس، وذكروا أنهم رأوا فيه باباً عظيماً، وعليه أقفالٌ عظيمة، ورأوا بقية اللبن والعسل في برج هناك،

<sup>=</sup> وقال الحافظ في «الفتح» (١٠٩/١٣): «رجاله رجال الصحيح؛ إلا أن قتادة مدلس».

ولكن جاء في رواية ابن ماجه أن قتادة صرح بالسماع من شيخه أبي رافع. وصححه أيضاً الألباني في «صحيح الجامع الصغير» (٢/ ٢٦٥ ـ ٢٦٥) (ح ٢٢٧٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير» (٥/ ١٩١).

<sup>(</sup>٢) هو الخليفة العباسي هارون بن محمد المعتصم بن هارون الرشيد، بويع له بالخلافة سنة ستّ وعشرين، وتوفي سنة (٢٣٢هـ) بطريق مكة وهو ابن ست وثلاثين سنة.

انظر: «البداية والنهاية» (٣٠٨/١٠).

وأن عنده حراساً من الملوك المتاخمة له، وأنه منيفٌ شاهقٌ، لا يُستطاع ولا ما حوله من الجبال، ثم رجعوا إلى بلادهم، وكانت غيبتهم أكثر من سنتين، وشاهدوا أهوالاً وعجائب، (١).

وهذه القصة ذكرها ابن كثير كَثَلَثُهُ في التفسير، ولم يذكر لها سنداً، فالله أعلم بصحة ذٰلك.

والذي تدلُّ عليه الآيات السابقة أن هذا السد بُني بين جبلين؛ لقوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدَيْنِ ﴾ [الكهف: ٩٣]، والسدان: هما جبلان متقابلان. ثم قال: ﴿ حَقَّ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ ٱلصَّلَفَيْنِ ﴾ [الكهف: ٩٦]؛ أي: حاذى به رؤوس الجبلين (٢)، وذلك بزبر الحديد، ثم أفرغ عليه نحاساً مذاباً، فكان سداً محكماً.

قال الإمام البخاري: قال رجلٌ للنبي ﷺ: رأيتُ السَّدُ من البرد المحبر. قال: «قد رأيته» (٣).

وقال سيد قطب: «كُشِف سدٌّ بمقربة من مدينة (ترمذ)<sup>(1)</sup>، عُرف به (باب الحديد)، قد مرَّ به في أوائل القرن الخامس عشر الميلادي العالم الألماني (سيلدبرجر) وسجَّله في كتابه، وكذلك ذكره المؤرِّخ الإسباني (كلا فيجو) في رحلته سنة (١٤٠٣م)، وقال: سد مدينة باب الحديد على طريق سمرقند والهند... وقد يكون هو السد الذي بناه ذو

<sup>(</sup>۱) «تفسير ابن كثير» (۱۹۳/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: اتفسير ابن كثير، (١٩١/ ـ ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري معلقاً في «صحيحه»، في باب قصة يأجوج و مأجوج، (٦/ ٣٨١).- مع الفتح).

<sup>(</sup>٤) (ترمذ): قال ياقوت: «مدينة مشهورة من أمهات المدن، راكبة على نهر جيحون، من جانبه الشرقي، يحيط بها سور وأسواقها مفروشة بالآجر، وممن ينسب إليها الإمام أبو عيسى الترمذي صاحب «الجامع الصحيح» و«العلل». «معجم البلدان» (٢/ ٢٦\_ ٢٧).

القرنين<sup>(١)</sup>.

قلت: ولعلَّ لهذا السد هو السور المحيط بمدينة (ترمذ)، الذي ذكره ياقوت الحموي في «معجم البلدان»، وليس هو سد ذي القرنين.

وأيضاً؛ فإنه لا يعنينا في لهذا البحث تحديد مكان السد، بل نقف عند ما أخبرنا الله تعالى به، وما جاء في الأحاديث الصحيحة، وهو أن سدً يأجوج ومأجوج موجودٌ إلى أن يأتي الوقت المحدَّد لدَكُ لهذا السد، وخروج يأجوج ومأجوج، وذلك عند دُنو الساعة؛ كما قال تعالى: ﴿قَالَ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ عَنْ رَبِّ حَقَالُ اللهُ وَمَدُ رَبِ حَقَالُ اللهُ وَمَدُ رَبِ حَقَالُ اللهُ وَمَدُ رَبِ حَقَالُ اللهُ وَمَرَكُنَا بَعْضَهُمْ عَمَالُ اللهُ وَالكهف: ٩٨، ٩٩].

والذي يدل على أن هٰذا السدّ موجود لم يندكَّ ما روي عن أبي هريرة هُله عن النبي السه في السد؛ قال: «يحفرونه كل يوم حتى إذا كادوا يخرقونه؛ قال الذي عليهم: ارجِعوا، فستخرقونه غداً. قال: فيعيده الله الله كأشدَّ ما كان، حتى إذا بلغوا مدَّنَهم، وأراد الله تعالى أن يبعثهم على الناس؛ قال الذي عليهم: ارْجِعُوا فستخرقونه غداً إن شاء الله تعالى، واستثنى. قال: فيرجعون وهو كهيئته حين تركوه، فيخرقونه، ويخرجون على الناس، فيستقون المياه، ويفرُّ الناس منهما (٢).

والذي جاء في حديث (الصحيحين) \_ كما سبق \_ أنه فُتحَ منه جزءٌ يسير، ففزع من ذٰلك النبئُ ﷺ.

<sup>(</sup>۱) «تفسير الظلال» (۲۲۹۳/٤)، وانظر: كتاب «أشراط الساعة وأسرارها» (ص۷۰) لمحمد سلامة جبر، طبع شركة الشعاع، الكويت، ط. الأولى، (۱٤٠١هـ).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وابن ماجه والحاكم، ومر تخريجه قريباً، وهو صحيح، انظر: (ص٣٢٥).

ويرى الأستاذ سيد قطب كَلَّهُ من باب الترجيح لا من باب اليقين أن وعد الله بدك السّد قد وقع، وأنه قد خرج يأجوج ومأجوج، وهم التتار الذين ظهروا في القرن السابع الهجري، ودمَّروا الممالك الإسلامية، وعاثوا في الأرض فساداً(۱).

وفي هؤلاء التتاريقول القرطبي: «وقد خرج منهم - أي: الترك - في لهذا الوقت أممٌ لا يحصيهم إلا الله تعالى، ولا يردُّهم عن المسلمين إلا الله تعالى، حتى كأنهم يأجوج ومأجوج أو مقدِّمتهم)(٢).

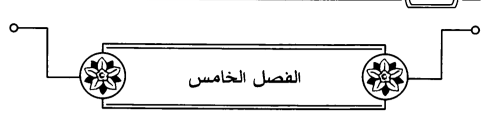
وكان ظهور هؤلا التتار في زمن القرطبي، وسمع عنهم ما سمع من الفساد والقتل، فظنَّهُم يأجوج ومأجوج أو مقدِّمَتَهُم.

ولْكن الذي هو من أشراط الساعة الكبرى \_ وهو خروج يأجوج ومأجوج في آخر الزمان \_ لم يقع بعد؛ لأن الأحاديث الصحيحة تدلُّ على أن خروجهم يكون بعد نزول عيسى الله وأنه هو الذي يدعو عليهم، فيهلكهم الله، ثم يرميهم في البحر، ويريح البلاد والعباد من شرهم.



<sup>(</sup>١) انظر: «في ظلال القرآن» (٢٢٩٣ - ٢٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) التفسير القرطبي، (١١/ ٥٨).



# الخُسوفات الثلاثة

#### معنى الخسف:

يقال: خسف المكان يخسف خسوفاً إذا ذهب في الأرض، وغاب فيها (١٠)، ومنه قوله تعالى: ﴿فَسَنْنَا بِهِـ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ﴾ [القصص: ٨١].

والخسوفات الثلاثة التي هي من أشراط الساعة جاء ذكرها في الأحاديث ضمن العلامات الكبرى.

# الأدلَّة من السنَّة المطهَّرَة على ظهور الخسوفات:

ا ـ عن حذيفة بن أسيد على أن رسول الله على قال: (إن الساعة للن تقوم حتى تروا عشر آيات... (فذكر منها): وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسفٌ بجزيرة العرب) (٢).

٢ ـ وعن أم سلمة قالت: سمعتُ رسول الله على يقول: «سيكون بعدي خسفٌ بالمشرق، وخسفٌ بالمغرب، وخسفٌ في جزيرة العرب». قلت: يا رسول الله! أَيُخُسَفُ بالأرض وفيها الصالحون؟ قال لها رسول الله على: «إذا أكثر أهلها الخبث» (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «ترتيب القاموس المحيط» (٢/ ٥٥)، و«لسان العرب» (٩/ ٦٧).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٢٧/١٨ ـ ٢٨ ـ مع شرح النووي).

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في «الأوسط»؛ كما قال الهيثمي في: «مجمع الزوائد» (٨/ ١١)، =

### هل وقعت هذه الخسوفات؟

وهذه الخسوفات الثلاثة لم تقع بعدُ؛ كغيرها من الأشراط الكبرى التي لم يظهر شيءٌ منها، وإن كان بعض العلماء يرى أنها قد وقعت كما ذهب إلى ذلك الشريف البرزنجي<sup>(۱)</sup>، ولكن الصحيح أنه لم يحدث شيء منها إلى الآن، وإنما وقع بعض الخسوفات في أماكن متفرِّقة، وفي أزمان متباعدة، وذلك من أشراط الساعة الصغرى.

أما هذه الخسوفات الثلاثة؛ فتكون عظيمة وعامة لأماكن كثيرة من الأرض في مشارقها ومغاربها وفي جزيرة العرب.

قال ابن حجر: «وقد وجد الخسف في مواضع، ولكن يحتمل أن يكون المراد بالخسوف الثلاثة قدراً زائداً على ما وُجد، كأن يكون أعظم منه مكاناً أو قدراً»(٢).

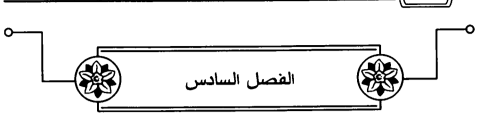
ويؤيد لهذا ما جاء في الحديث أنها إنما تقع إذا كَثُر الخبث في الناس، وفشت فيهم المعاصي. والله أعلم.

<sup>=</sup> وقال: «في الصحيح بعضه، وفيه حكيم بن نافع، وثَّقه ابن معين، وضعفه غيره، وبقية رجاله ثقات».

<sup>(</sup>١) انظر: «الإشاعة» (٤٩).

<sup>(</sup>٢) ﴿فتح الباري، (١٣/ ٨٤).





# الدُّ خان

ظهور الدُّخان في آخر الزمان من علامات الساعة الكبرى التي دلَّ عليها الكتاب والسنة.

### أدلة ظهوره:

### أ ـ الأللة من القرآن الكريم:

قَـالَ اللهُ تَـعـالَــى: ﴿ فَٱرْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِى ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ مُّبِينٍ ﴿ يَعْشَى النَّاسُّ هَـٰذَا عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ إِلَهُ اللهُ اللهُ

والمعنى: انتظر يا محمد بهؤلاء الكفار يوم تأتي السماء بدخان مبين واضح يغشى الناس ويعمُّهم، وعند ذلك يُقال لهم: لهذا عذابٌ أليمٌ؛ تقريعاً لهم وتوبيخاً، أو يقول بعضهم لبعض ذلك(١).

وفي المراد بهذا الدُّخان؟ وهل وقع؟ أو هو من الآيات المرتقبة؟ قولان للعلماء:

الأول: أن لهذا الدخان هو ما أصاب قريشاً من الشدة والجوع عندما دعا عليهم النبي على حين لم يستجيبوا له، فأصبحوا يرون في السماء كهيئة الدُّخان.

وإلى هٰذا القول ذهب عبد الله بن مسعود ظليه، وتبعه جماعة

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير القرطبي» (۱۳/ ۱۳۰)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٣٥ \_ ٢٣٦).

من السلف<sup>(۱)</sup>.

قال ﷺ: «خمسٌ قد مضين: اللزام (٢)، والروم، والبطشة، والقمر، والدُّخان (٣).

ولما حدَّث رجل من كندة عن الدُّخان، وقال: إنه يجيء دخانٌ يوم القيامة فيأخذ بأسماع المنافقين وأبصارهم؛ غضب ابن مسعود وَ القيامة فيأخذ بأسماع المنافقين وأبصارهم؛ غضب ابن مسعود وَ العلم وقال: «مَن علم فليقل، ومَن لم يعلم؛ فليقل: الله أعلم؛ فإن من العلم أن يقول لما لا يعلم: لا أعلم؛ فإن الله قال لنبيه: ﴿ قُلْ مَا آسَّنُكُم عَلَيْهِ مِنَ الْمِسلام، لَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ النَّكَلِفِينَ اللهم أُونَى عليهم بسبع كسبع يوسف، فلاعا عليهم النبي عليه فقال: «اللهم أعني عليهم بسبع كسبع يوسف، فأخذتهم سنة حتى هلكوا فيها، وأكلوا الميتة والعظام، ويرى الرجل ما بين السماء والأرض كهيئة الدُّخان (٤٠).

ولهذا القول رجَّحه ابن جرير الطبري، ثم قال: ﴿ لأَنَ اللهُ جلَّ ثناؤه

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۵/ ۱۱۱ ـ ۱۱۳)، و«تفسير القرطبي» (۱۳/ ۱۳۱)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۳۳).

<sup>(</sup>٢) (اللزام): هو ما جاء في قوله تعالى: ﴿فَقَدْ كَذَّبَتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا﴾ [الفرقان: ٧٧]؛ أي: يكون عذاباً لازماً يهلكهم نتيجة تكذيبهم، وهو ما وقع لكفار قريش في بدر من القتل والأسر.

انظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ١٤٣ و ٣٠٥)، و«شرح النووي لمسلم» (١٧/ ١٤٣).

 <sup>(</sup>٣) اصحيح البخاري، كتاب التفسير، باب ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ نَأْنِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ
 (٣) ١٤٣/٨٠ - مع الفتح)، واصحيح مسلم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب الدخان، (١٤٣/١٧ - مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) اصحیح البخاری، کتاب التفسیر، سورة الروم، (٨/ ٥١١ ـ مع الفتح)، وباب ﴿ يَعْشَى النَّاسُّ هَنذَا عَذَابُ الْلِيرُ ﴿ ﴾ (٨/ ٥٧١ ـ مع الفتح)، واصحیح مسلم، کتاب صفة القیامة والجنة والنار، باب الدخان، (١٤٠/ ١٤٠ ـ ١٤١ ـ مع شرح النووي).

توعًد بالدُّخان مشركي قريش، وأن قوله لنبيه محمد ﷺ: ﴿ فَارْتَقِبْ بَوْمَ تَأْنِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴿ وَالدخان: ١٠] في سياق خطاب الله كفار قريش وتقريعه إياهم بشركهم؛ بقوله: ﴿ لاّ إِلَهُ إِلّا هُوَ يُحْيِءُ وَبُعِيثُ رَبُّكُو وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ الْأُوَلِينَ ﴾ [الدخان: ٨، ٩]، وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ الْأُولِينَ ﴾ إلى هُمْ في شَكِ يَلْمَبُونَ ﴿ وَالدخان: ٨، ٩]، ثم أتبع ذلك قوله لنبيه عليه الصلاة والسلام: ﴿ فَارْتَقِبْ بَوْمَ تَأْنِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴾؛ أمراً منه له بالصبر... إلى أن يأتيهم بأسه، وتهديداً للمشركين، فهو بأن يكون إذ كان وعيداً لهم قد أحلَّهُ بهم، أشبه من أن يكون أخّره عنهم لغيرهم " (١).

الثاني: أن لهذا الدُّخان من الآيات المنتظرة، التي لم تجئ بعد، وسيقع قرب قيام الساعة.

وإلى هذا القول ذهب ابن عباس وبعض الصحابة والتابعين؛ فقد روى ابن جرير الطبري وابن أبي حاتم عن عبد الله بن أبي مُليكة (٢)؛ قال: «غدوتُ على ابن عباس في ذات يوم، فقال: ما نمت الليلة حتى أصبحت. قلتُ: لم؟ قال: قالوا: طلع الكوكب ذو الذنب، فخشيت أن يكون الدُّخان قد طرق، فما نمت حتى أصبحت» (٣).

قال ابن كثير: "ولهذا إسنادٌ صحيح إلى ابن عباس حبر الأمة، وترجمان القرآن، وهكذا قول من وافقه من الصحابة والتابعين أجمعين، مع الأحاديث المرفوعة من الصحاح والحسان وغيرها... مما فيه مقنع

<sup>(</sup>١) «تفسير الطبري» (٢٥/ ١١٤).

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة زهير بن عبد الله بن جدعان التيمي المكي، كان قاضياً ومؤذّناً لابن الزبير، وروى عن العبادلة الأربعة، وكان ثقة كثير الحديث، توفى سنة (١١٧هـ) كِللله.

انظر: «تهذيب التهذيب» (٣٠٦/٥ \_ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) «تفسير الطبري» (٢٥/ ١١٣)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٣٥).

ودلالة ظاهرة على أن الدُّخان من الآيات المنتظرة، مع أنه ظاهر القرآن؛ قال الله تعالى: ﴿ فَأَرْتَفِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَآءُ بِدُخَانِ مُّبِينِ ﴿ أَي: بيِّن وَاضح يراه كل أحد، على أن ما فسر به ابن مسعود ﴿ أَنهُ إِنما هو خيالٌ رأوه في أعينهم من شدة الجوع والجهد.

وهكذا قوله: ﴿يَغْثَى النَّاسُ ﴾؛ أي: يتغشَّاهم ويعمُّهم، ولو كان أمراً خياليَّا يخصُّ أهل مكة المشركين؛ لما قيل فيه: ﴿يَغْشَى النَّاسُ ﴾ (١٠).

وثبت في الصحيحين أن رسول الله ﷺ قال لابن صيَّاد: «إني خبَّأْتُ لك خبثاً». قال: هو الدُّخ. فقال له: «اخساً؛ فلن تعدو قدرك». وخبًا له رسول الله ﷺ: ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي لهذا دليل على أن الدُّخان من المنتظر المرتقب، فإن ابن صياد كان من يهود المدينة، ولم تقع هذه القصة إلا بعد الهجرة النبويَّة إلى المدينة المنوَّرة.

وأيضاً؛ فإن الأحاديث الصحيحة ذكرت أن الدُّخان من أشراط الساعة الكبرى كما سيأتى.

 <sup>(</sup>۱) «تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۳۵).

<sup>(</sup>۲) «صحیح البخاری»، کتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبی، (۲۱۸/۳ ـ مع الفتح)، و«صحیح مسلم»، باب ذکر ابن صیاد، (۱۸/ ٤٧ ـ ٤٩ ـ مع النووی)، والترمذی، باب ما جاء فی ذکر ابن صیاد، (۱۸/۱۵ ـ ۵۲۰)، و «مسند أحمد» (۱۳۱۹ ـ ۱۳۳) (ح۱۳۹۰)، تحقیق أحمد شاکر، وقال: «إسناده صحیح».

وذكرت تصحيح أحمد شاكر لهذا الحديث، مع أنه في الصحيحين؛ لأن قوله: وخبأ له رسول الله ﷺ: ﴿ فَأَرْتَقِبَ يَوْمَ تَأْتِى السَّمَآءُ ﴾ الآية... لم تذكر في الصحيحين، بل في رواية الإمام أحمد والترمذي عن ابن عمر، وهي موضع الشاهد هنا، فنبهت على أنها صحيحة.

وأما ما فسَّر به ابن مسعود ﷺ؛ فإن ذُلك من كلامه، والمرفوع مقدَّم على كل موقوف (١٠).

ولا يمتنع إذا ظهرت هذه العلامة أن يقولوا: ﴿ رَبَّنَا ٱكَثِفْ عَنَا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴿ إِللَّهُ الدخان: ١٢]، فيكشف عنهم، ثم يعودون، ولهذا قرب القيامة.

على أن بعض العلماء ذهب إلى الجمع بين هذه الآثار (٢) بأنهما دخانات ظهرت إحداهما وبقيت الأخرى، وهي التي ستقع في آخر الزمان، فأما التي ظهرت؛ فهي ما كانت تراه قريش كهيئة الدُّخان، وهذا الدُّخان غير الدُّخان الحقيقي، الذي يكون عند ظهور الآيات التي هي من أشراط الساعة.

قال القرطبي: «قال مجاهدٌ (۳): كان ابن مسعود يقول: هما دخانان قد مضى أحدهما، والذي بقي يملأ ما بين السماء والأرض، ولا يجد المؤمن منه إلا كالزكمة، وأما الكافر؛ فثقب مسامعه (٤٠).

وقال ابن جرير: «وبعد؛ فإنه غير منكر أن يكون أحلَّ بالكفار

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية/الفتن والملاحم» (١/ ١٧٢) د. طه زيني.

<sup>(</sup>٢) انظر: «التذكرة» (ص٥٥٥)، و«شرح النووي لمسلم» (١٨/ ٢٧).

 <sup>(</sup>٣) هو الإمام الحافظ مجاهد بن جبر المكي أبو الحجاج، لازم ابن عباس كثيراً،
 وأخذ عنه التفسير، وأجمعت الأمة على إمامته والاحتجاج به.

ومن أقواله: «الفقيه من يخاف الله وإن قل علمه، والجاهل من عصى الله وإن كثر علمه».

توفي سنة اثنين أو ثلاث ومئة من الهجرة كَظَّلْمُهُ.

انظر ترجمته في: «تذكرة الحفاظ» (١/ ٩٢ ـ ٩٣)، و«البداية والنهاية» (٩/ ٢٢ ـ ٩٣). و«البداية والنهاية» (٩/ ٢٢ ـ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٤) «التذكرة» (ص٦٥٥).

الذين توعَّدهم بهذا الوعيد ما توعَّدهم، ويكون مُحِلاً فيما يُستأنف بعد بآخرين دخاناً على ما جاءت به الأخبار عن رسول الله على عندنا كذلك؛ لأن الأخبار عن رسول الله على قد تظاهرت بأن ذلك كائن، فإنه قد كان ما روى عنه عبد الله بن مسعود، فكلا الخبرين اللذين رُويا عن رسول الله على صحيح»(١).

#### ب ـ الأنلَّة من السنة المطهَّرة:

مضى ذكر بعض الأحاديث الدَّالَّة على ظهور الدُّخان في آخر الزمان، وسأذكر هنا مزيداً من الأحاديث الدالَّة على ذٰلك:

ا ـ روى مسلم عن أبي هريرة ﴿ أن رسول الله ﷺ قال: ﴿بادِرُوا بِالْأَعْمَالُ سَتًّا: الدَّجَّالُ، والدُّخانُ (٢).

٢ ـ وجاء في حديث حذيفة في ذكر أشراط الساعة الكبرى:  $(1)^{(7)}$ .

٣ ـ وروى ابن جرير والطبراني عن أبي مالك الأشعري ﴿ اللهُ عَالَ اللهُ الل

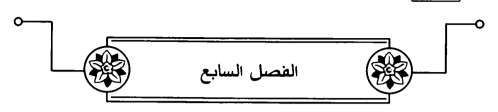
<sup>(</sup>۱) «تفسير الطبرى» (۲۵/ ۱۱۶ \_ ۱۱۵).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، باب في بقية من أحاديث الدجال (١٨/ ٨٧ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) "صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٢٧/١٨ ـ ٢٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «تفسير الطبري» (۲۰/ ۱۱٤)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٣٥)، قال ابن كثير: «إسناده جيد».

وذكر ابن حجر رواية الطبري عن أبي مالك وابن عمر، ثم قال: "وإسنادهما ضعيف جداً، لكن تضافر هذه الأحاديث يدل على أن لذلك أصلاً». "فتح الباري» (٨/ ٥٧٣).



# طُلُوعُ الشَّمسِ من مغرِبِها

طلوع الشمس من مغربها من علامات الساعة الكبرى، وهو ثابت بالكتاب والسنة.

# ٥ الأدلَّة على وقوع ذلك:

### أ ـ الأللَّة من القرآن الكريم:

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يَأْنِي بَعْضُ ءَايَنَ كِنَكَ لَا يَنْفُعُ نَفْسًا إِينَنُهَا لَرَ تَكُنَّ مَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِينَنِهَا خَيْرًا ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

فقد دلَّت الأحاديث الصحيحة أن المراد ببعض الآيات المذكورة في الآية هو طلوع الشمس من مغربها، وهو قول أكثر المفسرين (١٠).

قال الطبري \_ بعد ذكره لأقوال المفسرين في هذه الآية \_ : "وأولى الأقوال بالصواب في ذلك ما تظاهرت به الأخبار عن رسول الله على أنه قال: "ذلك حين تطلع الشمس من مغربها" (٢).

وقال الشوكاني: «فإذا ثبت رفع لهذا التفسير النبوي من وجه صحيح لا قادح فيه؛ فهو واجب التقديم، محتَّم الأخذ به»(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۸/ ۹۹ - ۱۰۲)، و«تفسير ابن كثير» (۳۱۲ - ۳۱۲). و«تفسير القرطبي» (۷/ ۱٤٥)، و«إتحاف الجماعة» (۲/ ۳۱۵ ـ ۳۱۲).

<sup>(</sup>٢) «تفسير الطبري» (٨/ ١٠٣). (٣) «تفسير الشوكاني» (٢/ ١٨٢).

ب ـ الأللَّة من السنة المطهَّرة:

الأحاديث الدالَّة على طلوع الشمس من مغربها كثيرة، وإليك جملة منها:

ا \_ روى الشيخان عن أبي هريرة فله أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت، فرآها الناس؛ آمنوا أجمعون، فذاك حين لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً»(١).

٢ - وروى البخاري عن أبي هريرة ظليه أن رسول الله على قال: «لا تقوم الساعة حتى تقتتل فئتان... (فذكر الحديث، وفيه): وحتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت؛ آمنوا أجمعون، فذلك حين لا ينفع نفساً إيمائها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً»(٢).

٣ ـ وروى مسلم عن أبي هريرة ظليه أن رسول الله على قال: «بادِروا بالأعمال ستاً: طلوع الشمس من مغربها» (٣).

٤ ـ وتقدَّم حديث حذيفة بن أسيد في ذكر أشراط الساعة الكبرى،
 فذكر منها: (طلوع الشمس من مغربها)(٤).

٥ \_ وروى الإمام أحمد ومسلم عن عبد الله بن عمرو رها الها؛ قال:

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، (۱۱/ ٣٥٢ ـ مع الفتح)، و«صحيح مسلم»، كتاب الإيمان، باب الزمن لا يقبل فيه الإيمان، (٢/ ١٩٤ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٢) قصحيح البخاري، كتاب الفتن، (١٣/ ٨١ \_ ٨٢ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»، باب في بقية من أحاديث الدجال، (٨٧/١٨ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (٢٧/١٨ ـ ٢٨ ـ مع شرح النووي).

حفظتُ من رسول الله على حديثاً لم أنسه بعد، سمعتُ رسول الله على يقول: (إن أول الآيات خروجاً طلوعُ الشمس من مغربها)(١).

آ ـ وعن أبي ذر ﴿ أن النبي ﷺ قال يوماً : «أتدرون أين تذهب هذه الشمس؟». قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: (إن هذه تجري حتى تنتهي إلى مستقرّها تحت العرش، فتخرُّ ساجدةً؛ فلا تزال كذلك، حتى يقال لها: ارتفعي، ارجعي من حيث جئت، فترجع فتصبح طالعة من مطلعها، ثم تجري حتى تنتهي إلى مستقرها تحت العرش، فتخرُّ ساجدة، ولا تزال كذلك حتى يقال لها: ارتفعي ارجعي من حيث جئت، فترجع فتصبح طالعة من مطلعها، ثم تجري لا يستنكر الناس منها شيئاً، حتى تنتهي إلى مستقرها ذاك تحت العرش، فيقال لها: ارتفعي، أصبحي طالعة من مغربك، فتصبح طالعة من مغربها». فقال رسول الله ﷺ: «أتدرون متى ذاكم؟ ذاك حين لا ينفع نفساً إيمائها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً» (٢٠).

# مناقشة رشيد رضا في رده لحديث أبي ذر في سجود الشمس:

أورد رشيد رضا حديث أبي ذر السابق، وعلَّق عليه بأن متنه من أعظم المتون إشكالاً، وقال في سنده: «لهذا الحديث رواه الشيخان من طرق عن إبراهيم بن يزيد بن شريك التيمي عن أبي ذر، وهو \_ على

<sup>(</sup>۱) المسند أحمد؛ (۱۱/۱۱) ـ (۱۱۸) (ح۱۸۸۱)، تحقیق أحمد شاکر، واصحیح مسلم؛، کتاب الفتن، باب ذکر الدجال، (۷۸/۷۷ ـ ۷۸ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>۲) •صحيح مسلم، كتاب الفتن، باب بيان الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (۲/ ١٩٥ ـ ١٩٦ ـ مع شرح النووي)، ورواه البخاري مختصراً في •صحيحه، كتاب التفسير باب: ﴿وَالشَّمْسُ بَحْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا﴾، (۸/ ٥٤١ ـ مع الفتح)، وكتاب التوحيد، باب •وكان عرشه على الماء، وهو رب العرش العظيم، (۲۰٤/۱۳) ـ مع الفتح).

توثيق الجماعة له مدلِّس -؛ قال الإمام أحمد: «لم يلق أبا ذر». كما قال الدارقطني: «لم يسمع من حفصة، ولا من عائشة، ولا أدرك زمانهما». وكما قال ابن المديني: «لم يسمع من علي، ولا ابن عباس». ذكر ذلك في «تهذيب التهذيب».

وقد رُوِي غير لهذا عن لهذا عن هؤلاء بالعنعنة، فيحتمل أن يكون مَن حدَّثه عنهم غير ثقة.

فإذا كان في بعض روايات الصحيحين والسنن مثل هذه العلل، وراء احتمال دخول الإسرائيليات، وخطأ النقل بالمعنى، فما القول فيما تركه الشيخان وما تركه أصحاب السنن؟!»(١).

هٰذا ما قاله الشيخ محمد رشيد رضا كَاللهُ!!

وكلامه لهذا كلامٌ خطير جدّاً، وطعنٌ في الأحاديث الثابتة عن رسول الله ﷺ، وتشكيك في صحّتها، لا سيما ما كان في «الصحيحين» اللذين أجمعت الأمة على تلقيهما بالقبول.

ويا ليت أنه أنعم النظر في سند لهذا الحديث، وسلم متنه من الإشكال الذي ادَّعاه، وتبع ما قاله هنا سلفه من العلماء الأعلام الذين آمنوا بما ثبت عن رسول الله على ولم يتكلَّفوا ما لا علم لهم به، بل أجروا كلامه على المعنى الصحيح المتبادر من الحديث.

قال أبو سليمان الخطابي في قوله ﷺ: «مستقرُّها تحت العرش»: «لا ننكر أن يكون لها استقرار تحت العرش؛ من حيث لا ندركه، ولا نشاهده، وإنما أُخبرنا عن غيب، فلا نكذب به، ولا نكيِّفه؛ لأن علمنا لا يحيط به».

<sup>(</sup>۱) «تفسير المنار» (۱/ ۲۱۱ ـ ۲۱۲)، تأليف محمد رشيد رضا، الطبعة الثانية بالأوفست، طبع دار المعرفة، بيروت، لبنان.

ثم قال عن سجودها تحت العرش: «وفي لهذا إخبار عن سجود الشمس تحت العرش، فلا يُنْكَر ذلك عند محاذاتها العرش في مسيرها، والتصرف لما سُخِّرت له، وأما قوله ﷺ: ﴿حَقَّ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا وَالتصرف لما سُخِّرت له، وأما قوله ﷺ: ﴿حَقَّ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا وَلَهُ عَيْنٍ جَعَةِ إِلَاكُهُ الله وَلَهُ عَيْنٍ عَيْنٍ جَعَةٍ [الكهف: ٨٦]؛ فهو نهاية مدرك البصر إياها حالة الغروب، ومصيرها تحت العرش للسجود إنما هو بعد الغروب»(١).

وقال النووي: «وأما سجود الشمس؛ فهو بتمييز وإدراك يخلقه الله تعالى فيها»(٢).

وقال ابن كثير: «يسجد لعظمته كل شيء طوعاً وكرهاً، وسجود كل شيء مما يختصُّ به»<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن حجر: «وظاهر الحديث أن المراد بالاستقرار وقوعه في كل يوم وليلة عند سجودها، ومقابل الاستقرار المسير الدائم، المعبَّر عنه بالجري، والله أعلم»(٤).

وعلى كل حال؛ فالكلام هنا ليس على استقرار الشمس، ولا على سجودها، وإنما أردتُ أن أبيِّنَ أن حديث أبي ذرِّ فَ الله ليس في متنه إشكال كما زعم رشيد رضا كَلَّلُهُ، وأن العلماء قد تلقَّوْه بالقبول، وبيَّنوا معناه.

وأما قدحه في سند لهذا الحديث؛ فوهمٌ منه؛ فإن الحديث متَّصل الإسناد برواية الثقات، وما ذكره من تدليس إبراهيم بن يزيد التيمي وأنه لم يلق أبا ذر ولا حفصة وعائشة وأنه لم يدرك زمانهما، فيجاب عنه:

١ ـ أن الحديث ليس في سنده رواية إبراهيم بن يزيد التيمي عن

<sup>(</sup>١) «شرح السنة» للبغوي (١٥/ ٩٥ ـ ٩٦)، تحقيق شعيب الأرناؤوط.

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي لصحيح مسلم» (۲/ ۱۹۷).

 <sup>(</sup>۳) «نفسير ابن كثير» (٥/ ٣٩٨).
 (٤) «فتح الباري» (٨/ ٤٥).

أبي ذر، وإنما سنده \_ كما في البخاري ومسلم \_ من رواية إبراهيم بن يزيد التيمي عن أبيه عن أبي ذر.

وأبو إبراهيم هو: يزيد بن شريك التيمي، روى عن عمر وعلي وأبي ذر وابن مسعود وغيرهم من الصحابة وأبي ذر وابن مسعود وغيرهما، وثّقه ابن معين وابن حبان وابن سعد وابن حجر، وروى عنه الجماعة، وقال أبو موسى المديني: «يقال: إنه أدرك الجاهلية»(١).

 $Y = \{i \in \mathbb{R}, i \in \mathbb{R}$ 

والثقة إذا صرَّح بالسماع؛ قُبِلت روايته؛ كما هو مقرَّر في علم مصطلح الحديث<sup>(٣)</sup>.

## ٥ عدم قبول الإيمان والتوبة بعد طلوع الشمس من مغربها:

إذا طلعت الشمس من مغربها؛ فإنه لا يقبل الإيمان ممَّن لم يكن قبل ذلك مؤمناً؛ كما لا تقبل توبة العاصي، وذلك لأن طلوع الشمس من مغربها آية عظيمة، يراها كل مَن كان في ذلك الزمان، فتنكشف لهم الحقائق، ويشاهدون من الأهوال ما يلوي أعناقهم إلى الإقرار والتصديق بالله وآياته، وحكمهم في ذلك حكم من عاين بأس الله تعالى؛ كما قصل الله قبل: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنًا بِاللهِ وَحَدَهُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنًا بِهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله علي الله على الله ع

<sup>(</sup>١) انظر: (تهذیب التهذیب) (۱۱/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن، باب بيان الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (٢/ ١٩٥ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تيسير مصطلح الحديث» (ص٨٣).

مُشَرِكِينَ ﴿ فَكُمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا ۚ سُنَّتَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ } وَخَسِرَ هُمَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ ﴾ [غافر: ٨٤، ٨٥].

قال القرطبي: «قال العلماء: وإنما لا ينفع نفساً إيمانُها عند طلوع الشمس من مغربها لأنه خلص إلى قلوبهم من الفزع ما تخمد معه كل شهوة من شهوات النفس، وتفتر كل قوة من قوى البدن، فيصير الناس كلهم ـ لإيقانهم بدُنو القيامة ـ في حالِ مَن حضره الموت؛ في انقطاع الدواعي إلى أنواع المعاصي عنهم، وبطلانها من أبدانهم، فمَن تاب في مثل هذه الحال؛ لم تقبل توبته؛ كما لا تقبل توبة مَن حضره الموت»(١).

وقال ابن كثير: «إذا أنشأ الكافر إيماناً يومئذ لا يقبل منه، فأما مَن كان مؤمناً قبل ذلك؛ فإن كان مصلحاً في عمله؛ فهو بخير عظيم، وإن كان مخلطاً فأحدث توبة؛ حينئذ لم تقبل منه توبة»(٢).

ولهذا هو الذي جاء به القرآن الكريم والأحاديث الصحيحة؛ فإن الله تعالى قال: ﴿يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُمَا لَرَ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنْهَا خَيْراً﴾ [الأنعام: ١٥٨].

وقال ﷺ: «لا تنقطع الهجرة ما تُقُبِّلت التوبة، ولا تزال التوبة مقبولة حتى تطلع الشمس من المغرب، فإذا طلعت؛ طبع على كل قلب بما فيه، وكفي الناس العمل<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) ﴿التذكرةِ (ص٢٠٦)، و﴿تفسير القرطبي (٧/١٤٦).

<sup>(</sup>۲) اتفسیر ابن کثیر» (۳/ ۳۷۱).

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٣/ ١٣٣ \_ ١٣٤) (ح١٦٧١)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

وقال ابن كثير: «ولهذا إسناد جيد قوي». «النهاية/الفتن والملاحم» (١/ ١٠).

وقال الهيثمي: «رجال أحمد ثقات». «مجمع الزوائد» (٥/ ٢٥١).

وقال عليه الصلاة والسلام: «إن الله ﷺ جعل بالمغرب باباً عرضه مسيرة سبعين عاماً للتوبة، لا يغلق حتى تطلع الشمس من قبله، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَمْضُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهُا لَرَ تَكُنَ ءَامَنَتَ . . . ﴾ الآية »(١).

ويرى بعض العلماء (٢) أن الذين لا يُقبل إيمانُهم هم الكفار الذين عاينوا طلوع الشمس من مغربها، أما إذا امتد الزمان، ونسي الناس ذلك؛ فإنه يُقبل إيمان الكفار وتوبة العصاة.

قال القرطبي: وقال ﷺ: "إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر" أي: تبلغ روحه رأس حلقه، وذلك وقت المعاينة الذي يرى فيه مقعده من الجنة ومقعده من النار، فالمشاهد لطلوع الشمس من مغربها مثله، وعلى هذا ينبغي أن تكون توبة كل مَن شاهد ذلك أو كان كالشاهد له مردودة ما عاش؛ لأن علمه بالله تعالى وبنبيه وبوعده قد صار ضرورة، فإن امتدًت أيام الدنيا إلى أن يَنْسى الناس من هذا الأمر

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في باب ما جاء في فضل التوبة والاستغفار، (۹۱۷/۹ ـ ۵۱۸ ـ مع تحفة الأحوذي).

قال الترمذي: الهذا حديث حسن صحيح.

وقال ابن كثير: اصححه النسائي. اتفسير ابن كثير؛ (٣١٩/٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التذكرة» للقرطبي، (ص٧٠٦)، و«تفسير الألوسي» (٨/٦٣).

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (١٧/٩ ـ ١٨) (ح١٦٠٠)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح».

ومعنى (يغرغر)؛ بغينين معجمتين، الأولى مفتوحة، والثانية مكسورة، وبراء مكررة، ومعناه: لم تبلغ روحه حلقومه.

<sup>(</sup>الغرغرة): أن يجعل المشروب في الفم، ويردِّده إلى أصل الحلق، ولا يبلع. انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣٦٠/٣)، و«شرح مسند أحمد» (٩/ ١٨/٩) لأحمد شاكر.

العظيم ما كان، ولا يتحدَّثون عنه إلا قليلاً، فيصير الخبر عنه خاصّاً، وينقطع التواتر عنه، فمَن أسلم في ذلك الوقت أو تاب؛ قُبِل منه، الله أعلماً(١).

وأيَّد ذٰلك بما رُوي: «إن الشمس والقمر يُكْسَيان بعد ذٰلك الضوء والنور، ثم يطلعان على الناس ويغربان».

وبما روي عن عبد الله بن عمرو عن النبي ﷺ: «يبقى الناس بعد طلوع الشمس من مغربها عشرين ومئة سنة».

وروي عن عمران بن حصين أنه قال: «إنما لم تُقْبَل وقت الطلوع حتى تكون صيحة، فيهلك فيها كثيرٌ من الناس، فمَن أسلم أو تاب في ذلك الوقت ثم هلك؛ لم تقبل توبته، ومَن تاب بعد ذلك؛ قُبِلَت توبته»(٢).

والجواب عن لهذا كله: «أن النصوص دلَّت على أن التوبة لا تُقبل بعد طلوع الشمس من مغربها، وأن الكافر لا يُقبل منه الإسلام، ولم تفرِّق النصوص بين مَن شاهد هذه الآية وبين من لم يشاهدها».

والذي يؤيِّد لهذا ما رواه الطبري عن عائشة وَ الله الله الله الأجسام على أول الآيات؛ طُرِحَت الأقلام، وحُبِسَت الحفظة، وشهدت الأجسام على الأعمال (٣).

والمراد بأول الآيات هنا هو طلوع الشمس من مغربها، أما ما كان قبل طلوعها من الآيات؛ فإن الأحاديث تدلُّ على قَبول التوبة والإيمان في ذٰلك الوقت.

<sup>(</sup>١) فنفسير القرطبي، (٧/ ١٤٦ ـ ١٤٧)، فالتذكرة، (ص٧٠٦).

<sup>(</sup>۲) «التذكرة» (ص ۷۰۰ ـ ۷۰۰). (۳) «تفسير الطبري» (۱۰۳/۸). قال ابن حجر: «سنده صحيح، وهو وإن كان موقوفاً فحكمه حكم الرفع». «فتح الباري» (۱۱/ ۳۵۰).

وروى ابن جرير الطبري أيضاً عن عبد الله بن مسعود ﴿ قَالَ: «التوبة مبسوطةٌ ما لم تطلع الشمس من مغربها »(١).

وروى الإمام مسلم عن أبي موسى ﷺ: قال: قال رسول الله ﷺ: اإن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها (٢٠).

فجعل ﷺ غاية قبول التوبة هو طلوع الشمس من مغربها.

وقد ذكر ابن حجر أحاديث وآثاراً كثيرة تدلُّ على استمرار قفل باب التوبة إلى يوم القيامة، ثم قال: «فهذه آثار يشدُّ بعضها بعضاً متَّفقة على أن الشمس إذا طلعت من المغرب؛ أُغلق باب التوبة، ولم يفتح بعد ذلك، وأن ذلك لا يختصُّ بيوم الطلوع، بل يمتدُّ إلى يوم القيامة»(٣).

وأما ما استدلى به القرطبي؛ فالجواب عنه:

أن حديث عبد الله بن عمرو قال فيه الحافظ ابن حجر: «رَفْع لهذا لا يثبت».

وحديث عمران بن حصين: «لا أصل له»(٤).

وأما حديث: «إن الشمس والقمر يُكْسَيان الضوء والنور...» إلخ؛ فلم يذكر له القرطبي سنداً، وعلى فرض ثبوته؛ فإن عودتهما إلى ما كانا عليه ليس فيه دليلٌ على أن باب التوبة قد فُتح مرة أخرى.

وذكر الحافظ أنه وقف على نصِّ فاصل في هٰذا النزاع، وهو

<sup>(</sup>۱) «تفسير الطبري» (۸/ ۱۰۱).

قال ابن حجر: «سنده جيد». «فتح الباري» (١١/ ٣٥٥).

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»، كتاب التوبة، باب قبول التوبة من الذنوب وإن تكررت الذنوب والتوبة، (٧٦/١٧ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (١١/ ٣٥٤ \_ ٣٥٥). (٤) «فتح الباري» (١١/ ٣٥٤).

حديث عبد الله بن عمرو الذي ذكر فيه طلوع الشمس من المغرب، وفيه:

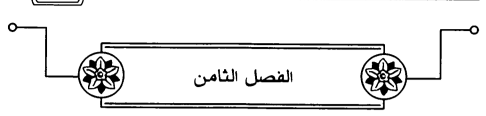
«فمن يومثذِ إلى يوم القيامة ﴿لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُا لَرَ تَكُنُّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ﴾...
الآية،(١).

\* \*

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۸۸/۱۳)، وذكر الحافظ أنه رواه الطبراني والحاكم، وبحثت عنه في «المستدرك» للحاكم في مظانه، فلم أعثر عليه.







### الدَّابِّة

ظهور دابَّة الأرض في آخر الزمان علامة على قرب الساعة ثابت بالكتاب والسنة:

# أدلًة ظهورها:

#### أ ـ الأللة من القرآن الكريم:

قَــال الله تــعــالـــى: ﴿وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَاَبَّةُ مِنَ ٱلْأَرْضِ ثُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَدْتِنَا لَا يُوفِئُونَ ۞﴾ [النمل: ٨٢].

فهذه الآية الكريمة جاء فيها ذكر خروج الدَّابَّة، وأن ذُلك يكون عند فساد الناس، وتركهم أوامر الله، وتبديلهم الدين الحق، يُخْرِج الله لهم دابَّة من الأرض، فتكلِّم الناس على ذْلك(١).

قال العلماء في معنى قوله تعالى: ﴿وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْمٍ ﴾؛ أي: وجب الوعيد عليهم؛ لتماديهم في العصيان والفسوق والطغيان، وإعراضهم عن آيات الله، وتركهم تدبرها، والنزول على حكمها، وانتهائهم في المعاصي إلى ما لا ينجح معه فيهم موعظة، ولا يصرفهم عن غِيِّهِم تذكرة، يقول عز من قائل: فإذا صاروا كذلك؛ أخرجنا لهم دابَّة من الأرض تكلمهم؛ أي: دابة تعقل وتنطق، والدَّوابُ في العادة لا كلام لها ولا عقل؛ ليعلم

انظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ٢٢٠).

الناس أن ذلك آية من عند الله تعالى (١).

وقال عبد الله بن مسعود و الله الله الله بن مسعود والله الله الله العلماء، ودهاب العلم، ورفع القرآن».

ثم قال: «أكثِروا تلاوة القرآن قبل أن يرفع». قالوا: هذه المصاحف ترفع، فكيف بما في صدور الرجال؟! قال: «يُسْرى عليه ليلاً، فيُصْبِحونَ منه قَفْراً، وينسون (لا إلهَ إلاّ الله)، ويقعون في قول الجاهليَّة وأشعارهم، وذلك حين يقعُ القولُ عليهم»(٢).

### ب ـ الأللَّة من السنة المطهَّرة:

ا ـ روى الإمام مسلم عن أبي هريرة ظليه؛ قال: قال رسول الله عليه: «ثلاث إذا خرجْنَ لا ينفع نفساً إيمانُها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً: طلوع الشمس من مغربها، والدَّجَّال، ودابَّة الأرض، (٣٠).

٢ - وله عن عبد الله بن عمرو ﴿ قال: حفظتُ من رسول الله ﷺ عديثاً لم أنسه بعد، سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إن أوَّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدَّابَّة على الناس ضحَى، وأيهما ما كانت قبل صاحبتها؛ فالأخرى على أثرها قريباً» (٤).

٣ - ومضى حديث حذيفة بن أسيد في ذكر أشراط الساعة الكبرى،
 فذكر منها الدَّابة، وفي رواية: «دابة الأرض»<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «التذكرة» (ص٦٩٧) بتصرف يسير. (٢) «تفسير القرطبي» (١٣/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) "صحيح مسلم"، كتاب الإيمان، باب الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (٢/ ١٩٥ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٤) "صحيح مسلم"، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال، (١٨/ ٧٧ \_ ٧٨ \_ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٥) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (١٨/ ٢٧ \_ ٢٨ \_ مع شرح النووي).

٤ ـ وروى الإمام أحمد عن أبي أمامة ولله يرفعه إلى النبي الله قال: «تخرج الدَّابَة، فتسم الناس على خراطيمهم (١)، ثم يغمرون (٢) فيكم حتى يشتري الرجل البعير، فيقول: ممَّن اشتريته؟ فيقول: من أحد المخطيين (٣).

٥ \_ وروى مسلم عن أبي هريرة و أن رسول الله على قال: «بادِروا بالأعمال ستاً... (وذكر منها:) دابّة الأرض (١٠٠٠).

٦ ـ وروى الإمام أحمد والترمذي عن أبي هريرة الله عن النبي الله قال: «تخرج الدَّابة ومعها عصا موسى الله وخاتم سليمان الله وتخطم (٥) الكافر ـ قال عفان (١) (أحد رواة الحديث):

<sup>(</sup>١) (الخرطوم): الأنف. وقيل: مقدم الأنف. انظر: «لسان العرب» (١٢/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) (يغمرون)؛ أي: يكثرون. و(الغمرة): الزحمة من الناس والماء.

 <sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٢٦٨/٥ ـ بهامشه منتخب الكنز).
 قال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح؛ غير عمر بن عبد الرحمٰن بن عطية،
 وهو ثقة». «مجمع الزوائد» (٦/٨).

وقال الألباني: «صحيح». انظر: «صحيح الجامع الصغير» (٣/٣) (ح٣٢٢)، و«سلسلة الأحاديث الصحيحة» (م١/٣/٣) (ح٣٢٢).

<sup>(</sup>٤) اصحیح مسلم»، باب في بقیة من أحادیث الدجال، (١٨/ ٧٨١ ـ مع شرح النووی).

<sup>(</sup>٥) (تخطّم الكافر)؛ أي: تسمه، من: خطمتُ البعير إذا كويته خطماً من الأنف إلى أحد خديه، وتسمى تلك السمة الخطام، ومعناه: أن تؤثر في أنفه سمة يعرف بها.

انظر: «لسان العرب» (۱۸۸/۱۲)، و«ترتیب القاموس» (۲/۷۹ ـ ۸۰)، و «النهایة فی غریب الحدیث» (۲/۰۰).

<sup>(</sup>٦) هو أبو عثمان، عفان بن مسلم بن عبد الله الصفار البصري، كان ثقة، ثبتاً، حجة، كثير الحديث، توفي سنة (٢٢٠هـ) كَثَلَلْهُ. انظر: «تهذيب التهذيب» (٧/ ٢٣٠ \_ ٢٣٠).

أنف الكافر ـ بالخاتم، وتجلو وجه<sup>(۱)</sup> المؤمن بالعصا، حتى إن أهل الخوان<sup>(۲)</sup> ليجتمعون على خوانهم، فيقول هذا: يا مؤمن، ويقول هذا: يا كافر<sup>(۲)</sup>.

# من أي اللّوابّ دابة الأرض:

اختلفت الأقوال في تعيين دابَّة الأرض، وإليك بعض ما قاله العلماء في ذٰلك:

الأول: قال القرطبي: «أول الأقوال أنها فصيل ناقة صالح، وهو أصحها، والله أعلم»(٤).

واستشهد لهذا القول بما رواه أبو داود الطيالسي عن حذيفة بن أسيد الغفارى؛ قال: ذكر رسول الله ﷺ الدَّابَّة... (فذكر الحديث،

(۱) (تجلو وجه المؤمن): الجلى \_ مقصورة \_: انحسار مقدم الشعر، والمعنى تصقله وتبيضه.

انظر: «ترتيب القاموس» (١/ ٥٢٣)، و«تحفة الأحوذي، (٩/ ٤٤).

(۲) (الخوان): هو ما يوضع عليه الطعام عند الأكل.انظر: «النهاية في غريب الحديث» (۸۹/۲ ـ ۹۰).

(٣) «مسند الإمام أحمد» (٧٩/١٥ ـ ٨٢) (ح٧٩٢٤)، تحقيق أحمد شاكر، وقال: «إسناده صحيح». وسنن الترمذي، أبواب التفسير، سورة النمل، (٩/٤٤)، وقال: «حديث حسن» و«مستدرك الحاكم» (٤/ ٤٨٥ ـ ٤٨٦).

وقال الألباني: اضعيف، في اضعيف الجامع الصغير، (٢٦/٣) (ح٢١٢).

وسبب تضعيفه للهذا الحديث أن في سنده علي بن زيد بن جدعان، وهو عنده ضعيف.

أما الشيخ أحمد شاكر؛ فيرى أنه ثقة، حيث قال في تعليقه على «المسند» (٢/ ١٢) (ح٧٨٣): «علي بن زيد: هو ابن جدعان، وقد سبق أننا وثقناه، وهو مختلف فيه، والراجح عندنا توثيقه، وقد صحح له الترمذي أحاديث».

(٤) «تفسير القرطبي» (١٣/ ٢٣٥).

## وفيه): «لم يرعهم إلا وهي ترغو بين الركن والمقام»(١).

وموضع الشاهد قوله: «ترغو»، والرغاء إنما هو للإبل، وذلك «أن الفصيل لما قُتِلَتِ الناقة هرب، فانفتح له حجر، فدخل في جوفه، ثم انطبق عليه، فهو فيه حتى يخرج بإذن الله ﷺ.

ثم قال: «لقد أحسن من قال:

واذْكُرْ خُروجَ فَصِيْلِ نَاقَةِ صَالِحِ يَسِمُ الوَرَى بِالكُفْرِ والإِيْمانِ»(٢)

وترجيح القرطبي للهذا القول فيه نظر؛ فإن الحديث الذي استند إليه في سنده رجلٌ متروك.

وأيضاً؛ فإنه جاء في بعض كتب الحديث لفظ: (تدنو) و(تربو)؛ بدل: (ترغو)؛ كما في «المستدرك» للحاكم.

الثاني: أنها الجسَّاسة المذكورة في حديث تميم الداري و المُنْ اللهُ عَلَيْهُ في قصة الدَّجَّال.

<sup>(</sup>۱) «منحة المعبود ترتيب مسند الطيالسي»، باب خروج الدابة (۲/ ۲۲۰ ـ ۲۲۱) للساعاتي، ولفظه: (ترنو)، وليس فيه: (ترغو).

ورواه الحاكم في «المستدرك» (٤٨٤/٤)، وقال: «لهذا حديث صحيح الإسناد، وهو أبين حديث في ذكر دابة الأرض، ولم يخرجاه».

قلت: الحديث ضعيف؛ لأن في إسناده عند الطيالسي والحاكم طلحة بن عمرو الحضرمي: قال ابن معين: «ليس بشيء، ضعيف»، وقال الذهبي في «ذيل المستدرك»: «تركه أحمد»، وقال الهيثمي: «رواه الطبراني، وفيه طلحة بن عمرو، وهو متروك».

<sup>«</sup>مجمع الزوائد» (٨/٧)، وانظر: «تهذيب التهذيب» (٥/ ٢٣ \_ ٢٤).

ولهذا الحديث أخرجه الحافظ ابن حجر في «المطالب العالية» (٣٤٣/٤ \_ ٣٤٣)، وعزاه للطيالسي، ولفظه: «تزعق»، بدل: «ترغو».

<sup>(</sup>٢) «التذكرة» (ص٧٠٢).

ولهذا القول منسوبٌ إلى عبد الله بن عمرو بن العاص الله الله الله الله عبد الله بن عمرو بن العاص

وليس في حديث تميم ما يدلُّ على أن الجساسة هي الدَّابة التي تخرج آخر الزمان، وإنما الذي جاء فيه أنه لقي دابَّة أهلب كثيرة الشعر، فسألها: ما أنت؟ قالت: أنا الجساسة.

وسُمِّيت بالجساسة لأنها تجسُّ الأخبار للدَّجَّال (٢).

وأيضاً؛ فما جاء في شأن الدَّابَّة التي نتحدث عنها من تعنيف الناس وتوبيخهم على كفرهم بآيات الله تعالى يُبيِّن أنها غير الجساسة التي تنقل الأخبار للدَّجَّال، والله أعلم.

الثالث: أنها الثعبان المشرف على جدار الكعبة التي اقتلعتها العقاب حين أرادت قريش بناء الكعبة.

ولهذا القول نسبه القرطبي (٣) إلى ابن عباس ولهما؛ منقولاً من كتاب النقاش، ولم يذكر له مستنداً في ذلك، وذكره الشوكاني في «تفسيره»(٤).

الرابع: أن الدَّابَّة إنسانٌ متكلِّم يناظر أهل البدع والكفر، ويجادلهم؛ لينقطعوا، فيهلك من هلك عن بينة، ويحيا من حيَّ عن بينة.

ولهذا القول ذكره القرطبي، وردَّه بأن الدَّابَّة لو كانت إنساناً يناظر

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي لمسلم» (۲۸/۱۸).

وممَّن قال بأنها الجساسة: البيضاوي في «تفسيره» (١٢١/٤)، طبعة مؤسسة شعبان، بيروت.

وانظر: «الإذاعة» (ص١٧٣)، وكتاب «العقيدة الركن الأول في الإسلام» (ص٣٠٠) للشيخ محمد الفاضل الشريف التقلاوي، دار العلوم للطباعة، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) ﴿النهاية في غريب الحديث؛ (١/ ٢٧٢)، و﴿شرح السنة؛ للبغوي، (١٥/ ٦٨).

<sup>(</sup>٣) «تفسير القرطبي» (٢٣٦/١٣).

<sup>(</sup>٤) «تفسير الشوكاني، فتح القدير» (٤/ ١٥١).

المبتدعة؛ لم تكن الدَّابَّة آية خارقة وعلامة من علامات الساعة العشر.

وأيضاً فيه العدول عن تسمية لهذا الإنسان المناظر الفاضل العالم الذي على أهل الأرض أن يسمُّوه باسم الإنسان أو العالم أو الإمام إلى أن يسمَّى بالدَّابَّة، ولهذا خروجٌ عن عادة الفصحاء، وعن تعظيم العلماء (١٠).

الخامس: أن الدَّابَّة اسم جنس (٢) لكلِّ ما يدبُّ، وليست حيواناً مشخَّصاً معيَّناً يحوي العجائب والغرائب، ولعل المراد بها تلك الجراثيم الخطيرة التي تفتك بالإنسان وجسمه وصحته، فهي تجرح وتقتل، ومن تجريحها وأذاها كلمات واعظة للناس لو كانت لهم قُلوبٌ تعقل، فترجع بهم إلى الله، وإلى دينه، وتلزمهم الحجة، ولسان الحال أبلغ من لسان المقال؛ فإن من معانى التكليم التجريح.

ولهذا القول هو ما ذهب إليه أبو عبيَّة في تعليقه على «النهاية/الفتن والملاحم» لابن كثير (٢)، وهو رأي بعيد عن الصواب، وذلك لأمور:

أ ـ أن الجراثيم موجودة من قديم الزمان، وكذلك الأمراض التي تفتك بالناس في أجسامهم وزروعهم ودوابّهم (٤)، والدَّابَّة التي هي من أشراط الساعة لم تظهر بعد.

ب - أن الجراثيم غالباً لا ترى بالعين المجرَّدة، وأما الدَّابَّة؛ فلم يقل أحدُ: إنها لا تُرى، بل إن النبي ﷺ ذكر من أحوالها ما يدلُّ على

انظر: «تفسير القرطبي» (٢٣٦/١٣٣ \_ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) في كون الدابة اسم جنس لدواب كثيرة ذكر لهذا القول البرزنجي في «الإِشاعة» (ص١٧٧)، ونسبه لتفسير ابن علان «ضياء السبيل»، ولهذا القول لم يذكر له دليلاً صحيحاً يعتمد عليه.

<sup>(</sup>٣) (١/ ١٩٠، ١٩٩)، تحقيق محمد فهيم أبو عبية.

<sup>(</sup>٤) انظر: ﴿إِتَّحَافُ الْجِمَاعَةِ ﴾ (٢/ ٣٠٦ ـ ٣٠٧).

رؤية الناس لها، فذكر أن معها عصا موسى وخاتم سليمان ﷺ... إلى غير ذٰلك مما سبق ذكره.

ج \_ أن لهذا الدَّابَّة تَسِم الناس على وجوههم بالكفر والإيمان، فتجلو وجه المؤمن، وتخطم أنف الكافر، وأما الجراثيم؛ فلا تفعل شيئاً من ذُلك.

د ـ الذي يظهر أن الذي دفعه لهذا القول هو ما ذُكِرَ في صفة الدَّابَة من الأقوال الكثيرة المختلفة (١)، ولكن قدرة الله أعظم، وما صحَّ عن رسول الله ﷺ يجب التسليم به.

وكذُلك؛ فأي مانع من حمل اللفظ على المعنى المتبادر، ولا نلجأ إلى التجوُّز إلا إذا تعذَّرتِ الحقيقة، لا سيما أن قوله لهذا مخالفٌ لأقوال المفسرين؛ فإنهم ذكروا أن لهذه الدَّابَّة مخالفة لما يعتاده البشر، فهي من خوارق العادات؛ كما أن طلوع الشمس من مغربها أمرٌ خارقٌ للعادة.

وقد جاء في الحديث أنهما يخرجان في وقت متقارب؛ قال ﷺ: «أول الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدَّابَة على الناس ضحًى، وأيهما ما كانت قبل صاحبتها؛ فالأخرى على إثرها قريباً»(٢).

<sup>(</sup>١) ذكر بعض المفسرين آثاراً كثيرة في صفة هذه الدابة وذُكرت لهذه الآثار أيضاً في بعض كتب أشراط الساعة، ولم أطلع بعد البحث على تصحيح أحد من العلماء لهذه الآثار، فالله أعلم بحالها.

لهذه بعض الكتب التي تعرضت لذلك: «تفسير القرطبي» (١٣/ ٢٣٥ ـ ٢٣٦)، و النهاية/ الفتن و التذكرة» (ص٩٩٥)، و اتفسير ابن كثير» (٦/ ٢٢٠ ـ ٢٢٣)، و النهاية/ الفتن والملاحم» (١/ ١٦٢ ـ ٢٦٣)، و الفسير الشوكاني، (١/ ١٥١ ـ ١٥٣)، و الوامع الأنوار، (١/ ١٤٦ ـ ١٤٧)، و الإشاعة، (ص١٧٤ ـ ١٧٥)، و اتحفة الأحوذي، (٦/ ٢١٤ ـ ١٤٤).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۸/ ۷۷ \_ ۷۸).

والذي يجب الإيمان به هو أن الله تعالى سيخرج للناس في آخر الزمان دابَّة من الأرض تكلِّمهم، فيكون تكليمها آية لهم دالَّة على أنهم مستحقون للوعيد بتكذيبهم آيات الله، فإذا خرجت الدَّابَّة؛ فهم الناس، وعلموا أنها الخارقة المنبئة باقتراب الساعة، وقد كانوا قبل ذلك لا يؤمنون بآيات الله، ولا يصدِّقون باليوم الموعود.

والذي يؤيّد أن لهذه الدَّابَّة تنطق وتخاطب الناس بكلام يسمعونه ويفهمونه هو أنه جاء ذكرها في سورة النمل، ولهذه السورة فيها مشاهد وأحاديث بين طائفة من الحشرات والطير والجن وسليمان عَلِيه، فجاء ذكر الدَّابَّة وتكليمها الناس متناسقاً مع مشاهد السورة وجوها العام(١).

قال أحمد شاكر كَالله: "والآية صريحةٌ بالقول العربي أنها (دابّة)، ومعنى (الدّابّة) في لغة العرب معروفٌ واضحٌ، لا يحتاج إلى تأويل... ووردت أحاديث كثيرة في الصحاح وغيرها بخروج لهذه (الدّابّة) الآية، وأنها تخرج آخر الزمان، ووردت آثار أخرى في صفتها لم تنسب إلى رسول الله على المبلّغ عن ربه، والمبيّن آيات كتابه، فلا علينا أن ندعها، ولكن بعض أهل عصرنا، من المنتسبين للإسلام، الذين فشا فيهم المنكر من القول والباطل من الرأي، الذين لا يريدون أن يؤمنوا بالغيب، ولا يريدون إلا أن يقفوا عند حدود المادة التي رسمها لهم معلموهم وقدوتُهم؛ ملحدو أوروبا الوثنيون الإباحيون، المتحلّلون من كل خلق ودين، لهؤلاء لا يستطيعون أن يؤمنوا بما نؤمن به، ولا يستطيعون أن ينكروا إنكاراً صريحاً، فيجمجمون به، ويحاورون، ويداورون، ثم

<sup>(</sup>١) انظر: الله ظلال القرآن (٥/٢٦٦٧).

<sup>(</sup>۲) (الجمجمة): هو أن لا يبين كلامه. انظر: «ترتيب القاموس المحيط» (۱/ ۵۳۳).

يتأوَّلون، فيخرجون بالكلام عن معناه الوضعي الصحيح للألفاظ في لغة الغرب، يجعلونه أشبه بالرموز؛ لما وقر في أنفسهم من الإنكار الذي يبطنون»(١).

### مكان خروج الدَّابَة:

اختلفت الأقوال في تعيين مكان خروج الدَّابَّة، فمنها:

١ ـ أنها تخرج من مكة المكرَّمة من أعظم المساجد.

ويؤيد لهذا القول ما رواه الطبراني في «الأوسط» عن حذيفة بن أسيد \_ أراه رفعه \_؛ قال: «تخرج الدَّابَّة من أعظم المساجد، فبينا هم إذ ربَّت الأرض، فبينا هم كذٰلك إذ تصدَّعت»(٢).

قال ابن عيينة (٣): «تخرج حين يسري الإمام جمع، وإنما جعل سابقاً ليخبر الناس أن الدَّابَّة لم تخرج» (١).

<sup>(</sup>۱) شرح أحمد شاكر كـ«مسند أحمد» (۱۵/۸۲).

 <sup>(</sup>۲) «مجمع الزوائد» (٨/٧ \_ ٨).

<sup>(</sup>٣) ابن عيينة: هو الإمام الحجة الحافظ أبو محمد سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي، محدث الحرم، ولد سنة (١٠٧هـ)، وأخذ عن الزهري وطبقته، وروى عن الشافعي وأحمد بن حنبل وابن معين وطبقتهم، واتفقت الأثمة على الاحتجاج به؛ لحفظه وأمانته، وقد حج سبعين سنة.

قال الشافعي: ﴿لُولًا مالك وسفيان؛ لذهب علم الحجاز﴾.

ويقول: «ما رأيت أحداً فيه من آلة العلم ما في سفيان، وما رأيت أحداً أكف عن الفتيا منه».

توفي سنة (١٩٨هـ) كَظَلَلُهُ.

انظر ترجمته في: «تذكرة الحفاظ» (٢٦٢/١ ـ ٢٦٥)، واتهذيب التهذيب، (٤/ ١١٧ ـ ١٢٢)، والخلاصة، (ص١٤٥ ـ ١٤٦).

 <sup>(</sup>٤) المجمع الزوائد، (٨/٧ ـ ٨).
 قال الهيثمى: الرجاله ثقات،.

٢ - أن لها ثلاث خَرَجات، فمرة تخرج في بعض البوادي ثم
 تختفي، ثم تخرج في بعض القرى، ثم تظهر في المسجد الحرام (١).

وهناك أقوالٌ أخرى غير ما ذكرته، غالبها يدور على أن خروجها من الحرم المكّي (٢٠)، فالله أعلم بذلك.

## عمل الدَّابَّة:

إذا خرجت لهذه الدَّابَّة العظيمة؛ فإنها تسم المؤمن والكافر.

فأما المؤمن؛ فإنها تجلو وجهه حتى يشرق، ويكون ذلك علامة على إيمانه.

وأما الكافر؛ فإنها تخطمه على أنفه؛ علامة على كفره والعياذ بالله.

وجاء في الآية الكريمة قوله تعالى: ﴿ أَخْرَجْنَا لَمُمْ دَاَّبَةُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ لَكُمْ مُانَّةُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ لَكُمْمُمْ ﴾ [النمل: ٨٢].

وفي معنى لهذا التكليم اختلفت أقوال المفسرين:

<sup>(</sup>۱) جاء في حديث حذيفة بن أسيد عند الحاكم: إن لها «ثلاث خرجات»، وذكر الحديث بطوله، ثم قال: «لهذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي في «تلخيصه المستدرك» (٤/٤٨٤ \_ ٤٨٥). وروى الطبراني والحاكم عن حذيفة أيضاً، وفيه: «أنها تخرج ثلاث خرجات؛

وروى الطبراني والحاكم عن حديقة ايضا، وفيه: «انها تخرج ثلاث خرجات؛ تخرج من أقصى اليمن، ثم تخرج قريباً من مكة، ثم تخرج من المسجد الحرام بين الركن الأسود وبين باب بني مخزوم».

ولكن هذه الرواية في سندها طلحة بن عمرو الحضرمي، وهو ضعيف، وقد مضى تخريج لهذا الحديث.

 <sup>(</sup>۲) انظر: «التذكرة» (ص٦٩٧ ـ ٦٩٨)، و«الإشاعة» (ص١٧٦ ـ ١٧٧)، و«لوامع الأنوار» (١٤٢ ـ ١٤٤).

ا ـ أن المراد: تكلمهم كلاماً؛ أي: تخاطبهم مخاطبة، ويدلُّ على هٰذا قراءة أُبي بن كعب ﷺ: (تنبئهم).

و هذا القول يشهد له حديث أبي أمامة ولله أن النبي الله قال: «تخرج الدَّابَة، فتسم الناس على خراطيمهم» (٢).

وروي عن ابن عباس أنه قال: «كلاً تفعل»؛ أي: المخاطبة والوسم.

قال ابن كثير: «وهو قولٌ حسن، ولا منافاة، والله أعلم»(٣).

وأما الكلام الذي تخاطبهم به؛ فهو قولها: ﴿أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُوا بِعَايَنتِنَا لَا يُوفِّونَ﴾ [النمل: ٨٢].

ولهذا على قراءة من قرأها بفتح همزة (إن)؛ أي: تخبرهم أن الناس كانوا بآيات الله لا يوقنون، ولهذا قراءة عامة قراء الكوفة وبعض أهل البصرة.

وأما قراءة عامَّة قرَّاء الحجاز والبصرة والشام؛ فبكسر همزة (إن) على الاستئناف، ويكون المعنى: تكلِّمُهم بما يسوؤهم، أو ببطلان الأديان سوى دين الإسلام(٤٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير القرطبي» (۱/ ۲۳۷)، و«تفسير ابن كثير» (٦/ ٢٢٠)، و«تفسير الشوكاني» (١٥٢/٤).

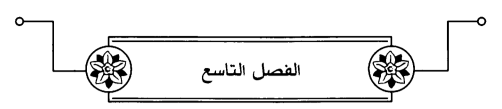
<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد وسبق تخريجه. (٣) •تفسير ابن كثير، (٦/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبري» (١٦/٢٠)، و«تفسير القرطبي» (١٣/ ٢٣٧ ـ ٢٣٨)، و«تفسير الشوكاني» (٤/ ١٥٢).

قال ابن جرير: «الصواب من القول في ذلك أنها قراءتان متقاربتا المعنى، مستفيضتان في قراءة الأمصار»(١).

\* \*

<sup>(</sup>۱) (تفسير الطبري) (۲۰/۲۰).



### النار التي تحشر الناس

ومنها خروج النار العظيمة، وهي آخر أشراط الساعة الكبرى، وأول الآيات المؤذِنة بقيام الساعة.

### مكان خروجها:

جاءت الروايات بأن خروج لهذه النار يكون من اليمن، من قعرة عدن (۱)، وتخرج من بحر حضرموت؛ كما جاء في روايات أخرى.

وإليك طائفة من الأحاديث التي تبيّن مكان خروج لهذه النار، وهي من الأدلّة على ظهورها.

ا ـ جاء في حديث حذيفة بن أسيد في ذكر أشراط الساعة الكبرى قوله ﷺ: «وآخر ذلك نارٌ تخرج من اليمن، تطرد الناس إلى محشرهم». رواه مسلم (٢).

٢ ـ وفي رواية له عن حذيفة أيضاً: «ونارٌ تخرج من قعرة عدن ترجل الناس»(٣).

<sup>(</sup>١) (عدن): هي المدينة المعروفة في اليمن جنوب الجزيرة العربية، وهي واقعة على بحر حضرموت، ويسمى اليوم: البحر العربي.

انظر: «النهاية في غريب الحديث» (٣/ ١٩٢).

<sup>(</sup>۲)، (۳) «صحيح مسلم»، كتاب الفتن وأشراط الساعة، (۲۷/۱۸ \_ ۲۹ \_ مع شرح النووي).

٣ - وروى الإمام أحمد والترمذي عن ابن عمر ﴿ قال: قال رسول الله ﷺ: «ستخرج نارٌ من حضرموت أو من بحر حضرموت، قبل يوم القيامة، تحشر الناس)(١).

٤ - وروى الإمام البخاري عن أنس الله أن عبد الله بن سلام لما أسلم سأل النبي الله عن مسائل، ومنها: ما أول أشراط الساعة؟ فقال النبي الله المأول أشراط الساعة؛ فنار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب، (٢).

والجمع بين ما جاء أن لهذه النار هي آخر أشراط الساعة الكبرى وما جاء أنها أول أشراط الساعة: أن آخريتها باعتبار ما ذُكِر معها من الآيات الواردة في حديث حذيفة، وأوليتها باعتبار أنها أوَّل الآيات التي لا شيء بعدها من أمور الدنيا أصلاً، بل يقع بانتهاء لهذه الآيات النفخ في الصور؛ بخلاف ما ذُكِرَ معها من الآيات الواردة في حديث حذيفة، فإنه يبقى بعد كل آية منها أشياء من أمور الدُنيا (٣).

وأما ما جاء في بعض الروايات بأن خروجها يكون من اليمن، وفي بعضها الآخر أنها تحشر الناس من المشرق إلى المغرب؛ فيجاب عن ذٰلك بأجوبة:

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (۷/ ۱۳۳) (ح٥١٤٦)، قال أحمد شاكر: «إسناده صحيح».

والترمذي (٦/ ٤٦٣ \_ ٤٦٤ \_ مع تحفة الأحوذي).

قال الألباني: (صحيح). انظر: (صحيح الجامع الصغير) (٢٠٣/٣) (٣٦٠٣).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب أحاديث الأنبياء، باب خلق آدم وذريته، (٦/ ٣٦٢ ـ مع الفتح) (ح٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٨٢/١٣).

ا ـ أنه يمكن الجمع بين لهذه الروايات بأن كون النار تخرج من قعر عدن لا ينافي حشرها الناس من المشرق إلى المغرب، وذلك أن ابتداء خروجها من قعر عدن، فإذا خرجت انتشرت في الأرض كلها، والمراد بقوله: «تحشر الناس من المشرق إلى المغرب»؛ إرادة تعميم الحشر لا خصوص المشرق والمغرب<sup>(1)</sup>.

 ٢ ـ أن النار عندما تنتشر يكون حشرها لأهل المشرق أولاً، ويؤيد ذلك أن ابتداء الفتن دائماً من المشرق، وأما جعل الغاية إلى المغرب؛
 فلأن الشام بالنسبة إلى المشرق مغرب.

٣ - يحتمل أن تكون النار المذكورة في حديث أنس كناية عن الفتن المنتشرة التي أثارت الشر العظيم والتهبت كما تلتهب النار، وكان ابتداؤها من قِبَل المشرق، حتى خرب معظمه، وانحشر الناس من جهة المشرق إلى الشام ومصر، وهما من جهة المغرب؛ كما شوهد ذلك مراراً من عهد جنكز حان ومن بعده.

وأما النار التي في حديثي حذيفة بن أسيد وابن عمر؛ فهي نارٌ حقيقية (٢)، والله أعلم.

#### كيفية حشرها للناس:

عند ظهور لهذه النار العظيمة من اليمن؛ تنتشر في الأرض، وتسوق الناس إلى أرض المحشر، والذين يحشرون على ثلاثة أفواج:

الأول: فوجٌ راغبون طاعِمون كاسون راكبون.

والثاني: وفوج يمشون تارة ويركبون أخرى، يعتقبون على البعير

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (١٣/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) افتح الباري، (١١/ ٣٧٨ ـ ٣٧٩) بتصرف بسيط.

الواحد؛ كما سيأتي في الحديث: «اثنان على بعير، وثلاثة على بعير... إلى أن قال: وعشرة على بعير يعتقبونه»، وذلك من قلة الظهر يومئذٍ.

والفوج الثالث: تحشرهم النار، فتحيط بهم من ورائهم، وتسوقهم من كل جانب إلى أرض المحشر، ومن تخلّف أكلته النار(١).

ومما جاء من الأحاديث في بيان كيفية حشر لهذه النار للناس:

ا ـ روى الشيخان عن أبي هريرة ولله عن النبي الله على بعير، الناس على ثلاث طرائق: راغبين، وراهبين، واثنان على بعير، وثلاثة على بعير، وأربعة على بعير، وعشرة على بعير، ويَحْشُر بقيتَهم النارُ؛ تقيل معهم حيث قالوا، وتبيت معهم حيث باتوا، وتصبح معهم حيث أصبحوا، وتمسي معهم حيث أمسوا)(٢).

٢ - وعن عبد الله بن عمرو رضي الله على المغرب؛ تبيت معهم حيث باتوا، نارٌ على أهل المشرق، فتحشرهم إلى المغرب؛ تبيت معهم حيث باتوا، وتقيل معهم حيث قالوا، يكون لها ما سقط منهم وتخلف، وتسوقهم سَوق الجمل الكسير)(٣).

٣ ـ وعن حذيفة بن أسيد ﷺ؛ قال: قام أبو ذرِّ ﷺ فقال: يا بني غِفار! قولوا ولا تختلفوا؛ فإن الصادق المصدوق ﷺ حدثنى: «أن الناس

<sup>(</sup>١) انظر: «النهاية/الفتن والملاحم» (١/ ٢٣٠ ـ ٢٣١).

<sup>(</sup>۲) •صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب الحشر، (۱۱/ ۳۷۷ ـ مع الفتح) (ح۲۵۲۲)، و•صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة، (۱۹٤/۱۷ ـ ۱۹۰ ـ مع شرح النووي).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في «الكبير» و«الأوسط»، ورجاله ثقات. «مجمع الزوائد» (٨/ ١٢).

ورواه الحاكم في «المستدرك» (٥٤٨/٤)، وقال: «لهذا حديث صحيح، ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي على تصحيحه.

417 }

يُحْشَرون ثلاثة أفواج: فوجٌ راكبين طاعمين كاسين، وفوج يمشون ويسعون، وفوج تسحبهم الملائكة على وجوههم وتحشرهم إلى النار». فقال قائل منهم: هٰذان قد عرفناهما، فما بال الذين يمشون ويسعون؟ قال: «يلقي الله الأفة على الظَّهر حتى لا يبقى ظَهرٌ، حتى إن الرجل لَيكون له الحديقة المعجمة، فيعطيها بالشارف(١) ذات القتب(٢)؛ فلا يقدر عليها)(٣).

### 0 أرض المحشر:

يحشر الناس إلى الشام في آخر الزمان، وهي أرض المحشر؛ كما جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة:

١ ـ منها ما روي عن ابن عمر را في ذكر خروج النار، وفيه:
 قال: قلنا: يا رسول الله! فماذا تأمرنا؟ قال: «عليكم بالشام»(٤).

<sup>(</sup>١) (الشارف): هي الناقة المسن أو الهرمة. «لسان العرب» (٩/ ٧٣).

<sup>(</sup>٢) (القتب): بكسر القاف وسكون التاء، هو الرحل الذي يوضع على قدر سنام البعير، والمعنى: الناقة العاملة.

انظر: السان العرب، (١/ ٦٦٠ ـ ٦٦١).

<sup>(</sup>٣) «مسند الإمام أحمد» (٥/ ١٦٤ \_ ١٦٥ \_ بهامشه منتخب كنز العمال)، و«سنن النسائي»، كتاب الجنائز، باب البعث، (١١٦/٤ \_ ١١٧)، و«مستدرك الحاكم» (٤/ ٥٦٤)، وقال الحاكم: «لهذا حديث صحيح الإسناد إلى الوليد بن جميع، ولم يخرجاه».

وقال الذهبي في «تلخيصه للمستدرك»: «الوليد قد روى له مسلم متابعة، واحتج به النسائي».

قلت: سند النسائي رجاله ثقات، وفيه الوليد بن جميع: وثقه ابن معين والعجلي، وقال الإمام أحمد وأبو داود: «ليس به بأس»، وقال أبو حاتم: «صالح الحديث». وقال ابن حجر: «صدوق يهم».

انظر: «ميزان الاعتدال» (٤/ ٣٣٧)، و«تهذيب التهذيب» (١١/ ١٣٨ ـ ١٣٩)، و«تقريب التهذيب» (١٣٨/١١).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد والترمذي، وقد سبق تخريجه (ص٣٦٣).

٢ - وروى الإمام أحمد عن حكيم بن معاوية البهزي عن أبيه...
 (فذكر الحديث، وفيه قوله ﷺ): «ها هُنا تُحْشَرون، ها هُنا تُحْشَرون، ها هُنا تُحْشَرون، ها هُنا تُحْشَرون (ثلاثاً)؛ ركباناً، ومشاة، وعلى وجوهكم».

قال ابن أبي بكير<sup>(۱)</sup>: فأشار بيده إلى الشام، فقال: «إلى ها هُنا تُحْشَرون»<sup>(۲)</sup>.

 $^{\circ}$  - وفي رواية الترمذي عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده؛ قال: قلت: يا رسول الله! أين تأمرني؟ قال: «ها هنا (ونحا بيده نحو الشام)» $^{(\circ)}$ .

٤ - وروى الإمام أحمد وأبو داود عن عبد الله بن عمرو؛ قال: سمعتُ رسول الله على يقول: «ستكون هجرة بعد هجرة، ينحاز الناس إلى مُهاجَرِ إبراهيم، لا يبقى في الأرض إلا شرار أهلها، تلفظهم أرضوهم، تنذرهم نفس الله، تحشرهم النار مع القردة والخنازير، تبيت معهم إذا باتوا، وتقيل معهم إذا قالوا، وتأكل من تخلّف، (٤).

<sup>(</sup>١) هو أبو زكريا يحيى بن أبي بكير، واسمه نسر الأسدي الكرماني الكوفي الثقة، توفى سنة ثمان أو تسع ومئتين كَثَلَثُهُ.

انظر: (تهذيب الكمال) (٣/ ١٤٩١)، و(تهذيب التهذيب) (١١/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٤٤٦/٤ ـ ٤٤٧ ـ بهامشه منتخب كنز العمال).

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٦/ ٤٣٤ ـ ٤٣٥ ـ مع تحفة الأحوذي)، وقال: الهذا حديث حسن صحيح...».

وفي الروايتين قال ابن حجر: «أخرجه الترمذي والنسائي وسنده قوي». انظر: «فتح الباري» (۲۱/ ۳۸۰).

<sup>(</sup>٤) «مسند الإمام أحمد» (٩٩/١١) (ح٢٨٧١)، قال أحمد شاكر: «إسناده صحيح». و«سنن أبي داود» (١٥٨/٧).

وقال الحافظ ابن حجر: «أخرَجه أحمد، وسنده لا بأس به». «فتح الباري» (٣٨٠/١١).

قال ابن حجر: «وفي تفسير ابن عيبنة عن ابن عباس: من شكَّ أن المحشر هاهنا \_ يعني: الشام \_؛ فليقرأ أول سورة الحشر، قال لهم رسول الله ﷺ يومئذ: اخرجوا. قالوا: إلى أين؟ قال: إلى أرض المحشر»(١).

والسبب في كون أرض الشام هي أرض المحشر أن الأمن والإيمان حين تقع الفتن في آخر الزمان يكون بالشام.

وقد جاء في فضله والترغيب في سكناه أحاديث صحيحة:

منها ما أخرجه الإمام أحمد عن أبي الدَّرداء؛ قال: قال رسول الله ﷺ: ابينا أنا نائم إذ رأيت عمود الكتاب احتُمِل من تحت رأسي، فظننتُ أنه مذهوبٌ به، فأتبعتُهُ بصري، فعُمِدَ به إلى الشام، ألا وإن الإيمان حين تقع الفتن بالشام) (٢).

وأخرج الطبراني عن عبد الله بن حوالة ظله أن رسول الله على قال: «رأيتُ ليلة أسري بي عموداً أبيض كأنه لواء تحمله الملائكة، فقلتُ: ما تحمِلون؟ قالوا: عمود الكتاب؛ أمِرنا أن نضعه بالشام)(٣).

وروى أبو داود بسنده إلى عبد الله بن حوالة ظلم؛ قال: قال رسول الله على: «سيصير الأمر إلى أن تكونوا جنوداً مجنّدة: جند بالشام، وجند باليمن، وجند بالعراق، قال ابن حوالة: خِرْ لي يا رسول الله إن أدركتُ ذلك. فقال: «عليك بالشام؛ فإنها خيرة الله من أرضه، يجتبي إليها خيرته من عباده، فأما إذا أبيتم؛ فعليكم بيَمنِكم، واسقوا من غدركم،

<sup>(</sup>۱) ﴿فتح الباري؛ (۱۱/۳۸۰)، وانظر: ﴿تفسير ابن كثير؛ (۸٪ ۸۸ ـ ۸۵).

 <sup>(</sup>۲) «مسند الإمام أحمد» (٩/ ١٩٨ ـ ١٩٩ ـ بهامشه منتخب الكنز).
 قال ابن حجر: «أخرجه أحمد، ويعقوب بن سفيان، والطبراني... وسنده صحيح». انظر: «فتح الباري» (٤٠٢/١٢ ـ ٤٠٣).

<sup>(</sup>٣) افتح الباري، (٤٠٣/١٢)، قال الحافظ: اسنده حسن.

### فإن الله توكُّل لي بالشام وأهلهه(١).

وقد تقدَّم أن نزول عيسى عَلِيَه في آخر الزَّمان يكون بالشام، وبه يكون اجتماع المؤمنين لقتال الدَّجَّال.

وقد أنكر أبو عبيَّة أن تكون أرض الشام هي أرض المحشر، فقال: «الكلام الذي يحدِّد أرض المحشر لا دليل عليه من كتاب أو سنة أو إجماع، بل في القرآن الكريم ما ينقضه؛ قال الله تعالى: ﴿يَوْمَ نُبُدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ﴾ [إبراهيم: ٤٨]، فأين أرض الشام إذن؟!»(٣).

ويجاب عنه بأن الأدلة متضافرة على أن أرض المحشر هي الشام؛ كما سبق ذكرها.

والحامل له على لهذا هو اعتقاده أن لهذا الحشر في الآخرة، وليس في الدنيا، وسأبين في البحث الآتي أن لهذا الحشر في الدُنيا؛ كما تدل عليه النصوص الصحيحة.

## ٥ هٰذا الحشر في الدُّنيا:

هٰذا الحشر المذكور في الأحاديث يكون في الدُّنيا، وليس المراد

<sup>(</sup>۱) اسن أبي داود؛ (۷/ ١٦٠ \_ ١٦١ \_ مع عون العبود) (ح ٢٤٦٦). والحديث صحيح. انظر: اصحيح الجامع الصغير؛ (۳/ ٢١٤ \_ ٢١٥) (ح٣٥٥٣).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: «الفتنة من قبل المشرق» (١٣/ ٤٥ ـ مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) ﴿النهاية/الفتن والملاحم ١ (١/٢٥٧)، تعليق محمد فهيم أبو عبية.

به حشر الناس بعد البعث من القبور، وقد ذكر القرطبي أن الحشر معناه الجمع، وهو على أربعة أوجه: حشران في الدنيا، وحشران في الآخرة: أما حشرا الدُّنيا:

فالأول: إجلاء بني النضير إلى الشام.

والثاني: حشر الناس قبل القيامة إلى الشام، وهي النار المذكورة هنا في الأحاديث(١).

وكون لهذا الحشر في الدُّنيا هو الذي أجمع عليه جمهور العلماء؛ كما ذكر ذٰلك القرطبي، وابن كثير، وابن حجر، وهو الذي تدلُّ عليه النصوص كما تقدَّم بسطها.

وذهب بعض العلماء، كالغزالي (٢)، والحليمي (٣) إلى أن لهذا الحشر ليس في الدُّنيا (٤)، وإنما هو في الآخرة.

وذكر ابن حجر أن بعض شُرَّاح المصابيح حمله على الحشر من القبور، واحتجوا على ذٰلك بعدة أمور:

<sup>(</sup>۱) انظر: (تفسير القرطبي) (۲/۱۸ ـ ۳)، و(التذكرة) (ص۱۹۸ ـ ۱۹۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: "فتح الباري، (١١/ ٣٧٩)، و"التذكرة، (ص١٩٩).

<sup>(</sup>٣) هو الحافظ أبو عبد الله الحسين بن الحسن بن محمد بن حليم الجرجاني، فقيه شافعي، تولى القضاء في بخاري، وكان كثير الترحال في بلاد خراسان، ومن مصنفاته: "المنهاج في شعب الإيمان"، وقد نقل عنه الحافظ البيهقي كثيراً في كتابه فشعب الإيمان"، كانت وفاة الحليمي سنة (٤٠٣هـ)، وله من العمر خمس وستون سنة، كَاللهُ.

انظر كتابه «المنهاج في شعب الإيمان» (۱/۱۳ ـ ۱۹) لحلمي محمد فودة، وانظر: «تذكرة الحفاظ» (۱/۳۰)، و«شذرات الذهب» (۱۲۷/۳ ـ ١٦٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «المنهاج في شعب الإيمان» (١/ ٤٤٢).

١ ـ أن الحشر إذا أُطلق في عرف الشرع؛ إنما يُراد به الحشر من القبور؛ ما لم يخصه دليلٌ.

٢ ـ أن لهذا التقسيم في الخبر لا يستقيم في الحشر إلى الشام؛ لأن
 المهاجر لا بد أن يكون راغباً أو راهباً أو جامعاً بين الصفتين.

٣ ـ أن حشر البقية على ما ذكر، وإلجاء النار لهم إلى تلك الجهة،
 وملازمتها حتى لا تفارقهم: قولٌ لم يرد به التوقيف، وليس لنا أن نحكم
 بتسليط النار في الدُّنيا على أهل الشُّقوة من غير توقيف.

### والإجابة عمًّا احتجوا به يتلخُّص فيما يأتي:

١ - أن الدَّليل قد جاء بأن لهذا الحشر في الدُّنيا؛ كما سبق ذكر الأحاديث في ذلك.

٢ - أن التقسيم المذكور في آيات سورة الواقعة لا يستلزم أن يكون هو التقسيم المذكور في الحديث؛ فإن الذي في الحديث ورد على القصد من الخلاص من الفتنة فمن اغتنم الفرصة سار على فسحة من الظهر ويسرة من الزاد راغباً فيما يستقبله راهباً فيما يستدبره، وهم الصنف الأول في الحديث، ومَن توانى حتى قلَّ الظهر اشتركوا فيه وهم الصنف

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» (۱۱/ ۳۸۰).

الثاني، والصنف الثالث هم الذين تحشرهم النار وتسحبهم الملائكة.

٣ - أنه تبيَّن من شواهد الأحاديث أنه ليس المراد بالنار نار الآخرة، وإنما هي نارٌ تخرج في الدُّنيا، أنذر النبي ﷺ بخروجها، وذكر كيفية ما تفعل في الأحاديث المذكورة.

أن الحديث الذي احتجوا به من رواية على بن زيد ـ وهو مختلف في توثيقه ـ لا يخالف الأحاديث التي بيَّنت أن لهذا الحشر في الدُّنيا، وقد وقع في حديث على بن زيد المذكور عند الإمام أحمد أنهم: «يتَّقون بوجوههم كل حدب وشوك وأرض الموقف يوم القيامة أرض مستوية لا عوج فيها ولا أكمة ولا حدب ولا شوك) (٢).

قال النووي: «قال العلماء: ولهذا الحشر في آخر الدُّنيا قبيل القيامة، وقبيل النفخ في الصور؛ بدليل قوله ﷺ: تحشر بقيتهم النار؛ تبيت معهم وتقيل وتصبح وتمسى (٣٠).

وقال الحافظ ابن كثير \_ بعد ذكره للأحاديث الواردة في خروج النار مبيناً أن لهذا الحشر في الدنيا \_: «فهذا السياقات تدل على أن لهذا الحشر هو حشر الموجودين في آخر الدنيا من أقطار الأرض إلى محلة المحشر، وهي الأرض الشام. . . ولهذا كله مما يدل على أن لهذا في آخر الزمان حيث الأكل والشرب والركوب على الظهر المشترى وغيره، وحيث تهلك المتخلفين منهم النار، ولو كان لهذا بعد نفخة البعث لم يبق

<sup>(</sup>۱) «مسند الإمام أحمد» (۲۱/ ۳۲۵) (ح۸۲۳۷)، تحقیق أحمد شاکر، أكمله د. الحسیني عبد المجید هاشم، وذكر أن إسناده حسن، ولكن الحافظ ابن حجر ضعّف راویه على بن زید بن جدعان.

انظر: افتح الباري، (۱۱/ ۳۸۱).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فتح الباري» (۱۱/ ۳۸۰ ـ ۳۸۱).

<sup>(</sup>٣) ﴿شُرَحُ النَّوْوِي لَمُسَلِّمُ ۗ (١٧/ ١٩٤ \_ ١٩٥).

موت، ولا ظهرٌ يُسترى، ولا أكل، ولا شرب، ولا لبس في العرصات (١).

وأما حشر الآخرة؛ فإنه قد جاء في الأحاديث أن الناس مؤمنهم وكافرهم يحشرون حفاة عراة غرلاً بهماً (٢) بهماً نفي الصحيح عن ابن عباس؛ قال: قام فينا النبي على فقال: ﴿إِنكُم محشورون حفاة عراة غُرلاً ؛ ﴿كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلَقٍ نَمُيدُمُ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، وإن أول الخلق يُكسى يوم القيامة إبراهيم الخليل (٤).

قال ابن حجر: «ومن أين للذين يُبْعَثون بعد الموت عراة حفاة حدائق حتى يدفعوها في الشوارف»(٥).

فدلَّ لهذا على أن لهذا الحشر يكون في الدُّنيا قبل يوم القيامة، ومَن ذهب إلى خلاف ذٰلك فقد جانب الحق، والله تعالى أعلم.



<sup>(</sup>۱) «النهاية/الفتن والملاحم» (۱/ ۳۲۰ ـ ۳۲۱)، تحقيق د. طه زيني، والعَرَصات هي الساحات الواسعة.

 <sup>(</sup>٢) (غُرلاً): جمع أغرل، وهو الأقلف، وهو من بقيت غرلته، وهي الجلدة التي يقطعها الخاتن من الذَّكر.

انظر: «النهاية في غريب الحديث؛ (٣٦٢/٣)، وافتح الباري؛ (١١/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٣) (بهماً): جمع بهيم، وهو في الأصل الذي لا يخالطه لون سواه، والمعنى: ليس فيهم شيء من العاهات والأعراض التي تكون في الدنيا.

انظر: «النهاية في غريب الحديث، (١/٦٧).

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري»، كتاب الرقاق، باب الحشر، (١١/ ٣٧٧ \_ مع الفتح).

<sup>(</sup>٥) افتح الباري، (١١/ ٣٨٢).

## الخاتمة

### وتشتمل على أهم نتائج البحث، وهي:

١ - أن الإيمان بأشراط الساعة من الإيمان بالغيب الذي لا يتم
 إيمان المسلم إلا بالإيمان به.

٢ ـ أن الإيمان بأشراط الساعة داخلٌ في الإيمان باليوم الآخر.

٣ - أن ما ثبت عن رسول الله على من الأخبار - سواء كانت متواترة أو آحاداً - يجب الإيمان بها وقبولها، ولا يجوز ردُّها، فالعقائد تثبت بالخبر الصحيح، ولو كان آحاداً.

٤ - أن الرسول ﷺ قد أخبر أمته بما كان وما يكون إلى أن تقوم الساعة، وقد نالت أشراط الساعة من أخباره النصيب الأوفر.

 أن علم الساعة مما استأثر الله تعالى به، فلم يُطْلِع عليه مَلَكاً مقرَّباً ولا نبياً مرسلاً.

٦ ـ لم يثبت حديثٌ صحيح في تحديد عمر الدُّنيا.

٧ - أن أشراط الساعة الصغرى ظهر كثيرٌ منها ولم يبق إلا القليل.

٨ - أن المراد بظهور أشراط الساعة الصغرى ظهوراً كليّاً هو استحكام ظهور كل العلامة حتى لا يبقى ما يقابلها إلا في النادر.

٩ ـ ليس معنى كون الشيء من أشراط الساعة أن يكون ممنوعاً،
 بل أشراط الساعة تشتمل على المحرَّم والواجب والمباح والخير والشر.

١٠ ـ لم يظهر إلى الآن شيء من أشراط الساعة الكبرى.

١١ \_ إذا ظهر أول أشراط الساعة الكبرى؛ تتابعت الآيات كتتابع الخرز في النظام؛ يتبع بعضها بعضاً.

ان ما ظهر من أشراط الساعة هي معجزات للنبي ﷺ، وعَلَم من أعلام نبوته، حيث أخبر عن أشياء بأنها ستقع، فوقعت كما أخبر.

١٣ ـ أن ظهور كثير من أشراط الساعة دليلٌ على خراب لهذا العالم، وأنه قد قربت نهايته، فهي كعلامات الموت التي تظهر على المحتضر.

١٤ ـ أن باب التوبة مفتوح ما لم تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت؛ قفل إلى يوم القيامة.

١٥ ـ أن طلوع الشمس من مغربها ليس هو قيام الساعة، بل يكون
 بعدها شيءٌ من أمور الدُّنيا؛ كالبيع، والشراء، ونحوهما.

١٦ ـ أن آخر أشراط الساعة الكبرى هو خروج النار التي تحشر
 الناس إلى الشام، ولهذا الحشر يكون في الدُّنيا قبل يوم القيامة.

١٧ ـ أن الساعة لا تقوم إلا على شرار الناس.

نسأل الله العافية، والله تعالى أعلم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.



- ٥ فهرس الآيات القرآنية.
- ٥ فهرس الأحاديث النبويَّة والآثار.
  - فهرس الأعلام المترجم لهم.
    - ٥ فهرس المراجع والمصادر.
      - ٥ فهرس الموضوعات.

## فهرس الآيات القرآنية مرتبة على الحروف الهجائية

| الصفحة  | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٢١     | _ ﴿ اَتُّونِ زُبُرَ لَغُيَيِدً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|         | _ ﴿ أَغََٰ ذُوٓا أَحْبَ ازُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|         | _ ﴿ أَغَرَجْنَا لَمُنْمُ دَانَبَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٤      | _ ﴿ اَدْخُلُوهَا إِسَلَتْرِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۳۳، ۳۲  | ـ ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ۗ ٱلْوَاتِّعَةُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y9A     | _ ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَلِمِيسَى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|         | _ ﴿ أَزِنَتِ ٱلْآزِنَةُ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|         | _ ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّمُولَ ۗ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۸۰     | _ ﴿ أَفَحْسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِلَّ اللَّهِ اللَّهِ الللَّالِمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّ |
| ٣١      | - ﴿ أَنْحَيِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ro _ 75 | the control of the co |
|         | _ ﴿ أَقَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٤      | _ ﴿ لَلْأَنَّةُ ۞ مَا لَلْنَاتُهُ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٤      | ـ ﴿ اَلْعَارِعَةُ ۞ مَا ٱلْعَارِعَةُ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Y99     | _ ﴿ اللَّهُ يَتُوَفَّى ٱلْأَنْفُسَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٦٧     | ـ ﴿ أَلَةَ نَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّكِطِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 197     | _ ﴿ أَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَنَى كُلُّ شَيْءٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11•     | _ ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَّمَوْتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| YVE     | and the second of the second o |
| ۳۱      | _ ﴿ أَنَّ ٱلسَّاعَةَ لَاَسُامُ لَا رَبُّ فِيهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| مفحة | طرف الآية المستحدد ال |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 108  | ـ ﴿ إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَنَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۳٦.  | _ ﴿ أَنَّ ٱلنَّاصَ كَانُوا بِعَايَنتِنَا لَا يُوفِئُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٩    | _ ﴿ أَن تَقُولُ نَفْسٌ بَحَمْرَنَكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٩   | ـ ﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظُّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَيَّى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٠   | ـ ﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ هُمَّ إِلَّا يَتَخْرُمُنُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٦   | ـ ﴿ إِنَّهُمْ بَرُونَكُ بِعِيدًا ۞ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٣   | ـ ﴿ إِنَّ لَنَّاكُ عَلَيْكُو مَنْ النَّنَادِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 447  | - ﴿ إِنَّ مُتَوَفِيكَ وَرَافِمُكَ إِلَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | ـ ﴿ أُولَةً بَرُوٓاً أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا ۚ ءَامِنًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | ـ ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَائِي يَلْعَبُونَ ۗ ۞ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | _ ﴿بَلْ يُرِيدُ ٱلْإِنسَانُ لِيَغْجُرَ أَمَامَهُ ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | - رق آئِمَ سَيْبًا ﴿ ﴾<br>- رقمُ آئِمَ سَيْبًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | - را بن ﴿ مَنْ السَّدَيْنِ ﴾<br>ــ ﴿ مَثَّىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدَيْنِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | ـ وَحَقَىٰ إِنَا فُرْحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ﴾<br>ـ وَحَقَىٰ إِنَا فُرْحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 40   | - ﴿ ذَالِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِأَللَهِ ﴾<br>- ﴿ ذَالِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِأَللَهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 77   | ت عربيانية الله الله منفرَق مِن رَيْكُرُ ﴾<br>ـ • (سَابِقُوا إِلَى مَنْفِرَقِ مِن رَيْكُرُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٤   | _ ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ السَّلَقَةُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | _ ﴿ فَإِذَا بَلْمَتِ ٱلْكُتْرَىٰ ۚ ۚ الْكُثْرَىٰ ۚ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُلَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا |
|      | ـ ﴿ فَارْتَقِبْ بَوْمَ تَأْنِي ٱلسَّمَاءُ بِلُخَانِ تُبِينِ ۞ ﴾ ٢٤٩ ـ ٣٣٢ ـ ٣٣٤ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | ـ وغربيب يوم كي الحساد بيساو هيبو في المساد الماد الم  |
|      | - ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بِأَسْنَا﴾<br>- ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بِأَسْنَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | ـ و على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| الصفحة                                 | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۱                                    | _ ﴿ فَمَا ٱسْطَلُعُوا أَن يَظْهَرُوهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Λ                                      | - ﴿فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 18٣                                    | - ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن نُوَلِّيتُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳۲٦ ـ ۲۲۱                              | _ ﴿ قَالَ مَا مَكَّنِّي فِيهِ رَقِي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>۳۲۸ _ ۳۲۲</b>                       | _ ﴿ قَالَ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِن رَبِّينٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳۲٦ ـ ۲۲۱                              | _ ﴿ قَالُواْ يَنْذَا ٱلْقَرْيَةِنِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| o•                                     | _ ﴿ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                        | ـ ﴿ فَلْ بَلَنِي وَرَبِي لَتُبْعَشُنَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>***</b>                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳ <b>۷۲</b>                            | مربر در فرس پرس می افران ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        | _ ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>~~</b>                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        | ـ ﴿ لَوْلَا نُوْلِ مَٰذَا الْقُرْءَانَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Yo                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 79                                     | And the second of the second o |
| ٣٣                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٤                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٤                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 181                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۱۰                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٤٩                                    | 4. 4.4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                        | - وَوَلِكَ الْآخِــرَةَ هِى دَارُ الْقَــَرَادِ ۞﴾<br>ــ ﴿وَلِكَ الْآخِــرَةَ هِى دَارُ الْقَــَرَادِ ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                        | ـ ﴿ وَلِكَ الدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِي الْحَيْوَانُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                        | - ﴿ وَأَنْذِرْهُمْ بَوْمٌ لَلْمُسْرَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                        | - فَوَلِنَ طَايَهُنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْنَتَلُواْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                        | ـ ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنُنَّ بِهِـ. ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | TA - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 T - 3 |

| الصفحة                                                                                                          | طرف الآية                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 198                                                                                                             | - ﴿ وَلِن مِن مُقَوْدٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ ﴾          |
| Y9V                                                                                                             |                                                             |
| ٣٠                                                                                                              | - ﴿وَنَـرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً ﴾                           |
|                                                                                                                 | - ﴿ وَرَكْنَا بَعْنَهُمْ يَوْمَهِلْوِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ﴾  |
| Y1•                                                                                                             | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     |
| ٣٤                                                                                                              | - ﴿ وَلُنْذِرَ يَوْمَ ٱلْجَمْعِ لَا رَبِّ فِيدٍ ﴾           |
| T11                                                                                                             | _ ﴿ وَخَانَدَ ٱلنَّايِتِ أَنَّ ﴾                            |
| ٣٠                                                                                                              | - ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَيِى خَلْقَهُ ﴾               |
| ١٣٥                                                                                                             |                                                             |
| ΥΑ                                                                                                              |                                                             |
| Y9V                                                                                                             |                                                             |
| TY1                                                                                                             | _ ﴿ رَكُنتُمُ أَزَوَجًا ثَلَثَةً ۞                          |
| Y9                                                                                                              | _ ﴿ وَلَنَجِدَ نَهُمْ أَخْرَصَ ۚ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْ     |
| السَّبْتِ﴾                                                                                                      |                                                             |
| Y47                                                                                                             | - ﴿ وَلَمَّا مُهِدِ أَنَّهُ مَرْدِيَهُ مَثَلًا ﴾            |
| 187V                                                                                                            | - ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُوا وَاتَّغَوا ﴾    |
| ٣٧                                                                                                              | _ ﴿ وَمَا مَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ ﴿                 |
|                                                                                                                 | - ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن فَبَلِكَ ٱلْخُلَّةُ ﴾      |
| بُمَا لَيْعِينَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ | ـ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَا |
|                                                                                                                 | - ﴿ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّهَ لَمُ    |
| •                                                                                                               | ـ ﴿ وَمَا كَاكَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَا             |
| ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا﴾ ٣٦                                                                                | - ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَعَنَى   |
| <b>rq</b>                                                                                                       | ـ ﴿وَمَا لَمُتُم بِهِ. مِنْ عِلْمِ ﴾                        |
| ٠٦                                                                                                              |                                                             |
| ٣١٠ ﴿                                                                                                           |                                                             |
| Ψ·Λ                                                                                                             |                                                             |
| 197                                                                                                             | - ﴿ وَمِنْ أَهُلِ ٱلْمَدِينَةِ مَرَدُوا ﴾                   |

| الصفحة    | طرف الآية                                                                          |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------|
|           | ـ ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكُمِ ٱللَّهِ ﴾                                             |
| 187 731   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                              |
| ٣٤        |                                                                                    |
| Y99       |                                                                                    |
| ۲۸        |                                                                                    |
| 14        | _ ﴿ وَلَا تَكْتُمُوا ۚ الشَّهَادَةُ وَمَن يَحْتُمُهُا فَإِنَّهُ مَائِمٌ قَلْبُكُ ﴾ |
|           | ـ ﴿ لَا أَقْيَمُ بِيْرِهِ ٱلْفِيْمَةِ ۞ ﴾                                          |
| ٣٣٤       |                                                                                    |
| <b>v</b>  | 13 14 14 14 14 14 15 18                                                            |
| <b>v</b>  | A L Wille William Chille                                                           |
| ٤١        |                                                                                    |
| ٤١        | and the second                                                                     |
| 171       |                                                                                    |
|           | _ ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ آتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقُكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ﴾ |
| ٣٠        | ر کار م در مقام در معرب                                                            |
| ١٢        |                                                                                    |
| ٤٩ ـ ٢٢   |                                                                                    |
| ٤٩        |                                                                                    |
| ٤٨        |                                                                                    |
| ۳۳۰ _ ۳۳۲ | 4                                                                                  |
| ٣٦٩       |                                                                                    |
| ۲۸        |                                                                                    |
| ۲۲        | _                                                                                  |
|           | _ ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَشْضُ مَايَتُو رَيِّكَ ﴾١٢ ـ ٧٧                                |
|           | _ ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْمَقِي ﴾                                    |

## فهرس الأحاديث النبوية والآثار مرتبة على حروف الهجاء

| الصفحة     | طرف الحديث أو الأثر              | الصفحة        | طرف الحديث أو الأثر               |
|------------|----------------------------------|---------------|-----------------------------------|
| <b>۲۹7</b> | _ إذا بعث الله المسيح            | ۸٣ .          | ـ ائذن له وبشره بالجنة            |
| 199        | _ إذا بعث الله ريحاً             | 119.          | ـ أبشركم بالمهدي                  |
| <b>۲۹۳</b> | ـ أراني ليلة عند الكعبة          | ۳٤٠ .         | ـ اتدرونٰ این تذهّب               |
| <b>TVY</b> | _ أربعُون يوماً                  | 1.0.          | ـ اتركوا الترك ما تركوكم          |
| ۲۷۳        |                                  |               | ـ في خواص من قول الدجال           |
| ٧١ _ ٦     | ـ اعدد ستّاً بين يدي الساعة ٩    | Y & V .       | ـ أتشهد أني رسول الله             |
| 141 -      | ٧٢                               | 187.          | ـ اتقوا الظلم                     |
| ۹٤         | ـ افترقت اليهود                  | ٤٦ .          | ـ أخبرني رسول الله بما هو كائن .  |
| <b>۲۲۲</b> | ـ اللهمّ أعني عليهم بسبع         | ۲٦٨ .         | ـ أخرجوا. قالوا: إلى أين          |
|            |                                  |               | ـ إذا أسند الأمر إلى غير أهله ١١٠ |
| ٠. ٢٢٩     | ـ اللهم بارك لنا في شامنا        | 184.          | ـ إذا فتحت عليكم فارس             |
| ٧٨         | ـ اللهمّ بارك لنا في صاعنا       | 175.          | ـ إذا اقترب الزمان                |
| 194        | ـ أما والله ليدعنها أهلها مذللة  | ۲ <b>۸٤</b> . | ـ إذا تشهد أحدكم                  |
|            |                                  |               | ـ إذا خرج أول الآيات              |
| ۰۳         | ـ أما المنبر الذي رأيت فيه سبع . | 177.          | _ إذا دخل أحدكم المسجد            |
| ۳۰۲        | ـ الأنبياء إخوة لعلات            | 177.          | ـ إذا زوَّقتم مساجدكم             |
| ۳•۹        | ـ أنا أولى الناس بعيسى           | 101.          | ـ إذا سمعتم بجيش                  |
| 11         | ـ إن الأمانة نزلت في جذر         | ۱۱۰.          | ـ إذا ضيعت الأمانة                |
| ١٣٤        | ـ إن أمتي أمة مرحومة             | 189.          | ـ إذا وضع السيف في أمتي           |
| ١٠٤        | اً ـ إن أمتى يسوقها قوم          | ۳۲۳ .         | ـ إذا أوحى الله إلى عيسى          |

| 7    |                               |                                             |
|------|-------------------------------|---------------------------------------------|
| صفحة | طرف الحديث أو الأثر ال        | طرف الحديث أو الأثر                         |
|      | - إن الشيطان ليتمثل في صورة   | ـ إن الله تعالى ليس بأعور                   |
| 171  | الرجلا                        | ـ إن الله خلق الخلق                         |
|      | - إن طالت بك مدة              | <ul> <li>إن الله زوى لي الأرض ٧٣</li> </ul> |
| ۱۸٤  | - إن فسطاط المسلمين           | - إن الله لا يقبض العلم ١١٤                 |
| 179  | - إن في البحر شياطين (أثر)    | - إن الله يبسط يده بالليل                   |
| 7    | ـ إن مسيح الدجال              | - إن الله يبعث ريحاً                        |
|      | - إن من أشراط الساعة أن تتخذ  | - إن الله يقبل توبة العبد ٣٤٥               |
| 177  | المساجد طرقاً                 | - إن أهل الكتابين افترقوا ٥٥                |
|      | - إن من أشراط الساعة أن يسلم  | ـ إن أول الآيات خروجاً                      |
| ۱٥٨  | الرجلا                        | TO TE.                                      |
|      | - إن من أشراط الساعة أن يفشوا | ـ إن أول ما يبعثه على الناس ٢٥٢             |
|      | المال                         | ـ إن بني قنطوراء                            |
|      | - إن من أشراط الساعة أن       | - إن بين يدي الساعة تسليم الخاصة ١٥٨        |
| 170  | يكثر التجار                   | - إن بين يدي الساعة شهادة الزور ١٦٩         |
|      | - إن من أشراط الساعة أن يمر   | - إن بين يدي الساعة ظهور القلم ١٦٥          |
| 170  | الرجل بالمسجد                 | ـ إن بين يدي الساعة فتناً ٧٦                |
| ۱٥٨  | - إن من أشراط الساعة ثلاثاً   | - إن بين يدي الساعة قطع الأرحام ١٤٢         |
|      | - إن من أشراط الساعة يظهر     | 1 .                                         |
| ۱۱۸  | الزناالزنا                    | - إن بين يدي الساعة الهرج ١٣٢               |
|      | - إن من أمارات الساعة أن      | - إن الدجال ممسوح العين                     |
| 177  | تتخذ المساجد                  | - إن ربكم أنذركم ثلاثاً ٣٣٧                 |
|      | - إن من أمارات الساعة أن يرى  | ـ إن الساعة لن تقوم حتى تروا عشر            |
| ۱٦٨  | الهلال                        | آیات                                        |
|      | - إن من أمارات الساعة أن      | - إن الساعة لا تكون حتى تكون                |
|      |                               | عشر آیات                                    |
|      |                               | ـ إن الساعة لا تقوم حتى لا يقسم             |
|      |                               | میراث (أثر)                                 |
| 470  | ـ إن الناس يحشرون             | ـ إن الشمس والقمر يكسيان ٣٤٧                |

| الصفحة       | طرف الحديث أو الأثر                 | صفحة | طرف الحديث أو الأثر             |
|--------------|-------------------------------------|------|---------------------------------|
| Y7V .        | _ ألا إنه في بحر الشام              | 19.  | _ إن لهذا الأمر في قريش         |
|              | ـ الآيات خرزات                      | 719  | _ إن يأجوج ومأجوج               |
| ٤٠.          | _ إياكم والظنّ فإن الظنَّ           | 77   | _ إن يعش لهذا لم يدركه الهرم    |
| ۸٥ .         | ـ أيتكن صاحبة الجمل                 | 777  | _ إن يكن هو فلست صاحبه          |
| ٧١.          | _ أين ترى أن أصلي (أثر)             | 701  | _ إن يكن هو فلن تستطيع قتله     |
| ä            | _ بادروا بالأعمالُ ستّاً داب        | 44.  | _ إنكم تقولون لا عدو            |
| T01.         | الأرضالأرض                          | 140  | _ إنكم ستأتون غداً              |
| ۲۳۷ _        | ـ بادروا بالأعمال ستّاً الدجال ٢٠٨. |      | _ إنما أجلكم في أجل مَن خلا     |
|              | ـ بادروا بالأعمال ستّاً طلوع        | 277  | _ إنكم محشورون حفاة             |
| ۳۳۹_         | الشمس من مغربها ۲۰۸.                | 451  | _ إنما لم تقبل وقت الطلوع (أثر) |
| <b>VV</b> .  | ـ بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل  | 701  | _ إنما يخرج من غضبة             |
| 175.         | ـ بدأ الإسلام غريباً                | 179  | _ إنها أمارة من أمارات          |
| ٥٨ .         | _ بعثت أنا والساعة جميعاً           | 100  | _ إنها ستأتي على الناس          |
| ٥٠_9         | ـ بعثت أنا والساعة كهاتين           | ٨٤   | _ إنه سيكون بينك                |
| 7.4.7        | V_07                                | 10.  | _ إنه سيكون في أمتي             |
| ٦٨_          | ـ بعثت في نسم الساعة ٥٦             | 777  | ـ إنه سيكون من بعدكم            |
| <b>*</b> 77. | ـ بينا أنا نائم إذ رأيت عمود الكتاب | 137  | ـ إنه شاب قطط                   |
| 78.          | ـ بينا أنا نائم ثم أطوف بالبيت      |      | _ إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان   |
| ٤٢ .         | ـ بينا الناس بقباء في صلاة الصبح    | ۱۳۳  | ـ إنه لينزع عقول                |
| 188.         | ً ـ بين يدي الساعة أيام الهرج       | 337  | _ إنه لا يولد له                |
| 187.         | ـ بين يدي الساعة تسليم الخاصة .     | 108  | _ أنهلك وفينا الصالحون          |
| 10.          | ـ بين يدي الساعة مسخ                | 788  | ـ إني خبأت لك خبيثاً            |
| 17.          | ـ بين يدي الساعة يظهر الربا         | 40.  | _ إني سمعت عمر يحلف             |
| 770.         | ـ تبعث نار على أهل المشرق           | 729  | _ إني قد خبأت لك                |
|              |                                     | 1    | _ إني لأعرف أسماءهم             |
| <b>TVY</b> . | ـ تحشر بقيتهم النار                 | 201  | _ أول الآيات خروجاً             |
|              |                                     |      | ـ ألا أنبئكم بأكبر الكبائر      |
| ۲٦٠ _        | ـ تخرج الدابة فتسم الناس ٣٥١.       | ٧٨   | _ألا إن الفتنة هاهنا            |

| '           |                                    | 1            |                                  |
|-------------|------------------------------------|--------------|----------------------------------|
| بفحة        | طرف الحديث أو الأثر اله            | لصفحة        | طرف الحديث أو الأثر              |
| ۳۳۷         | ـ الدخان                           | 404          | ـ تخرج الدابة من أعظم المساجد .  |
| ٤٥          | ـ الدنيا جمعة                      | 801          | ـ تخرج الدابة ومعها عصا موسى     |
| ۳٥          | ـ الدنيا سبعة آلاف سنة             |              | ـ تسألوني عن الساعة              |
|             | - ذٰلك حين تطلع الشمس من           | 1            | ـ تعوذوا بالله من الفتن          |
| ۲۳۸         | مغربها                             | ı            |                                  |
| ٩           | ـ ذكر رسول الله ﷺ الدجال           |              |                                  |
| ٧٨          | ـ رأس الكفر من هاهنا               | l            | ـ تقيء الأرض أفلاذ كبدها         |
| 797         | <b>A</b>                           | ľ            | ـ تمرق مارقة                     |
| <u>የ</u> ገለ |                                    |              | ـ التوبة مبسوطة (أثر)            |
| ٥١          | •                                  | l            | ـ ثم ترجف المدينة                |
| ٧٧          | • .                                | l            | ـ ثمٰ تهجاها                     |
| ۳٦٣         | ـ ستخرج نار من بحر حضرموت          |              | ـ ثم یسیرون حتی ینتهوا           |
| ٣٦٧         | ـ ستكون هجرة بعد هجرة              | 414          | ـ ثم يرسل الله مطراً             |
|             | - سمعتم بمدينة                     | •            | ـ ثلاثاً على الدواتِ             |
| 7 £ 9       | - سلها: <sup>'</sup> کم حملت به؟   |              | ـ ثلاث إذا خرجن ۲۸۷ .            |
| ۱۱۸         | ـ سيأتي على الناس سنوات            | 100          | ـ حتى يقال للرجل                 |
| ۱۸۰         | - سيأتي عليكم زمان (أثر)           | 441          | ـ حرز عبادي إلى الطور            |
| ٩١          | ـ سيخرج قوم في آخر الزمان          | 707          | ـ خرجنا حجَّاجاً                 |
| <b>٣</b> ٦٨ | - سيصير الأمر إلى أن تكونوا جنوداً |              | ـ خروج الأيات بعضها على إثر      |
| ۳۳٠         | ـ سيكون بعدي خسف                   |              | بعض                              |
|             | ـ سيكون في آخر أمتي أناس           | 144          | ـ خلوا بيننا وبين الذين سبوا منا |
| 109         | - سيكون في آخر أمتي رجال           | 444          | ـ خمس قد مضين (أثر)              |
|             | ـ سيكون في آخر الزمان خسف          | 110          | ـ خير الناس قرني                 |
| 117         | - سيكون في آخر الزمان شرطة         | 800          | ـ دابة الأرض                     |
|             | - سيكون في آخر لهذه الأمة رجال .   |              |                                  |
| 97          | - شبراً بشبر                       | ر            | ـ الدجال أعور العين اليسرى جفاا  |
| 771         | ـ شهد جابر أنه هو ابن صائد (أثر)   | <b>YVY</b> _ | الشعر ٢٤٢.                       |
| 179         | ا ـ صدق والذي نفسى بيده            | AFY          | - الدجال يخرج من أرض بالمشرق     |

| صفحة | طرف الحديث أو الأثر ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | طرف الحديث أو الأثر الصفحة         |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| ٣٢٧  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ـ صلى بنا رسول الله ﷺ الفجر ٤٧     |
| 77   | _ قوموا إلى جنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ صنفان من أهل النار ١١٧ _ ١٦١     |
|      | _ كان رجل من الأنصار إذا غاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _طلوع الشمس من مغربها ٣٣٩ .        |
| ٤٣   | (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _                                  |
|      | _ كأنى أنظر إليه أسود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                    |
| ۲۰۱  | _ كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                    |
| ٣١.  | _ كيف أنتم إذا نزل فيكم ابن مريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                    |
| ۸۷   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 ' .'                             |
| ۸٥   | • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ـ فأخرج فأسير في الأرض ٢٦٨         |
| 777  | ـ لأنا أعلم بما مع الدجال منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                    |
| 100  | _ لأبعثن إلىكم رجلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ فانطلقنا سراعاً٢٤٣               |
| 197  | ـ لأخرجن اليهود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ فإنه جبريل ً                     |
| 701  | ـ لأن أحلف عشر مرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ـ فتح القسطنطينية مع قيام الساعة   |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (أثر)                              |
|      | ـ لتستحلن طائفة من أمتي الخمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | · -                                |
|      | _ لتظهرن الترك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -                                  |
|      | _ لقد خطبنا النبي ﷺ خطبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                    |
|      | ـ لقد رأيتني في الحجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                    |
|      | _ لقيت ابنَّ صيَّاد يوماً (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    |
|      | _ لقيت ليلة أسري بي إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,                                  |
|      | ـ لما كان اليوم الذي دخل فيه (أثر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1                                  |
|      | _لم يرعهم إلا وهي ترغو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                                  |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ فيبعث ألله عيسى ١٩٩ _ ٢٩٠ _ ٣١٥  |
| ٣١١  | _ لو کان موسی حیّاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _ فيبقى فيها عجاجة                 |
|      | _ ليأتين على الناس زمان لا يبالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _ فيمكث في الأرض أربعين سنة ٣١٥    |
| 17.  | المرءالمرء المرء المراء ال | ـ في لهذه الأمة أو في أمتي خسف ١٥٠ |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ في لهذه الأمة خسف ومسخ ١٥١  .    |
| ٧٣   | ال حلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _ قال عسم فظه: افتحوا الباب ١٩٤    |

|              |                                      | 1                                                     |
|--------------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| صفحة         | طرف الحديث أو الأثر ال               | طرف الحديث أو الأثر الصفحة                            |
| 114          | - من أشراط الساعة أن يرفع العلم.     | ـ ليست السنة بأن لا تُمْطَروا ١٧٦                     |
| 127          | - من أشراط الساعة أن يظهر الشح       | ـ ليسيرن الراكب بجنبات المدينة ١٩٧                    |
|              | - من أشراط الساعة أن يعلو            | ـ ليشربن ناس من أمتي الخمر ١٥١                        |
| 107          | التحوت                               | ـ ليكونن من أمتي أقوام يستحلون                        |
|              | - من أشراط الساعة أن يغلب            | الحر ١١٩ ـ ١٢٢                                        |
| ۱۷۰          | - من أشراط الساعة أن يقل العلم .     | ـ ليلزم كل إنسان مصلاه ٢٥٤                            |
| 187          | ـ من أشراط الساعة الفحش              | ـ ليلة أسري بي                                        |
|              | - من أشراط الساعة ويشرب              | ـ لينزعن القرآن (أثر)ــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 178          | الخمرالخمر                           | ـ ما أبكي أن لا أكون أعلم (أثر) . ٧٠                  |
|              | - من اقتراب الساعة انتفاخ الأهلة .   | - ما أعماركم في أعمار من مضى . ٥٧                     |
| 440          | ــ من حفظ عشر آیات                   | ـ ما بين خلق آدم                                      |
| <b>Y A Y</b> | - من سمع بالدجال                     | ـ ما تذاكرون                                          |
|              | <ul><li>من علم فليقل (أثر)</li></ul> | ـ ما ترى؟                                             |
| ۱۷۱          | ـ من قلة الرجال                      | ـ ما زال جبريل يوصيني                                 |
|              | - من كان يؤمن بالله واليوم الآخر     | ـ ما شبه عليَّ غير لهذه المرة ٥١                      |
| 184          | فلا يؤذي                             | - ما المسؤول عنها بأعلم من                            |
|              | - من كان يؤمن بالله واليوم الآخر     | السائل ٤٩ ـ ١٥                                        |
|              | فليحسن                               | ـ ما نفضنا أيدينا من دفنه (أثر) ٧٠                    |
| 111          | ـ منا الذي يصلي عيسى                 | - ما نمت الليلة (أثر)                                 |
| ٤٧           | ـ منهن ثلاث                          |                                                       |
|              | - المهدي من عترتي                    | - ما يضرك منه ۲۷۷ <u> </u>                            |
|              | - المهدي منا أهل البيت               | ـ مثل عروة مثل صاحب (یس) ۲۹۳ ـــ                      |
|              |                                      | - المدينة كالكير                                      |
|              |                                      | ـ من أدركه منكم                                       |
|              | <del>-</del>                         | - من أشراط الساعة أن تظهر ثياب ١٦١                    |
|              |                                      | ـ من أشراط الساعة أن تقاتلوا قوماً ١٠٣                |
|              | _                                    | - من أشراط الساعة أن يتباهى                           |
| ۸۳           | <ul><li>هل ترون ما أرى</li></ul>     | الناس ١٢٦ ا                                           |

| بفحة | طرف الحديث أو الأثر الم         | طرف الحديث أو الأثر الصفحة           |
|------|---------------------------------|--------------------------------------|
| 99   | ـ وإنه والله لا تقوم الساعة حتى | _ هو أهون على الله ٢٧٧               |
| 197  | ـ وإنه يحصر المؤمنين            | _ هو خروج عيسى (أثر) ٢٩٧             |
|      | _ وإنه يمكث في الأرض            | _ هو عقيم                            |
| ٧٤   | _ وإنى قد أعطيت مفاتيح          | ـ هو کافر ٰ۲۵۳                       |
| ۱٤۸  | _ وبين يدي الساعة موتان         | ـ وآخر ذٰلك نار٣٦٢                   |
| ۱۰۸  | _ وتجدون من خير الناس           | ـ وآخر من يحشر١٩٨                    |
| 801  | _ والدابة                       | _ وأعوذ بك                           |
|      | ـ ورجل من قحطان                 | ـ والذي نفسي بيده ليهلن ابن مريم ٣١٢ |
|      | ـ وسأخبرك عن أشراطها            | ـ والذي نفسي بيده ليوشكن ٣٠٠         |
| ٣0.  | _ وقع القول يكون (أثر)          | _ والذي نفسي بيده ما جاءني في        |
|      | ـ ولكن سأحدثك عن أشراطها        | صورة ٥١                              |
| ۱۲۸  | إذا تطاول                       | _ والذي نفسي بيده لا تذهب الدنيا ١٣٢ |
|      | ـ ولٰكن سأحدثك عن أشراطها       | ـ والذي نفسي بيده لا تذهب الدنيا     |
| 100  | وإذا كانت                       | حتی یمر                              |
| 4.1  | _ ونزول عیسی ابن مریم           | _ والذي نفسي بيده لا تفنى لهذه       |
| 777  | ـ ولا مهدي إلا عيسى             | الأمة١١٩                             |
| 119  | ـ ويبقى شرار الناس              | ـ والله إنني لأعلم الناس ٤٧          |
| 440  | ـ ويخرجون على الناس             | ـ والله لينزلن ابن مريم ٣١٣ ـ ٣١٤    |
| ۱۷۱  | ـ ويذهب الرجال                  | ـ والله ما أشك أن المسيح الدجال      |
| 177  | ـ ويرى الرجل يتبعه              | ـ والله ما الفقر أخشى عليكم ١٤٨      |
| ۳۲۳  | ـ لا إله إلا الله، ويلُّ للعرب  | ـ والله ما كنت فيك أشد بصيرة ٢٨٩     |
|      | ـ لا تدخلوا الجنة حتى           | _ وأما مسيح الضلالة٢٤٢               |
| 271  | ـ لا تذهب أو لا تنقضي           | ـ وأنا العاقب                        |
| 240  | ـ لا تذهب الأيام والليالي حتى   | ـ وَأَنَا فِي آخَرِهَا أَلْفًا ٥٣    |
| 107  | ـ لا تذهب الدنيا حتى            | ـ وأن ترى الحفاة١٢٩                  |
|      | _ لا تزال طائفة ١٩٩ ـ           | ـ وإن بين عينيه                      |
| 411  | - ٣٠١                           | ـ وإن من فتنته                       |
| 90   | أ_ لا تقوم الساعة حتى تأخذ      | _ وإنه لجبريل ٥١                     |

| الصفحة       | طرف الحديث أو الأثر                              | الصفحة     | طرف المحديث أو الأثر                                     |
|--------------|--------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------------|
| ٧٣           | ـ لا تقوم الساعة حتى يكثر فيكم                   | ٠٠٠        | ـ لا تقوم الساعة حتى تخرج                                |
| ۱۳۲          | ً - لا تقوم الساعة حتى يكثر                      | 189        | ـ لا تقوم الساعة حتى تضطرب                               |
|              | ـ لا تقوم الساعة حتى يكون                        | ۳۳۹        | ـ تقوم الساعة حتى تطلع                                   |
|              | - لا تقوم الساعة حتى يمر                         |            | ـ لا تقوم الساعة حتى تظهر                                |
|              | - لا تقوم الساعة حتى يمطر                        | ۱۷٤        | ـ لا تقوم الساعة حتى تعود                                |
|              | ـ لا تقوم الساعة حتى ينزل                        | l          | - لا تقوم الساعة حتى تقات                                |
|              | ــ لا تنقطع الهجرة                               | YV - 1     | خوزاً ۸۰                                                 |
|              | - لا فتنة أعظم                                   | ماً ۱۰۲ آم | ـ لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا قو                          |
|              | ا<br>ـ لا مهدي إلا عيسى                          |            | ـ لا تقوم الساعة حتى تقتتل                               |
|              | - لا نبي بعدي                                    | 779 _ A    | فئتان٧                                                   |
|              | .ي . پ<br>ـ لا يدخل الجنة قاطع                   | ۱٤٨        | ـ لا تقوم الساعة حتى تكثر                                |
|              | - لا يدخل المدينة                                | ۱۳٦        | ـ لا تقوم الساعة حتى تكون                                |
|              |                                                  | ۹۷         | ـ لا تقوم الساعة حتى تلحق                                |
|              | ـ لا يذهب الليل والنهار حتى تعبد                 | ماء ۱۷٦    | ـ لا تقوم الساعة حتى تمطر السـ                           |
|              | - لا يذهب الليل والنهار حتى يملل                 | 117        | ـ لا تقوم الساعة حتى لا يقال .                           |
|              | - لا يزال الناس بخير (أثر)                       | 1          | ـ لا تقوم الساعة حتى يأخذ                                |
| ۱۷۸          | - لا يزال الناس مختلفة (أثر)                     |            | ـــ لا تقوم الساعة حتى يبعث                              |
| 140 -        | - لا يزداد الأمر ١٤٦                             |            | ر.<br>ــ لا تقوم الساعة حتى يتباهى                       |
| ۲۰۳          | - لا يعمر بعده أبدأ                              |            | - لا تقوم الساعة حتى يتطاو                               |
|              | - لا يمكث في قبره                                | 1          | ــ لا تقوم الساعة حتى يتقارر                             |
|              | ـ يا ابن حوالة! إذا رأيت الخلافا                 |            | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |
|              | ـ يأبى الله والمؤمنون                            | 1          | ـــ لا تقوم الساعة حتى يخرج                              |
| 181          | - يأتي على الناس زمان يتمنون                     | 10.        | - يا تقوم الساعة حتى يخرب<br>- لا تقوم الساعة حتى خررة ، |
|              | - يأتي على الناس زمان يدع                        |            |                                                          |
|              | الرجلالرجل                                       |            |                                                          |
|              | ـ يأتي على الناس زمان يغربلون .                  |            |                                                          |
| Ψ <b>Υ</b> ζ | ـ ياني عني الناش رسان يعربسون<br>. أ ـ ـ أ ـ ـ . | ص ۲۰۰      | ۔ لا بھوم انسامہ جسی ہے۔<br>۱۱۔ ۱، ا                     |
| 112          | ـ يأجوج ومأجوج                                   | ```        | المسلمون                                                 |
| 179 =        | ـ يا رسول الله! ومن أصحاب الشا                   | 1 147      | - لا تقوم الساعه حتى يقاتل                               |

| الصفحة            | طرف الحديث أو الأثر      | الصفحة     | طرف الحديث أو الأثر           |
|-------------------|--------------------------|------------|-------------------------------|
| ۲۹۰               | _ يقتل ابن مريم          | i .        | _ يا روح الله! تقدم           |
|                   | _ يقتتل عند كنزكم        | ١٠٠ _ ١    | _ يا عدي! هل رأيت ١٤          |
|                   | _ يقول الله تعالى        | ٥١         | _ يا عمر! أتدري               |
| 114               | _ یکون علیکم أمراء       | ۲۰۱        | ـ يبايع لرجل                  |
| YYY               | ـ يكون في آخر أمتي .     | ۳٤٦        | ـ يبقى الناس بعد طلوع الشمس . |
| أقوام ١٧٤         | ـ يكون في آخر الزمان     |            | _ يتبع الدجال                 |
| دجًالون ۱۲۸       | _ يكون في آخر الزمان     | ۲۷۰        | ـ يتبعه أقوامٌ                |
| امة ١٤٩           | _ يكون في آخر لهذه الأ   | 118        | ـ يتقارب الزمان ويقبض         |
| 117               | _ يكون في لهذه الأمة     | 187        | ـ يتقارب الزمان وينقص العمل   |
| 188               | _ يكون قومٌ يخضبون .     | ۳۷۲        | _ يتقون بوجوههم               |
| 11                | ـ ينام الرجل النومة      | 770        | _ يحشر الناس                  |
| <b>TV1</b>        | _ ينزل الدجال في لهذه    | ۳۲۸        | ـ يحفرونه كل يوم              |
| فيقتل ٣٠٣         | _ ينزل عيسى ابن مريم     | ۲۰۲ _ ۲    | ـ يخرب الكعبة                 |
| فيقول ۲۲۰ ـ ۲۲۳   | _ ينزل عيسى ابن مريم     | <b>۲۹•</b> | ـ يخرج الدجال في أمتي         |
| حكماً عدلاً . ٢٩٨ | _ ينزل فيكم ابن مريم -   | 199        | _ يخرج الدجال فيبعث الله      |
| ٩٢                | _ ينشأ نشءً              | 791        | _ يخرج الدجال في خفقة         |
| 771               | _ يواطئ اسمه             | ۸۶۲        | _ يخرج الدجال من يهودية       |
| 1.9               | _ يوشك أن يكثر           | Y1A        | ـ يخرج في آخر أمتي            |
| بق ١٠٩            | _ يوشك أن يملأ الله عَجَ | 91         | _ يخرج في لهذه الأمة          |
| ١٧٨               | ـ يوشك الفرات            |            | _ يدرس الإسلام                |
| ١٧٥               | _ يوشك يا معاذ           | ۱۰٤        | _ يقاتلكم قوم                 |

# فهرس الأعلام المترجم لهم مرتبة على الحروف الهجائية

| الصفحة                             | الاسم  | الصفحة         | الاسم                                |
|------------------------------------|--------|----------------|--------------------------------------|
| لمة بن زفر العبسي                  | ا - ص  | ۲٦٠            | ـ أحمد بن الحسين البيهقي             |
| ووس بن كيسان اليماني ٢٨٤           | _ طا   | _              | ـ أحمد بن أبي خيثمة                  |
| مر بن شراحيل الشعبي ٢٥٤            | ـ عا   |                | - أحمد بن عبد الله أبو               |
| د الرحمٰن بن خالد بن الوليد ٨٨     | _ عبا  |                | الأصبهاني                            |
| د الرحمٰن بن خلدون                 | ۔ عب   | <i>ي</i> ، أبو | - أحمد بن عمر القرطب                 |
| د الرحمٰن بن علي بن الجوزي ١٤٥     | ـ عبا  |                | العباس                               |
| د الرحيم العراقي١٨٠                | ۔ عبا  |                | ـ أحمد بن محمد الطحاوي               |
| د العزي بن قطند                    |        |                | - أحمد بن محمد الهيثم<br>            |
| د اللطيف بن المنير ، زين الدين ١٨٥ |        |                | حجر المكي                            |
| د بن خباب                          |        |                | ـ تميم بن أوس الداري                 |
| د الله بن أبي جمرة ١٥٧             |        |                | ـ ثور بن زيد الديلي                  |
| د الله بن الضحاك، ذو القرنين ٣٢٣   | l      |                | ـ الحسن بن محمد الطيبي .<br>الم      |
| د الله بن أبي مليكة                |        |                | ـ الحسن بن موسى الأشيب               |
| د الله الغماري ۳۰۶                 |        |                | ـ الحسين بن الحسن الحليم             |
| يدة السلماني                       | 1      |                | ـ حمود بن عبد الله التويجرة          |
| مان بن الصلاح                      |        |                | - رفيع بن مهران الرياد<br>1 الماليات |
| وة بن مسعود۲۹۳                     |        |                | أبو العالية                          |
|                                    |        |                | ـ زيد بن وهب الجهني                  |
| ان بن مسلما ۳۵۱                    |        | YYY            | ـ سعيد بن إياس الجريري               |
| ي بن أحمد بن حزم١٢٢                | ا – عد | 10/            | ـ سفيان بن عيينة                     |

|            |                                | ı     |                              |
|------------|--------------------------------|-------|------------------------------|
| الصفحة     | الاسم                          | لصفحة | الاسم                        |
|            |                                | i     | ـ علي بن إسماعيل، أبو الحسن  |
| <b>778</b> | _ محمد بن الحسين الآبري        | ٣٠٦   | الأشعريالأشعري               |
|            | _ محمد صديق القنوجي            |       | ـ علي بن خلف بن بطال         |
| ۳۱۰        | _ محمد بن أبي ذئب القرشي       | 777   | ـ علي بن سلطان الهروي القاري |
| YY0        | _ محمد بن عبد الرسول البرزنجي  | 778   | علي المتقي الهندي            |
| 177        | _ محمد بن عبد الرؤوف المناوي   | 720   | . عمر بن أحمد بن شاهين       |
|            | ـ محمد بن عبد الله، أبو بكر    |       | ـ عمر بن سفيان، أبو الأعور   |
| <b>YAY</b> | العربي                         | ۸۸    | السلمي                       |
|            | •                              |       | ـ عمر بن أبي مسلمة           |
| ۲۷٦        | الجبائيالجبائي                 | 77    | ـ عمير بن الحمام             |
| Yo         | _ محمد بن المنكدر              | 7.7.7 | ـ قرفة بن بهيس العدوي        |
| <b>۲۲۹</b> | ـ مرعي بن يوسف الحنبلي         | ٧١    | . كعب بن ماتع، كعب الأحبار   |
| <b>TTT</b> | ـ المنذر بن مالك، أبو نضرة     |       | ـ مالك بن الحارث، الأشتر     |
| Y01        | ـ نافع، مولی بن عمر            | ۸۸    | النخعيالنخعي                 |
| 19         | ـ نعيم بن حماد                 | 717   | ـ مجالد بن سعيد              |
| ۳۲٦        | ـ هارون بن محمد، الواثق        | 441   | ـ مجاهد بن جبر               |
| ۸۸         | ـ هاشم بن عتبة المرقال         | 17.   | ـ محمد بن أحمد القرطبي       |
| Y•9        | ـ هرم بن عمرو بن جرير البجلي . | 770   | ـ محمد بن أحمد السفاريني     |
| ۳۱۰        | ـ الوليد بن مسلم               | 779   | . محمد بن إسماعيل الصنعاني   |
|            |                                |       | ـ محمد أنور شاه الكشميري     |
|            |                                |       | . محمد جعفر الكتاني          |

## فهرس المصادر والمراجع مرتبة على الحروف الهجائية

- ٥ القرآن الكريم).
- «الإبانة عن أصول الديانة»، لأبي الحسن الأشعري، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، نشر دار البيان، دمشق، سنة ١٤٠١هـ. والإبانة أيضاً، بتحقيق د. فوقية حسين محمود، طبعة دار الأنصار، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- التحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة، للشيخ محمود بن
   عبد الله التويجري، طبع مطابع الرياض، الطبعة الأولى، ١٣٩٤هـ.
- الأحاديث الواردة في المهدي في ميزان الجرح والتعديل، للشيخ عبد العليم
   عبد العظيم، رسالة ماجستير بإشراف د. محمد أبو شهبة، فرع الكتاب والسنة،
   كلية الشريعة، جامعة أم القرى، سنة ١٣٩٧ ـ ١٣٩٨هـ.
- دأديان الهند الكبرى/مقارنة الأديان، للدكتور أحمد شلبي، الناشر مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة السادسة، سنة ١٩٧٨م.
- والإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة، للسيد محمد صديق حسن القنوجي البخاري، طبع دار الكتب العلمية، بيروت، سنة ١٣٩٩هـ.
- «الاستيعاب في معرفة الأصحاب»، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر،
   تحقيق: على محمد البجاوي، مطبعة نهضة مصر، القاهرة.
  - الإسلام عقيدة وشريعة، للشيخ محمود شلتوت، طبع دار الشروق، بيروت.
- والإشاعة لأشراط الساعة، للشرف محمد بن رسول الحسيني البرزنجي، طبع
   دار الكتب العلمية، بيروت.
- «أشراط الساعة وأسرارها»، للشيخ محمد سلامة جبر، طبع شركة الشعاع،
   الكويت، الطبعة الأولى، سنة ١٤٠١هـ.

- «الإصابة في تمييز الصحابة»، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني،
   مطبعة السعادة، مصر، الناشر دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى، سنة
   ۱۳۲۸هـ.
- أعلام السنة المنشورة، المسمى: ٢٠٠١ سؤال وجواب في العقيدة الإسلامية،
   للشيخ حافظ بن أحمد حكمي، طبع دار النصر للطباعة الإسلامية، مصر،
   الناشر: دار الاعتصام ودار الإصلاح.
- «الأعلام/قاموس تراجم»، لخير الدين الزركلي، طبع دار العلم للملايين،
   بيروت، الطبعة الرابعة، ١٩٧٩م.
- (إكمال إكمال المعلم شرح صحيح مسلم)، لأبي عبد الله محمد بن خليفة الأبي المالكي، طبع دار الكتب العلمية، بيروت.
- «أنوار التنزيل وأسرار التأويل/تفسير البيضاوي»، لأبي سعيد ناصر الدين
   عبد الله بن عمر البيضاوي، طبع مؤسسة شعبان، بيروت.
- «الإيمان/ أركانه، حقيقته، نواقضه»، د. محمد نعيم ياسين، طبع جمعية عمال
   المطابع التعاونية، عمان، الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـ.
- الإيمان باليوم الآخر وبالقضاء والقدر، لأحمد عز الدين البيانوني، طبع مكتبة الهدى، حلب، الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ.
- «الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث للحافظ ابن كثير»، للشيخ أحمد
   محمد شاكر، طبع دار الكتب العلمية، بيروت.
- البداية والنهاية»، للحافظ إسماعيل بن كثير، طبع مكتبة المعارف، بيروت،
   الطبعة الثانية، سنة ١٩٧٤م.
- «تاريخ الأمم والملوك»، للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري، طبعة دار
   الفكر، بيروت، بالتصوير عن المطبعة الحسينية المصرية، سنة ١٣٩٩هـ.
- «تاريخ الجهمية والمعتزلة»، للشيخ جمال الدين القاسمي الدمشقي، طبع مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- وتبيين كذب المفتري فيما نُسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، لأبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله العسكري، دار الكتاب العربي، بيروت، سنة ١٣٩٩هـ.
- «تجرید أسماء الصحابة»، للإمام شمس الدین أبي عبد الله محمد بن أحمد الذهبي، دار المعرفة، بیروت.

- نتحفة الأحوذي/شرح جامع الترمذي»، أبي العلا محمد عبد الرحمٰن المباركفوري، تصحيح عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الفكر، الطبعة الثالثة، ١٣٩٩هـ.
- وتدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، لجلال الدين عبد الرحمٰن السيوطي،
   تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الفكر ومطبعة السعادة، مصر.
- اتذكرة الحفاظا، للإمام شمس الدين، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي،
   تصحيح عبد الرحمٰن بن يحيى المعلمى، دار إحياء التراث العربي.
- «التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة»، للحافظ شمس الدين أبي عبد الله
   محمد بن أحمد القرطبي، المكتبة السلفية، المدينة المنورة.
- اتذكرة الموضوعات/في ذيلها قانون الموضوعات والضعفاء، لمحمد طاهر بن
   على الهندي الفتني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية،
   ١٣٩٩هـ.
- «ترتیب القاموس المحیط للفیروزآبادی»، رتبه الأستاذ الطاهر أحمد الزاوی، دار
   الکتب العلمیة، ۱۳۹۹هـ.
- والترغيب والترهيب، للحافظ عبد العظيم بن عبد القوي المنذري، تصحيح:
   مصطفى محمد عمارة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة،
   ١٣٨٨هـ.
- التصريح بما تواتر في نزول المسيح، للشيخ محمد أنور شاه الكشميري الهندي، ترتيب تلميذه الشيخ محمد شفيع، تحقيق وتعليق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، مطبعة الأصيل، حلب، نشر مكتب المطبوعات الإسلامية، ١٣٨٥هـ.
- والقسير غريب القرآن، الأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق: السيد أحمد صقر، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣٩٨هـ.
- انفسير القرآن الحكيم/ نفسير المنار)، للشيخ محمد رشيد رضا، دار المعرفة،
   بيروت، الطبعة الثانية، بالأوفست.
- وتفسير القرآن العظيم/تفسير ابن كثير»، للحافظ أبي الفداء إسماعيل بن كثير،
   تحقيق: د. محمد إبراهيم البنا وعبد العزيز غنيم ومحمد أحمد عاشور، دار
   الشعب، القاهرة.
- تقريب التهذيب، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق:
   عبد الوهاب عبد اللطيف، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.

- اتمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث، للشيخ
   عبد الرحمٰن بن علي الشيباني، دار الكتاب العربي، بيروت.
- اتنزیه الشریعة المرفوعة عن الأخبار الشنیعة الموضوعة، للشیخ أبي الحسن علي بن محمد بن عراق الكناني، تحقیق: عبد الوهاب عبد اللطیف وعبد الله محمد الصدیق، دار الكتب العلمیة، بیروت، الطبعة الأولى، سنة ۱۳۹۹هـ.
- وتهذیب التهذیب، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامیة، الهند، حیدر آباد، الدکن، الطبعة الأولى ۱۳۲٥هـ.
- الهذيب سنن أبي داود)، للحافظ ابن القيم محمد بن أبي بكر الدمشقي، طبع
   مع المختصر سنن أبي داود) للمنذري، تحقيق: أحمد محمد شاكر ومحمد حامد
   الفقى، دار المعرفة، بيروت، ١٤٠٠هـ.
- تهذیب سیرة ابن هشام، لعبد السلام هارون، طبع المجمع العلمي العربي
   الإسلامي، منشورات محمد الدایة، بیروت.
- المذيب الكمال في أسماء الرجال، للحافظ جمال الدين أبي الحجاج يوسف المزي، تقديم عبد العزيز رباح وأحمد يوسف دقاق، نسخة مصورة عن النسخة الخطية بدار الكتب المصرية، الناشر دار المأمون للتراث، دمشق وبيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ.
- ٥ اليسير مصطلع الحديث، د. محمود الطحان، دار القرآن الكريم، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- حجامع الأصول في أحاديث الرسول، لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن
   محمد بن الأثير، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، مطبعة الملاح ومكتبة البيان.
- اجامع البيان عن تأويل آي القرآن/تفسير الطبري، للإمام أبي جعفر محمد بن
   جرير الطبري، مطبعة مصطفى البابى الحلبى، مصر، الطبعة الثالثة، ١٣٨٨هـ.
- اجامع البیان عن تأویل القرآن، تحقیق: محمود محمد شاکر و تخریج أحمد شاکر، دار المعارف، مصر.
- حجامع الترمذي/مع شرحه تحفة الأحوذي، للإمام أبي عيسى الترمذي، تصحيح عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الفكر، الطبعة الثالثة، ١٣٩٩هـ.
- والجامع الصغير في أحاديث البشير النذير/ بهامشه كنوز الحقائق للمناوي،
   للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن السيوطى، دار الكتب العلمية، بيروت.

- «الجامع لأحكام القرآن/تفسير القرطبي»، لأبي عبد الله محمد بن أحمد القرطبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- والحاوي للفتاوي، للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.
- •خطبة الحاجة، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي،
   بيروت، الطبعة الثالثة، ١٣٩٧هـ.
- •خلاصة تذهيب تهذيب الكمال في أسماء الرجال؛ للعلامة صفي الدين أحمد بن
   عبد الله الخزرجي، تقديم الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات
   الإسلامية، حلب، الطبعة الثانية، ١٣٩١هـ.
- والحلال والحرام في الإسلام، د. يوسف القرضاوي، المكتب الإسلامي،
   بيروت، الطبعة الثانية عشرة، ١٣٩٨هـ.
- دائرة معارف القرن العشرين، لمحمد فريد وجدي، مطابع دائرة معارف القرن
   العشرين، الطبعة الثانية، ١٣٤٣هـ.
- «دراسات عن البهائية والبابية»، مجموعة رسائل للأساتذة محب الدين الخطيب
   وعلي علي منصور ومحمد كردعلي ومحمد الفاضل، المكتب الإسلامي،
   بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٧هـ.
- دراسة حديث (نضر الله امرءاً سمع مقالتي) رواية ودراية، للشيخ عبد المحسن بن حمد العباد، مطابع الرشيد بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى،
   ١٤٠١هـ.
- دلیل المستفید عن کل مستحدث جدید، للشیخ عبد العزیز بن خلف بن عبد الله
   آل خلف، المطبعة العصریة، دمشق، ۱۳۸۳هـ.
- اذكر أخبار أصبهان/تاريخ أصبهان، للحافظ أبي نُعيم أحمد بن عبد الله
   الأصبهاني، مطبعة بريل، لبدن، ١٩٣٤م.
- الرد على من كذب بالأحاديث الصحيحة الواردة في المهدي، للشيخ عبد المحسن بن حمد العباد، مطابع الرشيد، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ.
- الرسالة»، للإمام المطلبي محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق: وشرح أحمد محمد شاكر، مطابع المختار الإسلامي، دار السلام، الناشر مكتبة التراث، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.

- «رسالة التوحيد»، للشيخ محمد عبده، تصحيح وتعليق محمد رشيد رضا، طبع
   دار المنار، مصر، الطبعة الحادية عشرة، سنة ١٣٦٥هـ.
- والزهد، للإمام عبد الله بن المبارك، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، دار
   الكتب العلمية، بيروت.
- المكتب الأحاديث الصحيحة، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، دمشق ـ بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- وسلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ للمجلد الأولى، والطبعة الرابعة ١٣٩٨هـ للمجلد الثاني.
- وسنن ابن ماجه، للإمام أبي عبد محمد بن يزيد القزويني، حققه محمد فؤاد
   عبد الباقى، دار التراث العربي.
- «سنن أبي داود/مع شرحه عون المعبود»، للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني، تحقيق: عبد الرحمٰن محمد عثمان، دار الفكر، الناشر: المكتبة السلفية، الطبعة الثالثة، ١٣٩٩هـ.
- وسنن النسائي/مع شرح الحافظ السيوطي، للإمام أبي عبد الرحمٰن بن شعيب النسائي، المطبعة المصرية بالأزهر، الطبعة الأولى، ١٣٤٨هـ.
- «السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي»، د. مصطفى السباعي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٦هـ.
- وسير أعلام النبلاء، للإمام شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق:
   شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٢هـ.
- دشذرات الذهب في أخبار من ذهب، للعلامة أبي الفلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- هرح السنة، للإمام أبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ.
- «شرح العقيدة الطحاوية»، للعلامة على بن على بن أبي العز الحنفي، حققها
   جماعة من العلماء وخرج أحاديثها الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب
   الإسلامي، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٣٩١هـ.

- «شرح الكوكب المنير/ المسمى مختصر التحرير»، للعلامة محمد بن أحمد بن
   عبد العزيز الفتوحي الحنبلي، تحقيق: د. محمد الزميلي ود. نزيه حماد، دار
   الفكر، دمشق، ١٤٠٠هـ، من منشورات مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى.
- شرح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، للحافظ أحمد بن حجر العسقلاني،
   راجعه د. محمد عوض وعلق عليه الشيخ محمد غياث الصباغ، منشورات مكتبة
   الغزالي، دمشق.
- اشرح النووي لصحيح مسلم، للإمام محيي الدين يحيى بن شرف النووي، طبع
   دار الفكر، بيروت.
- والشفا بتعريف أحوال المصطفى، للقاضي عياض بن موسى اليحصبي الأندلسي، تحقيق أمين قرة على وزملائه، طبع الوكالة العامة للنشر والتوزيع، مؤسسة علوم القرآن ومكتبة دمشق.
- الشيخ محمد عبده وآراؤه في العقيدة، د. حافظ محمد الجعبري، رسالة دكتوراه بإشراف د. سليمان دنيا، مقدمة من فرع العقيدة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم القرى، سنة ١٤٠٢هـ.
- اصحیح ابن خزیمة»، للإمام أبي بكر محمد بن إسحاق بن خزیمة، تحقیق: د.
   محمد مصطفى الأعظمى، المكتب الإسلامى، الطبعة الأولى، ١٣٩١هـ.
- وصحيح البخاري/مع شرحه فتح الباري، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري،
   تحقيق الشيخ عبد العزيز بن باز وترقيم محمد فؤاد عبد الباقي وإخراج
   محب الدين الخطيب، نشر رئاسة إدارات البحوث العلمية بالرياض.
- المحيح الجامع الصغير وزيادته، تحقيق: الشيخ محمد ناصر الدين الألباني،
   المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٣٨٨هـ.
- العجاج القشيري، دار الفكر،
   الطبعة الثالثة، ١٣٩٨هـ.
- وصراع مع الملاحدة حتى العظم، للشيخ عبد الرحمٰن حبنكة الميداني، دار
   القلم، دمشق وبيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٤هـ.
- وضحى الإسلام، للأستاذ أحمد أمين، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة العاشرة.
- وضعيف الجامع الصغير وزيادته/ الفتح الكبير، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين
   الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.

- «طبقات الحنابلة»، للقاضى أبى الحسين محمد بن أبى يعلى، دار المعرفة، بيروت.
- والمريق الإيمان، للشيخ عبد المجيد الزنداني، المكتب الإسلامي، دمشق،
   الطبعة الثانية، ١٣٩٨هـ.
- العبر وديوان المبتدأ والخبر/مقدمة تاريخ ابن خلدون، للمؤرخ عبد الرحمٰن بن
   خلدون المغربي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ١٩٦٧م.
  - العقائد الإسلامية»، للشيخ سيد سابق، دار الفكر، بيروت، ١٣٩٨هـ.
- وحقد الدرر في أخبار المنتظر»، للشيخ يوسف بن يحيى بن على المقدسي السلمي، تحقيق: د. عبد الفتاح محمد الحلو، طبع مكتبة عالم الفكر، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- العقيدة الإسلامية سفينة النجاة، د. كمال محمد عيسى، دار الشروق، جدة،
   الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.
- «العقيدة الإسلامية وأسسها»، للشيخ عبد الرحمن حبنكة الميداني، دار القلم،
   بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- وعقيدة أهل الإسلام في نزول عيسى ﷺ، للشيخ أبي الفضل عبد الله محمد
   الصديق الغماري، مطبعة المختار، الناشر مكتبة القاهرة.
- وعقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر، للشيخ عبد المحسن بن حمد
   العباد، مطابع الرشيد، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ.
- «العقيدة الركن الأول في الإسلام»، للشيخ محمد الفاضل الشريف التقاوي، دار
   العلوم للطباعة، القاهرة.
- العقيدة في الله، د. عمر سليمان الأشقر، نشر دار النفائس بيروت ومكتبة
   الفلاح الكويت، الطبعة الثانية، ١٩٧٩م.
- اعقیدة المسلمین والرد على الملحدین والمبتدعین، للشیخ صالح بن إبراهیم
   البلیهي، المطابع الأهلیة للأوفست، الریاض، الطبعة الأولى، سنة ۱٤٠۱هـ.
- «عقيدة المؤمن»، للشيخ أبي بكر جابر الجزائري، مطبعة النهضة الجديدة،
   الناشر مكتبة الكليات الأزهرية، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- العلل المتناهية في الأحاديث الواهية»، للإمام أبي الفرج عبد الرحمٰن بن علي بن الجوزي، تحقيق: الأستاذ رشاد الحق الأثري، الناشر إدارة ترجمان السنة، لاهور.

- وعمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير، اختيار وتحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر،
   دار المعارف، مصر، سنة ١٣٧٦ ـ ١٣٧٧هـ.
- وعمدة القاري شرح صحيح البخاري، للعلامة بدر الدين أبي محمد محمود بن أحمد العينى، دار الفكر، ١٣٩٩هـ.
- والعواصم من القواصم، للعلامة أبي بكر بن العربي المالكي، تحقيق:
   محب الدين الخطيب، المطبعة السلفية، القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٣٨٧هـ.
- وحون المعبود شرح سنن أبي داوده، للعلامة أبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي، تحقيق: عبد الرحمٰن محمد عثمان، الناشر المكتبة السلفية، الطبعة الثالثة، ١٣٩٩هـ.
- وعلامات يوم القيامة/مختصر النهاية في الفتن والملاحم لابن كثير، للشيخ
   عبد اللطيف عاشور، طبع مكتبة القرآن، الطبعة الأولى.
- وفاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام، للشيخ محمد ناصر الدين
   الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.
- «الفتاوی»، للشیخ محمود شلتوت، دار الشروق، القاهرة، الطبعة الثامنة،
   ۱۳۹۵هـ.
- وفتاوى الإمام النووي، المسمى: «المسائل المنثورة»، ترتيب تلميذه الشيخ علاء الدين بن العطار، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ.
- نتح الباري/شرح صحيح البخاري، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: الشيخ عبد العزيز بن باز، نشر إدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرياض.
- «الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني»، للشيخ أحمد
   عبد الرحمٰن البنا الساعاتي، دار الحديث، القاهرة.
- افتح القدير/تفسير الشوكاني، للعلامة محمد بن علي الشوكاني، دار الفكر،
   الناشر محفوظ علي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٣٩٣هـ.
- والفرقان بين أولياء الرحمٰن وأولياء الشيطان، لشيخ الإسلام أحمد بن
   عبد الحليم بن تيمية، مطابع الرياض، الطبعة الثانية، ١٣٧٥هـ.
- والفرق بين الفرق، للعلامة عبد القاهر بن طاهر البغدادي، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، مطبعة المدنى، القاهرة.

- وفضائح الباطنية، للعلامة أبي حامد محمد الغزالي، تحقيق: عبد الرحمٰن بدوي، مؤسسة دار الكتب الثقافية، الكويت.
- وفقه السيرة، للشيخ محمد الغزالي، تحقيق: الشيخ محمد ناصر الدين
   الألباني، مطبعة حسان، الطبعة السابعة، ١٩٧٦م.
- والفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، للعلامة محمد بن علي الشوكاني، تحقيق: عبد الرحمٰن بن يحيى المعلمي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.
- وفي سراة عامد وزهران، للشيخ حمد الجاسر، منشورات دار اليمامة، الرياض،
   ۱۳۹۱هـ.
- وفيض القدير شرح الجامع الصغير»، للعلامة محمد عبد الرؤوف المناوي، دار
   المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩١هـ.
- وفي ظلال القرآن، للأستاذ سيد قطب، دار الشروق، بيروت، الطبعة الشرعية
   الخامسة، ١٣٩٧هـ.
- (في العقيدة الإسلامية بين السلفية والمعتزلة)، د. محمود أحمد خفاجي، مطبعة الأمانة، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- والقادياني والقاديانية، للشيخ أبي الحسن على الحسني الندوي، الدار السعودية
   للنشر، جدة، الطبعة الرابعة، ١٣٩١هـ.
- والقادياني ومعتقداته، للشيخ منظور أحمد الباكستاني، الإدارة المركزية، الدعوة
   والإرشاد، جنيوت، باكستان.
- وقاضي القضاة عبد الجبار أحمد الهمداني، د. عبد الكريم عثمان، الدار العربية للطباعة والنشر، بيروت.
- وقبسات من هدي الرسول الأعظم ﷺ، للشيخ على الشربجي، دار القلم،
   دمشق، الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـ.
- «القرامطة وآراؤهم الاعتقادية»، للشيخ سليمان بن عبد الله السلومي، رسالة ماجستير بإشراف الشيخ محمد الغزالي، مقدمة من فرع العقيدة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية بجامعة أم القرى، ١٤٠٠هـ.
- واعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، للعلامة محمد جمال الدين القاسمي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.

- «القول المسدَّد في الذب عن المسند للإمام أحمد»، للحافظ أحمد بن علي بن
   حجر العسقلاني، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدرآباد، الدكن،
   الهند، الطبعة الثالثة، ١٤٠٠هـ.
- الخفا ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس»،
   للعلامة إسماعيل بن محمد العجلوني، تصحيح أحمد القلاش، مؤسسة الرسالة،
   بيروت.
- دكشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، للشيخ مصطفى بن عبد الله الرومي،
   المعروف بحاجي خليفة، دار الفكر، ١٤٠٢هـ.
- اكنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، للعلامة علاء الدين على المتقى
   الهندى، نشر مكتبة التراث الإسلامى حلب ومؤسسة الرسالة بيروت.
- اللالئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن
   السيوطى، دار المعرفة، بيروت.
- السان العرب، للعلامة أبي الفضل محمد بن مكرم بن منظور، دار الفكر، نشر
   دار صادر، بيروت.
- والوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية شرح الدرر المضية في عقد الفرقة المرضية»، للعلامة محمد بن أحمد السفاريني، تعليق الشيخ عبد الله بن عبد الرحمٰن أبا بطين والشيخ سليمان بن سحمان، منشورات مؤسسة الخافقين، دمشق، الطبعة الثانية، ١٤٠٢هـ.
- دمجلة الجامعة الإسلامية»، العدد الخامس والأربعون والسادس والأربعون، سنة
   ١٤٠٠هـ.
- ومجمع الزوائد ومنبع الفوائد، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، دار
   الكتاب، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٦٧م.
- المجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام أحمد بن تيمية، جمع الشيخ عبد الرحمٰن بن
   قاسم، مطابع الدار العربية، بيروت، تصوير الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـ.
- والمحلى، للحافظ أبي محمد على بن أحمد بن حزم، تحقيق: أحمد محمد شاكر، منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر، بيروت.
- «مختصر الأخبار المشاعة في الفتن وأشراط الساعة»، للشيخ عبد الله بن سليمان المشعل، مطابع الرياض، الطبعة الأولى.

- مختصر الترغيب والترهيب، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني،
   تحقيق: الشيخ عبد الله حجاج، مطبعة التقدم، القاهرة، الطبعة الرابعة، ١٤٠٢هـ.
- مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، للحافظ محمد بن أبي
   بكر بن قيم الجوزية، اختصره الشيخ محمد بن الموصلي، الناشر مكتبة الرياض
   الحديثة، الرياض.
- مختصر لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية، للشيخ محمد بن علي بن
   سلوم، تحقيق: محمد زهري النجار، الطبعة الأولى، ١٣٨٦هـ.
- والمستدرك على الصحيحين/مع ذيله التلخيص للإمام الذهبي، للإمام أبي
   عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري الحاكم، دار الكتاب العربي، بيروت.
- دمسند الإمام أحمد بن حنبل/ بهامشه منتخب كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال؟، طبع المكتب الإسلامي ودار الفكر بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٨هـ.
- والمسند، للإمام أحمد بن محمد بن حنبل، شرح وتحقيق: الشيخ أحمد محمد شاكر، أتمه د. الحسيني عبد المجيد هاشم، دار المعارف بمصر، سنة ١٣٦٥ ـ ١٣٧٥هـ.
- والمسيحية/مقارنة الأديان، د. أحمد شلبي، الناشر مكتبة النهضة المصرية،
   القاهرة، الطبعة السادسة، ١٩٧٨م.
- دمشارق الأنوار على صحاح الآثار؛، للقاضي أبي الفضيل عياض بن موسى
   البحصبي، دار التراث، القاهرة.
- مشكاة المصابيح، للعلامة محمد بن عبد الله التبريزي، تحقيق: الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- والمصنف، للحافظ أبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق: الشيخ
   حبيب الرحمٰن الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٢هـ.
- والمصنوع في معرفة الحديث الموضوع/ الموضوعات الصغرى، للعلامة على القاري الهروي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٨هـ.
- والمطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: الشيخ حبيب الرحمٰن الأعظمي.
- امعارج القبول شرح مسلم الوصول إلى علم الأصول في التوحيد، للشيخ
   حافظ بن أحمد حكمى، المطبعة السلفية ومكتبتها.

- معالم السنن/على مختصر سنن أبي داود للمنذري، للحافظ أبي سليمان
   حمد بن محمد الخطابي، تحقيق: أحمد محمد شاكر ومحمد حامد الفقي،
   الناشر دار المعرفة، بيروت، ١٤٠٠هـ.
- امعجم البلدان، للعلامة شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت الحموي، دار صادر،
   بيروت، ١٣٩٧هـ.
- والمعجم المفهرس الألفاظ الحديث النبوي، رتبه ونظمه لفيف من المستشرقين،
   ونشره ده أ. ي فنسنك، طبع مكتبة بريل، في مدينة ليدن، سنة ١٩٣٦م.
- والمعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، وضعه الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي،
   دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - امع رسل الله وكتبه واليوم الآخرا، للشيخ حسن أيوب، دار القلم، بيروت.
- المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، للعلامة أبي الخير محمد بن عبد الرحمٰن السخاوي، تصحيح عبد الله محمد الصديق، وتقديم عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الأدب العربي للطباعة، نشر مكتبة الخانجي، مصر، ١٣٨٥هـ.
- مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، للإمام أبي الحسن الأشعري، تحقيق:
   الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، الطبعة
   الثانية، ١٣٨٩هـ.
- مقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث، للحافظ أبي عمرو عثمان بن
   عبد الرحلن المعروف بابن الصلاح، دار الكتب العلمية بيروت، ١٣٩٨هـ.
- «الملل والنحل»، للعلامة أبي الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، تحقيق:
   محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ.
- المنار المنيف في الصحيح والضعيف، للحافظ شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، طبع مكتب المطبوعات الإسلامية، جمعية التعليم الشرعى، حلب، ١٣٩٠هـ.
- المنتقى من منهاج الاحتدال، للحافظ أبي عبد الله محمد بن عثمان الذهبي،
   تحقيق: محب الدين الخطيب.
- منحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي أبي داود،، للشيخ أحمد عبد الرحمٰن
   البنا الساعاتي، الناشر المكتبة الإسلامية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٠هـ.

- امنهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية؛ الشيخ الإسلام أحمد بن
   تيمية، الناشر مكتبة الرياض الحديثة.
- «المنهاج في شعب الإيمان»، للحافظ أبي عبد الله الحسين بن الحسن الحليمي،
   تحقيق: حلمي محمد فوده، دار الفكر، الطبعة الأولى.
- وأشراط الساعة، للشيخ محمد على الصابوني، منشورات مكتبة الغزالي دمشق ومؤسسة مناهل العرفان بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠١هـ.
- مواقف حاسمة في تاريخ الإسلام، للأستاذ محمد عبد الله عنان، مطبعة لجنة
   التأليف والنشر، مؤسسة الخانجي، القاهرة، الطبعة الرابعة، ١٣٨٢هـ.
- «الموضوعات»، للعلامة أبي الفرج عبد الرحمٰن بن محمد بن الجوزي، تحقيق عبد الرحمٰن محمد عثمان، الناشر المكتبة السلفية، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٣٨٦هـ.
- والموطأ، للإمام مالك بن أنس، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء
   الكتب العلمية، طبعة عيسى البابى الحلبى.
- «موقف المعتزلة من السنة النبوية ومواطن انحرافهم»، لأبي لبابة حسين، دار
   اللواء، الرياض، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال؛ للحافظ أبي عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٨٢هـ.
- ونظم المتناثر من الحديث المتواتر»، للشيخ جعفر الحسني الإدريسي الكتاني،
   دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٠هـ.
- دنهاية البداية والنهاية في الفتن والملاحم»، للحافظ إسماعيل بن كثير، تحقيق:
   محمد فهيم أبو عبية، الناشر مكتبة النصر الحديثة، الرياض، الطبعة الأولى،
   ١٩٦٨م.
- والنهاية/ الفتن والملاحم، للحافظ إسماعيل بن كثير، تحقيق: د. طه زيني، دار
   النصر للطباعة، الناشر دار الكتب الحديثة، مصر، الطبعة الأولى.
- النهاية في غريب الحديث والأثر، للعلامة مجد الدين المبارك بن الأثير الجزري، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي، دار الفكر، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.

- دنيل الأوطار شرح منتقى الأخبار، للعلامة محمد بن علي الشوكاني، طبعة مصطفى البابى الحلبي، مصر، الطبعة الأخيرة.
- «هداية الباري إلى ترتيب صحيح البخاري»، للسيد عبد الرحيم عنبر الطهطاوي،
   دار الرائد العربي، بيروت، ١٩٧٩م.
- هدي الساري، مقدمة فتح الباري، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني،
   تصحيح الشيخ محب الدين الخطيب، نشر رئاسة إدارات البحوث العلمية
   والإفناء، الرياض.
- وجاء دور المجوس، د. عبد الله محمد الغريب، دار الجيل، مصر، ١٩٨١م.
- وجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني،
   دار العلم، بنها، مصر.
- «الورقات»، لإمام الحرمين عبد الملك بن عبد الله الجويني، تقديم وإعداد د.
   عبد اللطيف محمد العبد، دار التراث للطبع والنشر، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- ولا مهدي ينتظر بعد الرسول ﷺ خير البشر، للشيخ عبد الله بن زيد آل
   محمود، مطابع على بن على، الدوحة.
- واليوم الآخر في ظلال القرآن، للشيخ أحمد فائز، مطبعة خالد حسن الطرابيشي، الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ.

## فهرس الموضوعات

| مفحة | الموضوع                                                         |  |
|------|-----------------------------------------------------------------|--|
| ٧    |                                                                 |  |
| ٨    | سبب اختيار الموضوع وأهميته                                      |  |
| ۱۳   | خطة البحث                                                       |  |
|      | ٥ التمهيد ٥                                                     |  |
| 40   | المبحث الأول: أهمية الإيمان باليوم الآخر وأثره على سلوك الإنسان |  |
| ٣.   | أدلة البعث                                                      |  |
| ۳.   | أ ـ النشأة الأولى                                               |  |
| ۳.   | ب ـ المشاهد الكونية المحسوسة الدالة على إمكان البعث             |  |
| ۲۱   | جـ ـ قدرة الله الباهرة المتجلية في خلق الأعظم                   |  |
| ۳۱   | د ـ حكمته تعالى الظاهرة للعيان والمتجلية في هٰذه الكائنات       |  |
| ٣٣   | المبحث الثاني: أسماء يوم القيامة                                |  |
| ٣٥   | المبحث الثالث: حجية خبر الآحاد في العقائد                       |  |
| ٤٠   | الأدلة على قبول خبر الواحد                                      |  |
| ٤٠   | الأدلة من القرآنالله من القرآن                                  |  |
| ٤٢   | الأدلة من السنة                                                 |  |
| ٤٦   | المبحث الرابع: إخبار النبي ﷺ عن الغيوب المستقبلة                |  |
| ٤٨   | المبحث الخامس: علم السَّاعة                                     |  |
| ٥٦   | المبحث السادس: قرب قيام الساعة                                  |  |
| ۲٥   | الأدلة من القرآن والسنة على قرب قيام الساعة                     |  |
|      | <ul> <li>الباب الأول: أشراط الساعة ○</li> </ul>                 |  |
| 17   | الفصل الأول: تعريف أشراط الساعة                                 |  |

| المبفحة    |                                               |
|------------|-----------------------------------------------|
| 11         | معنى الشرطمعنى الشرط                          |
| 11         | الساعة في اللغةا                              |
| 77         | أشراط الساعةأشراط الساعة                      |
| ٦٢         | الساعة لها ثلاثة معان                         |
| ٦٢         | أ ـ الساعة الصغرى                             |
| 77         | ب ـ الساعة الوسطى                             |
| ٦٢         | جـــــــ الساعة الكبرى                        |
| 1 2        | الفصل الثاني: أقسام أشراط الساعة              |
| 18         | تقسيم أشراط الساعة إلى قسمين                  |
| 78         | سیم اسراط صغری                                |
| ٦٤         | ٢ ـ أشراط كبرى٢                               |
| 70         | أقسام أشراط الساعة من حيث ظهورها              |
| 17         | الفصل الثالث: أشراط الساعة الصغرى             |
| , ,<br>(V  |                                               |
| 19         | ١ ـ بعثة النبي ﷺ٧                             |
| (1)        | ٢ ـ موت النبي ﷺ                               |
|            | ٣ ـ فتح بيت المقدس                            |
| ۲          | ٤ ـ طاعون عمواس عند عمواس                     |
| <b>۱۳</b>  | ٥ ـ استفاضة المال والاستغناء عن الصدقة        |
| <b>/</b> ٦ | ٦ ـ ظهور الفتن                                |
| /۸         | أ ـ ظهور الفتن من المشرق                      |
| 11         | ب ـ مقتل عثمان بن عفان کے                     |
| 14         | جـ ـ موقعة الجمل                              |
| V          | د ـ موقعة صفين                                |
| 19         | هـ ـ ـ ظهور الخوارج                           |
| 11         | و ـ موقعة الحرة                               |
| ۳۱         | ز ـ فتنة القول بخلق القرآن                    |
| 90         | ح ـ اتباع سنن الأمم الماضية                   |
| 97         | ٧ ـ ظهور مدعي النبوة٧                         |
| 99         | ٨ ـ انتشار الأمن٨ ـ انتشار الأمن المن المناسب |

| الصفحة | وضوع                                     |
|--------|------------------------------------------|
| ١٠٠    | ٩ ـ ظهور نار الحجاز                      |
| ١٠١    | ١٠ ـ قتال الترك                          |
| ١٠٨    | ١١ ـ قتال العجم                          |
| ٠٠٠    | ١٢ ـ ضياع الأمانة                        |
| 117    | ١٣ ـ قبض العلم وظهور الجهل               |
| 117    | ١٤ ـ كثرة الشرط وأعوان الظلمة            |
| ١١٨    | ١٥ ـ انتشار الزنا                        |
|        | ١٦ ـ انتشار الربا                        |
|        | ١٧ ـ ظهور المعازف واستحلالها             |
| ١٢٤    | ١٨ ـ كثرة شرب الخمر واستحلالها١٨         |
| ١٢٥    | ١٩ ـ زخرفة المساجد والتباهي بها          |
| ١٢٨    | ٢٠ ـ التطاول في البنيان                  |
| ٠٠٠٠   | ٢١ ــ ولادة الأمةَ لربتها                |
| ١٣٢    | ٢٢ ـ كثرة القتل                          |
| ١٣٤    | ۲۳ ـ تقارب الزمان                        |
| ١٣٧    | ٢٤ ـ تقارب الأسواق                       |
|        | ٢٥ ـ ظهور الشرك في لهذه الأمة            |
| ١٤١    | ٢٦ ـ ظهور الفحش وقطيعة الرحم وسوء الجوار |
|        | ٢٧ ـ تشبب المشيخة                        |
|        | ۲۸ ـ كثرة الشح                           |
|        | ٢٩ ـ كثرة التجارة                        |
|        | ٣٠ ـ كثرة الزلازل                        |
| 189    | ٣١ ـ ظهور الخسف والمسخ والقذف            |
|        | ٣٢ ـ ذهاب الصالحين                       |
|        | ٣٣ ـ ارتفاع الأسافل                      |
|        | ٣٤ ـ أن تكون التحية للمعرفة              |
|        | ٣٥ ـ التماس العلم عند الأصاغر            |
|        | ٣٦ ـ ظهور الكاسيات العاريات              |
| ۱۳۳    | ٣٧ ـ صدق دؤيا المؤمن                     |

| لصفحة<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | <u>وضوع</u>                                        | الم |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----|
| 178                                           | ٣٨ ـ كثرة الكتابة وانتشارها                        |     |
| ١٦٥                                           | ٣٩ ـ التهاون بالسنن التي رغب فيها الإسلام          |     |
| ۱٦٧                                           | ٤٠ _ انتفاخ الأهلة                                 |     |
| 17/                                           | ٤١ ـ كثرة الكذب وعدم التثبت في نقل الأخبار         |     |
|                                               | ٤٢ ـ كثرة شهادة الزور وكتمان شهادة الحق            |     |
| ١٧٠                                           | ٤٣ ـ كثرة النساء وقلة الرجال                       |     |
| 171                                           | ٤٤ ـ كثرة موت الفجأة                               |     |
| ۱۷۳                                           | ٤٥ _ وقوع التناكر بين الناس                        |     |
| 178                                           | ٤٦ ـ عود أرض العرب مروجاً وأنهاراً                 |     |
| 177                                           | ٤٧ ـ كثرة المطر وقلة النبات                        |     |
| ۱۷۷                                           | ٤٨ ـ حسر الفرات عن جبل من ذهب                      |     |
| ۱۷۸                                           | <ul><li>٤٩ ـ كلام السباع والجمادات للإنس</li></ul> |     |
| 179                                           | ٥٠ ـ تمني الموت من شدة البلاء                      |     |
| ۱۸۱                                           | ٥١ ـ كثرة الروم وقتالهم للمسلمين                   |     |
| ۱۸٥                                           | ٥٢ ـ فتح القسطنطينية                               |     |
|                                               | ٥٣ ـ خروج القحطاني                                 |     |
| 191                                           | ٤٥ ـ قتال اليهود                                   |     |
| 190                                           | ٥٥ ـ نفي المدينة لشرارها ثم خرابها آخر الزمان      |     |
| 191                                           | ٥٦ ـ بعث الريح الطيبة لقبض أرواح المؤمنين          |     |
| ۲.,                                           | ٥٧ ـ استحلال البيت الحرام وهدم الكعبة              |     |
|                                               | الباب الثاني: أشراط الساعة الكبرى                  |     |
| ۲.۷                                           | ييد                                                | تمو |
| ۲.۷                                           | أولاً: ترتيب أشراط الساعة الكبرى                   |     |
| 717                                           | ثانياً: تتابع ظهور الأشراط الكبرى                  |     |
| 710                                           | صل الأول: المهدي                                   | الف |
| 110                                           | اسمه وصفته                                         |     |
| 717                                           | مكان خروجهمكان خروجه                               |     |
| <b>Y 1 Y</b>                                  | الأدلة من السنة على ظهوره                          |     |

| الصفحة   | الموضوع                                                                                                          |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مهدي ۲۲۱ | بعض ما ورد في الصحيحين من الأحاديث فيما يتعلق بال                                                                |
| YYE 3YY  | تواتر أحاديث المهدي                                                                                              |
| YYV      | العلماء الذين صنفوا كتباً في المهدي                                                                              |
| YY9      | المنكرون لأحاديث المهدي والرد عليهم                                                                              |
| ۲۳۰      | حديث: الا مهدي إلا عيسى ابن مريم،، والجواب عنه                                                                   |
| YTA      | الفصل الثاني: المسيح الدجال                                                                                      |
|          | معنى المسيح                                                                                                      |
| ۲۳۹      | معنى الدجال                                                                                                      |
| Y & •    | صفة الدجال والأحاديث الواردة في ذٰلك                                                                             |
|          | هل الدجال حيٌّ؟                                                                                                  |
| 780      |                                                                                                                  |
| 7 8 0    | اسمه                                                                                                             |
| Y & V    | أحواله                                                                                                           |
| Y & V    | امتحان النبي ﷺ له                                                                                                |
|          | وفاته                                                                                                            |
|          | هل ابن صياد هو الدجال الأكبر؟                                                                                    |
|          | أقوال العلماء في ابن صياد                                                                                        |
|          | ابن صياد حقيقة لا خرافة                                                                                          |
|          | مكان خروج الدجال                                                                                                 |
|          | الدجال لا يدخل مكة والمدينة                                                                                      |
|          | أتباع الدجال                                                                                                     |
|          | <br>فتنة الدجال                                                                                                  |
|          | الرد على منكري ظهور الدجال                                                                                       |
|          | خوارق الدجال أمور حقيقية                                                                                         |
|          | الوقاية من فتنة الدجال                                                                                           |
|          | ذكر الدجال في القرآن                                                                                             |
|          | هلاك الدجال                                                                                                      |
|          | الفصل الثالث: نزول عيسى على الله المنالث: النول عيسى الله                                                        |
|          | صفة عيسى علي المستعلقة |

| صفحاً | الموضوع الموضوع                                                                                       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 790   | صفة نزوله ﷺ                                                                                           |
| 797   | ادلة نزوله ﷺ                                                                                          |
| 797   | أ ـ أدلة نزوله من القرآن الكريم                                                                       |
| ۳.,   | ب ـ أدلة نزوله من السنة المطهرة                                                                       |
| ٣٠٢   | الأحاديث في نزول عيسى عليه متواترة                                                                    |
| ٣٠٨   | الحكمة من نُزول عيسى ﷺ دون غيره                                                                       |
| ٣١٠   | بماذا يحكم عيسى ﷺ؟                                                                                    |
| ۳۱۳   | انتشار الأمن وظهور البركات في عهده عليه السلامات الله المسار الأمن وظهور البركات في عهده عليها المسار |
| ۳۱٥   | مدة بقائه بعد نزوله ثم وفاته                                                                          |
| ۳۱۷   | الفصل الرابع: يأجوج ومأجوج                                                                            |
| 414   | أصلهم                                                                                                 |
| 419   | صفتهم                                                                                                 |
| ۲۲۱   | ادلة خروج يأجوج ومأجوج                                                                                |
| ۲۲۱   | أ ـ الأَدلة من القرآن الكريم                                                                          |
| ۲۲۲   | ب ـ الأدلة من السنة المطهرة                                                                           |
| ۲۲٦   | سد يأجوج ومأجوج                                                                                       |
| ٣٣٠   | الفصل الخامس: الخسوفات الثلاثة                                                                        |
| ٣٣٠   | معنى الخسفمعنى الخسف                                                                                  |
| ۲۳.   | الأدلة من السنة المطهرة على ظهور لهذه الخسوفات                                                        |
| ۱۳۳   | هل وقعت هذه الخسوفات                                                                                  |
| ۲۳۲   | الفصل السادس: الدخان                                                                                  |
| 444   | أدلة ظهوره                                                                                            |
| 222   | أ ـ الأدلة من القرآن الكريم                                                                           |
| ***   | ب ـ الأدلة من السنة المطهرة                                                                           |
|       | الفصل السابع: طلوع الشمس من مغربها                                                                    |
|       | الأدلة على وقع ذٰلكالأدلة على وقع ذٰلك                                                                |
|       | أ ـ الأدلة من القرآن الكريم                                                                           |
|       | ب ـ الأدلة من السنة المطهرة                                                                           |
| 45.   | مناقشة رشيد رضا في رده لحديث أبي ذر في سجود الشمس                                                     |

| الصفحة      | الموضوع                                                          |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| <b>*</b> {* | عدم قبول الإيمان والتوبة بعد طلوع الشمس من مغربها                |
|             | الفصل الثامن: الدابة                                             |
| ٣٤٩         | أدلة ظهورهاأدلة ظهورها                                           |
| ٣٤٩         | أ ـ الأدلة من القرآن الكريم                                      |
| ٣٥٠         | ب ـ الأدلة من السنة المطهرة                                      |
|             | من أي الدواب دابة الأرض                                          |
|             | مكان خروج الدابةمكان خروج الدابة                                 |
|             | عمل الدابة                                                       |
| ٣٦٢         | الفصل التاسع: النار التي تحشر الناس                              |
|             | مكان خروجهامكان خروجها                                           |
| 377         | كيفية حشرها للناس                                                |
|             | أرض المحشرأرض المحشر المحشر المحشر المحشر المحشر المحشر المستمين |
| ٣٦٩         | لهذا الحشر في الدنيا                                             |
| ٣٧٤         | الخاتمةا                                                         |
|             | o الفهارس o                                                      |
| TV9         |                                                                  |
|             | فهرس الأحاديث النبوية والآثار                                    |
|             | باركي<br>فهرس الأعلام المترجم لهم                                |
|             | فهرس المصادر والمراجع                                            |
|             | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                     |

