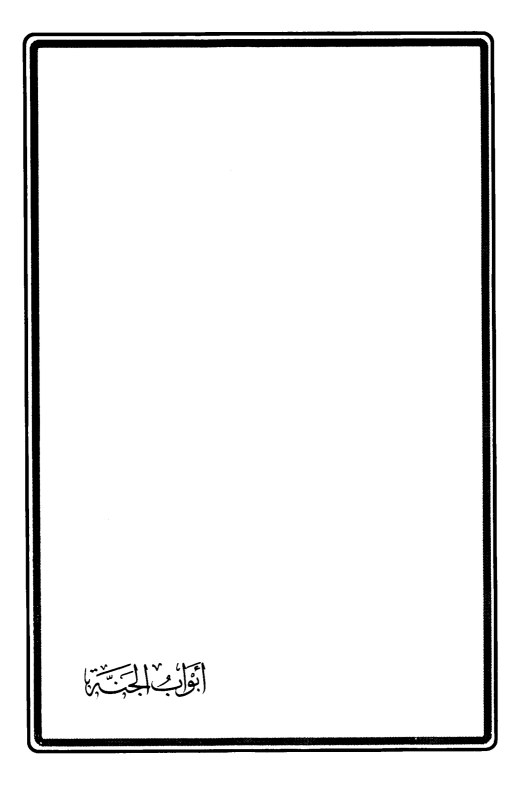


حَاليفَ محرشومَان بَنُ مِسَالرّماني



وارابق عفسان



جَهِيْعِ الْجِهُقُوقَ مِجْفُوطَةَ الطَّبْعَيَّةُ الْأُوكِ 1810م-1990م

دَارابن عفت ان للنشروالتوزيع

المملکت العربیت السعودتیت الخبر ـ العقربتی ساسع أبوحرریت \_ تقاطع الشاسع العاشر صب: ۲۰۷۵ ـ رمزبریی ۱۹۵۲ ـ الثقبت ـ ت: ۲۰۷۵۸ بسلة الرحمن الرحيم

#### المقكذمكة

إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

أما بعد؛ فإن أجل ما يتنافس فيه المتنافسون، وأحق ما يتسابق إليه المتسابقون؛ هو الأعمال الموصلة إلى النعيم المقيم، والفوز العظيم؛ مما أعده الله تعالى لأوليائه في جنة عدن؛ مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، حيث الدرجات العالية، والمنازل الرفيعة السامية؛ المشتملة على ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين؛ مع الخلد الدائم، والبقاء السرمد؛ كما قال ربنا عز وجل: ﴿وفيها مَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَذَّ الأَعْيُنُ وانَّتُمْ فيها خَالِدُونَ ﴾(١).

وهذا النعيم جنات بعضها فوق بعض، ودرجات تعلوها درجات، يرقى فيه السعداء درجة درجة، ويدخلون جنانها العظيمة جنة جنة، وينادون من أبوابها باباً باباً؛ بحسب ما وفقهم إليه ربهم في الحياة الدنيا؛ من الإيمان والعمل الصالح والاجتهاد في ذلك، وبذل الوسع في تحسينه؛ في مدة العمر القصيرة، وأيام الحياة القليلة.

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٧١.

فلا يكاد يفوز بالدرجات العالية، ويُنادَى من أبواب الجنة الثمانية؛ إلا أفراد من العالم؛ كما قال الله تعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ . أُولَئِكَ المُقَرَّبُونَ . فَي جَنَّاتِ النَّعيم . ثُلَةٌ مِنَ الأُولِينَ . وَقَلِيلَ مِنَ الأَخِرِينَ ﴾(١).

وهذا كتاب وأبواب الجنة»؛ اجتهدت في جمعه وترتيبه، واعتنيت بتنسيقه وتبويبه، وذكرت فيه ما يتعلق بأبواب الجنة وأسماءها؛ كباب الصلاة وباب الجهاد مثلاً.

وذكرت ما يعين على تحصيل الأعمال الموجبة لدخول كل باب من أبوابها عبإذن الله تعالى -؛ أعني أني تكلمت على باب الصلاة مثلاً؛ فذكرت فضل الصلوات وشأنها، وما يحذر من تركها والتهاون بها، وذكرت - أيضاً - فضل صلاة الجماعة، والترهيب من تركها، وفضل المشي إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، وفضل صلاة التطوع، والسنن الرواتب، وفضل صلاة الليل، وفوائد أخرى كثيرة؛ مما يحث العبد على تعظيم شأن الصلاة، والمحافظة عليها، وإقامتها وإدامتها، وبذل الجهد في أداء فرائضها والإكثار من نوافلها؛ فيؤدي ذلك إلى اشتهاره بها، فيكون من أهلها؛ فينادى من بابها؛ باب الصلاة. وما ذلك إلا بتوفيق من بيده مقاليد السماوات والأرض، ومن وسعت رحمته كل شيء، وعظم فضله، وجل كرمه، وكثرت فواضله ومننه.

وكذلك فعلت بالنسبة لباقي الأبواب؛ باب الصيام، وباب الصدقة، وباب الجهاد، وسائر أبواب الجنة؛ مما حررته بأدلته.

وقد اجتمع لي بفضل الله تعالى سبعة أبواب، ونبهت على ما يحتمل أن يكون الثامن منها؛ فجاء الكتاب ـ بحمد الله تعالى ـ بعد هذه المقدمة ثمانية أبواب:

<sup>(</sup>١) الواقعة: ١٠ ـ ١٤.

الباب الأول: في ذكر أبواب الجنة ومِفتاحها.

وفيه فصول كثيرة، منها:

- \* عدد أبواب الجنة.
- تعيين أبواب الجنة .
- \* أحاديث غير صحيحة في أن «الضحي» باب في الجنة.
  - \* سعة أبواب الجنة.
  - \* أول من يقرع باب الجنة.
  - \* أبواب الجنة تحت ظلال السيوف.
    - \* مفتاح الجنة.

الباب الثاني: في ذكر ما يتعلق بباب الصلاة من أبواب الجنة.

وفيه فصول، منها:

- \* شأن الصلاة.
- \* التحذير من ترك الصلاة والتهاون بها.
  - \* فضل صلاة الجماعة.
  - \* فضل السنن الرواتب.
    - \* فضل صلاة الليل.

الباب الثالث: في ذكر ما يتعلق بباب الجهاد من أبواب الجنة.

وفيه الفصول التالية:

\* فضائل الجهاد وثوابه في الدنيا والآخرة.

- \* ذم المتخلف عن الجهاد، ومن مات ولم يغز. . .
  - \* فضل الشهداء وما لهم عند الله من الكرامة.

الباب الرابع: في ذكر ما يتعلق بباب الريّان من أبواب الجنة.

وفيه الفصول التالية:

- \* فضل الصيام واختصاصه بأنه لله من بين الأعمال.
  - \* فضل صيام رمضان.
  - \* الترهيب من إفطار شيء من رمضان من غير عذر.

الباب الخامس: في ذكر ما يتعلق بباب الصدقة من أبواب الجنة.

وفيه فصول، منها:

- \* فضل الصدقة.
- \* فضل صدقة السرّ.
- \* التحذير من إبطال الصدقات بالمنّ والأذى.
  - \* الحث على الإنفاق قبل الموانع.

الباب السادس: في ذكر ما يتعلق بباب الوالد من أبواب الجنة.

وفيه الفصلان التاليان:

- \* وصية الله بالوالدين، والتأكيد الشديد على برهما.
  - \* الترهيب من العقوق.

الباب السابع: في ذكر ما يتعلق بباب «لا حول ولا قوة إلا بالله» من أبواب الجنة.

وفيه الفصلان التاليان:

شأن قول: «لا حول ولا قوة إلا بالله».

\* معنى «لا حول ولا قوة إلا بالله».

الباب الثامن: في ذكر ما يتعلق بالباب الأيمن من أبواب الجنة.

وفيه الفصول التالية:

- \* صفة من يدخل الجنة من الباب الأيمن.
- \* من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب.
- \* من يدخل الجنة بغير حساب سوى المذكورين في حديث عُكَّاشة.
  - \* أفضل الشهداء، وأن من ضحك الله إليه فلا حساب عليه.

فأسأل الله تعالى؛ أن يجعل كتابي هذا معيناً من نظر فيه؛ على الاجتهاد في الأعمال الصالحة، والكلمات الطيبة (١)؛ الموصلة صاحبها أعلى عليين، الآخذة بيده إلى درجات الأبرار والمقربين ﴿مَعَ النّبِيّينَ والصّدِيقِينَ والشّهَداءِ والصّالِحِينَ ﴾ (١).

وأن يجعل فيه البركة والخير، وأن يثقل به موازيني في اليوم الموعود، والموقف المشهود ﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ . إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَليم ﴾ (٣).

معمد شومان

<sup>(</sup>١) إشارة إلى قول الله تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ والْعَمَلُ الصَّالَحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر: ١٠].

<sup>(</sup>٢) النساء: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٨٨ ـ ٨٩.

## الباب الأول

# في ذكر أبواب الجنة ومفتاحها

وفيه الغصول التالية:

- = عدد أبواب الجنة.
- = تعيين أبواب الجنة،
- أحاديث فير صحيحة في أن االضحى باب في الجنة.
  - = سعة أبواب الجنة،
  - الأوقات التي تفتج فيها أبواب الجنة.
  - قيام النبي صلى الله عليه وسلم على باب الجنة.
    - = الشجياء على بارق نجر بباب الجنة.
    - رؤيا طلعة رضي الله عنه في باب العنة.
      - أول ون يقرع باب المنة.
      - فتع أبواب الجنة لأهلها إدا جاؤوها.
      - = وين يدخل وين أبواب الجنة الثمانية.
        - أبواب الجنة تحت ظلال السيوف.
    - دخول الملائكة على أهل الجنة من كل باب.
      - أبواب الجنة مفتحة الأهلها.
    - = طرع المعرجين من النار على أبواب الجنة،
      - = خُبر أَخر مِن يِدخل الْجِنة.
        - \_ مفتاع العنة.

## فصل في عدد أبواب الجنة

عن سهل بن سعد رضي الله عنه، عن النبي ﷺ؛ قال: «في الجَنَّةِ ثمانِيةُ أبواب، فيها بابُ يُسمَّى الرَّيَّانَ، لا يَدْخُلُهُ إِلَّا الصَّائِمُونَ»(١).

وعن عتبة بن عبد السُّلمي رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

«الجَنَّةُ لها ثمانِيةُ أبوابِ، والنَّارُ لها سَبعةُ أبواب، (١).

## فصل في تعيين أبواب الجنة

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ قال: «من أَنْفَقَ زَوجَيْنِ آمِنْ شَيْءٍ مِنَ الأشياءِ] في سبيل اللهِ نُودِيَ مِنْ أَبوابِ الجَنَّةِ: يا عبدَ اللهِ! هذا خَيْرٌ، (وفي رواية: دعاهُ خَزَنَةُ الجَنَّةِ، كُلُّ خَزَنَةِ بابٍ: أَيْ فُلُ! هَلُمَّ)، فَمَنْ كانَ مِنْ أَهلِ الصَّلاةِ، ومَنْ كانَ مِنْ أَهلِ الجِهادِ دُعِيَ مِنْ بابِ الصَّلاةِ، ومَنْ كانَ مِنْ أَهلِ الجِهادِ دُعِيَ مِنْ بابِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤ / ١١١ و٦ / ٣٢٨ فتح) واللفظ له، ومسلم (١١٥٢)، وغيرهما.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (٤ / ١٨٥)، وابن سعد (٧ / ٤٣٠)، وهو في «الصحيحة» برقم
(١٨١٢).

الجهادِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيامِ دُعِيَ مِنْ بابِ الرَّيَّانِ، ومَنَ كَانَ مِنْ أَهل الصَّدَقَةِ وأَلَا الصَّدَقَةِ وَلَا الصَّدِقَةِ وأَلَا الصَّدَقَةِ وأَلَا الصَّدِقَةِ وأَلَا السَّدَقَةِ وأَلَا الصَّدِقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فهذه أربعة أبواب ذكرت في هذا الحديث: باب الصلاة، وباب الجهاد، وباب الجهاد، وباب الصدقة.

قال ابن حجر(١): وبقي من الأركان الحج ؛ فله باب بلا شك ، وأما الثلاثة الأخرى؛ فمنها: «باب الكاظمين الغيظ والعافين عن الناس»، رواه أحمد بن حنبل عن روح بن عبادة عن أشعث عن الحسن مرسلاً: «إِنَّ للهِ باباً في الجَنَّةِ لا يَدْخُلُهُ إِلاَّ مَنْ عَفا عَنْ مَظْلَمَةٍ».

ومنها: «الباب الأيمن»، وهو باب المتوكلين؛ الذي يدخل منه مَنْ لا حساب عليه ولا عذاب.

قال: وأما الثالث فلعله «باب الذكر»، ويحتمل أن يكون «باب العلم»، والله أعلم.

وقال: ويحتمل أن يكون المراد بالأبواب التي يدعى منها؛ أبواب من داخل أبواب الجنة الأصلية؛ لأن الأعمال الصالحة أكثر عدداً من ثمانية، والله أعلم.

وذكر حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «لكُلَّ عامل بابٌ من أبوابِ الجنَّةِ، يُدعى منهُ بذلكَ العمل ».

وقال: أخرجه أحمد وابن أبي شيبة بإسناد صحيح. ١. هـ.

وأشار ابن القيم إلى هذا الحديث بقوله:

<sup>(</sup>١) متفق عليه، وسيأتي بتمامه (ص٢٧ - ٢٨).

<sup>(</sup>٢) «الفتح» (٧ / ٢٨).

## ولِكُلِّ سَعْي صَالِح بابٌ وَرَبْ بُ السَّعْي مِنْهُ داخِلُ بأمانِ

#### فصل

اعلم أنه قد اجتمع لي من أبواب الجنة \_ بتوفيق الله تعالى \_ سبعة أبواب، وذلك بأدلتها:

الباب الأول: «باب الصلاة».

الباب الثاني: «باب الجهاد».

الباب الثالث: «باب الريان».

الباب الرابع: «باب الصدقة».

ولهذه الأربعة جاءت في حديث «الصحيحين»؛ كما تقدم.

والباب الخامس: «الباب الأيمن»، وهو باب المتوكلين؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: أتي رسول الله على يوماً بلحم، فرُفع إليه الذراع وكانت تعجبه، فنهس منها نهسة؛ فقال:

«أَنَا سَيِّدُ النَّاسِ يومَ القِيامةِ، وَهَلْ تَدرونَ بِمَ ذَاكَ؟ يَجمعُ اللهُ يَوْمَ القيامةِ الأُولِينَ والأخِرِينَ في صَعيدٍ واحدٍ، فَيُسمِعُهُمُ الدَّاعي ويَنفَذُهُمُ البَصَرُ»، فذكر حديث الشفاعة بطوله، وقال في آخره:

«فَيُقَالُ: يَا مُحمَّدُ! أَدْخِلِ الْجَنَّةَ مِنْ أُمَّتِكَ مَنْ لا حِسَابَ عَلَيهِ، مِنَ البَابِ الْأَبُوابِ(١)، الْأَبُوابِ(١)، وهُمْ شُرَكاءُ النَّاسِ فيما سِوى ذٰلك مِنَ الأَبُوابِ(١)، والَّذِي نَفْسُ محمدٍ بيدِهِ! إِنَّ مَا بَيْنَ المِصْراعَيْنَ مِنْ مَصَارِيعِ الْجَنَّةِ لَكُما بَيْنَ مَكَةً

<sup>(</sup>١) يعني: أنهم لا يمنعون من سائر الأبواب.

وهَجَرِ، أو كما بَيْنَ مَكُةً وَيُصْرى، (١).

والباب السادس: «باب الوالد»؛ فعن أبي عبد الرحمن السُّلَمي رضي الله عنه؛ قال: كان فينا رجل لم تزل به أمه أن يتزوج، حتى تزوج، ثم أمرته أن يفارقها، فرحل إلى أبي الدرداء بالشام، فقال: إن أمي لم تزل بي حتى تزوجت، ثم أمرتني أن أفارق. قال: ما أنا بالذي آمرك أن تفارق، وما أنا بالذي آمرك أن تمسك، سمعت رسول الله على يقول:

«الوالِدُ (وفي رواية: الوَالِدةُ) أَوْسَطُ أَبوابِ الجَنَّةِ». فأضع ذلك الباب، أو احفظه. قال: فرجع وقد فارقها(٢).

قال القاري (٣): قوله: (الوالد أوسط أبواب الجنّة)؛ قال القاضي: أي خير الأبواب وأعلاها، والمعنى: أن أحسن ما يتوسل به إلى دخول الجنة، ويتوصل به إلى وصول درجتها العالية؛ مطاوعة الوالد ومراعاة جانبه. وقال غيره: إن للجنة أبواباً وأحسنها دخولاً أوسطها، وإن سبب دخول ذلك الباب الأوسط هو محافظة حقوق الوالد. انتهى؛ فالمراد بالوالد الجنس(١)، أو إذا كان حكم الوالد هذا؛ فحكم الوالدة أقوى، وبالاعتبار أولى.

والباب السابع: «باب لا حول ولا قوة إلا بالله»؛ فعن قيس بن سعد بن عبادة رضى الله عنهما؛ أن أباه دفعه إلى النبي على يخدمه، قال: فمر بي النبي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦ / ٣٧١ و٣٩٠ و٨ / ٣٩٦ ـ فتح)، ومسلم (١٩٤)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٩٠٠) وصححه، وابن ماجه (٢٠٨٩ و٣٦٦٣)، والحاكم (٢ / ١٩٧ و٤ / ١٩٠٣)، والحاكم: «صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، والألباني في «الصحيحة» (٢ / ٦١٨).

<sup>(</sup>٣) والمرقاقة (٨ / ٦٦٤).

<sup>(</sup>٤) أي: الأب والأم.

ﷺ وقد صليت [ركعتين] فضربني برجله وقال:

«أَلا أَدُلُكَ على بابٍ مِنْ أبوابِ الجنَّةِ؟». قلت: بلى. قال: «لا حَولَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ باللهِ»(١).

وسيأتي الكلام على هذه الأبواب جميعها، وفضل العمل الذي سمي الباب به، أعني: الصلاة، والجهاد، والصيام، والصدقة، والتوكل، وبر الوالدين، وقول «لا حول ولا قوة إلا بالله».

#### فصل

أما الباب الثامن من أبواب الجنة؛ فقا يكون «باب الحج»؛ كما قال ابن حجر، لكن لم يُذكر في حديث «الصحيحين» المتقدم، ولا أعرف فيه حديثاً ثابتاً.

وقد يكون «باب التوبة»؛ فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على:

«للجَنَةِ ثمانِيةُ أبوابٍ؛ سَبْعَةٌ مُغْلَقَةً، وبابٌ مفتوحٌ للتَّوبةِ، حتَّى تَطْلُعَ الشَّمسُ مِنْ نَحْوهِ».

أخرجه أبو يعلى في «مسنده» (رقم ٤٩٩١)، والطبراني في «الكبير» (١٠ / ٢٠٦)، رقم ٢٠٤٧)، وابن أبي شيبة؛ عزاه إليه الحافظ في «المطالب» (٤٠٥٩).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٥٨١)، والحاكم (٤ / ٢٩٠)، وأحمد (٣ / ٢٢٢) والزيادة لهما. وقال الحاكم: وصحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، والحديث في والسلسلة الصحيحة، برقم (١٧٤٦).

قال المنذري في «الترغيب» (٤ / ٨٩): «رواه أبو يعلى والطبراني بإسناد جيد».

وقال الهيثمي في «المجمع»: «رواه أحمد(١)والطبراني وإسناده جيد».

قلت: فإن كان هذا الحديث ثابتاً؛ فثامن أبواب الجنة هو: «باب التوبة»، لكن؛ ضعفه شيخنا في «ضعيف الجامع الصغير» برقم (٤٧٤٥).

## فصل في أحاديث غير صحيحة فيها أن «الضحى» باب في الجنة

\* ﴿إِنَّ فِي الجنَّةِ بِاباً يُقالُ لَهُ: الضَّحى، فإذا كَانَ يَومُ القيامةِ؛ نادى مُنَادٍ: أَينَ الَّذِينَ كَانُوا يُديمُونَ عَلَى صلاةِ الضَّحى؟ هٰذَا بَابُكُمْ فَادْخُلُوهُ بِرَحمةِ اللهِ عَزَّ وجلَّ».

ضعيف جداً؛ كما في «السلسلة الضعيفة» تحت الرقم (٣٩٢).

\* «إِنَّ في الجَنَّةِ باباً يُقالُ لهُ: الضَّحى، فَمَن صلَّى الضَّحَى حَنَّتْ إليه صلاة الضَّحى كَما يَحِنُ الفَصيلُ إلى أُمِّهِ، حتَّى إِنَّها لَتَسْتَقْبِلَهُ حتَّى تُدخِلَهُ الجَنَّةَ».

موضوع؛ كما في «الضعيفة» تحت الرقم (٣٩٣).

\* «إِنَّ في الجنَّةِ باباً يُقال لَهُ: الضَّحى، لا يَدخُلُ منهُ إِلَّا مَن حافَظَ عَلى صلاة الضَّحى».

موضوع؛ كما في «الضعيفة» تحت الرقم (٣٩٤).

<sup>(</sup>١) وفي نسخة: وأبو يعلى ٤؛ كذا في هامش والمجمع، ولم أجده في فهرس ومسند أحمد، ولم يعزه إليه السيوطي في والجامع الصغير، ولا المناوي في وشرحه.

## فصل في سعة أبواب الجنّة

تقدم في «حديث الشفاعة» المتفق على صحته؛ أن النبي على قال:

«والَّذي نَفْسُ محمَّدٍ بِيدهِ! إِنَّ ما بَيْنَ المِصْراعَيْنِ مِنْ مَصاريع ِ الجنَّةِ لَكَمَا بَيْنَ مَكَّةَ وَيُصْرَى». بَيْنَ مَكَّةَ وَيُصْرَى».

قال النووي(١): قوله: (إن ما بين المصراعين من مصاريع الجنة كما بين مكة وهجر، أو كما بين مكة وبصرى). المصراعين؛ بكسر الميم: جانبا الباب، وهجر؛ بفتح الهاء والجيم، وهي مدينة عظيمة هي قاعدة بلاد البحرين. قال الجوهري في «صحاحه»: هَجُر اسم بلد مذكر مصروف، قال: والنسبة إليه هَاجُري. وقال أبو القاسم الزجاجي في «الجمل»: هجر يذكر ويؤنث. قلت: وهجر هذه غير هجر المذكورة في حديث: «إذا بلغ الماء قلتين بقلال هجر»، تلك قرية من قرى المدينة كانت القلال تصنع بها، وهي غير مصروفة، وقد أوضحتها في أول «شرح المهذب»، وأما بصرى؛ فبضم الباء: وهي مدينة معروفة بينها وبين دمشق نحو ثلاث مراحل وهي مدينة حوران، وبينها وبين مكة شهر.

وعن خالد بن عمير العدوي، قال: خطبنا عتبة بن غزوان (٢)؛ فحمد الله وأثنى عليه ثم قال:

<sup>(</sup>۱) وشرح مسلم، (۲ / ۲۹).

<sup>(</sup>٢) وهو صحابي رضي الله عنه، قال النووي في «تهذيب الأسماء» (١ / ٣١٩): أسلم قديماً، وهاجر إلى الحبشة وهو ابن أربعين سنة، ثم عاد إلى رسول الله على وهو بمكة، فأقام معه حتى هاجر إلى المدينة مع المقداد، وكان من السابقين إلى الإسلام، وشهد بدراً وبيعة الرضوان وما بعدها.

أما بعد، فإن الدنيا قد آذَنَتْ (۱) بصُرْم ، وولَّت حَذَاء ، ولم يبق منها إلا صُبَابَةً (۲) كصبابة الإناء ، يتَصَابُها صاحبها ، وإنكم منتقلون منها إلى دار لا زوال لها ، فانتقلوا بخير ما بحضرتكم ، فإنه قد ذكر لنا «أنَّ الحَجَرَ يُلقى مِنْ شَفَةِ جَهَنَم ، فَيهوي فِيها سبعينَ عاماً لا يُدرِكُ لها قَعْراً ، وَوَالله! لتُملأنَ ، أفعجبتم ؟ ولقد ذكر لنا «أنَ ما بينَ مِصْراعَيْنِ مِنْ مصاريع الجَنَّةِ مَسِيرَة أربعينَ سنةٍ ، وَلَيَأْتِينً عَلَيْها يَوْمٌ وهو كَظِيظٌ (۳) مِنَ الزَّحام ِ «٤).

وعن معاوية بن حيدة رضي الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ قال:

وأنتمْ تُوفُونَ سَبعينَ أُمَّةٍ، أنتُمْ آخِرُها وَأكرَمُها على الله عزَّ وجلَّ، وما بَيْنَ مِصْراعَيْنِ مِنْ مصاريع الجَنَّةِ مسيرةُ أربعينَ عاماً، وَليَأْتِيَنَّ عليْهِ يومٌ وَإِنَّهُ لكَظيظُ (٥٠).

وفي هٰذا الحديث وحديث عتبة السابق قال ابن القيم: .

لَكِنَّ بَيْنَهُ مَا مُسِيرَةُ أَرْبَعِيهِ نَ رَوَاهُ خَبْرُ الأَمَّةِ الشَّيْسِانِي فَي مُسْنَدٍ بِالرَّفْعِ وَهُوَ لِمُسْلِمٍ وَقُفْ كَمَرُفُوعٍ بِوَجْهٍ ثَانِ

<sup>(</sup>١) (آذنت): أي أعلمت، و(الصرم): الانقطاع والـذهـاب، و(حـذاء): أي مسرعة الانقطاع. ونووي.

وقال أبو عبيد (٤ / ١٦٧): الحذاء: السريعة الخفيفة التي قد انقطع آخرها، وفيه قيل للقطاة [وهي نوع من اليمام]: خذاء، لقصر ذنبها مع خفتها.

 <sup>(</sup>٢) قال أبو عبيد: (الصبابة): البقية اليسيرة تبقى في الإناء من الشراب، فإذا شربها الرجل؛
قال: قد تصاببتها.

<sup>(</sup>٣) أي: ممتليء.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢٩٦٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٥ / ٣) وغيره، وإسناده صحيح؛ كما قال الألباني في «الصحيحة» (٤ / ٢٧٤).

وعن عبد الله بن سلام رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ مَا بَيْنَ المِصْراعَيْنِ في الجَنَّةِ مِقْدارُ أَرْبَعِينَ عَاماً، وَلَيَأْتِيَنَّ عَلَيْهِ يَوْمٌ يُزاحَمُ عَلَيْهِ كَازْدِحامِ الإِبِلِ وَرَدَتْ لِخَمْسٍ ظِمَاءاً»(١).

وجاء في شأن ازدحامهم على أبواب الجنة، ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه؛ قال: سألت رسول الله ﷺ: ماذا رد إليك ربك في الشفاعة؟ فقال:

«والَّذي نفسُ محمَّدٍ بيدِهِ! لقد ظنَنْتُ أَنَّكَ أُوَّلُ مَنْ يَسْأَلُنِي عَن ذَلَكَ مِنْ أُمِّتِي ، لِمَا رأيتُ مِنْ حِرْصِكَ على العِلمِ ، والَّذي نفسُ محمَّدٍ بيدهِ! ما يَهُمَّني مِن انْقصافِهِمْ (٢) على أبوابِ الجنَّةِ أَهَمُّ عندي مِنْ تمام شَفاعَتي ، وشَفاعَتي لِمَنْ شَهدَ أَنْ لا إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ مُخْلِصاً ، يُصَدِّقُ قَلْبُهُ لِسانَهُ ، ولِسانَهُ قلبَهُ "٣).

#### فصل

قال ابن القيم في «الحادي» (أ): لما كانت الجنات درجات بعضها فوق بعض؛ كانت أبوابها كذلك، وباب الجنة العالية فوق باب الجنة التي تحتها، وكلما علت الجنة اتسعت، فعاليها أوسع مما دونه، وسعة الباب بحسب وسع

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في والكبيره؛ كما في وكنز العمال» (١٤ / ٤٦٤) وغيرُه، وصححه الألباني في والصحيحة» (٤ / ٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) (القصف): الكسر والدفع الشديد لفرط الزحام.

قال ابن الأثير: يعني استسعادهم بدخول الجنة وأن يَتِمَّ لهم ذلك، أهمُّ عندي من أن أبلغ أنا منزلة الشافعين المُشَفَّعين؛ لأن قبول شفاعته كرامة له، فوصولهم إلى مُبْتغاهم آثَرُ عنده من نيل هٰذه الكرامة، لِفَرْط شَفَقَتِهِ على أُمِّتِهِ. «نهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٨٠٥٦)، وقال أحمد شاكر: «إسناده صحيح».

<sup>(</sup>٤) (ص ۹۰).

الجنة، ولعل هذا وجه الاختلاف الذي جاء في مسافة ما بين مصراعي الباب، فإن أبوابها بعضها أعلى من بعض.

وقال القرطبي في «التذكرة»(١): وأما ما جاء من سعة أبواب الجنة فيحتمل أن يكون بعضها سعته كذا، وبعضها سعته كذا؛ كما ورد في الأخبار؛ فلا تعارض والحمد لله.

## فصل في ذكر الأوقات التي تفتح فيها أبواب الجنة

#### \* يوم الإثنين والخميس.

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ قال:

«تُفْتَحُ أَبُوابُ الجَنَّةِ يَوْمَ الْإِثْنَيْنِ، وَيُومَ الخَميس، فَيُغَفِّرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لا يُشرِكُ بِاللهِ شَيْئاً، إِلَّا رَجُلاً كَانَت بَيْنَهُ وَبَيْنَ أُخِيهِ شَحنَاءُ، فَيُقالُ: أَنْظِرُوا هٰذَيْنِ حتَّى يَصْطَلِحا، أَنْظِرُوا هٰذَيْن حتَّى يَصْطَلِحا» (٢).

#### \* في رمضان.

وعنه رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«إِذَا كَانَ أُوَّلُ لَيلَةٍ مِن شَهِرِ رمضانَ، صَفَّدَتِ (٣) الشَّياطينُ وَمَرَدَةُ الجِنِّ (١)، وغُلَقَتْ أَبُوابُ الجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقْ مِنها بابٌ،

<sup>(</sup>۱) (ص ۵۰۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٦٥) وغيره.

<sup>(</sup>٣) أي: شُدُّت وأوثقَت بالأغلال. «نهاية».

<sup>(</sup>٤) (مردة): جمع مارد، والمارد من الرجال العاتي الشديد. «نهاية».

وَيُنادي مُنادٍ: يَا بَاغِيَ الْخَيْرِ! أَقْبِلْ، وِيَا بَاغِيَ الشَّرِّ! أَقْصِرْ، وَلِلْهِ عُتَقَاءُ مِنَ النَّارِ، وَذَٰلِكَ كُلَّ لَيْلَةٍ، (۱).

# فصل في قيام النبي ﷺ على باب الجنة

عن أسامة بن زيد رضي الله عنه ، عن النبي عِيْدٌ ؛ قال :

«قُمتُ عَلَى بابِ الجنَّةِ؛ فكانَ عامَّةُ مَنْ دخَلَها المَساكينَ، وأصحابُ الجَدِّ مُ مُحبُوسُونَ، غَيْرَ أَنَّ أَصحَابَ النَّارِ قَدْ أُمِرَ بهمْ إلى النَّارِ، وقُمْتُ على بابِ النَّارِ فَإذا عامَّةُ مَنْ دَخَلَها النِّساءُ ٣٥٠).

## فصل في أن الشهداء على جانب نهر بباب الجنة

عن ابن عباس رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«الشُّهَداءُ على بَارِقِ نَهْرٍ بِبابِ الجنَّةِ، في قُبَّةٍ خَضْراءَ، يَخْرُجُ عليْهِم رِزقُهُمْ مِنَ الجنَّةِ بُكْرَةً وَعَشِيًاً ١٠٠٠.

قال ابن كثير(٥): كأن الشهداء أقسام؛ منهم من تسرح أرواحهم في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤ / ۱۱۲ و٦ / ٣٣٦ ـ فتح)، ومسلم (١٠٧٩)، والترمذي (٦٨٢) واللفظ له، وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) أي: ذَوُو الحظُّ والغِني. «نهاية».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٩ / ٢٩٨ و١١ / ٤١٥ ـ فتح)، ومسلم (٢٧٣٦)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١ / ٢٦٦)، وابن حبان في وصحيحه، (١٦١١ ـ موارد)، والحاكم (٢

<sup>/</sup> ٧٤) وغيرهم، وصححه على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وهو في دصحيح الجامع، (٣٦٣٦). (٥) دتفسير القرآن العظيم، (١ / ٤٢٧).

الجنة، ومنهم من يكون على هذا النهر بباب الجنة، وقد يحتمل أن يكون منتهى سيرهم إلى هذا النهر، فيجتمعون هنالك، ويُغدى عليهم برزقهم هناك ويراح، والله أعلم.

## فصل في رؤيا طلحة في باب الجنة

عن طلحة بن عبيد الله؛ أن رجلين من بليّ قدما على رسول الله ﷺ، وكان إسلامهما جميعاً، فكان أحدهما أشد اجتهاداً من الآخر، فغزا المجتهد فيهما فاستشهد، ثم مكث الآخر بعده سنة، ثم توفي. قال طلحة: فرأيت في المنام: بينا أنا عند باب الجنة، إذا أنا بهما، فخرج خارج من الجنة فأذن للذي توفي الآخِر منهما، ثم خرج، فأذن للذي استشهد، ثم رجع إلي فقال: ارجع، فإنك لم يأن لك بعد، فأصبح طلحة يحدث الناس، فعجبوا لذلك، فبلغ ذلك رسول الله ﷺ، وحدثوه الحديث، فقال:

«مِنْ أَيِّ ذَٰلِكَ تَعْجَبُونَ؟». فقالوا: يا رسول الله! هذا كان أَشدُ الرجلين اجتهاداً، ثم استشهد، ودخل هذا الآخر الجنة قبله؛ فقال رسول الله ﷺ:

«أَلْيْسَ قَدْ مَكَثَ هٰذا بَعْدَهُ سَنَةً؟». قالوا: بلي، قال:

«وَأَدْرَكَ رَمَضانَ فَصامَ، وصلَى كذا وكذا مِنْ سَجْدَةٍ في السَّنَةِ؟». قالوا: بلى. قال رسول الله على:

«فما بَيْنَهُما أَبْعَدُ مِمَّا بَيْنَ السَّماءِ والأرْضِ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٣٩٢٥)، وأحمد (٢ / ٣٣٣) بأخصر منه، وغيرهما. وقال المنذري في والترغيب، (١ / ٢٤٤): ورواه أحمد بإسناد حسن،

## فصل في أول من يقرع باب الجنة

عن أنس بن مالك رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله على:

وآتي بابَ الجَنَّةِ يَوْمَ القِيامَةِ ؛ فَأَسْتَفْتَحُ ، فَيَقُولُ الخازِبُ : مَنْ أَنْتَ ؟ فَأَقُولُ : مُحَمَّدُ . فَيَقُولُ : بِكَ أُمِرْتُ ، لا أَفْتَحُ لأَحَدٍ قَبْلَكَ (١) .

وعنه رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

﴿أَنَا أَكْثَرُ الْأَنْبِياءِ تَبَعاً يَوْمَ القِيامَةِ، وأَنا أَوَّلُ مَنْ يَقْرَعُ بابَ الجَنَّةِ، ١٧.

وعنه رضي الله عنه؛ أن النبي ﷺ قال:

«أَنا أُوِّلُ مَنْ يَأْخُذُ بِحَلَقَةِ بابِ الجَنَّةِ فَأَقَعْقِعُها(٣)»(١).

قال ابن القيم(٥): وهذا صريح في أنها حلقة حسية تحرك وتقعقع.

## فصل في فتح أبواب الجنة لأهلها إذا جاؤوها

قال الله تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَنُوبُهُمَا وَقَالَ لَمُمْ خَزَنَكُمُ اسَلَكُمْ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٧) وغيره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٩٦) وغيره.

<sup>(</sup>٣) أي: أُخَرُّكُها لِتُصَوَّت، و (القعقعة): حكاية حركة الشيء يسمع له صوت. ونهاية،.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٣١٤٨)، وقال: وحسن صحيح،، والدارمي (١ / ٢٧) واللفظ له.

<sup>(</sup>٥) دحادي الأرواح؛ (ص ٩٠).

<sup>(</sup>٦) الزمر: ٧٣.

قال السعدي (١): ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ ﴾ بتوحيده، والعمل بطاعته، سوق إكرام وإعزاز، يحشرون وفداً على النجائب، ﴿إلى الجَنَّةِ زُمَراً ﴾؛ فرحين مستبشرين، كل زمرة مع الزمرة التي تناسب عملها وتشاكله.

﴿ حَتَّى إِذَا جَاؤُوهِ اللهِ اللهِ الرحاب الرحيبة ، والمنازل الأنيقة ، وهب عليهم ريحها ونسيمها ، وآن خلودها ونعيمها .

﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنْتُها ﴾ لهم ﴿ أَبُوابُها ﴾ فتح إكرام لكرام الخلق؛ ليكرموا فيها، ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنْتُها ﴾ تهنئة لهم وترحيباً: ﴿ سَلامُ عَلَيْكُمْ ﴾ ؛ أي: سلام عليكم من كل آفة وشر حال. ﴿ طِبْتُمْ ﴾ ؛ أي: طابت قلوبكم بمعرفة الله ومحبته وخشيته، وألسنتكم بذكره، وجوارحكم بطاعته، ﴿ فَ ﴾ بسبب طيبكم ﴿ ادْخُلُوها خالدينَ ﴾ ؛ لأنها الدار الطيبة، ولا يليق بها إلا الطيبون.

قال ابن كثير<sup>(۱)</sup>: لم يذكر الجواب ههنا، وتقديره: حتى إذا جاؤوها وكانت هذه الأمور؛ من فتح الأبواب لهم إكراماً وتعظيماً، وتلقتهم الملائكة الخزنة بالبشارة والسلام والثناء؛ كما تلقى الزبانية الكفرة بالتثريب والتأنيب، فتقديره: إذا كان هذا سعدوا وطابوا وسروا وفرحوا بقدر كل ما يكون لهم فيه نعيم، وإذا حذف الجواب ههنا ذهب الذهن كل مذهب في الرجاء والأمل.

وقال: ومن زعم أن الواو في قوله تبارك وتعالى: ﴿وَفُتِحَتْ أَبُوابُها﴾ واو الثمانية، واستدل به على أن أبواب الجنة ثمانية؛ فقد أبعد النُجعة، وأغرق في النزع، وإنما يستفاد كون أبواب الجنة ثمانية من الأحاديث الصحيحة.

وقال ابن القيم (٣): إنها (١) دار الله ودار كرامته ومحل خواصه وأوليائه ، فإذا

<sup>(</sup>١) وتيسير الكريم الرحمن، (٤ / ٣٤١).

<sup>(</sup>٢) وتفسيره (٤ / ٦٦).

<sup>(</sup>٣) وحادي الأرواح؛ (ص ٨٢ ـ ٨٣).

<sup>(</sup>٤) يعني: الجنة.

انتهوا إليها صادفوا أبوابها مغلقة، فيرغبون إلى صاحبها ومالكها أن يفتحها لهم، ويستشفعون إليه بأولي العزم من رسله وكلهم يتأخر عن ذلك حتى تقع الدلالة على خاتمهم وسيدهم وأفضلهم؛ فيقول: أنا لها، فيأتي إلى تحت العرش، ويخر ساجداً لربه، فيدعه ما شاء أن يدعه، ثم يأذن له في رفع رأسه، وأن يسأل حاجته، فيشفع إليه سبحانه في فتح أبوابها، فيشفعه ويفتحها تعظيماً لخطرها، وإظهاراً لمنزلة رسوله وكرامته عليه(۱)، وإن مثل هذه الدار التي هي دار ملك الملوك ورب العالمين؛ إنما يدخل إليها بعد تلك الأهوال العظيمة، التي أولها من حين عقل العبد في هذه الدار إلى أن انتهى إليها، وما ركبه من الأطباق طبقاً بعد طبق، وقاساه من الشدائد شدة بعد شدة حتى أذن الله تعالى لخاتم أنبيائه ورسله وأحب خلقه إليه أن يشفع إليه في فتحها لهم، وهذا أبلغ وأعظم في تمام النعمة وحصول الفرح والسرور مما يقدر بخلاف ذلك؛ لئلا يتوهم الجاهل أنها بمنزلة الخان الذي يدخله من شاء؛ فجنة الله عالية غالية، بين الناس وبينها من العقبات والمفاوز والأخطار ما لا تنال إلا به، فما لمن أتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني ولهذه الدار؛ فليبعد عنها إلى ما هو أولى به، وقد خُلق له على الله الأماني ولهذه الدار؛ فليبعد عنها إلى ما هو أولى به، وقد خُلق له

## فصل فيمن يدخل من أبواب الجنة الثمانية أيها شاء

\* عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رسول الله على قال:

«مَنْ أَنْفَقَ زَوْجَيْنِ [مِنْ شَيْءٍ مِنَ الأَشْياءِ] في سَبيل ِ اللهِ(٢) نُودِيَ مِنْ أَبوابِ

<sup>(</sup>١) يشير إلى حديث الشفاعة المتفق عليه، وقد تقدم بعضه.

<sup>(</sup>٢) (في سبيل الله)؛ أي: في طلب ثواب الله، وهو أعم من الجهاد وغيره من العبادات. «فتح».

الجَنَّةِ: يا عبدَ اللهِ! هٰذا خَيْرٌ (١) (وفي رواية: دَعَاهُ خَزَنَةُ الجَنَّةِ، كُلُّ خَزَنَةِ باب: أَيْ فُلُ! هَلُمَّ)، فَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلاةِ دُعِيَ مِنْ بابِ الصَّلاةِ، ومَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلاةِ وَعَيْ مِنْ بابِ الصَّلاةِ، ومَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيامِ دُعِيَ مِن بابِ الجِهادِ، ومَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيامِ دُعِيَ مِن بابِ الرَّيَّانِ، ومن كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ باب الصَّدَقَةِ».

فقال أبو بكر رضي الله عنه: بأبي أنت وأمي يا رسول الله! ما على من دُعي من تلك الأبواب كلها؟ قال: دُعي من تلك الأبواب كلها؟ قال: «نَعَمْ، وأَرْجُو أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ»(٢).

قال ابن القيم في «حادي الأرواح» (٣): لما سمت همة الصديق إلى تكميل مراتب الإيمان، وطمعت نفسه أن يدعى من تلك الأبواب كلها؛ سأل رسول الله على: هل يحصل ذلك لأحد من الناس؟ ليسعى في العمل الذي ينال به ذلك؛ فخبره بحصوله، وبشره بأنه من أهله، وكأنه قال: هل تكمل لأحد هذه المراتب، فيدعى يوم القيامة من أبوابها كلها؟ فلله ما أعلى هذه الهمة وأكبر هذه النفس!

وقال ابن عبد البر في «التمهيد»(١): في هذا الحديث من الفقه والفضائل: الحض على الإنفاق في سبيل الخير، والحرص على الصوم، وفيه أن أعمال البر لا يفتح في الأغلب للإنسان الواحد في جميعها، وأن من فتح له

<sup>(</sup>١) قال الحافظ: لفظ وخيره بمعنى فاضل لا بمعنى أفضل، وإن كان اللفظ قد يوهم ذلك؛ ففائدته زيادة ترغيب السامع في طلب الدخول من ذلك الباب.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (٤ / ۱۱۱ و٦ / ٤٨ و٣٠٤ و٧ / ١٩ ـ فتح)، والزيادة له، ومسلم
(۲)، وغيرهما.

<sup>(</sup>۳) (ص ۱۳۱).

 $<sup>.(1 \</sup>wedge 0 - 1 \wedge 1 / V)(1)$ 

في شيء منها حرم غيرها في الأغلب، وأنه قد تفتح في جميعها للقليل من الناس، وأن أبا بكر الصديق رضي الله عنه من ذلك القليل، وفيه أن من أكثر من شيء عرف به ونسب إليه؛ ألا ترى إلى قوله: (فمن كان من أهل الصلاة)؛ يريد من أكثر منها، فنسب إليها؛ لأن الجميع من أهل الصلاة، وكذلك من أكثر من الجهاد ومن الصيام على هذا المعنى، ونسب إليه؛ دعي من بابه ذلك، والله أعلم.

ومما يشبه ما ذكرنا؛ ما جاوب به مالك رحمه الله العمري العابد، وذلك أن عبد الله بن عبد العزيز العمري العابد كتب إلى مالك يحضه إلى الانفراد والعمل، ويرغب به عن الاجتماع إليه في العلم، فكتب إليه مالك: إن الله عز وجل قسم الأعمال؛ كما قسم الأرزاق، فرب رجل فتح له في الصلاة، ولم يفتح له في الصوم، وآخر فتح له في المجهاد، ولم يفتح له في الصلاة، ونشر العلم وتعليمه من أفضل أعمال البر، وقد رضيت بما فتح الله لي فيه من ذلك، وما أظن ما أنا فيه بدون ما أنت فيه، وأرجو أن يكون كلانا على خير، ويجب على كل واحد منا أن يرضى بما قسم له والسلام.

هٰذا معنى كلام مالك لأني كتبته من حفظي ، وسقط عني في حين كتابتي أصلى منه .

وأما قوله: (من أنفق زوجين)؛ معناه عند أهل العلم: من أنفق شيئين من نوع واحد، نحو درهمين أو دينارين أو فرسين أو قميصين، وكذلك من صلى ركعتين، ومشى في سبيل الله خطوتين، أو صام يومين، ونحو ذلك كله، وإنما أراد ـ والله أعلم ـ أقل التكرار، وأقل وجوه المداومة على العمل من أعمال البر؛ لأن الاثنين أقل الجمع، ومن أعلى من روينا عنه هذا التفسير في (زوجين) في

هٰذا الحديث الحسن البصري رحمه الله(١).

وعن صعصعة بن معاوية؛ قال: أتبت أبا ذرّ. قلت: ما بالك؟ قال: لى عملى. قلت: حدثني. قال: نعم، قال رسول الله ﷺ:

«ما مِنْ مُسْلِمَيْنِ يَمُوتُ بَيْنَهُما ثلاثةً مِنْ أُولادِهِما لم يَبْلُغوا الحِنْثَ إِلَّا غَفَرَ اللهُ لَهُما».

قلت: حدثني. قال: نعم، قال رسول الله ﷺ:

«مَا مِنْ مُسْلِمٍ يُنْفِقُ مِنْ كُلِّ مَالٍ لَهُ زَوْجَيْنِ فِي سَبِيلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ إِلاَّ اسْتَقْبَلَتْهُ حَجَبَهُ الجَنَّةِ كُلُّهُمْ يَدْعُوهُ إلى مَا عِنْدَهُ».

قلت: وكيف ذاك؟ قال: إن كانت رجالاً فرجلين، وإن كانت إبلاً فبعيرين، وإن كانت بقراً فبقرتين (٢).

(وفي رواية): قلنا: ما هذان الزوجان؟ قال: إن كانت رجالًا فرجلان، وإن كانت خيلًا ففرسان، وإن كانت إبلًا فبعيران، حتى عَدَّ أصناف المال كله.

\* وعن عبادة بن الصامت رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله على:

«مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَ اللهُ وَحْدَهُ لا شريكَ لهُ، وأَنَّ مُحَمَّداً عبدُهُ ورسولُهُ، وأَنَّ عيسى عَبْدُ اللهِ ورسولُهُ، وكلِمَتُهُ أَلْقاها إلى مريمَ وروحٌ مِنْهُ، والجَنَّةُ حَقَّ، والنَّارُ حَقَّ، أَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ على ما كانَ مِنَ العَمَل ؛ مِنْ أَبُوابِ الجَنَّةِ الثَّمانيةِ

<sup>(</sup>١) سيأتي تفسيرها لمن هو أعلى منه، وهو أبو ذر رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي (٢ / ٢٠٤)، والنسائي (٤ / ٢٤ و٦ / ٤٨)، وأحمد (٥ / ١٥١) و٣٥ و٢٥ و١٥٩ و١٦٤)، والحاكم (٢ / ٨٦)، و٣٥ و١٥٩ و١٥٩ و١٦٤) واللفظ له، وابن حبان (٤ / ٢٦٠ و٧ / ٧٨ ـ إحسان)، والحاكم (٢ / ٨٦)، وأبن عبد البر في والتمهيد، (٧ / ١٨٦)، وغيرهم. وقال الحاكم: وصحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

أنها شاءً»(١).

\* وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، عن النبي ﷺ؛ قال:

«مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ يَتَوَضَّأَ فَيُبْلِغُ (أَوْ فَيُسْبِغُ) (٢) الوُضُوءَ ثُمَّ يَقُولُ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلْـهَ إِلاَّ اللهُ وأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، [اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَوابِينَ، واجْعَلْنِي مِنَ المُتَطَهِّرِينَ، إِلاَّ فُتِحَتْ لهُ أَبُوابُ الجَنَّةِ الشَّمانِيَةِ، يَدْخُلُ مِنْ أَيّها شَاءَ (٢).

\* وعن عتبة بن عبد السلمي رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله يقول:

«ما مِنْ مُسْلِم يموتُ لهُ ثلاثةً مِنَ الوَلَدِ، لَمْ يَبْلُغوا الحِنْثَ (1)، إِلاَ تَلَقُوهُ مِنْ أَبُوابِ الجَنَّةِ الثَّمانيةِ، مِنْ أَيِّها شاءَ دَخَلَ»(٥).

وعن قرة بن إياس رضي الله عنه ؛ قال : كان نبي الله على إذا جلس يجلس إليه نفر من أصحابه ، وفيهم رجل له ابن صغير ، يأتيه من خلف ظهره ، فيقعده

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦ / ٤٧٤ ـ فتح)، ومسلم (٢٨)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) (فيبلغ أو يسبغ): هما بمعنى واحد؛ أي: يُتمّه ويكمله فيوصله مواضعه على الوجه المسنون.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٣٤) واللفظ له، وأبو داود (١٦٩)، والترمذي (٥٥)، وابن ماجه (٤٧٠)، وغيرهم، والزيادة للترمذي، وهي صحيحة؛ فإن لها شاهداً ذكره الألباني في «إرواء الغليل» (١/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٤) أي: لم يبلغوا مبلغ الرجال، ويجري عليهم القلم؛ فيكتب عليهم الحِنْث وهو الإثم. ونهاية».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه (١٦٠٤)، وأحمد (٤ / ١٨٣ و١٨٤)، وهو في دصحيح الجامع الصغيرة (٥٦٤٨).

بين يديه، [فقال له النبي ﷺ: «تُحِبُهُ؟». فقال: يا رسول الله! أحبك الله كما أحبه]، فهلك، فامتنع الرجل أن يحضر الحلقة لذكر ابنه، فحزن عليه، ففقده النبي ﷺ؛ فقال:

«مَا لِيَ لا أرى فُلاناً؟». قالوا: يا رسول الله! بُنَيُّهُ الذي رأيته هلك، فلقيه النبي عَلَيْق، فسأله عن بنيه، فأخبره أنه هلك؛ فعزاه عليه ثم قال:

«يا فُلانُ! أَيُما كَانَ أَحَبُ إِلَيْكَ، أَنْ تَمَتَّعَ بِهِ عُمْرَكَ، أَوْ لَا تَأْتِيَ غداً إِلَى بابِ مِنْ أَبواب الجَنَّةِ؛ إِلَّا وَجَدْتَهُ قَدْ سَبَقَكَ إِلَيْهِ يَفْتَحُهُ لكَ؟».

قال: يا نبي الله! بل يسبقني إلى باب الجنة، فيفتحها لي، لهو أحب إلى. قال:

«فذاك لك»(١).

\* وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«إِذَا صَلَّتِ المَرَأَةُ خَمْسَها، وصَامَتْ شَهْرِها، وحَصَّنَتْ فَرْجَها، وأَطَاعَتْ زَوْجَها؛ وأَطَاعَتْ زَوْجَها؛ قِيلَ لها: ادْخُلي الجَنَّةَ مِنْ أَيِّ أَبْوابِ الجَنَّةِ شِنْتِ ١٤٠٣).

«القَتْلَى ثَلاثةً: رَجُلٌ مؤمِنٌ خَرَجَ بنَفْسِهِ ومالِهِ، فَلَقِيَ العَدُوَّ، فقاتَلَ حتَّى

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي (٤ / ٢٣ و١١٨) واللفظ له، وابن حبان (٧٢٥ ـ موارد)، والحاكم (١ / ٣٨٤)، وأحمد (٣ / ٣٦٦ وه / ٣٥)، وغيرهم. وقال الحاكم: «صحيح الإسناد» ووافقه الذهبي، والألباني في وأحكام الجنائز» (ص ١٦٢).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن حبان في وصحيحه، (٦ / ١٨٤ ـ إحسان)، وصححه الألباني لشواهده في
«آداب الزفاف» (ص ٢٨٦).

يُقْتَلَ؛ فذلِكَ [الشَّهيدُ] المُمْتَحَنُ (١)، في خَيْمَةِ اللهِ تحتَ عَرْشِهِ، لا يَفْضُلُهُ النَّبِيُّونَ إلا بِدَرَجَةِ النَّبُوَةِ، وَرَجُلُ مُؤمِنٌ قَرَفَ (٢) على نَفْسِهِ مِنَ الذُّنُوبِ والخَطايا، لَقِيَ العَدُو فَقاتَلَ حتَى يُقْتَلَ؛ فذلكَ مُمَصْمِصَةٌ (٣) مَحَتْ (٤). ذُنوبَهُ وخَطاياهُ، إِنَّ السَّيْفَ مَحَّاءُ الخَطايا، وقِيلَ له: ادْخُلْ مِنْ أَيِّ أَبُوابِ الجَنَّةِ الثَمانِيَةِ شِئْتَ، فَإِنَّها السَّيْفَ مَحَاءُ الخَطايا، وقِيلَ له: ادْخُلْ مِنْ أَيِّ أَبُوابِ الجَنَّةِ الثَمانِيَةِ شِئْتَ، فَإِنَّها ثَمانِيةُ أَبُوابٍ، وَلِجَهَنَّمَ سَبْعَةً أَبُوابٍ، بَعْضُها أَفْضَلُ مِنْ بعضٍ ، ورَجُلُ منافِقُ مُرجَ بنفسهِ ومالِهِ حَتَى يُقْتَلَ؛ فذاكَ في النَّارِ، إِنَّ السَّيْفَ لا يَمْحُو النَفاقَ» (٥).

## فصل في أن أبواب الجنة تحت ظلال السيوف

عن أبي بكر بن عبد الله بن قيس<sup>(۱)</sup>؛ قال: سمعت أبي وهو بحضرة العَدُوِّ (۱) يقول: قال رسول الله عَلَيْهُ:

وأخرجه ابن أبي عاصم في «كتاب الجهاد» (١٣١ و١٣٣)، والدارمي (٢ / ١٢)، وأحمد (٤ / ١٨٥ - ١٨٦)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٤ / ١٨٥ - ١٨٦)، وغيرهم.

وقال المنذري في «الترغيب» (٢ / ٣١٧): «رواه أحمد بإسناد جيد. . . ».

<sup>(</sup>١) هو المُصَفَّى المهذب، مَحَنْتُ الفضة، إذا صَفَّيْتَها، وخَلَّصْتَها بالنار. «نهاية».

<sup>(</sup>٢) أي: كسب وعمل.

<sup>(</sup>٣) أي: مُطَهِّرة من دَنَس الخطايا. يقال: مَصْمَص إناءَه، إذا جعل فيه الماء، وَحَرَّكه ليَتَنَظُّف. إنما أَنَّها والقتل مذكر؛ لأنه أراد معنى الشهادة، أو أراد خَصْلَةً مُمَصْمِصَةً، فأقام الصفة مُقام الموصوف. «نهاية».

<sup>(</sup>٤) عند الطيالسي: «تَحُتُّ».

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الله بن المبارك في «كتاب الجهاد» (٧)، ومن طريقه ابن حبان في «صحيحه» (١٢٦٧ ـ موارد)، وكذا أبو داود الطيالسي في «مسنده» (١٢٦٧) واللفظ له، ومن طريق الطيالسي أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٩ / ١٦٤).

<sup>(</sup>٦) عبد الله بن قيس هو: أبو موسى الأشعري رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٧) هو بفتح الحاء وضمها وكسرها، ثلاث لغات. «نووي». ومعناه: عند العدو وبقربه.

«إِنَّ أَبُوابَ الجَنَّةِ تَحْتَ ظِلاَلِ السُّيوفِ».

فقام رجل رثّ الهيئة، فقال: يا أبا موسى! آنت سمعت رسول الله عَلَيْهِ يقول هٰذا؟ قال: نعم. قال: فرجع إلى أصحابه، فقال: أقرأ عليكم السلام، ثم كسر جفن سيفه (١)، فألقاه، ثم مشى بسيفه إلى العدو، فضرب به حتى قتل (٢).

قال النووي (٣): قال العلماء: معناه أن الجهاد وحضور معركة القتال، طريق إلى الجنة وسبب دخولها.

وقال المناوي(1): (إن أبواب الجنة تحت ظلال السيوف) كناية عن الدنو من العدو في الحرب، بحيث تعلوه السيوف، فيصير ظلُّها عليه.

وقال ابن النحاس (°): الذي يظهر لي في معناه ـ والله أعلم ـ أن من رفع يده بالسيف ضارباً في سبيل الله، أو رُفع عليه سيف في سبيل الله؛ على أي حال ظلل عليه السيف؛ صار بذلك كأنه وصل إلى أبواب الجنة، فيوشك أن يستشهد فيدخلها في الحال، أو يؤخر فيموت على فراشه فيدخلها في المآل؛ لأن من قاتل في سبيل الله وجبت له الجنة، فكأن أبواب الجنة ـ لذلك ـ تحت ظلال السيوف حقيقة، وشبيه هذا قوله على يوم بدر: «قُوموا إلى جَنَّةٍ عَرْضُها السَّماواتُ والأرْضُ» (۱). ا.هـ.

<sup>(</sup>١) أي: غمده.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٩٠٢) وغيره.

<sup>(</sup>۲) وشرح مسلمه (۱۲ / ۲۶).

<sup>(</sup>٤) افيض القديرا (٢ / ٤١٠).

<sup>(</sup>٥) دمشارع الأشواق، (١ / ١٩١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (١٩٠١) وغيره، وسيأتي بتمامه.

وسيأتي حديث «الصحيحين»: «واعْلَمُوا أَنَّ الجَنَّهَ تَحْتَ ظِلالِ السَّيوفِ»، وشرحُهُ(١).

## فصل في دخول الملائكة على أهل الجنة من كل باب

قال الله تعالى في شأن أولي الألباب المؤمنين بما أنزل ـ بعد أن ذكر صفاتهم \_: ﴿ أُوْلَئِكَ لَمُمْ عُقْبَى الدَّارِ \* جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَنِجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ وَأَلْمَلَيْهِمْ مِن كُلِّ بَابٍ \* سَلَنُمْ عَلَيْكُمْ بِمَاصَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ (٧).

قال السعدي (٣): ﴿والملائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ كِلِّ بابِ يهنئونهم بالسلامة، وكرامة الله لهم، ويقولون: ﴿سلامٌ عَلَيْكُمْ ﴾؛ أي: حُلَتْ عليكم السلامة، والتحية من الله حصلت لكم، وذلك متضمن لزوال كل مكروه، ومستلزم لحصول كل محبوب، ﴿يما صَبَرْتُمْ ﴾؛ أي: بسبب صبركم، وهو الذي أوصلكم إلى هٰذه المنازل العالية، والجنان الغالية؛ ﴿فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾.

فحقيق بمن نصح نفسه، وكان لها عنده قيمة، أن يجاهدها، لعلها تأخذ من أوصاف أولي الألباب بنصيب، ولعلها تحظى بهذه الدار التي هي منية النفوس، وسرور الأرواح الجامعة لجميع اللذات والأفراح؛ فلمثلها فليعمل العاملون، وفيها فليتنافس المتنافسون.

<sup>(</sup>۱) صفحة ۷۲.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ٢٢ ـ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) «تيسير الكريم الرحمن» (٢ / ٤٦٩).

## فصل في أن أبواب الجنة مفتحة لأهلها

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لِلْمُتَقِينَ لَحُسْنَ مَنَابٍ \* جَنَّتِ عَدْنِ مُفَنَّحَةً لَمُّمُ الْأَبُوّبُ \* مُتَّكِمِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَنِكِهَ قِر كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ \* ﴿ وَعِندُهُمْ قَصِرَتُ الطَّرْفِ أَنْرَابُ \* هَذَا مَا تُوعَدُونَ فِيهَا يَفْكِهِ ﴿ وَعَندُهُمْ قَصِرَتُ الطَّرْفِ أَنْرَابُ \* هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الْخِسَابِ \* إِنَّ هَذَالرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَفَادٍ ﴾ (١).

قال السعدي(١): ﴿مُفَتَحَةً لَهُمُ الأَبُوابُ ﴾؛ أي: مفتحة لأجلهم أبواب منازلها ومساكنها، لا يحتاجون أن يفتحوها، بل هم مخدومون، وهذا دليل أيضاً على الأمان التام، وأنه ليس في جنات عدن ما يوجب أن تغلق لأجله أبوابها. ا. هد.

قلت: ثم إن دوام غلق الأبواب عليهم فيه شبه بأهل السجن، وهو منفي عنهم، بعكس حال أهل النار التي وصفها ربنا تعالى بقوله: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصَدةً . فِي عَمَدٍ مُمَدَّدةٍ ﴾ (٣) .

قال ابن القيم (1): أي مطبقة مغلقة، ومنه سمي الباب وصيداً، وهي مؤصدة ﴿ فِي عَمَدٍ مُمَدَّدةٍ ﴾ (٣)، قد جعلت العمد ممسكة للأبواب من خلفها؛ كالحجر العظيم الذي يجعل خلف الباب.

قال مقاتل: يعني أبوابها عليهم مطبقة؛ فلا يفتح لها باب، ولا يخرج منها غم، ولا يدخل فيها روح آخر الأبد.

<sup>(</sup>١) ص: ٤٩ ـ ٤٥.

<sup>(</sup>٢) وتيسير الكريم الرحمن، (٤ / ٢٩٦).

<sup>(</sup>٣) الهمزة: ٨ و٩ .

<sup>(</sup>٤) وحادي الأرواح، (ص ٨٤).

قال ابن القيم: وأيضاً فإن في تفتيح الأبواب لهم إشارة إلى تصرفهم، وذهابهم وإيابهم، وتبوئهم في الجنة حيث شاؤوا، ودخول الملائكة عليهم كل وقت بالتحف والألطاف من ربهم، ودخول ما يسرهم عليهم كل وقت، وأيضاً إشارة إلى أنها دار أمن لا يحتاجون فيها إلى غلق الأبواب؛ كما كانوا يحتاجون إلى ذلك في الدنيا.

# فصل في طرح المخرجين من النار على أبواب الجنة

عن جابر رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«يُعَذَّبُ نَاسُ مِنْ أَهْلِ التَّوْحِيدِ في النَّارِ، حتَّى يكونوا فيها حُمَماً(١)، ثُمَّ تُدْرِكُهُمُ الرَّحْمَةُ، فَيُحْرَجُونَ وَيُطْرَحُونَ على أبوابِ الجَنَّةِ، قالَ: فَيَرُشُ عَلَيْهِمْ أَهْلُ الجَنَّةِ الماءَ(١) فَيَنْبُتُونَ كما يَنْبُتُ الغُثَاءُ في حِمالَةِ السَّيْلِ (٣)، ثُمَّ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ (٤).

<sup>(</sup>١) (الحمم): هو الفحم، واحدته: حممة.

<sup>(</sup>٢) وذلك من نهر يقال له: ماء الحياة؛ كما في حديث أبي هريرة وأبي سعيد الخدري رضي الله عنهما، وهو في والصحيحين، وغيرهما، وهو الحديث الآتي قريباً.

<sup>(</sup>٣) (الغثاء): هـو في الأصل كل ما حمله السيل من عيدان وورق وبزور وغيرها، والمراد به هنا ما حمله من البزور خاصة. (في حمالة السيل)؛ حمالة السيل: ما يحمله السيل من غثاء أو طين، والمراد أن الغثاء الذي يجيء به السيل يكون به الحبة؛ فيقع في جانب الوادي فتصبح من يومها نابتة. قال النووي: المراد التشبيه في سرعة النبات وحسنه وطراوته. انتهى من «تحفة الأحوذي» (٧ / ٣٢٤ ـ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٢٥٩٧)، وقال: «حسن صحيح»، وأحمد (٣ / ٣٩١)، وصححه الألباني على شرط مسلم في «الصحيحة» (٥ / ٥٨٠).

# فصل في خبر آخِر من يدخل الجنة

عن ابن مسعود رضي الله عنه؛ أن رسول الله على قال:

«آخِرُ مَنْ يَدْخُلُ الجَنَةَ رَجُلٌ، فَهُو يَمْشِي مَرَّةً وَيَكْبُو (الْمَرَّةُ، وَتَسْفَعُهُ (اللّهُ مَرَّةً، فإذا ما جاوَزَها الْتَفَتَ إِلَيها، فقالَ: تبارَكَ الّذي نَجَانِي مِنْكِ، لَقَدْ أَعْطانِيَ اللّهُ شيئاً ما أَعْطَاهُ أحداً مِنَ الأولينَ والآخِرِينَ، فَتُرْفَعُ لهُ شَجَرَةً، فَيَقُولُ: أَيْ رَبّ! اللّهُ شيئاً ما أَعْطَاهُ أحداً مِنَ الأولينَ والآخِرِينَ، فَتُرْفَعُ لهُ شَجَرَةً، فَيَقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَلّ: أَدْنِنِي مِنْ هٰذِهِ الشَّجَرَةِ فَلِأَسْتَظِلَّ بِظلِّها وأَشْرَبَ مِنْ مائِها، فَيقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَلّ: يا ابْنَ آدَمَ! لَعَلِّي إِنْ أَعْطَيْتُكَها سَأَلْتَنِي غَيْرَها، فَيقُولُ: لا، يا رَبّ! ويُعاهِدُهُ أَنْ يا ابْنَ آدَمَ! لَعَلَي إِنْ أَعْطَيْتُكَها سَأَلْتَنِي غَيْرَها، فَيقُولُ: لا، يا رَبّ! ويُعاهِدُهُ أَنْ لا يَسْأَلُهُ غيرَها، وَرَبُّهُ يَعْذِرُهُ؛ لأَنّهُ يَرَى ما لا صَبْرَ لَهُ عَلَيْهِ، فَيُدْنِيهِ مِنْهَا، فَيَسْتَظِلُ يظِلُها وَيَشْرَبُ مِنْ مائِها، فَيَشْرَبُ مِنْ مائِها.

ثُمَّ تُرْفَعُ لَهُ شَجَرَةً هِيَ أَحْسَنُ مِنَ الأولى، فَيَقولُ: أَيْ رَبِّ! أَدْنِنِي مِنْ هَٰذِهِ؛ لأَشْرَبَ مِنْ مائِها وأَسْتَظِلَّ بِظِلِها، لاَ أَسْأَلُكَ غَيْرَها، فَيقولُ: يا ابْنَ آدَمَ! هٰذِهِ؛ لأَشْرَبَ مِنْ مائِها وأَسْتَظِلَّ بِظِلِها، لاَ أَسْأَلُكَ غَيْرَها، فَيقولُ: يَعْلَى إِنْ أَدْنَيْتُكَ مِنها تَسْأَلُنِي غَيْرَها؟ أَلَمْ تُعاهِدُهُ أَنْ لا يَسْأَلُهُ غَيْرَها، وَرَبَّهُ يَعْذِرُهُ؛ لأَنَهُ يَرَى ما لا صَبْرَ لَهُ عَلَيْهِ، فَيُدْنِيهِ مِنها، فَيَسْتَظِلُ بِظِلِها، وَيَشْرَبُ مِنْ مائِها.

ثُمَّ تُرْفَعُ لَهُ شَجَرَةً عِنْدَ بابِ الجَنَّةِ هِيَ أَحْسَنُ مِنَ الْأُولَيْيْنِ، فيقول: أَيْ رَبِّ! أَدْنِنِي مِنْ هَٰذِهِ ؛ لأَسْتَظِلَّ بِظِلَها وأَشْرَبَ مِنْ مَائِها، لا أَسْأَلُكَ غَيْرَها، فيقول: يا ابْنَ آدَمَ! أَلَمْ تُعاهِدْنِي أَنْ لا تَسْأَلَنِي غيرَها؟ قال: بلي، يا رَبِّ! هٰذِهِ لا أَسْأَلُكَ غَيْرَها، وَرَبَّهُ يَعْذِرُهُ ؛ لأَنهُ يرى ما لا صَبْرَ لَهُ عليها، فَيُدْنِيهِ مِنها، فإذا أَدْناهُ منها ؛

<sup>(</sup>١) أي: يسقط على وجهه.

<sup>(</sup>٢) أي: تضرب وجهه وتسوِّده وتؤثر فيه أثراً. «نووي».

فَيَسْمَعُ أَصْواتَ أَهْلِ الجَنَّةِ، فيقولُ: أَيْ رَبِّ! أَدْخِلْنِيها، الحديث(١).

وفي حديث أبي هريرة وأبي سعيد رضي الله عنهما:

«يقولُ: أَيْ رَبِّ! قَدِّمْنِي إِلَى بابِ الجَنَّةِ، فيقولُ اللهُ لهُ: أَلَسْتَ قَدْ أَعْطَيْتَ عُهُودَكَ وَمواثيقَكَ أَنْ لاَ تَسْأَلَنِي غَيْرَ الَّذِي أَعْطِيتَ أَبداً، وَيْلَكَ يا ابنْ آدَمَ! ما أَعْدَرَكَ! فيقولُ: أَيْ رَبِّ! وَيَدْعو اللهَ حتى يقولَ: هَلْ عَسَيْتَ إِنْ أَعْطِيتَ ذَلِكَ مَا أَعْدَرَكَ! فيقولُ: هَلْ عَسَيْتَ إِنْ أَعْطِيتَ ذَلِكَ أَنْ تَسْأَلَ غَيْرَهُ؟ فيقولُ: لا وَعِزَّتِكَ! لا أَسْأَلُكَ غَيْرَهُ، وَيُعْطِي ما شاءَ مِنْ عُهُودٍ وَمواثِيقَ، فَيُقَدِّمُهُ إِلَى بابِ الجَنَّة انْفَهَقَتْ (٢) لَهُ الجَنَّة، فإذا قامَ إلى بابِ الجَنَّة انْفَهَقَتْ (٢) لَهُ الجَنَّة، فراى ما فيها مِنَ الحَبْرَةِ وَالسُّرُورِ» (٣).

# فصل في مفتاح الجنة

التوحيد هو مِفتاح الجنة، وهي محرمة على كل مشرك، ووقت دخول المُوَحّد الجنة، ومنزلته فيها ـ بعد رحمة الله تعالى ـ بحسب أعماله.

قال البخاري في «صحيحه» (١٠): قيل لوهب بن مُنبَه: أليس مفتاح الجنة لا إله إلا الله؟ قال: بلى، ولكن ليس مفتاح إلا له أسنان، فإن جئت بمفتاح له أسنان فتح لك، وإلا لم يفتح لك. ١. هـ.

قال الحافظ رحمه الله: الحق أن من قال لا إله إلا الله مخلصاً؛ أتى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٧) وغيره.

<sup>(</sup>٢) أي: انفتحت واتسعت.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢ / ٢٩٣ و١١ / ٤٤٥ و١٦ / ٤١٩ ـ فتح)، ومسلم (١٨٣ و١٨٣)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٣ / ١٠٩).

بمفتاح وله أسنان، لكن من خلط ذلك بالكبائر حتى مات مصراً عليها؛ لم تكن أسنانه قوية، فربما طال علاجها. ١. هـ.

ولا أعلم شيئاً ثابتاً عن النبي ﷺ في ذكر مفتاح الجنة، وأما حديث: «مِفْتاحُ الجَنَّةِ الصَّلاةُ»، وحديث: «مفاتيحُ الجَنَّةِ شهادةً أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ»؛ فهما ضعيفان(١).

وأما حديث: «لِكُلِّ أَمْرٍ مِفْتاحٌ، ومِفْتاحُ الجَنَّةِ حُبُّ المساكينِ والفقراءِ، وهُمْ جُلساءُ اللهِ يومَ القِيامَةِ»؛ فإنه موضوع(١).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرج الأول أحمد في والمسند، (٥ / ٢٤٢) وغيره، عن معاذ رضي الله عنه، وهو في وضعيف الجامع الصغير، (رقم ٢٦٩٥).

وأخرج الثاني أحمد أيضاً (٣ / ٣٤٠)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (رقم ٢٧١١) و٢٧١)، وغيرهما، عن جابر رضي الله عنه، وهو أيضاً في «ضعيف الجامع» (رقم ٢٧٠٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «الموضوعات» لابن الجوزي (۳ / ۱٤۱)، و «السلسلة الضعيفة» (۳ / ۸۲۰ ۵۸۲).

#### الباب الثاني

# في ذكر ما يتعلق بباب الصلاة من أبواب الجنة

وفيه الغصول التالية:

= شأن الصلاة.

- فضل الملوات الغمس.

= التحدير من ترك الملاة والتعاون بها.

- فضل صلاة العمامة.

= فضل المشي إلى المساجد،

- فضل التظار الصلاة بعد الصلاة.

- الترهيب من ترك حضور العمامة.

\_ فضل صلاة التطوع.

\_ فضيل السنين الرواتف.

= فضل صلاة الليل.

# فصل في شأن الصلاة

ذكر الله سبحانه الصلاة في كتابه الكريم؛ آمراً بها، ومبيناً فضلها، وثواب من أقامها وأدامها، وعقاب من تركها واستهان بها، في أكثر من سبعين موضعاً.

فمن ذٰلك قوله سبحانه: ﴿ ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاَتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) .

وقوله سبحانه: ﴿ قُل لِعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَكُمُمُ سِرًا وَعَلَانِيَةً مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَلُ ﴾ (١).

وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلصَّكَافَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءَ وَٱلْمُنكُرُّ ﴾ ٣٠.

ومن ذلك أيضاً قوله تعالى على لسان خليله إبراهيم عليه الصلاة والسلام: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيٍّ ﴾ (١).

وكذا قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا إِنِّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعَ عِندَ بَيْلِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ فَأَجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى ۚ إِلَيْهِمْ وَأَرْزُقْهُم مِّنَ

<sup>(</sup>١) الروم: ٣١.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٣١.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) إبراهيم: ٤٠.

#### التَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ (١).

ولعظم منزلة الصلاة جعل الله سبحانه لمن أقامها الثواب الجزيل، والأجر الكبير؛ فنِعِمًا التجارة هي، ونعمًا أرباحها؛ كما قال تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُوكَ كِنَبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةُ يَرْجُوكَ نِجَدَرَةً لَن تَبُورَ \* لِيُوقِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَصَيلِةٍ \* إِنَّهُ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ (١).

وعلق سبحانه وتعالى فلاح المؤمنين (وهو فوزهم بالمرغوب، ونجاتهم من المرهوب) على أعمال أولها: الصلاة بالخشوع؛ فقال سبحانه:

﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ \* ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَلْشِعُونَ . . . ﴾ (").

#### فصل

ومن عظيم شأن الصلاة، وعلو مرتبتها، أن الله سبحانه جعلها قرة عين رسوله ﷺ، وذلك فيما رواه أنس رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«حُبَّبَ إِلَيَّ مِنَ الدُّنيا؛ النِّساءُ والطِّيبُ، وجُعِلَتْ قُرَّةً عَيْنِي في الصَّلاةِ»(١).

والصلاة خير الأعمال؛ كما في «سنن ابن ماجه» (٥) وغيره من حديث ثوبان

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٣٧.

<sup>(</sup>۲) فاطر: ۲۹ و۳۰.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون: ١ و٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي (٧ / ٦١ - ٦٢) وغيره، وحسن إسناده الألباني في «تخريج المشكاة» تحت الرقم (٢٦١).

<sup>(</sup>٥) رقم (٢٧٧)، وصحح إسناده المنذري في والترغيب والترهيب: (١ / ١٦٢)، وصححه \_ أيضاً \_ الألباني؛ كما في وصحيح الترغيب: (رقم ١٩٢)، لكن لطرقه.

رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«اسْتَقِيموا وَلَنْ تُحْصُوا، واعْلَمُوا أَنَّ خَيْرَ أَعْمَالِكُمُ الصَّلاة، ولا يُحافِظُ على الوُضُوءِ إِلَّا مُؤمِنُ.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «الصَّلَاةُ خَيْرُ مَوْضُوعٍ، فَمَنِ اسْتَطاعَ أَنْ يَسْتَكْثِرَ فَلْيَسْتَكْثِرْ،(١).

قال السعدي (٢): إنها أعظم عبادة يحصل فيها الخضوع والذل لله وامتلاء القلب من الإيمان به وتعظيمه، وذلك مادة سعادة القلب الأبدية ونعيمه، ولا يمكن تغذيته بمثل الصلاة، والصلاة أعظم غذاء وسقي لشجرة الإيمان؛ فالصلاة تثبت الإيمان وتنميه، وتنمي ما يثمره الإيمان من فعل الخير والرغبة فيه، وكذلك تنهى عن الشر؛ قال تعالى: ﴿ أَقِمِ الصَّلاَةَ إِنَّ الصلاةَ تَنْهَى عَنِ الفَحْشاءِ والمُنْكَر وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ ﴾ (٣).

فأخبر أن فيها الغذاء بذكر الله والشفاء بنهيها عن الفحشاء والمنكر، وأي شيء أعظم من هذا وأجل وأكمل؟! ١. هـ.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ مرّ بقبر فقال:

«رَكْعَتانِ أَحَبُّ إِلَى هٰذا مِنْ بَقِيَّةِ دُنياكُم»(١).

ومن فضائل الصلاة أنها عون على جميع الأمور الدينية والدنيوية؛ كما قال الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ ﴾ (٠٠).

<sup>(</sup>١) الطبراني والأوسط؛ (رقم ٢٤٥)، وحسنه الألباني وصحيح الترغيب؛ (رقم ٣٨٦).

<sup>(</sup>٢) والرياض الناضرة، (ص ١٥). (٣) العنكبوت: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في والأوسطة (رقم ٩٢٤) وغيره، وحسن إسناده المنذري في والترغيب والترهيبة (١٣٨٨)، وصحح إسناده على شرط مسلم الألباني في والصحيحة، (رقم ١٣٨٨). (٥) المقرة: ٥٤.

قال السعدي في «الرياض الناضرة»: أما عونها على المصالح الدينية؛ فإن العبد إذا داوم على الصلاة وحافظ عليها قويت رغبته في فعل الخيرات، وسهلت عليه البطاعات، وبذل الإحسان بطمأنينة نفس واحتساب ورجاء للثواب، وتذهب أو تضعف داعيته للمعاصي، وهذا أمر محسوس مشاهد؛ فإنك لا تجد محافظاً على الصلاة فروضها ونوافلها إلا وجدت تأثير ذلك في بقية أعماله.

وأما عونها على المصالح الدنيوية؛ فإنها تهوِّن المشاق، وتسلي عن المصائب، ويجازي الله صاحبها بتيسير أموره، ويبارك له في ماله وأعماله وجميع ما يتصل به ويباشره.

# فصل في فضل الصلوات الخمس

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله عليه يقول:

«أَرَأَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهْراً بِبابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ مِنْهُ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَّاتٍ، هَلْ يَبْقَى مِنْ دَرَنِهِ شيء. قال: «فذلِكَ مَثَلُ يَبْقَى مِنْ دَرَنِهِ شيء. قال: «فذلِكَ مَثَلُ الصَّلواتِ الخَمْس، يَمْحُو اللهُ بهنَ الخَطايا»(٢).

وعن أبي أمامة رضي الله عنه؛ قال: قال عمرو بن عَبَسة السُّلمي رضي الله عنه: كنت وأنا في الجاهلية أظن أن الناس على ضلالة، وأنهم ليسوا على شيء، وهم يعبدون الأوثان، فسمعت برجل بمكة يخبر أخباراً، فقعدت على

<sup>(</sup>١) (الدرن): الوسخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢ / ١١)، ومسلم (٦٦٧)، وغيرهما.

راحلتي، فقدمت عليه، فإذا رسول الله على مستخفياً، (فذكر الحديث إلى أن قال:) فقلت: يا نبي الله! فالوضوء؟ حدثني عنه. قال:

«ما مِنْكُمْ رَجُلُ يُقَرِّبُ وَضُوءَهُ فَيَتَمَضْمَضٌ وَيَسْتَنْشِقُ فَيَنْتَرُ إِلَّا خَرَّتْ خَطايا وَجْهِهِ مِنْ وَجْهِهِ وَفِيهِ وَفِيهِ وَخِياشِيمِهِ، ثُمَّ إِذَا غَسَلَ وَجْهَهُ كَمَا أَمَرَهُ اللهُ إِلَّا خَرَّتْ خَطايا وَجْهِهِ مِنْ أَطْرَافِ لِحْيَتِهِ مَعَ الماءِ، ثُمَّ يَغْسِلُ يَدَيْهِ إلى المِرْفَقَيْنِ إِلَّا خَرَّتْ خَطايا يَدَيْهِ مِنْ أَطْرافِ شَعْرِهِ مَعَ الماءِ، ثُمَّ يَمْسَعُ رَأْسَهُ إِلَّا خَرَّتْ خَطايا رَأْسِهِ مِنْ أَطْرافِ شَعْرِهِ مَعَ الماءِ، ثُمَّ يَعْسِلُ قَدَمَيْهِ إلى الكَعْبَيْنِ إِلَّا خَرَّتْ خَطايا رَجْلَيْهِ مِنْ أَنامِلِهِ مَعَ الماءِ، فَلَ المَاءِ، فَمَ الماءِ، فَحَمِدَ اللهَ وأَثْنَى عَلَيْهِ، وَمَجَدَهُ بِالَّذِي هُولَهُ أَهْلُ، وَفَرَّغَ قَلْبَهُ لهِ، إلا انْصَرَفَ مِنْ خَطِيئَتِهِ كَهْيَئَتِهِ يَوْمَ وَلَدَنَّهُ أَمُّهُ».

فحدث عمرو بن عبسة بهذا الحديث أبا أمامة صاحب رسول الله على هذا، فقال له أبو أمامة: يا عمرو بن عبسة! انظر ما تقول، في مقام واحد يُعطى هذا، الرجلُ؟ فقال عمرو: يا أبا أمامة! لقد كبرت سني، ورق عظمي، واقترب أجلي، وما بي حاجة أن أكذب على الله، ولا على رسول الله، لو لم أسمعه من رسول الله على إلا مرة أو مرتين أو ثلاثاً (حتى عد سبع مرات) ما حدثت به أبدأ، ولكنى سمعته أكثر من ذلك().

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه ؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«إِنَّ للهِ تبارَكَ وَتعالى مَلَكاً يُنادي عِنْدَ كُلِّ صلاةٍ: يا بَني آدَمَ! قُوموا إلى نيرانِكُمُ الَّتي أَوْقَدْتُمُوها عَلى أَنْفُسِكُمْ فَأَطْفِئُوها»(١).

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، عن النبي على قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨٣٢) وغيره.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في والأوسطه؛ كما قال الهيثمي في والمجمع، (١ / ٢٩٩)،
و والصغير، (١١٣٥)، وهو في وصحيح الترغيب، (رقم ٣٥٥).

«تَحْتَرِقُونَ تَحْتَرِقُونَ اَحْتَرِقُونَ اللهُ عَلَيْتُمُ الفَجْرَ غَسَلَتْها، ثُمَّ تَحْتَرِقُونَ تَحْتَرِقُونَ، فإذا صَلَيْتُمُ الغَصْرَ غَسَلَتْها، فَإذا صَلَيْتُمُ الغَصْرَ غَسَلَتْها، ثُمَّ تَحْتَرِقُونَ ، فإذا صَلَيْتُمُ المَعْرِبَ غَسَلَتْها، ثُمَّ تَحْتَرِقُونَ تَحْتَرِقُونَ ، فإذا صَلَيْتُمُ المَعْرِبَ غَسَلَتْها، ثُمَّ تَحْتَرِقُونَ تَحْتَرِقُونَ ، فإذا صَلَيْتُمُ المَعْرِبَ غَسَلَتْها، ثُمَّ تَخْتَرِقُونَ تَحْتَرِقُونَ ، فإذا صَلَيْتُمُ المَعْرِبَ عَلَيْكُمْ شَيْءٌ حَتَى تَسْتَهْظُوا»(۱).

#### فصل في التحذير من ترك الصلاة والتهاون بها

حذر الله سبحانه من إضاعة الصلاة، تحذيراً شديداً، وتوعد على ذلك وعيداً أكيداً؛ فقال جل ثناؤه:

﴿ ﴿ فَلَكَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَوةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾ (١).

قال ابن كثير(1): ﴿أَضَاعُوا الصَّلاةَ﴾، وإذا أضاعوها فهم لما سواها من المواجبات أضيع؛ لأنها عماد الدين وقوامه، وخير أعمال العباد، وأقبلوا على شهوات الدنيا وملاذها، ورضوا بالحياة الدنيا، واطمأنوا بها، فهؤلاء سيلقون غياً؛ أي: خساراً يوم القيامة.

وقال السعدي (°): ﴿ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيّاً ﴾ : عذاباً مضاعفاً شديداً. ١. هـ. ووصف الله تعالى المنافقين بقوله : ﴿ وَإِذَا قَامُوا كُسَاكَ

<sup>(</sup>١) أي: تقعون في الهلاك بسبب الذنوب الكثيرة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في والأوسط، (۲۲٤٥)، و والصغير، (۱۲۱)، وحسن إسناده المنذري
في والترغيب، (۱ / ۲۳٤).

<sup>(</sup>٣) مريم: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) وتفسير القرآن العظيم، (٣ / ١٢٧).

<sup>(</sup>٥) وتيسير الكريم الرحمن، (٣ / ٢١٠).

يُرّاءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (١).

وفي (التوبة)(١): ﴿ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَافَةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى ﴾

وقال سبحانه في حق المشركين: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا ٱلرَّكَوْةَ الرَّكَوْةَ وَالرَّالُوَكُوْةَ وَعَالَوُا ٱلرَّكُوْةَ وَعَالَوُا ٱلرَّكُونَا وَالْعَالَاقِيْقَ وَعَالَوُا ٱلرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّفِي وَالْعَالَاقِينَا وَالْعَلَاقِينَا وَالْعَلَاقِينَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّلُونَا وَالْعَلَاقِينَا وَالْعَلَاقِينَا وَالْعَلَاقِ وَعَلَالُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الْعَلَاقِقَالِ الْعَلَاقِينَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الرَّكُونَا الْعَلَالِيَّ الْمُعْلَقِينَا لَهُ مِنْ اللّهُ الْمُعْلَقِينَا وَالْعَلَاقُ الْمُعْلَقِينَا لَهُ مِنْ الْمُعْلَقِينَا لَهُ مُعْلَقِينَا لَهُ مِنْ اللّهُ الْمُعْلَقِينَا لَهُ مِنْ عَلَى الْعَلَالُونَ الْمُعْلَقُونَا الْمُعْلَقُونَا الْوَالْمُعِلَّالِيَّالِيَا لَهُونَا الْمُعْلَقِينَا الْمُعْلَقِينَا لَهُ الْمُعْلَقِينَا لَهُ مِنْ الْمُعْلَقِينَا لَهُ مُعْلَى الْمُعْلَقِ اللّهُ عَلَيْكُونَا الْمُعْلَقِينَا لَهُ الْمُعْلَقِينَا لَهُ الْمُعْلَقِينَا لِمُعْلَقِلْمُ الْمُعْلَقِينَا لَهُ الْمُعْلَقِينَا لِيَعْلَقِلْمُ الْمُعْلِقِينَا لَهُ الْمُعْلَقِينَا لِللْعَلَاقِ الْمُعْلِقِينَا الْمُعْلِقِينَا لِمُعْلَقِلْمُ اللّهُ الْمُعْلَقِينَا لِلْمُعْلَقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقِينَا الْمُعْلِقِينَا لِمُعْلَقِينَا لَالْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقِينَا لِمُعْلَقِينَا لِمُعْلَقِينَا لِمُعْلِقِينَا لِمُعْلَمِ الْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقِينَا الْمُعْلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقُونَا لْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لْمُعْلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِلْمُعِلِقِينَا لِلْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقِينَا لِمِنْ لَعْلِيلِيْكُوالِيَالِقُلِلْعِلْمُ الْمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقِينَا لِمُعْلِقُونِ الْمُعْلِ

وعن جابر رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

﴿إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وِبَيْنَ الشَّرْكِ والكُفْرِ تَرْكَ الصَّلاقِ (١٠).

وعن بريدة رضى الله عنه، عن النبي ﷺ؛ قال:

«العَهْدُ الَّذي بَيْنَنا ويَيْنَهُمُ الصَّلاَةُ، فَمَنْ تَرَكها فَقَدْ كَفَرَ» (٥٠).

وعن عبد الله بن شقيق رحمه الله؛ قال: كان أصحاب محمد ﷺ لا يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة(١).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه؛ قال: من ترك الصلاة فلا دين له.

وعن أبي الدرداء رضي الله عنه؛ قال: لا إيمان لمن لا صلاة له، ولا صلاة لمن لا وضوء له.

<sup>&</sup>lt;del>\_\_\_\_</del>

<sup>(</sup>١) النساء: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) الأية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٨٢) وغيره .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي (٢٦٢١) وغيره، وقال: وحسن صحيح، وهو في وصحيح الجامع الصغير، (٢٠٢٢).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي (٢٦٢٢) وغيره، وصححه الألباني لغيره في وصحيح الترغيب، (رقم ٥٦٤).

# فصل في فضل صلاة الجماعة

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«صلاةُ الرَّجُلِ في الجماعةِ تُضَعَفُ على صلاتِه في بَيْتِه وفي سوقِه خَمْساً وعِشْرينَ ضِعفاً، وذلك أَنَّهُ إذا تَوَضَأَ فَأَحْسَنَ الوُضوءَ، ثُمَّ خَرَجَ إلى المسجِدِ لا يُخْرِجُهُ إلاَّ الصَّلاَةُ؛ لَمْ يَخْطُ خُطْوَةُ إلاَّ رُفِعَتْ لَهُ بِها دَرَجَةً، وحُطَّ عَنْهُ بِها خَطِيئةً، فَإِذَا صَلَّى لَمْ تَزَلِ المَلائِكَةُ تُصَلِّى عَلَيْهِ ما دامَ في مُصَلاَةُ: اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَيْهِ، اللَّهُمُّ ارْحَمْهُ، ولا يَزالُ أَحَدُكُمْ في صلاةٍ ما انْتَظَرَ الصَّلاةَ (١).

(وفي رواية): «يقولونَ: اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللَّهُمَّ تُبْ عَلَيْهِ، ما لَمْ يُحْدِثْ فيهِ».

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما؛ أن رسول الله ﷺ قال:

«صلاةُ الجماعَةِ تَفْضُلُ صلاةَ الفَذَ بِسَبْعِ وعِشْرِينَ دَرَجَةً»(١).

وعنه رضى الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

«إِنَّ اللهَ تَبارِكَ وَتَعالَى لَيَعْجَبُ مِنَ الصَّلاةِ في الجَمِيع »(٣).

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه ؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲ / ۱۳۱ - فتح) وفي مواضع أخر، ومسلم (۹٤٩) في «المساجد» (باب ٤٢ و ٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢ / ١٣١)، ومسلم (٦٥٠)، وغيرهما.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢ / ٥٠) وغيره، وحسن إسناده المنذري في «الترغيب» (١ / ٢٦٢ \_ عمارة).

«مَنْ صلَّى للهِ أَرْبَعينَ يَوْماً في جماعَةٍ، يُدْرِكُ التَّكْبِيرَةَ الأولى؛ كُتِبَتْ لَهُ بَراءتانِ: براءَةٌ مِنَ النَّارِ، وبراءَةٌ مِنَ النَّفاقِ ١٠٠١.

وعن أبي أمامة رضى الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ قال:

«مَنْ خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ مُتَطَهِّراً إلى صلاةٍ مَكْتُوبَةٍ؛ فأَجْرُهُ كأَجْرِ الحاجُ المُحْرِمِ، ومَنْ خَرَجَ إلى تَسْبِيحِ الضَّحَى (٢) لا يُنْصِبُهُ (٣) إلاّ إيَّاهُ؛ فأَجْرُهُ كأُجْرِ المُعْتَمِرِ، وصلاةً عَلى أَثَرِ صلاةٍ لا لَغْوَ بَيْنَهُما؛ كِتابٌ في عِلِيِّينَ الأ٠).

# فصل في فضل المشي إلى المساجد

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«مَنْ تَطَهَّرَ في بَيْتِهِ ثُمَّ مَشَى إلى بَيْتٍ مِنْ بُيوتِ اللهِ، لِيَقْضِيَ فَريضَةً مِنْ فرائِضِ اللهِ؛ كانَتْ خَطْوَتَاهُ؛ إحداهُما تَحُطُّ خَطيئةً، والأَخْرَى تَرْفَعُ دَرَجَةً» (٠).

وعن عقبة بن عامر رضى الله عنه ، عن رسول الله على الله على الله عله الله على الله على

«إِذَا تَطَهَّرَ الرَّجُلُ، ثُمَّ أَتَى المسجِدَ يَرْعَى الصَّلاَةَ؛ كَتَبَ لَهُ كاتِباهُ أَوْ كاتِبُهُ بكُلِّ خُطْوَةٍ يَخْطُوها إلى المسجدِ عَشْرَ حَسَناتٍ » الحديث(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٤١) وغيره، وهو في دصحيح الترغيب، (رقم ٤٠٧).

<sup>(</sup>٢) (تسبيح الضحى): صلاة الضحى.

<sup>(</sup>٣) أي: لا يتعبه ولا يزعجه إلا ذلك.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٥٥٨)، وهو في وصحيح الترغيب، (٣١٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٦٦٦).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد (٤ / ١٥٧) وغيره، وهو في وصحيح الجامع الصغير، (٤٤٧).

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه ؛ قال : خلت البقاع حول المسجد، فأراد بنو سلِمة أن ينتقلوا إلى قرب المسجد، فبلغ ذلك رسول الله على فقال لهم :

«إِنَّهُ بَلَغَني أَنَّكُمْ تُريدونَ أَنْ تَنْتَقِلوا قُرْبَ المسجدِ». قالوا: نعم يا رسول الله! قد أردنا ذلك. فقال: «يا بَني سَلِمَةَ! دِيارَكُمْ، تُكْتَبْ آثارُكُمْ (۱)، دِيارَكُمْ، تُكْتَبْ آثارُكُمْ (۲)، دِيارَكُمْ، تُكْتَبْ آثارُكُمْ (۲).

#### فصل في فضل انتظار الصلاة

قال رسول الله ﷺ: «والقاعِدُ يَرْعى الصَّلاةَ كالقانِتِ (٣) ويُكْتَبُ مِنَ المُصَلِّينَ مِنْ حين يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْهِ»(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ قال:

«أَلا أُخْبِرُكُمْ بِما يَمْحُو اللهُ بِهِ الخَطايا، وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرجاتِ؟ إِسْباغُ الوضوءِ عِنْدَ المَكارِهِ، وكَثْرَةُ الخُطا إلى المساجِدِ، وانْتِظارُ الصَّلاةِ بَعْدَ الصَّلاةِ، فذَلِكُمُ

<sup>(</sup>١) معناه: الزموا دياركم؛ فإنكم إذا لزمتموها كتبت آثاركم وخطاكم الكثيرة إلى المسجد. «نووي».

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٦٦٥) وغيره، وأخرجه \_ بمعناه \_ البخاري (٢ / ١٣٩ \_ فتح) وفي
مواضع أخر، عن أنس رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) قال المنذري في والترغيب، (١ / ٢٠٧): (القنوت) يطلق بإزاء معان؛ منها: السكوت، والدعاء، والطاعة، والتواضع، وإدامة الحج، وإدامة الغزو، والقيام في الصلاة، وهو المراد في هذا الحديث، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) وهو تتمة الحديث الذي قبله.

الرِّباطُ، فذٰلِكُمُ الرِّباطُ، فذٰلِكُمُ الرِّباطُ»(١).

وعن على بن أبي طالب رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«إِسْباغُ الوضوءِ عَلَى المكارِهِ، وإِعْمالُ الأقدامِ إلى المساجِدِ، وانْتِظارُ الصَّلاة بَعْدَ الصَّلاة يَعْسِلُ لخَطايا غَسْلاً»(١).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه؛ أن رسول الله على قال:

«مُنْتَظِرُ الصَّلاةِ مِنْ بَعْدِ الصَّلاةِ؛ كفارس اشْتَدَّ بِهِ فَرَسُهُ في سَبيلِ اللهِ عَلى كَشْحِهِ(٣)، تُصَلِّي عليهِ ملائِكَةُ اللهِ ما لَمْ يُحْدِثْ أَوْ يَقومُ، وَهُوَ في الرَّباطِ الأَكْبَر»(١).

# فصل في الترهيب من ترك حضور الجماعة

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«إِنَّ أَثْقَلَ صلاةٍ عَلَى المُنافقينَ، صَلاَةُ العِشاءِ وصلاةُ الفَجْرِ، ولَوْ يَعْلَمونَ ما فيهما لأَتَوْهُما ولَوْ حَبْواً، وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بالصَّلاةِ فَتُقامَ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلاً

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥١)، ومالك (١ / ١٦١)، والنسائي (١ / ٨٩ ـ ٩٠) واللفظ لهما، والترمذي (١٥) وغيرهم .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (١ / ١٣٢)، والبزار (٤٤٧ ـ كشف)، وغيرهما. وقال الحاكم: وصحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وصحح إسناده المنذري في والترغيب، (١ / ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) (الكاشح): العدو الذي يُضْمِر عداوته ويطوي عليها كَشْحَه؛ أي: باطنه. ونهاية.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢ / ٣٥٢) وغيره. قال المنذري في «الترغيب» (١ / ٢٨٤): «إسناد أحمد صالح»، وحسنه الألباني في «صحيح الترغيب» (رقم ٤٥٠).

فَيُصَلِّيَ بِالنَّاسِ ، ثُمَّ أَنْطَلِقَ مَعِي بِرجالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبٍ، إلى قَوْمٍ لا يَشْهَدُونَ الصَّلاةَ، فأَحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ بِالنَّارِ»(١).

وعن أبي أمامة رضي الله عنه؛ قال: أقبل ابن أم مكتوم وهو أعمى، \_ وهو الذي أنزل فيه: ﴿عَبَسَ وَتَوَلِّى . أَنْ جاءَهُ الأَعْمَى﴾، وكان رجلاً من قريش \_ الذي أنزل الله على فقال له: يا رسول الله! بأبي وأمي، أنا كما تراني، قد دَبَرَتْ(١) سني، ورَقَ عظمي، وذهب بصري، ولي قائد لا يلايمني قياده إباي؛ فهل تجد لي رخصة أصلي في بيتي الصلوات؟ فقال رسول الله على:

«هَلْ تَسْمَعُ المُؤذِّنَ في البَيْتِ الَّذي أَنْتَ فيهِ؟». قال: نعم يا رسول الله! قال رسول الله على:

«مَا أَجِدُ لَكَ رُخْصَةً، وَلَوْ يَعْلَمُ هٰذَا المُتَخَلِّفُ عَنِ الصَّلاةِ في الجماعَةِ مَا لَهٰذَا المَاشِي إليها لأتاها ولَوْ حَبُواً عَلَى يَدَيْهِ وَرِجْلَيْهِ» (٣).

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على: «مَنْ سَمِعَ النَّداءَ فارغاً صَحيحاً فَلَمْ يُجبْ؛ فَلا صلاةً لَهُ (٤٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲ / ۱۲۰ و۱۶۱ وه / ۷۶ و۱۳ / ۲۱۰ ـ فتح)، ومسلم (۱۰۱)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) أي: كبِرَت.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في «الكبير» (٨ / ٢٧٤ / رقم ٧٨٨٦)، وهو في «صحيح الترغيب» (رقم ٤٣٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم (١ / ٢٤٦)، وصححه الألباني لغيره في «صحيح الترغيب» (رقم ٤٣٤).

# فصل في فضل صلاة التطوع

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

«إِنَّ أُوَّلَ مَا يُحاسَبُ بِهِ العَبْدُ يَوْمَ القِيامَةِ مِنْ عَمَلِهِ صَلَاتُهُ، فَإِنْ صَلَحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ وَأَنْجَحَ، وإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ وَخَسِرَ، فَإِنِ انْتَقَصَ مِنْ فَرِيضَتِهِ شَيْءُ قَالَ الرَّبُ عَزَّ وَجَلَّ: انْظُروا هَلْ لِعَبْدي مِنْ تَطَوُّع ؟ فَيُكَمَّلُ بِهَا مَا انْتَقَصَ مِنَ الفَريضَةِ، ثُمَّ يَكُونُ سَائِرُ عَمَلِهِ عَلى ذَلِكَهُ (١).

#### فصل في فضل السنن الرواتب

«ما مِنْ عَبْدٍ مُسْلِم يُصَلِّي للهِ كُلَّ يَوْم ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً تَطَوَّعاً غيرَ فَرِيضَةٍ إِلاَ بنى اللهُ لَهُ بَيْتًا في الجَنَّةِ، - أَوْ بُنِيَ لَهُ بَيْتُ في الجَنَّةِ -: [أَرْبَعاً قَبْلَ الظَّهْرِ، وركْعَتَيْنِ بَعْدَ العِشاءِ، وَركْعَتَيْنِ قَبْلَ صلاةِ الفَجْر]» (٢).

قالت أم حبيبة: فما تركتهن منذ سمعتهن من رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۱۳)، والنسائي (۱ / ۲۳۲)، وغيرهما. وهو في وصحيح الجامع الصغير وزيادته (رقم ۲۰۱٦).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۷۲۸) واللفظ له، وأبو داود (۱۲۵۰)، والترمذي (۱۵) والزيادة له،
والنسائي (۱ / ۲۲۱)، وغيرهم.

وقال عنبسة: فما تركتهن منذ سمعتهن من أم حبيبة.

وقال عمرو بن أوس: ما تركتهن منذ سمعتهن من عنبسة .

وقال النعمان بن سالم: ما تركتهن منذ سمعتهن من عمرو بن أوس.

وعن عائشة رضي الله عنها؛ قالت: قال رسول الله عَيْق:

«مَنْ ثَابَرَ عَلَى ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكَعَةً مِنَ السُّنَّةِ بَنَى اللهُ لَهُ بَيْتًا فِي الجَنَّةِ: أَرْبَعِ رَكِعاتٍ قبلَ الطُّهرِ، وركعتينِ بعدَها، وركعتينِ بعدَ المغربِ، وركعتينِ بعدَ العشاءِ، وركعتين قبلَ الفجرِ»(۱).

وعنها رضى الله عنها، عن النبي ﷺ؛ قال:

«رَكْعَتا الفَجْر خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وما فيها»(١).

(وفي رواية): «لَهُما أَحَبُ إِلَيَّ مِنَ الدُّنيا جَميعاً».

# فصل فى فضل صلاة الليل

قال الله تعالى عن المتقين الفائزين بالجنات والعيون، الأخذين مناهم من جميع أصناف النعيم:

﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ مَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ \* كَانُواْ قَلِيلًا مِنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَمُونَ \* وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغَفِرُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۱۱٤)، والنسائي (۱ / ۲٦٠ ـ ٢٦١)، وابن ماجه (۱۱٤٠). وقال الألباني في «صحيح الترغيب» (۱ / ۲۳۲ ـ ط ۱): «صحيح».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٧٢٥) وغيره.

<sup>(</sup>٣) الذاريات: ١٦ ـ ١٨.

قال السعدي(١): من أفضل أنواع الإحسان في عبادة الخالق صلاة الليل الدالة على الإخلاص وتواطؤ القلب واللسان، ولهذا قال: ﴿كانوا﴾؛ أي: المحسنون، ﴿قليلاً مِنَ اللَّيْلِ ما يَهْجَعونَ﴾؛ أي: كان هجوعهم؛ أي: نومهم بالليل قليلاً، وأما أكثر الليل؛ فإنهم قانتون لربهم؛ ما بين صلاة وقراءة وذكر ودعاء وتضرع.

﴿وبالأسحارِ﴾ التي هي قبيل الفجر ﴿هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ الله تعالى ؛ فمدوا صلاتهم إلى السحر، ثم جلسوا في خاتمة قيامهم بالليل يستغفرون الله تعالى استغفار المذنب لذنبه، وللاستغفار بالأسحار فضيلة وخصيصة ليست لغيره ؛ كما قال تعالى في وصف أهل الإيمان والطاعة : ﴿والمُسْتَغْفِرينَ بِالأَسْحارِ﴾.

وقال القاسمي<sup>(۱)</sup>: «لطيفة» في هذه الجملة الكريمة مبالغات في وصف هؤلاء بقلة النوم، وترك الاستراحة، وذلك؛ ذكر القليل، والليل الذي هو وقت النوم، والهجوع الذي هو الخفيف من النوم، وزيادة «ما»؛ لأنها تدل على القلة. وبالجملة ففي الآية استحباب قيام الليل وذم نومه كله، والأحاديث على ذلك كثيرة شهيرة.

﴿ وبالأسحارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُ ونَ ﴾ ؛ قال القاضي : أي أنهم مع قلة هجوعهم وكثرة تهجدهم إذا أسحروا أخذوا في الاستغفار كأنهم أسلفوا في ليلهم الجرائم.

قال الرازي: في الآية إشارة إلى أنهم كانوا يتهجدون ويجتهدون، ثم يريدون أن يكون عملهم أكثر من ذلك وأخلص منه؛ فيستغفرون من التقصير

<sup>(</sup>١) «تيسير الكريم الرحمن» (٥ / ٩٤).

<sup>(</sup>٢) «محاسن التأويل» (١٥ / ١٩٥).

ولهذا سيرة الكريم؛ يأتي بأبلغ وجوه الكرم ويستقله ويعتذر من التقصير، واللئيم يأتى بالقليل ويستكثره ويمن به.

وفيه وجه آخر الطف منه وهو: أنه تعالى لما بين أنهم يهجعون قليلًا، والهجوع مقتضى الطبع؛ قال: ﴿يَسْتَغْفِرونَ ﴾؛ أي: من ذلك القدر من النوم القليل.

وفيه لطيفة أخرى نبينها في جواب سؤال وهو: أنه تعالى مدحهم بقلة الهجوع ولم يمدحهم بكثرة السهر، وما قال: كانوا كثيراً من الليل ما يسهرون؛ فما الحكمة فيه؟ مع أن السهر هو الكلفة والاجتهاد لا الهجوع. نقول: إشارة إلى أن نومهم عبادة حيث مدحهم الله تعالى بكونهم هاجعين قليلاً، وذلك الهجوع أورثهم الاشتغال بعبادة أخرى، وهو الاستغفار في وجوه الأسحار، ومنعهم من الإعجاب بأنفسهم والاستكبار.

ثم قال: والاستغفار يحتمل طلب المغفرة بالذكر بقولهم: ربنا اغفر لنا، وطلب المغفرة بالفعل؛ أي: بالأسحار يأتون بفعل آخر طلباً للغفران، وهو الصلاة، والأول أظهر، والثاني عند المفسرين أشهر. انتهى.

وقال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِلُوكَ قَالُواْ سَلَمًا ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلْذِينَ يَبِيتُوكَ لِرَيْهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمًا ﴾ (١).

ثم ذكر سبحانه جملة من أوصافهم، ثم قال:

﴿ أُوْلَتِهِكَ يُجْزَوْنَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةُ وَسَلَامًا ﴾ (١). \* خَيْلِينِ فِيهَا خَسُنَتْ مُسْتَقَدًّا وَمُقَامًا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٦٣ و٦٤.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٥٧ و٧٦.

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ نَاشِنَةَ ٱلَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطَّكَا وَأَقْوَمُ قِيلًا﴾ (١).

قال ابن كثير(٢): ﴿نَاشِئَةَ اللَّيْلِ ﴾ هي: ساعاته وأوقاته وكل ساعة منه تسمى ناشئة وهي الآنات، والمقصود أن قيام الليل هو أشد مواطأة بين القلب واللسان وأجمع على التلاوة، ولهذا قال تعالى: ﴿هِيَ أُشَدُّ وَطْأُ وَأَقْوَمُ قَيلًا﴾؛ أي: أجمع للخاطر في أداء القراءة وتفهمها من قيام النهار؛ لأنه وقت انتشار الناس ولغط الأصوات وأوقات المعاش. ١. هـ.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«أَفْضَلُ الصَّلاةِ بَعْدَ الصَّلاةِ المَكْتوبَةِ، الصَّلاةُ في جَوْفِ اللَّيْلِ، وأَفْضَلُ الصَّيامِ بَعْدَ شَهْر رمضانَ صِيامُ شَهْر اللهِ المُحَرَّمِ »(٣).

وعن علي رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«إِنَّ في الجَنَّةِ لَغُرفاً يُرى ظُهُورُها مِنْ بُطُونِها، وبُطُونُها مِنْ ظُهورِها». فقام إليه أعرابي ؛ فقال: لمن هي يا رسول الله؟ قال:

«هي لِمَنْ أَطَابَ الكلامَ، وأَطْعَمَ الطَّعامَ، وأَدامَ الصِّيامَ، وصَلَّى للهِ بِاللَّيْلِ والنَّاسُ نِيامٌ»(٤).

وعن عائشة رضي الله عنها؛ أن نبي الله ﷺ كان يقوم من الليل حتى

<sup>(</sup>١) المزمل: ٦.

<sup>(</sup>٢) وتفسيره، (٤ / ٣٥٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١١٦٣) وغيره.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (١٩٨٤ و٢٥٢٧)، وأخرج نحوه ـ عن عبد الله بن عمرو ـ الطبراني في «الكبير» بإسناد حسن ـ كما قال المنذري في «الترغيب» (١ / ٤٢٤) ـ، والحاكم (١ / ٨٠) وقال: «صحيح على شرط الشيخين»، ووافقه الذهبي، و(١ / ٣٢١)، وقال: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي أيضاً.

تتفطر (١) قدماه ، فقالت عائشة : لم تصنع هذا يا رسول الله! وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال :

«أفلا أُحِبُ أَنْ أَكُونَ عَبْداً شَكُوراً». فلما كثر لحمه صلى جالساً، فإذا أراد أن يركع قام فقراً ثم ركع (٢).

قوله: (أفلا أكون عبداً شكوراً)؛ قال القاضي (٣): الشكر معرفة إحسان المحسن والتحدث به، وسميت المجازاة على فعل الجميل شكراً؛ لأنها تتضمن الثناء عليه، وشكر العبد الله تعالى: اعترافه بنعمه وثناؤه عليه وتمام مواظبته على طاعته، وأما شكر الله تعالى أفعال عباده: فمجازاته إياهم عليها وتضعيف ثوابها وثناؤه بما أنعم به عليهم؛ فهو المعطي والمثني سبحانه، والشكور من أسمائه سبحانه وتعالى بهذا المعنى، والله أعلم.

قال الحافظ في «الفتح»(أ): فيه (أ) ما كان النبي على عليه من الاجتهاد في العبادة والخشية من ربه، قال العلماء: إنما ألزم الأنبياء أنفسهم بشدة الخوف لعلمهم بعظمة نعمة الله تعالى عليهم وأنه ابتدأهم بها قبل استحقاقها؛ فبذلوا مجهودهم في عبادته؛ ليؤدوا بعض شكره، مع أن حقوق الله أعظم من أن يقوم بها العباد، والله أعلم.

وعن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه، عن رسول الله ﷺ؛ قال: «عَلَيْكُمْ بِقِيامِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَأَبُّ إلى رَبُّكُمْ، وَهُوَ قُرْبَةٌ إلى رَبُّكُمْ،

<sup>(</sup>١) أي: تتشقق.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٨ / ٥٨٤ ـ فتح)، ومسلم (٢٨٢٠)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) وشرح مسلم، للنووي (١٧ / ١٦٢ - ١٦٣).

<sup>.(10 / 4)(1)</sup> 

<sup>(</sup>٥) أي: الحديث.

وَمَكْفَرَةُ للسَّيِّئاتِ، وَمَنْهاةً عَن الإِثْمِ ١٠٠٠.

وعن أبي هريرة وأبي سعيد الخدري رضي الله عنهما؛ قالا: قال رسول الله عنه:

«مَنِ اسْتَيْقَظَ مِنَ اللَّيْلِ وأَيْقَظَ امْرَأْتُهُ فَصَلَيا رَكْعَتَيْنِ جميعاً كُتِبا مِنَ اللَّاكِرِينَ اللهَ كَثيراً والذَّاكِراتِ (٢٠).

وعن عمرو بن عبسة رضي الله عنه؛ أنه سمع النبي ﷺ يقول:

«أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الرَّبُ مِنَ الْعَبْدِ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ الآخِرِ، فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَكُونَ مِمَّنْ يَذْكُرُ اللهَ فِي تِلْكَ السَّاعَةِ؛ فَكُنْ «٣٠).

وعن أبي الدرداء رضي الله عنه، عن النبي رهي الله عنه عنه النبي الله عنه عنه الله عنه

«ثلاثةٌ يُحِبُّهُمُ اللهُ، ويَضْحَكُ إِلَيْهِمْ، وَيَسْتَبْشِرُ بِهِمْ:

الَّذي إِذَا انْكَشَفَتْ فِئَةً قَاتَلَ وَراءَهَا بِنَفْسِهِ للهِ عَزَّ وَجَلَّ، فَإِمَّا أَنْ يُقْتَلَ، وإِمَّا أَنْ يَنْصُرَهُ اللهُ وَيَكْفِيَهُ، فيقولُ: انْظُروا إِلى عَبْدي هٰذَا كَيْفَ صَبَرَ لِي بنَفْسِهِ؟

والَّذي لَهُ امْرَأَةٌ حَسَنَةٌ وَفِراشٌ لَيِّنٌ حَسَنٌ، فيقومُ مِنَ اللَّيْلِ، فيقولُ: يَذَرُ شَهْوَتَهُ وَيَذْكُرُني، ولَوْ شاءَ رَقَدَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (١ / ٣٠٨) وغيره، وصححه الحاكم على شرط البخاري، ووافقه الذهبي. وقال الحافظ العراقي في وتخريج الإحياء، (١ / ٣٥٤): درواه الطبراني والبيهقي بسند حسن، وحسنه الألباني كذلك؛ انظر: دارواء الغليل، (٢ / ٢٠٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۱۶۰۱)، وابن ماجه (۱۳۳۰)، والحاكم (۱ / ۳۱۳)، وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي. وأخرجه ابن حبان (٤ / ۱۱۹ ـ إحسان) وغيره، وصحح إسناده الألباني في «تخريج المشكاة» (۱ / ۳۹۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٣٥٧٩)، وقال: «حسن صحيح غريب»، والحاكم (١ / ٣٠٩)، وغيرهما، وصححه الحاكم على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

والَّذي إِذَا كَانَ في سَفَرٍ، وَكَانَ مَعَهُ رَكْبُ، فَسَهِرُوا، ثُمَّ هَجَعُوا، فَقَامَ مِنَ السَّحَرْ فِي ضَرَّاءَ وَسَرًّاءَ (۱).

\* \* \* \*

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في والمجمع (٢ / ٢٥٥): ورواه الطبراني في والكبير، ورجاله ثقات، . وحسن إسناده المنذري في والترغيب، (١ / ٤٣٥)، وهو في وصحيح الترغيب، (رقم ٦٢٥ ـ ط ١).

#### الباب الثالث

# في ذكر ما يتعلق بباب الجهاد من أبواب الجنة

وفيه الغمول التالية:

- \_ فضائل الجهاد وثوابه في الدنيا والأخرة.
- دم المتخلف عن الجهاد ومن مات ولم يغز...
- \_ فعنل الشهداء وما لهم عند الله من الكرامة.

#### فصل في فضائل الجهاد وثوابه في الدنيا والأخرة

قال السعدي (٢): هذه وصية ودلالة وإرشاد من أرحم الراحمين لعباده المؤمنين، لأعظم تجارة وأجل مطلوب وأعلى مرغوب؛ يحصل بها النجاة من العذاب الأليم والفوز بالنعيم المقيم، وأتى بأداة العرض الدالة على أن هذا أمر يرغب فيه كل معتبر، ويسمو إليه كل لبيب.

فكأنه قيل: ما هذه التجارة التي هذا قدرها؟ فقال: ﴿ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ ﴾، ومن المعلوم أن الإيمان التام هو: التصديق الجازم بما أمر الله بالتصديق به المستلزم لأعمال الجوارح، التي من أجلَها الجهاد في سبيله ؛ فلهذا قال: ﴿ وَتُجاهِدُونَ في سبيلِ اللهِ بِأَمُوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ﴾ ؛ بأن تبذلوا نفوسكم ومهجكم لمصادمة أعداء الإسلام، والقصد: دين الله وإعلاء كلمته، وتنفقون ما تيسر من أموالكم في ذلك المطلوب، فإن ذلك وإن كان كريهاً

<sup>(</sup>١) الصف: ١٠ - ١٣.

<sup>(</sup>٢) وتيسير الكريم الرحمن، (٥ / ٢٣٣ ـ ٢٣٥).

للنفوس شاقاً عليها؛ فإنه ﴿خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمونَ ﴾؛ فإن فيه الخير الدنيوي؛ من النصر على الأعداء، والعز المنافي للذل، والرزق الواسع، وسعة الصدر وانشراحه، والخير الأخروي؛ بالفوز بثواب الله، والنجاة من عقابه؛ ولهذا ذكر الجزاء في الأخرة؛ فقال: ﴿يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ ﴾؛ وهو شامل للصغائر والكبائر؛ فإن الإيمان بالله والجهاد في سبيله مكفر للذنوب، ولو كانت كبائر.

﴿ وِيُدْخِلْكُمْ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهَارُ ﴾ ؛ أي : من تحت مساكنها وقصورها وغرفها وأشجارها ﴿ أَنهارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وانَّهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ واتَّهَارٌ مِنْ خَمْرٍ لَذَةٍ للشَّارِبِينَ واتَّهَارٌ مِنْ عَسَلٍ مُصَفَى وَلَهُمْ فيها مِنْ كُلُ النَّمراتِ ﴾ (١) .

وومساكِنَ طَيّبةً في جَنّاتِ عَدْنٍ ﴾؛ أي: جمعت كل طيب؛ من علو وارتفاع وحسن بناء وزخرفة، حتى إن أهل الغرف من أهل عليين يُتراآهم أهل الجنة؛ كما يُتراءى الكوكب الدري في الأفق الشرقي أو الغربي، وحتى إن بناء الجنة بعضه من لبن ذهب، وبعضه من لبن فضة، وخيامها من اللؤلؤ والمرجان، وبعض المنازل من الزمرد والجواهر الملونة بأحسن الألوان، حتى إنها من صفائها يُرى ظاهرها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، وفيها من الطيب والحسن ما لا يأتي عليه وصف الواصفين، ولا يخطر على قلب أحد من العالمين، لا يمكن أن يدركوه، حتى يروه ويتمتعوا بحسنه وتقر به أعينهم؛ ففي تلك الحالة لولا أن الله خلق أهل الجنة وأنشأهم نشأة كاملة لا تقبل العدم؛ لأوشك أن يموتوا من الفرح.

فسبحان من لا يحصي أحد من خلقه ثناء عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وفوق ما يثنى عليه أحد من خلقه.

<sup>(</sup>١) محمد: ١٥.

وتبارك الجليل الجميل الذي أنشأ دار النعيم، وجعل فيها من الجلال والجمال ما يبهر عقول الخلق ويأخذ بأفئدتهم، وتعالى من له الحكمة التامة الذي من جملتها أنه لو رأى العباد الجنة ونظروا إلى ما فيها من النعيم لما تخلف عنها أحد، ولما هنأهم العيش في هذه الدار المنغصة المشوب نعيمها بألمها، وفرحها بترحها.

وسميت جنة عدن؛ لأن أهلها مقيمون فيها لا يخرجون منها أبداً ولا يبغون عنها حولاً.

﴿ ذَلِكَ ﴾ الثواب الجزيل والأجر الجميل، هو ﴿ الفَوْزُ العَظيمُ ﴾ الذي لا فوز مثله؛ فهذا الثواب الأخروي.

وأما الثواب الدنيوي لهذه التجارة؛ فذكره بقوله: ﴿وأَخْرَى تُحِبُونها﴾؛ أي: يحصل لكم خصلة أخرى تحبونها، وهي: ﴿نَصْرٌ مِنَ اللهِ لكم على الأعداء يحصل به العز والفرح، ﴿وَفَتْحُ قَرِيبٌ عَسَع به دائرة الإسلام، ويحصل به الرزق الواسع؛ فهذا جزاء المؤمنين المجاهدين.

وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمَوْلَكُمْ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمَوْلَكُمْ مِأْنَ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقَائِلُونَ وَيُقْنَلُونَ وَيُقْنَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيَقْنُلُونَ وَيُقْنَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي اللّهِ فَاسْتَبْشِرُوا فِي اللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ اللّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ اللّهِ يَايَعْنُمُ بِيمً وَذَالِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (١).

قال ابن القيم (٢): أفهمت الآية خطر النفس الإنسانية وشرفها وعظم مقدارها، فإن السلعة إذا خفي عليك قدرها؛ فانظر إلى المشتري لها من هو؟ وانظر إلى الثمن المبذول فيها ما هو؟ وانظر إلى من جرى على يده عقد التبايع؛

<sup>(</sup>١) التوبة: ١١١.

<sup>(</sup>٢) وحادي الأرواح؛ (١١٠ ـ ١١١).

فالسلعة النفس، والله سبحانه المشتري لها، والثمن لها جنات النعيم، والسفير في هذا العقد خير خلقه من الملائكة وأكرمهم عليه وخيرهم من البشر وأكرمهم عليه.

قَدْ هَيُّووكَ الأَمْرِ لَوْ فَطِنْتَ لَهُ فَارْبَأَ بِنَفْسِكَ أَنْ تَرْعَى مَعَ الهَمَلِ

وقال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَامِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِ الضَّرَدِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةٌ وَكُلّا وَعَدَاللّهُ الْمُسْتَىٰ وَفَضَلَ اللهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ (١).

وعن المقدام بن معدي كرب الكندي؛ أنه جلس مع عبادة بن الصامت وأبي الدرداء والحارث بن معاوية الكندي فتذاكروا حديث رسول الله على فقال أبو الدرداء لعبادة: يا عبادة! كلمات رسول الله على في غزوة كذا في شأن الأخماس.

فقال عبادة: إن رسول الله ﷺ صلى بهم في غزوتهم إلى بعير من المقسم فلما سلم قام رسول الله ﷺ فتناول وبرة بين أنملتيه؛ فقال:

«إِنَّ هٰذِهِ مِنْ غنائِمِكُمْ، وإِنَّهُ لَيْسَ لِي فيها إِلَّا نَصيبِي مَعَكُمْ إِلَّا الخُمُسَ، والخُمُسُ مَرْدُودُ عَلَيْكُمْ فَأَدُّوا الخَيْطَ والمِخْيَطَ وأَكْبَرَ مِنْ ذَلِكَ وأَصْغَرَ، لا تَغُلُّوا فإِنَّ الغُلُولَ نارٌ وعارٌ على أصحابِهِ في الدُّنيا والآخِرَةِ، وجاهِدُوا النَّاسَ في اللهِ تبارَكَ وَتَعالَى القَريبَ والبَعيدَ، ولا تُبالوا في اللهِ لَوْمَةَ لائم، وأقيموا حُدُودَ اللهِ في الحَضَر والسَّفَر، وجاهِدوا في سَبيل اللهِ؛ فإِنَّ الجِهادَ بابُ مِنْ أَبُوابِ الجَنةِ عَظيمٌ يُنْجَى اللهُ تبارَكَ وَتَعالَى بهِ مِنَ الهَمَ والغَمِّ (٢).

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥ / ٣١٤ و٣١٦ و٣٢٦)، وابن أبي عاصم في «كتاب الجهاد» الحديث (رقم ٧)، وغيرهما، وهو حديث صحيح لطرقه وشواهده؛ انظر: «الصحيحة» (٤ / ٦٢١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: جاء رجل إلى رسول الله على الله على عمل يعدل الجهاد. قال:

«لا أَجِدُهُ». قال: «هَلْ تَسْتَطِيعَ إِذَا خَرَجَ المُجاهِدُ أَنْ تَدْخُلَ مَسْجِدَكَ فَتَقُومَ ولا تَفْتُرَ، وتَصومَ ولا تُفْطِرَ؟». قال: ومن يستطيع ذلك؟(١).

(وفي رواية) قال: قيل للنبي ﷺ: ما يعدل الجهاد في سبيل الله عز وجل؟ قال: «لا تَسْتَطيعُوهُ». قال: فأعادوا عليه مرتين أو ثلاثاً، كل ذلك يقول: «لا تَسْتَطيعونَهُ». وقال في الثالثة:

«مَثَلُ المُجاهِدِ في سَبيلِ اللهِ كَمَثَلِ الصَّائِمِ القائِمِ القانِتِ بآياتِ اللهِ، لا يَفْتُرُ مِنْ صيامِ ولا صلاةٍ، حتَى يَرْجِعَ المُجاهِدُ في سَبيل اللهِ تَعَالى».

(وفي رواية) قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

«مَثَلُ المُجاهِدِ في سَبيلِ اللهِ ـ واللهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُجاهِدُ في سَبيلِهِ ـ كَمَثَلِ الصَّائِم القائِم الخاشع الرَّاكِعُ السَّاجِدِ».

وقال ابن أبي عاصم في «كتاب الجهاد»: حدثنا الحوطي؛ قال: حدثنا أبو المغيرة، عن صفوان بن عمرو؛ قال: حدثنا خالد بن الوليد السكسكي؛ قال: سمعت رجلاً من أهل دمشق يحدث ابن أبي كبشة بالهند ـ زعم أنه أدرك رسول الله على \_! قال: أقبل عبد الرحمٰن بن عوف إلى رسول الله على إني أريد أن أبتَعَثَ في هٰذا البعث الذي أمر به رسول الله على أو فقال رسول الله على إني أريد أن أخرج فأشتري جهازاً وظهراً من الأحياء التي وراء المدينة .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦ / ٤ ـ فتح)، ومسلم (١٨٧٨)، وأخرجه الترمذي (١٦١٩) كالرواية الثانية، والنسائي (٦ / ١٩)، وله الرواية الثالثة (٦ / ١٨)، وغيرهم.

قال: فخرج، فما انصرف حتى بعث رسول الله عَلَيْ ذلك البعث، وأقبل عبد الرحمٰن؛ فقال: يا رسول الله! فاتني ذلك البعث، وإنما كنت في جهازي، فأخبرني بعمل أعمله بعدهم أبلغ به درجتهم، فقال له النبي عَلَيْ:

«هَيْهاتَ هَيْهاتَ، لا تَسْتَطيعُ ذَلِكَ». قال: أُوصيامُ أو صلاة أو صدقة؟ قال:

«تَسْتَطيعُ أَنْ تَقومَ فلا تَنَامَ، وتَصومَ ولا تُفْطِرَ حتى ينصرفوا؟». قال: لا. فقال له رسول الله ﷺ: «لَوْ فَعَلْتَ ذَلِكَ ما بَلَغْتَ دَرَجاتِهمْ»(١).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه؛ قال: بعث رسول الله على بسبسة عيناً ينظر ما صنعت عير أبي سفيان، فجاء وما في البيت أحد غيري وغير رسول الله على فحدثه الحديث.

قال: فخرج رسول الله ﷺ فتكلم؛ فقال:

«إِنَّ لَنا طَلِبَةً فَمَنْ كَانَ ظَهْرُهُ حَاضِراً فَلْيَرْكَبْ مَعَنا».

فجعل رجال يستأذنون في ظُهرانهم في علو المدينة، فقال: «لا، إِلَّا مَنْ كَانَ ظَهْرُهُ حاضِراً».

فانطلق رسول الله ﷺ وأصحابه حتى سبقوا المشركين إلى بدر، وجاء المشركون، فقال رسول الله ﷺ:

«لا يُقَدِّمَنَّ أَحَدٌ مِنْكُمْ إلى شَيْءٍ حتَّى أَكُونَ أَنا دُونَهُ».

فدنا المشركون، فقال رسول الله ﷺ:

«قُوموا إلى جَنَّةٍ عَرْضُها السَّماواتُ والأرْضُ».

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في «كتاب الجهاد» (رقم ٦٩) وغيره.

قال: يقول عمير بن الحمام الأنصاري: يا رسول الله! جنة عرضها السماوات والأرض؟!

قال: ﴿نَعَمْ،

قال: بَخ بَخ .

فقال رسول الله ﷺ: «ما يَحْمِلُكَ عَلَى قولِكَ بَخ بَخ ؟».

قال: لا والله يا رسول الله! إلا رجاءة أن أكون من أهلها.

قال: «فإِنَّكَ مِنْ أَهْلِها».

فأخرج تمرات من قَرَنِهِ(١)، فجعل يأكل منهن، ثم قال: لئن أنا حييت حتى آكل تمراتي هذه، إنها لحياة طويلة.

قال: فرمى بما كان معه من التمر، ثم قاتلهم حتى قتل (١).

وعن عمرو بن عبسة رضي الله عنه ؛ قال: سمعت رسول الله على يقول:

«مَنْ رَمَى الْعَدُوَّ بِسَهْمٍ، فَبَلَغَ سَهْمُهُ الْعَدُوَّ أَصَابَ أَوْ أَخْطَأَ، فَيَعْدِلُ رَقَبَةً»(٣).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«لا يَلجُ النَّارَ رَجُلُ بَكَى مِنْ خَشْيَةِ اللهِ ؛ حَتَّى يَعُودَ اللَّبَنُ في الضَّرْعِ ، وَلا يَجْتَمِعُ غَبارُ في سبيلِ اللهِ ودُخانُ جَهَنَّمَ في مِنْخَر مُسْلِم أَبداً»(١).

<sup>(</sup>١) أي: جعبة النُّشَّاب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٩٠١) وغيره.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي (٦ / ٢٦)، وابن ماجه (٢٨١٢)، وغيرهما، وهو في وصحيح الجامع، (٦١٤٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٢٣١١)، وقال: «حديث حسن صحيح»، والنسائي (٦ / ١٢)، =

وعن أبي أمامة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ؛ قال:

«لَيْسَ شَيْءٌ أَحَبَ إلى اللهِ تَعَالى مِنْ قَطْرَتَيْنِ وَأَثْرَيْنِ: قَطْرَةُ دُمُوعِ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ، وَأَمَا الأَثْرَانِ؛ فَأَثَرٌ في سبيل اللهِ عَشْيَةِ اللهِ، وَأَمَا الأَثْرَانِ؛ فَأَثَرٌ في سبيل اللهِ تَعَالى، (١). تَعَالى، وَأَثَرُ في فَريضَةً مِنْ فَرائِضِ اللهِ تَعَالى، (١).

وعن عبد الله بن أبي أوفى رضي الله عنهما؛ أن رسول الله على قال: «واعْلَموا أَنَّ الجَنَّةَ تَحْتَ ظِلال ِ السُّيُوفِ»(٢).

قال الحافظ(٣): قال القرطبي: وهو من الكلام النفيس الجامع الموجز المشتمل على ضروب من البلاغة مع الوجازة وعذوبة اللفظ؛ فإنه أفاد الحض على الجهاد، والإخبار بالثواب عليه، والحض على مقاربة العدو، واستعمال السيوف، والاجتماع حين الزحف حتى تصير السيوف تظل المتقاتلين.

وقال ابن الجوزي: المراد أن الجنة تحصل بالجهاد، و(الظلال) جمع ظل، وإذا تدانى الخصمان صار كل منهما تحت ظل سيف صاحبه لحرصه على رفعه عليه، ولا يكون ذلك إلا عند التحام القتال.

وتقدم حديث: «إِنَّ أَبْـوابَ الجَنَّةِ تَحْتَ ظِلاَل ِ السَّيوفِ»، وشَرْحُ ابن النحاس له (١٠).

وعن سبرة بن أبي فاكه رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

<sup>=</sup> والحاكم (٤ / ٢٦٠) وصححه ووافقه الذهبي، وأخرجه أحمد (٢ / ٥٠٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (١٦٦٩)، وحسنه الألباني في «تخريج المشكاة» برقم (٣٨٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦ / ٣٢ ـ فتح) وفي مـواضع أخـر، ومسلم (١٧٤٢)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) وفتح الباري، (٦ / ٣٢).

<sup>(</sup>٤) (ص ٢٤).

«إِنَّ الشَّيْطانَ قَعَدَ لا بْنِ آدَمَ بِأَطْرُقِهِ فَقَعَدَ لَهُ بِطَرِيقِ الإِسلام ؛ فقالَ: تُسْلِمُ وَتَذَرُ دَينَكَ ودينَ آبائِكَ وآباءِ أبيكَ؟ فعصاهُ فأسْلَمَ، ثُمَّ قَعَدَ لَهُ بِطَرِيقِ الهِجْرَة ؛ فقالَ: تُهاجِرُ وَتَدَعُ أَرْضَكَ وَسَماءَكَ؟ وإِنَّما مَثَلُ المُهاجِرِ كَمَثَلِ الفَرَسِ في الطَّول (۱)، فعصاهُ فهاجَرَ، ثُمَّ قَعَدَ لَهُ بطريقِ الجهادِ ؛ فقالَ: تُجاهِدُ فهوَ جَهْدُ النَّفْسِ والمال ، فَتُقاتِلُ فَتُقْتَلُ فَتُنْكَعُ المَرْأَةُ وَيُقْسَمُ المالُ؟ فعصاهُ فجاهدَ. فقال رسول الله ﷺ: فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ كَانَ حَقّاً عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَ أَنْ يُدْخِلَهُ الجَنَّة ، الحديث (۲).

وقال ابن النحاس للمتخلف عن الجهاد (٣): وإن قلت: لا تطيب نفسي بفراق زوجتي وجمالها، وأنسي بقربها وسروري بوصالها. فهب أن زوجتك أحسن النسوان، وأجمل أهل الزمان، أليس أولها نطفة مذرة (١)، وآخرها جيفة قذرة، وهي فيما بين ذلك تحمل العذرة ؟! حيضها يمنعك شطر عمرها، وعقوقها لك أكثر من برها، إن لم تكتحل تعمّشت عينها، وإن لم تتزين ظهر شيبها، وإن لم تمتشط شعثت شعورها، وإن لم تدهن طفى نورها، وإن لم تطيب تَفِلت، وإن لم تتطهر نتنت، كثيرة العلل، سريعة الملل، إن كبرت أيست، وإن عجزت هرمت، تحسن إليها جهدك فتنكر ذلك عند السخط.

تروم منها أقذر ما فيها، وتخاف هجرها وتخشى تجافيها، يحملك حبها على الكد والتعب والشقاء الشديد والنصب، توردك الموارد المهلكة، وترضى في هواها بهلاكك وما أوشكه، تودك لمرادها منك فإن فات؛ أعرضت عنك

<sup>(</sup>١) (الطَّوَل): الحبل الطويل يُشد أحدُ طرفيه في وتِد أو غيره، والطرف الآخر في يد الفرس؛ ليدور فيه ويرعى ولا يذهب لوجهه. «نهاية».

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي (٦ / ٢١ - ٢٢) وغيره، وهو في «صحيح الجامع» (رقم ١٦٤٨).

<sup>(</sup>٣) «مشارع الأشواق» (١ / ١٢٩ ـ ١٣١) باختصار وتصرف يسير.

<sup>(</sup>٤) أي: فاسدة.

وهجرتك، وطلبت سواك، وملَّتك وأظهرت قلاك(١)، وقالت بلسان حالها إن لم تفصح بمقالها: واصلني وأنفق، أو فارقني وطلّق.

وبالجملة لا يمكن أن تستمتع بها إلا على عِوَج، ولا تدوم صحبتك إياها إلا مع ضيق وحرج، يالله العجب! كيف يقعدك حب هذه عن وصال من نشأت في ظلال القصور، في دار النعيم والسرور؟!

واعلم أن فراق زوجتك تلك لا بد منه، وكأن قد وقع، والجنة إن شاء الله تجمع بينكما ونعم المجتمع، وما بينك وبين وصلها ـ إن كانت من الصالحات ـ إلا وقت لا بد من فراقك لها فيه وهو الممات، فتجدها في الآخرة قد ذهب ما تكره منها، وزال ما يسوء منها، وحَسُنَ خُلُقها وكمل خَلْقها؛ كحلاء نجلاء حسناء زهراء، بكراً عذراء، قد طهرت من الحيض والنفاس، وكرمت منها الأنواع والأجناس، وزال اعوجاجها، وزاد ابتهاجها، وعظمت أنوارها، وجل مقدارها.

## فصل في ذم المتخلف عن الجهاد وذم من مات ولم يغز ولم يحدث نفسه بالغزو

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا مَا لَكُرُ إِذَا فِيلَ لَكُرُ اَنفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُرُ إِذَا فِيلَ لَكُرُ اَنفِرُواْ فِي اللَّهُ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ قُلَ إِن كَانَ ءَابَ آؤُكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُو

<sup>(</sup>١) يعني: بغضك.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٣٨ و٣٩.

وَأَمْوَالُ اَقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرُهُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَدِكُنُ تَرْضَوْنَهَا آحَبَ إِلَيْكُمُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْقِتَ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ ﴾ (١).

وعن ابن عمر رضى الله عنهما؛ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

«إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ البَقَرِ، ورَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وتَرَكْتُمُ الجِهادَ سَلَطَ اللهُ عَلَيْكُمْ ذُلًا، لاَ يَنْزَعُهُ حَتَى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ (٧).

قال ابن النحاس (٣): معنى الحديث؛ أن الناس إذا تركوا الجهاد، وأقبلوا على الزرع ونحوه تسلط عليهم العدو لعدم تأهبهم له واستعدادهم لنزوله ورضاهم بما هم فيه من الأسباب، فأولاهم ذلاً وهواناً لا يتخلصون منه حتى يرجعوا إلى ما هو واجب عليهم؛ من جهاد الكفار، والإغلاظ عليهم، وإقامة الدين، ونصرة الإسلام وأهله، وإعلاء كلمة الله، وإذلال الكفر وأهله.

ودلَّ قوله ﷺ: (حتى ترجعوا إلى دينكم) على أن ترك الجهاد والإعراض عنه والسكون إلى الدنيا خروج عن الدين ومفارقة له، وكفى به ذنباً وإثماً مبيناً.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«مَنْ ماتَ ولَمْ يَغْزُ، ولَمْ يُحَدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ؛ ماتَ عَلَى شُعْبَةٍ مِنْ نِفاقٍ» (٤).

<sup>(</sup>١) التوبة: ٢٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٤٦٢) وغيره، وصححه الألباني لطرقه، ومنها ما في ومسند أحمد،
(٢ / ٢٨ و٤٤)؛ انظر: والسلسلة الصحيحة، (١ / ١٥ - ١٦).

<sup>(</sup>٣) دمشارع الأشواق، (١ / ١٠٦ ـ ١٠٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٩١٠) وغيره.

# فصل في فضل الشهداء وما لهم عند الله من الكرامة

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ فَيَلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ آمَوَنَا بَلَ آحَيآ أَعِنَا عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِمَا ءَاتَهُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ، وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ اللّهَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةِ مِّنَ اللّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللّهَ كَلْفِهِمْ أَلّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةِ مِّنَ اللّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ المُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

قال السعدي (١): هذه الآيات الكريمات، فيها فضل الشهداء وكرامتهم، وما منَّ الله عليهم به من فضل وإحسان، وفي ضمنها تسلية الأحياء عن قتلاهم وتعزيتهم، وتنشيطهم للقتال في سبيل الله، والتعرض للشهادة؛ فقال:

﴿ولا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا في سَبِيلِ اللهِ ﴾؛ أي: في جهاد أعداء الدين، قاصدين بذلك إعلاء كلمة الله، ﴿أَمُواتاً ﴾؛ أي: لا يخطر ببالك وحسبانك أنهم ماتوا وفقدوا، وذهبت عنهم لذة الحياة الدنيا والتمتع بزهرتها، الذي يحذر من فواته من جبن عن القتال، وزهد في الشهادة، ﴿بَلْ ﴾ قد حصل لهم أعظم مما يتنافس فيه المتنافسون؛ فهم ﴿أَحْياءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ في دار كرامته، ولفظ اعند ربهم، هي يقتضي علو درجتهم، وقربهم من ربهم، ﴿يُرْزَقُونَ ﴾ من أنواع النعيم، الذي لا يعلم وصفه إلا من أنعم به عليهم.

ومع هذا صاروا ﴿فَرحينَ بِما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ ؛ أي: مغتبطون بذلك، وقد قرت به عيونهم، وفرحت به نفوسهم وذلك لحسنه وكثرته وعظمته، وكمال اللذة في الوصول إليه وعدم المنغص.

فجمع الله لهم بين نعيم البدن بالرزق، ونعيم القلب والروح بالفرح بما

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٦٩ ـ ١٧١.

<sup>(</sup>٢) وتيسير الكريم الرحمن، (١ / ٢٩٢ - ٢٩٣).

آتاهم من فضله، فتم لهم النعيم والسرور، وجعلوا ﴿يَسْتَبْشِرونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم مِنْ خَلْفِهِمْ ﴾؛ أي: يبشر بعضهم بعضاً بوصول إخوانهم الذين لم يلحقوا بهم، وأنهم سينالون ما نالوا.

﴿ أَلَا خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾؛ أي: يستبشرون بزوال المحذور عنهم وعن إخوانهم المستلزم كمال السرور.

﴿ يَسْتَبُشِرُ وَنَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلِ ﴾؛ أي: يهني، بعضهم بعضاً بأعظم مُهَنَا به؛ وهو نعمة ربهم وفضله وإحسانه.

﴿ وَأَنَّ اللهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ المُؤْمِنينَ ﴾ بل ينميه ويشكره من فضله ما لا يصل إليه سعيهم . ١. هـ .

وعن مسروق؛ قال: سألنا عبد الله (هو ابن مسعود) عن هذه الآية: ﴿ولا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُواتاً بَلْ أُحياءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾. قال: أما إنا قد سألنا عن ذٰلك؛ فقال:

«أَرْواحُهُمْ في جَوْفِ طَيْرٍ خُضْرٍ لَها قَنادِيلُ مُعَلَقةٌ بِالعَرْش ، تَسْرَحُ مِنَ الجَنَّةِ حَيْثُ شَاءَتْ ، ثُمَّ تَأُوي إلى تِلْكَ القناديل ، فَاطَّلَعَ إِلَيْهِمْ رَبَّهُمُ اطَّلاعَةً ، الجَنَّةِ حَيْثُ فقالَ: هَلْ تَشْتَهُونَ شَيئاً؟ قالوا: أَيَّ شَيْءٍ نَشْتَهِي؟ ونَحْنُ نَسْرَحُ مِنَ الجَنَّةِ حَيْثُ فقالَ: هَلْ تَشْتَهُونَ شَيئاً؟ قالوا: أَيَّ شَيْءٍ نَشْتَهِي؟ ونَحْنُ نَسْرَحُ مِنَ الجَنَّةِ حَيْثُ فقالَ: هَلْ تَشْتَهُونَ شَيئاً؟ قالوا: أَيَّ شَيْءٍ نَشْتَهِي اللَّهُمْ لَنْ يُتْرَكُوا مِنْ أَنْ يُسْأَلُوا؟ شِيْنَا، فَفَعَلَ ذَلِكَ بِهِمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ، فَلَمَّا رَأُوا أَنَّهُمْ لَنْ يُتْرَكُوا مِنْ أَنْ يُسْأَلُوا؟ قالوا: يا رَبِّ! نُرِيدُ أَنْ تَرُدُ أَرْواحَنَا في أَجْسادِنا حتَى نَقْتَلَ في سَبيلِكَ مَرَّةً أَخْرَى ، فَلَمَّا رَأَى أَنْ لَيْسَ لَهُمْ حَاجَةُ تُركُوا» (١).

وعن ابن عباس رضي الله عنه؛ أن رسول الله على قال الأصحابه: «لمَّا أصيبَ إِخْوانُكُمْ بِأُحُدٍ، جَعَلَ اللهُ أَرْواحَهُمْ في جَوْفِ طَيْرٍ خُضْرٍ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٨٧) وغيره .

تَرِدُ أَنْهَارَ الْجَنَّةِ: تَأْكُلُ مِنْ ثِمَارِهَا، وَتَأْوِي إِلَى قَنَادِيلَ مِنْ ذَهَبِ مُعَلَّقَةٍ في ظِلَ الْعَرْش، فَلَمَّا وَجَدُوا طِيبَ مَأْكَلِهِمْ وَمَشْرَبِهِمْ وَمَقِيلِهِمْ قالوا: مَنْ يُبَلِّغُ إِخْوَانَنَا عَنَا أَنَّا أَحْيَاءُ في الْجَنَّةِ نُرْزَقُ لِئَلاً يَزْهَدُوا في الْجِهادِ ولا يَنْكُلوا عِنْدَ الْحَرْبِ؟ فقالَ اللهُ سُبحانَهُ: أنا أَبلَغُهُمْ عَنْكُمْ»، قال: «فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ولا تَحْسَبَنَ اللَّذِينَ قُتِلُوا في سَبيل اللهِ ﴾ إلى آخر الآية »(١).

وعن المقدام بن معد يكرب رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على:

«للشَّهيدِ عِنْدَ اللهِ سِتِّ خِصالٍ: يُغْفَرُ لَهُ فِي أُوَّلِ دُفْعَةٍ [مِنْ دَمِهِ]، وَيَرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الجَنَّةِ، ويُجارُ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ، ويأْمَنُ مِنَ الفَزَعِ الأَكْبَرِ، [وَيُحَلِّى حُلَّةَ الإِيمانِ]، وَيُوضَعُ عَلَى رأْسِهِ تاجُ الوَقارِ، الياقوتةُ مِنها خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وَما فيها، ويَرْوَجُ أُثْنَيْنِ وسَبعينَ زَوْجَةً مِنَ الحُورِ العينِ، ويَشْفَعُ في سَبْعِينَ مِنْ أَقارِبِهِ» (٢).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢٥٣٠) وغيره، وصححه الألباني في وتخريج الطحاوية؛ (ص ٤٥٥).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (١٦٦٣) واللفظ له، وقال: «حسن صحيح غريب»، وابن ماجه
(۲۷۹۹)، وأحمد (٤ / ١٣١)، والزيادتان لهما، وصحح إسناده الألباني في «أحكام الجنائز» (ص
٣٦).

#### الباب الرابع

# في ذكر ما يتعلق بباب الريان من أبواب الجنة

وفيه الغمول التالية:

- فضل الميام واختصاصه بأنه لله دن بين الأصال.
  - = فخل صيام رمضان،
- = الترهيب من إفطار شيء من رمضان من فير عدر.

# فصل في فضل الصيام واختصاصه بأنه لله من بين الأعمال

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اَلْمُسْلِمِينَ وَالْمُشْلِمَاتِ وَاَلْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَالِمُ وَالْمُنْمِينَامِينَامِينَامِ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُلْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُنْمِينَامِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِنِينَامِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِينَامِ وَالْمُؤْمِنِينَامِ وَالْمُؤْمِنِينَامِ وَالْمُعْمِينَامِ وَالْمُؤْمِنِينَامِ وَالْمُؤْمِنِينَامِ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤْمِنِينَامِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِنِينَامِ وَالْمُؤْمِنِينَام

عن أبي هريرة رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله على:

«كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ يُضاعَفُ؛ الحَسَنَةُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِنَةِ ضِعْفٍ. قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : إِلَّا الصَّوْمَ، فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجزي بِهِ، يَدَعُ شَهْوَتَهُ وطَعامَهُ مِنْ أَجلي. للصَّائِم فَرْحَتَانِ: فَرْحَةٌ عِنْدَ فِطْرِهِ، وَفَرْحَةٌ عِنْدَ لِقاءِ رَبِّهِ (وفي رواية: إذا أَجلي. للصَّائِم فَرْحَتانِ: فَرْحَةٌ عِنْدَ فِطْرِهِ، وَفَرْحَةٌ عِنْدَ لِقاءِ رَبِّهِ (وفي رواية: إذا لَقِي اللهَ فَجَزاهُ؛ فَرِحَ)، ولَخُلوفُ (٢) فيهِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللهِ مِنْ ريح المِسْكِ» (٣).

قال السعدي في «بهجة القلوب»(1): استثنى في هذا الحديث الصيام،

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) (الخلوف): تغير رائحة الفم من الصوم؛ لخلو المعدة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤ / ١٠٣ و١١٨ و١٠ / ٣٦٩ و١٣ / ٤٦٤ و١٠٥ ـ فتح). ومسلم (١١٥) واللفظ له، وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) (ص ۱۳۳ = ۱۳۴).

وأضافه إليه وأنه الذي يجزي به بمحض فضله وكرمه، من غير مقابلة للعمل بالتضعيف المذكور الذي تشترك فيه الأعمال، وهذا شيء لا يمكن التعبير عنه، بل يجازيهم بما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

وفي الحديث كالتنبيه على حكمة هذا التخصيص، وأن الصائم لما ترك محبوبات النفس التي طبعت على محبتها، وتقديمها على غيرها، وأنها من الأمور الضرورية، فقدَّم الصائم عليها محبة ربه؛ فتركها لله في حالة لا يطلع عليها إلا الله، وصارت محبته لله مقدمة وقاهرة لكل محبة نفسية، وطلبُ رضاه وثوابه مقدماً على تحصيل الأعراض النفسية؛ فلهذا اختصه الله لنفسه، وجعل ثواب الصائم عنده، فما ظنك بأجر وجزاء تكفل به الرحمن الرحيم الكريم المنان، الذي عمت مواهبه جميع الموجودات، وخص أولياءه منها بالحظ الأوفر، والنصيب الأكمل، وقدر لهم من الأسباب والألطاف التي ينالون بها ما عنده على أمور لا تخطر بالبال، ولا تدور في الخيال، فما ظنك أن يفعل الله بهؤلاء الصائمين المخلصين؟!

وهنا يقف القلم، ويسيح قلب الصائم فرحاً وطرباً بعمل اختصه الله لنفسه، وجعل جزاءه من فضله المحض، وإحسانه الصرف، و ﴿ ذَٰلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ واللهُ ذُو الفَضْلِ العَظيمِ ﴾ (١).

وعن الحارث الأشعري رضي الله عنه؛ أن النبي ﷺ قال:

«إِنَّ اللهَ أَمَرَ يَحيى بْنَ زَكريًا بِخَمْسِ كَلِماتٍ أَنْ يَعْمَلَ بِها، ويأَمُّرَ بَني إسرائيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بِها، الحديث، وفيه:

«وأُمْرَكُمْ بِالصَّيامِ ؛ فإنَّ مَثَلَ ذٰلِكَ كَمَثَل ِ رَجُل ٍ في عِصابَةٍ مَعَهُ صُرَّةٌ فيها

<sup>(</sup>١) الحديد: ٢١، والجمعة: ٤.

مِسْكَ، فَكُلُّهُمْ يَعْجَبُ ـ أَوْ يُعْجِبُهُ ـ ريحُها، وإِنَّ ريحَ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللهِ مِنْ ريحِ المِسْكِ»(١).

وعن سهل بن سعد رضي الله عنه، عن النبي ﷺ؛ قال:

«للصَّائِمينَ بابُ في الجَنَّةِ يُقالُ لَهُ: الرَّيَّانُ، لا يَدْخُلُ فيهِ أَحَدُ غَيْرُهُمْ، فإذا دَخَلَ آخِرُهُمْ أَعْلِقَ، مَنْ دَخَلَ فيهِ شَرِبَ، وَمَنْ شَرِبَ لَمْ يَظْمَأَ أَبداً ٣٥٠٠.

قال الحافظ(٣): (الريّان) وزن فعلان من الرِّي: اسم علم على باب من أبواب الجنة، يختص بدخول الصائمين منه، وهو مما وقعت المناسبة فيه بين لفظه ومعناه؛ لأنه مشتق من الرّي، وهو مناسب لحال الصائمين. قال القرطبي: اكتفى بذكر الري عن الشبع؛ لأنه يدل عليه من حيث أنه يستلزمه. قلت: أو لكونه أشق على الصائم من الجوع. ا.ه.

#### وعن ابن عباس رضى الله عنهما:

«أن رسول الله ﷺ بعث أبا موسى سريةً في البحر، فبينما هم كذلك قد رفعوا الشراع في ليلة مظلمة ؛ إذا هاتف من فوقهم يهتف: يا أهل السفينة! قفوا أخبركم بقضاء قضاه الله على نفسه. قال أبو موسى: أخبرنا إن كنت مخبراً. قال: إن الله تبارك وتعالى قضى على نفسه أنه من أعطش نفسه له في يوم صائف

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۸۹۳ و۲۸۹۳)، وابن خزيمة في «صحيحه» (٤٨٣)، وابن حبان (٨ / ٤٣ ـ إحسان)، والحاكم (١ / ١١٨)، وصححه، وكذا أخرجه الطيالسي (١١٦١)، وصحح إسناده الألباني في «تخريج المشكاة» (رقم ٣٦٩٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري ومسلم والترمذي (۷٦٥)، والنسائي (٤ / ١٦٨) بلفظه، وابن ماجه
(١٦٤٠) وغيرهم، وقد تقدم بلفظ البخاري .

<sup>(</sup>٣) انظر: «الفتح» (٤ / ١١١).

سقاه الله يوم العطش،(١).

عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ قال:

«الصّيامُ والقُرْآنُ يَشْفَعَانِ للعَبْدِيوْمَ القِيامَةِ، يقولُ الصّيامُ: أَيْ رَبِّ! مَنَعْتُهُ الطّعامَ والشَّهَ والشَّهَ والسَّهَ والسَّهُ والسَّهُ والسَّهُ والسَّهُ والسَّهُ والسَّهُ واللهُ والسَّهُ واللهُ والسَّهُ واللهُ والله

وعن عثمان بن أبي العاص رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله على يقول:

«الصِّيامُ جُنَّةُ ٣) مِنَ النَّارِ، كَجُنَّةِ أَحَدِكُمْ مِنَ القِتالِ ، (١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«الصِّيامُ جُنَّةُ، وحِصْنُ حَصِينٌ مِنَ النَّارِ» (٥٠).

قوله ﷺ: (الصيام جنة)؛ أي: وقاية وستر من عذاب النار؛ لأن الصيام

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار (۱ / ٤٨٨ ـ كشف الأستار)، وهو في «صحيح الترغيب» (رقم ٩٧٠ ـ ط ٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢ / ١٧٤)، والحاكم (١ / ٥٥٤)، وغيرهما. وقال الحاكم: وصحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في وتخريج المشكاة، تحت الحديث (رقم 197٣).

<sup>(</sup>٣) (الجنة): هو ما يُجُنُّك؛ أي: يسترك ويقيك مما تخاف.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي (٤ / ١٦٧)، وابن ماجه (١٦٣٩) واللفظ له، وأحمد (٤ / ٢٢)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٣٥٧٣)، وغيرهم، وصحح إسناده الألباني في «صحيح الترغيب»
(١ / ٤٨٣ ـ ط ٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٢ / ٤٠٢)، والبيهقي في «الشعب» (٣٥٧١)، وهو في «صحيح الجامع» (رقم ٣٧٧٤).

يمنع العبد من الوقوع في السيئات، ويقيه مما يؤذيه من الشهوات المحرمات، ويمرنه على الأعمال الصالحات؛ فتحصل بذلك الوقاية من النار.

وعن ابن مسعود رضى الله عنه؛ قال: قال لنا رسول الله عِين :

«يا مَعْشَرَ الشَّبابِ! مَن اسْتَطاعَ مِنْكُمُ الباءَةَ فَلْيَتَزَوَّجُ؛ فإِنَّهُ أَغَضُ للبَصَرِ وأَحْصَنُ للفَرْجِ، ومَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ؛ فَإِنَّهُ لَهُ وِجاءً»(١).

(الـوجـاء)؛ كما قال النووي(٢): هو رض الخُصيتين، والمراد هنا: أن الصوم يقطع الشهوة ويقطع شر المنيّ؛ كما يفعله الوجاء.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«ما مِنْ عَبْدٍ يَصومُ يوماً في سَبيلِ اللهِ ؛ إِلاَّ باعَدَ اللهُ بذلِكَ اليَوْمِ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعينَ خَريفاً (٣)»(٤).

وعن عقبة بن عامر، عن رسول الله عَلَيْ ؛ قال:

«مَنْ صامَ يوماً في سَبيلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَ ؛ باعَدَ اللهُ مِنْهُ جَهَنَمَ مَسيرَةَ مِئةِ عام »(٥).

وعن أبي أمامة رضي الله عنه؛ أن النبي ﷺ قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤ / ١١٩ و٩ / ١٠٦ و١١٢ ـ فتح)، ومسلم (١٤٠٠)، وغيرهما.

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» (۹ / ۱۷۳).

<sup>(</sup>٣) (الخريف): السنة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦ / ٤٧)، ومسلم (١١٥٣)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٥) أخرجه النسائي (٤ / ١٧٤)، وهو في «صحيح الجامع» (٦٢٠٦).

وأخرج بنحوه الطبراني في «الكبير»، و «الأوسط» عن عمرو بن عبسة رضي الله عنه، بإسناد لا بأس به؛ كما قال المنذري في «الترغيب» (٢ / ٨٦).

«مَنْ صامَ يوماً في سَبيلِ اللهِ؛ جَعَلَ اللهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ خَنْدَقاً كما بَيْنَ السَّماءِ والأرْضِ (١).

# فصل في فضل صيام رمضان

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللهِ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ تعالى: ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَ

قال السعدي (٣): فذكر تعالى للصوم هذه الفائدة العظمى، المحتوية على فوائد كثيرة؛ وهي قوله: ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾؛ أي: ليكون الصيام وسيلة لكم إلى حصول التقوى، ولتكونوا بالصيام من المتقين، وذلك أن التقوى اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من فعل المحبوبات لله ورسوله، وترك ما يكرهه الله ورسوله.

فالصيام هو الطريق الأعظم لحصول هذه الغاية الجليلة، التي توصل العبد إلى السعادة والفلاح؛ فإن الصائم يتقرب إلى الله بترك ما تشتهيه نفسه من طعام وشراب وتوابعها؛ تقديماً لمحبة الله على محبة النفس؛ ولذلك اختصه الله من بين الأعمال؛ فقال: «الصَّوْمُ لِي وأنا أَجْزِي بِهِ»(١).

وبالصيام يزداد الإيمان، ويتمرن العبد على الصبر النفسي الدافع لاندفاع النفس البهيمية في شهواتها الضارة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (١٦٢٤)، وهو في «السلسلة الصحيحة» برقم (٥٦٣).

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) «الرياض الناضرة». انظر: (ص ٢٢ ـ ٢٤).

<sup>(</sup>٤) بعض حديث متفق عليه، وقد تقدم.

وبالصيام يستعين العبد على كثير من العبادات؛ من صلاة وقراءة وذكر وصدقة، ويردع النفس عن الوقوع في الأمور المحرمة من أقواله وأفعاله، وذلك من أصول التقوى.

وبالصيام يعرف العبد نعمة الله عليه في أقداره على ما يتمتع به من مأكل ومشرب ومنكح وتوابعها؛ فبالامتناع منها في وقت وحصول المشقة بذلك، وإباحته في بقية أوقاته؛ يذوق طعم الجوع والظمأ، ويعرف مقدار النعمة، ويحنو على إخوانه المعدمين الذين لا يكادون يجدون القوت دائماً.

وبالصيام يكون العبد صابراً على الطاعات، وعن المخالفات، وعلى أقدار الله المؤلمة؛ بصبره عن المفطرات التي يؤلم النفس تركها، ويكون من الشاكرين لله بمعرفة مقدار نعمة الله عليه بالسعة والغنى، وبنعمته الكبرى بتوفيقه للصيام؛ فإن نعم الله الدينية أكبر من نعمه الدنيوية.

وأما منافع الصيام البدنية؛ فقد ذكر الأطباء أنه يحفظ الصحة، ويذيب الفضلات المؤذية، ويريح القوى، ويرد إليها قوتها، وهو أفضل أنواع الحمية عن تناول ما يؤذي البدن؛ فهو جامع لمصالح الدين والدنيا والآخرة.

وقال(۱): الصيام من أكبر أسباب التقوى؛ لأن فيه امتثال أمر الله واجتناب نهيه، فمما اشتمل عليه من التقوى: أن الصائم يترك ما حرم الله عليه من الأكل والشرب والجماع ونحوها التي تميل إليها نفسه؛ متقرباً بذلك إلى الله راجياً بتركها ثوابه؛ فهذا من التقوى.

ومنها: أن الصائم يدرب نفسه على مراقبة الله تعالى، فيترك ما تهوى نفسه مع قدرته عليه؛ لعلمه باطلاع الله عليه.

<sup>(</sup>١) وتيسير الكريم الرحمن، (١ / ١٤٣).

ومنها: أن الصيام يضيق مجاري الشيطان؛ فإنه يجري من ابن آدم مجرى الدم(١)؛ فبالصيام يضعف نفوذه، وتقل منه المعاصي.

ومنها: أن الصائم في الغالب تكثر طاعته، والطاعات من خصال التقوى. ١. هـ.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله عِين : «مَنْ صامَ رَمضانَ إِيماناً واحْتِساباً غُفِرَ لَهُ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبهِ»(١).

قال الخطابي: قوله: (إيماناً واحتساباً)؛ أي: نية وعزيمة، وهو أن يصومه على التصديق والرغبة في ثوابه، طيبةً به نفسه، غير كاره له، ولا مستثقل لصيامه، ولا مستطيل لأيامه، لكن يغتنم طول أيامه لعظم الثواب.

وقال البغوي: قوله (احتساباً)؛ أي: طلباً لوجه الله تعالى وثوابه؛ يقال: فلان يحتسب الأخبار ويتحسبها؛ أي: يتطلبها.

وعن كعب بن عجرة رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«احْضُرُوا المِنْبَرَ». فحضرنا، فلما ارتقى درجة قال: «آمين». فلما ارتقى الدرجة الثالثة؛ قال: «آمين». فلما نزل قلنا: يا رسول الله! لقد سمعنا منك اليوم شيئاً ما كنا نسمعه. قال:

«إِنَّ جِبرِيلَ عليهِ الصَّلاةُ والسَّلامُ عَرَضَ لِي ؛ فقالَ: بُعداً لِمَنْ أَدْرَكَ رَمضانَ ؛ فَلَمْ يُغْفَرْ لَهُ. قُلْتُ: آمينَ. فَلَمَّا رَقِيتُ التَّانِيَةَ ؛ قالَ: بُعْداً لِمَنْ ذُكِرْتَ عِنْدَهُ ؛ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ. قُلْتُ: آمينَ. فَلَمَّا رَقِيتُ الثَّالِثَةَ ؛ قالَ: بُعداً لِمَنْ أَدْرَكَ عِنْدَهُ ؛ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ. قُلْتُ: آمينَ. فَلَمَّا رَقِيتُ الثَّالِثَةَ ؛ قالَ: بُعداً لِمَنْ أَدْرَكَ

<sup>(</sup>١) وإِنَّ الشَّيْطانَ يَجْرِي مِنِ أَبْنِ آذَمَ مَجْرَى الدَّمِ ،؛ حديث متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١ / ٩٣ ـ فتح) وفي مواضع أخر، ومسلم (٧٦٠)، وغيرهما.

أَبْوَاهُ الكِبْرَ عِنْدَهُ أَوْ أَحَدُهُما؛ فَلَمْ يُدْخِلاهُ الجَنَّةَ. قُلْتُ: آمينَ (١٠).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه؛ قال: دخل رمضان، فقال رسول الله :

«إِنَّ هٰذَا الشَّهْرَ قَدْ حَضَرَكُمْ، وفيهِ لَيْلَةُ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ، مَنْ حُرِمَها فَقَدْ حُرِمَ الخَيْرَ كُلَّهُ ولا يُحْرَمُ خَيْرَها إِلَّا مَحْرُومٌ ﴾(٧).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن رسول الله ﷺ؛ قال:

«إذا كانَ أُوَّلُ ليلةٍ مِنْ شَهْرِ رمضانَ صُفَّدَتِ الشَّياطينُ ومَرَدَةُ الجِنِّ، وَعُلَقَتْ أَبُوابُ الجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقُ منها باب، وَقُتَّحَتْ أَبُوابُ الجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقُ منها باب، ويُتَحَتْ أَبُوابُ الجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقُ منها باب، ويُنادي مُنادٍ: يا باغِيَ الخَيْرِ أَقْبِلْ، ويا باغِيَ الشَّرِّ أَقْصِرْ، وللهِ عُتَقاءُ مِنَ النَّارِ، وذلكَ كُلَّ لَيلةٍ» (٣).

# فصل في الترهيب من إفطار شيء من رمضان من غير عذر

«بَيْنَا أَنا نائمُ إِذْ أَتاني رَجُلانِ، فأخذا بِضَبْعَيَّ، فَأَتيا جبلاً وَعْراً، فقالا: اصْعَدْ. فَقُلْتُ: إِنَّى لا أُطيقُهُ. فَقالا: إِنَّا سَنُسَهَّلُهُ لكَ. فَصَعِدْتُ حَتَى إِذَا كُنْتُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٤ / ١٥٣)، وصححه ووافقه الذهبي، وهو في وصحيح الترغيب، (رقم ٩٨١). والحديث مروي عن غير كعب؛ عند ابن حبان وغيره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه (١٦٤٤)، وحسن إسناده المنذري في والترغيب، (٢ / ٩٩).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، وقد تقدم.

في سواءِ الجَبَلِ إِذَا بِأَصواتٍ شديدةٍ، قُلْتُ: ما هٰذهِ الأَصْواتُ؟ قالوا: هٰذا عُواءُ أَهْلِ النَّارِ. ثُمَّ انْطَلَقَ بي فإذا أَنا بِقَوْم مُعَلِّقينَ بِعراقيبِهِمْ، مُشَقَّقَةً أَشْداقُهُمْ، تَسيلُ أَشْدَاقُهُمْ دَما، قال: قُلْتُ: مَنْ هُؤلاءِ؟ قالَ: هُؤلاءِ الَّذينَ يُفْطِرونَ قَبْلَ تَحِلَةٍ صَوْمِهمْ الحديث (۱).

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في «الكبرى»؛ كما في «تحفة الأشراف» (٤٨٧١)، وابن خزيمة (١ / ٤٨٧١)، وعنه ابن حبان (١٨٠٠ ـ موارد)، وأخرجه الحاكم (١ / ٤٣٠) مختصراً، وصححه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وأخرجه غير من ذكرنا. وقال الألباني في «صحيح الترغيب» (١ / ٤٢٠): وصحيح».

#### الباب العادس

# في ذكر ما يتعلق بباب الصدقة من أبواب الجنة

وفيه الغصول التالية:

- \_ فضل الصدقة،
- = فضل صدقة السر.
- التعدير من إبطال الصدقات بالمن والأدي.
- فضل الزكاة وبركتها وتطهيرها أهلها وتزكيتها إياهم،

- = الترهيب من منع الزكاة.
- = الحث على الانفاج قبل الموانع.

### فصل فى فضل الصدقة

قال الله تعالى: ﴿ مَّثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمْثُلِ حَبَّةٍ الْبَيْتَ سَنْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِ سُنْبُلَةٍ مِاثَةُ حَبَّةً وَاللّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآهُ وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴾ (ا)

قال القاسمي (٢): ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالُهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾؛ أي: في طاعته، ﴿ كَمَثَلِ حَبَّةٍ ﴾؛ أي: مثل نفقتهم كمثل حبة، أو مثلهم كمثل باذر حبة، فالحذف إما من جانب المشبه أو المشبه به لتحصيل المناسبة؛ أي: وتلك الحبة ألقيت في الأرض، ثم ﴿ أُنْبَتَتْ سَبْعَ سنابِلَ في كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِثَةً حَبَّةٍ ﴾؛ أي: أنبتت ساقاً انشعب سبع شعب، خرج من كل شعب سنبلة فيها مئة حبة، فصارت الحبة سبع مئة حبة بمضاعفة الله لها.

وقال ابن كثير (٣): وهذا المثل أبلغ في النفوس من ذكر عدد السبع مئة، فإن هذا فيه إشارة إلى أن الأعمال الصالحة ينميها الله عز وجل لأصحابها؛ كما ينمى الزرع لمن بذره في الأرض الطيبة.

وقال ابن القيم(1): والله يضاعف بحسب حال المنفق وإيمانه وإخلاصه

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) «محاسن التأويل» (٣ / ٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) وتفسير القرآن العظيم، (١ / ٣١٦).

<sup>(</sup>٤) والأمثال؛ (ص ٢٥٣ ـ ٢٥٤).

وإحسانه ونفع نفقته وقدرها ووقوعها مواقعها؛ فإن ثواب الإنفاق يتفاوت بحسب ما يقوم بالقلب من الإيمان والإخلاص والتثبت عند النفقة؛ وهو إخراج المال بقلب ثابت، قد انشرح صدره بإخراجه، وسمحت به نفسه، وخرج من قلبه قبل خروجه من يده؛ فهو ثابت القلب عند إخراجه، غير جزع ولا هلع ولا متعبة نفسه ترجف يده وفؤاده، ويتفاوت بحسب نفع الإنفاق ومصارفه بمواقعه وبحسب طيب المنفق وزكائه.

وقال الله تعالى: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوْاْ وَيُرْبِي ٱلصَّدَقَتِّ ﴾ (١).

قال ابن كثير (٢): قوله: ﴿ وَيُرْبِي الصَّدقاتِ ﴾ قرىء بضم الياء والتخفيف من ربا الشيء يربو وأرباه يُرْبِيهِ ؛ أي: كَثّره ونمّاه ينميه، وقرىء يُرَبِّي بالضم والتشديد من التربية (٣).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله على:

«مَنْ تَصَدَّقَ بِعِدْلِ تَمْرَةٍ مِنْ كَسْبِ طَيِّبٍ، ولا يَقْبَلُ اللهُ إِلَّا الطَّيِّبَ، فإِنَّ اللهَ يَتَقَبَّلُها بِيَمينِهِ، ثُمَّ يُرَبِّيها لِصاحِبها؛ كما يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُوّهُ(١٠)، حتَّى تَكونَ مِثْلَ الحَبَلِ (٥٠).

وعن عائشة رضى الله عنها؛ أن رسول الله على قال:

«إِنَّ اللهَ لَيُرَبِّي لأَحَدِكُمُ التَّمْرَةَ واللُّقْمَةَ؛ كما يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ أَوْ

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٧٦.

<sup>(</sup>۲) «تفسير القرآن العظيم» (۱ / ۳۲۹).

<sup>(</sup>٣) كما في الحديث الأتي: وثم يربيها لصاحبها».

<sup>(</sup>٤) (الفلو): هو المهر أول ما يولد. «منذري».

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣ / ٢٧٨ و١٣ / ٤١٥ ـ فتح)، ومسلم (١٠١٤)، وغيرهما.

فَصيلَهُ(١)، حتَّى يَكُونَ مِثْلَ أُحُدِ» (١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ؛ قال:

«بَيْنَا رَجُلُ بِفلاةٍ مِنَ الأَرْضِ ، فَسَمِعَ صَوتاً في سحابةٍ : اسْقِ حَديقةً فَلان . فَتَنَحَّى ذٰلِكَ السَّحابُ ، فَأَفْرَغَ ماءَهُ في حَرَّةٍ (٣) ، فإذا شَرْجَةً (١) مِنْ تِلْكَ الشُراج قَدِ اسْتَوْعَبَتْ ذٰلِكَ الماءَ كُلَّهُ ، فَتَتَبَعَ الماءَ ، فإذا رَجُلُ قائِمٌ في حَديقَتِهِ الشُّراج قَدِ اسْتَوْعَبَتْ ذٰلِكَ الماءَ كُلَّهُ ، فَتَتَبَعَ الماءَ ، فإذا رَجُلُ قائِمٌ في حَديقَتِهِ يُحَوِّلُ الماءَ بِمِسْحاتِهِ (٩) ؛ فقالَ لَهُ : يا عَبْدَ اللهِ! ما اسْمُكَ ؟ قالَ : فُلانٌ . للاسْمِ الله ي سَمِعَ في السَّحابَةِ . فقالَ لَهُ : يا عَبْدَ اللهِ! لِمَ تَسْأَلُنِي عَنِ اسْمِي ؟ فقالَ : إنِّي سَمِعَ في السَّحابَةِ . فقالَ لَهُ : يا عَبْدَ اللهِ! لِمَ تَسْأَلُنِي عَنِ اسْمِي ؟ فقالَ : إنِّي سَمِعْتُ صَوْتاً في السَّحابِ الَّذِي هٰذا ماؤهُ يقولُ : اسْقِ حَديقَةَ فُلانٍ ، إنِّي سَمِعْتُ صَوْتاً في السَّحابِ الَّذِي هٰذا ماؤهُ يقولُ : اسْقِ حَديقَةَ فُلانٍ ، لأَسْمِكَ ، فما تَصْنَعُ فيها؟ قالَ : أمَّا إِذْ قُلْتَ هٰذا ؛ فَإِنِّي أَنْظُرُ إِلَى ما يَحْرُجُ مِنْهَا ، فأَتَصَدُقُ بثُلُثِهِ ، وآكُلُ أنا وَعِيالِي ثُلُناً ، وأَردُ فيها ثُلْفَهُ ، (١) .

وعن عدي بن حاتم رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«ما مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ سَيُكَلِّمُهُ اللهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تَرْجُمانَ، فَيَنْظُرُ أَيْمَنَ مِنْهُ فلا يرى إِلَّا ما قَدَّمَ، ويَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلا يرى إِلَّا ما قَدَّمَ، ويَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلا يرى إِلَّا ما قَدَّمَ، ويَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلا يَرى إِلَّا النَّارَ وَلُو بشِقً تَمْرَةٍ» (٧).

<sup>(</sup>١) (الفصيل): ولد الناقة إذا فصل من إرضاع أمه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦ / ٢٥١)، وابن حبان (٨١٩ ـ موارد)، وغيرهما، وصححه الألباني على شرط مسلم في وتخريج مشكلة الفقرة، تحت الحديث (١١٦).

<sup>(</sup>٣) (الحرة): الأرض التي بها حجارة سود.

<sup>(</sup>٤) (الشرجة): مسيل الماء إلى الأرض السهلة.

<sup>(</sup>٥) (المسحاة): هي المجرفة من الحديد. ومنذري،

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٢٩٨٤) وغيره.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري (٣ / ٢٨١ و١١ / ٤٠٠ ـ فتح) وفي مواضع أخر، ومسلم (١٠١٦)، وغيرهما.

(وفي رواية)؛ قال: قال النبي ﷺ: «اتَّقُوا النَّارَ»، ثم أعرض وأشاح، ثم قال: «اتَّقُوا النَّارَ». ثم أعرض وأشاح ثلاثاً حتى ظننا أنه ينظر إليها، ثم قال: «اتَّقوا النَّارَ ولَوْ بشِقَّ تَمْرَةٍ، فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَبِكَلِمَةٍ طَيِّبَةٍ».

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه؛ قال: كنت مع النبي على في سفر؛ فأصبحت يوماً قريباً منه ونحن نسير، فقلت: يا رسول الله! أخبرني بعمل يدخلني الجنة، ويباعدني من النار، قال:

«لَقَدْ سَأَلْتَنِي عَنْ عَظِيمٍ ، وإِنَّهُ لَيَسِيرُ على مَنْ يَسَّرَهُ اللهُ عَلَيْهِ ، تَعْبُدُ اللهَ وَلا تُشْرِكُ بِهِ شَيئاً ، وتُقيمُ الصَّلاَة ، وتُوتِي الزَّكاة ، وتصومُ رمضان ، وتحبُ البَيْتَ » . ثم قال : «أَلا أَدُلُكَ عَلَى أَبُوابِ الخَيْرِ : الصَّوْمُ جُنَّة ، والصَّدَقَة تُطْفِي الخَطيئة ؟ ثم قال : «أَلا كما يُطْفِي المَاءُ النَّارَ ، وصلاة الرَّجُلِ مِنْ جَوْفِ اللَّيْلِ » . قال : ثم تلا : ها يُطفِي جُنُوبُهُمْ عَنِ المضاجِع ﴾ حتى بلغ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ (أ) . ثم قال : «ألا أَخْبِرُكَ بِرَأْسِ الأَمْرِ كُلَّهِ ، وعَمودِهِ ، وذُرْوَة سَنامِهِ ؟ » . قلت : بلى يا رسول الله ! قال :

«رَأْسُ الأَمْرِ الإِسلامُ، وعَمودُهُ الصَّلاةُ، وَذِرْوَةُ سَنامِهِ الجِهادُ»، ثم قال: «أَلا أَخْبِرُكَ بِمَلَاكِ ذَٰلِكَ كُلِّهِ؟». قلت: بلى يا نبي الله! فأخذ بلسانه، قال: «كُفَّ عَلَيْكَ هٰذا». فقلت: يا نبي الله! وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ فقال: «ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يا مُعادُ، وهَلْ يَكُبُ النَّاسَ في النَّارِ عَلى وُجُوهِهِمْ أَوْ عَلى مَناخِرِهِمْ إِلاَّ حَصائِدُ أَلْسِنَتِهمْ »(٢).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أنه سمع رسول الله علي يقول:

<sup>(</sup>١) السجدة: ١٦ و١٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، وغيرهما. وقال الترمذي: «حسن صحيح».

«مَثَلُ البَخيلِ والمُنْفِقِ كَمَثَلِ رَجُلَيْنِ عَلَيْهِما جُبَّتانِ (وفي رواية: جُنَّتانِ (()) مِنْ حَديدٍ مِنْ ثُدِيَّهِمَا إلى تَراقيهِماً، فأمَّا المُنْفِقُ فلا يُنْفِقُ إلا سَبَغَتْ \_ أَوْ وَفَرَتْ مِنْ حَديدٍ مِنْ ثُدِيِّهِمَا إلى تَراقيهِماً، فأمَّا المُنْفِقُ فلا يُنْفِقُ إلا سَبَغَتْ \_ أَوْ وَفَرَتْ \_ على جِلْدِهِ حتَّى تُخْفِيَ بنانَهُ (٢) وتَعْفُو أَثَرَهُ (٣)، وأمَّا البَخيلُ فلا يُريدُ أَنْ يُنْفِقَ شيئاً إلاَّ لَزَقَتْ كُلُّ حَلْقَةٍ مكانها، فهو يُوسَعُها ولا تَتَسِعُ (١).

ومعنى الحديث ـ كما قال المنذري (\*) ـ: أن المنفق كلما أنفق طالت عليه وسبغت، حتى تستر بنان رجليه ويديه، والبخيل كلما أراد أن ينفق لزمت كل حلقة مكانها؛ فهو يوسعها ولا تتسع. شبّه على نعم الله تعالى ورزقه بالجُنة (وفي رواية: بالجبة)؛ فالمنفق كلما أنفق اتسعت عليه النعم، وسبغت ووفرت حتى تستره ستراً كاملاً شاملاً، والبخيل كلما أراد أن ينفق منعه الشح والحرص، وخوف النقص؛ فهو يمنعه؛ يطلب أن يزيد ما عنده، وأن تتسع عليه النعم فلا تتسع، ولا تستر منه ما يروم ستره.

وعن يزيد بن أبي حبيب؛ أن أبا الخير حدثه؛ أنه سمع عقبة بن عامر رضي الله عنه يقول:

«كُلُّ امْرىءٍ في ظِلِّ صَدَقَتِهِ حَتَّى يُفْصَلَ بَيْنَ النَّاسِ \_ أو قال: \_ يُحْكَمَ

<sup>(</sup>١) (الجنة) في الأصل: الحصن، وسميت بها الدرع؛ لأنها تجن صاحبها؛ أي: تحصنه. و(الجبة): ثوب مخصوص، ولا مانع من إطلاقه على الدّرع. وفتح،

<sup>(</sup>٢) أي: تغطي أصابعه.

<sup>(</sup>٣) أي: تمحو أثر مشيه بسبوغها وكمالها. قال الحافظ في «الفتح» (٣ / ٣٠٦): والمعنى أن الصدقة تستر خطاياه؛ كما يغطي الثوب الذي يُجر على الأرض أثرَ صاحبه إذا مشى، بمرور الذيل عليه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣ / ٣٠٥ و٦ / ٩٩ و٩ / ٢٦٧ و ١٠ / ٢٦٧ ـ فتح)، ومسلم (١٠)، والرواية الثانية له، وغيرهما.

<sup>(</sup>٥) «الترغيب» (٢ / ٥٠).

بَيْنَ النَّاسِ ٢.

قال يزيد: وكان أبو الخير لا يخطئه يوم إلا تصدق فيه بشيء، ولو كعكة أو بصلة أو كذا(١).

وعن الحارث الأشعري رضى الله عنه؛ أن رسول الله على قال:

«إِنَّ اللهَ أَمَرَ يحيى بْنَ زَكَريًّا بِخَمْسِ كِلِماتٍ، أَنْ يَعْمَلَ بِها، وَيَأْمُرَ بَني إِسرائيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بِها» الحديث وفيه:

«وأُمْرَكُمْ بِالصَّدَقَةِ؛ فإنَّ مَثَلَ ذٰلِكَ كَمَثَلِ رَجُلِ أَسَرَهُ العَدُوُ فَأُوْثَقُوا يَدَهُ إلى عُنُقِهِ، وَقَدَّمُوهُ لِيَضْرِبوا عُنُقَهُ، فقالَ: أَنا أَفْديهِ مِنْكُمْ بِالْقَليلِ والكثيرِ، فَفَدى نَفْسَهُ مِنْهُمْ (٢).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«مَا مِنْ يَوْمِ يُصْبِحُ العِبَادُ فِيهِ؛ إِلاَّ مَلَكَانِ يَنْزِلانِ، فَيَقُولُ أَحَدُهُما: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكاً تَلَفاً» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن خزيمة في وصحيحه (٢٤٣١)، وابن حبان (٨١٧ ـ موارد)، والحاكم (١ / ٤١٦)، وأحمد (٤ / ١٤٧ ـ ١٤٨)، وغيرهم. وقال الحاكم: وصحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وأقرهما الألباني في وتخريج مشكلة الفقر، تحت الحديث (رقم ١١٨).

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح، وقد تقدم.

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري (۳ / ۳۰۶ ـ فتح)، ومسلم (۱۰۱۰)، وابن حبان (۸۱۵ ـ موارد) ولفظه:

وإنَّ مَلَكاً ببابٍ مِنْ أَبُوابِ الجَنْةِ يقُولُ: مَنْ يُقْرِضِ اليومَ يُجْزَ غَداً، ومَلَكُ ببابِ آخَرَ يقولُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقاً خَلَفاً، وأَعْطِ مُمْسِكاً تَلَفاً».

وإسناده صحيح؛ كما قال الألباني في «الصحيحة» تحت الحديث (رقم ٩٢٠).

وقال المنذري في «الترغيب» (٢ / ٤٨): «ورواه الطبراني مثل ابن حبان؛ إلا أنه قال: «ببابِ مِنْ أَبُوابِ السَّماءِ».

قال السعدي (١): والتجربة تشهد بذلك فلا تكاد تجد مؤمناً يخرج الزكاة ، وينفق النفقات في محلها إلا وقد صبً الله عليه الرزق صبًا ، وأنزل له البركة ويسر له أسباب الرزق .

وعن أبي هريرة \_ أيضاً \_ رضي الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ قال:

«قالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: أَنْفِقْ أَنْفِقْ عَلَيْكَ». وقال: «يَدُ اللهِ مَلْأَى لا تَغيضُها(٢) نَفَقَةٌ، سَحًا وُ اللهُ مَلْأَى لا تَغيضُها(٢) نَفَقَةٌ، سَحًا وُ اللهُ مَا أَنْفَقَ مُنْذُ خَلَقَ السَّماءَ والأَرْضَ؟ فَإِنَّهُ لَمْ يَغِضْ ما في يَدِهِ، وكانَ عَرْشُهُ على الماءِ وَبِيَدِهِ المِيزانُ يَخْفِضُ وَيَرْفَعُ » (١).

وقال عمر رضي الله عنه: «ذُكِرَ لي: أَنَّ الأعْمالَ تَباهى، وتقولُ الصَّدَقَةُ أَنَا أَفْضَلُكُمْ»(٠).

## فصل في فضل صدقة السر

قال الله تعالى: ﴿ إِن تُبْدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَا هِي وَإِن تُخْفُوهَا وَتُوْتُوهَا اللهَ عَالَى: ﴿ إِن تُبْدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِي مَا يَعْمَلُونَ اللهُ عَالَمَهُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ اللهُ عَلَمُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ

<sup>(</sup>١) والرياض الناضرة، (ص ٢٠).

<sup>(</sup>٢) أي: لا تنقصها.

<sup>(</sup>٣) (السُّحَّ): الصب الدائم.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٨ / ٣٥٢ و٩ / ٤٩٧ و١٣ / ٣٩٣ و٣٠٣ و٤٦٤ و ٤٦٤ فتح)، واللفظ له،
ومسلم (٩٩٣)، وغيرهما.

<sup>(°)</sup> أخرجه ابن خزيمة في «صحيحه» (٢٤٣٣)، والحاكم (١ / ٤١٦)، وقال: «صحيح على شرط الشبخبن»، ووافقه الذهبي.

#### خَبِيرٌ ﴾ (۱).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه؛ عن النبي ﷺ قال:

«سَبْعَةُ يُظِلُّهُمُ اللهُ تَعالى فِي ظلِّهِ (١)، يَوْمَ لا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ الحديث، وفيه: «وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ بصَدَقَةٍ ، فَأَخْفاها حتَّى لا تَعْلَمَ شِمالُهُ ما تُنْفِقُ يَمِينُهُ (٣).

«صَدَقَةُ السِّرِّ تُطْفِيءُ غَضَبَ الرَّبِّ (1).

# فصل في التحذير من إبطال الصدقات بالمنّ والأذي

قال الله تعالى: ﴿ يَتَانَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا بُنِطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِ وَالْأَذَىٰ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُوْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثُلُهُ كَمثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ وَابِلٌ فَنَرَكَهُ مُ صَلَدًّا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَىءٍ مِمَّا كَسَبُواْ وَاللهُ لَا يُقْدِرُونَ عَلَى شَىءٍ مِمَّا كَسَبُواْ وَاللهُ لَا يَقْدِي الْقَوْمُ الْتَوْمُ الْكَفْرِينَ \* وَمَثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمُ ابْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ وَتَنْبِيتًا يَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) أي: ظل عرشه، انظر: «الفتح» (٢ / ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢ / ١٤٣ و٣ / ٢٩٢ و١١ / ٣١٢ و١٦ / ١١٢ ـ فتح)، ومسلم (١٠٣١)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في «الصغير» (١٠٣٤ ـ الروض) وغيره، وهو حديث صحيح لكثرة طرقه وشواهده. قال الألباني في «الصحيحة» (٤ / ٥٣٩): «بل يلحق بالمتواتر عند بعض المحدثين المتأخرين».

وَابِلُّ فَطَلُّ وَاللَّهُ بِمَا تَصْمَلُونَ بَصِيرٌ \* أَيَوَدُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِن نَخِيلِ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِ ٱلثَّمَرَتِ وَأَصَابَهُ ٱلْكِبَرُ وَلَهُ دُرِيَّةٌ مُعَفَآهُ فَأَصَابَهَآ إِعْصَارُ فِيهِ نَارٌ فَآحَرَقَتُ كَذَلِك يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآينَتِ لَمَلَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١).

قال ابن كثير (٢): ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلوا صَدَقاتِكُمْ بِالْمَنَ وَالأَذِى ﴾؛ فأخبر أن الصدقة تبطل بما يتبعها من المن والأذى، فما بقي ثواب الصدقة بخطيئة المن والأذى، ثم قال تعالى: ﴿ كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ ﴾؛ أي: لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى؛ كما تبطل صدقة من راءى بها الناس؛ فأظهر لهم أنه يريد وجه الله، وإنما قصده مدح الناس له أو شهرته بالصفات الجميلة؛ ليشكر بين الناس، أو يقال: إنه كريم ونحو ذلك من المقاصد الدنيوية، مع قطع نظره عن معاملة الله تعالى وابتغاء مرضاته وجزيل ثوابه، ولهذا قال: ﴿ وَلا يُؤمِنُ باللهِ واليوم الآخِر ﴾.

ثم ضرب تعالى مَثَلَ ذلك المرائي بإنفاقه ـ قال الضحاك: والذي يتبع نفقته مناً أو أذى ـ ؛ فقال: ﴿ فَمَثَلُهُ كَمَثُل صَفْوَانٍ ﴾ ، وهو جمع صفوانة ؛ فمنهم من يقول: الصفوان يستعمل مفرداً أيضاً ، وهو الصفا ، وهو الصخر الأملس . ﴿ عَلَيْهِ تُرابٌ فَأْصَابَهُ وابِلٌ ﴾ ؛ هو المطر الشديد ، ﴿ فَتَرَكَهُ صَلْداً ﴾ ؛ أي: فترك الوابل ذلك الصفوان صلداً ؛ أي: أملس يابساً ؛ أي: لا شيء عليه من ذلك التراب ، بل قد ذهب كله ؛ أي: وكذلك أعمال المرائين تذهب وتضمحل عند الله ، وإن ظهر لهم أعمال فيما يرى الناس كالتراب ، ولهذا قال : ﴿ لا يَقْدِرُ ونَ على شَيْءٍ مِمًا كَسَبُوا واللهُ لا يَهْدي القَوْمَ الكافِرينَ ﴾ .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦٤ - ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) «تفسير القرآن العظيم» (١ / ٣١٨).

وقال السعدي(١): ضرب الله في هذه الآيات ثلاثة أمثلة: للمنفق ابتغاء وجهه، ولم يتبع نفقته مناً ولا أذى، ولمن أتبعها مناً وأذى، وللمرائي.

فأما الأول؛ فإنه لما كانت نفقته مقبولة مضاعفة؛ لصدورها عن الإيمان والإخلاص التام ﴿ ابْتِغاءَ مَرْضاةِ اللهِ وَتَثْبِيّاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾؛ أي: ينفقون وهم ثابتون، على وجه السماحة والصدق، فمثل هذا العمل ﴿ كَمَثَلِ جَنّةٍ بِرَبُورَةٍ ﴾؛ وهـو المكان المرتفع؛ لأنه يتبين للرياح والشمس، والماء فيها غزير، فإن لم يصبها ذلك الوابل الغزير، حصل طل كاف، لطيب منبتها وحسن أرضها وحصول جميع الأسباب الموفرة لنموها وازدهارها وإثمارها، ولهذا ﴿ آتَتْ أَكُلُها ضِعْفَيْن ﴾؛ أي: متضاعفاً.

وهذه الجنة التي على هذا الوصف هي أعلى ما يطلبه الناس؛ فهذا العمل الفاضل بأعلى المنازل.

وأما من أنفق لله ثم أتبع نفقته مناً وأذى، أو عمل عملاً فأتى بمبطل لذلك العمل؛ فهذا مثله مثال صاحب هذه الجنة، لكن سُلط عليها ﴿إعْصارُ﴾، وهو الربيح الشديدة، ﴿فيهِ نارٌ فاحْتَرَقَتْ﴾، وله ذرية ضعفاء، وهو ضعيف قد أصابه الكِبر، فهذه الحال من أفظع الأحوال، ولهذا صدر هذا المثل بقوله: ﴿أَيُودُ أَخَدُكُمْ ﴾ \_ إلى آخرها \_ بالاستفهام المتقرر عند المخاطبين فظاعته، فإن تلفها دفعة واحدة بعد زهاء أشجارها وإيناع ثمارها مصيبة كبرى، ثم حصول هذه الفاجعة وصاحبها كبير قد ضعف عن العمل، وله ذرية ضعفاء لا مساعد منهم له، ومؤنتهم عليه، فاجعة أخرى، فصار صاحب هذا المثل، الذي عمل لله ثم أبطل عمله بمناف له؛ يشبه حال صاحب الجنة التي جرى عليها ما جرى حين اشتدت ضرورته إليها.

<sup>(</sup>۱) «التيسير» (۱ / ۲۱۱ ـ ۲۱۲).

المثل الثالث: الذي يرائي الناس وليس معه إيمان بالله، ولا احتساب لشوابه، حيث شبه قلبه بالصفوان (وهو: الحجر الأملس) عليه تراب، يظن الرائي أنه إذا أصابه المطر أنبت؛ كما تنبت الأراضي الطيبة، ولكنه كالحجر، الذي أصابه الوابل الشديد فأذهب، ما عليه من التراب وتركه صلداً، وهذا مثل مطابق لقلب المرائي(١) الذي ليس فيه إيمان، بل هو قاس لا يلين ولا يخشع؛ فهذا أعماله ونفقاته لا أصل لها تؤسس عليه، ولا غاية لها تنتهي إليها، بل ما عمله فهو باطل لعدم شرطه، والذي قبله بطل بعد وجود الشرط، لوجود المانع، والأول مقبول مضاعف لوجود شرطه الذي هو الإيمان والإخلاص والثبات، وانتفاء الموانع المفسدة.

وهذه الأمثال الثلاثة تنطبق على جميع العاملين، فليزن العبد نفسه وغيره بهذه الموازين العادلة والأمثال المطابقة.

# فصل في فضل الزكاة وبركتها وتطهيرها أهلها وتزكيتها إياهم

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَيْتُم مِن زَكُوْمِ تُرِيدُونَ وَجَهَ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ

أي: المضاعف لهم الأجر؛ أضعافاً كثيرة؛ كما تقدم في أول هذا الباب. وقال تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) والمانّ والمؤذي؛ كما قال ابن القيم في ومدارج السالكين، (١ / ٢٤٠)، وهو نفس قول الضحاك الذي ذكره ابن كثير، وسياق الآية يدل عليه، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) الروم: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ١٠٣.

قال السعدي (١): ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقةً ﴾، وهي الزكاة المفروضة، ﴿تُطَهِّرُهُمْ وَتُرْكِيهِمْ بِها ﴾؛ أي: تطهرهم من الذنوب والأخلاق الرذيلة، ﴿وَتُرْكِيهِمْ ﴾؛ أي: تنميهم، وتزيد في أخلاقهم الحسنة وأعمالهم الصالحة، وتزيد في ثوابهم الدنيوي والأخروي، وتنمي أموالهم.

وذكر في «الرياض الناضرة» (٢) فوائد كثيرة للزكاة والصدقة؛ منها: أنها من أعظم شعائر الدين وأكبر براهين الإيمان؛ فإنه على أي الله والصّدَقَةُ بُرهانُ (٣)؛ أي: على إيمان صاحبها ودينه ومحبته لله؛ إذ سخى لله بماله المحبوب للنفوس.

ومنها: أنها تزكي وتُنَمِّي المُعْطي والمُعْطَى والمال الذي أخرجت منه.

أما تزكيتها للمعطي؛ فإنها تزكي أخلاقه وتطهره من الشح والبخل والأخلل الرذيلة، وتنمي أخلاقه فيتصف بأوصاف الكرماء المحسنين الشاكرين؛ فإنها من أعظم الشكر لله، والشكر معه المزيد دائماً، وتنمي أيضاً أجره وثوابه؛ فإن الزكاة والنفقة تُضاعَف أضعافاً كثيرة بحسب إيمان صاحبها وإخلاصه ونفعها ووقوعها موقعها، وهي تشرح الصدر وتفرح النفس، وتدفع عن العبد من البلايا والأسقام شيئاً كثيراً؛ فكم جلبت من نعمة دينية ودنيوية، وكم دفعت من نقم ومكاره وأسقام، وكم خففت الألام، وكم أزالت من عداوات وجلبت مودة وصداقات، وكم تسببت لأدعية مستجابة من قلوب صادقات.

وهي أيضاً تنمي المال المُخْرَجَ منه؛ فإنها تقيه الأفات، وتحل فيه البركة

<sup>(</sup>١) وتيسير الكريم الرحمن، (٢ / ٢٨٣).

<sup>(</sup>۲) (ص ۱۹ ـ ۲۱).

<sup>(</sup>٣) بعض حديث؛ أخرجه مسلم (٢٢٣) وغيره، وقد تقدم.

الإلهية؛ قال على: «ما نَقَصَتْ صَدَقَةٌ منْ مال ١٠٠، بل تزيده، وقال تعالى: ﴿وما أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازقينَ﴾(١).

وأما نفعها للمعطّى؛ فإن الله قد أمر بدفعها للمحتاجين من الفقراء والمساكين والغارمين وفي الرقاب، وللمصالح التي يحتاج المسلمون إليها، فمتى وضعت في محلها اندفعت الحاجات والضرورات، واستغنى الفقراء، أو خف فقرهم، وقامت المصالح النافعة العمومية، فأيُّ فائدة أعظم من ذلك وأجل؟! ١. هـ.

وفي «الصحيحين» عن ابن عمر رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله : ﷺ

 «بُنِيَ الإسلامُ عَلى خَمْسَةٍ؛ عَلى أَنْ يُوحَد الله، وإقام الصّلاةِ، وإيتاءِ الزَّكاةِ، وصيام رَمضانَ، والحَجِّ». فقال رجل: الحج وصيام رمضان؟ قال: لا، صيام رمضانُ والحجِّ ، هكذا سمعته من رسول الله ﷺ (٣).

> وعن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما، عن النبي عَلَيْ الله عال: «إِذا أَدِّيْتَ زَكاةَ مالِكَ؛ فَقَدْ أَذْهَبْتَ عَنْكَ شَرَّهُ»(١).

<sup>(</sup>١) بعض حديث أخرجه مسلم (٢٥٨٨) وغيره، عن أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) سبأ: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١ / ٤٩ ـ فتح)، ومسلم (١٦)، وغيرهما.

<sup>, (</sup>٤) أخرجه الحاكم (١ / ٣٩٠) وغيره، وقال: دصحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

# فصل في الترهيب من منع الزكاة

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي اللهِ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي نَارِ جَهَنَهُ فَتُكُونَ بِهَا حَبَاللَّهُ مَ وَخُلُهُورُهُمْ هَا اللهُ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَهُ وَخُلُهُورُهُمْ هَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَكُلُهُ وَرُهُمْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللّهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

قال ابن كثير ("): قوله تعالى: ﴿ يَوْمُ يُحْمَى عَلَيْها فِي نارِ جَهَنَمُ قَتُكُوى بِها جِباهُهُمْ وجُنُوبُهُمْ وظُهُورُهُمْ هٰذا مَا كَنَرْتُمْ الْنَفْسِكُمْ فَذُوقُوا ما كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ ﴾؛ أي: يقال لهم هٰذا الكلام تبكيتاً وتقريعاً وتهكماً؛ كما في قوله: ﴿ نُمْ صُبُوا فَوْقَ رَاسِهِ مِنْ عَذابِ الحَميم . ذُقْ إِنّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الكَرِيمُ ﴾ (")؛ أي: هٰذا بذاك، وهٰذا الذي كنتم تكنزون النفسكم، ولهٰذا يقال: من أحب شيئاً وقدمه على طاعة الله عذب به، وهؤلاء لما كان جمع هٰذه الأموال آثر عندهم من رضا الله عنهم عذبوا بها؛ كما كان أبو لهب لعنه الله جاهداً في عداوة رسول الله على وامرأته تعينه في ذلك؛ كانت يوم القيامة عوناً على عذابه أيضاً، ﴿ في جيدِها ﴾؛ أي: تجمع من الحطب في النار وتلقي عليه أي: عنقها، ﴿ حَبْلُ مِنْ مَسَدٍ ﴾؛ أي: تجمع من الحطب في النار وتلقي عليه ليكون ذلك أبلغ في عذابه ممن هو أشفق عليه في الدنيا، كما أن هٰذه الأموال لما كانت أعز الأموال على أربابها؛ كانت أضر الأشياء عليهم في الدار الآخرة، فيحمى عليها في نار جهنم، وناهيك بحرها، فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم.

<sup>(</sup>١) التوبة: ٣٤ و٣٥.

<sup>(</sup>٢) وتفسير القرآن العظيم، (٢ / ٣٥١ ـ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٣) الدخان: ٨٨ و٤٩.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رسول الله ﷺ قال:

«ما مِنْ صاحِبِ ذَهَبٍ وَلا فِضَةٍ، لا يُؤدِّي مِنها حَقَها؛ إِلاَّ إِذَا كَانَ يَوْمُ القَيَامَةِ؛ صُفَّحَتْ لهُ صَفَاتُحُ مِنْ نَارٍ، فَأَحْمِيَ عَلَيْها في نَارِ جَهَنَّمَ، فَيُكُوى بِها جَنْبُهُ وَجَبِينُهُ وَظَهْرُهُ، كُلِّما بَرَدَتْ أَعِيدَتْ لَهُ، في يوم كانَ مِقْدَارُهُ خَمْسينَ أَلْفَ سَنَةٍ، حَتَّى يُقْضَى بَيْنَ العِبادِ، فُيرى سَبِيلُهُ؛ إِمَّا إلى الجَنَّةِ، وإِمَّا إلى النَّارِ». قيل: يا رسول الله! فالإبل؟ قال:

«ولا صاحِبُ إِبلِ لا يُؤدِّي مِنها حَقَها، ومِنْ حَقَها حَلَبُها يَوْمَ وِرْدِها، إلا إِذَا كَانَ يَوْمُ القِيامَةِ بُطِحُ لَها بقاع قَرْقَرِ(١) أَوْفَرَ ما كَانَتْ، لا يَفْقِدُ مِنها فَصيلاً واحِداً، تَطَوّهُ بِأَخْفَافِها وَتَعَضُّهُ بِأَفْواهِها، كُلَما مَرَّ عَلَيْهِ أُولاها رُدَّ عَلَيْهِ أُخْراها، في يَوْم كَان مِقْدارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، حَتَى يُقْضَى بَيْنَ العِبادِ، فَيُرى سَبِيلُهُ؛ إِمَّا إِلَى النَّارِ». قيل: يا رسول الله! فالبقر والغنم؟ قال:

«وَلا صَاحِبُ بَقَرِ ولا غَنَم لا يُؤدِّي مِنْهَا حَقَها، إِلاَ إِذَا كَانَ يَوْمُ القِيامَةِ بُطِحَ لَهَا بِقَاعٍ قَرْقَرٍ، لا يَفْقِدُ منها شَيْئاً، لَيْسَ فِيها عَقْصَاءُ ولا جَلْحاءُ ولا عَضْباءُ (١)، تنطِحُهُ بِقُرونِها، وَتَطؤهُ بِأَظْلافِها (١)، كُلَما مَرَّ عَلَيْهِ أُولاها رُدَّ عليهِ أُخْراها، في يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، حتَى يُقْضَى بَيْنَ العِبادِ، فَيُرى سَبِيلُهُ؛ إمَّا إلى الجَنَّةِ وإمًا إلى النَّارِ الحديث (١).

<sup>(</sup>١) (القاع): المستوى الواسع من الأرض، يعلوه ماء السماء؛ فيمسكه. و (القرقر): المستوى \_ أيضاً \_ من الأرض الواسع. «نووي».

 <sup>(</sup>۲) قال أهـل اللغة: (العقصاء): ملتوية الفرنين. و(الجلحاء): التي لا قرن لها.
و (العضباء): التي انكسر قرنها الداخل. «نووي».

<sup>(</sup>٣) (الأظلاف): جمع ظلف؛ وهو للبقر والغنم بمنزلة الحافر للفرس.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٩٨٧)، وغيره.

وعن الأحنف بن قيس؛ قال: قدمت المدينة ، فبينا أنا في حلقة فيها ملأ من قريش؛ إذ جاء رجل أخشن الثياب، أخشن الجسد، أخشن الوجه ، فقام عليهم فقال: بَشِر الكانِزِينَ بِرَضْفٍ (١) يُحْمَى عَلَيْهِ في نارِ جَهَنَم ؛ فَيُوضَعُ عَلى عَلَيهم فقال: بَشِر الكانِزِينَ بِرَضْفٍ (١) يُحْمَى عَلَيْهِ في نارِ جَهَنَم ؛ فَيُوضَعُ عَلى خَلَمة ثَدْي أَحَدِهِم ، حَتَى يَخْرُجَ مِنْ نُغْضِ كَتِفَيْهِ (٢) ، ويُوضَعُ عَلى نُغْضِ كَتِفَيْهِ ، حتَى يَخْرُجَ مِنْ حَلَمة ثَلْيَيْهِ يَتَزَلْزَلُ (٣). قال: فوضع القوم رؤوسهم ، فما رأيت أحداً منهم رجع إليه شيئاً (١). قال: فأدبر ، واتبعته حتى جلس إلى سارية . فقلت: ما رأيت هؤلاء إلا كرهوا ما قلت لهم . قال: إن هؤلاء لا يعقلون شيئاً ، إن خليلى أبا القاسم عَلَيْ دعانى فأجبته فقال:

«أُتَرى أُحُداً؟» فنظرت ما علي من الشمس (٥)، وأنا أظن أنه يبعثني في حاجة له، فقلت: أراه. فقال:

«ما يَسُرُني أَنَّ لي مِثْلَهُ ذَهَبا أَنْفِقُهُ كُلَّهُ، إِلَّا ثَلاثَةَ دَنانيرَ». ثم هؤلاء يجمعون الدنيا لا يعقلون شيئاً. قال: قلت: ما لك ولإخوتك من قريش، لا تعتريهم، وتصيب منهم؟ قال: لا وربك! لا أسألهم عن دنيا ولا أستفتيهم عن دين حتى ألحق بالله ورسوله (١).

وفى رواية: قال الأحنف بن قيس لأبي ذر رضي الله عنه: ما شيء

<sup>(</sup>١) (الرضف): الحجارة المحماة، الواحدة رَضْفَة.

 <sup>(</sup>٢) هو العظم الرقيق الذي على طرف الكتف، وقيل: هو أعلى الكتف، ويقال له
أيضاً ـ: الناغض. ونووى ٥.

<sup>(</sup>٣) التزلزل إنما هو للرضف؛ أي: يتحرك من نغض كتفه حتى يخرج من حلمة ثدييه.ونووي».

<sup>(</sup>٤) أي: ما رأيت أحداً أجابه.

<sup>(</sup>٥) يعنى: كم بقى من النهار.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٣ / ٢٧٢ ـ فتح)، ومسلم (٩٩٢)، وغيرهما، والرواية الثانية له.

سمعتك تقول قبيل؟ قال: ما قلت إلا شيئاً قد سمعته من نبيهم على الله على الله المعتلات المعتلدة المعتلدة

### فصل في الحث على الإنفاق قبل الموانع

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَنْكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنْكُمُ مِن قَبْلِ أَن يَأْفِكَ أَحَدَّكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلَآ أَخْرَتَنِيٓ إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَفَ وَأَكُن مِنَ ٱلصَّلِحِينَ \* وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللهُ نَفْسًا إِذَا جَآهَ أَجَلُهَا أَوَاللهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

قال السعدي (٣): قوله: ﴿وانَّفِقُوا مِمّا رَزَقْناكُمْ ﴾ ، يدخل في هذا النفقات الواجبة ؛ من الزكاة والكفارات ونفقة الزوجات والمماليك ونحو ذلك ، والنفقات المستحبة ؛ كبذل المال في جميع المصالح ، وقال: ﴿مِمّا رَزَقْناكُمْ ﴾ ؛ ليدل ذلك على أنه تعالى لم يكلف العباد من النفقة ما يعنتهم ويشق عليهم ، بل أمرهم بإخراج جزء مما رزقهم ويسره ويسر أسبابه ؛ فليشكروا الذي أعطاهم بمواساة إخوانهم المحتاجين ، وليبادروا بذلك الموت الذي إذا جاء لم يمكن العبد أن يأتي بمثقال ذرة من الخير ؛ ولهذا قال: ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ فَيَقُولَ ﴾ متحسراً على ما فرط في وقت الإمكان ، سائلاً الرجعة التي هي محال: ﴿رَبّ لَوْلاَ أُخّرُتني إلى أَجَلِ قَريب ﴾ ؛ أي : لأتدارك ما فرطت فيه .

﴿ فَأُصَّدُّقَ ﴾ من مالي ما به أنجو من العذاب، وأستحق جزيل الثواب،

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) المنافقون: ١٠ و١١.

<sup>(</sup>٣) وتيسير الكريم الرحمن، (٥ / ٢٤٧).

﴿وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ﴾؛ بأداء المأمورات كلها، واجتناب المنهيات، ويدخل في هٰذا الحج وغيره.

وهذا السؤال والتمني قد فات وقته، ولا يمكن تداركه؛ ولهذا قال: ﴿ وَلَنْ يُؤخِّرَ اللهُ نفساً إِذَا جَاءَ أَجَلُها ﴾ المحتوم لها، ﴿ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ من خير وشر؛ فيجازيكم على ما علمه من النيات والأعمال. ١. هـ.

وقال البخاري في «صحيحه»(۱): باب الصدقة قبل الرَّدِ. وذكر فيه أحاديث؛ منها:

عن حارثة بن وهب؛ قال: سمعت النبي ﷺ يقول:

«تَصَدَّقوا؛ فَإِنَّهُ يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانَ يَمْشي الرَّجُلُ بِصَدَقَتِهِ فَلا يَجِدُ مَنْ يَقْبَلُها، يَقولُ الرَّجُلُ: لَوْ جِئْتَ بِها بِالأَمْسِ لَقَبِلْتُها، فَأَمَّا اليَوْمَ فَلا حاجَةَ لِي فِيها».

\* \* \* \*

<sup>(</sup>١) (٣ / ٢٨١ - فتح)، والحديث في مواضع أخر من «صحيح البخاري»، وأخرجه - أيضاً - مسلم (١٠١١) وغيره.

الباب السادس

# في ذكر ما يتعلق بباب الوالد من أبواب الجنة

وفيه الفصلان التاليان؛

= وصية الله بالوالدين والتأكيد الشيد على برهما.

- الترهيب من العقوق.

### فصل في وصية الله بالوالدين والتأكيد الشديد على برهما

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَا تَعْبُدُوۤاْ إِلَاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِيَّرُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَلا تَقْلُ لَمُكَا ٱلْنِ وَلا نَهْرُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلاً كَيْ مِندَكَ ٱلْكَوْمَةُ وَقُل رَبِ ٱرْحَمْهُمَا كَا رَبّيانِ صَغِيرًا \* حَدِيمًا \* وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذَّلِ مِن ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ ٱرْحَمْهُمَا كَا رَبّيانِ صَغِيرًا \* رَبّيكُونُ أَعْلَمُ بِمَا فِي نَفُوسِكُم أَنِ الْكُونُواْ صَلِحِينَ فَإِنّهُ كَانَ لِلاَّ وَآلِينِ عَفُورًا ﴾ (١).

قال المراغي (٢): ﴿وقَضَى رَبُكَ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾؛ أي: وأمر ربك ألا تعبدوا غيره، إذ العبادة نهاية التعظيم، ولا تليق إلا بمن له الإنعام والإفضال على عباده، ولا منعم إلا هو.

﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾؛ أي: وأن تحسنوا إلى الوالدين وتبروهما؛ ليكون الله معكم ﴿ إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اتَقَوْا والَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾ ٣٠).

وقد أمر سبحانه بالإحسان إليهما للأسباب الآتية:

(أ) شفقتهما على الولد وبذل الجهد في إيصال الخير إليه، وإبعاد الضر عنه جهد المستطاع؛ فوجب مقابلة ذلك بالإحسان إليهما والشكر لهما.

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٢٣ - ٢٥.

<sup>(</sup>۲) وتفسيره ١٥ / ٣٣ - ٣٧) باختصار.

<sup>(</sup>٣) النحل: ١٢٨.

(ب) إن الولد قطعة من الوالدين.

(ج) إنهما أنعما عليه، وهو في غاية الضعف، ونهاية العجز؛ فوجب أن يقابل ذلك بالشكر حين كبرهما؛ كما قال الشاعر العربي يعدد نعمه على ولده وقد عقه في كبره:

غَذَوْتَ كَ مَوْل وداً وَصُنْتُ كَ يافِعاً إِذَا لَيْلَةٌ ضَافَتْ كَ بالسُّقْم لَمْ أَبِتْ كَأَنِّي أَنَا المَ طُرُوقُ دُونَكَ باللَّذِي تَخافُ الرَّدى نَفْسِي عَلَيْكَ وَإِنَّها فَلَمَّا بَلَغْتَ السَّنَ والغايَةَ الَّتِي فَلَيْتُ السَّنَ والغايَةَ الَّتِي جَعَلْتُ وَفَ ظَاظَةً وفَ ظَاظَةً فَلَيْتُ لَا يَعْ جَعَ لُمْ تَرْعَ جَقً أَبُوتِي

تَعُلَ بما أَجْنِي عَلَيْكَ وَتَنْهَلُ لِلسَّفْمِكَ إِلَّا سَاهِراً أَتَمَلْمَلُ طُرِقْتَ بِهِ دُونِي فَعَيْنِي تَهْمَلُ طَرِقْتَ بِهِ دُونِي فَعَيْنِي تَهْمَلُ لَتَعْلَمُ أَنَّ المَوْتَ وَقْتُ مُؤجَّلُ إِلَيْها مَدَى مَا كُنْتُ فِيكَ أَوْمًلُ كَانَّكَ أَنْتَ المُنْعِمُ المُتَفَضَلُ وَعَلْتَ كَمَا الجَارُ المُجاوِدُ يَفْعَلُ فَعَلْتَ كَمَا الجَارُ المُجاوِدُ يَفْعَلُ

والخلاصة: إنه لا نعمة تصل إلى الإنسان أكثر من نعمة الخالق عليه، ثم نعمة الوالدين، ومن ثم بدأ بشكر نعمته أولاً بقوله: ﴿وقَضَى رَبُّكَ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَ إِيًّاهُ ﴾، ثم أردفها بشكر نعمة الوالدين بقوله: ﴿وبالوالِدَيْن إِحْساناً ﴾.

ثم فصل ما يجب من الإحسان إليهما بقوله: ﴿إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُما أَوْ كِلاهُما فَلا تَقُلْ لَهُما أَفَّ وَلاَ تَنْهَرْهُما وَقُلْ لَهُما قَوْلاً كَرِيماً واخْفِضْ لَهُما جَنَاحَ الذَّلَ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُما كَمَا رَبَّيانِي صَغِيراً ﴾؛ أي: إذا وصل الوالدان عندك أو أحدهما إلى حال الضعف والعجز، وصارا عندك في آخر العمر؛ كما كنت عندهما في أوله؛ وجب عليك أن تشفق عليهما وتحنو لهما؛ تعاملهما معاملة الشاكر لمن أنعم عليه، ويتجلى ذلك بأن تتبع معهما الأمور الخمسة الآتية:

(أ) ألا تتأفف من شيء تراه من أحدهما أو منهما مما يتأذى به الناس،

ولكن اصبر على ذلك منهما واحتسب الأجر عليه ؛ كما صبرا عليك في صغرك.

(ب) ألا تنغص عليهما بكلام تزجرهما به، وفي هذا منع من إظهار المخالفة لهما بالقول على سبيل الرد عليهما والتكذيب لهما، وفيما قبله منع من إظهار الضجر القليل أو الكثير.

(ج) أن تقول لهما قولاً حسناً، وكلاماً طيباً مقروناً بالاحترام والتعظيم، مما يقتضيه حسن الأدب، وترشد إليه المروءة؛ كأن تقول: يا أبتاه يا أماه، ولا تدعوهما بأسمائهما، ولا ترفع صوتك أمامهما، ولا تحدق فيهما بنظرك.

(د) أن تتواضع لهما وتتذلل، وتطيعهما فيما أمراك به مما لم يكن معصية لله، رحمة منك بهما وشفقة عليهما؛ إذ هما قد احتاجا إلى من كان أفقر الخلق إليهما، وذلك منتهى ما يكون من الضراعة والمسكنة، ولله در الخَفَاجي إذ يقول:

يا مَنْ أَتَى يَسْأَلُ عَنْ فَاقَتِى مَا حَالُ مَنْ يَسْأَلُ مِنْ سَائِلِهُ مَا خَالُ مَنْ يَسْأَلُ مِنْ سَائِلِهُ مَا ذِلْتَهُ السَّلْطَانِ إِلَّا إِذَا أَصْبَحَ مُحتاجاً إلى عَامِلِهُ

وقوله: ﴿مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾؛ أي: أن يكون ذلك التذلل رحمة بهما، لا من أجل امتثال الأمر وحوف العار فقط، فتذكر نفسك بما تقدم لهما من الإحسان إليك، وبما أمرت به من الشفقة والحَدَب(١) عليهما.

وقد مثّل حالَه معهما بحال الطائر إذا أراد ضم فرخه إليه لتربيته؛ فإنه يخفض له جناحه، فكأنه قال للولد: اكفل والديك، بأن تضمهما إلى نفسك؛ كما فعلا ذلك حال صغرك.

(هـ) أن تدعو الله أن يرحمهما برحمته الباقية؛ كفاء رحمتهما لك في

<sup>(</sup>١) أي: الحُنُو والعطف والإشفاق.

صغرك وجميل شفقتهما عليك.

وعلى الجملة؛ فقد بالغ سبحانه في التوصية بهما من وجوه كثيرة، وكفاهما أن شفع الإحسان إليهما بتوحيده، ونظمهما في سلك القضاء بهما معاً.

والخلاصة: إنه سبحانه بالغ في التوصية بالوالدين مبالغة تقشعر منها جلود أهل العقوق، وتقف عندها شعورهم، من حيث افتتحها بالأمر بتوحيده وعبادته، ثم شفعهما بالإحسان إليهما، ثم ضيق الأمر في مراعاتهما حتى لم يرخص في أدنى كلمة تنفلت من المتضجر، مع موجبات الضجر، ومع أحوال لا يكاد الإنسان يصبر معها، وأن يذل ويخضع لهما، ثم ختمها بالدعاء لهما والترحم عليهما، وهذه الخمسة الأشياء جعلها سبحانه من رحمته بهما مقرونة بوحدانيته، وعدم الشرك به.

ولما كان بر الوالدين عسيراً؛ حذر من التهاون فيه؛ فقال: ﴿ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِما فِي نُفُوسِكُمْ إِنْ تَكُونوا صالِحينَ فَإِنَّهُ كَانَ للأوّابينَ غَفُوراً ﴾؛ أي: ربكم أيها الناس أعلم منكم بما في نفوسكم؛ من تعظيمكم أمر آبائكم وأمهاتكم والبربهم، ومن الاستخفاف بحقوقهم والعقوق بهم، وهو مجازيكم على حسن ذلك وسيئه، فاحذروا أن تضمروا لهم سوءاً، وتعقدوا لهم في نفوسكم عقوقاً، فإن أنتم أصلحتم نياتكم فيهم، وأطعتم ربكم فيما أمركم من البربهم، والقيام بحقوقهم عليكم، بعد هفوة كانت منكم أو زلة في واجب لهم عليكم؛ فإنه تعالى يغفر لكم ما فرط منكم، فهو غفار لمن يتوب من ذنبه، ويرجع من معصيته إلى طاعته، ويعمل بما يحبه ويرضاه، وفي هذا وعد لمن أضمر البربهم، ووعيد لمن تهاون بحقوقهم وعمل على عقوقهم. ا.هـ.

وقال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمَّهُ وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُ فَ عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ \* وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ

بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنِيَا مَعْرُوفِيَا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُّ إِلَى مُعْرُوفِيا وَالتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُّ إِلَى مُرْجِعُكُمْ فَأَنْبِتُكُمْ فَأُنْبِتُكُمْ مِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١) .

قال السعدي (١): ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ ﴾؛ أي: عهدنا إليه، وجعلناه وصية عنده سنسأله عن القيام بها، وهل حفظها أم لا؟

فوصيناه ﴿ بِوالِدَيْهِ ﴾ ، وقلنا له: ﴿ اشْكُرْ لِي ﴾ ؛ بالقيام بعبوديتي ، وأداء حقوقي ، وأن لا تستعين بنعمي على معصيتي ، ﴿ ولِوَالِدَيْكَ ﴾ بالإحسان إليهما ؛ بالقول اللين والكلام اللطيف والفعل الجميل ، والتواضع لهما ، وإكرامهما ، وإجلالهما ، والقيام بمؤونتهما ، واجتناب الإساءة إليهما من كل وجه بالقول والفعل .

فوصيناه بهذه الوصية، وأخبرناه أن: ﴿إِلَيَّ المَصِيرُ ﴾؛ أي: سترجع أيها الإنسان إلى من وصاك وكلفك بهذه الحقوق، فيسألك: هل قمت بها؛ فيثيبك الثواب الجزيل؟ أم ضيعتها؛ فيعاقبك العقاب الوبيل؟

وذكر السبب الموجب لبر الوالدين في الأم؛ فقال: ﴿ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُناً عَلَى وَهُنٍ ﴾؛ أي: مشقة على مشقة، فلا تزال تلاقي المشاق من حين يكون نطفة؛ من الوحم، والمرض، والضعف، والثقل، وتغير الحال، ثم وجع الولادة؛ ذلك الوجع الشديد، ﴿ وفِصَ اللَّهُ فِي عامَيْن ﴾ وهو ملازم لحضانة أمه وكفالتها ورضاعها، أفما يحسن بمن تَحمَّل على ولده هذه الشدائد مع شدة الحب، أن يؤكّد على ولده، ويوصى إليه بتمام الإحسان إليه؟!

﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ ﴾؛ أي: اجتهد والداك ﴿ على أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُما ﴾، ولا تظن أن هذا داخل في الإحسان إليهما ؛ لأن حق الله

<sup>(</sup>١) لقمان: ١٤ و١٥.

<sup>(</sup>٢) وتيسير الكريم الرحمن، (٤ / ١٠٧ - ١٠٨).

مقدم على حق كل أحد، و «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق»(١). ولم يقل: «وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فعقهما»، بل قال: ﴿وَلَا تُطِعْهُما ﴾؛ أي: في الشرك، وأما برهما فاستمر عليه، ولهذا قال: ﴿وصاحِبْهُما فِي الدُّنيا مَعْرُوفاً ﴾؛ أي: صحبة إحسان إليهما بالمعروف، وأما اتباعهما وهما بحالة الكفر والمعاصى فلا تتبعهما. ١. هـ.

«الصَّلاةُ عَلَى وَقْتِها». قلت: ثم أي؟ قال: «ثُمَّ بِرُّ الوالِدَيْنِ». قلت: ثم أي؟ قال: «ثُمَّ الجهَادُ في سَبيل اللهِ» (٢).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«لا يَجْزِي وَلَدُ والِدَهُ ؛ إِلَّا أَنْ يَجِدَهُ مَمْلُوكاً فَيَشْتَرِيَهُ فَيُعْتِقَهُ» (٣).

وعنه رضي الله عنه؛ أن النبي على صعد المنبر؛ فقال: «آمِينَ. آمِينَ. آمِينَ. آمِينَ. آمِينَ. آمِينَ. آمِينَ. آمِينَ. آمِينَ! قال:

«إِنَّ جِبْرِيلَ أَتَانِي فَقَالَ: مَنْ أَدْرَكَ شَهْرَ رَمَضَانَ وَلَمْ يُغْفَرْ لَهُ، فَدَخَلَ النَّارَ فَأَبْعَدَهُ اللهُ، قُلْ آمِينَ، فَقُلْتُ: آمِينَ، وَمَنْ أَدْرَكَ أَبَوَيْهِ أَوْ أَحَدَهُما فَلَمْ يَبَرَّهُما، فَمَاتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَأَبْعَدَهُ اللهُ، قُلْ آمِينَ، فَقُلْتُ آمينَ. وَمَنْ ذُكِرْتَ عِنْدَهُ فَلَمْ

<sup>(</sup>١) «لا طاعة لأحد في معصية الخالق»؛ أخرجه البخاري (١٣ / ٢٠٣ ـ فتح)، ومسلم (١٨٤٠)، وغيرهما، عن علي رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲ / ۹ و۳۳ و۱۰ / ۲۰۰ و۱۳ / ۵۱۰ ـ فتح)، ومسلم (۸۵)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٥١٠) وغيره.

يُصَلِّ عَلَيْكَ فَماتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَأَبْعَدَهُ اللهُ، قُلْ آمِينَ، فَقُلْتُ: آمِينَ (١٠).

وعنه رضى الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«رَغِمَ أَنْفُهُ(٢)، ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ، ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ». قيل: من يا رسول الله؟ قال: «مَنْ أَذْرَكَ والِدَيْهِ عِنْدَ الكِبَر، أحدَهُما أَوْ كِلَيْهما، ثُمَّ لَمْ يَدْخُل الجَنَّةَ»(٣).

وعنه رضي الله عنه؛ قال: جاء رجل إلى رسول الله ﷺ؛ فقال: من أحق الناس بحسن صحابتي؟ قال: ﴿أَمُّكَ ﴾. قال: ثم من؟ قال: ﴿أَمُّكَ ﴾. قال: شم من؟ قال: ﴿أَمُّكَ ﴾. قال: شم من؟ قال: ﴿أَمُّكَ ﴾.

## فصل في الترهيب من العقوق<sup>(٠)</sup>

عن أبي بكرة نفيع بن الحارث رضي الله عنه؛ قال: قال النبي ﷺ:

«أَلا أَنَّبُكُمْ بِأَكْبَرِ الكَبائِرِ؟» (ثـلاثـاً) قالـوا: بلى يا رسول الله! قال: «الإشـراكُ باللهِ، وعُقُـوقُ الـوالِـدَيْنِ». وجلس وكـان متكئاً، فقال: «أَلا وَقَوْلُ الزُّور». قال: فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان في «صحيحه» (٣٣٨٧ ـ موارد) وغيره، وقد تقدم من حديث كعب بن عجرة رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢) يقال: رَغِم يَرْغَم، ورَغَم يَرْغَم رَغْماً وَرِغْماً وَرُغْماً، وأَرْغَم الله أنفه؛ أي: الصقه بالرُغام، وهو التراب، هذا هو الأصل، ثم استُعمل في الذل والعجز عن الانتصاف، والانقياد على كره. ونهاية على

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٥٥١) وغيره.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٠ / ٤٠١ ـ فتح)، ومسلم (٢٥٤٨)، وغيرهما.

 <sup>(</sup>٥) يقال: عَقُ والَّذِه يَعُقُه عُقوقاً، فهو عاقً؛ إذا آذاه وعصاه وخرج عليه. وهو ضد البرّ به.
وأصله من العَقُ: الشّق والقَطْع. «نهاية».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٥ / ٢٦١ ـ فتح) وفي مواضع أخر، ومسلم (٨٧)، وغيرهما.

وعن أبي بن مالك رضي الله عنه، عن النبي على الله عال:

«مَنْ أَدْرَكَ وَالِدَيْهِ أَوْ أَحَدَهُما، ثُمَّ دَخَلَ النَارَ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ ؛ فَأَبْعَدَهُ اللهُ وَأَسْحَقَهُ»(١).

وعن أبي أمامة رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«ثَلَاثَةُ لَا يَقْبَلُ اللهُ لَهُمْ صَرْفاً ولا عَدْلاً: عَاقً، ومَنَانَ، وَمُكَذَّبُ بِالقَدَر»(٢).

وعن عمرو بن مرة الجهني رضي الله عنه؛ قال: جاء رجل إلى النبي على الله ، وقال: يا رسول الله! شهدت أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، وصليت الخمس، وأديت زكاة مالى، وصمت رمضان. فقال النبي على:

«مَنْ ماتَ على هٰذا كانَ مَعَ النَّبِيَّنَ والصَّلَّيقِينَ والشَّهداءِ يَوْمَ القِيامَةِ هٰكذا \_ ونصب أصبعيه \_، مَا لَمْ يَعُقَّ وَالِدَيْهِ»(٣).

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنه، عن النبي رضي الله عله، قال: «رضا الرب في رضا الوَالِدَيْن وَسُخْطُهُ فِي سُخْطِهما» (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤ / ٣٤٤ و٥ / ٢٩) وغيره، وهو في والصحيحة، (رقم ٥١٥).

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي عاصم في كتاب «السنة» بإسناد حسن؛ كذا قال المنذري في «الترغيب»
(۳ / ۳۲۸).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد والطبراني بإسنادين أحدهما صحيح، ورواه ابن خزيمة وابن حبان في وصحيحيهما، باختصار؛ كذا قال المنذري في والترغيب، (٣ / ٣٢٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (١٨٩٩)، وابن حبان (٢٠٢٦ ـ موارد)، والحاكم (٤ / ١٥٢)، والطبراني في «الكبير» ـ كما قال السيوطي في «الجامع الصغير» (٣ / ١٧٨ ـ صحيحه) ـ واللفظ له، وغيرهم. وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي، والألباني في «الصحيحة» (٢ / ٤٦).

#### الباب السابع

# في ذكر ما يتعلق بباب / لا حول ولا قوة إلا بالله / من أبواب الجنة

وفيه الفصلان التاليان؛

= شأن قول: / لا حول ولا قوة إلا بالله /.

= حيني / لا حول ولا قوة إلا بالله /.

### فصل في شأن قول «لا حول ولا قوة إلا بالله»

عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن النبي ﷺ قال:

«أَكْثِرُوا مِنْ قَوْل ِ: لا حَوْلَ ولا قُوَّةَ إِلَّا باللهِ؛ فَإِنَّها كَنْزُ مِنْ كُنُوزِ الجَنَّةِ»(١).

قال النووي(٢): قال العلماء: سبب ذلك أنها كلمة استسلام وتفويض إلى الله تعالى، واعتراف بالإذعان له، وأنه لا صانع غيره، ولا راد لأمره، وأن العبد لا يملك شيئاً من الأمر، ومعنى الكنز هنا: أنه ثواب مدّخر في الجنة، وهو ثواب نفيس؛ كما أن الكنز أنفس أموالكم.

وعن أبي هريرة \_ أيضاً \_ رضي الله عنه ؛ أن رسول الله ﷺ قال :

«أَلاَ أُعَلِّمُكَ \_ أُو قال \_ أَلاَ أُدُلُكَ عَلَى كَلِمَةٍ مِنْ تَحْتِ العَرْشِ مِنْ كَنْزِ الجَنَّةِ؟ تَقُولُ: لا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلاَّ باللهِ، فيقولُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: أَسْلَمَ عَبْدِي وَاسْتَسْلَمَ» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٦٠١)، وأحمد (٤ / ٣٣٣)، وغيرهما، وصححه الألباني لغيره في والصحيحة (٤ / ٣٣).

<sup>(</sup>۲) وشرح مسلمه (۱۷ / ۲۹).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم (١ / ٢١)، وصححه ووافقه الذهبي، والألباني في «الصحيحة» (٤ / ٣٥)، وقوَّى سنده الحافظ في «الفتح» (١١ / ١١). وأخرجه البخاري (٦ / ١٣٥ و٧ / ٤٧٠ =

قال ابن القيم (1): لما كان الكنز هو المال النفيس المجتمع الذي يخفى على أكثر الناس، وكان هذا شأن هذه الكلمة ؛ كانت كنزاً من كنوز الجنة، فأوتيها النبي على من كنز تحت العرش، وكان قائلها أسلم واستسلم لمن أزمة الأمور بيديه، وفوض أمره إليه.

وقال (٢): هذه الكلمة لها تأثير عجيب في معاناة الأشغال الصعبة، وتحمل المشاق، والدخول على الملوك ومن يُخاف، وركوب الأهوال.

وقال شيخ الإسلام (٢): هذه الكلمة بها تُحمل الأثقال، وتكابد الأهوال، وينال رفيع الأحوال.

وعن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه؛ أن رسول الله على أسري به مر على إبراهيم؛ فقال: من معك يا جبريل؟ قال: هذا محمد. فقال له إبراهيم: مر أمتك فليكثروا من غراس الجنة؛ فإن تربتها طيبة، وأرضها واسعة. قال: «وما غراس الجنّة؟». قال: لا حول ولا قوة إلا بالله(1).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال: خرج علينا رسول الله على فقال: «خُذُوا جُنْتَكُمْ (°)». قلنا: يا رسول الله! أمن عدو حضر؟ فقال: «خُذُوا

<sup>=</sup> و۱۱ / ۱۸۷ و۲۱۶ و ۲۰۰ و۱۳ / ۳۷۲ ـ فتح)، ومسلم (۲۷۰٤)؛ من وجوه أخر عن أبي موسى الأشعري رضى الله عنه .

<sup>(</sup>۱) «شفاء العليل» (ص ۱۱۲).

<sup>(</sup>٢) والوابل الصيب، (ص ٩٨).

<sup>(</sup>۳) «مجموع الفتاوي» (۱۰ / ۱۳۷).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٥ / ٤١٨) وغيره، وهو حديث حسن لغيره؛ انظر: «الصحيحة» (١ / ١٦٦).

<sup>(</sup>٥) (الجُنّة): الوقاية.

جُنَّتَكُمْ مِنَ النَّارِ؛ قُولوا: سُبْحانَ اللهِ، والحَمْدُ للهِ، ولا إله إلاَّ اللهُ، واللهُ أَكْبَرُ، ولا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلاَّ باللهِ؛ فَإِنَّهُنَّ يَأْتِينَ يَوْمَ القِيَامَةِ مُسْتَقْدِماتٍ، ومُسْتَأْخِراتٍ (١)، ومُنْجياتٍ، وهُنَّ البَاقِياتُ الصَّالِحاتُ (١)، (٣).

### فصل في معنى «لا حول ولا قوة إلا بالله»

معناها: لا تحول من حال إلى حال، في أي شيء مهما صغر أو كبر، ومهما ظهر أو بطن، في أي مكان من العالم، ولا قوة على هذا التحول والحركة إلا بالله تعالى ؛ بقوته وقدرته وعلمه ومشيئته.

قلت في «غراس الجنة»: فلا تحول للقلب من هدى إلى ضلال، ولا من ضلال إلى هدى، ولا قوة على هذا التحول إلا بالله تعالى.

ولا تحول له من رياء إلى إخلاص، ولا من إخلاص إلى رياء، ولا قوة على هذا التحول إلا بالله تعالى.

<sup>(</sup>١) (مستقدمات ومستأخرات)؛ أي: من أمام قائلها ومن خلفه.

<sup>(</sup>٢) أي: الباقيات عند الله لقائلها، بمعنى: أنها محفوظة عنده ليثاب عليها، ولذلك وصفها بقوله: «الصالحات». «فيض القدير» (١/ ٤٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في والصغيرة (٢٠٧ ـ الروض) بإسناد جيد قوي ؛ كما قال المنذري في والترغيب، (٢ / ٨٩)، وإسناده في والأوسطة ؛ كما في ومجمع الزوائدة (١٠ / ٨٩)، وإسناده حسن ؛ كما أخبرني شيخنا حفظه الله تعالى .

وبدون قوله: «لا حول ولا قوة إلا بالله»، أخرجه النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٨٤٨)، والحاكم (١ / ٥٤١)، وصححه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وهو في «صحيح الجامع الصغير» (رقم ٣٢٠٩).

ولا تحول من معصية إلى طاعة، ولا تحول من طاعة إلى معصية، ولا قوة على هذا التحول إلا بالله تعالى .

ولا تحول من جلوس إلى قيام ، ولا من قيام إلى حالة أخرى ، ولا قوة على هذا التحول إلا بالله تعالى .

ولا تحول من ليل إلى نهار، ولا من نهار إلى ليل، ولا من أي حال إلى آخر، مهما كان نوع التحول، ولا قوة على هذا التحول إلا بالله تعالى، الذي له ملك السماوات والأرض، لا يخرج عن ملكه مثقال ذرة ولا أكبر من ذلك ولا أصغر ﴿لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرى﴾(١).

قال ابن القيم (١): إن العالم العلوي والسفلي، له تحول من حال إلى حال، وذلك التحول لا يقع إلا بقوة يقع بها التحول، فذلك الحول وتلك القوة قائمة بالله وحده؛ ليست بالتحويل. فيدخل في هذا كل حركة في العالم العلوي والسفلي، وكل قوة على تلك الحركة؛ سواء كانت قسرية أو إرادية أو طبيعية، وسواء كانت من الوسط أو إلى الوسط أو على الوسط، وسواء كانت في الكم أو الكيف أو في الأين، كحركة النبات، وحركة الطبيعة، وحركة الحيوان، وحركة الفلك، وحركة النفس والقلب، والقوة على هذه الحركات التي هي حول؛ فلا حول ولا قوة إلا بالله.

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱)طه: ۲.

<sup>(</sup>٢) وشفاء العليل؛ (ص ١١٢).

### الباب الثامن

# في ذكر ما يتعلق بالباب الأيمن من أبواب الجنة

وفيه الغمول التالية:

- صغة من يدخل الجنة من الباب الأيمن.
- من حدي التوحيد؛ دخل الجنة بغير حاب.
- جن يدخل الجنة بغير حاب سوى المحكورين في حديث مكاشة.
  - أفضل الشهداء، وأن من ضحك الله إليه؛ فلا حاب طيه.

### فصل في صفة من يدخل الجنة من الباب الأيمن

عن ابن عباس رضي الله عنهما؛ قال: قال النبي ﷺ:

«عُرِضَتْ عَلَيَّ الأَمَمُ، فأَخَذَ النَّبِيُ يَمُرُّ مَعَهُ الأَمَّةُ، والنَّبِيُ يَمُرُّ مَعَهُ النَّفُرُ، والنَّبِيُ يَمُرُّ مَعَهُ الخَمْسَةُ، والنَّبِيُ يَمُرُّ وَحْدَهُ، فَنَظَرْتُ فَإِذَا سَوادٌ كثيرٌ، قُلْتُ: يا جِبْرِيلُ! هؤلاءِ أُمَّتِي؟ قالَ: لا، ولٰكِن انْظُرْ إِلَى الْأَفُقِ سَوادٌ كثيرٌ، قالَ: هؤلاءِ أُمَّتِكَ، وهؤلاءِ سَبْعُونَ أَلْفاً قُدَّامَهُمْ لا حِسابَ عَلَيْهِمْ وَلا عَذَابَ. قُلْتُ: وَلِمَ؟ قالَ: كانوا لا يَكْتَوُونَ، وَلا يَسْتَرْقُونَ، ولا يَسْتَرْقُونَ، ولا يَسْتَرْقُونَ، ولا يَتَعَلَيُونَ، ولا عَذَابَ. قُلْتُ: وَلِمَ؟ قالَ: كانوا لا يَكْتَوُونَ، وَلا يَسْتَرْقُونَ، ولا يَتَعَلِيمُ مَنهم. قالَ: ادع الله أن يجعلني منهم. قالَ: «اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ مِنْهُمْ». ثم قام إليه رجلُ آخرُ فقال: ادع الله أن يجعلني منهم. قال: «سَبَقَكَ بها عُكَاشَةُ»(۱).

قول ه البدن، وذلك بالاكتواء: استعمال الكيّ في البدن، وذلك بإحراق الجلد بحديدة محماة، أو نحو ذلك، وهو علاج معروف، وقد وردت فيه أحاديث كثيرة.

قال ابن القيم (٢): تضمنت أحاديث الكي أربعة أنواع؛ أحدها: فعله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦ / ٤٤١ و ۱۰ / ١٥٥ و ۲۱۱ و ۲۱ / ۳۰۰ و ۴۰ و قتح)، ومسلم (۲۲۰)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) وزاد المعاد» (٤ / ٦٥ - ٦٦).

والثاني: عدم محبته له. والثالث: الثناء على من تركه. والرابع: النهي عنه، ولا تعارض بينها بحمد الله تعالى؛ فإن فعله يدل على جوازه، وعدم محبته له لا يدل على المنع منه، وأما الثناء على تاركه؛ فيدل على أن تركه أولى وأفضل، وأما النهي عنه؛ فعلى سبيل الاختيار والكراهة، أو عن النوع الذي لا يحتاج إليه، بل يفعل خوفاً من حدوث الداء، والله أعلم. ا.ه.

وقوله ﷺ: (لا يسترقون)؛ أي: لا يطلبون الرقية.

قال ابن القيم (١): الراقي محسن، والمسترقي سائل راج نفع الغير، والتوكل ينافي ذلك.

وقوله ﷺ: (لا يتطيرون) من قولهم: تَطَيَّرَ طِيَرَةً، قال في «النهاية»: وأصله فيما يقال: التطير بالسُّوانح والبَوارِح من الطّير والظباء وغيرهما، وكان ذلك يَصُدّهم عن مقاصدهم، فنفاه الشرع، وأبطله ونهى عنه، وأخبر أنه ليس له تأثير في جَلب نفع أو دفع ضَرّ.

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ قال: قال النبي على: «الطَّيْرَةُ شِرْكُ» الحديث(١).

وعن معاوية بن الحكم السلمي رضي الله عنه؛ قال: قلت: يا رسول الله! إني حديث عهد بجاهلية، وقد جاء الله بالإسلام، وإن منا رجالًا يأتون الكُهّان.

<sup>(</sup>١) وحادي الأرواح؛ (ص ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «الأدب» (٩١٢)، وأبو داود (٣٩١٠)، والترمذي (١٦١٤)، وابن ماجه (٣٥٣٨)، وابن حبان (١٤٢٧ ـ موارد)، والحاكم (١ / ١٧ ـ ١٨)، وأحمد (١ / ٣٨٩ و٣٨٨ و٤٣٨)، وغيرهم. وقال الحاكم: «صحيح سنده، ثقات رواته»، ووافقه الألباني في «الصحيحة» تحت الحديث رقم (٤٢٩).

قال: «فلا تَأْتِهمْ». قال: ومنا رجال يتطيرون.

قال: «ذَاكَ شَيْءٌ يَجِدُونَهُ في صُدُورِهِمْ؛ فَلاَ يَصُدُّنَهُمْ (وفي رواية: فَلاَ يَصُدُّنَهُمْ (وفي رواية: فَلاَ يَصُدُّنَكُمْ)»(١).

قال ابن القيم (١): فأخبر أن تأذّيهم وتشاؤمهم بالتّطيّر إنما هو في الواحد منهم وعقيدته، لا في المُتَطيّر به، فوهمه وخوفه وإشراكه هو الذي يُطيّره ويَصُدُه، لا ما رآه وسمعه، فأوضح على لامته الأمر وبين لهم فساد الطّيرة؛ ليعلموا أن الله سبحانه لم يجعل عليها علامة، ولا فيها دلالة، ولا نصبها سبباً لما يخافونه ويحذرونه؛ لتطمئن قلوبهم ولتسكن نفوسهم إلى وحدانيته تعالى، التي أرسل بها رسله وأنزل بها كتبه، وخلق لأجلها السماوات والأرض، وعَمّر الدارين: الجنة والنار، فبسبب التوحيد ومن أجله جعل الجنة دار التوحيد وموجباته وحقوقه، والنار دار الشرك ولوازمه وموجباته، فقطع على على الشرك من قلوبهم؛ لئلا يبقى فيها علقة منها ولا يتلبسوا بعمل من أعمال أهله البتة.

وقال النووي(٣): قال العلماء: معناه أن الطيرة شيء تجدونه في نفوسكم ضرورة، ولا عتب عليكم في ذلك؛ فإنه غير مكتسب لكم فلا تكليف به، ولكن لا تمتنعوا بسببه من التصرف في أموركم؛ فهذا هو الذي تقدرون عليه، وهو مكتسب لكم؛ فيقع به التكليف، فنهاهم على عن العمل بالطيرة والامتناع من تصرفاتهم بسببها.

وفي «مفتاح دار السعادة»(1): المتطير متعب، منكد الصدر، كاسف

<sup>(</sup>١) بعض حديث أخرجه مسلم (٥٣٧) وغيره.

<sup>(</sup>٢) «مفتاح دار السعادة» (٢ / ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) وشرح مسلم؛ (٥ / ٢٢ ـ ٢٣).

<sup>(</sup>٤) (ص ۲۳۱).

البال، سيىء الخلق، يتخيل من كل ما يراه أو يسمعه، أشد الناس خوفاً، وأنكدهم عيشاً، وأضيق الناس صدراً، وأحزنهم قلباً، كثير الاحتراز والمراعاة لما لا يضره ولا ينفعه، وكم قد حرم نفسه بذلك من حظ، ومنعها من رزق، وقطع عليها من فائدة؟!

#### فصل

وقوله على (وعلى ربهم يتوكلون)؛ قال الحافظ في «الفتح»(۱): يحتمل أن تكون هذه الجملة مفسرة لما تقدم من ترك الاسترقاء والاكتواء والطيرة، ويحتمل أن تكون من العام بعد الخاص؛ لأن صفة كل واحدة منها صفة خاصة من التوكل، وهو أعم من ذلك. ١.هـ.

و«التوكل» هو: اعتماد العبد على الرب جل وعلا في جلب المنافع الدينية والدنيوية، ودفع ما يضر في الدين والدنيا، وثقته بكفايته سبحانه؛ في تسهيل ذلك وتحصيله، واعتقاد حكمته تعالى البالغة إن تأخر ذلك أو لم يحصل، هذا مع الأخذ بالأسباب.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَّكُّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ اللهِ

أي: كافيه.

قال ابن القيم في «الروح»(٣): والفرق بين التوكل والعجز: أن التوكل عمل القلب وعبوديته؛ اعتماداً على الله وثقة به والتجاء إليه وتفويضاً إليه ورضاً بما يقضيه له؛ لعلمه بكفايته سبحانه، وحسن اختياره لعبده إذا فوض إليه، مع قيامه

<sup>.(11)(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) الطلاق: ٣.

<sup>(</sup>٣) (ص ٤٤٣).

بالأسباب المأمور بها، واجتهاده في تحصليها.

وأما العجز؛ فهو تعطيل الأمرين أو أحدهما؛ فإما أن يعطل السبب عجزاً منه ويزعم أن ذلك توكل، ولعمر الله إنه لعجز وتفريط، وإما أن يقوم بالسبب ناظراً إليه معتمداً عليه، غافلًا عن المسبب معرضاً عنه، وإن خطر بباله لم يثبت معه ذلك الخاطر، ولم يعلق قلبه به تعلقاً تاماً بحيث يكون قلبه مع الله، وبدنه مع السبب؛ فهذا توكله عجز، وعجزه توكل.

وبين في «زاد المعاد»(۱): أن التداوي لا ينافي التوكل؛ كما لا ينافيه دفع داء الجوع والعطش والحر والبرد بأضدادها، بل لا تتم حقيقة التوحيد؛ إلا بمباشرة الأسباب التي نصبها الله مقتضيات لمسبباتها؛ قدراً وشرعاً، وأن تعطيلها يقدح في نفس التوكل، كما يقدح في الأمر والحكمة، ويضعفه من حيث يظن معطلها أن تركها أقوى في التوكل؛ فإنّ تركها عجزاً ينافي التوكل، الذي حقيقته: اعتماد القلب على الله في حصول ما ينفع العبد في دينه ودنياه، ودفع ما يضره في دينه ودنياه، ولا بد مع هذا الاعتماد من مباشرة الأسباب، وإلا كان معطلاً للحكمة والشرع.

### فصل من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب

هٰكذا بوب صاحب (كتاب التوحيد) فيه، ثم ذكر حديث عُكَّاشة.

وشرح السعدي هذه الجملة في «القول السديد» فقال: إن تحقيق التوحيد تهذيبه وتصفيتُه من الشرك الأكبر والأصغر، ومن البدع القولية الاعتقادية، والبدع الفعلية العملية، ومن المعاصي، وذلك بكمال الإخلاص لله في الأقوال

<sup>.(10 / 1)(1)</sup> 

والأفعال والإرادات، وبالسلامة من الشرك الأكبر المناقض لأصل التوحيد، ومن الشرك الأصغر المنافي لكماله، وبالسلامة من البدع والمعاصي التي تكدر التوحيد وتمنع كماله، وتعوقه عن حصول آثاره.

فمن حقق توحيده؛ بأن امتلأ من الإيمان والتوحيد والإخلاص، وصدقته الأعمال؛ بأن انقادت لأوامر الله طائعة منيبة مخبتة إلى الله، ولم يجرح ذلك بالإصرار على شيء من المعاصي؛ فهذا الذي يدخل الجنة بغير حساب، ويكون من السابقين إلى دخولها وإلى تَبوء المنازل منها.

ومِن أخص ما يدل على تحقيقه؛ كمال القنوت لله، وقوة التوكل على الله؛ بحيث لا يلتفت القلب إلى المخلوقين في شأن من شؤونه، ولا يستشرف اليهم بقلبه، ولا يسألهم بلسان مقاله أو حاله، بل يكون ظاهره وباطنه، وأقواله وأفعاله، وحبُّه وبغضه، وجميع أحواله كلها، مقصوداً بها وجه الله، متبعاً فيها رسول الله.

والناس في هذا المقام العظيم درجات ﴿ولِكُلَّ دَرَجاتُ مِمَّا عَمِلُوا﴾(١)، وليس تحقيق التوحيد بالتمني ولا بالدعوى الخالية من الحقائق، ولا بالحلى العاطلة، وإنما ذلك بما وقر في القلوب من عقائد الإيمان، وحقائق الإحسان، وصدقته الأخلاق الجميلة، والأعمال الصالحة الجليلة.

وقال ابن القيم (٢): إن النبي على جعل الوصف الذي يستحق به هؤلاء دخول الجنة بغير حساب؛ هو تحقيق التوحيد وتجريده، فلا يسألون غيرهم أن يرقيهم ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون، والطيرة نوع من الشرك، ويتوكلون على الله وحده لا على غيره، وتركهم الاسترقاء والتطير هو من تمام التوكل على الله.

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٣٢، والأحقاف: ١٣. (٢) وحادي الأرواح، (ص ١٤٧).

### فصل فيمن يدخل الجنة بغير حساب سوى المذكورين في حديث عكاشة

عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه؛ قال: قال رسول الله ﷺ:

«أَعْطِيتُ سَبْعِينَ أَلْفاً يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ، وُجُوهُهُمْ كَالْقَمَرِ لَيْلَةَ البَدْرِ، وَقُلُوبُهُمْ عَلَى قَلْبِ رَجُلٍ واحِدٍ، فَاسْتَزَدْتُ رَبِّي عَزَّ وَجَلَ، فَزَادَنِي مَعَ كُلِّ واحِدٍ سَبْعِينَ أَلْفاً».

قال أبو بكر رضي الله عنه؛ فرأيت أن ذلك آت على أهل القرى، ومصيب من حافات البوادي(١).

وعن أبي أمامة رضي الله عنه؛ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

«وَعَدَنِي رَبِّي سُبْحانَهُ، أَنْ يُدْخِلَ الجَنَّةَ مِنْ أُمَّتِي سَبْعِينَ أَلْفَأَ، لا حِسابَ عَلَيْهِمْ وَلا عَذَابَ، مَعَ كُلِّ أَلْفٍ سَبْعُونَ أَلْفاً، وَثَلَاثَ حَثَياتٍ مِنْ حَثَياتٍ رَبِّي عَزَّ وَجَلَّ»(٢).

(١) أخرجه أحمد (١ / ٦)، وصححه الألباني في والصحيحة، (٣ / ٤٧٣)؛ لشواهده الكثيرة، ومنها: عن أبي هريرة رضى الله عنه، عن رسول الله ﷺ؛ أنه قال:

وَسَأَلْتُ رَبِّي عَزَّ وَجَلَ فَوَعَدَنِي أَنْ يُدْخِلَ مِنْ أُمَّتِي سَبْعِينَ أَلْفاً عَلَى صُورَةِ القَمْرِ لَيْلَةَ البَدْرِ، فَاسْتَزَدْتُ، فَزادَنِي مَعَ كُلِّ أَلْفٍ سَبْعِينَ أَلْفاً. فَقُلْتُ: أَيْ رَبِّ! إِنْ لَمْ يَكُنْ هَوْلاءِ مُهاجِرِي أُمْتِي. قَالَ: إِذَا أَكْمِلُهُمْ لَكَ مِنَ الاغرابِ.

أخرجه أحمد (٢ / ٣٥٩) وغيره، وجوَّد سنده الحافظ في «الفتح» (١١ / ١١).

(٢) أخرجه الترمذي (٢٤٣٧)، وابن ماجه (٢٨٦)، وغيرهما، وصحح إسناده الألباني في «الصحيحة» (٥ / ٢١٢).

### فصل في ذكر أفضل الشهداء وأن من ضحك الله إليه فلا حساب عليه

عن نعيم بن همار رضي الله عنه؛ أن رجلًا سأل النبي ﷺ: أيّ الشهداء أفضل؟ قال:

«الَّذِينَ إِنْ يُلْقُوْا فِي الصَّفِّ، [لا] يَلْفِتُونَ وُجُوهَهُمْ حَتَى يُقْتَلُوا، أُولَئكَ يَنْطَلِقُونَ فِي الغُرَفِ العُلَى مِنَ الجَنَّةِ، ويَضْحَكُ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ، وإِذَا ضَحِكَ رَبُّكَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ، وإِذَا ضَحِكَ رَبُّكَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ، وإِذَا ضَحِكَ رَبُّكَ إِلَى عَبْدٍ فِي الدُّنيا؛ فلا حِسابَ عَلَيْهِ (۱).

\* \* \*

هذا آخر ما يسره الله عز وجل من الكلام على أبواب الجنة ، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات .

وسبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت؛ وحدك لا شريك لك، أستغفرك وأتوب إليك.

وکتب محمد شومان عمّان ـ ۱٤۱۳هـ

\*\*\*\*

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥ / ٢٨٧) وغيره، والزيادة من «مجمع الزوائد» (٣ / ٢٩٢)، والحديث في «صحيح الجامع» (١١١٨ و٣٦٣٤).

ورواه الطبراني بنحوه عن أبي سعيد الخدري بإسناد حسنه المنذري في «الترغيب» (٢ / ٣١٩).

### الفهرس

- ه المقدمة.
- ١١ الباب الأول: في ذكر أبواب الجنة ومفتاحها.
  - ١٣ فصل في عدد أبواب الجنة.
  - ١٣ فصل في تعيين أبواب الجنة.
- ١٨ فصل في ذكر أحاديث غير صحيحة في أن (الضحي) باب في الجنة.
  - ١٩ فصل في سعة أبواب الجنة.
  - ٢٢ فصل في الأوقات التي تفتح فيها أبواب الجنة.
    - ٢٣ فصل في قيام النبي ﷺ على باب الجنة.
  - ٢٣ فصل في أن الشهداء على بارق نهر بباب الجنة.
    - ٢٤ فصل في رؤيا طلحة في باب الجنة.
      - ٢٥ فصل في أول من يقرع باب الجنة.
    - ٢٥ فصل في فتح أبواب الجنة لأهلها إذا جاؤوها.
      - ٧٧ فصل فيمن يدخل الجنة من أبوابها الثمانية.
    - ٣٣ فصل في أن أبواب الجنة تحت ظلال السيوف.
  - ٣٥ فصل في دخول الملائكة على أهل الجنة من كل باب.
    - ٣٦ فصل في أن أبواب الجنة مفتحة لأهلها.
    - ٣٧ فصل في طرح المخرجين من النار على أبواب الجنة.
      - ٣٨ فصل في خبر آخر من يدخل الجنة.

- ٣٩ فصل في مفتاح الجنة.
- ٤١ الباب الثاني: في ذكر ما يتعلق بباب الصلاة من أبواب الجنة.
  - ٤٣ فصل في شأن الصلاة.
  - ٤٦ فصل في فضل الصلوات الخمس.
  - ٤٨ فصل في التحذير من ترك الصلاة والتهاون بها.
    - ٠٠ فصل في صلاة الجماعة.
    - ٥١ فصل في فضل المشي إلى المساجد.
      - ٢٥ فصل في انتظار الصلاة بعد الصلاة.
    - ٥٣ فصل في الترهيب من ترك حضور الجماعة.
      - ٥٥ فصل في صلاة التطوع.
      - ه فصل في فضل السنن الرواتب.
        - ٥٦ فصل في صلاة الليل.
- ٦٣ الباب الثالث: في ذكر ما يتعلق بباب الجهاد من أبواب الجنة.
  - ٦٥ فصل في فضائل الجهاد وثوابه في الدنيا والآخرة.
  - ٧٤ فصل في ذم المتخلف عن الجهاد ومن مات ولم يغز. . .
    - ٧٦ فصل في فضل الشهداء وما لهم عند الله من الكرامة.
- ٧٩ الباب الرابع: في ذكر ما يتعلق بباب الريّان (باب الصيام) من أبواب الجنة.
  - ٨١ فصل في فضل الصيام واختصاصه بأنه لله من بين الأعمال.
    - ٨٦ فصل في فضل صيام رمضان.
  - ٨٩ فصل في الترهيب من إفطار شيء من رمضان من غير عذر.
  - ٩١ الباب الخامس: في ذكر ما يتعلق بباب الصدقة من أبواب الجنة.
    - ٩٣ فصل في فضل الصدقة.
      - ٩٩ فصل في صدقة السر.
    - ١٠٠ فصل في التحذير من إبطال الصدقات بالمنّ والأذى.

- ١٠٣ فصل في فضل الزكاة وبركتها وتطهيرها أهلها وتزكيتها إياهم.
  - ١٠٦ فصل في الترهيب من منع الزكاة.
  - ١٠٩ فصل في الحث على الإنفاق قبل الموانع.
- ١١١ الباب السادس: في ذكر ما يتعلق بباب الوالد من أبواب الجنة.
  - ١١٣ فصل في وصية الله بالوالدين والتأكيد الشديد على برهما.
    - ١١٩ فصل في الترهيب من العقوق.
- ١٢١ الباب السابع: في ذكر ما يتعلق بباب «لا حول ولا قوة إلا بالله» من أبواب الجنة.
  - ١٣٣ فصل في شأن قول: «لا حول ولا قوة إلا بالله».
    - ١٢٥ فصل في معنى: «لا حول ولا قوة إلا بالله».
  - ١٢٧ الباب الثامن: في ذكر ما يتعلق بالباب الأيمن من أبواب الجنة.
    - ١٢٩ فصل في صفة من يدخل الجنة من الباب الأيمن.
      - ١٣٣ فصل في أن من حقق التوحيد دخل الجنة.
  - ١٣٥ فصل فيمن يدخل الجنة بغير حساب سوى المذكورين في حديث عُكَّاشة.
  - ١٣٦ فصل في ذكر أفضل الشهداء وأن من ضحك الله إليه فلا حساب عليه.
    - ١٣٧ الفهرس.

\*\*\*\*

#### التنطيع والبولتاع دار المسن للنشر والتوزيع

هالك ۱۳۵۵ ع فاكس ۱۳۵۵۵ ع صيب ۱۵۷۷۵۷ مال ۱۵۵ و ۱۵۱ ع الأرون