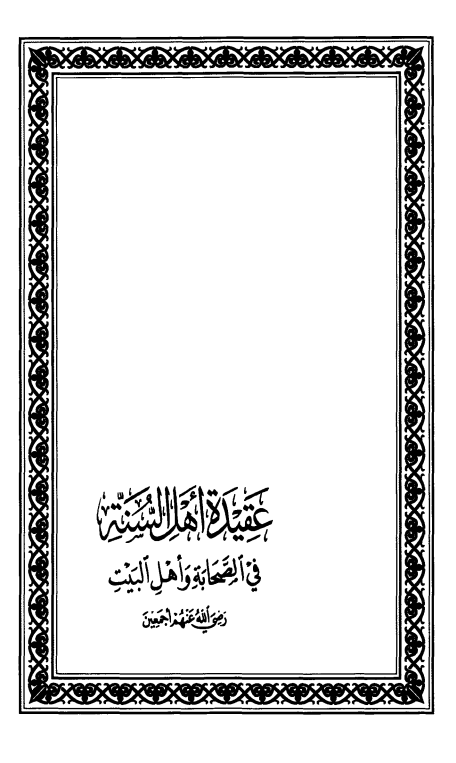
# عُقِيًّا لِمُعَالِكُ الْمُحَالِكُ اللّهُ عَلَيْنَ مِنْ اللّهُ عَنْ الْمُحَالِكُ اللّهُ عَنْ الْمُحَالِكُ اللّهُ عَنْ الْمُحَالِكُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلّمُ عَلّمُ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلّمُ ال

تأنيف د.عَبدالله بن شيليمان الشّايع أشاذ بعقيدة لماعد بجامعة لملك سعود

تقديم فضيلة الشيخ أ. د. سكع د بزعب كالله المنحميّد أستاذا لجديث بجامعة لملك سعود







فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الشايع، عبد الله بن سليمان بن عبد الله.

عقيدة أهل السنة في الصحابة وأهل البيت/ عبد الله بن سليمان بن عبد الله الشايع. ط٢. المدينه المنوره، ١٤٣٩ه.

۱۹۲ص، ..سم.

ردمك: ۳-۷-۹۰۹۹۹-۳۰۳-۹۷۸

١ - العقيدة الإسلامية أ - العنوان

1274/774

ديوي: ۲٤٠

رقم الإيداع: ٢٧٧٤/ ٣٩٤ ردمك: ٣-٧-٥٦٥، ٩٠٨-٦٠٠٨

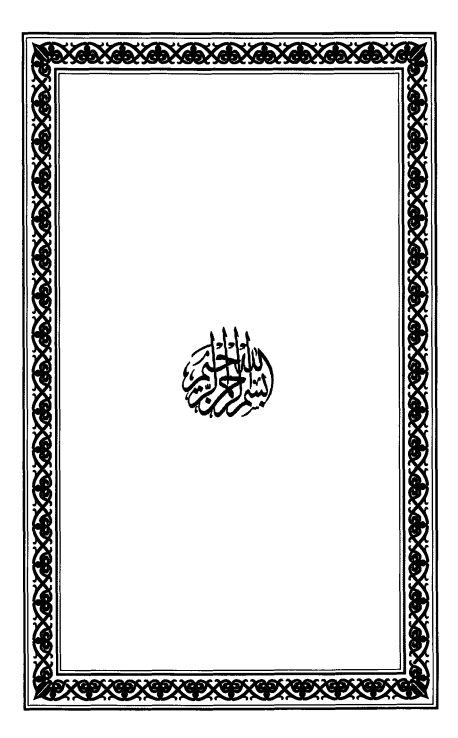
حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الثانية

1249هـ ـ ٢٠١٨م



المملكة العربية السعودية - الرياض جوال: ٩٦٦٥ • ٣٣١ • • ٦٦٥ +



#### مقدمة الشيخ الدكتور سعد بن عبد الله الحميِّد

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

#### أما بعد:

فقد اطلعت على كتاب «عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة وأهل البيت» الذي كتبه أخونا الفاضل الشيخ عبد الله بن سليمان الشايع – حفظه الله ورعاه – فألفيته عني بذكر مسائل غاية في الأهمية في هذا العصر الذي كثرت فيه إثارة قضايا وجدت لها مرتعًا في الروايات التاريخية خاصة فيما يتعلق ببعض الصحابة كمعاوية رَبِيْ الله عنه الصحابة كمعاوية رَبِيه الله عنه الله عنه الصحابة كمعاوية رَبِيه الله عنه الله عنه الله عنه الصحابة كمعاوية رَبِيه الله عنه الله عنه

فالكتاب ليس تكرارًا لما هو موجود في الكتب المشابهة له في هذا الموضوع، بل أحسن - أثابه الله - بتجديد المناقشة والرد على الشبهات.



فأسأل الله أن يبارك في الشيخ عبد الله وجهده، وأن ينفع به ويجزيه خير الجزاء على ما قدم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

كتبه سعد بن عبد الله بن عبد الرحمن الحميّد ٤/ محرم/ ١٤٣٨هـ



#### بِنْسِمِ اللَّهِ ٱلنَّهَٰنِ ٱلرَّجَيْدِ

#### المقدمة

#### \_\_\_\_\_\_

الحمد لله الذي أتم علينا النعمة وأكمل الدين ورضي لنا الإسلام دينًا، وجعلنا من خير أمة أخرجت للناس. والصلاة والسلام على من بعثه الله رحمة للعالمين، وقدوة للخلق أجمعين، القائل: «أذكركم الله أجمعين، القائل: «أذكركم الله في أهل بيتي»، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا مزيدًا إلى يوم الدين. وبعد:

فلم يمر على البشرية زمن أفضل من الزمن الذي بُعث فيه النبي عَلَيْهُ؛ فزمنه خير الأزمان، والقرن الذي بعث فيه خير القرون، وفي الحديث: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي»(١)، ونصرته أفضل الأعمال، ولم تجتمع هذه الفضائل إلا للجيل الذي بعث فيه النبي عَلَيْهُ.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٣٦٥١)، صحيح مسلم (٢٥٣٣).



والأمة وإن لم تدرك ذلك الزمن وذلك الجيل؛ فإن من عاجل البشرى لها أن تبلغ المنازل العالية بمحبتها إياهم، والمرء مع من أحب.

ومن تمام محبة النبي على محبة مَنْ ناصره وآزره، ومحبة أقرب الناس إليه، ولا طريق إلى ذلك إلا بمعرفة المعتقد الصحيح تجاه ذلك الجيل، ومعرفة مكانته ومنزلته، وخصائصه وصفاته.

والحديث عن ذلك الجيل ليس حديثًا عن رجال عاشوا حيثًة من التاريخ انقضت بوفاتهم وبقي لنا آثارهم الحميدة، فهم جزء من الدين؛ إذ الإيمان بفضائلهم إيمان بالنصوص الدالة على فضلهم، وإيمان بما نقلوه من الكتاب والسنة، فلم تصل إلا عن طريقهم، فلهم الفضل بعد الله تعالى على من جاء بعدهم، والطعن فيهم طعن فيما نقلوه من الدين.

ومآثر ذلك الجيل أكثر من أن تحصر؛ فهم الذين نقلوا الدين للناس، ونشروا الإسلام، وفتحوا الأقاليم والأمصار، ووصلت جيوشهم أقصى الغرب والشرق، وركبوا البر والبحر، وقوَّضوا عروش كسرى وقيصر، ومات أكثرهم خارج دياره جهادًا في سبيل الله، وكان الإسلام في زمنهم

عزيزًا، والسنة ظاهرة.

ويتقاصر المرء نفسه أن يتحدث عن ذلك الجيل العظيم، لكن لعله أن ينال شيئًا من أجر حبِّهم بالحديث عنهم، وبيان شيء من فضائلهم ومكانتهم، بالنقل الصحيح من الكتاب والسنة، ومن أقوال علماء الأمة، فيجمع المتفرق، ويؤلف بين المختلف، ويرد عن أعراضهم، ويذود عن حياضهم.

وهذا الكتيب جَمْعٌ لما تفرق في بعض الكتب، وجهدي فيه جُهْدُ الْمُقِلِّ، وقد أفدت كثيرًا مما كتب في هذا الموضوع لعدد من المتقدمين والمتأخرين (١)، ولا أستغني عن ملحوظة أو مشورة أو فائدة.

<sup>(</sup>۱) من المراجع التي أفدت منها وربما فاتني العزو لها في بعض المواضع: مذكرة «مجتمع الأمة الإسلامية» لعدد من أساتذة الدراسات الإسلامية بجامعة الملك سعود، اعتقاد أهل السنة في الصحابة للدكتور محمد الوهيبي، تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة للدكتور محمد أمحزون، المنهج الإسلامي لدراسة التاريخ للدكتور محمد رشاد، سير الخلفاء الراشدين للدكتور على الصلابي.

ومن المواقع الإلكترونية: موقع الألوكة، صيد الفوائد، الإسلام سؤال وجواب، إسلام ويب، ملتقى أهل الحديث، وغيرها.

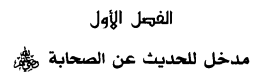


وأشكر كل من أثرى هذا البحث وزودني بملحوظاته وإضافاته، وأخص بالشكر منهم: والدي الشيخ سليمان بن عبد الله الناصر الشايع، والأستاذ الدكتور سعد بن عبد الله الحميد، والدكتور بندر بن عبد الله الشويقي، والدكتور صالح بن مقبل العصيمي التميمي، جزاهم الله تعالى كل خير، وبارك فيهم ورفع قدرهم.

والله تعالى أسأله التوفيق والسداد، والله أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

البريد الإلكترونى

a.s.alshayi@gmail.com



#### 🗖 وفيه ثلاثة مباحث:

البهث الأول: مجمل عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة في الم

البعث الثانى: لماذا نحب الصحابة في ؟

البهث التالث: تعريف الصحابي، وبيان الضوابط التي يُعْرف بها الصحابي.





#### المبهث الأول

# مجمل عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة والمجماعة



يعتقد أهل السنة والجماعة أن الصحابة وأفضل هذه الأمة بعد نبيها والمحابة الأمة قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، «ارتضاهم الله الله النبيه وخلقهم أنصارًا لدينه، فهم أئمة الدين وأعلام المسلمين رضي الله عنهم أجمعين (۲).

ويتفاضل الصحابة فيما بينهم بحسب سابقتهم وهجرتهم وحسن بلائهم، وكلهم أهل فضل ومكانة، «فأدناهم صحبة هو أفضل من الذين لم يروه ولو لقوا الله رالله الله الله المالية المالية الله المالية الله المالية الله المالية المالي

<sup>(</sup>١) ينظر: اعتقاد أهل السنة للحافظ أبي بكر الإسماعيلي (ص ٥١).

<sup>(</sup>۲) شرح السنة للمزنى (ص ۸۷).

وكما قال سعيدُ بنُ زيدٍ رَبِيْكَ: «لَمَشْهَدُ رجلٍ منهم مع رسولِ اللهِ عَلَيْمَ يُغَبِّرُ فيه وجهه، خيرٌ من عملِ أحدِكم عُمْرَهُ، ولو عُمِّرَ عُمْرَ نوح»(٣).

وقد جاءت النصوص بتفضيل السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، وتفضيل أهل بدر وأُحُدٍ، وأصحاب بيعة الرضوان، وتفضيل من أنفق من قبل الفتح وقاتل والمراد بالفتح: صلح الحديبية (٤) - وأفضل الصحابة على

<sup>(</sup>۱) ينظر: أصول السنة للإمام أحمد (ص ٤١)، شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي، (٣١٧).

 <sup>(</sup>۲) فضائل الصحابة للإمام أحمد (۱۵)، سنن ابن ماجه، المقدمة، رقم
 (۱٦٢)، وحسنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (١٣٤).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (١٦٢٩)، سنن أبي داود (٤٦٥٠) وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٣/ ١٣١ – ١٣٢) ط. مكتبة المعارف.

التعيين في قول عامة أهل السنة: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي طبي المسلمين. على طبي المسلمين.

والخلافة بعد رسول الله عَلَيْهُ ثابتة لأبي بكر الصديق رَخِيْهُ باختيار الصحابة إياه، ثم لعمر باستخلاف أبي بكر له، ثم لعثمان باجتماع أهل الشورى وسائر المسلمين عليه، ثم لعلي ببيعة من بايعه من المهاجرين والأنصار في (۱).

والواجب إنزال الصحابة المكانة التي جعلها الله تعالى لهم، ف «حبهم سنة، والدعاء لهم قربة، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ بآثارهم فضيلة» (٢)، ومن تمام محبتهم نشر محاسنهم، والإمساك عما شجر بينهم، والتماس أحسن المخارج لما حدث من خلاف بينهم؛ فهم أهل الرأي والاجتهاد، وأنصح الناس للعباد، وقد شهد الله لهم بالجنة

الفتح بيعة الرضوان يوم الحديبية، وينظر: الصارم المسلول لابن تيمية (٣/١٠٧٨)، الخراسانية في شرح عقيدة الرَّازِيّين للطريفي (ص ٢٤٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: اعتقاد أهل السنة، للحافظ أبي بكر الإسماعيلي (ص ٥٠).

<sup>(</sup>۲) معتقد أهل السنة والجماعة للإمام حرب بن إسماعيل الكرماني(ص ۸۱).

في غير موضع من كتابه<sup>(١)</sup>.

والطعن فيهم طعن في الدين؛ فإنما بلَغَنا الدينُ عن طريقهم (٢)؛ كما قال أبو زرعة الرازي رحمه الله تعالى: «... وإنما أدَّى إلينا هذا القرآنَ والسننَ أصحابُ رسولِ اللهِ عَلَيْق، وإنما يريدون أنْ يجرحوا شُهُودَنا لِيُبْطِلُوا الكتابَ والسنةَ، والجَرْحُ بهم أولى، وهم زنادقةً» (٣).

ومن اتبعهم بإحسان نال رضا الله سبحانه ومآله إلى جنات عرضها السموات والأرض، كما قال سبحانه: ﴿وَالسَّنبِقُونَ الْأَوْلَوْنَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمْ جَنَّتِ تَجَـّدِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُداً ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴿ وَالنوبة].

يقول الإمام الطحاوي رحمه الله تعالى: "ونحبّ أصحاب رسول الله ﷺ، ولا نُفْرِطُ في حب أحدٍ منهم، ولا نتبرًأ من

<sup>(</sup>۱) ينظر: الرسالة الوافية لمذهب أهل السنة في الاعتقادات وأصول الديانات لأبي عمرو الداني (ص ۱۲۸)، شرح السنة للبربهاري (ص ۱۰۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح السنة للبربهاري (ص ٨١، ١٠٦، ١١٤).

<sup>(</sup>٣) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص ٤٩).



أحدٍ منهم، ونبغض من يبغضهم وبغير الحق يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان»(۱).

وأهل السنة لا يعتقدون عصمة أحد منهم، مع إقرارهم بفضلهم وعدالتهم، وما وصل إلينا مما يعاب عليهم يجب التثبت من صحته، وحمله على أحسن المحامل، وما كان من ذلك ذنبًا محقّقًا فهو مغمورٌ في بحر حسناتهم وعلوً منزلتهم عند الله تعالى، الذي جعل للذنوب أسبابًا كثيرةً تكفّر الذنوب وتمحوها، ومن جملتها الأعمال الصالحة (٢).

وهذا الجانب العقدي أساس مهم في دراسة تاريخهم، حيث يسهم في معرفة المنهج الصحيح للتعامل مع الروايات، ويمنع صاحبه من الوقوع في التناقض أو الانحراف.

#### COMPA

<sup>(</sup>١) العقيدة الطحاوية مع شرحها لابن أبي العز (٢/ ٦٨٩).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي، وكتاب السنة لابن أبي عاصم، وكتاب السنة لعبد الله بن أحمد بن حنبل، وكتاب الإبانة لابن بطة، والطحاوية للإمام الطحاوي، والعقيدة الواسطية لابن تيمية.



#### المبهث الثاني

#### لماذا نحب الصحابة على الماذا



من أصول عقيدة أهل السنة والجماعة رحمهم الله تعالى محبة أصحاب النبي على وموالاتهم؛ فهو دين ندين الله تعالى به، وقربة نتقرب بها إليه، حيث أمرنا الله تعالى بمحبتهم، والترضي عنهم، والاستغفار لهم، والاقتداء بهم، ولهم الفضل على من جاء بعدهم؛ فهم نَقَلَةُ الكتاب والسنة، وناشرو الإسلام والملة.

#### كرومن أسباب محبتنا لهم ما يلي:

١- أن الله تعالى قد أثنى عليهم في التوراة والإنجيل والقرآن، ووعدهم بالمغفرة والأجر العظيم، كما في آخر سورة الفتح، فهم مثال يُحْتذى لكل مؤمن.

فذكر وصفهم في التوراة والإنجيل، ثم بين جزاءهم فقال: ﴿ مُحَمََّةُ مَيْنَهُمُ تَرَبُهُمْ زُكُمًا

و ﴿ مِنْهُمْ ﴾ في آخر الآية لبيان الجنس وليست تبعيضية (١) ؛ فمن اتصف بهذه الصفات المذكورة في التوراة والإنجيل والقرآن حقيق بأن ينال أعظم الجزاء عند الله تعالى.

ونظيره قوله سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ اَسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ

مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَّقَوْا أَجْرُ عَظِيمُ ۗ ۞ 

[آل عمران]، فقوله: ﴿ مِنْهُمْ ﴾ بيانية؛ لأن الذين استجابوا لله والرسول قد أحسنوا كلهم واتقوا (٢).

ويلزم مَنْ طعن فيهم أن يطعن في الكتب السماوية كلها،

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير ابن كثير (٧/٣٦٣)، الكشاف للزمخشري (٢١٨/٤)، التحرير والتنوير لابن عاشور (٢٦/ ٢١١)، وقد ذكر ابن عاشور رحمه الله تعالى أنه لو قيل بأنها للتبعيض فلا ينافي ذلك المغفرة لجميعهم؛ لأنهم جميعًا آمنوا وعملوا الصالحات، وهم خيرة المؤمنين.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف للزمخشري (٤/ ٣٤٨).

وأن يصف الله تعالى بالجهل؛ لأن المدح لهم والثناء عليهم والتزكية لهم سابق لوجودهم، ولو كانوا سيكفرون بعد إيمانهم، ويرتدون على أعقابهم؛ لاستحقوا الذم لا المدح.

٢- أن الله تعالى زكّى ظاهرهم وباطنهم، وليس هذا لأحد في الأمة سوى الصحابة في من قال تعالى: ﴿ فَعَلِمَ مَا فِى الْأَمَةُ مَا فَلَيْمِمْ فَتْحًا فَرِيبًا ﴿ النَّاحِدَا مَا اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتْحًا فَرِيبًا ﴾ [النتح: ١٨].

وقال: ﴿ تَرَنهُمْ رُكُّعًا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضُونَا ﴾ [الفتح: ٢٩].

وقال في المهاجرين: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنْصُرُونَ اللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَ أَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلصَّندِقُونَ ﴾ [الحشر: ٨].

وقال: ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمِيِّتِنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَسْلُواْ عَلَيْهِمْ اللَّهِمْ عَلَيْهِمْ النَّائِيمَ وَالْجَلِمُةُ وَالْجَلِمُةُ الْكِنْبَ وَالْجِكْمَةَ ﴾ [الجمعة: ٢].

فتزكية الباطن بالإخبار عما في قلوبهم، وأنهم يبتغون فضلًا من الله ورضوانًا، وأن جهادهم وبذلهم نصرة لله ورسوله، وأن تزكية القلوب حصلت لهم بتربية النبي ﷺ.

وأما أعمالهم الظاهرة فهم أصحاب عبادة وتبتل، وركوع وسجود، وصيام، وجهاد ودعوة، وتَعَلَّم وتعليم، وعلى الأخص تعليم الكتاب والسنة لمن بعدهم.



٣- أنهم بطانة النبي ﷺ وخاصته، فتوقيرهم توقير له، وإيذاؤهم إيذاء له؛ ولذا علل النبي ﷺ نهيه عن سبهم بأنهم أصحابه، فقال: «لا تَسبُوا أَصْحَابِي، لا تَسبُوا أَصْحَابِي، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدِ ذَهَبًا، مَا أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهِمْ، وَلا نَصِيفَهُ» (١٠).

وفي رواية: «دَعُوا لِي أَصْحَابِي، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنْفَقْتُمْ مِثْلَ أُحُدِ – أَوْ مِثْلَ الْجِبَالِ – ذَهَبًا، مَا بَلَغْتُمْ أَعْمَالَهُمْ»(٢).

وقال ﷺ: «مَنْ سَبَّ أَصْحَابِي فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يَقْبَلُ اللهُ مِنْهُ صَرْفًا وَلَا عَدْلًا»(٣).

وقال عليه الصلاة والسلام في الصِّدِّيق سَخِيْفَ : «إِنَّ اللهَ بَعَثَنِي إِلَيْكُمْ فَقُلْتُمْ: كَذَبْتَ، وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ صَدَقَ، وَوَاسَانِي بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، فَهَلْ أَنْتُمْ تَارِكُو لِي صَاحِبِي؟!» مَرَّتَيْن<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٣٦٧٣) صحيح مسلم (٢٥٤٠) - واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (١٣٨١٢) وصححه الألباني في الصحيحة (١٩٢٣).

<sup>(</sup>٣) فضائل الصحابة للإمام أحمد (٨)، السنة لأبي بكر الخلال (٨٣٣)، المعجم الكبير للطبراني (١٢٧٠٩) وحسنه الألباني بمجموع طرقه، كما في الصحيحة (٢٣٤٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (٣٦٦١).



وقال ﷺ في الأنصار: «لَا يُحِبُّهُمْ إِلَّا مُؤْمِنٌ، وَلَا يُبْغِضُهُمْ إِلَّا مُؤْمِنٌ، وَلَا يُبْغِضُهُمْ إِلَّا مُنَافِقٌ، مَنْ أَحْبَهُمْ أَبْغَضَهُمْ أَبْغَضَهُ اللهُ»(١).

فمحبة الصحابة ولله سبب لمحبة الله ورسوله ولله المن أبغضهم. أحبهم، وبغضهم سبب لبغض الله ورسوله ولله الله عليه المن أبغضهم.

إن الله تعالى هو الذي أخبر بهدايته لهم بعد الضلالة، وبحصول التزكية والعلم لهم من النبي عَنْ كَنْ كَمَا قال سبحانه:
 وهُو الَّذِى بَعَثَ فِي الْأُمْتِ نَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَشُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ وَرُزِّكِهِمْ وَيُعْلِمُهُمُ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُمِينِ ٢٠٠٠ وَيُعَلِمُهُمُ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُمِينٍ ٢٠٠٠ [الجمعة]، وقد دعا إبراهيم الخليل عَنْهُ: ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِمُهُمُ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّهِمْ إِلَى اللهِ ال

٥- أنهم حملة الدين ونقلته، فلم يصلنا الكتاب ولا السنة إلا عن طريقهم، كما قال الحافظ الذهبي تَعْلَقه: «وإنما يَعرِف فضائلَ الصحابة على من تدبر أحوالهم وسيرهم وآثارهم في حياة رسول الله على وبعد موته؛ من المسابقة إلى الإيمان والمجاهدة للكفار ونشر الدين، وإظهار شعائر الإسلام وإعلاء

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٣٧٨٣)، صحيح مسلم (٧٥).



كلمة الله ورسوله على وتعليم فرائضه وسننه، ولولاهم ما وصل إلينا من الدين أصل ولا فرع، ولا علمنا من الفرائض والسنن سنة ولا فرضًا، ولا علمنا من الأحاديث والأخبار شيئًا (().

7- وجوب اتباعهم بإحسان، ويستلزم ذلك محبتهم، والدعاء لهم، والسير على نهجهم، واقتفاء طريقهم، وبهذا ينال العبد رضا الرحمن، ويكون من أصحاب الجنان، كما قال جل شأنه: ﴿وَالسَّنِقُونَ ٱلْأَوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ اَتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمْ جَنَّتِ تَجَدِي عَتْهَا ٱلذَّنَهُ مُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدا ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ وَالتوبة].

فاتباعهم بإحسان سبب لرضوان الله تعالى والفوز بجنته.

ومخالفة الصحابة ولله مخالفة لإجماع الأمة، ومخالفة الإجماع حرام، وصاحبه متوعد بالعذاب، كما قال سبحانه: وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَيِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ، مَا تَوَلَى وَنُصْلِهِ، جَهَنَمٌ وَسَاءَتْ مَصِيرًا الله الساء].

وما أحسن ما قاله ابن مسعود رَيْظِيُّنَهُ: «مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُتَأَسِّيًا

<sup>(</sup>١) الكبائر للإمام الذهبي (ص ٢٣٧).

فَلْيَتَأْسَّ بِأَصْحَابِ مُحَمَّدٍ عَيَّةٍ؛ فَإِنَّهُمْ كَانُوا أَبَرَّ هَذِهِ الْأُمَّةِ قُلُوبًا، وَأَعْمَقَهَا عِلْمًا، وَأَقَلَهَا تَكَلُّفًا، وَأَقْوَمَهَا هَدْيًا، وَأَحْسَنَهَا قُلُوبًا، وَأَعْرَفُوا لَهُمْ حَالًا، قَوْمٌ اخْتَارَهُمُ اللهُ تَعَالَى لِصُحْبَةِ نَبِيّهِ عَيْلَةٍ، فَاعْرِفُوا لَهُمْ فَضْلَهُمْ وَاتَّبِعُوهُمْ فِي آثَارِهِمْ؛ فَإِنَّهُمْ كَانُوا عَلَى الْهُدَى المُسْتَقِيمِ»(١).

وخلاصة القول: أن الله تعالى هو الذي زكى الصحابة في، وأثنى عليهم في التوراة والإنجيل والقرآن، فهم مثال يحتذى لكل مؤمن، وقد زكى الله تعالى ظاهرهم وباطنهم، وأخبر بتزكية النبي في لهم؛ فهم نتاج تربيته، وهم من أخذ العلم عنه؛ ولذا فالطعن فيهم يلزم منه تكذيب الله تعالى وتكذيب رسوله في ، وإبطال دين الإسلام بالكليّة، ولا نجاة ولا هداية إلا باتباعهم بإحسان والسير على طريقهم والاهتداء بهديهم.

فمحبة الصحابة على محبة دينية، فمن أحبهم فإنما يحبهم لما لهم من المكانة والمنزلة التي أخبرنا الله تعالى بها

<sup>(</sup>١) رواه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (٩٤٧/٢) رقم (١٨١٠)، وبنحوه أبو نعيم في الحلية عن ابن عمر ﴿ اللهُ وفيه: ﴿ قَوْمٌ اخْتَارَهُمُ اللهُ لِصُحْبَةِ نَبِيِّهِ ﷺ وَنَقُل دِينِهِ ٩٠.



ورسوله ﷺ، ولما قدموه وبذلوه في نصرة الدين وتبليغه.

فاللهم ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَنِنَا اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلِإِخْوَنِنَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَا تَجْعَلْ فِى قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبِّانَا إِنَّكَ رَءُوكُ رَجِيمُ ۞﴾ [الحشر].



#### المبعث الثالث

# تعريف الصحابي، وبيان الضوابط التي يعرف بها الصحابي

من أحسن وأجمع ما قيل في تعريف الصحابي ما ذكره الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى حيث قال: "وأَصَحُّ ما وقفتُ عليه من ذلك أنَّ الصحابي: (من لقي النبي ﷺ مؤمنًا به، ومات على الإسلامِ)، فيدخل فيمن لقيه: مَنْ طالتُ مجالستُهُ له أو قَصُرَتْ، ومَنْ روى عنه أو لم يَرْوِ، ومَنْ غزا معه أو لم يَغْزُ، ومَنْ رآهُ رؤيةً ولو لم يُجَالِسْهُ، ومَنْ لم يَرهُ لعارضٍ كالعمى)(١).

والصحابي من رأى النبي ﷺ ولو لحظة، على الصحيح من

<sup>(</sup>١) ينظر: الإصابة لابن حجر (١/٧)، وينظر كذلك كلامه في فتح الباري (٧/٣)، (٧/٤).



أقوال أهل العلم (١)، ودليل ذلك قوله ﷺ: ويَأْتِي عَلَى النَّاسِ، فَيَقَالُ لَهُمْ: فِيكُمْ مَنْ رَأَى - و في رواية: وَمَانٌ يَغْزُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ، فَيَقَالُ لَهُمْ: فِيكُمْ مَنْ رَأَى - و في رواية: مَنْ صَحِبَ - رَسُولَ اللَّهِ ﷺ؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ، فَيَفْتَحُ لَهُمْ... (٢)، وقوله ﷺ: «وَدِدْتُ أَنَّا قَدْ رَأَيْنَا إِخْوَانَنَا»، قَالُوا: أَولَسْنَا إِخْوَانَكَ وقوله ﷺ: «وَدِدْتُ أَنَّا إِخْوَانَنَا»، قَالُوا: أَولَسْنَا إِخْوَانَكَ يَاتُوا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «أَنْتُمْ أَصْحَابِي وإِخْوَانَنَا الَّذِينَ لَمْ يَأْتُوا يَعْدِي، يَا مُولَى اللهِ؟ قَالَ: «مَنْ أَشَدُ أُمَّتِي لِي حُبًّا: نَاسٌ يَكُونُونَ بَعْدِي، يَودُ أَحَدُهُمْ لَوْ رَآنِي بِأَهْلِهِ وَمَالِهِ (٤)، فجعل الرؤية فارقًا بين يَودُ أَحَدُهُمْ لَوْ رَآنِي بِأَهْلِهِ وَمَالِهِ (١٠)، فجعل الرؤية فارقًا بين الصحابة ومن جاء بعدهم من الأمة.

فالصحبة في اللغة تتناول القليل والكثير، والنبي على الله لله يُقيدها بِقَيْدٍ ولا قدَّرها بقدر، بل علَّق الحكم بمطلقها، ولا مُطلَق لها إلا الرؤية؛ فتحصل الصحبة لمن رآه على وجه الاتباع له والاقتداء به (٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم (٥/ ٩١)، شرح النووي على مسلم (١/ ٣٥٠)، منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٨/ ٣٨٢ – ٣٩٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٣٦٤٩)، صحيح مسلم (٢٥٣٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم (٢٨٣٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٨/ ٣٨٢ - ٣٩٠).



### ومن الصحبة للصحابي بالنقل الثابت الدال عليه، ومن الضوابط التي يعرف بها الصحابي (١٠):

- ١- التواتر؛ بأن يُنقل إثبات صحبته عن عدد كثير جدًا،
   كالعشرة المبشرين بالجنة.
- ٢- الشهرة والاستفاضة وهو دون حد التواتر؛ كضمام بن ثعلبة.
- ٣- أن يثبت بسند صحيح عند أحد الصحابة أو التابعين أن
   فلانًا له صحبة.
- ٤- أن يرد ما يدل على ذلك ويثبته من حال الصحابي
   نفسه.

ولا يلزم من التعريف السابق تساوي الصحابة في المنزلة، فهم وإن اشتركوا في فضل الصحبة الذي لا يشاركهم فيه أحد؛ إلا أنهم يتفاوتون في المنزلة، وقد بين العلماء ذلك عند ذكر طبقاتهم في (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: الإصابة لابن حجر (١/٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح النووي على صحيح مسلم (٥١٩/١٥)، ألفية السيوطي في علم الحديث تحت عنوان: معرفة الصحابة.



والتفاضل قد يكون باعتبار الزمن كفضل السابقين الأولين، وفضل من أنفق من قبل الفتح وقاتل، وقد يكون باعتبار العمل كفضل أهل بدر وأحد وأهل بيعة الرضوان، ومن جمع سَبْقَ الزمن وكثرة العمل فهو أفضلُ ممن هو دُونَه في ذلك(١).

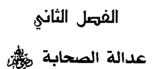
وقد يسبق الصحابي بكثرة العمل بعض من سبقه في الزمن، فعمر رَوْفِي أفضل ممن أسلم قبله عدا أبي بكر رَوْفِي ، وقد يختص بعضهم بفضيلة وخصيصة يفضل بها غيره، كتفضيل أمهات المؤمنين؛ لسبقهن بالعمل والقرب من النبي رفي ، وتفضيل فاطمة رفي الما لها من الخصائص والفضائل (۲).

وقد جاءت النصوص بالدلالة على فضل بعض الصحابة بأعيانهم، كالعشرة المبشرين بالجنة، وأبي هريرة، وبلال، وكأمهات المؤمنين وفاطمة.

#### COLOR

<sup>(</sup>١) ينظر: الخراسانية في شرح عقيدة الرَّازِيّين للطريفي (ص ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرجع السابق (ص ٢٤٥).



#### 🗖 وفيه خمسة مباحث:

البعث الأول: المراد بعدالة الصحابة في . البعث الثاني: ماذا يترتب على القول بعدالة الصحابة في .

البهث الثالث: أدلة عدالة الصحابة والله البهث الرابع: منزلة الصُّحبة لا يعدلُها شيء. البهث الخامس: وقفة مع معاوية رَوَّفَيْنَ.

#### CE CE CE



#### المبهث الأول

## المراد بعدالة الصحابة المحابة

#### ك القول بعدالة الصحابة رأي يتضمن أمرين:

□ الأمر الأول: إيمانهم وبراءتهم من النفاق، وهم خيار المؤمنين من هذه الأمة (١)، وإيمانهم يعلم بالاضطرار من حالهم وأخبارهم، والنصوص دالة على إيمانهم جميعًا، وعلى إيمانهم كثير منهم بأعيانهم، كالسابقين الأولين، وأهل بدر وأهل بيعة الرضوان.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «والصحابة المذكورون في الرواية عن النبي على، والذين يعظمهم المسلمون على الدين، كلهم كانوا مؤمنين به، ولم يعظم

<sup>(</sup>۱) ينظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٨/ ٤٧٤)، مجموع الفتاوى لابن تيمية (٥٨/٣٥) وما بعدها، موقع الألوكة، مقال بعنوان: هل جميع الصحابة عدول؟ للشيخ الدكتور سعد الحميّد.

المسلمون - ولله الحمد - على الدين منافقًا ١٥٠٠.

الأمر الثاني: صدقهم في النقل عن النبي رضي وعدم تعمدهم للكذب مطلقًا، فهم صادقون على رسول الله رسول الله من مأمونون في الرواية عنه (٢)، وهذا يستوجب قبول روايتهم من غير حاجة إلى البحث عن أحوالهم (٣).

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٨/ ٤٧٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: مجموع الفتاوى لابن تيمية (۳۵/۲۲)، منهاج السنة لابن تيمية
 (۱/۳۰٦)، (۷/ ۲۲۰)، فتح الباري لابن حجر (۱/۱۸۱)، (٤/۷٥)،
 (۲۹/۹۶)، (۱/ ۵۷۰).

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح النووي على صحيح مسلم (١٤٩/١٥)، إرشاد الفحول للشوكاني (١/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (٦/ ٤٩٩)، وقول الحسن رحمه الله تعالى في صحيح البخاري برقم: (٣٤٦٣).



وإيمان الصحابة وصدقهم في الرواية هو مناط العدالة، وهو المؤثر في الرواية، وأما ذنوب الشخص فعليه وحده، وليس مجرد وقوع المعصية قادحًا في الرواية، والذنوب قد يغفرها الله تعالى للعبد بأسباب كثيرة تمحو أثرها، كما في الحديث الصحيح: «التَّائِبُ مِنَ الذَّنْبِ كَمَنْ لَا ذَنْبَ لَهُ»(١).

وقد يكون حاله بعد التوبة أكمل، وينال بصدق توبته محبة الله سبحانه، ويبدل الله سيئاته حسنات، والله يقول: ﴿إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ اَلتَّوَابِينَ وَيُحِبُّ اَلْمُطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، ويقول: ﴿إِلّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَيّاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ اللّهُ غَفُولًا رَحِيمًا ۞ ﴿ [الفرقان].

والمتقون قد تقع منهم الذنوب والمعاصي، لكنهم يبادرون بالاستغفار والتوبة، ومآلهم الجنة، كما قال سبحانه: ﴿ اللَّهُ وَسَادِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أَعِدَت لِلْمُتَقِينَ ﴾ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالفَرَّآءِ وَالْفَرْآءِ وَالْكَظِينِ

 <sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه (٤٢٥٠)، وحسنه الحافظ في الفتح (١٣/ ٤٧١)،
 والألباني في صحيح الجامع (٢٠٠٨) وصححه ابن باز في مجموع الفتاوى (٢١٤/١٠).



اَلْعَنَظُ وَالْعَافِينَ عَنِ اَلنَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَمُوا فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوۤا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِدُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ يَغْفِرُ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [الأنهَارُ عَن رَبِهِمْ وَجَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنهَارُ خَلِينِ كَا فِيهَا وَيَعْمَ أَجْرُ الْعَلَمِلِينَ ﴾ [ال عمران].

وقد جلد النبي ﷺ شارب الخمر؛ فلعنه بعض الصحابة لكثرة ما يُؤْتى به، فقال النبي ﷺ: «لَا تَلْعَنُوهُ، فَوَاللهِ مَا عَلِمْتُ، إِنَّهُ يُحِبُ اللهَ وَرَسُولَهُ»(١).

ومن يحب الله تعالى ورسوله على ليس بمنافق وإن وقع منه الذنب، ومثل هذا يقوم في قلبه من تعظيم الله تعالى وتعظيم دينه وتعظيم رسوله على التوبة والإنابة، ويحمله على التوبة والإنابة، ويحمله على الصدق والعدالة.

ونحن نقطع بعدالة الصحابة في الأن من زكّاهم هو الله تعالى ورسوله على تزكيتهم جميعًا، وعلى تزكية طائفة منهم؛ كالسابقين الأولين من المهاجرين

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٦٧٨٠)، وقد ذكر ابن حجر في الفتح (٦٧٨) روايات أخرى للفظ الحديث: «فوالله لقد علمت»، «فوالله ما علمت إلا أنه...»، «فإنه يحب الله ورسوله».



والأنصار، ومن شهد بدرًا، ومن بايع تحت الشجرة، وعلى تزكية أفراد بأعيانهم، كالعشرة المبشرين بالجنة، وأبي هريرة وابن عمر وعائشة وغيرهم.

والصحابة أقل الأمة ذنوبًا، وسيئاتهم مغمورة في بحر حسناتهم، ولهم من فضل الصحبة ما لا يبلغه أحد بعدهم.

ولو لم يرد في حقهم شيء من النصوص لأوجبت الحال التي كانوا عليها من الهجرة والجهاد والنصرة وبذل المُهَجِ والأموال، القطع على عدالتهم وفضلهم (١).

والعدالة في الرواية مقطوع بها أيضًا، فهم أصدق الناس في الرواية وأشدهم تحريًا فيها، ولم ينقل عن أحد منهم تعمد الكذب على رسول الله على مطلقًا (٢٠)، وهم المأمورون بتبليغ الدين، كما في حجة الوداع، ولو لم يكونوا عدولًا في الرواية لم يؤتمنوا على تبليغ الشرع.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «فلم يكن فيهم من يتعمد

<sup>(</sup>١) ينظر: الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص ٤٨).

<sup>(</sup>۲) ینظر: منهاج السنة (۱/۳۰۱)، (۲/۲۷)، (۲۲۰۲)، (۷۲٬۲۲)،مجموع الفتاوی (۳۵/۲۲).

الكذب على النبي ﷺ، وإن كان له أعمال غير ذلك قد تنكر عليه»(١).

وقال: "فلا يُعرف مِنَ الصحابة مَنْ كان يتعمدُ الكذبَ على رسولِ الله ﷺ، وإن كان فيهم من له ذنوب، لكن هذا الباب مما عصمهم الله فيه من تعمُّد الكذب على نبيهم ﷺ (٢).

وكثير ممن يطعن في عدالة الصحابة وكثير ممن يطعن في عدالة الصحابة ولا يفرق بين الأمرين، ولا يفرق بين معنى العدالة وعدم العصمة، فوقع في التخبط والاضطراب، وأدى به قوله للطعن في الدين كله؛ إذ يلزم من الطعنِ في الناقل الطعنُ في المنقول.

وما يورده الطاعنون من شبهات يصفون بها بعض الصحابة في بالفسق لا يحقق لهم مرادهم في الطعن في السنة؛ فإن حملة السنة والمكثرين من الرواية من الصحابة في قد ثبتت عدالتهم في النصوص بأعيانهم، وسيرتهم شاهدة على حسن استقامتهم وعبادتهم، وعلى إتقانهم وضبطهم.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۲۷/ ۳۸۹).

<sup>(</sup>٢) الرد على الإخنائي (ص ٢٨٧).



ويبقى الكلام محصورًا فيمن نُقِلَ عنه شيء من المآخذ، فهؤلاء لا يصح جميع ما نقل عنهم، وما ثبت قد لا يكون ذنبًا محقَّقًا، أو لهم عذر فيه، أو يغفره الله لهم.

والذين أخذت عليهم بعض المآخذ أفراد معدودون، ولم يكن فيهم من يتعمد الكذب، ورواياتهم قليلة جدًّا، فليس لأحدهم إلا رواية أو روايتان أو نحوها، وقد تتبع أئمة الحديث أحاديثهم فلم يجدوا فيها ما يوجب التهمة، بل وجدوا عامة ما رووه قد رواه غيرهم من الصحابة في ممن لا تتجه إليه تهمة، أو جاء في الشريعة ما في معناه أو يشهد له، فلم يبق بعد ذلك حجة لأحد(١).

والوليد بن عقبة رَخِيْقَة من أشد ما يشنع به المعترضون على إطلاق القول بعدالة الصحابة في ، مع أنه لم يرو بعد وفاة النبي علي شيئًا (٢٠).

فإذا لم يَرْو شيئًا بعد وفاة النبي على الارواية لا تصح عنه - فلا معنى للطعن في عدالته إلا النيل من عدالة

<sup>(</sup>١) ينظر: الأنوار الكاشفة للمعلمي (ص ٣٧٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: موقع الألوكة، مقال: هل جميع الصحابة عدول؟ للشيخ الدكتور سعد الحميّد.

الصحابة والرواية المنقولة عنه فيها: أن النبي والرواية المنقولة عنه فيها: أن النبي والمده الله على رؤوس الصغار عام الفتح ولم يمسح على رأسه، لأنه مطيب بِخَلُوقٍ (١) - ولو صحت - فليس فيها ما يوجب التهمة؛ بل تدل على صدقه في الرواية؛ «فإنه لم يذكر أن النبى دعا له، وذكر أنه لم يمسح رأسه» (٢).

ومن وجه آخر: فلا يسلم بكل ما نقل عنه؛ فقد ذكر بعض المحققين أنه كان من ذوي الكفاءة والأمانة، ولا أدل على ذلك من ثقة الشيخين به، فولياه على الصدقات، وأبلى بلاءً عظيمًا في الفتوحات، وولي الكوفة في زمن عثمان خمس سنوات، وأما تسميته بالفاسق فرواياته ضعيفة منقطعة، وقد كان عام الفتح صغيرًا، وأما حدُّه على شرب الخمر فقد كان بشهادة الزور عليه، وقد قال عثمان: "نقيم الحدود ويبوء شاهد الزور بالنار" "، وقوله: "أزيدكم" لم يثبت من كلام الشهود، وإنما زاده الراوي وهو حُضَيْنُ بُنُ المُنْذِر ولم يكن

 <sup>(</sup>١) ينظر: مسند الإمام أحمد (١٦٣٧٩)، سنن أبي داود (٤١٨١)، وقال
 الألباني في ضعيف سنن أبي داود (ص ٣٣): منكر.

<sup>(</sup>٢) الأنوار الكاشفة للمعلمي (ص ٣٧٢).

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق (٦٣/ ٢٤٤).



شاهدًا ولا حاضرًا، ولم يسنده لإنسان معروف، مع ما في روايته من اختلاف<sup>(۱)</sup>.

وعلى القول بنزول الآية فيه؛ فإن بني المصطلق خرجوا لاستقباله وعليهم السلاح، فبلغه ذلك فخاف على نفسه فرجع، وقد كان بينه وبينهم شحناء في الجاهلية، واتفق المفسرون المثبتون للقصة على أنه ظن ذلك ولم يتعمد الكذب؛ ولذا لم يعنفه النبي ولم يستتبه، وإنما بين له أن التبيّن من الله، والعجلة من الشيطان، ويكون الخطاب بالإيمان في أول الآية للنبي ومن معه ويشمل الوليد؛ إذ صدّق من أخبره بأن بني المصطلق يريدون به سوءًا، ولذا فتنكير كلمة «فاسق»، و«نبأ» يفيد العموم في الفساق والأخبار، ولو أريد شخص بعينه كالوليد لجاءت بالتعريف، وعلى التسليم بأن الآية أشارت إلى فاسق معين، فيمكن حملها وعلى التسليم بأن الآية أشارت إلى فاسق معين، فيمكن حملها على إرادة الذي أعلم الوليد بأن القوم خرجوا له ليصدوه عن الوصول إلى ديارهم قصدًا لإرجاعه".

<sup>(</sup>۱) ينظر حاشية محب الدين الخطيب على كتاب العواصم (ص ٩٠) وما بعدها، سيرة أمير المؤمنين عثمان بن عفان رَجَافِتَ للصلابي، (ص ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٢٦/ ٢٢٨).

ولو ثبتت المعصية في حق مسلم فلا يلزم من ذلك نفي العدالة عنه؛ فقد أخبرنا الله تعالى بأن المتقين قد تقع منهم الفاحشة ثم يتوبون ويستغفرون، وقد حَدَّ النبيُّ ﷺ أَحَدَ الصحابةِ لشربه الخمرَ، ثم شَهِدَ له بمحبته لله ولرسوله ﷺ.

والصحابة أولى الناس بذلك؛ فإن الله تعالى هو الذي زكَّى ظاهرهم وباطنهم، وهم نقلة الدين وناصرو الشريعة.

وقد سلك الطاعنون مسلكًا آخرَ للطعن في عدالة الصحابة في سيرتهم لأجل تمييز الصحابة من المنافقين.

وهذا مَسلكُ شائن لا يخفى سُوْءُ مَقصدِ أصحابِهِ، فإنَّ الصحابة معروفون بأعيانهم، ومنهم أهل بدر وأحد وبيعة الرضوان، وهم نقلة الكتاب والسنة، وأما المنافقون فهم قلة منبوذون متهمون، ولم يرد تزكية لأحد منهم، ولم يرووا حديثًا واحدًا(۱)، وقد أخبر النبي بَنْ حَدَيْقَة مَرْاَعَيْنَ بأسمائهم؛

<sup>(</sup>١) ينظر: منهاج السنة النبوية لابن تيمية (٨/٤٢٩)، وهذه مسألة =

وهذا من تمام حفظ الله تعالى لدينه.

فالمنافقون لم يرووا شيئًا ألبتة، ولا يتجرؤون على الرواية، ولا يستطيعون الكذب، فالحماية ربانية لا بشرية؛ فلا الصحابة يكذبون لعدالتهم، ولا المنافقون يقدرون على الكذب في هذا الميدان تحديدًا، وذلك من حفظ الله تعالى لدينه (۱).

وقد وصف الله تعالى المنافقين بأنهم لا يعلمون ولا يفقهوا قوله، بل يفقهون، وأخبر أنهم لو استمعوا للنبي بَشِيَّة لم يفقهوا قوله، بل يسألون أهل العلم وهم الصحابة في (٢)، كما قال تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَسْتَيعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُونُوا الْمِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِفًا أُولَتِكَ اللَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَانَّهُمُوا أَهْوَاتَهُمْ فَلَ المَادَا قَالُ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَانَّهُمُوا أَهْوَاتَهُمْ الله عَلَى مُلُوبِهِمْ وَانَّهُمُوا أَهْوَاتَهُمْ الله المعدى المحدى.

فالصحابة هم أهل الفهم والرواية، وقد ذكر ابن عباس ظا

دقیقة؛ فإن المنافق قد یخفی حاله لکن لا یمکن أن یُخبر عنه بما یدل
 علی الإیمان، والمنافقون عرفوا آخر الأمر بصفاتهم.

<sup>(</sup>١) ينظر كتاب: براءة الصحابة من النفاق لمنذر الأسعد (ص ٣٦ - ٣٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبري (۲۲/ ۱۷۰)، تفسير ابن كثير (۷/ ۳۱۵)، تفسير القرطبي (۱۲/ ۲۳۸).

أنه سُئِل فيمن سُئِل<sup>(۱)</sup>، وذكر بعض المفسرين أن كلام النبي على المؤمن ولا يعيه الكافر ولا المنافق<sup>(۲)</sup>.

وأما إمكان النسيان أو الغلط من غير قصد فهذا لا يختص بالصحابة وأنها الصحابة فمن بعدهم معرضون للخطأ والنسيان، ولا تلازم بين هذا وبين العدالة، لكن عُرفت عدالة الصحابة وأنه بالنص، وعُرفت عدالة من بعدهم بالاجتهاد.

ودعوى إمكان الخطأ والنسيان على الصحابة في الرواية يندفع بعدم معارضة أحد من الصحابة في فصار إجماعًا، وإجماعهم حجة، فعدم اعتراضهم دليل على قبول الحديث، ولو نسي أو غلط لهيّأ الله من يرد عليه خطأه، وبهذا يتحقق حفظ الله تعالى لدينه، والأمة معصومة بمجموعها كما هو مقرر في الأصول (٢٠).

وقد أسهب وأجاد وأفاد شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في بيان عدالتهم، وأنهم أصدق الناس حديثًا عن

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبرى (۲۲/ ۱٦۹).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الماوردي (٥/ ٢٩٧)، تفسير القرطبي (١٦/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: منهاج السنة لابن تيمية (٢/٤٥٦-٤٥٨).



النبي بي النبي بي النبي بي المعرف فيهم من تعمَّدَ عليه كذبًا، مع أنه قد يقع من بعضهم من الذنوب ما يقع فليسوا بمعصومين، ومع هذا فقد جرب أصحاب النقد أحاديثهم واعتبروها بما تعتبر به الأحاديث، فلم يوجد عن أحد منهم تعمد كذبة، وهذا من حفظ الله للدين (۱).



<sup>(</sup>١) ينظر: منهاج السنة النبوية (٢/ ٤٥٦)، (٢/ ٧٦).

### المبحث الثاني

### ماذا يترتب على القول بعدالة الصحابة المعابة ال

عدالة الصحابة أمر لازم لحفظ الدين، فهم نَقَلَةُ الكتاب والسنة، والطعن في عدالتهم يلزم منه الطعن فيما نقلوه من الدين، وقد تفطن السلف رحمهم الله تعالى لمقصد الطاعنين فيهم فحذروا منهم وبينوا خطرهم (١).

وقد سلك الطاعنون في عدالة الصحابة رشي أحد طريقين:

 ١- إما الطعن في حملة السنة والمكثرين من الرواية حتى يبطلوا ما نقلوه.

٢- أو الطعن فيمن وقعت منهم بعض المآخذ ليجعلوهم
 سُلَّمًا للطعن في البقية، والطعن فيما نقلوه.

<sup>(</sup>١) سيأتي ذكر بعض أقوالهم، كقول أبي زرعة الرازي، وقول الإمام أحمد، وقول الذهبي، وغيرهم.

ومن يطعن في عدالة الصحابة ولله يستطيع أن يثبت تواتر القرآن، ولا السنة النبوية، فماذا يبقى من الإسلام بعد ذلك؟!

وأسانيد القراء العشرة تنتهي إلى ثمانية من الصحابة، وهم: عمر، وعثمان، وعلي، وأبيّ، وابن مسعود، وزيد، وأبو موسى، وأبو الدرداء، وعليهم تدور أسانيد القراءات، وعنهم روى بعض الصحابة، وقد جمع القرآن غيرهم لكن لم تتصل إلينا قراءاتهم، ونُقِلَ شيءٌ من وجوه القراءة عن عشرات الصحابة، كما ذكر ابن الجزري كَالَمَهُ (١).

فالقراءات التي يقرأ بها المسلمون اليوم كلها منقولة بالأسانيد الصحيحة إلى هؤلاء الصحابة والمانيد الصحيحة إلى هؤلاء الصحابة المانيد الصحيحة المانيد الما

<sup>(</sup>١) ينظر: أسانيد القراء العشرة، لسيد بن أحمد بن عبد الرحيم، وحملة القرآن من الصحابة لسيد محمد ساداتي الشنقيطي.

طعن في القرآن الذي نقلوه.

وقد جمع الصديق رَبِيْ القرآن في مصحف واحد، ونسخه عثمان رَبِيْ في ووزعه في الأمصار، فكان يتلى في المساجد وعلى المنابر، ويتلوه الناس ويتعلمونه، فكان إجماعًا منهم وفي، ولم يزل ينقل بالأسانيد إلى يومنا هذا.

والطعن في حملة السنة طعن فيما نقلوه، والمكثرون من الصحابة في سبعة تزيد رواياتهم على سنة عشر ألف حديث وخمسمائة (١٦,٥٨٦)، وتفصيلها: أبو هريرة (٢٢٠٠)، ابن عباس عمر (٢٢٠٠)، أنس (٢٢٨٦)، عائشة (٢٢٠٠)، ابن عباس (١٦٠٠)، جابر (١٥٠٠)، أبو سعيد الخدري (١١٠٠).

فأي دين نأخذ به إذا طعن في رواة الكتاب والسنة!



#### المبهث الثالث

### أدلة عدالة الصحابة را

#### کے تمہید:

لا شك أن من أثنى الله تعالى عليه وامتدحه وأوجب على الأمة محبته واحترامه وتوقيره، فإنه في أعلى درجات العدالة، وكذا من زكّاه النبي ﷺ وأثنى عليه.

وقد اتفق أهل السنة والجماعة على القول بعدالة الصحابة في جميعًا دون استثناء (۱)، ومن باب أولى ثبوتها لمن ورد دليل خاص بعدالته.

🗖 ويستند أهل السنة في تعديل الصحابة على أمور كثيرة، منها:

١- تعديل الله تعالى لهم، وتزكيته لظواهرهم وبواطنهم،

<sup>(</sup>١) ينظر للفاندة: الإصابة لابن حجر (١/٩-١٠)، والكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص ٤٦).

ووعدهم جميعًا بالجنة.

٢- تعديل النبي ﷺ لهم، وتزكيته إياهم، وبعثهم في الأمصار لتبليغ الدين.

٣- حالهم وسيرتهم؛ من الهجرة والجهاد ونصرة الإسلام، وبذلهم المهج والأموال والأنفس، مما يقطع معه بعدالتهم وفضلهم وصدقهم.

3- تتبع رواياتهم، ومعرفة صدقهم، وأنهم لم يجرب عليهم الكذب، كما قال علي رَبِيْ الله الذا حدَّ تتكم عن رسول الله وَ حديثًا، فَوَاللهِ لأَنْ أَخِرَ من السماء أحبُ إلي من أن أكذب عليه، وإذا حدثتكم فيما بيني وبينكم فإن الحرب خدعة (۱)، ويقول البراء رَبِيْ : «ما كلُ ما نُحدَّ ثكم عن رسول الله وينه سمعناه منه، منه ما سمعناه، ومنه ما حدّ ثنا عنه أصحابُه، ونحنُ لا نُكذِّبُ (۲).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٦٩٣٠).

<sup>(</sup>٢) الفوائد للفريابي (٣٤)، وبنحوه عن أنس يَخِيْنَ عند ابن أبي عاصم في السنة (٨١٦)، التوحيد لابن خزيمة (٧١٦/٢)، المعجم الكبير للطبراني (٦٩٩). وقال الألباني في ظلال الجنة في تخريج السنة معلقًا على رواية أنس (٨١٦): إسناده صحيح على شرط الشيخين.

وما أحسن ما قاله الخطيب البغدادي كَثَلَّتُهُ: «... فلا يحتاج أحد منهم مع تعديل اللهِ تعالى لهم، المطّلع على بواطنهم إلى تعديل أحد من الخلق له"(١).

فعدالتهم ثابتة في الكتاب والسنة، وهو مقتضى العقل السليم، والتاريخ الصحيح شاهد على ذلك وبرهان عليه.

# أدلة عدالة الصحابة المناه القرآن الكريم

كر الدليل الأول: أن التركية لهم بما يقتضي عدالتهم سابق لوجودهم، حيث أثنى الله تعالى عليهم في التوراة والإنجيل. وأخبرنا عن ذلك في القرآن:

قال تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ الشِّدَاةُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ اللهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ اللهُ مَنَ اللهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي رَبُعُهُمْ أَنْ اللهِ وَرَضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثَرِ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَنَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَنَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإَنْجِيلِ كَزَرْعِ

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص ٤٨).

أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَنَازَرَهُ فَاسَتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعَجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَارُّ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح].

فزكى سبحانه ظواهرهم: ﴿ تَرَبَهُمْ رُكَعًا سُجَدًا ﴾ ، وزكى بواطنهم: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللّهِ وَرِضْوَنَا ﴾ ، وهي تزكية ممن لا تخفى عليه خافية ، وذلك في التوراة الإنجيل قبل أن يخلقوا بمئات السنين ، وأنزل هذه التزكية في كتابه تتلى إلى يوم الدين ، فأي تزكية أعلى من هذه التزكية ؟! ولو كانوا سيغيرون أو يبدلون أو يحرفون لما جاز الثناء عليهم ولا تزكيتهم .

وفي هذا أعظم دلالة على وجوب الإيمان بما أخبر الله تعالى به من صفاتهم، وأنهم بلغوا أعلى درجات العدالة، ونالوا مرتبة الإمامة في الدين، فما ضرب الله تعالى بهم المثل لهذه الأمة وللأمم قبلها إلا لِيُقتدَى بهم، ويُسارَ على طريقهم، فيا لها من منزلة سامية سامقة لم يبلغها أحد بعد الأنبياء عَلَيْ غيرهم!!

وقد ناداهم الله تعالى باسم الإيمان حتى في موطن العتاب، فقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا لَقَتَال بينهم: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ لَقَعَلُونَ ﴾ [الصف]، وفي مقام الاقتتال بينهم: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ

مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَتَلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ [الحجرات: ٩]، وأخبر عن قوة إيمانهم بقوله: ﴿أُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّا ﴾ [الانفال: ٤]؛ وجعل الهداية مترتبة على الإيمان بمثل ما آمنوا به، فقال سبحانه: ﴿فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ فَقَدِ ٱهْتَدُوا وَإِن نَولَوا فَإِنا مُنْ مُم فِي شِقَاقِ ﴾ [البغرة: ١٣٧].

وإذا كان التعديل عند الناس يثبت بقول اثنين منهم، فكيف لا تثبت العدالة بهذا الثناء العظيم من الله تُعَلَّى، ومن رسوله تَعَلِيْ ؟!(١).

كَ الدليل الثاني: قوله تعالى: ﴿ وَالسَّبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِدِينَ وَالْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱنَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَلْنَصَارِ وَٱلَّذِينَ النَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّنَتٍ تَجَدِينَ عَمَّتُهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّنَتٍ تَجَدِينَ عَمِّتُهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ هَا النوبة].

والدلالةُ في هذه الآيةِ ظاهرةٌ؛ فإن الله تعالى «رَضِيَ عن السابقين من غير اشتراط إحسانٍ، ولم يَرْضَ عن التابعين إلا أنْ يَتَبعُوهم بإحسان»(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح الكوكب المنير لابن النجار (٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول لشيخ الإسلام ابن تيمية (٣/ ١٠٦٧).

□ ومن اتباعهم بإحسان: محبتهم، والثناء عليهم، والاستغفار لهم، وأخذ العلم عن طريقهم، ولو لم يكونوا عدولًا لما ساغ اتباعهم، ولا الاقتداء بهم، ولا أخذ العلم عن طريقهم.

ولم يأمر الله تعالى باتباع أحد غير الأنبياء الله إلا الصحابة في ، وهذا دليل على أن إجماعهم حجة، وأنهم لا يجتمعون على ضلالة.

فدلت الآية على عدالة السابقين الأولين من الصحابة في كما دلت على عدالة باقي الصحابة ممن تأخر إسلامه إلى الفتح أو ما بعد الفتح؛ لأنهم أول المتبعين بإحسان، وقد أخبرنا الله تعالى أنه رضي عنهم وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار.

فمن أراد رضا الرحمن ودخول الجنان فليتبعهم بإحسان، والله تعالى يقول: ﴿وَاللَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَشَوْ عَنْهُ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَكْدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْدِي تَحْتَهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبْدُأَ ﴾.

وقد بين ﷺ أن الهداية لا تكون إلا بالإيمان بمثل ما آمن به الصحابة ﴿ مَا مَا الله عَالَى : ﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَلَى الْمُنْدَوا ﴾ [البغرة: ١٣٧].

وقد جاء الأمر باتباع بعضهم على وجه التعيين؛ كاتباع الخلفاء الراشدين والهذي كما قال النبي الله وعليكم بشتي وسُنّة الخُلفاء الرّاشِدِينَ المَهْدِينِنَ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالتّوَاجِذِه (١)، وكذا اتباع الصديق والفاروق والها.

كَ الدليل الثالث: قوله تعالى: ﴿ وَالْذَكُرْنَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَ مِنْ ءَايَنتِ اللهِ وَالْمِحْدَةُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ [الاحزاب].

فأمرهن الله تعالى أن يذكرن ما يتلى في بيوتهن من آيات الله والحكمة، وهذا يشمل أمرين(٢):

أولهما بمعنى التذكر؛ أي: تذكرن ما يتلى في بيوتكن من القرآن والحكمة، وهذا يشمل ذكر اللفظ بالتلاوة، وذكر المعنى بالتدبر والفهم والتفقه، وذكر العمل بالامتثال<sup>(٣)</sup>.

والأمر الثاني: بمعنى ذكره باللسان؛ أي: بَلِغنّه للناس، فيقرأنّ القرآن ويبلغنّ أقوال النبي ﷺ وسيرته.

<sup>(</sup>۱) هذا جزء من حديث طويل، رواه أحمد في المسند (۱۷۱٤٢)، وأبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٤و٤٣)، والدارمي (٩٦). وصححه الألباني في صحيح الجامع (٤٣٦٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٢٢/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير السعدي، تفسير سورة الأحزاب، الآية رقم (٣٤).

⊙ ووجه الدلالة من الآية: أن الله تعالى أمرهن بتلقي الخطاب وتبليغه، وهذا يستلزم كونهن في أقصى درجات العدالة، فقد جعلهن الله تعالى الواسطة بين النبي وبين الأمة فيما يتلى في بيوتهن من آيات الله والحكمة، وفي معرفة هدي النبي وبينة في بيته ومع أهله.

ولهذا كان الصحابة والتابعون رحمهم الله يرجعون إلى أمهات المؤمنين رضي الله عنهن وعلى رأسهن عائشة والله في بعض المسائل، ويستفتونهن في كثير من الأحكام، وخصوصًا أحكام النساء وأحكام الرجل مع أهله.

كَ الدليل الرابع: قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِى الْأُمْتِ نَسُولًا مِنْهُمْ يَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَذِهِ ءَ وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَهِى ضَلَالٍ مُّبِينٍ ۞ ﴾ [الجمعة].

فقد امتنّ الله تعالى على هذه الأمة بأن بعث فيهم نبيه بَيْنَةُ عليه مَالِهُ عليه مَالِهُ مَالِهُ مَالِهُ الله عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة، فصاروا «بعد هذا التعليم والتزكية من أعلم الخلق، بل كانوا أئمة أهل العلم والدين، وأكمل الخَلْق أخلاقًا وأحسنهم هديًا وسمتًا، اهتدوا في أنفسهم وهدوا غيرهم، فصاروا أئمة المهتدين

وقادة المتقين . . . ».

والذين «بعث الله فيهم رسوله ﷺ وشاهدوه وباشروا دعوته حصل لهم من الخصائص والفضائل ما لا يمكن أحدًا أن يلحقهم فيها (١٠).

O ووجه الدلالة من الآية: أن الله تعالى امتن على هذه الأمة ببعثة نبيه على وبما جاء به من العلم والتزكية، ثم امتن على الصحابة وأنه بتعليم النبي على إياهم، وتزكيته لهم؛ فهم حلقة الوصل بين النبي على وبين من جاء بعده، ولو لم يكونوا عدولًا في نقل الدين إلى من جاء بعدهم لما تمت المنة على هذه الأمة ببعثة النبي على .

كَ الحليل الخامس: قوله تعالى في سورة الحديد: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَنْ أَنفَقَ مِن اَلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنكُمْ مَنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَلْلُ أُولَتِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَلْتَلُواْ وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَىٰ ﴿ [الحديد: ١٠].

و ﴿ اَلْحُسَنَىٰ ﴾ هي: الجنة، قال ذلك مجاهد وقتادة (٢)، وقد استدل ابنُ حزم كَلَلْلُهُ بهذه الآية على القطع بأن الصحابة الله

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي، تفسير سورة الجمعة، الآية رقم (٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الطبري (١١/ ٦٧٥).

جميعًا من أهل الجنة؛ لقوله ﷺ: ﴿وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ ٱلْحُسْنَى ﴿ (١).

ووجه الدلالة من الآية: أن الشهادة بالجنة للجميع دليل على عدالتهم وصدقهم في النقل عن النبي على النبي النهم لو تعمدوا الكذب عليه في حرف واحد لاستحقوا النار، وقد جاء في «الصحيحين» عن أبي هريرة رَبِّ الله النبي الله الله على مُتَعَمِّدًا، فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»، والصحابة شهد الله لهم بالجنة فدل على عدالتهم.

كَ الحليل الساحس: يقول الله تعالى: ﴿ الله لَهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَمَ مَا فِى قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا الله الله [الفتح: ١٨].

فعن البراء رَبِيْنَ : «أَنَّهُمْ كَانُوا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَنَى يَوْمَ المُحُدَيْنِيَةِ أَلْفًا وَأَرْبَعَمِائَةٍ أَوْ أَكْثَرَ » (٢) ، وفي حديث جابر رَجِيْنَ قال: «كُنَّا أَلْفًا وَخَمْسَمِائَةٍ » (٣) ، ولا تعارض ، فالعرب تقرب الأعداد؛ لأن المقصود بيان الكثرة وليس الدقة في ذكر العدد .

<sup>(</sup>١) ينظر: الفِصَل (١٤٨/٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (١٥١).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (٥٦٣٩)، صحيح مسلم (١٨٥٦).

فهذه تزكية لظواهرهم وبواطنهم: ﴿فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ ، وهذا الرضايتلى إلى يوم القيامة، فهو يتضمن الشهادة لهم بالإيمان والصدق، ويؤكد هذا ما ثبت في «صحيح مسلم» عن النبي عَنِيَةِ أنه قال: ﴿لَا يَدْخُلُ النَّارَ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَخَدُ النَّارَ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَخَدُ النَّارَ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَخَدُ النَّذِينَ بَايَعُوا تَحْتَهَا»(١).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية كَالله الله الذين رضي الله عنهم هم من أهل الثواب في الآخرة، يموتون على الإيمان الذي به يستحقون ذلك (٢).

○ ووجه الدلالة من الآية: أن الله تعالى زكى ظواهرهم وبواطنهم، وأخبر برضاه عنهم في معرض الثناء عليهم والمدح لهم، وهذا الرضا يتلى إلى يوم القيامة؛ فدل على موافاتهم لله تعالى مؤمنين عدولًا.

إلى غير ذلك من الأدلة التي لا يتسع لشرحها وبيانها هذا البحث المختصر، وقد سبق ذكر بعضها عند بيان اللوازم المترتبة على السَّبِ، وفي بعض فصول هذا البحث، فمن ذلك

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (٢٤٩٦).

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول (٣/ ١٠٦٨).

إخبار الله تعالى بأن هذه الأمة خير الأمم؛ وخيرها وأفضلها أولها، وأول من يدخل في هذا الخطاب هم الصحابة في ، وأخبر أن الإيمان النافع ما كان على مثل إيمانهم.

وأخبر بتوبته عليهم في غزوة تبوك، وكانوا نحو ثلاثين ألفًا، وأمر المؤمنين بأن يكونوا مع الصادقين في قصة الثلاثة الذين خُلِفوا، ووصف المهاجرين بالصدق والأنصار بالفلاح، وأثنى على من جاء بعدهم واستغفر لهم وشهد لهم بالإيمان، ونصر نبيه على من وأخبر أنه هو الذي ألَّف بين قلوبهم، إلى غير ذلك من الآيات والنصوص.

### أدلة عدالة الصحابة النبوية

كَ الحاليل الأول: قوله بَيْنَة في حجة الوداع: «أَلَا لِيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ مِنْكُمُ الغَائِبَ...»(١):

وجه الاستدلال من هذا الحديث: أن النبي عَلَيْ قال ذلك في حجة الوداع، وقد اجتمع فيها أصحاب النبي عَلَيْ كلهم أو

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (۱۰۵)، صحيح مسلم (۱۲۷۹).

جلهم، فأمرهم بأن يبلغوا عنه، وهذا أعظم دليل على أنهم كلهم عدول ليس فيهم مجروح ولا ضعيف، إذ لو كان فيهم مجروح أو ضعيف، أو كان فيهم أحد غير عدل لاستثنى في قوله على وقال: ألا ليبلغ فلان وفلان منكم الغائب، فلما جمعهم في الذكر بالأمر بتبليغ مَنْ بعدهم دل ذلك على أنهم كلهم عدول، وكفى بمن عدّله رسول الله على شرفًا(١).

كَ الحَالِ الثَّانِي: قول النبي ﷺ لعمر رَبَّظِيْنَ: «وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ اللهَ اطَّلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرِ فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئتُهُم، فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ» (٢٠).

○ والمراد بذلك؛ إما أن الله تعالى علم أنهم لن يذنبوا بعد ذلك، أو أن ذنوبهم تقع مغفورة إن وقعت، وقيل بأن الله غفر لهم ما مضى، وتأهلوا لمغفرة ما قد يقع منهم (٣).

والصواب أنهم قد تقع منهم ذنوب؛ لكنها تغفر لهم بسبب من أسباب المغفرة؛ إما بتوبة أو استغفار، أو إقامة حد في

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة صحيح ابن حبان (١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٣٠٨١)، صحيح مسلم (٢٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح الباري لابن حجر (٧/ ٣٠٥–٣٠٦)، الخصال المكفرة للذنوب لابن حجر (ص ١٦).

الدنيا، أو غير ذلك<sup>(۱)</sup>، فهم أحق الناس بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّيْعِكُ وَ النَّاسِ بَقُولُه تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّيْعِكُ النَّعْقُولُ الْأَيْمُ طُلْبِكُ مِّنَ ٱلشَّيْطُنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﷺ [الاعراف].

وفي هذا وعد وتزكية وإعجاز، وعد من الله تعالى - والله لا يخلف الميعاد، وتزكية للباطن الذي لا يعلمه إلا الله، وإعجاز بالإخبار عن المستقبل وأنهم يوافون الله تعالى على الإيمان، كما أن سورة المسد فيها وعيد وإعجاز بأن أبا لهب يموت على الكفر.

○ وخلاصة وجه الدلالة من الحديث: أن هذه تزكية لبواطنهم، فإن الله تعالى هو الذي اطلع على ما في قلوبهم من الصدق ومحبة الله تعالى ورسوله ﷺ، وعلم أنهم يوافونه على الإيمان، فغفر لهم ما مضى من ذنوبهم وما قد يقع منها قبل وفاتهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح النووي على مسلم (٥٦/١٦)، قال النووي: «قال العلماء: معناه الغفران لهم في الآخرة، وإلا فإنْ تَوَجَّب على أحد منهم حَدٌّ أو غيرُه أقيم عليه في الدنيا، ونقل القاضي عياض الإجماع على إقامة الحَدِّ، وأقامه عمر على بعضهم - وهو قدامة بن مظعون - قال: وضرب النبيُ عَلَيْ مِسْطَحًا الحَدَّ، وكان بدريًّا».

كَ الحليل الثالث: عن أبي موسى الأشعري رَبِي أَن رسول الله بَيِن قال: «النُّجُومُ أَمَنةٌ لِلسَّمَاءِ، فَإِذَا ذَهَبَتِ النُّجُومُ أَمَنةٌ لِلسَّمَاء مَا تُوعَدُ، وَأَنَا أَمَنةٌ لِأَصْحَابِي، فَإِذَا ذَهَبْتُ أَتَى أَصْحَابِي مَا يُوعَدُونَ، وَأَصْحَابِي أَمَنةٌ لِأُمَّتِي، فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ، وَأَصْحَابِي أَمَنةٌ لِأُمَّتِي، فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ، وَأَصْحَابِي أَمَنةٌ لِأُمَّتِي، فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ، (1):

ومعنى الحديث: أن الفتن والحروب وارتداد بعض الأعراب مما سيقع في زمن الصحابة على مما أخبر به النبي على لن يقع ما دام النبي على موجودًا، فهو أمنة لهم دون وقوعها، وكذلك كثير من البدع والمحدثات التي ستقع في الأمة مما أخبر به النبي على لن تقع ما دام الصحابة موجودين؛ فهم أمنة للأمة، فإذا ذهب الصحابة أتى الأمة ما توعد.

O ووجه الدلالة: أن النبي عَلَيْ شبههم به في كونهم أمنة لمن عايشهم، وهذا يدل على عظيم مكانتهم، وعلى صدقهم وديانتهم وعدالتهم، ومن ثم يقتضي الأخذ عنهم والاهتداء بهديهم.

والأحاديث في فضلهم، وفي فضل المهاجرين والأنصار،

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (٢٥٣١)، والأمنة هي الأمان.

وفي فضل أهل بدر، وأهل بيعة الرضوان، وفي فضل العشرة المبشرين بالجنة، وفضل كثير من الصحابة بأعيانهم، كلها تدل على علو مكانتهم وإيمانهم وصدقهم وعدالتهم.

## دلالة العقل على عدالة الصحابة

الأدلة على عدالة الصحابة من العقل يدركها من تجرد للحق، وهي كثيرة جدًا، فمنها:

كم الحليل الأول: أن الله تعالى مدحهم وأثنى عليهم وزكاهم في التوراة والإنجيل والقرآن، والآيات في الثناء عليهم تتلى إلى يوم القيامة، وهذا يقتضي علمه بإيمانهم، وثباتهم على الإيمان ووفاتهم عليه؛ فلو قيل بخلاف ذلك لاستلزم وصف الله تعالى بالجهل، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا(١٠):

يقول الدارمي رحمه الله تعالى: «وَوَصَفَ اللهُ هذه الأمةَ في التوراةِ والإنجيلِ قبل أن يُخلقوا بصفاتهم، فكيف وصفهم

<sup>(</sup>١) ينظر: أوجز الخطاب في بيان مواقف الشيعة من الأصحاب لأبي محمد الحسيني (ص ١٧).



من غير علم له بهم...، فهل كان هذا الوصف من الله والإخبار عنهم إلا لعلمه السابق فيهم، فما قَدَروا أن يتعدوا هذه الصفات، ولا يُقَصِّروا عن شيء مما وصفهم الله به قبل أن يكونوا»(۱).

ولما ذكر قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسْنَى أُولَيْهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ إِلَانبِياءً ، قال رحمه الله تعالى: «سبقت لهم الحسنى من الله قبل أن يُخْلَقوا؛ لعلم الله فيهم، فما استطاعوا أن يتعدوا شيئًا عَلِمَه اللهُ فيهم» (٢).

كالحاليل الثاني: أن الصحابة على هاجروا من مكة إلى المدينة وكان الإسلام إذ ذاك قليلًا، والكفار مستولون على عامة الأرض، وكانوا يُؤذَون بمكة، ويلقون من أقاربهم وغيرهم من المشركين من الأذى ما لا يعلمه إلا الله، وهم صابرون على الأذى، متجرعون لمرارة البلوى، وفارقوا الأوطان وهجروا الخلان؛ لمجبة الله ورسوله والجهاد في سبيله "("):

<sup>(</sup>١) الرد على الجهمية للدارمي (ص ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (ص ١٣٧).

 <sup>(</sup>٣) منهاج السنة لابن تيمية (٧/ ٤٧٥)، وينظر: الإمامة والرد على الرافضة
 لأبي نعيم الأصفهاني (ص ٢٠٩).

فإذا كانوا فعلوا ذلك باختيارهم، وقاتلوا آباءهم وأبناءهم وإخوانهم، وفارقوا زوجاتهم وخلانهم، وتركوا ديارهم وأموالهم؛ طلبًا لمرضاة الله، فكيف لا يطلبون الحق بعد قوة الإسلام ومنعته.

وكذلك الأنصار؛ فإنهم آمنوا في زمن ضعف الإسلام، وآثروا إخوانهم المهاجرين بأموالهم، وآخَوْهم، وذادوا بسيوفهم عن الإسلام، وقُتل كثير منهم في الذود عن حياضه، وما ذلك إلا لطلبهم الآخرة، فكيف يتركون طلب الآخرة بعد أن قوي الإسلام وتمكن؟!

قال الخطيب البغدادي رحمه الله تعالى: "على أنه لو لم يرد من الله وكل ورسوله وكل فيهم شيء مما ذكرناه، لأوجبت الحال التي كانوا عليها من الهجرة، والجهاد، والنصرة، وبذل المهج، والأموال، وقتل الآباء، والأولاد، والمناصحة في الدين، وقوة الإيمان واليقين، القطع على عدالتهم، والاعتقاد لنزاهتهم وأنهم أفضل من جميع المعد لين والمزكّين الذين يجيئون من بعدهم أبد الآبدين (1).

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص ٤٨).

ولا شك أن الدخول في الإسلام في زمن ضعف الإسلام واستضعاف أهله، لا يكون إلا عن إيمان راسخ، ويقين صادق، وأما مع قوة الإسلام فإنه يدخل فيه من يدخله عن إيمان وعقيدة، ويدخل فيه من يدخل نفاقًا وتقية، ولهذا إنما ذكر النفاق في السور المدنية، وأما السور المكية فلا ذكر فيها للمنافقين (١).

كَ الحليل الثالث: أن الدين لم يصلنا إلا عن طريقهم، فإن كان الدين حقًا فهم عدول؛ لأنهم نقلته، وإلا فلازم الطعن فيهم الطعن فيما نقلوه من الكتاب والسنة، وكذلك الطعن في جميع الأمة الذين تلقوا القرآن والسنة عن طريقهم:

يقول الإمام أبو زُرعة الرازي رحمه الله تعالى: "إذا رأيتَ الرجلَ ينتقصُ أحدًا مِنْ أصحابِ رسولِ اللهِ عَلَى، فاعلم أنه زنديقٌ؛ وذلك أنَّ الرسولَ عَلَى عندنا حَقٌ، والقرآن حَقٌ، وإنما أدَّى إلينا هذا القرآنَ والسننَ أصحابُ رسولِ اللهِ عَلَى، وإنما يريدون أنْ يجرحوا شُهُودَنا، لِيُبْطِلُوا الكتابَ والسنة، والجَرْحُ بهم أولى، وهم زنادقةٌ "(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: منهاج السنة (٧/ ٤٧٥، ٤٧٦).

<sup>(</sup>٢) الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص ٤٩).

وما أحسن ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في بيان فضلهم على الأمة، حيث يقول: «وكل مؤمن آمن بالله فللصحابة وكل عليه فضل إلى يوم القيامة، وكل خير فيه الشيعة وغيرهم فهو ببركة الصحابة، وخير الصحابة تبع لخير الخلفاء الراشدين؛ فهم كانوا أقوم بكل خير في الدين والدنيا من سائر الصحابة»(١).

وفضلهم على من جاء بعدهم من جهتين: من جهة نقلهم للكتاب والسنة، ومن جهة فتوحاتهم للبلاد الإسلامية في شرق الأرض وغربها، فلا يوجد مسلم إلا ولهم فضل عليه.

كالحليل الرابع: أن الله تعالى وعد الذين آمنوا وعملوا الصالحات بالعزة والتمكين في الأرض والاستخلاف فيها، وفي زمن الخلفاء الراشدين في لم نر أعظم من هذا التمكين؛ فلو لم يكونوا مؤمنين صالحين عدولًا لكان ما وعد الله به المؤمنين من التمكين غير حاصل، بل لكان التمكين واقعًا للمنافقين والمرتدين:

وقد كان الصحابة رضي أعز المسلمين في زمانهم، وذلك يقتضى أن من كان أعز كان أعظم إيمانًا (٢).

<sup>(</sup>١) منهاج السنة (٦/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر السابق (٢/ ٤٥).



فيلزم الطاعنَ فيهم: إما وصف الله بالجهل – تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا – أو إثبات إيمان الصحابة وعدالتهم، وهذا هو المطلوب.

فلكل ما سبق: أُمِرْنا بالاستغفار لهم، وإكرامِهِمْ، وحفظِ حقوقِهم، ومحبتِهم، ونُهينا عن سَبِّهِمْ وبُغْضِهِمْ، بل جَعَلَ النبي بَيْنَةُ حُبَّهُمْ مِنْ علاماتِ الإيمانِ، وبُغْضَهُمْ مِنْ علاماتِ النفاقِ.

ومن الطبعي - بَعْدَ ذلك كُلِّهِ - أن يكونوا خيرَ القرون، وأمانًا لهذه الأمة؛ وأن يكون الاقتداءُ بهم واجبًا.



#### المبهث الرابع

### منزلةُ الصَّحبةِ لا يعدلُها شيءٌ

الصحبةُ اصطفاءٌ واختيارٌ من الله تعالى؛ وذلك لما نالوه من شرف رؤية النبي بين وصحبته (١)، وهذا الاصطفاء والاختيار أمرٌ لا يُتَصَوَّرُ ولا يُدْرَكُ ولا يُقَاسُ بعقلٍ (٢)، وإنما هو مبنى على علم الله تعالى وحكمته وإرادته.

كَ والذي عليه جمهور أهل العلم تفضيل الصحابة جميعًا بلا استثناء على كل من يأتي بعدهم، وذلك لاعتبارين:

أولهما: ما نالوه من شرف الصحبة، ففضل الصحبة ولو لحظة واحدة لا يوازيه أي عمل، ويكفي ما يحصل في قلوبهم من اليقين برؤية النبي ﷺ.

<sup>(</sup>١) ينظر: فتح الباري لابن حجر (٧/٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: اعتقاد أهل السنة في الصحابة للوهيبي (ص ٢٠).



الثاني: أثر أعمالهم الصالحة في نصرة النبي عَلَيْ والدفاع عنه، ونشر الدين، وتثبيت أهله، وقمع أعدائه، وقد تخفى كثير من هذه الأعمال أو يُجهل أثرها.

ومن ذلك قدوم مؤمني الأعراب لرؤيته والله والمنطقة والمحطة واحدة؛ فهذا العمل له أثر في إظهار كثرة أتباعه عند الناس، وفيه كسر لنفوس أعدائه والمتربصين به، وهو من مناط تفضيلهم على مَنْ بعدهم، وغالبًا لا يذكره المصنفون في الفضائل.

وأظهر من ذلك اجتماع الصحابة حوله في المدينة، وصلاتهم معه، وصحبتهم إياه في السفر والحضر، ونصرته بالنفس والمال، وتعظيمه وتعظيم أمره ونهيه، والتفاني في خدمته؛ فهذه الأعمال فيها تأييد له، وتقوية لأمره، ونصرة لدعوته.

ويدخل في هذا بعض أعمالهم الدنيوية التي تؤدي إلى تقوية الدعوة ونصرة الدين؛ كالتجارة والحرفة والزراعة، ففيها قوام الحياة، وتحقيق الكفاية، والاستغناء عن الأعداء.

وهذه الأعمال وغيرها يشترك فيها جميع الصحابة رفي، ويتشكل بمجموعها نصرة النبي رفي وقيام دينه، وهي مناط

تفضيلهم على غيرهم، ولا يمكن أن يدركها أحد بعدهم؛ لفوات سببها وتعلقها بالنبي ﷺ في حياته (١).

وقد علمت الأمة بعض الأحكام الفقهية والعقدية والدعوية من سؤال بعض الأعراب، ومن حديث الذي بال في المسجد جاهلًا، وحديث المسيء في صلاته، وكل ذلك كافٍ في تفضيلهم على من بعدهم.

فأفضلية الصحابة والمحابة والمؤدية للمؤدية لنصرة النبي والموادية لنصرة النبي والمؤدية المؤدية لنصرة النبي والمؤدية المؤدية ال

ولو عُمِّرَ العبد ألف سنة وكان من أعبد الناس لم يوازِ ذلك ساعةً واحدةً من صحبته ﷺ، ففضيلة الصحبة لا يُوَازى بها ألبتة (٢).

يقول الإمام أحمد في عقيدته: «فأدناهم صُحْبَةً هو أفضلُ

<sup>(</sup>١) ينظر: الخراسانية في شرح عقيدة الرَّازِيِّين للطريفي (ص ٢٣٩ - ٢٥٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: المفاتيح في شرح المصابيح للحسين بن محمود المُظهِري الحنفي (۲/ ۲۸٦).



من القرنِ الذين لم يروه، ولو لقوا الله بجميع الأعمالِ»<sup>(١)</sup>.

ويقول القاضي عياض: «فضيلة الصُّحْبَةِ واللقاء - ولو لحظة - لا يوازيها عملٌ، ولا يَنالُ دَرجتَها شيءٌ، والفضائلُ لا تُؤْخَذُ بقياسِ»(٢).

وعمل الصحابة ولو كان يسيرًا لا يوازى به عملُ من يجيء بعدهم، كما قال عبد الله بن عمر والها: «لا تسبُّوا أصحابَ محمدٍ عَلَيْهُ، فَلَمَقَامُ أحدِهِمْ ساعةً خيرٌ مِنْ عَمَلِ أحدِكم عمره»(٣).

وكما قال سعيدُ بنُ زيدٍ رَبِيْكَ: «واللهِ لَمَشْهَدٌ شهده رجلٌ يُغَبِّرُ فيه وجهه مَعَ رسولِ اللهِ يَجْنِيْ أفضلُ مِن عملِ أحدِكم ولو عُمِّرَ نوح عَلِيْهِ (٤).

<sup>(</sup>۱) أصول السنة للإمام أحمد (ص ٤١)، شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي (٣١٧).

<sup>(</sup>٢) إكمال المعلم بفوائد مسلم (٧/ ٥٨٠).

<sup>(</sup>٣) فضائل الصحابة للإمام أحمد (١٥)، سنن ابن ماجه، المقدمة، رقم (١٦٢)، وحسنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (١٣٤).

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد (١٦٢٩)، سنن أبي داود (٤٦٥٠) وصححه الألباني في (٣/ ١٣١ – ١٣٢) ط. مكتبة المعارف.



أوثمة إشكال قد يرد، وهو ما جاء في الحديث أن القابض على دينه في آخر الزمان كالقابض على الجمر، وأن له أجر خمسين من الصحابة على الم

#### 🔾 والجواب من وجوه:

الوجه الأول: أن الحديث مختلف في صحته اختلافًا كثيرًا، وعلى القول بضعفه لا يَبْقَى إشكال في مسألة التفضيل.

الوجه الثاني: أن السابقين الأولين لا يبلغ أحد منزلتهم مطلقًا بإجماع العلماء، لا في فضل الصحبة، ولا في فضل العمل (٢)؛ ويدل لهذا ما جاء في حديث أبي سعيد رَوْفَيْنَ أنه وقع بين خالد بن الوليد وبين عبد الرحمن بن عوف شيء، فسبه خالد، فقال النبي رَفِيْنَ الله أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدُا مِنْ أَصْحَابِي، فَإِنَ أَحَدُكُمْ لَوْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدِ ذَهَا مَا أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ» (٣).

 <sup>(</sup>۱) الحديث في هذا رواه أبو داود (٤٣٤١)، والترمذي (٣٠٥٨)، وابن
 ماجه (٤٠١٤)، وابن حبان في صحيحه (٣٨٥)، والحاكم (٤/ ٣٢٢)،
 وضعفه الألباني في ضعيف الجامع الصغير وزيادته (٢٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتح الباري (٧/٧)

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (٣٦٧٣)، صحيح مسلم (٢٥٤١)، والنصيف هو النصف.



فإذا كان هذا التفاضل في الأعمال بين من أسلم وقاتل قبل صلح الحديبية وبين من أسلم وقاتل بعده، فكيف يقارن غير الصحابة بالسابقين الأولين؟!

والأعمال تتفاضل بحسب ما في القلوب؛ ولذلك فضلت أعمال السابقين من الصحابة على من جاء بعدهم؛ «وذلك أن الإيمان الذي كان في قلوبهم حين الإنفاق في أول الإسلام وقلة أهله، وكثرة الصوارف عنه، وضعف الدواعي إليه، لا يمكن أحدًا أن يحصل له مثله ممن بعدهم»(١).

الوجه الثالث: أن مناط التفضيل ما اختص به الصحابة وألى من فضل الصحبة، وما اختصوا به من الأعمال المتعدية إلى نصرة النبي بَنْ وهذا لا يدركه أحد بعد الصحابة الفوات سببه، وتعلقه بالنبي بَنْ في حياته؛ وهذا الفضل لا توازيه جميع الأعمال مهما جلّت (٢).

فالذين صحبوه قبل الفتح اختصوا من الصحبة ما استحقوا

<sup>(</sup>١) منهاج السنة لابن تيمية (٦/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: فتح الباري لابن حجر (۷/۷)، الصواعق المحرقة لابن حجر الهيتمي (ص ۲۱۱).



به التفضيل على من بعدهم (۱)، «ومن لم يصحبه قط نسبته إلى من صحبه كنسبة خالد إلى السابقين وأبعد»(۲).

وقد اختص الصحابة ولله بالسبق بالهجرة، والذَّبّ عن النبي على والدفاع عنه ونصرته، والإنفاق في بداية الدعوة، وضَبْطِ الشّرعِ المتلقّى عن النبي على ومن دل على هدى كان له من الواسطة بين النبي على والأمة، ومن دل على هدى كان له من الأجر مثل أجور من عمل به إلى يوم القيامة، فهذه الأعمال لا يدانيهم فيها أحد ولو عمل ما عمل (٣).

الوجه الرابع: أن مضاعفة أجر العمل إنما هو في الطاعات المشتركة، ولا يلزم منه الأفضلية المطلقة (٤)؛ فقد تضاعف لهم أجور الأعمال لشدة الغربة في آخر الزمان، لكنهم لا يدركون فضل الصحبة، ولا فضل الأعمال التي اختص بها الصحابة.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الفتاوى الكبرى لابن تيمية (۲/٤٤٨)، وهو في الفتاوى (۳۵/ ٦١)، وينظر: الإفصاح عن معاني الصحاح لابن هبيرة (٨/٧٠).

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول لابن تيمية (٣/ ١٠٧٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: إكمال المعلم بفوائد مسلم للقاضي عياض (٧/ ٥٨٠)، فتح البارى لابن حجر (٧/ ٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: فتح الباري لابن حجر (٧/٧).



وقد يضاعف للمتأخر بعض الأعمال كالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لكن يكون للصحابة أضعاف هذا الأجر إما بأعمال أخرى اختصوا بها، وإما بفضل الصحبة؛ وهذا الفضل لا يبلغه أي عمل.

ولهذا فالصلاة في المسجد الحرام بمائة ألف صلاة، وقد يتيسر لغير الصحابة الصلاة فيه سنوات طويلة، ولا يتيسر ذلك لبعض الصحابة ولا فرضًا واحدًا، ومع ذلك لا يقول أحد إنه يبلغ بذلك منزلة الصحابة أو يدانيها.

الوجه الخامس: أن الأفضلية تكون في مجموع الخصال؛ فإن المفضول قد يكون له فضيلة ليست عند الفاضل، ولكنه لا يساويه باعتبار مجموع الخصال.

#### 🔾 فتحصَّل مما سبق:

١- أن مناط الأفضلية هو الصحبة والعمل المؤدي لنصرة النبي عَلَيْة.

٢- أن عمل السابقين لا يقاربه عمل من بعدهم، لا من الصحابة ولا من غيرهم.

٣- أن المتمسك بدينه في آخر الزمان له أجر خمسين من

الصحابة من غير السابقين، مع كونه لا يبلغ منزلتهم فيما اختصوا به من العمل والصحبة.

وإذا كان لا يبلغ منزلتهم في فضل الصحبة، والصحبة أعظم من أي عمل، فإن الصحابي أفضل مطلقًا.

والأفضلية تكون بمجموع الخصال، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.



# المبهث الخامس وقفة مع معاوية يَظِظَّئَهُ ------

خُصَّ معاوية تَعَقِّ بالحديث؛ لأنه ستر الصحابة في، فمن اجترأ عليه اتهم غيره من الصحابة في: والطعن في أي واحد من الصحابة في بميعهم، فكلهم من الصحابة في يفتح الطعن والتشكيك في جميعهم، فكلهم في الصحبة سواء وإن تفاوتت درجاتهم في الفضل.

قال ابن المبارك رحمه الله تعالى: «معاوية عندنا محنة، فمن رأيناه ينظر إليه شزرًا اتهمناه على القوم، أعني: على أصحاب محمد ﷺ (١).

وقال أبو توبة الحلبي رحمه الله تعالى: «معاويةُ بن أبي سفيان سترُ أصحاب النبي ﷺ، فإذا كَشَفَ الرجلُ السترَ اجتراً على ما وراءه»(٢).

وقال وكيع بن الجراح رحمه الله تعالى: «معاوية رَوَّقَةَ بَعْقَةَ الباب، من حَرَّكه اتهمناه على من فوقه»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١)، (٢) تاريخ دمشق لابن عساكر (٢٠٩/٥٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٥٩/ ٢١٠).

وقد سلك الطاعنون كل وسيلة تمكنهم من الطعن في معاوية رَوِّقَ ، فنقلوا من الروايات ما يخدم غرضهم ولو كانت ضعيفة أو مكذوبة ، وأوردوا الصّحِيحَ في غيرِ سياقه وحَرَّفوهُ وحَمَّلُوهُ ما لا يحتمل ، وحَمَلُوا ما ثبتَ على أسوأ المحاملِ وأبعدِها عن الصواب، ولم يراعوا منزلة الصحبة ومكانتها.

ولم يقتصر الطعنُ على معاويةَ رَخِطْتُنَ، بل كفّرَ بَعضُهم جميعً المتقاتلين، وحَكَم بَعضُهم بفسقِ أحدِ الفريقين لا بعينه، ومنهم من فَسَّقَ الجميع، إلى غير ذلك من المذاهب<sup>(۱)</sup>، والذين قاتلوا مع عليِّ رَخِطْتُنَ في الجمل كفروه بعد ذلك وقاتلوه، ولم يزالوا يكيدون له حتى قتلوه وهو خارج لصلاة الفجر.

ولهذه الأمور وغيرها وُجِّهت أكثر السهام للطعن في معاوية وَاللّهُ واسقاط عدالة أحد الصحابة والله طريق لإسقاط عدالة الجميع، وإسقاط لمكانة الصحبة من النفوس، وهذا يوجب تجلية الأمر من خلال ما يلي:

١ - وجوب الترضي عن الصحابة في جميعًا، من تقدم إسلامه ومن تأخر، ومن لابس الفتنة أو من لم يدخل فيها،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الفرق بين الفرق للبغدادي (ص ۹۹، ۳۰۰)، الفصل لابن حزم (۱) ينظر: الملل والنحل للشهرستاني (۱/ ٤٩).



فإن الله تعالى هو الذي أمر بالاستغفار لهم مع علمه بما سيكون بينهم من قتال.

Y- ثبوت الفضل العام والخاص لمعاوية رَوَّكَيْ ويكفيه شرفُ الصحبة، ففضلُ الصحبة ولو ساعةً لا يعدله عمل، وقد «سُئِلَ ابنُ المباركِ عن معاوية فقيل له: ما تقول فيه ؟ قال: ما أقول في رجل قال رسول الله ﷺ: «سمع الله لمن حمده» فقال معاوية من خلفه: ربنا ولك الحمد، فقيل له: ما تقول في معاوية، هو عندك أفضل أم عمر بن عبد العزيز ؟ فقال: التراب في منخري معاوية مع رسول الله ﷺ خير أو أفضل من عمر ابن عبد العزيز »(١).

وبنحوه قال المعافى بن عمران: «لا يقاس بأصحاب محمد ﷺ أحد، معاوية وَ الله على وحاحبه وصهره وأمينه على وحي الله ﷺ .

ومن فضائله: حَبُّهُ مع النبي بَيْكُمْ وتقصيرُه لشعره على المروة (٣)، وصحبتُه إياه في الجهاد يوم حنين والطائف وتبوك، وقد غفر الله للمهاجرين والأنصار في تبوك، ثم

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق لابن عساكر (٥٩/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) الشريعة للآجري (١٩٥٦)، رقم (١٩٥٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (١٧٣٠)، صحيح مسلم (١٢٤٦).



جهادُه مع الخلفاء الراشدين، وكونُه على إمرة أول جيش يغزو البحر، وأول جيش يغزو البحر قد أوجبوا (١)، وقد توسعت الفتوحاتُ في عهده حتى بلغت القسطنطينية وشمال إفريقية وحدود روسيا.

ومن فضائله: كتابتُه للنبي ﷺ وروايتُه عنه، فقد روى أكثرَ من مائة حديث، وله في «الصحيحين» ثلاثة عشر حديثًا، وكان فقيها عالمًا، ومن أصح ما ورد في فضائله دعاء النبي ﷺ له بقوله: واللَّهُمَّ الجَعَلْهُ هَادِيًا مَهْدِيًّا وَاهْدِ بِهِ» (٣)، وقوله: واللهُمَّ عَلَمْ مُعَاوِيَةَ الْكِتَابَ وَالْحِسَابَ وَقِهِ الْعَذَابَ» (٤).

٣- ما حصل من القتال بين الصحابة و لا ينفي وصفهم بالإيمان، فوصفهم بالإيمان والأخوة هو صريح القرآن والسنة، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن طَابِهَنَانِ مِنَ ٱلمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـتَلُواْ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٢٩٢٤)، ولفظه: وأَوَّلُ جَيْشٍ مِنْ أَمْتِي يَغْزُونَ البَحْرَ قَدْ أَوْجَبُواه، ومعنى أوجبوا: أي: فعلوا فعلًا وجبت لهم به الرحمة أو الجنة (٢) محمد مدا (٢٥٠١)، وهذه الرواية لم تُخصِص الكتابة بالوجب

 <sup>(</sup>۲) صحیح مسلم (۲۵۰۱)، وهذه الروایة لم تُخصّصِ الكتابةَ بالوحي،
 وهی مَنْقَبَةٌ بكلِ حَالٍ.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (١٧٨٩٥)، سنن الترمذي (٣٨٤٢)، وصححه الألباني في الصحيحة (١٩٦٩).

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد (١٧١٥٢)، وصححه الألباني في الصحيحة (٣٢٢٧).



فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ [الحجرات: ٩]، ثم قال بعدها: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُرُ ﴾ [الحجرات: ١٠]، وفي الحديث: ﴿إِنَّ الْبُورِينَ ﴿ إِنَّهَا اللَّهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِتَتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِينَ (١٠).

وغاية ما يقال: إنهم اجتهدوا وتأولوا، فالمصيب منهم له أجران، والمخطئ له أجر واحد، وعلي رَوْشِيَّ أولى بالحق كما سيأتى بيانه.

٤- اشتملت بعض كتب التاريخ على كذب وأباطيل؛ كدعوى وجود عصبية بين بني هاشم وبني أمية؛ ودعوى أمر معاوية رَبِيْكَيْ بِسَبِّ على رَبِيْكِيْ على المنابر، وهذا كله بهتان لا وزن له، وقد بين العلماء بطلانه (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٢٧٠٤).



الحسن، وطعن في الله تعالى الذي أثنى عليهم جميعًا ووصفهم بالإيمان.

٦- أما الطعن على معاوية تَخْطِئْكُ لاستخلاف ابنه يزيد فقال:

والناس في يزيد طرفان ووسط، وأعدل الأقوال الثلاثة فيه: «أنه كان ملكًا من ملوك المسلمين، له حسنات وسيئات، ولم يولد إلا في خلافة عثمان رَخِيْقَيّ، ولم يكن كافرًا، ولكن جرى بسببه ما جرى من مصرع الحسين رَخِيْقَيّ، وفعل ما فعل بأهل الحرة، ولم يكن صاحبًا ولا من أولياء الله الصالحين، وهذا قول عامة أهل العقل والعلم والسنة والجماعة»(٢)،

<sup>(</sup>١) منهاج السنة لابن تيمية (٤/ ٥٢٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مجموع الفتاوى لابن تيمية (٤/ ٤٨٥).



وبهذا أفتت اللجنة الدائمة للإفتاء برئاسة الشيخ ابن باز رحمه الله تعالى (١).

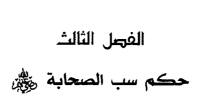
ب - أما تولية معاوية رَوْقَى ليزيد فإنه خشي إن تركهم بلا عهد أن تعود الفتنة مرة أخرى فتقع الفرقة بين المسلمين، وقد استشار أهل الحل والعقد قبل توليته، ولم يصدر من يزيد ما يمنع استخلافه، وأما ما يحدث في المستقبل فهو من أمور الغيب التي لا يعلمها إلا الله، فلا يُلام عليها معاوية رَوْقَى.

وفي هذا يقول ابن خلدون كَثْلَقهُ: «وكذلك عَهِدَ معاويةُ إلى يزيدَ خوفًا من افتراقِ الكلمة؛ لما كانت بنو أميّة لم يرضوا تسليم الأمر إلى من سواهم، فلو قد عهد إلى غيره اختلفوا عليه مع أنَّ ظنَّهُ بِهِ كان صالحًا، ولا يَرتاب أحدٌ في ذلك، ولا يُظنّ بمعاوية غيره، فلم يكن ليعهد إليه وهو يعتقد ما كان عليه من الفسق، حاشا الله لمعاوية من ذلك» (٢).

فإذا كان معاوية رَبِرُفِينَ قد اجتهد في فعل الأصلح فلا مَلاَمَ عليه، ولا تَزِر وازرةٌ وِزْرَ أخرى، فرضي الله عن الصحابة جميعًا وأرضاهم، وغفر لنا ولهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: فتاوى اللجنة الدائمة، المجموعة الأولى (٣/ ٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن خلدون (ص ٢٥٧).



#### 🗖 وفيه مبحثان:

المبعث الأول: أنواع السب وحكم كل نوع. المبعث الثاني: اللوازِمُ المترتبة على السَّبِّ.





#### المبحث الأول

# أنواع السب وحكم كل نوع

السَّبُ: هو الشَّتْم (۱)، ويراد به تقبيح أمر المشتوم بالقول (۲)، فهو «الكلام الذي يقصد به الانتقاص والاستخفاف، وهو ما يفهم منه السب في عقول الناس على اختلاف اعتقاداتهم، كاللعن والتقبيح ونحوه (۳).

وسَبُّ الصحابة وَ محرم بإجماع الأمة، وصاحبه مبتدع ضال، ويكون كافرًا إذا لزم من قوله ما يؤدي للكفر، كإنكار فضل متواتر، أو إبطال الشريعة وردها، أو الطعن في النبي ﷺ (١٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: جمهرة اللغة لابن دريد (۱/٦٩)، لسان العرب لابن منظور (۱/٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفروق اللغوية للعسكري (ص ٥٢).

<sup>(</sup>٣) الصارم المسلول لابن تيمية (٣/ ١٠٤١).

<sup>(</sup>٤) ينظر للفائدة: الخراسانية في شرح عقيدة الرَّازِيّين للطريفي (ص ٢٦٩).

### 🚄 وعلى هذا فإلى السب ينقسم إلى قسمين:

□ القسم الأول: ما يكفر به صاحبه، وهو ما يلزمُ منه تكذيب النصوص المتواترة الدالة على عدالتهم، أو إبطال ما نقلوه من الكتاب والسنة، أو الطعن في عرض النبي ﷺ بقذف زوجه من زوجاته، أو إنكار معلوم من الدين بالضرورة، ونحو ذلك.

ف «أصل الوقيعة في الصحابي لا تصل بصاحبها إلى الكفر؛ إلا إذا لزم منها ما يؤدي إلى الكفر»(١).

وفي هذا المعنى يقول الغزالي رحمه الله تعالى عمن فسَّق بعض كبار الصحابة في الله ورد في حقهم من الوعد بالجنة والثناء عليهم والحكم بصحة دينهم وثبات يقينهم وتقدمهم على سائر الخلق - أخبار كثيرة، فقائل ذلك إن بلغته الأخبار واعتقد مع ذلك كفرهم فهو كافر؛ لا بتكفيره إياهم، ولكن بتكذيبه رسول الله بي فمن كذبه بكلمة من أقاويله فهو كافر بالإجماع»(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر للفائدة: الخراسانية في شرح عقيدة الرَّازِيِّين للطريفي (ص ٢٦٩).

<sup>(</sup>۲) فضائح الباطنية (ص ۱٤۹)، وينظر: المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم للقرطبي (٦/ ٤٩٣)، الإنصاف للمرداوي (١٠/ ٣٢٤)، =



□ والقسم الثاني: ما يفسق به صاحبه، بأن يسب صحابيًا سبًا لا يقدح في دينه وعدالته، كأن يصفه بالبخل أو الجبن، أو قلة العلم أو عدم الزهد، أو قلة المعرفة بالسياسة، فهذا لا يحكم بكفره، لكنه يؤدب ويعزر، وعلى هذا يحمل كلام من لم يكفرهم من أهل العلم(١).

ويتضح الأمر بذكر بعض الأنواع التي تؤدي إلى الكفر، وذلك كما يلي:

كَ النوع الأول: أن يكفر عامة الصحابة في فهذا كفر؛ إذ مؤدًاه تكذيبُ النصوصِ الدالةِ على عدالتهم، وإبطالُ الدينِ الذي نقلوه، ومن الأدلة على كفره ما يلي:

١- أنَّ مقتضى الطعنِ في الصحابةِ إِنَّ تكذيبُ القرآنِ والسنةِ فيما أخبرا به من فضلِ الصحابة وَنَّ وعدالتِهم وَحُسنِ عاقبتِهم وجزائهم، وتكذيبُ اللهِ تعالى ورسولِه عَنْ كَفَرٌ.

٢- أنَّ تكفيرَ عامة الصحابةِ ﴿ يَسْتَلَزُّمُ إِبْطَالَ الشَّرِيعَةِ

<sup>=</sup> حاشية ابن عابدين (٢٣٦/٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: الصارم المسلول لابن تيمية (۳/ ۱۰۵۰)، (۳/ ۱۰٦۵)، (۳/ ۱۱۱۰)، (۳/ ۱۱۱۰)، وينظر: الشفاء للقاضى عياض (۲/ ۲۵۶).



بأسرِها، وإبطالَ ما نقلوه من الكتاب والسنة، وهذا يستوجب الكفر (١).

يقول ابن حجر الهيتمي رحمه الله تعالى: "تكفير جميع الصحابة في كفر؛ لأنه صريحٌ في إنكارِ جميعِ فروع الشريعة الضرورية، فضلًا عن غيرها"(٢).

٣- أنه إنكار للمعلوم من الدين بالضرورة، و«العِلْمُ الحاصلُ مِنْ نُصوصِ القرآنِ والأحاديثِ الدَّالَةِ على فضلهم قطعيٌ "(٣)، ومن أنكر ما هو قطعي فقد كفر.

٤- أن الصحابة يغيظون الكفار بنص القرآن، وبغضهم من النفاق بنص السنة، «فمن سبهم فقد زاد على بغضهم، فيجب أن يكون منافقًا لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر»(٤).

وقد ذكر الله تعالى أوصاف الصحابة ثم قال: ﴿ لِيَغِيظُ بِهِمُ

<sup>(</sup>١) الشفا للقاضي عياض (٢/ ٦١٠).

<sup>(</sup>٢) الإعلام لابن حجر الهيتمي (ص ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) الرد على الرافضة للشيخ محمد بن عبد الوهاب (ص ١٩)، وهي مطبوعة ضمن ملحق المصنفات، مطبوعات جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

<sup>(</sup>٤) الصارم المسلول لابن تيمية (٣/ ١٠٨٨).



اَلْكُفَّارُ الفتح: ٢٩] (١) ، وأخبر النبيُّ عَلَيْ أَنَّ الأنصارَ لا يحبُّهم الا مؤمن، ولا يبغضهم إلا منافق، وَعَهِدَ لِعَليٍّ رَوَقَيْنَ أنه لا يحبه إلا مؤمن ولا يبغضه إلا منافق، فكيف بمن أبغض جميع المهاجرين والأنصار؟! وكيف بمن سبهم وكفّرهم؟!

وقد ذكر ابن عابدين من الحنفية، أن من «اعتقد كفر الصحابة في فإنه كافر بالإجماع»(٢).

وقال القاضي عياض من المالكية: «وكذلك نقطع بتكفير كُلِّ قَائِلٍ قَالَ قولًا يتوصل به إلى تضليل الأمة وتكفير جميع الصحابة...؛ لأنهم أبطلوا الشريعة بأسرها، إذ قد انقطع نقلها ونقل القرآن، إذ ناقلوه كفرة على زعمهم»(٣).

وقال السبكي من الشافعية: «فَإِنَّ سَبَّ الجميع لا شك أنه كفرٌ، وهكذا إذا سب واحدًا من الصحابة ﴿ مَنْ هُو

<sup>(</sup>۱) قال الإمام مالك رحمه الله تعالى: "من أصبح وفي قلبه غيظ على أصحاب محمد عليه فقد أصابته الآية". السنة للخلال (۷۲۰)، ووافقه الشافعي وغيره. ينظر: الصواعق المحرقة للهيتمي (۲/۲۰۷)، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير (۷/۳۱۲).

<sup>(</sup>٢) حاشية ابن عابدين (٧/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٣) الشفا بتعريف حقوق المصطفى (٢/ ٢٨٦)، وينظر: حاشية الصاوي على الشرح الصغير (٤٤٤/٤).

صحابي؛ لأن ذلك استخفاف بحق الصحبة، ففيه تعرض إلى النبي ﷺ فلا شك في كفر السَّابِّ»(١).

وقال البهوتي من الحنابلة: «أو قال قولًا يتوصل به إلى تكفير الصحابة – أي بغير تأويل – فهو كافر؛ لأنه مكذب للرسول ﷺ في قوله: «أصحابي كالنجوم» وغيره» (٢٠).

وأقوال العلماء في هذا المعنى كثيرة، وفي بعض أقوالهم إشارة إلى المعنى الموجب للتكفير، وهو ما يؤدي إليه السب من إبطال الشريعة بأسرها، وإبطال نقل القرآن، وتكذيب النصوص، والاستخفاف بحق الصحبة، وغير ذلك.

وبهذا يتبين وجه التكفير لمن كفر جميع الصحابة رأي ، سواء كان مستحلًا لذلك أم لا<sup>(٣)</sup>؛ لأن استحلال المحرماتِ المعلوم تحريمُها كفرٌ بمجرَّده (٤)؛ والأفعال الموجبة للتكفير

<sup>(</sup>١) فتاوى السبكي (٢/ ٥٧٥).

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع (٦/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) ممن فرق بين المستحل وغيره القاضي أبو يعلى، ينظر: الصارم المسلول لابن تيمية (٣/ ١٠٦١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المرجع السابق (٣/ ٩٦٢)، وقد ذكر ذلك شيخ الإسلام في معرض رده على من فرق في سَبِّ النبي ﷺ بين الاستحلال وغيره، وبين أنه غلط، ومخالف لإجماع العلماء، ولم ينقل عن عالم معتبر؛=

كفر في حد ذاتها وإن لم يكن مستحلًّا لها.

واستحلال تكفير الصحابة في اجتمع فيه أمران؛ فهو فعل موجب للتكفير، والاستحلال للمحرم - وهو تكفير الصحابة - كفر آخر.

كرالنوع الثاني: أن يسب الصحابة وللهن سبًا يقدح في دينهم وعدالتهم، كرميهم بالنفاق أو الردة أو الفسق، فهذا كفر؛ إذ مقتضاه تكذيب النصوص الدالة على إيمانهم وعدالتهم ووعدهم بالجنات، ويلزم منه الطعن فيما نقلوه من الدين:

ونسبة الصحابة النفاق أو الفسق يلزم منه ما يلزم من وصفهم بالكفر؛ ومؤدى ذلك الطعن في الشريعة بأسرها، وتكذيب الله تعالى ورسوله عليه أله الله تعالى ورسوله الله الله تعالى ورسوله الله الله تعالى ورسوله الله الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى ورسوله الله تعالى ورسوله الله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله تعالى ورسوله الله ورسوله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله ورسوله الله ورسوله ورسوله الله ورسوله ور

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «وأما من جاوز ذلك إلى أن زعم أنهم ارتدوا بعد رسول الله على إلا نفرًا قليلًا لا يبلغون بضعة عشر نفسًا، أو أنهم فسقوا عامتهم فهذا لا ريب أيضًا في كفره؛ فإنه مكذب لما نصه القرآن في غير موضع: من الرضا عنهم والثناء عليهم، بل من يشك في كفر

<sup>=</sup> والاستحلال كفر بحد ذاته؛ سواء استحل سبه أو استحل غيبة أي مسلم.

مثل هذا فإن كفره متعين؛ فإن مضمون هذه المقالة أن نقلة الكتاب والسنة كفارٌ أو فساقٌ...، وكفر هذا مما يعلم بالاضطرار من دين الإسلام»(١).

ومن مسالك أهل الباطل في الترويج لباطلهم: إظهار تعظيم جمهور الصحابة ولي الله المناه المناه الكتاب والسنة منهم؛ ليصلوا من خلال ذلك إلى إبطال الشريعة والدين.

وقد سبقت الإشارة إلى أن أسانيد القراءات العشر تنتهي إلى ثمانية من الصحابة، وأن المكثرين من رواية الحديث سبعة تزيد رواياتهم على ستة عشر ألفا وخمسمائة حديث، وقد جمع الصديق رَبِرُ فَيَ القرآن في موضع واحد، ثم نسخه عثمان رَبُرُ فَيْ على حرف واحد على لغة قريش وأحرق ما عداه، فإذا قيل بكفر هؤلاء بأعيانهم فماذا بقي من الدين؟!

كَ النوع الثالث: أن يسب الصحابة في لأجل صحبتهم ونصرتهم للنبي على وهذا كفر؛ إذ هو كره للدين وشريعة الإسلام:

ولا يتصور أن يقع الطعن في عموم الصحابة وله الأجل الأجل الصحبة؛ إذ هم من بلدان وأعراق مختلفة، ولا شيء يجمعهم إلا

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول لابن تيمية (٣/ ١١١٠).



الصحبة، وهذا كفر بالله، وقد حكى الإجماع عليه جماعة (١).

يقول ابن حزم رحمه الله تعالى: «ومن أبغض الأنصار لأجل نصرتهم للنبي سلم فهو كافر؛ لأنه وجد الحرج في نفسه مما قضى الله تعالى ورسوله سلم من إظهار الإيمان بأيديهم، ومن عادى عليًّا رَضِينَ لمثل ذلك فهو أيضًا كافر»(٢).

ويقول الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى: «فمن أبغضهم من جهة هذه الصفة، وهي كونهم نصروا رسول الله ﷺ، أَثَّر ذلك في تصديقه، فيصح أنه منافق»(٣).

كَ النوع الرابع: أن يَسُبُّ بعضهم ممن تواتر النقلُ بفضله سبًا يقدح في دينه وعدالته، وهذا كفر؛ إذ يلزم منه تكذيب النصوص المتواترة في فضلهم، وإنكار المعلوم من الدين بالضرورة:

يقول القرطبي رحمه الله تعالى: «لا يُختلفُ في أنَّ من قال: إنهم كانوا على كفر أو ضلالٍ كافر يُقتل؛ لأنه أنكر معلومًا

<sup>(</sup>١) ينظر: الخراسانية في شرح عقيدة الرَّازِيّين للطريفي (ص ٢٦٩).

<sup>(</sup>۲) فتاوی السبکی (۲/ ۵۷۸).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (١/ ٦٣)، وينظر: عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني (١/ ١٥٢)، الرد على الرافضة للإمام محمد بن عبد الوهاب (ص ١٩).

ضروريًّا من الشرع، فقد كذب الله ورسوله فيما أخبرا به عنهم، وكذلك الحكم فيمن كفّر أحد الخلفاء الأربعة أو ضلّلهم»(١).

ومن أمثلة هذا النوع سب الخلفاء الراشدين أو العشرة المبشرين بالجنة في ، أو أمهات المؤمنين رضي الله عنهن.

وهذا بخلاف ما لو سبَّهم لأجل الدنيا فهو فاسق مبتدع، يعزر ويؤدب، وقد سبق بيانه في القسم الثاني.

"ومن أنواع السب ما لا يمكن القطع بالحاقه في أحد النوعين السابقين، بل يكون محل تردد" (٢)، وفي هذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: "وأما من لعن وقبّح مطلقًا، فهذا محل الخلاف فيهم؛ لتردد الأمر بين لعن الغيظ ولعن الاعتقاد" (٣).

#### ك النوع الخامس: قذف أمهات المؤمنين رضي الله عنهن:

مَنْ قذف عائشةً عَلَيْهَا بِمَا بَرَّأَهَا الله تعالى منه فهو كافر بالإجماع، وقد حكى الإجماع على هذا غيرُ واحدٍ، ومن قذف

<sup>(</sup>١) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم (٦/ ٤٩٣).

<sup>(</sup>٢) نواقض الإيمان القولية والعملية للدكتور عبد العزيز العبد اللطيف (ص٤٢٢).

<sup>(</sup>T) الصارم المسلول (T/ ١١١٠).

غيرها فهو كافر على الصحيح؛ لما فيه من العار والغضاضة على رسول الله عَيْنَةً (١).

يقول الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى: "وقد أجمع العلماء رحمهم الله تعالى قاطبةً على أنَّ مَنْ سَبَها بعدَ هذا، ورماها بما رماها به الذين ذُكِرُوا في هذه الآيةِ، فإنه كافرٌ؛ لأنه مُعَانِدٌ للقرآنِ»(٢).

# همها يدل على كفره:

١- أن اتهام عائشة وَيُهْنَا فيه تكذيب لتبرئة الله تعالى لها، وتكذيب القرآن كفر، قال ابن حزم رحمه الله تعالى: «وهي رِدَّةٌ تامَّةٌ، وتكذيبٌ لله تعالى في قَطْعِهِ ببراءتِها»(٣).

٢- أن قذف أمهاتِ المؤمنين رضي الله عنهن يتعدى
 للطعن في فراش النبي ﷺ وعِرْضه، وفي هذا إيذاءٌ وتنقيصٌ

<sup>(</sup>۱) ينظر: الصارم المسلول لابن تيمية (۲/ ۱۰۰۰)، (۳/ ۱۰۵۶)، (۳/ ۱۰۲۵)، وينظر: الشفا للقاضي عياض (۲/ ۲۰۶۶).

 <sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٦/ ٢٤٨٢)، تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا ع

<sup>(</sup>٣) المحلى (١١/ ٤١٥).

له، فقذف المرأة أذى لزوجها وولدها، ونسبة له إلى الدياثة (١٠).

و «قد يجيز الله تعالى على أزواج بعض الأنبياء الكفر؛ كزوجة نوح وزوجة لوط ﷺ، ولكن لا يُجيز عليهنَّ الفاحشة؛ لأنه طعن في النبي ﷺ وعرضِه، واتهامٌ له بطريق اللزوم بالدِّيَاثةِ، وهذا كفرٌ صريحٌ (٢٠)، و «ما بغت امرأة نبي قط (٣٠).

ففي الشرائع السابقة يجوز الزواج بالكافرة، وفي شريعتنا يجوز الزواج بالكافرة، وفي شريعتنا يجوز الزواج بالكتابية، وأما الزانية فلا يحل نكاحها، كما قال تعالى: ﴿الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةٌ أَوْ مُشْرِكَةٌ وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانِ أَوْ مُشْرِكَةٌ وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانِ أَوْ مُشْرِكَةٌ وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانِ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرْمَ ذَلِكَ عَلَى اَلْمُؤْمِنِينَ ﴾ النورا.

٣- أنَّ سَبَّ النبيِّ عَلَيْ كَفَرٌ بالإجماع (١٤)، فإيذاؤه في عرضه وأهله من باب أولى؛ ولذا قال النبيُّ عَلَيْ في حادثة الإفك:
 «يَا مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ مَنْ يَعْذِرُنِي مِنْ رَجُلِ قَدْ بَلَغَ أَذَاهُ فِي أَهْلِ يَيْتِي،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الصارم المسلول لابن تيمية (۲/ ٩٥)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٢/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) الخراسانية في شرح عقيدة الرَّازِيّين للطريفي (ص ٢٧٠).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في تفسيره عن ابن عباس 🚓 (٢٢/٢٣).

<sup>(</sup>٤) فتاوى السبكي (٢/ ٥٩٢).



# فَوَاللهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي إِلَّا خَيْرًاۥ(١).

فنسأل الله تعالى أن يعصمنا من الزيغ والضلال، وأن يرزقنا محبة الصحابة وأمهات المؤمنين رضي الله عن الجميع.



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٢٦٦١)، صحيح مسلم (٢٧٧٠).

# المبحث الثاني

# اللوازِمُ المترتبة على السَّبِّ

حَذُرَ العلماءُ من الطعنِ في الصحابة و البينوا اللوازم الباطلة التي تترتب على الوقيعة فيهم، ويمكن إيجازها فيما يلي:

(١) مما يلزم على قول الطاعنين في الصحابة على: تكذيب النصوص الدالة على فضلهم، وتكذيب الله تعالى ورسوله على في الثناء عليهم، وهذا ممتنع غاية الامتناع.

والتزكية للصحابة والسابقة لوجودهم؛ حيث أخبر الله تعالى عن صفاتهم في التوراة والإنجيل، فلما آمنوا وهاجروا ونصروا شهد الله تعالى لهم في القرآن بالإيمان والصلاح، وزكى ظواهرهم وبواطنهم، ورضي عنهم وتاب عليهم، ووعدهم جنات تجري تحتها الأنهار، وأمرنا بمحبتهم والاستغفار لهم، وجعل اتباعهم بإحسان موجبًا لمرضاته ودخول جناته، وأخبرنا أن الإيمان المقبول ما كان مثل

إيمانهم، والآيات والأحاديث الدالة على فضلهم تبلغ المئات.

فالثناء عليهم سابق لوجودهم كما في الكتب السابقة، وباقٍ بعد وفاتهم ما بقي الكتاب والسنة، فمن لم يعتقد بهذه النصوص أو اعتقد بطلان دَلالتها فهو مكذب لله تعالى ولرسوله

(۲) ومما يلزم على قول الطاعنين في الصحابة والله المجلل أو العبث لله سبحانه، فإنْ كان غيرَ عالِم بأنهم سيكفرون ومع ذلك أثنى عليهم ووعدهم الحسنى فهو جَهْل، والجَهْلُ عليه تعالى مُحال، وإنْ كان عالِمًا بأنهم سيكفرون، فيكون وَعْدُهُ لهم بالحُسنى ورِضاهُ عنهم عَبَثًا أو كذبًا وتناقضًا، جَلَّ اللهُ تعالى عن ذلك، والعَبَثُ في حَقِّهِ تعالى مُحالُ(۱).

وهذا ظاهرٌ بَيِّنٌ؛ فإنْ كان الثناء باطلًا؛ فإما أن يكون عن جهل بالحال، أو جهل بما سيؤول إليه الأمر، أو عبث وقصد للإضلال، وهذه من أشنع اللوازم وأقبحها، والله تعالى منزه عن ذلك كله.

<sup>(</sup>١) ينظر: إتحاف ذوي النجابة بما في القرآن والسنة من فضائل الصحابة للتباني (ص ٧١).

ولو لم يَرِدْ على الصحابةِ وَ أَيُّ ثناءٍ لكان الطعنُ فيهم طعنًا في حكمة الله سبحانه؛ حيث اختارهم واصطفاهم لصحبة نبيه و و نصرته، و تبليغ دينه من بعده، و اختار له منهم أصهارًا؛ فكيف يختار الله تعالى لنبيه و أنصارًا وأصهارًا وهم بهذه الحال التي يدعون؟!.

(٣) ومما يلزم على قول الطاعنين في الصحابة على: أن ظاهر النصوص باطل وضلال؛ ولذا تطاولوا عليها بالتكذيب أو التأويل والتحريف، فذهبوا إلى القول بتحريف القرآن الكريم، وطعنوا في السنة النبوية، وتعسفوا في رد دلالات النصوص، وسلكوا في ذلك كلَّ طريق، وَمَنْ لم يَجْعَلِ اللهُ له نورًا فما له من نور.

(٤) ومما يلزم على قول الطاعنين في الصحابة والله الطعن الشريعة؛ فإن الطعن في الناقل طعن في المنقول، "والطعن في الوسائط طعن في الأصل، والازدراء بالناقل ازدراء بالمنقول»(١).

يقول الإمام أحمد تَخْلَتْهُ: «إذا رأيتَ أحدًا يذكر أصحابَ

<sup>(</sup>١) الكبائر للإمام الذهبي (ص ٢٣٧).

رسولِ اللهِ ﷺ بسوءٍ فاتَّهِمْهُ على الإسلام (١١).

وقال: «ما انتقص أحدٌ أحدًا من أصحاب رسول الله ﷺ إلا له داخلة سوء، قال رسول الله ﷺ: وَخَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي...» الحديث (٢٠).

فإذا اتُّهِمَ الصحابةُ فَيْ في دينهم وعدالتِهِمْ زالت الثقة في نقلهم، وتعدى الطعن إلى الكتاب والسنة، وانعدم التواتر في النقل، وقد نقل القرآن لنا ثمانية: عمر، وعثمان، وعلي، وابن مسعود، وأبو الدرداء، وأبو موسى، وزيد، وأبيّ، والمكثرون من رواية الحديث سبعة: أبو هريرة، وابن عمر، وأنس، وعائشة، وابن عباس، وجابر، وأبو سعيد، ورواياتهم تزيد على ستة عشر ألفا وخمسمائة حديث.

فكيف إذا تجاوز الطعن إلى عموم الصحابة الذين نشروا العلم والدين، وبلغوه في القرى والأمصار، فأي ثقة بنقلهم لو لم يكونوا عدولًا.

(٥) ومما يلزم على قول الطاعنين في الصحابة ﴿ إِنَّهُمْ الطُّعن في

<sup>(</sup>١) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكاثي (٢٣٥٩).

<sup>(</sup>٢) السنة لأبي بكر بن الخلال (٢/ ٤٤٧)، رقم (٦٩٠).

النبي على النبي على الذي زكاهم وعلمهم، وأمرهم بالتبليغ عنه في حجة الوداع، وبعثهم لتبليغ الدين في أصقاع الأرض، واستنصر بهم على أعدائه، وصاهر عددًا منهم، وأمر أبا بكر مَوْفِينَ أن يصلي بالناس في مرضه الذي مات فيه، إلى غير ذلك من الأمور التي لا يمكن حصرها.

والرجل يعرف صاحبه إذا لازمه فترة يسيرة، فماذا يُظنَّ بالنبي يَنْ وقد عرف أصحابه وخبرهم، وصحبوه زمنًا طويلًا، والوحي يحوطه ويؤيده، فعلى أي شيء يحمل أمره إياهم بتبليغ الدين عنه، وبعثه لهم للجهاد ونصرة الدين وتبليغ الشرع؟!

ولهذا فالطاعنون يلزمهم الطعن في تربيته أولًا، وفي بصيرته وحسن تدبيره ثانيًا، وفي اعتماده عليهم في تبليغ الدين ثالثًا.

وصنيع الطاعنين في الصحابة ولله يفتح الباب لأعداء الإسلام للطعن في نبوة النبي الله وأنه لم ينجح في دعوته، وأن رسالته لا تصلح للبشرية ولا لتهذيب النفوس، فإذا لم تؤثر فيمن صحبوه ولازموه فكيف تؤثر فيمن بعدهم؟! وإن كانوا منافقين مرتدين، فمن الذي دام على الإسلام؟! وكيف

وصل إلينا؟<sup>(١)</sup>.

ولا شك أن النبي عَلَيْ ربّى صحابَته الكرامَ خيرَ تربيةٍ، فكانوا بفضلِ اللهِ عَلَىٰ المجتمعَ المثاليَّ في خُلُقِهِ وتضحياتِهِ وزُهْدِهِ ووَرَعِهِ.

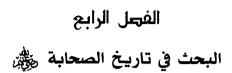
(٦) ومما يلزم على قول الطاعنين في الصحابة في: أن تكون هذه الأمة هي شر الأمم، وأن يكون سابقوها هم شرارها، وأن يكون نقلة الكتاب والسنة كفارًا أو فساقًا، وهذا مما يعلم بطلانه بالاضطرار من دين الإسلام (٢).

فهذه بعض اللوازم المترتبة على السب، وهي تبين خطورة السب وما يترتب عليه. جنبنا الله تعالى أسباب سخطه، ورزقنا اتباع دينه والتمسك بهدي نبيه على، ورزقنا محبة صحابته وآل بيته في وحشرنا في زمرتهم أجمعين.

### COLOR

<sup>(</sup>١) ينظر كتاب: صورتان متضادتان لأبي الحسن الندوي (ص ٥١ – ٥٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الصارم المسلول لابن تيمية (٣/ ١١١١).



🗖 وفيه تمهيد وثلاثة مباحث:

البعث الأول: الإمساك عما شجر بين الصحابة الله الله المالية ال

البمث الثالث: حقيقة ما جرى بين الصحابة الملك المالية الملك المالية الملك المالية الملك المالية المالي

COLUMN TO THE PARTY OF THE PART

### تمهيد

لم يَتكلم العلماءُ عن سيرةٍ أعظمَ من سيرةِ النبيِّ بَيُنَةً، وَمِنْ أعظمِ آثارها ذلك الجيلُ المثاليُّ الذي ناصره وَحَمَلَ الدين من بعده، وهم نتاج تربيته وتزكيته، وسيرتُه مليئةٌ بالمواقفِ المُشَرِّفَةِ لهم، وسِيرُهُم بعد وفاته امتدادٌ لسيرته؛ وقد فتحوا البلادَ شرقًا وغربًا، وازدهرت الحضارةُ في زمنهم، وبلغت المساجد التي يصلى فيها الجمعة في عهد عمر اثني عشر ألفًا، وبلغ عدد من يقرأ القرآن عند أبي الدرداء ألفًا وستمائة ونيفًا، فمآثرُهم بحرٌ لا ساحلَ له، وفضاءٌ لا يُحاطُ به.

ولذا فمن الخلل أن يُختزل تاريخهم فيما حَصَلَ مِنَ الفتنةِ في زمانِهم؛ إلا أنه من المتعين بيانُ المنهجِ الشرعيِّ والموقفِ الصحيحِ من تلك الأحداث، وكيف تعامل أهلُ السنة معها، وسيكون الختامُ في الفصلِ الأخيرِ بذكر بعض إنجازاتهم؛ لتجد النفوس سلوتها بِعَبَقِ تاريخِهم، وجمالِ مآثرِهم.

# أما دراسة ما جرى أيام الفتنة فهذا يستوجب أمرين:

□ الأمر الأول: أنه لا يمكن دراسة تاريخهم بمعزل عن مكانتهم ومنزلتهم؛ فإن الله تعالى أثنى عليهم وهو أعلم بما سيكون في زمنهم من أحداث.

وما أحسن ما قاله ابن عباس في الله تَسُبُّوا أَصحَابَ محمد عَلِي مَا قَاله ابن عباس في الله علم محمد عَلِي الله علم أنهم سَيقْتتلُونَ»(١).

الأمر الثاني: أن جمهور الصحابة والله الم يدخلوا في الفتنة ولم يشاركوا فيها.

قال محمد بن سيرين رحمه الله تعالى: «هاجت الفتنةُ وأصحابُ رسولِ الله عَلَيِّ عشرةُ آلافٍ، فما حَضَرَها منهم مائةٌ، بل لم يبلغوا ثلاثين»(٢)، قال ابن تيمية رحمه الله

<sup>(</sup>۱) فضائل الصحابة للإمام أحمد (۱۷٤۱)، الشريعة للآجري (٥/ ٢٤٩١) رقم (۱۹۷۹)، شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي (٢٣٣٩، ٢٣٥٣).

<sup>(</sup>۲) العلل ومعرفة الرجال لأحمد رواية ابنه عبد الله (٤٧٨٧)، السنة للخلال (٧٢٨)، البداية والنهاية لابن كثير (١٠/٤٧٤).

تعالى: «وهذا الإسنادُ مِنْ أَصَحِّ إسنادٍ على وجهِ الأرضِ، ومحمدُ بنُ سيرين مِنْ أَوْرَعِ الناسِ في منطقِهِ، ومَرَاسيلُهُ مِنْ أَصْحِّ المَرَاسيلُهُ اللهُ عَنْ أَصَحِّ المَرَاسيلُهُ اللهُ المَرَاسيلُهُ اللهُ المَرَاسيلُهُ اللهُ المَرَاسيلُهُ اللهُ المَرَاسيلُهُ اللهُ المَرَاسيلُهُ اللهُ اللهُ

ولأهمية هذه المسائل وكثرة الخوض فيها: فإن الكلام سيكون باختصار شديد وفق المباحث التالية:

<sup>(</sup>١) منهاج السنة لابن تيمية (٦/ ٢٣٦ - ٢٣٧).

#### المبحث الأول

# الإمساك عما شجر بين الصحابة المناك عما شجر بين الصحابة المناك

يعتقد أهل السنة بمشروعية الإمساك عما شجر بين الصحابة في الأن فضلهم مقطوع به، وما ينقل من المثالب عنهم جُلُّهُ مكذوبٌ عليهم، والصحيحُ منه إما لهم عذرٌ فيه، أو خطأٌ مغمورٌ في بحر حسناتهم، وقد يغفره الله تعالى بسابقتهم أو بأعمالهم الصالحة أو بغير ذلك.

ولا تحصل سلامة الصدر تجاههم إلا بالإمساك عما شجر بينهم، وقد قال سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا اَغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْرَانِنَا اللَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجَعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [الحشر: ١٠].

قال أبو نعيم رحمه الله تعالى: «فالإمساك عن ذكر أصحاب رسول الله على وذكر زللهم، ونشر محاسنهم ومناقبهم، وصرف أمورهم إلى أجمل الوجوه، من أمارات المؤمنين

المتبعين لهم بإحسان، الذين مدحهم الله تعالى فقال: ﴿ مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغَفِرْ لَنَا وَلِإِغْرَيْنَا ... ﴾ الآية، مع ما أمر النبي ﷺ بإكرام أصْحَابه وأوصى بحقهم وصيانتهم وإجلالهم (۱).

ثم إنَّ تلك الأحداث لا يُعلم تفاصيلُ كثيرٍ منها، وقد دَخَلَ فيها كثيرٌ من الكذبِ والتحريفِ، وحسابُ الخلقِ على الله سبحانه، وَعِلْمُنا أو جَهْلُنا بحقيقةِ ما جرى لن يُغيِّر من الواقعِ شيئًا، وليس علينا حسابُهم، ولن نُسأل عما وَقَع بينهم، والله يقول: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتْمٌ وَلَا لَمُسَبَّمٌ وَلَا نَسَالُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْبَلُونَ ﴾ [البقرة].

فمنهجُ أهلِ السنةِ عدمُ الخوضِ بالتوسع وتتبع التفصيلات فيما شجر بين الصحابة في (٢)، كما قال عمر بن عبد العزيز كَلَّلَهُ: «تلكَ دماءٌ طَهَّرَ اللهُ منها أيدينا، فَلا نُلوِّتُ بها ألسنتَنا».

وفي لفظ آخر: "تِلْكَ دِمَاءٌ طَهَّرَ اللَّهُ يَدَيُّ مِنْهَا؛ فَمَا لَي

<sup>(</sup>١) الإمامة (ص ٣٧٣).

 <sup>(</sup>۲) منهج كتابة التاريخ الإسلامي لمحمد بن صامل السلمي (ص ۲۲۷ (۲۲۸).

أخضبُ لساني فيها "(١).

ونحن لم نُؤمر بالخوضِ في ذلك، وإنما أُمِرنا بالاستغفارِ لهم، ومَحَبَّتِهِمْ، ونشرِ محاسنِهِم وفضائلِهِم، وإذا ظهر مبتدعٌ يقدحُ فيهم بالباطلِ، فلا بد من الذَّبِّ عنهم، وذِكْرِ ما يُبطل حُجته بعلم وعدلٍ (٢).

يقول القرطبي تَخْلَقُهُ: "وهم كلهم لنا أئمة، وقد تُعبِّدنا بالكَفِّ عما شجر بينهم، وألا نذكرهم إلا بأحسن الذكر؛ لحرمة الصحبة، ولنهي النبي بَنَيْ عن سبهم، وأن الله غفر لهم، وأخبر بالرضا عنهم" (").

ويتأكد الإمساك عما شجر بين الصحابة وللهي عند من يُخشى عليه الالتباسُ والتشويشُ والفتنةُ، إما لِقُصورِ فَهْمِهِ، أو لحداثة عهده بالدين؛ فربما وقع في الفتنةِ بانتقاصِهِ للصحابة من حيث لا يعلم، وهذا مبنيٌ على قاعدةٍ تربويةٍ تعليميةٍ مقررةٍ عند

 <sup>(</sup>١) المجالسة وجواهر العلم للدينوري المالكي (٥/ ١٤٨) رقم (١٩٦٥)،
 وينظر أيضًا ما ذكره ابن أبي العز الحنفي في شرح العقيدة الطحاوية
 (ص: ٧٢٤-٧٢٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: منهاج السنة لابن تيمية (٦/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (١٩/ ٣٨٢).

السلف، وهي ألا يُعرضَ على الناسِ من مسائلِ العلمِ إلا ما تبلغه عقولُهم (١).

قال الإمام البخاري رحمه الله تعالى: «باب مَنْ خَصَّ بالعلم قومًا دون قوم كراهيةَ أَلَّا يفهموا، وقال علي رَعِظْتُكَ: حَدَّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ، أَتُحِبُّونَ أَنْ يُكَذَّبَ اللهُ وَرَسُولُهُ؟!»(٢).

وقال الحافظ في «الفتح» – تعليقًا على ذلك: «وفيه دليلٌ على أن المتشابه لا ينبغي أن يُذْكَرَ عند العامةِ، ومِثْلُهُ قولُ ابنِ مسعود رَبِّ فَيْنَةُ: ما أنتَ بِمُحَدِّثٍ قومًا حديثًا لا تَبُلُغُهُ عقولُهُم إلا كان لبعضهم فتنةً» (٣).

فهذا هو الأصل فيما شجر بين الصحابة وأنه الها وإذا اقتضى الأمر بحث ذلك بالتفصيل فيكون ضمن قواعد علمية معتبرة.

### CELLED A

<sup>(</sup>١) ينظر: اعتقاد أهل السنة في الصحابة للوهيبي (ص ٤٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (١/ ٣٧) رقم (١٢٧).

 <sup>(</sup>٣) فتح الباري (١/ ٢٢٥). وقولُ ابنِ مسعودٍ رَجْقَتُ رواه مسلم، المقدمة،
 باب النهي عن الحديث بكل ما سمع.

# المبحث الثاني

# قواعد مهمة عند دراسة تاريخ الصحابة الهيئة المحابة الم

كم من المهم عند دراسة تاريخ الصحابة الهي المنهج العلمي الصحيح لدراسة تاريخهم (١)، ويمكن إجمال هذا المنهج بقواعد مهمة في هذا الباب، منها:

(۱) استحضارُ مكانةِ الصحابةِ فَ وفضلِهم، فلا يصح أنْ يُدرسَ تاريخُهم بمعزلٍ عن تلك المنزلة، كما هو الحالُ عند ذِكْرِ ما حصلَ للأنبياء اللَّذِي مما ذكره الله تعالى في كتابه، فهم أكرمُ الخلقِ عند الله سبحانه.

وقد نزلَ الوحيُ بفعلِ حاطبٍ رَبِيْكُيُّهُ، فَهَمَّ عمرُ رَبِيْكُيُّ بقتله،

<sup>(</sup>١) ينظر: اعتقاد أهل السنة في الصحابة للوهيبي، عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة الكرام للدكتور ناصر الشيخ، الإنصاف فيما وقع في تاريخ العصر الراشدي من الخلاف للدكتور حامد الخليفة، تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة لمحمد أمحزون، وغيرها.



فنهاه النبيُّ ﷺ وقال: ﴿وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ اللهَ اطَّلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرِ فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ، فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ، (١٠).

(٢) جمع النصوص الواردة في محل البحث؛ واعتبار ما صح منها، وتنقيتها من الافتراءات والكذب، وبيان السياق الصحيح لها، ورَدِّ المُتَشَابِهِ إلى المُحْكَم.

فهذه خمسة أمور متعلقة بجمع النصوص؛ فإن الكذب كثير في هذا الباب، وبعضُ الروايات لا تفهم فهمًا صحيحًا إلا إذا أورد السياق الذي جاءت فيه، وقد يُشْكِلُ نصَّ ويُفسِّره نصِّ آخرُ، وهذا هو مقتضى العدلِ الذي أمر الله تعالى به.

(٣) اعتقاد أن الصحابة الذين شاركوا في تلك الأحداث لم يدخلوها إلا عن اجتهاد وطلب للحق، والمجتهد إذا اجتهد فأخطأ فله أجر واحد.

وفي هذا المعنى يقول القرطبي رحمه الله تعالى عما وقع بينهم من أحداث: «لا يجوز أن ينسب إلى أحد من الصحابة على خطأ مقطوع به؛ إذ كانوا كلهم اجتهدوا فيما

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٣٠٨١). صحيح مسلم (٢٤٩٤).

فعلوه، وأرادوا الله ﷺ، وهم كلهم لنا أئمة، وقد تُعبِّدنا بالكَفِّ عما شجر بينهم، وألا نذكرهم إلا بأحسن الذكر، (١٠).

وقد سمى الله تعالى المؤمنين المتقاتلين إخوة، وأمر بالإصلاح بينهم، وأخبر النبي ﷺ أن ابنه الحسن يصلح الله به بين طائفتين عظيمتين من المسلمين.

ولا شك أنهم غير معصومين، لكنهم خير هذه الأمة بعد نبيها، والواجب إحسان الظن بهم، وحمل فعلهم على أحسن المحامل ما أمكن (٢).

يقول ابن دقيق العيد رحمه الله تعالى: "وما نُقل عنهم فيما شجر بينهم واختلفوا فيه: فمنه ما هو باطلٌ وكذبٌ، فلا يُلتفت إليه، وما كان صحيحًا أَوَّلْناهُ تأويلًا حسنًا؛ لأنَّ الثناء عليهم من الله سابقٌ، وما ذُكِرَ من الكلامِ اللاحقِ مُحْتَمِلٌ للتأويلِ، والمشكوكُ والموهومُ لا يُبْطِلُ المُحَقَّقَ والمعلومَ»(٣).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٩/ ٣٨٢).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: منهاج السنة لابن تيمية (٥/ ٨٢)، مقدمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني (ص ٨)، تنوير المقالة في حل ألفاظ الرسالة للتتائي (١/ ٣٦٧)، اعتقاد أهل السنة في الصحابة للوهيبي (ص ٤٦).

<sup>(</sup>٣) أصحاب رسول الله ﷺ ومذاهب الناس فيهم للعجلان (ص ٣٦٠).

(٤) أن أكثر ما نقل عن الصحابة والله من المثالب كذب عليهم، إما من جهة أصل الرواية، أو بالزيادة والنقص فيها بما يُخْرِجُها مخرجَ الذَّمِّ والطعنِ، وأكثرُ المنقولِ من المطاعنِ الصريحة هو من هذا البابِ، يرويها الكذَّابون المعروفون بالكذب، مثل أبي مخنف وهشام الكلبي، وغيرهما(١).

وبعضُ الفرقِ التي تخوض فيما شجر بين الصحابة في لا تُفرقُ بين غثِّ وسمينٍ، بل إنها تَتعمدُ نَقْلَ الأكاذيبِ عنهم، وتُعرض عن الصحيح، أو تسيء تأويله.

(٥) أن الصحابة عن غير معصومين، وما يقع منهم من خطأ لا يقدح فيما علم من فضائلهم وكونهم من أهل الجنة؛ لأن الذنب المحقق يرتفع عقابه في الآخرة بأسباب متعددة (٢٠).

وقد ذكر العلماء عشرة أسباب لتكفير الذنوب<sup>(٣)</sup>: ثلاثةٌ من العبد: وهي التوبة، والاستغفار، والأعمال الصالحة، وثلاثةٌ

<sup>(</sup>١) ينظر: منهاج السنة لابن تيمية (٥/ ٨١) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٥/ ٨٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المرجع السابق (٦/ ٢٠٥ - ٢٣٨)، تثبيت الإمامة لأبي نعيم (ص ١٧٦).

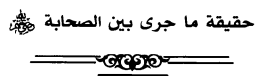
من الناس: دعاؤهم، وإهداؤهم الثواب، واقتصاص بعضهم من بعض يوم القيامة، وثلاثة لا فعل للخلق فيها: المصائب الدنيوية، وبلاء القبر، وأهوال القيامة. ويأتي بعد ذلك فضل الله ورحمته. والصحابة في لهم من السوابق والأعمال ما ليس لغيرهم، فقد يُغفر لهم بهذه الأسباب، أو بسابقتهم، أو بشفاعة النبي على أو بغير ذلك.

و «القَدْرُ الذي يُنْكَرُ مِنْ فعلِ بعضِهِمْ قليلٌ نَزْرٌ مغمورٌ في جنبِ فضائِلِ القومِ ومحاسنِهم: مِنَ الإيمانِ بالله ورسوله ﷺ، والجهادِ في سبيله، والهجرةِ، والنُّصرةِ، والعلمِ النافع، والعملِ الصالح» (١٠).

والخلاصة: أنَّ الأصلَ عدمُ الخوضِ فيما جرى بينهم، وكفُّ اللسانِ، وسلامةُ القلب. وإذا اقتضى الأمرُ دراسة تاريخهم فيكون بإنصافٍ وعدلٍ، وإحسانِ ظَنَّ، وَحَمْلٍ على أحسنِ المحامل، مع تنقية الروايات، ورد المتشابه إلى المحكم، واستحضار فضلهم وعلو منزلتهم، والاستغفار لهم والترضى عنهم.

<sup>(</sup>۱) العقيدة الواسطية لابن تيمية (ص ۱۲۱)، وهو في مجموع الفتاوى (٣/ ١٥٥).

#### المبهث الثالث



كُ من المتعذّر إيجازُ ما جرى في تلك الحقبة في بضع صفحات؛ لكنَّ المقصودَ هو الإشارةُ إلى نقاطِ مهمةِ يُبنى عليها غيرُها، ويَستبين بها حقيقةُ ما جرى.

ومجمل الأمر: أنَّ طلحة والزبيرَ وَهُمَّا خرجا إلى البصرة للأخذ بثأر عثمان رَوَّ عُنَّهُ، فخرج إليهم حكيمُ بنُ جَبَلَة مقاتلًا وهو ممن شارك في قتل عثمان رَوْقَ والنصروا عليه، وخرج علي رَوْقَ ومعه عشرة آلاف، فالتقى الجيشان واصطلحوا على ترك القتال، وناموا على أحسن حال، وبات الذين أثاروا قَتْلَ عثمانَ بِشَرِّ ليلةٍ، واتفقوا في الخفاءِ على إشعال الحرب، فاستيقظ الناس آخر الليل على وقع السيوف، وثارت الحرب بينهم، وعجز كبارهم عن إيقافها(١).

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ الطبري (٥٠٦/٤)، البداية والنهاية لابن كثير =



وما حدث من القتال بعد ذلك إنما كان منشؤه المطالبة بالقصاص من قتلة عثمان رَبِرُفَيَّة، وكان عليٍّ رَبِرُفِّيَّة يرى لزوم مبايعته قبل ذلك، ويرى أن القتلة يتعذر قتالهم ما لم يجتمع المسلمون تحت راية واحدة، لا سيما وأنهم مختلطون بالناس، ولا يُعرفون بأعيانهم، ولهم قبائل تدافع عنهم.

ولذا قال معاوية لِمَنْ جاءه من جيش علي: «ألستم تعلمون أن عثمان قُتل مظلومًا، وأنا ابنُ عمه والطالبُ بدمه؟ فانتوه فقولوا له فليدفع إليَّ قَتَلَةَ عثمان وأُسَلِّم له، فأتَوْا عليًّا فَكَلَّمُوهُ فلم يدفعهم إليه (۱)، فلما بلغ ذلك أهلَ الشامِ صمموا على القتال مع معاوية (۲).

وأَقَلُ ما يُعتذر لهم في مثل هذه الأحداث أنهم مجتهدون، وعليٌّ أولى بالحق من معاوية؛ فهو خليفة المسلمين، وكان يعلم أن القَتَلة يتعذّرُ تتبعهم ما لم يجتمع المسلمون على راية واحدة، ولذا لما آل الأمر إلى معاوية يَوْفَيْنَ تعذر عليه تتبع القتلة، وصنع مثل ما صنع على يَوْفَيْنَ قبل ذلك.

 <sup>= (</sup>٧/ ٥٠٩)، المغازي النبوية للزهري (ص ١٥٤).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي (٣/ ١٤٠)، بسند رجاله ثقات، كما قال محققه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البداية والنهاية لابن كثير (١١/ ٤٢٥).

وقد ندم الصحابة والله وحزنوا لما جرى، ولم يَظنُّوا أنَّ الأمرَ سَيصلُ إلى ما وصل إليه، ومن ذلك قولُ أمِّ المؤمنينَ عائشة والله الله الله الله الله الله الله ولم أحسب أن يكون بين الناس قتالٌ، ولو عَلِمْتُ ذلك لم أقف ذلك الموقف أبدًا (١).

وكان علي رَبِرُ فَيَقُ يقول: «يا ليتني مِتُّ قبل هذا اليوم بعشرين سنة»(٢).

وكان الزبير رَّغِطْفُتَهُ يقول بعد أن نشب القتال: «إن هذه لهي الفتنةُ التي كنا نُحدَّثُ عنها» (٣).

فقتالُ الصحابةِ إنما كان بسبب التأول في دم عثمان رَمَوْفَيَكَ، وهو قتالُ فتنةٍ أو قتالُ أهلِ بَغي، ولم يكن القتالُ طلبًا للإمامة والخلافة، ولم ينكر أحدٌ أحقيَّةً عليٍّ رَمَوْفَيْكَ بها، وكانوا يعرفون مكانته و فضله (٤).

<sup>(</sup>١) المغازي النبوية للزهري (ص ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة لابن الأثير (٣/ ٨٨-٨٩)، سير أعلام النبلاء للذهبي (١/ ٣٦ - ٣٦).

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري (٤ / ٤٧٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: منهاج السنة لابن تيمية (٦/ ٣٢٧)، وللتوسع: تاريخ الطبري:=

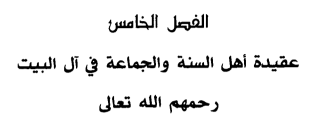
يقول ابن بطال: «وليس في الإسلام أحد يقول: إنَّ عائشةَ دعت إلى أميرٍ معها، ولا عارضت عليًّا في الخلافة، ولا نازعته لأخذ الإمارة، وإنما أنكرتْ عليه مَنْعَهُ من قَتَلَةِ عثمانَ، وتَرْكِهِم دون أن يَأخُذَ منهم حُدودَ اللهِ، ودون أن يَقتصَّ لعثمانَ منهم »(١).

فإذا التبس الحال على بعض الصحابة وأول الأمر، وأُقحموا في حرب لا يدرون من أشعلها، وندموا ندمًا شديدًا، فكيف يُدرك من جاء بعدهم تفاصيلَ ما جرى؟! ولذا فلا سلامة إلا بالكفّ عما شجر بينهم، وعند الحاجة للبحث والدراسة فيكون وفق منهج صحيح.

## COLUMN TO THE PARTY OF THE PART

<sup>= (</sup>٤/ ٤٣٧)، الفصل لابن حزم (١٦٠/٤)، مجموع الفتاوى لابن تيمية (٧/ ٢٥)، البداية والنهاية لابن كثير (٧/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>١) شرح صحيح البخاري لابن بطال (١٠/١٥).



🗖 وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: المراد بأهل البيت.

المبعث الثاني: عقيدة أهل البيت ومروياتهم بين أهل السنة ومخالفيهم.

البهث الثالث: مجمل عقيدة أهل السنة والجماعة في أهل البيت رحمهم الله.

المبعث الرابع: تميز أهل السنة في محبتهم لآل البيت عن سائر الفرق المنحرفة.

البهث الخامس: حقوق أهل البيت رحمهم الله تعالى عند أهل السنة والجماعة.



#### المبهث الأول

#### المراد بأهل البيت



# أولًا: المراد بأهل البيت في كتب اللغة:

آل الرجل: أهله وعياله وذوو قرباه، ويطلق على النفس والأتباع، والآل بمعنى الأهل؛ على اختلاف في اشتقاقها في كتب اللغة، هل هي من الأول على الصحيح، أو هي مقلوبة من الأهل(١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: العين للخليل بن أحمد (۸/ ٣٩٥)، مقاييس اللغة لابن فارس (۱/ ١٥٠)، ورجح أنَّ الاشتقاق من الأوْلِ ابنُ تيمية كما في الفتاوى (٢٢/ ٢٣)، وابن القيم كما في جلاء الأفهام (ص ٢٢٧)، ومن وجه تضعيفهم للقول الآخر: أنه لا دليل عليه، وأنه يلزم منه القلب الشاذ من غير موجب، ولأن الأهل تضاف للعاقل وغيره. وأما الآل فلا تضاف لعاقل، ولأن الأهل تضاف إلى العلم والنكرة بخلاف الآل فلا تضاف إلا إلى مُعَظّم، إلى غير ذلك من الوجوه.

وقد جاء في قصة لوط ﷺ لفظ «الآل والأهل»، كما في قوله تعالى: ﴿إِلَا ءَالَ لُولِّ نَجَيْنَهُم بِسَحَرِ ﴾ [القمر: ٣٤]، وفي الآية الأخرى: ﴿فَانَجَيْنَهُ وَأَهَلُهُ وَإِلَا أَمْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْغَنبِرِينَ ۗ ﴾ الأخرى: ﴿فَانَجَيْنَهُ وَأَهَلُهُ وَإِلّا أَمْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْغَنبِرِينَ ﴾ [الاعراف]، فالناجون هم آله إلا من استثني وهي الزوجة.

ويتبين المراد بالأهل من السياق وقرائن الأحوال، كما قال تعالى عن موسى: ﴿ إِذْ رَءًا نَازًا فَقَالَ لِلْآهَلِهِ اَمْكُنُوا إِنِيّ ءَاسَتُ الله تعالى به نازًا والمراد زوجته، ومثله ما أخبر الله تعالى به من قول الملائكة لإبراهيم وزوجته: ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَنُهُم عَلَيْكُم مَن قول الملائكة لإبراهيم وذكر سبحانه قول موسى: ﴿ وَأَجْعَل لِي الْمَلَ الْبَيْتِ ﴾ [هود: ٢٧]، وذكر سبحانه قول موسى: ﴿ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِن أَهْلِي ﴾ [طه] والمراد أخوه، وفي قصة نوح عَلِيه : فَقَالَ رَبِ إِنَّ ٱبنِي مِن أَهْلِي ﴾ [هود: ٥٤]، أي أهله الذين وعده بنجاتهم، فأخبره سبحانه أنه ليس من أهله، أي الناجين، وفي قصة يوسف: ﴿ وَيُتِمُ نِهْ مَتَهُم عَلَيْكَ وَعَلَىٰ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ [يوسف: ١] قصة يوسف: ﴿ وَيُتِمُ نِهْ مَتَهُم عَلَيْكَ وَعَلَىٰ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ [يوسف: ١] والمراد بهم القرابة.

والغالب في الآل ألا يستعمل إلا مع ذي شأن وشرف ممن يعقل، ولا يضاف إلى البلاد والحرف، بخلاف الأهل فيستعمل مع المعظم والعاقل وغيرهما، فيقال: أهل الحائك، وأهل الحجام، وأهل الإسكاف، وأهل الإسلام، وأهل

مصر، ولا يقال: آل الحائك، ونحو ذلك(١).

وتسمية الزوجة بالأهل من التأهل وهو التزوج (٢)، وأهل البيت سكانه، وقد قصر بعض أهل اللغة معنى البيت على عيال الرجل كزوجه ومن يبيت معهم (٣)، وصار هذا التركيب «أهل البيت» عند الإطلاق عرفًا على آل النبي عند الإطلاق.

ولم يرد في الكتاب والسنة لفظ «آل البيت»، وإنما ورد في القرآن بلفظ «أهل البيت» في موضعين، وأهل بيت في موضع (٥)، وورد في السنة بلفظ أهلي، وأهل بيتي، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>۱) ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (۱/ ٤٩٠)، حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي للخفاجي (۱/ ۱۵۸)، الكشاف (۱/ ۲۸)، تاج العروس (۲۸/ ۳۲۳)، وينظر: مجموع الفتاوى (۲۲/ ۲۳۳)، بيان تلبيس الجهمية (۸/ ۳۷۰).

<sup>(</sup>۲) ينظر: العين للخليل بن أحمد (۸۹/٤)، معجم مقاييس اللغة (۱/ ۱۵۰)، لسان العرب (۱/۱۸٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم مقاييس اللغة (١/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: مفردات ألفاظ القرآن (ص ١٥١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: أهل البيت عند شيخ الإسلام ابن تيمية للقرموشي (ص ٤٥).

# الشرع: عنيا: المراد بأهل البيت في الشرع:

المعتمد في تحديد المراد بأهل البيت نصوص الكتاب والسنة؛ ولذا يحسن ذكر القول الراجح في المسألة مع بيان الأدلة الدالة عليه من غير استطراد في ذكر الخلاف.

فقد ذهب جمهور أهل العلم إلى أنَّ أهل بيت النبي ﷺ هم من حُرِمَ الصدقة بعده (۱)، لقول النبي ﷺ: «إِنَّ هَذِهِ الصَّدَقَاتِ إِنَّمَا هِيَ أَوْسَاخُ النَّاسِ، وَإِنَّهَا لَا تَحِلُّ لِمُحَمَّدِ، وَلَا لِآلِ مُحَمَّدٍ» (٢).

وآل محمد ﷺ هم أزواجه وأقاربه من نسل عبد المطلب بن هاشم؛ ولم يبق لهاشم عقبٌ إلا من عبد المطلب<sup>(٣)</sup>، والذين أسلموا من بني هاشم وبقي لهم عقب خمسة بطون: آل علي،

<sup>(</sup>۱) وهو مذهب الحنفية والشافعية والحنابلة، ينظر: شرح فتح القدير (۲/ ٢٧٤)، المجموع (٣/ ٤٤٤)، الفروع (١/ ٤٤٤)، واختاره ابن تيمية كما في المنهاج (٧/ ٧٥)، وابن القيم في جلاء الأفهام (ص ٢٥٠). والذين حرمت عليهم الصدقة: بنو هاشم عند الحنفية، وبنو هاشم وبنو المطلب عند الشافعية والحنابلة، وقال المالكية: هم بنو غالب بن فهر، وبنو قصى، وبنو هاشم.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري (۱٤٩١)، صحيح مسلم (۱۰۷۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: جمهرة أنساب العرب لابن حزم (ص ١٤).

وآل عقيل، وآل جعفر، وآل العباس، وآل الحارث، ويلحق بهم – على الصحيح – عُتْبَةُ وَمُعَتِّبٌ أبناء أبي لهب فقد أسلما عام الفتح وحسن إسلامهما.

ومن الأدلة على ذلك: أن الحسن رَبِّ الله أخذ تمرة من الصدقة فجعلها في فيه، قال له النبي ﷺ: «كِخْ كِخْ، ارْمِ بِهَا، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّا لَا نَأْكُلُ الصَّدَقَةَ؟»(١).

وفي حديث زيد بن أرقم رَوْقَ أنه قال له حُصَيْنٌ: ﴿ وَمَنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ؟ قَالَ: نِسَاؤُهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ؟ قَالَ: نِسَاؤُهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ؟ قَالَ: نِسَاؤُهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ، وَلَكِنْ أَهْلُ بَيْتِهِ مَنْ حُرِمَ الصَّدَقَةَ بَعْدَهُ ، قَالَ: وَمَنْ هُمْ ؟ قَالَ: هُمْ آلُ عَلِيٍّ ، وَآلُ عَقِيلٍ ، وَآلُ جَعْفَرٍ ، وَآلُ عَبَّاسٍ ، قَالَ: كُلُّ هَؤُلَاءِ حُرِمَ الصَّدَقَةَ ؟ قَالَ: نَعَمْ (٢٠).

ففي هذا الحديث بيان لكون الزوجات من أهل البيت، وهم من وبيان لمن يدخل في أهل البيت من أقارب النبي رفي وهم من تحرم عليهم الصدقة.

والصدقة تحرم على بنى الحارث بن عبد المطلب باتفاق

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (۱۰۲۹).

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم (۲٤۰۸).

العلماء (۱)، ودليل ذلك أن عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث والفضل بن عباس أتيا رسول الله على فسألاه أن يؤمرهما على الصدقات فيؤديا ما يؤدي الناس، ويصيبا مما يصيب الناس، فيكون عونًا لهما على الزواج، فقال لهما رسول الله على الزواج، المَّدَقَةَ لاَ تَنْبَغِي لِآلِ مُحَمَّد، إِنَّمَا هِيَ أَوْسَاخُ النَّاسِ»، ثم أمر بتزويجهما وأصدق عنهما من الخمس (۲).

وقد أجمع العلماء على تحريم الزكاة على بني هاشم، وهذا من خصائصهم (٣)؛ ومذهب جمهور العلماء - وهو الراجح - تحريمها على مَنْ أسلم من ذرية أبي لهب، وهم عُتْبَةُ وَمُعَتِّبٌ، فقد أسلما يوم الفتح، وسُرَّ رسولُ الله ﷺ بإسلامهما، وشهدا حنينًا والطائف، ولهما عقب عند أهل النسب (٤)، وهما من سلالة بني هاشم، ولا يوجد دليل على إخراجهما (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: منهاج السنة (٤/٥٩٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (١٠٧٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مجموع الفتاوى (٢٩/١٩)، منهاج السنة (٤/٥٥٩)، المغني (٣) ١٠٩). السيل الجرار للشوكاني (٢/ ٦٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، لابن عبد البر، (٣/ ١٠٣٠)، نيل الأوطار للشوكاني (٤/ ٢٠٤–٢٠٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: أهل البيت عند شيخ الإسلام ابن تيمية للقرموشي (ص ٦٦ - ٦٧).



وأزواج النبي عَلَيْ تحرم عليهن الصدقة، ويدل لذلك أنه كان يعطيهن من الخمس، ولحديث خالد بن سعيد أنه بعث إلى عائشة عَنْ البقرة من الصدقة فردتها وقالت: "إِنَّا اللَّمْ مُحَمَّدٍ عَنْ لا تَحِلُّ لَنَا الصَّدَقَةُ (١).

ويدل على دخولهن في الآل قوله ﷺ: «اللَّهُمَّ اجْعَلْ رِزْقَ آلِ مُحَمَّدِ قُوتًا»(٢).

وقوله في الأضحية: «اللهُمَّ هَذَا عَنْ مُحَمَّدِ وَآلِ مُحَمَّدِ»<sup>(٣)</sup>. وقوله في حادثة الإفك: «مَنْ يَعْذِرُنِي مِنْ رَجُلٍ قَدْ بَلَغَ أَذَاهُ فِي أَهْل بَيْتِي»<sup>(٤)</sup>.

وقول عائشة ﴿ إِنَّهُا: «مَا شَبِعَ آلُ مُحَمَّدٍ ﷺ مِنْ خُبْزِ شَعِيرٍ يَوْمَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ، حَتَّى قُبِضَ رَسُولُ اللهِ ﷺ (٥)، وقولها:

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة (۱۰۷۰۸). وإسناده منقطع. وأخرج أحمد (۱۷۲۵) جملة: ﴿إِنَّا آلَ مُحَمَّدٍ ﷺ لَا تَحِلُّ لَنَا الصَّدَقَةُ • من حديث الحسن بن علي ﷺ. وصححه الألباني في صحيح الجامع (۲۲۸۰).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٦٤٦٠)، صحيح مسلم (١٠٥٥).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (٢٥٨٤٣، ٢٧١٩٠)، المعجم الكبير للطبراني (٩٢٠)، السنن الكبرى للبيهقي (١٩٠٠٩). وصححه لغيره محققو المسند.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (٢٦٦١)، صحيح مسلم (٢٧٧٠).

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم (٢٩٧٠).

«كَانَ يَكُونُ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ، فَإِذَا سَمِعَ الأَذَانَ خَرَجَ»(١).

وفي صحيح البخاري من حديث أنس رَوْفَيَّ ، أن النبي عَلَيْة لما بنى بزينب بنت جحش وَقِهَا خرج إلى حُجَرِ نِسَائِهِ رضي الله عنهن يقول لهن: والسَّلامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ البَيْتِ وَرَحْمَةُ اللَّهِ، فيقلن: ووَعَلَيْكَ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ، كَيْفَ وَجَدْتَ أَهْلَكَ بَارَكَ اللهُ لَكَ (٢).

فدخول أزواج النبي يَنْ في الآل تشبيه لذلك بالنسب؛ لأن اتصالهن به غير مرتفع، وهن زوجاته في الدنيا والآخرة، ويحرمن على غيره في حياته وبعد مماته، فالسبب الذي لهن بالنبي يَنْ قائم مقام النسب<sup>(٣)</sup>.

وقد خاطبهن الله تعالى بقوله: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا نَبَرَّجْ ﴾ تَبُرُّجَ الْحَيْهِ لِيَتَةِ الْأُولَٰنَ وَأَقِمْنَ الصَّلَوٰةَ وَءَاتِينَ الزَّكُوٰةَ وَأَطِعْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُوٰ وَرَسُولُهُ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُوٰ وَرَسُولُهُ ۚ إِنَّهُ وَلِكُنْ مِنْ ءَايَتِ اللَّهِ لَمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٥٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٤٧٩٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: جلاء الأفهام لابن القيم (ص ٢٤٤)، وقد بين أحقية دخولهن في الآل (ص ٢٥١).



#### وَلُلِحُكُمُ فِي الأحزاب: ٣٣-٣٤].

وهذا صريح في كونهن من أهل البيت، فسياق الآيات قبلها وبعدها خطاب لهن، ومجيء الضمير بصيغة جمع التذكير على طريقة التغليب؛ لاعتبار النبي على هذا الخطاب<sup>(۱)</sup>، وهو من أساليب اللغة التي نزل بها القرآن، فزوجة الرجل يطلق عليها اسم الأهل، وباعتبار لفظ الأهل تخاطب مخاطبة الجمع المذكر، ومنه قوله سبحانه في موسى: ﴿فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُنُواً﴾ المذكر، ومنه قوله سبحانه في موسى: ﴿فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُنُواً﴾

وقد دل حديث الكساء على دخول علي والحسن والحسين وفاطمة في أهل البيت، وتخصيص هؤلاء الأربعة لا يدل على قصر أهل البيت عليهم دون سائر القرابات، وإنما يدل على أنهم من أخص أقاربه، ومثله آية المباهلة (٣).

وبمثل هذا يُردُّ على من حصر الآل في الأزواج والذرية، أو في أمهات المؤمنين، أو في أصحاب الكساء؛ فإن الأدلة التي استدلوا بها تدل على أنهم أخص أهل البيت، ولا تنفي دخول

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٢٢/ ١٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أضواء البيان للشنقيطي (٦/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فضل أهل البيت وعلو مكانتهم للعباد (ص ٨، ٣٣).

غيرهم معهم؛ لا من سائر أهل البيت، ولا من ذرياتهم.

فهؤلاء هم آل النبي ﷺ وقرابته، وقد قال ﷺ: وأُذَكِّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي، أُذَكِّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي، (١).

وأما بنو المطلب بن عبد مناف، فالصحيح أنهم لا يدخلون؛ وغاية ما تدل عليه النصوص استحقاقهم للخمس لأجل موالاتهم ونصرتهم، ولا يلزم من ذلك تحريم الزكاة عليهم؛ إذ هم في القرابة كبني عبد شمس وبني نوفل، فاختص المنع ببني هاشم وحدهم (٢).

ويفسر القرابة أيضًا قول النبي يَنظِيَّة لعمه العباس يَغِظِّتُك، لما شكى إليه ما يلقاه من بعض الناس: ولَنْ يُصِيبُوا خَيْرًا حَتَّى يُحِبُوكُمْ للهِ وَلِقَرَابَتِي»(٣)، أي حتى يحبوا بني هاشم، وقوله: ويَا

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (۲٤۰۸).

<sup>(</sup>٢) ينظر: أهل البيت عند شيخ الإسلام ابن تيمية للقرموشي (ص ٦٥).

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة (٣٢٢١٣)، فضائل الصحابة للإمام أحمد (٣٥٦)، المعجم الكبير للطبراني (١٢٢٨). وقال محمد بن علي في مشارق الأنوار الوهاجة ومطالع الأسرار البهاجة في شرح سنن الإمام ابن ماجه (٣/ ٣٢٢): وهذا مرسل صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين.



أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ آذَى عَمِّي فَقَدْ آذَانِي؛ فَإِنَّمَا عَمُّ الرَّجُلِ صِنْوُ أَبِيهِ»<sup>(١)</sup>، وقوله عن فاطمة ﴿ وَلِيُّهَا: ﴿ إِنَّمَا فَاطِمَةُ بَضْعَةٌ مِنْي يُؤْذِينِي مَا آذَاهَا».

وجاء عن الشعبي كَلَّلَهُ أنه قال: «ركب زيد بن ثابت كَرَفَّكَ فأخذ ابن عباس في بركابه، فقال: لا تفعل يا بن عم رسول الله علمائنا، فقال مكذا أمرنا أن نفعل بعلمائنا، فقال زيدٌ: أرني يدك. فأخرج يديه فقبلهما فقال: هكذا أمرنا أن نفعل بأهل بيت نبينا عليها .

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة (٣٢٢١١)، فضائل الصحابة للإمام أحمد (١٧٦٠)، مسند أحمد (١٧٥١٦)، سنن الترمذي (٣٧٥٨). وقال الألباني في ضعيف سنن الترمذي. ط. المكتب الإسلامي (ص: ٥٠٦): ضعيف إلا قوله: (عم الرجل...) فصحيح.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام (٢/ ٤٠٣)، تاريخ الطبري (٣/ ٥٣)، شرح معاني الآثار (٣/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: عيون الأخبار لابن قتيبة (١/ ٣٨١)، أنساب الأشراف للبلاذري (٤٦/٤)، تاريخ دمشق (٧٣/ ١٩٠).

• والخلاصة مما سبق: أن آل النبي على هم أزواجه وذريته وقرابته من بني عبد المطلب، ودلالة النصوص على ذلك ظاهرة ومتنوعة.

والعجب ممن يدعي محبة آل البيت ثم يخرج أمهات المؤمنين رضي الله عنهن، ويخرج أعمام النبي على وأبناء عمومته، ويخرج ذرية الحسن والمفين المناهد المسين من فرية الحسين المناهد المسين من فرية الحسين المناهد المسين المناهد ا



# المبحث الثانى

# عقيدة أهل البيت ومروياتهم بين أهل السنة ومخالفيهم



لا تختلف عقيدة أئمة أهل البيت عن عقيدة الصحابة والتابعين لهم بإحسان، فمعتقدهم مستمد من الكتاب والسنة ؛ "فإنَّ أئمَّة أهل البيت كعليٍّ وابن عبَّاس ومَن بعدهم، كلُّهم متَّفقون على ما اتَّفق عليه سائر الصحابة والتابعين لهم بإحسان... والكتب المشتملة على المنقولات الصحيحة مملوءة بذلك "(۱).

وقد نشأ علي رَبِّ فَيَ على التوحيد ونبذ الشرك، فكان داعيًا للتوحيد في حياته، يقول في إحدى خطبه: «إن أفضل ما توسل به العبد الإيمان والجهاد في سبيل الله وكلمة الإخلاص

<sup>(</sup>١) منهاج السنة لابن تيمية (٢/ ١٠٠).

فإنها الفطرة "(1)، وقد كسر الأصنام مع النبي بَيْنَة يوم فتح مكة، وكان يبعث أبا الهياج الأسدي ويأمره بتسوية القبور وطمس الصور (7)، ونكّل بالسبئية وقتل طائفة منهم لما غلوا فيه ووصفوه بصفات الألوهية (٣)، ونفى عن نفسه العصمة وعلم الغيب، وكان مُعظّمًا للصحابة، مفضلًا للشيخين، مقرًّا بخلافة من قبله (3)، يصلي خلفهم، ويأتمر بأمرهم، ويجاهد معهم، وهو من رواة القرآن الكريم والسنة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام.

وقد انفرد أهل السنة بالنقل الصحيح عن أئمة أهل البيت؛ كنقلهم عن علي وابن عباس، وعن الحسن والحسين، وعن أمهات المؤمنين، وعن زين العابدين، وعن الباقر والصادق، وعن على بن عبد الله بن عباس رضي الله عن الجميع.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية لابن كثير (٧/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (٩٦٩).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: الفَرْق بين الفِرَق للإسفراييني (ص ٢١)، الملل والنحل
 للشهرستاني (ص ١٧٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: فضائل الصحابة للإمام أحمد (٤٣، ٤٩)، مسند أحمد (٨٣٤)، الاعتقاد للبيهقي (٣٥٨).

ويكفي أهلَ السنة شرفًا أن القرآن لم ينقله بالأسانيد غيرُهم، وقد نقلوه بأسانيدهم عن ثمانية من الصحابة والله ومنهم على بن أبى طالب رَزِيْقُنَد.

ومن ذلك على سبيل المثال: حمزة الزيات كَثَلَمْهُ، فقد أخذ القرآن عن حمران بنِ أعين عن أبي الأسود عن علي وعثمان في . وقرأ كذلك على ابن أبي ليلى بسنده إلى علي علي تَرْفَيْنَ. وقرأ أيضًا عن الأعمش بسنده إلى علي وعثمان في ، كما قرأ على جعفر الصادق، وقرأ جعفر على آبائه، وقرؤوا على أهل المدينة (۱).

وأما التفسير فأكثر النقل فيه عن ابن عباس والله كما قال ابن جُزَيِّ رحمه الله تعالى: «واعلم أن المفسرين على طبقات: فالطبقة الأولى: الصحابة واكثرهم كلامًا في التفسير ابن عباس ويقول: كأنما ينظر إلى الغيب من ستر مقيق، وقال ابن عباس: ما عندي من تفسير القرآن فهو عن على بن أبي طالب» (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: السبعة في القراءات لابن الطاهر البغدادي (ص ٧٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن جزي المسمى التسهيل لعلوم التنزيل (ص ٢٠).

وقد بلغت روايات ابن عباس في تفسير الطبري (٥٨٠٩) رواية.

وأما في الحديث ففي مسند الإمام أحمد عن على رَخِفْقَة (٨١٩) حديثًا بالمكرر، وله في مسند بقي بن مخلد (٥٦١) حديثًا، وفي الكتب الستة (٣٢٢) حديثًا، واتفق الشيخان على (٢٠) حديثًا، وانفرد البخاري بتسعة أحاديث، ومسلم بخمسة عشر حديثًا.

وبلغت أحاديث ابن عباس في (١٦٦٠) حديثًا، في «الصحيحين» منها (٧٥)، وانفرد البخاري بمائة وعشرين، ومسلم بتسعة أحاديث.

وخلاصة القول: إن أهل السنة والجماعة لا يماثلهم أحد في النقل الصحيح عن هؤلاء الأئمة، التي تدل على اتفاقهم على ما اتفق عليه سائر الصحابة في .

يقول على رَوْفَى: "مَنْ زَعَمَ أَنَّ عِنْدَنَا شَيْئًا نَقْرَؤُهُ إِلَّا كِتَابَ اللهِ وَهَذِهِ الصَّحِيفَةَ - قَالَ: وَصَحِيفَةٌ مُعَلَّقَةٌ في قِرَابِ



سَيْفِهِ - فَقَدْ كَذَبَ، فِيهَا أَسْنَانُ الْإِبِلِ، وَأَشْيَاءُ مِنَ الْجِرَاحَاتِ، وَفَيْهِا قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «المَدِينَةُ حَرَمٌ مَا بَيْنَ عَيْرِ إِلَى ثَوْرٍ...»(١).

وقد كذب أهل البدع وافتروا على أهل البيت رحمهم الله تعالى، ومن أعظم الافتراء وصفهم بالعصمة؛ فلا عصمة لأحد بعد النبي عَلَيْق، وأشد منه وصفهم بالعصمة والتقية؛ إذ العصمة في التبليغ تستلزم قول الحق مطلقًا، والتقية تقتضي جواز قول الباطل للضرورة؛ وعليه فالمعصوم لا تجوز عليه التقية لأن المقام مقام تشريع، لكن الزنادقة جمعوا بين النقيضين ليدخلوا ما شاؤوا ويردوا ما شاؤوا من الروايات باسم العصمة والتقية.

وقد نَفَذَ الزنادقةُ من هذا الباب؛ لا اعتقادًا ومحبة لأهل البيت، وإنما متاجرة باسمهم، وترويجًا لباطلهم، فحاولوا تغيير معالم الدين، وأكلوا أموال الناس بالباطل باسم الخُمُس، وانتهكوا الأعراض باسم المتعة، وحاشا لله تعالى أن يكون هذا مذهب أهل بيت نبيه عَيْنَة، والله يقول: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُدَونَ مَنَا عَنَا عَنَا الرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُم تَطْهِ يرًا ﴾ [الاحزاب: ٣٣].

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (۳۱۷۲، ۷۳۰۰)، صحيح مسلم (۱۳۷۰).

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: «وبهذا الطريق توصل الرافضة والباطنية والإسماعيلية والنصيرية إلى ترويج باطلهم وتأويلاتهم حتى أضافوها إلى بيت رسول الله على من منققون على محبتهم وتعظيمهم، فانتموا إليهم وأظهروا من محبتهم وإجلالهم وذكر مناقبهم ما خَيَّلَ إلى السامع أنهم أولياؤهم، ثم نَقَقُوا باطلهم بنسبته إليهم، فلا إله الا الله، كم من زندقةٍ وإلحادٍ وبدعةٍ قَدْ نَفَقَتْ في الوجودِ بسبب ذلك، وهم بُرَآءُ منها»(١).

ومن رام الهدى فليأتِ البيوت من أبوابها؛ فإنما يعرف مذهب أهل البيت بما صح من منقولات أهل السنة، وليس من روايات أهل البدع التي اختلط فيها الصحيح والضعيف، وامتنع فيها التمييز بين ما خرج مخرج التقية أو الاعتقاد؛ إذ الوصف بالعصمة والتقية تابع للهوى، وليس له ميزان صحيح.

### **CELLED**

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة (ص ٨٠).

#### المبهث الثالث

# مجمل عقيدة أهل السنة والجماعة في أهل البيت رحمهم الله تعالى



عقيدة أهل السنة والجماعة في أهل البيت وسط بين الإفراط والتفريط، وبين الغلو والجفاء، فيحبون جميع أهل البيت ويتولونهم، وينزلونهم المنزلة اللائقة بهم، ويعرفون الفضل لمن جمع الله له بين شرف الإيمان وشرف النسب، فمن كان منهم صحابيًّا أحبوه لإيمانه وصحبته وقرابته، ومن لم يكن منهم صحابيًّا أحبوه لإيمانه وقرابته، "ويرون أن شرف النسب تابع لشرف الإيمان، ومن جمع الله له بينهما فقد جمع له بين الحسنيين، ومن لم يوفق للإيمان فإن شرف النسب لا يفيده شيئًا» (۱).

<sup>(</sup>۱) فضل أهل البيت وعلو مكانتهم عند أهل السنة والجماعة للعباد (ص ۱۳).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «ولا ريب أن لآل محمد على حقًا على الأمة لا يشركهم فيه غيرهم، ويستحقون من زيادة المحبة والموالاة ما لا يستحقه سائر بطون قريش... وهذا هو المنصوص عن الأئمة كأحمد وغيرهه(١).

وتتفاوت محبتهم بقدر ما لهم من القدر والمنزلة والقرب، فليس التابعون منهم بمنزلة الصحابة، وليس عوامهم بمنزلة العلماء الربانيين، وليس من قَرُب نسبه كمن بَعُد.

وإنزالهم منازلهم التي يستحقونها يكون بالعدل والإنصاف، ولا يلزم من محبتهم وإجلالهم تفضيلهم على كل أحد، بل قد يكون غيرهم أفضل منهم، كما في تفضيل الصديق رَوْفَيْ على جميع الصحابة والقرابة؛ كما قال على رَوْفَيْ : "خَيْرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ بَعْدَ نَبِيهَا أَبُو بَكْرٍ، ثُمَّ عُمَرُ، ثُمَّ عُمَرُ، ثُمَّ عُمْرُ، ثُمَّ عُمْرُ، فَيَبْلُغُ ذَلِكَ رَسُولَ الله يَ يَعْقَ فَلَا يُنْكِرُهُ "(٢)، وقد كان الصحابة يتحدثون أن "خَيْرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ بَعْدَ نَبِيهَا أَبُو بَكْرٍ، ثُمَّ عُمْرُ، ثُمَّ عُمْرُ، ثُمَّ عُمْرُ، فَيَبْلُغُ ذَلِكَ رَسُولَ الله يَ يَعْقَ فَلَا يُنْكِرُهُ ""، وكان على رَوْفَيَ يقول: "لا

<sup>(</sup>١) منهاج السنة (٤/ ٥٩٩).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد (٨٣٤)، والحديث في البخاري بلفظ آخر (٣٦٧١).

<sup>(</sup>٣) فضائل الصحابة للإمام أحمد (٨٥٧)، السنة لابن أبي عاصم =



أوتى بأحد يُفَضِّلُني على أبي بكر وعمر إلا جلدته حَدَّ المفترى $^{(1)}$ .

فأصل التفاضل إنما هو في التقوى، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الْسَب تابِع اَكُرُمُكُمْ عِندَ اللّهِ أَنْقَلَكُمْ الحرات: ١٣] وشرفُ النسب تابع لشرف الإيمان؛ فإذا اجتمع الإيمان والقرابة بالنبي على الشرف الإيمان؛ فإذا اجتمع ومودة لهم في الدنيا؛ وانتفعوا في الآخرة بالشفاعة أو غيرها، وإن كانوا داخلين في نصوص الوعد والوعيد كغيرهم من المؤمنين، وأما من لم يكن مؤمنًا فإن نسبه لا ينفعه، والكفار لا تنفعهم أنسابهم يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿فَإِذَا نُفِحَ فِ ٱلصُّورِ فَلا آنساب بَيْنَهُمْ يَوْمَهِذِ وَلا كَمَا قال تعالى: ﴿فَإِذَا نُفِحَ فِ ٱلصُّورِ فَلا آنساب بَيْنَهُمْ يَوْمَهِذٍ وَلا يَسَابُهُمُ وَلَا المؤمنون]، وقد قال عَلَيْ: «مَنْ بَطًا بِهِ عَمَلُهُ، لَمْ

<sup>= (</sup>١١٩٣). وأخرجه البخاري (٣٦٩٧) من حديث ابن عمر ، قال: «كنا في زمن النبي ﷺ لا نعدل بأبي بكر أحدًا، ثم عمر، ثم عثمان، ثم تترك أصحاب النبي ﷺ، لا نفاضل بينهم.

<sup>(</sup>۱) فضائل الصحابة للإمام أحمد (٤٩)، الاعتقاد للبيهقي (٣٥٨). وقال الخطيب البغدادي في الكفاية في علم الرواية (ص ٣٧٦): "قال أبو عبد الله البوشنجي: هذا الحديث الذي سقناه ورويناه من الأخبار الثابتة، لأمانة حماله، وثقة رجاله، وإتقان أثرته، وشهرتهم بالعلم في كل عصر من أعصارهم ...».

يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ (۱)، وقال لقومه وأهل بيته: «اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ اللهِ، لَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا (۲).

ولا يعتقد أهل السنة بعصمة أحد بعد رسول الله ﷺ؛ فإن عصمة النبي ﷺ في التبليغ لكونه مقام تشريع وهداية، وقد أكمل الله تعالى به الدين، وأتم علينا به النعمة، ورضي لنا الإسلام دينًا.

ومحبة أهل السنة لأهل البيت لأجل قرابتهم بالنبي عَلَيْق، كما قال عَلَيْق للعباس رَوْقَيَّ : «لَنْ يُصِيبُوا خَيْرًا حَتَّى يُحِبُوكُمْ للهِ وَلِقَرَابَتِي»(٣)، فَيُعرَفُ «لبني هاشم فضلهم؛ لقرابتهم من رسول الله عَلَيْق»(١).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٢٧٥٣)، صحيح مسلم (٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة (٣٢٢١٣)، فضائل الصحابة للإمام أحمد (١٧٥٦)، المعجم الكبير للطبراني (١٢٢٢٨). وقال محمد بن علي في مشارق الأنوار الوهاجة ومطالع الأسرار البهاجة في شرح سنن الإمام ابن ماجه (٣/ ٣٢٢): وهذا مرسل صحيح، رجاله ثقات رجال الشبخين.

<sup>(</sup>٤) شرح السنة للبربهاري (ص ٩٣).

وكل مؤمن من قرابة النبي على تجب محبته لإيمانه وقرابته، كما قال الآجري رحمه الله تعالى: «واجب على كل مؤمن ومؤمنة محبة أهل بيت رسول الله على: بنو هاشم، علي ابن أبي طالب وولده وذريته، وفاطمة وولدها وذريتها، والحسن والحسين وأولادهما وذريتها، وجعفر الطيار وولده وذريته، وحمزة وولده، والعباس وولده وذريته مؤلاء أهل بيت رسول الله على، واجب على المسلمين محبتهم وإكرامهم واحتمالهم وحسن مداراتهم، والصبر عليهم، والدعاء لهم»(۱).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «ويحبون أهل بيت رسول الله ﷺ، ويتولونهم، ويحفظون فيهم وصية رسول الله ﷺ، حيث قال يومَ غَديرِ خُمِّ : «أُذَكِّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي...»(٢).

ويقول ابن كثير رحمه الله تعالى: «ولا ننكر الوصاة بأهل البيت، والأمر بالإحسان إليهم، واحترامهم وإكرامهم؛ فإنهم من ذرية طاهرة من أشرف بيت وجد على وجه الأرض فخرًا

<sup>(</sup>١) الشريعة (٥/ ٢٢٧٦).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۳/ ۱۵۶).

وحسبًا ونسبًا، ولا سيما إذا كانوا متبعين للسنة النبوية الصحيحة الواضحة الجلية، كما كان عليه سلفهم، كالعباس وبنيه، وعلي وأهل بيته وذريته رضي الله عنهم أجمعين (١٠).

وهذا خلاف أهل الباطل الذين غلوا في محبة أفراد من أهل البيت وأبغضوا أكثرهم، فأبغضوا أمهات المؤمنين رضي الله عنهن، وآل العباس رَحَعْظَيَّة، وذرية الحسن رَحَعْظَيَّة، بل كذبوا واستطالوا عليهم، وشتموهم ونالوا منهم.

يقول الشعبي تَعْلَلْلهُ: «قال لي علقمة: تدري ما مَثَلُ علي علقمة: تدري ما مَثَلُ علي علقمة: مَثُلُ عيسى ابن علي تَعْلِلْتُهُ في هذه الأمة؟ قلت: مَا مَثَلُهُ؟ قال: مَثُلُ عيسى ابن مريم عَلِيلًا، أحبه قوم حتى هلكوا في حبه، وأبغضه قوم حتى هلكوا في بغضه»(٢).

ومن سب أهل البيت استحق العقوبة وباء بالإثم، كما قال مالك كَلْقَة فيمن سب من انتسب إلى بيت النبي عَلَيْة: «يضرب ضربًا وجيعًا ويشهر ويحبس طويلًا حتى تظهر توبته؛ لأنه استخفاف بحق الرسول عَلَيْقًا (٣)، وقال القاضي عياض: «سب

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر (۷/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب لابن عبد البر (٣/ ١١٣٠).

<sup>(</sup>٣) الشفا للقاضى عياض (٢/ ٣١١).

آل بيته وأزواجه وأصحابه وتنقصهم حرام، ملعون فاعله»(١).

ولا تختلف عقيدة المتأخرين من أهل السنة والجماعة عن عقيدة سلفهم، فهذا الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب من شدة محبته للنبي على وذريته سمى أبناءه بأسمائهم، فأكبر أبنائه «حسين» وبه يكنى، وبقية أبنائه: علي، وحسن، وعبد الله، وإبراهيم، وعبد العزيز، وفاطمة.

والشيخ كأهل السنة يقول بتفضيل الخلفاء الراشدين على مَنْ سواهم من الصحابة، ويجعل ترتيبهم في الفضل كترتيبهم في الخلافة، يقول كَفِلَتُهُ: "وأن أفضل أمته أبو بكر الصديق، ثم عمر الفاروق، ثم عثمان ذو النورين، ثم علي المرتضى..».

ويقول كَثِلَتُهُ في رسالة له إلى بعض الأشراف في الأحساء: «وقد أوجب الله لأهل بيت رسول الله تَلِيَّةٌ على الناس حقوقًا؛ فلا يجوز لمسلم أن يسقط حقهم، ويظن أنه من التوحيد، بل هو من الغلو، ونحن ما أنكرنا إلا إكرامهم لأجل ادعاء الألوهية فيهم، أو إكرام المدعى لذلك»(٢).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٢/١٠٦).

<sup>(</sup>٢) مجموعة مؤلفات الشيخ (٥/ ٢٨٤).

ويقول كَالَّهُ: ﴿ . . . فلا بد من الإيمان به - أي النبي كَلَّهُ - ولا بد من نصرته ، لا يكفي أحدهما عن الآخر ، وأحق الناس بذلك وأولاهم به أهل البيت الذين بعثه الله منهم وشرفهم على أهل الأرض ، وأحق أهل البيت بذلك من كان من ذريته كلى ، والسلام (۱) .

فهذه خلاصة عقيدة أهل السنة والجماعة في آل البيت: يحبونهم ويجلونهم من غير جفاء ولا غلو، ولا إفراط ولا تفريط، ويحفظون فيهم وصية النبي على المحبة الصادقة النافعة التي أمر الله تعالى بها وأمر بها رسوله على .



<sup>(</sup>١) المرجع السابق (١/ ٣١٢).



# البهث الرابع المنة في محبتهم لآل البيت عن سائر الفرق المنحرفة



كَ يتميز مذهب أهل السنة والجماعة عن سائر الفرق في أهل البيت في أمور منها:

- محبة جميع آل البيت، فيحبون النبي ﷺ وأزواجه وذريته وأقاربه، بخلاف الفرق التي تحب بعضهم وتبغض أكثرهم.
- اعتدال أهل السنة في محبتهم لآل البيت، فيحبونهم المحبة الشرعية من غير غلو ولا جفاء، ومحبتهم إياهم نابعة من محبتهم للنبي ﷺ؛ فإن من تمام محبته ﷺ محبة آله وصحابته رضوان الله عليهم أجمعين.
- ١ فالأمر الأول الذي يتميز به مذهب أهل السنة والجماعة في محبة آل البيت: محبتهم جميعًا، فيحبون بني هاشم لقرابتهم من رسول الله ﷺ ويحبون أزواج النبي ﷺ لما لهن من الاتصال والقرب منه.

وبنو هاشم هم آل علي وآل عقيل وآل جعفر وآل العباس وآل الحارث، وعتبة ومعتب، وكل هؤلاء حرم الصدقة كما دلت عليه الأحاديث.

ولا شك أن قرابة هؤلاء بالنبي عَلَيْ واحدة، فالعباس عمه، وعلي وعقيل وجعفر من أبناء عمومته، واختص علي رَوْقَيْنَ بالمصاهرة فكان لذريته مزيد قرابة بالنبي عَلَيْقًة.

وكذا يقال في ذرية على رَبِرِالْنَيْنَ، فأهل السنة لا يفرقون بين ذرية درية الحسن والحسين واللها، بخلاف من غلا في ذرية الحسين رَبِرالْنَيْنَةُ .

وهذا امتثال منهم لقول النبي ﷺ: ﴿أَذَكُرُكُمُ اللَّهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي»(١).

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (۲٤۰۸).

وقوله لعمه العباس رَبِيْ عَيْنَ حين شكى إليه ما يلقاه من بعض الناس: «لَنْ يُصِيبُوا خَيْرًا حَتَّى يُحِبُوكُمْ للهِ وَلِقَرَابَتِي»(١).

وقوله: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، مَنْ آذَى عَمِّي فَقَدْ آذَانِي؛ فَإِنَّمَا عَمُّ الرَّجُلِ صِنْوُ أَبِيهِ»<sup>(٢)</sup>.

وقوله: «إِنَّ الْعَبَّاسَ مِنْي وَأَنَا مِنْهُ»<sup>(٣)</sup>.

وقوله في عمه حمزة رَبِرْ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ خَمْزَةُ هُوَاءِ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ خَمْزَةُ (٤٠).

وقوله لابن عباس ﴿ اللَّهُمُّ فَقُهْهُ ﴿ (٥).

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة (٣٢٢١٣)، فضائل الصحابة للإمام أحمد (١٧٥٦)، المعجم الكبير للطبراني (١٢٢٢٨). وقال محمد بن علي في مشارق الأنوار الوهاجة ومطالع الأسرار البهاجة في شرح سنن الإمام ابن ماجه (٣/ ٣٢٢): وهذا مرسل صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين.

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة (٣٢٢١١)، فضائل الصحابة للإمام أحمد (٢)، المسند (١٧٥١)، الترمذي (٣٧٥٨)، وقال الألباني في ضعيف سنن الترمذي. ط. المكتب الإسلامي (ص٥٠٦): ضعيف إلا قوله: «عم الرجل . . . » فصحيح.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٣٧٥٩)، والنسائي (٨/٣٣).

<sup>(</sup>٤) الحاكم في المستدرك (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري (١٤٣)، صحيح مسلم (٢٤٧٧).

وعهده لعلي رَبِيُ اللهِ عَهْدُ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ إِلَيَّ إِلَيَّ: أَنْ لَا يُحِبَّنِي إِلَّا مُنَافِقٌ "(٢). يُجْفِضَنِي إِلَّا مُنَافِقٌ "(٢).

وقوله عن فاطمة عَيُّهُنا: ﴿إِنَّمَا فَاطِمَةُ بَضْعَةٌ مِنِّي يُؤْذِينِي مَا آذَاهَا»(٣).

وقوله عن الحسن رَمَوْلِثَيْنَ: «اللهُمَّ إِنِّي أُحِبُّهُ فَأَحِبُّهُ وَأَحْبِبْ مَنْ يُحِبُّهُ» (٤٠).

وقوله في عائشة رَبِيْظِينَ : «فَضْلُ عَائِشَةَ عَلَى النَّسَاءِ كَفَضْلِ الثَّرِيدِ عَلَى سَائِرِ الطَّعَامِ»(٥).

وقد فقه الصحابة ولله هذه الأحاديث، فكانوا يعرفون المكانة الشرعية لقرابة النبي ﷺ، فمن ذلك قول أبي بكر يَوْفِيُكُ: "وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَقَرَابَةُ رَسُولِ اللهِ ﷺ أَحَبُّ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٢٦٩٩، ٤٢٥١).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (٧٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (٥٢٣٠)، صحيح مسلم (٢٤٤٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (٣٧٤٩)، صحيح مسلم (٢٤٢٢).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري (٣٤١١)، صحيح مسلم (٢٤٤٦).

إِلَيَّ أَنْ أَصِلَ مِنْ قَرَابَتِي "(١).

وقوله: «ارْقُبُوا مُحَمَّدًا عِيَّيْةٍ فِي أَهْل بَيْتِهِ»<sup>(۲)</sup>.

ويدخل في آل البيت أزواج النبي عَلَيْق، وقد سبق ذكر الأدلة عليه؛ كآية التطهير، وذبح الأضحية عن محمد وآل محمد، وطلبه الإعذار ممن أذاه في أهله، وكونه في مِهْنَةِ أهله.

ومحبة أهل السنة لهؤلاء لأجل قرابتهم؛ ولذا أقسم النبي عَلَيْة أنهم لن يصيبوا خيرًا حتى يحبوا بني هاشم لقرابتهم، وأخبر أن من آذى عمه العباس فقد آذاه؛ فإن الرجل صنو أبيه، وأخبر أن فاطمة بضعة منه يؤذيه ما آذاها، وأخبر

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (۲۲٤)، صحيح مسلم (۱۷۵۹).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٣٧١٣، ٣٧٥١).

بما لحقه من الأذى حين رميت عائشة سَوْظُفَ بما رميت به إفكًا وزورًا.

والمقصود أن أهل السنة يحبون جميع آل بيت النبي ﷺ، وذلك بسبب قرابتهم منه، وتتفاوت محبتهم بقدر ما لهم من القدر والمنزلة والقرب، فليس التابعون منهم بمنزلة الصحابة، وليس عوامهم بمنزلة العلماء، وليس من قرب نسبه كمن بعد، وهكذا.

٢- والأمر الثاني الذي يتميز به مذهب أهل السنة والجماعة في محبة آل البيت: محبتهم إياهم المحبة الشرعية، فيعرفون لهم مكانتهم ومنزلتهم، ويضعونهم في المنزلة التي جعلها الله تعالى لهم، بلا غلو ولا جفاء، ولا تجاوز ولا تقصير.

وبهذا يتضح الفرق بين أهل السنة والجماعة وبين غيرهم فيما يتعلق بآل البيت رحمهم الله، مفهومًا ومعتقدًا.

فالمخالفون انحرفوا في مفهوم آل البيت؛ إذ حصروا مفهوم آل البيت في أفراد معدودين، أو في فرع من فروع آل البيت، وقالوا بوجود ما لا وجود له أصلًا.

ثم انحرفوا ثانيًا بغلوهم في هؤلاء الذين حصروا فيهم

مفهوم آل البيت، فافتروا عليهم الأكاذيب، ونسبوا عقائدهم الباطلة لهم، ثم ادعوا محبتهم والتمسك بهم.

وانحرفوا ثالثًا بالبغض أو الجفاء لأكثر آل البيت، كالعباس عم النبي على فيها، وذرية الحسن بن علي فيها، وذرية إخوته محمد وعمر والعباس (١)، وأمهات المؤمنين عائشة وحفصة فيها.

فجمعوا بين الضلال في المفهوم والمعتقد، فصار حالهم كحال النصارى الذين كذبوا على المسيح ابن مريم عليه ، ثم ادعوا أنهم أتباعه وأحق الناس به .

#### COLUMN A

<sup>(</sup>۱) اختلف في عدد أبناء على رَبِّقَيْنَ، فالذكور ما بين خمسة عشر إلى عشرين، والإناث ما بين ثماني عشرة إلى ثنتين وعشرين، والعقب من ولد على كان في الحسن والحسين ومحمد وعمر والعباس. ينظر: الرياض المستطابة في جملة من روى في الصحيحين من الصحابة للعامري (ص ۱۷۸ - ۱۸۰).

#### المبهث الخامس

### حقوق أهل البيت رحمهم الله تعالى عند أهل السنة والجماعة



🚄 من حقوق آل البيت عند أهل السنة والجماعة ما يلي:

(١) محبتهم وإجلالهم وتوقيرهم؛ وذلك لقرابتهم من النبي ﷺ فيهم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وكذلك أهل بيت رسول الله ﷺ تجب محبتهم وموالاتهم ورعاية حقهم»(١).

ومحبة آل البيت من أصول أهل السنة والجماعة، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «ويحبون أهل بيت رسول الله ﷺ، ويتولونهم، ويحفظون فيهم وصية رسول الله؛ حيث قال يومَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۲۸/ ٤٩١).

غَديرِ خُمِّ: وأُذَكَّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي، أُذَكِّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي، أُذَكِّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ يَيْتِي...»(١).

قال القرطبي: «هذه الوصية وهذا التأكيد العظيم يقتضي وجوب احترام النبي عَلَيْق وأهل بيته، وإبرارهم، وتوقيرهم، ومحبتهم، وجوب الفروض المؤكدة التي لا عذر لأحد في التخلف عنها»(٢).

والمحبة مختصة بأهل الإيمان منهم، ومن جمع الله له بين شرف الإيمان والصحبة والقرابة أحب من ثلاث جهات؛ وإن لم يدرك شرف الصحبة أحب لإيمانه وقرابته، وإن لم يوفق للإيمان لم ينفعه شرف النسب شيئًا(٣).

(٢) مشروعة الصلاة عليهم، وذلك عقب الأذان، وفي التشهد آخر الصلاة، وهذا حق لهم دون سائر الأمة، بغير خلاف بين الأئمة (٤).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳/ ۱۵٤).

<sup>(</sup>٢) المفهم (٦/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فضل أهل البيت للعباد (ص ١٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: جلاء الأفهام لابن القيم (ص ٣٨٠).

والواجب هو الصلاة عليهم في التشهد آخر الصلاة على خلاف في هذا، وأما خارج الصلاة فمستحب، وقد نقل بعضهم الإجماع على ذلك(١).

ويجوز في خارج الصلاة أن يصلي على النبي ره وحده، وهو الوارد في القرآن، أو يصلي عليه وعلى آله وصحبه؛ والله تعالى قد أمر نبيه ولي الصلاة على أصحابه، فقال: وصَلِ عَلَيْهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنَّ لَمُم السلاة على العالى فكان يصلي عليهم، وصلى على آل أبي أوفى وغيرهم، ونحن مأمورون بالاقتداء به.

ولو كان في مجتمع يظهر فيه الرفض وكان في الاقتصار على الصلاة على أهل البيت دون الصحابة ما يشعر بتأييد الباطل أو التباس الحال؛ وجب أن يصلي عليهم جميعًا.

ومن الألفاظ الواردة في التشهد: «اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدِ وَعَلَى مُحَمَّدِ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدِ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدِ، وَعَلَى أَزْوَاجِهِ، وَذُرَيَّتِهِ...»(٣)، فهذه الرواية تفسر الرواية التي قبلها.

<sup>(</sup>١) ينظر: جلاء الأفهام لابن القيم (ص ٣٩٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٣٣٧٠)، صحيح مسلم (٤٠٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (٣٣٦٩)، صحيح مسلم (٤٠٧).

ومن الأحاديث المكذوبة: «لا تصلوا عليّ الصلاة البتراء» وهي الصلاة على النبي ﷺ دون آله، فهو مخالف للقرآن، ولا أصل له في كتب السنة، بل ليس له سند مطلقًا حتى في كتب المخالفين وإنما يذكرونه دون سند، وقد ذكره من المتأخرين ابن حجر الهيتمي في «الصواعق المحرقة» بصيغة التمريض (١).

(٣) حقهم في الخُمسِ والفيء (٢)؛ لقول الله تعالى:
 ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءِ فَأَنَ لِللّهِ خُمْسَهُم وَلِلرّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُـرْبَى وَٱلْمَسَكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [الانفال: ٤١].

فأربعة أخماس الغنيمة يقسم بين المقاتلين، والخمس الباقي لله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل، «فآل بيت النبي ﷺ لهم من الحقوق ما يجب

<sup>(</sup>١) ينظر: استدلال الشيعة بالسنة النبوية في ميزان النقد العلمي للدمشقية (ص ٨٣٩).

<sup>(</sup>٢) الخُمس: ما غنمه المسلمون من الكفار بالقوة والقتال، والفيه: ما أخذوه بدون قتال، وما تفعله بعض الطوائف من أخذ الخمس من مكاسب المسلمين هو من أكل أموال الناس بالباطل، وليس من شريعة الإسلام، ولم يقل به أحد من الصحابة ولا التابعين، ولا أحد من بني هاشم، لا عليّ ولا غيره، كما بين ذلك ابن تيمية في منهاجه (٦/ ١٠٥).

رعايتها؛ فإن الله جعل لهم حقًّا في الخمس والفيء" (١).

وسهم ذوي القربى في خمس الغنيمة ثابت لهم بعد وفاة رسول الله على وهو قول جمهور العلماء، وتقسيم الخمس والفيء راجع إلى اجتهاد الإمام، فيعطي القرابة، ويصرف الباقي في مصالح المسلمين، وهذا أصح الأقوال، وعليه تدل نصوص الكتاب والسنة (٢).

وهذا من تمام إكرام الله تعالى لهم، وكفايتهم عن المسألة، وتنزيههم عن الصدقات التي هي أوساخ الناس، كما قال النبي ﷺ: «إِنَّ هَذِهِ الصَّدَقَاتِ إِنَّمَا هِيَ أَوْسَاخُ النَّاسِ، وَإِنَّهَا لَا تَجِلُّ لِمُحَمَّدِ، وَلَا لِآلِ مُحَمَّدٍ» (٣).

ويشاركهم في الاستحقاق من الخمس: الفقراء والمساكين واليتامى وابن السبيل، ويزيد عليهم هؤلاء بحل الزكاة لهم. وفي هذا اختصاص لهم بأن شرع الله لهم ما يحصل به الكفاف والاستغناء عن الناس، وعدم الركون للدنيا أو التعلق بها.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى لابن تيمية (٣/٤٠٧).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: منهاج السنة (۲/ ۱۰٤)، (۲۱۲/٤)، الإنصاف في معرفة
 الخلاف (٤/ ١٥٥، ١٨٦)، المغني لابن قدامة (٩/ ٢٨٧-٢٨٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (١٤٩١)، صحيح مسلم (١٠٧٢).



وإذا لم يوجد غنيمة ولا فيء، أو تعطل العمل بهما كما في هذه الأزمان، فإنه يشرع صلتهم وعطاؤهم وإكرامهم من بيت المال، ولو احتاجوا من الزكاة أعطوا منها بقدر حاجتهم كما أفتى به طائفة من أهل العلم.

وقد كان عمر رَخِيْقَ يعطيهم من بيت المال؛ فإنه «لما وضع ديوان العطاء كتب الناس على قدر أنسابهم، فبدأ بأقربهم نسبًا إلى رسول الله رَبِيَّة، فلمَّا انقضت العرب ذكر العجم، هكذا كان الديوان على عهد الخلفاء الراشدين، وسائر الخلفاء من بني أمية، وولد العباس، إلى أن تغير الأمر بعد ذلك»(١).

(٤) تجنب أذيتهم والإساءة إليهم، كما في حديث العباس ابن عبد المطلب رَوْظَيَّهُ: أنه اشتكى إلى النبي رَافِيْ ما يجده من عبوس بعض الناس وتجهمهم في وجهه حين يلقاهم، فقال له رسول الله رَافِيْ : «لَنْ يُصِيبُوا خَيْرًا حَتَّى يُحِبُوكُمْ للهِ وَلِقَرَابَتِي»(٢).

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية (١/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة (٣٢٢١٣)، فضائل الصحابة للإمام أحمد (١٧٥٦)، المعجم الكبير للطبراني (١٢٢٢٨). وقال محمد بن علي في مشارق الأنوار الوهاجة ومطالع الأسرار البهاجة في شرح سنن الإمام ابن ماجه (٣/ ٣٢٢): وهذا مرسل صحيح، رجاله ثقات رجال الشخن.

وقال: «يَا أَيُهَا النَّاسُ، مَنْ آذَى عَمِّي فَقَدْ آذَانِي؛ فَإِنَّمَا عَمُّ الرَّجُلِ صِنْوُ أَبِيهِ»(١)

ومن أعظم الأذية لهم نسبة الأكاذيب والأباطيل إليهم، وإنزالهم فوق منزلتهم؛ فإن ذلك يؤذيهم، ومن ذلك آلاف الروايات المكذوبة المنسوبة إليهم، ووصفهم بالعصمة، أو بشيء من خصائص الألوهية، أو اتهامهم بالكذب والجبن والخور، أو غير ذلك، وقد حرق عليّ يَرْبُغُينَ من غلا فيه من السبئية، فخالفه الصحابة في طريقة القتل وليس في استحقاقه، وصح النقل عنه أنه قال: «لا أوتى بأحد يُفَضّلُني على أبى بكر وعمر إلا جلدته حَدَّ المفتري»(٢).

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شبية (٣٢٢١١)، فضائل الصحابة للإمام أحمد (١٧٦٠)، المسند (١٧٥١)، الترمذي (٣٧٥٨)، وقال الألباني في ضعيف سنن الترمذي. ط. المكتب الإسلامي (ص ٥٠٦): ضعيف إلا قوله: •عم الرجل . . . ، فصحيح .

<sup>(</sup>٢) فضائل الصحابة للإمام أحمد (٤٩)، الاعتقاد للبيهقي (٣٥٨). وقال الخطيب البغدادي في الكفاية في علم الرواية (ص ٣٧٦): "قال أبو عبد الله البوشنجي: هذا الحديث الذي سقناه ورويناه من الأخبار الثابتة، لأمانة حماله، وثقة رجاله، وإتقان أثرته، وشهرتهم بالعلم في كل عصر من أعصارهم . . . ».



ومن التنقص لهم وصفهم بالمتناقضات، كوصفهم بالعصمة والتقية؛ فإن لازم العصمة قول الحق، ولازم التقية قول الباطل؛ ولذا لا تجوز التقية على المعصوم، لكن الزنادقة جمعوا بين هذه الأوصاف ليردوا ما ثبت عن الأئمة بدعوى التقية، ويدخلوا ما شاءوا من الأكاذيب ويعظموه في نفوس أتباعهم باسم العصمة، والأئمة برآء من كل ذلك.

فأهل السنة عرفوا حقوق آل البيت التي فرضها الله تعالى لهم فأدوها، ولم يجاوزوها أو يفرطوا فيها، فهم وسط بين الغلاة والجفاة.

وعلى كلًّ؛ فهذه إشارة لبعض حقوقهم، ويشترط فيمن يستحق هذه الحقوق أن يكون مسلمًا، وأن يثبت نسبه؛ فإن الكافر لا يستحق شيئًا ولو ثبت نسبه؛ لأن المعيار والمقياس في دين الإسلام هو التقوى لا النسب، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَنكُمْ اللهِ اللهِ المحديث: امَن أبطأ به عمَلُه لم يُسرع به نسبهه (۱).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (۷٤۲۷)، سنن الدارمي (۳۵٦)، ابن ماجه (۲۲۵)، أبو داود (۳۱٤۳)، الترمذي (۲۹٤٥). وصححه الألباني في صحيح الجامع (۵۷۱۵).

ومن ادعى النسب لآل البيت وليس منهم وهو يعلم ذلك فحقه التعزير والحبس، وهو متوعد بالنار يوم القيامة، كما قال ﷺ: «لَيْسَ مِنْ رَجُلِ ادَّعَى لِغَيْرِ أَبِيهِ وَهُوَ يَعْلَمُهُ إِلَّا كَفَرَ<sup>(١)</sup>، وَمَنِ ادَّعَى قَوْمًا لَيْسَ لَهُ فِيهِمْ (٢) فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»(٣).

ومن أراد الاستزادة في معرفة حقوقهم فليرجع إلى كتب أهل السنة والجماعة في الحديث والعقائد والفقه وغيرها، ففيها أبواب في فضائلهم وحقوقهم، ولهم مصنفات مستقلة في فضائل أهل البيت وحقوقهم والدفاع عنهم، فللبزار جزء سماه: «فضائل أهل البيت»، ولشيخ الإسلام ابن تيمية رسالة مستقلة في حقوق أهل البيت، وضمن العقيدة الواسطية باب في بيان مكانتهم.

وللعلماء المعاصرين مصنفات كثيرة في هذا الباب، منها:

<sup>(</sup>١) يقول مصطفى البغا رحمه الله تعالى مبينًا معنى الكفر في الحديث: "كفر، أي كفر بالنعمة التي كانت لأبيه عليه وفعل ما يشبه أفعال أهل الكفر، وإن استحل ذلك خرج عن الإسلام».

<sup>(</sup>٢) قال مصطفى البغا في تحقيقه لصحيح البخاري: أي «ادعى قومًا» انتسب إليهم نسب قرابة.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (٣٣١٧)، صحيح مسلم (٦١).



فضل أهل البيت وعلو مكانتهم للشيخ عبد المحسن العباد، وآل البيت وحقوقهم الشرعية للشيخ صالح الدرويش، وآيات آل البيت في القرآن الكريم للشيخ منصور العيدي، والإبانة لما لأهل البيت من المناقب والمكانة للدكتور ناصر الحمد، وأهل البيت بين مدرستين للشيخ محمد الخضر، وأهل البيت عند شيخ الإسلام ابن تيمية للدكتور عمر القرموشي، وغيرها.



#### الفصل السادس

الإنجازات في زمن الخلفاء الراشدين رفي المناهبين

🗖 وفيه أربعة مباحث(١):

البهت الأول: الإنجازات في زمن الصديق رَوَقُقَة .

المبعث الثاني: الإنجازات في زمن الفاروق رَوْلِيَّةً.

(١) جل مادة هذا المبحث مختصرة مما كتبه الدكتور علي الصلابي في سيرة الخلفاء الراشدين رابي المسلم

#### المبهث الأول

## الإنجازات في زمن الصديق رضي المنافقة

غُرِفَ الصَّدِّيقُ رَضِظْتَ قبل الإسلام بكريم الصفات، فعرف بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وإغاثة الملهوف، وإكرام الضيف، وكان ذا تجارة وعلم بالأنساب، ولم يشرب الخمر في الجاهلية، ولم يسجد لصنم قط.

وهو أول الرجال إيمانًا بالنبي عَلَيْق، لازمه طيلة حياته، زوجته ابنته، وواساه بنفسه وماله، فلما توفي النبي عَلَيْق وقف موقفًا لم يقفه غيره، فدرأ الله به الفتنة، ونصر به الإسلام، فجمع القرآن، وفتح البلدان.

وقد تميز بالحنكة، والشجاعة، ورباطة الجأش، وسداد الرأي، وكان له فراسة نادرة في اختيار الرجال والقادة.

وقد كان لسرعة مبادرته وحسن تدبيره أثر في حفظ دولة

الإسلام، وقطع الطريق على الروم والفرس وحلفائهم، فقاتل المرتدين وأنفذ جيش أسامة؛ فشرد بذلك من خلفهم، ولتأمين الحدود كلها أرسل جيش أسامة إلى الشام، وخالد بن سعيد إلى مشارف الشام، وعمرو بن العاص إلى تبوك ودومة الجندل، والعلاء بن الحضرمي إلى البحرين ثم تبعه المثنى إلى جنوب العراق، وأرسل خالد بن الوليد إلى اليمامة وما وراءها.

وبذلك أعاد الاستقرار إلى شمال الجزيرة وشرقها، وهي المنطقة المتاخمة للروم والفرس، فقطع الطريق ضد تدخل الروم والفرس، ومهد الطريق لفتح العراق والشام.

ثم عين أمراء على مكة، والطائف، وصنعاء، وحضرموت، وخولان، ونجران، والبحرين، وعمان، واليمامة، وغيرها.

وقد تجاوزت الوقائع في العراق أكثر من إحدى عشرة وقعة، وأشهرها معركة ذات السلاسل، كما بلغت في الشام أكثر من ذلك، ومن أشهرها معركة أجنادين واليرموك، فكان من عبقرية الصديق رَعِظْتُ في القتال أنْ عيَّنَ المثنى بن حارثة على العراق وكان شجاعًا مقدامًا حسن الرأي، خبيرًا بمناطق



العراق جريئًا على الفرس، وهو أول من اجترأ على قتالهم، وقضى على البقية الباقية من جندهم بالمدائن بعد خروج خالد ابن الوليد منها إلى الشام.

وما ابتدأه الصديق أكمله الخلفاء من بعده، فقد استتم الفاروق وَعَرِفْتُكُ فتح العراق ومصر والشام، وامتدت الفتوحات إلى فارس وتركيا وليبيا، ومن أشهر المعارك: معركة القادسية، ونهاوند، وفي زمن عثمان وَعِفْتُكُ استتم فتح خراسان وأذربيجان وأرمينيا، وبلغت جيوش المسلمين كابل ونهر السند، وبلغت كذلك عمورية (قرب أنقرة)، وفتحوا مرو والقوقاز، وغزوا قبرص بأمر عثمان وَعِفْتُكُ، وهو أول من أجاز الغزو البحري، واستمرت الفتوح في إفريقية، وفيها المعركة المشهورة معركة ذات الصواري، وفي زمن علي وَعِفْتُكُ توغلت المعلمين في بلاد السند، إضافة إلى الحفاظ على الأقاليم المفتوحة.

O والذي يهمنا هنا أن الصديق بعث بجيشين إلى العراق، وأمر المثنى أن يكون تحت إمرة خالد رَبِّ الله عنه الأول بقيادة خالد بن الوليد، والآخر بقيادة عياض بن غنم.

وأمر جيشَ خالد أن يغزوَ العراق من جنوبه الغربي من

منطقة (الأُبُلَة)، وبعث معه بالقعقاع بن عمرو التميمي، وأمر عياضًا أن يغزو العراق من أعلاه بادئًا به (المُصَيَّخ)، ثم يلتقيا بعد ذلك في الحيرة، وقال لهما: "إذا اجتمعتما بالمسالح بالحيرة وقد فضضتما مسالح فارس وأمنتما أن يؤتى المسلمون من خلفهم، فليكن أحدكما ردءًا للمسلمين ولصاحبه بالحيرة، وليقتحم الآخر على عدو الله وعدو كم من أهلِ فارس ديارهم ومُستقرَّ عِزِّهُم المدائن»، كما أمرهما ألا يكرها أحدًا على المسير معهما، ولا يستعينا بمن ارتد عن الإسلام وإن كان رجع إليه.

وهذا يدل على عبقرية الصديق القتالية، وحسن اختياره للرجال، وعمق تفكيره، وبعد نظره، وتأييده وتسديده...

وقد نُوقِشَ في إرساله للقعقاع فقال: «لا يُهزَمُ جيشٌ فيهم القعقاع»، فَصَدَقَت فِرَاسَتُه؛ حيث كاد الفرس أن يغدروا بخالد بن الوليد رَعِظْتَ حين مبارزته لهرمز، فتدخل القعقاع رَعِظْتَ في اللحظات الحاسمة في معركة ذات السلاسل وكان تدخله سببًا من أسباب انتصار المسلمين.

ومن التخطيط الإستراتيجي دخول الجيشين من جهتين متقابلتين، والتقاؤهما في الحيرة، وهو ما يسمى بفكي الكماشة في التخطيط العسكري الحديث.

والحِيرة ذات موقع إستراتيجي متميز، حيث تقع في قلب العراق، فهي ما بين الكوفة والنجف، وتصل شمالًا بِهِيت والأنبار، وتتصل بالله أبُلَّة في منطقة البصرة، وفي كَسْكَرَ في السواد، وفي النعمانية على نهر دجلة، وهي قريبة من المدائن عاصمة الفرس، ومن سيطر على الحِيرة أمَّن المناطق الواقعة غربَ الفراتِ بأجمعِها.

ومع هذا التخطيط الفذّ للصديق رَضِظْتَهُ فقد كانت مراسلاته مستمرة لجيوش المسلمين في العراق والشام، وساهم في التوجيه والتخطيط وإبداء الرأي وكأنه حاضر معهم، فما أعظم أثر الصديق رَضِظْتُهُ في نشر الإسلام!!

وقد ضحى الصحابة والله بأعز ما يملكون، فتعرضوا للمهالك، كما فعل خالد بن الوليد حينما استعجل الخروج من العراق إلى الشام لنصرة المسلمين، وقطع مفازة مهلكة في خمسة أيام لا تقطع عادة إلا في شهر أو شهرين، وحين قطعها قال قولته المشهورة التي سارت مثلًا فيما بعد: «عِنْدَ الصباحِ يَحْمَدُ القومُ السُّرَى»، كما قاتل المسلمون الروم في اليرموك، وكان عدد المسلمين أربعين أو خمسين ألفًا، وعدد

الروم مائتين وأربعين ألفًا، فانتصر المسلمون انتصارًا عظيمًا، واستشهد منهم ثلاثة آلاف، وأما الروم فقتل منهم مائة وعشرون ألفًا، وفر الباقون.

وهذا يجلي لنا ما كان عليه الصحابة من الإيمان والبذل والنصرة للدين، في حياة النبي والمنتج وبعد وفاته، وقد مات أكثرهم في الجهاد بعيدًا عن ديارهم، وأصابهم من الجهد ما أصابهم.

تلك سيرهم وأخبارهم، وتلك خلافة الصديق رَخِيْقَيّ، التي لم تدم إلا سنتين وثلاثة أشهر وتسع ليالٍ، فثبّت الله به الصحابة بعد موت النبي رَقِيْقٌ، ونصر الله به الإسلام يوم الردة، وفتح الله على يديه الفتوح في العراق والشام، ورتب الولايات والأقاليم، وأمر بجمع القرآن بعد مشورة عمر له، ورتب الأعطيات من بيت المال، وتفقد بنفسه الفقراء والمساكين، ورتب القضاء ونظمه، وكان مع ذلك زاهدًا عابدًا، وآخر حسناته تولية الفاروق بعده.

فرضي الله عنه وعن باقي الصحابة وأرضاهم، ورحم التابعين الذين ساروا على خطاهم وقاتلوا معهم، جمعنا الله تعالى بهم جميعًا في مستقر رحمته.

# المبهث الثاني المبي النائي المبينة الإنجازات في زمن الفاروق والمبينة المبينة المبينة

أكمل الفاروق رَخِيْفُكُ الفتوحات الإسلامية وثَبَتَ الإسلام في العراق والشام، والحديث عن الفتوحات في زمنه يطول، ولهذا فمن باب التنويع في ذكر أعمال الخلفاء الراشدين وطلب وطلب الاختصار سنتجاوز ذكر الفتوحات في زمنه، ونلقي الضوء على إنجازاته الأخرى رَخِيْفُكُ.

O لقد حقق الفاروق العدل بين الناس، ووضع التاريخ، واهتم بالعلم، وطور العمران، ونظم مؤسسات الدولة المالية، وأنشأ بيت المال، ودون الدواوين، وأصدر النقود الإسلامية، وطور المؤسسة القضائية، وقسم الولايات.

وكل جانب من هذه الجوانب يحتاج إلى تفصيل وبيان، لكن يمكن أن نقف مع بعض الجوانب حسب الإمكان.

لقد تميز الفاروق تَوْظِيَّكُ بتحقيق العدل، فصار مضرب المثل في ذلك، وهذا هو الرقي الحضاري الحقيقي، فأبقى أكبرَ الأثرِ على الشعوبِ التي كانت تعيشُ تحتَ استبدادِ الرومِ أو



الفرسِ ثم فتحها المسلمون، فقد دخلوا في دين الله أفواجًا باختيارهم وإرادتهم.

ومن مآثر الفاروق رَخِيْنَ : اهتمامه بالعلم، فبعث في كل بَلَدٍ من يعلمهم، فكان في مكة ابن عباس، وفي البصرة أنس وأبو موسى الأشعري، وفي الكوفة ابن مسعود، وفي الشام معاذ وعبادة بن الصامت وأبو الدرداء وللهيأ.

وكان يحضر حلقة أبي الدرداء يَوْفِينَ في دمشق نحو ألف وستمائة، وحفظ القرآن على يد أبي موسى يَوْفِينَ أكثر من ثلاثمائة.

ومما يؤثر لعمر رَبُرْ الله فرض الأرزاق من بيت المال للمعلمين والمفتين حتى يتفرغوا لأداء مهمتهم في التعليم والإفتاء، وأمر ببناء المساجد في الأقاليم المفتوحة وأن تكون مكانًا للتعليم والفتيا، حتى بلغت المساجد التي يصلى فيها الجمعة في عهد عمر رَبُرُ الله الني عشر ألف منبر، ثم أنشأ مكاتب خارج المساجد لينقل إليها تعليم الصبيان، وفرض لمعلميهم رَزْقًا من بيت المال، كما خصص بعض الأعطيات والجوائز للطلبة تشجيعًا لهم على المنافسة في تحصيل العلم.

ومن مآثر الفاروق رَخِيْقَةَ: توسعة المسجد النبوي، وإصلاحات المسجد الحرام، فنقل مقام إبراهيم عليه وكان



ملصقًا بالكعبة فأخره تيسيرًا على الطائفين، واشترى دورًا حول الحرم المكي وهدمها وزادها فيه.

واهتم بالطرق بين القرى والولايات، فخصص إبلًا لتيسير انتقال من لا ظهر له، وجعل أمكنة على الطريق فيها ما يحتاجه الناس من الماء والسويق والتمر والزبيب، ووجه ببناء المنازل بين مكة والمدينة لتكون عونًا لابن السبيل، وألزم البلاد المفتوحة بالاعتناء بالطريق وتهيئة المكان والطعام للمسافرين.

وشق الأنهار وأصلح الجسور كما في العراق ومصر، ومن ذلك: أنه ألزم أهل الرها عند إبرام العهد معهم بإرشاد الضال وإصلاح الجسور والطرق.

ومن عجيب أمره أنه أمر عمرو بن العاص رَوْقَيَّ بإعادة حفر الخليج الذي كان يربط بين النيل من قرب حصن نابليون إلى البحر الأحمر، فكان يربط الحجاز بمصر، وييسر تبادل التجارة، ولكن الروم أهملوه فَرُدِم، فأعاد شقه عمرو بن العاص مرة أخرى، فيسر الطريق بين بلاد الحجاز وبين الفسطاط بمصر، وأصبح شريان تجارة بين الحجاز ومصر، وبني داخله متنزهات وبساتين ومساكن، ولم يزل كذلك إلى عهد عمر بن عبد العزيز، ثم أهمله الولاة بعد ذلك فَتُرك وغلب عليه الرمل فانقطع.

وحفر بالعراق قناة مائية مسافة ثلاثة فراسخ (١٥كم تقريبًا)، من الخور إلى البصرة لإيصال مياه دجلة إليها، وحفر هذه المسافة ليس يسيرًا.

وأنشأ مدينة البصرة والكوفة والفسطاط والجيزة وسرت وغيرها، ووسع المدن القديمة كالموصل.

وهذه المدن أنشئت لتكون مراكز لتجمع المجاهدين، فَخُطَّطت وأُنشِئت فيها المرافق العامة، كالمساجد والأسواق، وأنشئ لكل مدينة حمى لرعي خيل المجاهدين وإبلهم.

وراعى عند تخطيطها قربها من الماء والمرعى، وقربها من الريف للاستفادة من منتجات أهلها، وملائمة هواء المدينة وتربتها للسكنى لتكون أصح لهم ولإبلهم، وراعى موقعها الجغرافي ليسهل على أهلها الوصول إلى دار الخلافة، وإلى بقية الأقاليم والأمصار.

وبإزاء هذه المدن أنشئت حاميات في المدن المفتوحة، وفيها ثكنات لإقامة الجند، وفي كل معسكر حظيرة للخيل فيها ما لا يقل عن أربعة آلاف حصان على أهبة الاستعداد، حتى إذا دعت الحاجة يمكن أن تدفع القيادة في وقت قصير إلى ميادين القتال أكثر من ٣٦ ألفًا من الفرسان دفعة واحدة.



#### المبعث الثالث

### الإنجازات في زمن ذي النورين عثمان بن عفان رَوْلِيُّنَّ



تعد خلافة عثمان رَوْقَيَّة من أهم مراحل التاريخ الإسلامي ؛ وذلك لكثرة الفتوحات في عهده وسعتها، واستقرار البلدان المفتوحة وازدهارها، وكان له بصمات تميزت بها خلافته رَوْقَيْنَ .

O فمن لطيف ما فعله تعرفي أنه اتخذ بالكوفة بعض الدور منازل للضيافة ينزل بها الغرباء ممن ليس لهم منزل، واشترى سوق البصرة بماله وأصلحه ثم وهبه لأهلها فازدهر الاقتصاد بها، وفي زمنه حفرت آبار كثيرة في البصرة، وفي الأبلة وغيرها، مما كان له أثر كبير في ازدهار الزراعة ونموها.

O كما أقطع الموات من الأرض في أرض العراق بقصد استصلاحها، ولتعود زكاتها لبيت مال المسلمين؛ ولهذا فقد

ارتفعت غلتها من تسعة ملايين درهم في زمن عمر رَبِخْ إلى خمسين مليون درهم في زمن عثمان رَبِخْ فَيْنَهُ، وهذا مما ساهم في زيادة موارد بيت مال المسلمين، والتي أنفقها عثمان رَبِخْ فَي تمويل الفتوحات الإسلامية، وفي الإنفاق على الفقراء والمساكين، وفي استصلاح المدن والبلاد.

ومن الأمور التي قل أن تذكر لعثمان رَخِرْ فَيَهُ أنه حول الساحل من الشعيبة إلى جدة لقربها من مكة، وكانت الشعيبة ساحل مكة قديمًا في الجاهلية، فأمر بتحويل الساحل لجدة.

وكان ذا نظر ثاقب رَوْقَيّ ، فأمر بحفر الآبار ليشرب منها الغادي والرائح ، وأمر بتعمير المساجد وتجديدها ، وجعل عطاء للمؤذنين ، والولاة ، والقضاة ، والجند ، وعمال الدولة ، ولم ينس الضعفاء والمساكين ، فكان لذلك أثر على المجتمع في زمن خلافته ، ونشطت الحركة الزراعية والصناعية والتجارية والحضارية ، مما لم يكن معروفًا قبل ذلك .

ومن آثاره الباقية زيادة الأذان الثاني يوم الجمعة؛ لأجل تنبيه الناس على قرب وقت صلاة الجمعة بعد أن اتسعت رقعة المدينة، فاجتهد في هذا ووافقه جميع الصحابة

ومن فتوحاته: فتح أذربيجان والري، وذلك بعد أن تمرد



أهلها بعد وفاة الفاروق رَبُولِطُنَكَ، فأعاد عثمان رَبُولِطُنَكَ فتحها، وقبض منهم الأموال التي حبسوها بعد وفاة عمر رَبُولِطُنَكَ، وجعلها في بيت مال المسلمين.

وكان لحزم عثمان رَخِيْقَين وحسن اختياره للقادة سبب في رضوخ أهلها وطلبهم الصلح، فعادت لحياض الإسلام واستقر أمرها.

ومن نتائج إخضاع أهل أذربيجان فتح أرمينية بعدها، وقد كانت بلدًا نصرانيًّا محتلًّا من قبل الفرس، وكان أهلها يعانون الاضطهاد والظلم والتسلط، ففتحها المسلمون، ونشروا فيها الإسلام وحكموها بالعدل، فاستمر حالها على ذلك وصارت بلدًا مسلمًا.

ولم تكن الحال في مصر مختلفة عن بلاد فارس والعراق؛ فقد حرّض الروم أهل الإسكندرية ليخرجوا عن الطاعة، فلما استجابوا لهم وأطاعوهم أرسلوا قواتهم إليها ليرجعوها إلى حكمهم، وهنا تدارك عثمان رَبِيْقَيّ الموقف، فأعاد الأمر لعمرو ابن العاص رَبِيْقَيّ، وكان قد عزله وولى مكانه ابن أبي السرح، وذلك لأن ابن العاص أعرف بحرب الروم، وله هيبة في نفوسهم، فدارت بينه وبينهم معركة شديدة انتهت بانتصار

المسلمين، وفرَّ الروم إلى الإسكندرية ليتحصنوا فيها، فتبعهم رَبِّ في بجيشه، وحاصرهم وضيق عليهم، ورماهم المسلمون بالمنجنيق، فانتهى الأمر بفتح الإسكندرية ورجوعها إلى حكم المسلمين.

والمقصود من ذكر هذه الفتوحات معرفة أثر ذي النورين رَخِيْقَيَ في تثبيت الإسلام في هذه البلدان، والتي صارت حاضرة المسلمين قرونًا متطاولة، ولا زالت بلادًا إسلامية معتزة بإسلامها.

ولم يكن دور عثمان رَبَرْا فَيَ إعادة الاستقرار وتثبيت الإسلام في تلك البلدان وفتح ما جاورها، بل بلغت جيوش المسلمين في عهده رَبِرُ فَيَنَ إلى إفريقية، ففتح المغرب العربي وغيره، وكان في جيشه الحسن والحسين أبناء على رضي الله عنهم أجمعين.

وقد بذل الروم قصارى جهدهم في مواجهة المسلمين، فرفض قائدهم جرجير ما عرض عليه المسلمون من الإسلام، ورفض دفع الجزية، واستكبر وتمادى في غيه فجمع جيشًا قوامه مائة وعشرون ألفًا، ولكن آل أمرهم للهزيمة، وفتَح المسلمون تلك البلاد.

ومن أهم أعمال عثمان رَبِّقَ أنه أول من أنشأ أسطولًا بحريًّا إسلاميًّا؛ ففي زمن خلافته غزا المسلمون جزيرة قبرص عن طريق البحر، فتحصن أهلها في داخلها ولم يخرجوا لمواجهة المسلمين، وطلبوا الصلح وفق شروط قدموها، فقبل المسلمون بذلك واشترطوا عليهم شروطًا.

وقد استمر الأمر على ذلك إلى أن نقض أهل قبرص الصلح في زمن عثمان وإمارة معاوية واللها، فلما علم بخيانتهم عزم على فتح الجزيرة ووضعها تحت سلطان المسلمين، فخاض المسلمون معركة عظيمة سميت بذات الصواري، وكانت على السفن، فكان المسلمون يرمون عدوهم بالنبل والسهام ولكن كانت سهامهم تقصر عنهم ولا تنال منهم.

فلما رأى المسلمون ذلك ربطوا سفنهم ببعضها، واقتربوا من سفن العدو حتى صارت في متناول خطاطيفهم، وحينئذ قذفوا الخطاطيف على مراكب الروم، وجذبوها إليهم، وشدوها إلى مراكبهم، حتى أصبحت السفن كلها ميدانًا للقتال، ودارت معركة عظيمة بين الفريقين، فكان النصر فيها حليفًا للمسلمين.

ومن أَجَلِّ أعمال ذي النورين وأعظمها بركة على المسلمين كتابته للمصحف على حرف واحد وتوزيعه على الأمصار، وهذا من الأسباب التي حفظ الله تعالى بها القرآن من أي زيادة أو نقص أو اختلاف.

وقد كانت الآيات تكتب بعد نزولها في الصحف والألواح والعُسُب، ولم يجمع القرآن في موضع واحد، فلما تولى الصديق مَوْقَيْنَ جمعه ورتب آياته وسوره على ما وَقَفهم عليه النبي عَنِيْ ونظمها في خيط واحد، وكتبها على الحرف الذي وقع به العرضة الأخيرة من النبي على جبريل عَلِيْلًا، واستقر عليها الأمر في آخر حياة رسول الله عَلَيْهُ.

وكان نزول القرآن على سبعة أحرف بلغة قريش وغيرهم، فتتعدد الألفاظ مع اتفاق المعنى؛ وذلك تيسيرًا على الأمة؛ لعجزهم عن أخذ القرآن على غير لغاتهم، فقد كانوا أميين ويشق عليهم التحول لغير لغتهم وألفاظهم، فلما تولى عثمان ويشي وانتشرت الفتوحات، وقرأ الناس بلغاتهم التي نزل بها القرآن، وخطًا بعضهم بعضًا، أخذ عثمان ويشي المصحف الذي جمعه الصديق، فأمر بنسخه وكتابته على لغة قريش، وهي القراءة المشهورة عن النبي والمر بتوزيعه



على الأمصار، وأحرق ما سواه من اللغات في الصحف الأخرى؛ إذ الحاجة لها قد انتهت؛ حيث استفاض القرآن وتمازج الناس وتوحدت لغاتهم وعادت لغاتهم إلى لسان رسول الله على ولئلا يقع الاختلاف بين المسلمين في كتاب الله تعالى، وبذلك وقى الله تعالى المسلمين من شر الاختلاف فلم يختلفوا في حرف منه؛ وبقيت بركة جمع القرآن بين المسلمين إلى يومنا هذا.

قال ابن عبد البر رحمه الله تعالى: فبان بهذا أن تلك السبعة الأحرف إنما كانت في وقت خاص لضرورة دعت إلى ذلك، ثم ارتفعت تلك الضرورة، فارتفع حكم هذه السبعة الأحرف، وعاد ما يقرأ به القرآن على حرف واحد.

وقال القرطبي: إن القراءة على الأحرف السبعة لم تكن واجبة على الأمة، وإنما كان جائزًا لهم ومرخصًا لهم فيه، فلما رأى الصحابة أن الأمة تفترق وتختلف إذا لم يجتمعوا على حرف واحد أجمعوا على ذلك إجماعًا شائعًا، وهم معصومون من الضلالة.

فالذي جمع القرآن هو الصديق رَخِاتِينَهُ، والذي حمل الناس على القراءة بحرف واحد هو عثمان رَخِاتُينَهُ، والقراءات

المعروفة المتواترة اليوم كلها على حرف واحد.

ولم يفعل عثمان رَبِيْ ذلك إلا بعد أن استشار الصحابة والمنفورة عن فاتفقوا على جمعه بما صح وثبت من القراءة المشهورة عن النبي وطراح ما عداها، واستصوبوا رأيه، وأثنوا على فعله، حتى قال على رَبِيْفَيّ: «رحم الله عثمان، لقد صنع في المصاحف شيئًا، لو وُلّيت الذي ولي قبل أن يفعل في المصاحف ما فعل لفعلت كما فعل».

ورحم الله ابن المهدي إذ يقول: «خصلتان لعثمان بن عفان ليستا لأبي بكر وعمر: صبره على نفسه حتى قتل مظلومًا، وجمعه الناس على المصحف».

ومن مآثره رَخِيْقَة: توسعة المسجد الحرام؛ حيث أضاف إلى الكعبة دورًا اشتراها وأحاطها بجدار قصير لا يرتفع إلى قامة الرجل؛ وذلك لأن المسجد قد ضاق بالحجاج الذين يأتون لأداء الحج بعد انتشار الفتوحات الإسلامية.

كما أعاد رَبِيْكُ بناء المسجد النبوي ووسعه؛ فقد اشترى رَبِيْكُ أرضًا ملاصقةً للمسجد النبوي بعد أن ضاق بالمسلمين وقام بتوسعته، واستدل بما حث عليه النبي رَبِيْ من فضل بناء المساجد وعمارتها.



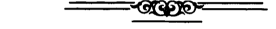
ومع كل هذه الأعمال فقد كان يحج مع الناس، ويسأل القادمين من الأمصار والولايات عن بلدانهم وأمرائهم، ويرسل المفتشين إلى الولايات، ويستقدم الولاة ويسألهم عن أحوال بلادهم، ويراسلهم ويتفقد أحوالهم، ويتتبع أخبار الأعداء، ويتابع دواوين الجند، ويستشير أهل الرأي، إلى غير ذلك من الأعمال.

وحياته رَخِيْتُكُ مليئة بالمآثر والفضائل، ولم يبدأ المغرضون بإثارة الفتن والقلاقل إلا في النصف الأخير من خلافته، والتي انتهت بمقتله رَخِيْتُكُ صابرًا محتسبًا، فرضي الله عنه وأرضاه وجمعنا وإياه في دار كرامته إنه سميع مجيب.



## المبحث الرابع

# الإنجازات في زمن أبي السبطين علي بن أبي طالب رَخِطْنَيْ



خلافة على رَبِوْلِينَ هي خاتمة العقد، ويلحق بها خلافة الحسن رَبُوْلِينَ ستة أشهر، وبتمامها تكتمل خلافة النبوة ثلاثين عامًا كما أخبر النبي رَبِيلِيْرُ.

وعهد علي رَوْفَيْ لم يكن مُستقِرًا؛ فخرجت الخوارج عليه، وظهرت السبئية في زمنه، ودارت بسبب ذلك فتن ومحن عظيمة، ومع ذلك جرى في زمن خلافته توغل في جبهة السند، وحافظ على كيان الدولة الإسلامية، وتعهد الأمصار بالرعاية والمتابعة وتولية الولاة، وكان له إسهام في التنمية ونشر العلم، فكيف لو كان الأمر في زمنه مستقرًا والوضع مستقيمًا؟! لكنّ أمر الله تعالى نافذ، وقضاءه سابق، وله مُنالًى الحكمة البالغة فيما يقدره ويقضيه.

O ومن جملة أعمال علي رَبِرْ الله الله الله الاحتساب في الأسواق، وتنظيمه لشؤونها، وبناؤه للسجون، وتنظيمه للشرطة، ففي عهده كانت وظيفة الشرطة إحدى الوظائف المهمة المعروفة، وقد بنى سجنًا في الكوفة، وأجرى على أهل السجون ما يقوتهم من طعامهم وأدّمهم وكسوتهم في الشتاء والصيف، وكان له أصحاب شرطة، يقومون بدور أمني وحضاري؛ كمساعدة المحتاج، وإغاثة الملهوف، وإرشاد التائه، وإطعام المساكين، وتقديم العون.

○ ومن حسن تنظيمه وإدارته: تخصيصه ليوم ينظر فيه في المظالم، وهذا يدل على عنايته واهتمامه بتنظيم أمور الدولة، ويدل على قلة المظالم وظهور العدل.

وقد اشتهر عن على يَغِنَّفُ تشدده في مراقبة عماله في جميع النواحي؛ فقد كان يبعث من يخبره عن أحوالهم، وكان ولاته يباشرون إنفاق الأموال التي لديهم في شؤون الجهاد والفتوح، وفي نفقات العمال والموظفين، وفي بناء الجسور وحفر القنوات والعيون والأنهار.

وخلافته رَوِّقَ كخلافة الخلفاء الذين قبله، خلافة على منهاج النبوة؛ ولذا حرص على لزوم ما كان عليه النبي على من



التوحيد ونبذ الشرك، فبعث أبا الهيّاج الأسدي وأوصاه بمثل ما أوصاه به النبي على الله عنه الله

وكان رَخِيْتُ على إيمان راسخ ويقين صادق؛ ولذا لم يُعِرْ اهتمامًا لما نهاه عنه المنجمون حين أراد الخروج لقتال الخوارج، زعمًا منهم أن القمر في العقرب وأن هذا سيؤدي لخسارته، فمضى رَخِيْتَ في طريقه وهو يعلم أن الأمر بيد الله تعالى، وأنه المصرّف للكون وحده، فكان النصر حليفه، وهزم الخوارج شر هزيمة في معركة النهروان.

وعلى كُلُّ؛ فمن المتعذر أن نفي بمآثرهم في بحث مختصر كهذا، ولكن حسبنا الإشارة إلى نتف من ذلك لبيان عظمة ذلك الجيل، ومكانة تلك الخلافة الراشدة، وإبانة ما كان عليه المسلمون من حضارة ورقي، وما كان لهم على البشرية من بعدهم.

والله من وراء القصد. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.





#### الخاتمة



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

لا يملك المرء في نهاية هذا البحث إلا أن يقر أنه لم يكتب شيئًا يذكر، وأنه أغفل الكثير والكثير مما يتعلق بهذا الموضوع؛ لكن هذا أمر لابد منه؛ فالمقصود بهذا البحث أن يكون مختصرًا على سبيل الإشارة والبيان، ومن طلب الهدى كفاه دليل واحد، ومن رام الضلالة واختار الغواية فلن يكفيه ألف دليل.

## 🌋 ويمكن إيراد خلاصة البحث في النقاط التالية:

١ - فضل الصحابة رشي وعدالتهم هو مقتضى النصوص من الكتاب والسنة.

٢- مما يدل على عدالة الصحابة والله على عدالة الصحابة والله على عدالة الأرواح والمُهَج لنصرة هذا الدين.

٣- فضل الصحبة - ولو لحظة - لا يوازيه عمل، ولا تُنَال
 درجته بشيء، كما ذكر القاضي عياض كِثَلَقه، وعليه فإن

أدناهم صُحْبَةً أفضلُ من الذين لم يروه، ولو لقوا الله بجميع الأعمالِ، كما بينه الإمام أحمد كَالله .

٤- الواجب محبة الصحابة في وإجلالهم وتوقيرهم،
 والدعاء والاستغفار لهم، والدفاع عنهم، واتباعهم بإحسان.

تحریم سب أحد من الصحابة رشي؛ لأن الله تعالى هو الذي زكاهم، ووعدهم الحسنى، فسبهم وتكفيرهم تكذيب لله تعالى ولرسوله علية.

٦- يلزم من الطعن في عدالة الصحابة في إبطال الدين؟
 إذ الطعن في الناقل يلزم منه الطعن في المنقول، وهو الكتاب
 والسنة، وهذا هو مراد مَنْ طعن فيهم في.

٧- الأصل هو الإمساك عما شجر بين الصحابة ، فإن القضات الحال البحث في تلك القضايا، فلا بد من مراعاة الأسس العلمية للبحث في تاريخ الصحابة في .

٨- يتميز معتقد أهل السنة والجماعة في الصحابة وأهل البيت رضوان الله عليهم بموافقته للكتاب والسنة؛ من المحبة الصادقة، والاتباع الصحيح، فهم أصدق الناس في محبتهم، بلا غلو ولا جفاء، بخلاف أهل الأهواء الذين غلوا في بعض أهل البيت فرفعوهم فوق منزلتهم، وجفوا بعض أهل البيت

فسبوهم ولعنوهم، فضلًا عن تكفيرهم ولعنهم لِجُلِّ الصحابة على الصحابة الم

9- لا يختلف الصحابة وآل البيت في معتقدهم، فآل البيت بعضهم من الصحابة، وبعضهم من التابعين..، وهكذا، وعقيدتهم موافقة للكتاب والسنة، وإنما حصل الكذب والافتراء عليهم ونسبة العقائد الباطلة إليهم من قِبَلِ الباطنية وأشباههم.

١٠ تميز جيل الصحابة زمن الخلفاء الراشدين بالتقدم العلمي والحضاري، فانتشر العلماء وطلبة العلم، وأنشؤوا المدن، وبنوا الجسور، وحفروا الأنهار، وشقوا الترع . . .

والله تعالى أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

### فهرس الموضوعات



| لموضوع الصفحة |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥             | مقدمة الشيخ الدكتور/ سعد بن عبد الله الحميَّد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧             | المقدمةالمقدمة المقدمة المقدم الم |
| 11            | الفصل الأول: مدخل للحديث عن الصحابة 🚓                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٢            | البهت اللول: مجمل عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة 🚓                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 14            | البعث الثاني: لماذا نحب الصحابة ﴿ ؟لماذا نحب الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 40            | البهث الثالث: تعريف الصحابي، وبيان الضوابط التي يعرف بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 79            | الفصل الثاني: عدالة الصحابة 🚴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۳.            | المبحث الأول: المواد بعدالة الصحابة 🐞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٣            | البهت الثاني: ماذا يترتب على القول بعدالة الصحابة ﴿ ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٦            | البعث التالث: أدلة عدالة الصحابة را الله الله الله الله المالة الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦٧            | البهت الرابع: منزلةُ الصَّحبةِ لا يعدلُها شيءٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٦            | المبحث الخامس: وقفة مع معاوية رَوْقي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸۳            | الفحل الثالث: حكم سب الصحابة را الفحل الثالث: علم سب الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٨٤            | البهت اللول: أنواع السب وحكم كل نوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 4٧            | المبحث التانبي: اللوازمُ المترتبة على السَّبِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| 4 |
|---|
|   |

| الفصل الرابع: البحث في تاريخ الصحابة رابع الفصل الرابع: البحث المسلمانية المس |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| المبعث الأول: الإمساك عما شجر بين الصحابة رأي ١٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| المبحث الثاني: قواعد مهمة عند دراسة تاريخ الصحابة ﴿ ١١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المبعث الثالث: حقيقة ما جرى بين الصحابة 🐞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الفحل الخامس: عقيدة أهل السنة والجماعة في آل البيت رحمهم الله ١٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| المبحث الأول: المراد بأهل البيت المبحث الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المبعث التاني: عقيدة أهل البيت ومروياتهم بين أهل السنة ومخالفيهم ١٣٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| المبهث الثالث: مجمل عقيدة أهل السنة والجماعة في أهل البيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| رحمهم الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| المبعث الرابع: تميز أهل السنة في محبتهم لآل البيت عن سائر الفرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المنحرفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| المبجث الخامس: حقوق أهل البيت رحمهم الله تعالى عند أهل السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| والجماعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الفصل الساحس: الإنجازات في زمن الخلفاء الراشدين 🐞 ١٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| المبهت المدول: الإنجازات في زمن الصديق رَعِظْتُهُ١٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| المبعث الثاني: الإنجازات في زمن الفاروق يَغِيْقُنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| البعث الثالث: الإنجازات في زمن ذي النورين عثمان بن عفان كير العالم العالم المالك المال |
| المبهث الرابع: الإنجازات في زمن أبي السبطين علي بن أبي طالب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الخاتمةالخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |