

# من نبأ موسى وفرعون

فضيلة الشيخ **د.أحمد بن عبدالله العماري** 

عميد كلية القرآن بالجامعة الاسلامية بالمدينة المنورة سابقا



بسم الله الرحمن الرحيم تأملات قرآنيّة (من نبإ موسى وفرعون)

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا بيّ بعده . أمّا بعــد:

فإن القرآن الكريم كلام رب العالمين، نزل به الروح الأمين، على سيد المرسلين، فيه خبر من قبلنا، ونبأ من بعدنا، من قال به صدق، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هدي إلى صراط مستقيم، ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله، وكانت نهايته الخذلان والخسران.

قال الله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ وَيَخْتَارُ مَّا كَانَ لَهُ مُ ٱلْخِيرَةُ اللهُ عَمَّا يُشَرِكُونَ ﴿ وَرَبُكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ اللهُ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُدُورُهُمْ وَوَهُو ٱللهُ لَآ إِلَهَ إِلَّاهُو لَلهُ الْخُمْدُ فِي صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَهُو ٱللّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّاهُ اللّهُ لَلْ إِلَهَ إِلَّاهُ اللّهُ الْحَمْدُ فِي صُدُورُ وَهُو اللّهُ لَآ إِلَهَ إِلّاهُو لَهُ الْحُمْدُ فِي اللّهُ اللّهُ لَا وَلُهُ وَالْمَاهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَا وَالْمَاهُ اللّهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَاللّهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَاللّهُ وَالْمَاهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَاهُ وَاللّهُ وَلَاهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه



لقد أمرنا الله تعالى بتلاوة كتابه وتدبره وفهمه والتفكر فيه، لها لذلك من الآثار في النفس البشرية، من الاستقامة على الصراط المستقيم، والابتعاد عن السوء، أو الأمر به، ولئلا تبقى مترددة فيها تقدم عليه من فعل الخيرات، والبعد عن المنكرات، حتى تكون في حالة اطمئنان، ويقين وخضوع، وخشوع لمن خلق فسوى، وقدر فهدى.

وإن الله تعالى لها خلق الخلق لم يتركهم هملاً ظالين، بل بعث فيهم رسلاً منهم مبشرين ومنذرين، لكي يحققوا الغاية والحكمة من خلقهم، ويحذروهم من اتباع الهوى، والظلم و البغي في الأرض بغير الحق، وقد قام الرسل عليهم الصلاة والسلام بها كلّفوا به خير قيام، لكن الناس انقسموا نحوهم قسمين:

قسم اتبعوهم ولزموا هديهم، وساروا على الطريق المستقيم خلفهم، وقسم آخر تنكب السبيل، وحاد عن الهدى، وظل الطريق، وكتب الله عليه الشقاوة في الدارين، عدلاً منه وحكمة.

ومن أولئك الذين كتب الله عليه الشقاء طاغية زمانه، فرعون وهامان، وجنودهما، إنهم كانوا خاطئين.



وإن قصة نبي الله موسى - المنكر - مع طاغية زمانه فرعون، قد عرضت في القرآن الكريم في مواضع متعددة، بأساليب متنوعة، فيها من الدروس والعبر، والعظات الشئ الكثير.

وإن عرضها على النفوس لأمر مهم، من بداية الاستضعاف حتى التمكين، ومعرفة ما بين ذلك من أحوال الطرفين المتحاورين، المتجاورين المتباعدين، المختلفين في الرأي والرؤية، والهدف والغاية، والوسيلة والأسلوب، حتى يطمئن أهل الاستضعاف في الأرض- من أهل الخير والصلاح-، أن العاقبة لعباد الله المتقين، وأن الله- سبحانه- سيمنُّ عليهم، إذا اخذوا بالأسباب الشرعية، من الصبر على ما يلاقون في الطريق، من المعاناة والعقبات، ومن القيام بالأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر،كما قال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّكُمْ مِنِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوْلُ ٱلزَّكِوٰةَ وَلَمَرُولُ بِٱلْمَعْرُونِ وَنَهَوْلُ عَنِ ٱلْمُنكَلُّ وَلِلَّهِ عَلِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ١١ ﴾ (الحج: ٤١) لقد وعدهم الله على ذلك بالاستخلاف في الأرض، والتمكين في الدين، كما قال تعالى ﴿ وَعَدَ ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُوْ وَالتمكين في الدين، كما قال تعالى ﴿ وَعَدَ ٱللّهُ ٱلّذِينَ عَمَا ٱللّهَ تَخَلَفَ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَيَسْتَخَلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱللّهَ خَلَفَ ٱلّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ وَلَيْمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيْمَكِنَ يَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَأ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي وَلَيْمَكِنَ اللهُ مَا يَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَعْدَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ولكي يعلموا أن التمكين في الأرض، لا يأتي إلا بعد مفاوز طويلة تقطع في الطريق، يواجهون من خلالها عقبات، ومصائب متعددة ومتنوعة.

كما أن عرض هذه السيرة -سيرة نبي الله موسى - علي الله موسى عصره و فيها دعوة لأولئك القوم الذين تكبروا في الأرض بغير حق، وطغوا وتجبروا واستكبروا، وسعوا في الأرض بالفساد، لكي يتفكروا في مصيرهم وعاقبته، فإن أخاهم فرعون ادعى الربوبية والألوهية، فقال أَنْ رَبُّكُم اللَّعَلَى (النازعات: ٢٤) وقال ما عَلِمْتُ لَكُم مِنْ إِلَاهِ عَيْرِي (النازعات: ٢٤).



وتهدد قومه أن يتخذوا إلها سواه، فأخذه الله أخذ عزيز مقتدر، فها استطاع أن يكف عن فمه شربة من الهاء، وفي ذلك بيان لضعفه، واحتقاره، وهوانه على الله-تعالى-.

فعلى الطغاة الظالمين في كل عصر ومصر، أن يراجعوا حساباتهم، ويُعملوا عقولهم، التي وهبهم الله تعالى، ويُنقذوا أنفسهم من النار، قبل أن يحق عليهم القول فلا يستطيعون لأنفسهم حولاً ولا قوة، والعاقل من اعتبر واتعظ، ونهى النفس عن الهوى.

وصدق الله القائل: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَ رَيْ لِمَن كَانَ لَهُ وَ قَلْبُ أَقَ ٱلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدُ ﴿ قَ: ٣٧).

والقائل: ﴿لَقَدُ كَانَ فِى قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْمَتِ مَاكَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱللَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱللَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَهُدَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ولم قرأت سورة القصص ذات يوم، تداعت لدي خواطر وتأملات، فأحببت أن أسطر بقلمي ما فتح الله عليّ به من سيرة

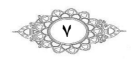


نبي الله موسى - علي الله موسى - عليه من الله موسى - عليه من الله من وراء القصد وهو الله - تعالى - ما يستحق. تذكرة وعبرة ، والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل.

## ١ - واقع الناس قبل ميلاد موسى - علينكلم -.

كان في مصر فريقان من الناس، فريق يُسمّون "بنواسرائيل" ومنهم موسى - عَلَيْتَكُلُمْ -، وفريق آخر يُسمّون "القبط" ومنهم فرعون الطاغية.

وكان بنو اسرائيل مستضعفين من قبل القبط، حيث كانوا يستخدمونهم في أمور الحياة كلها، استخداماً فيه امتهان واستذلال، وقد ورد في القرآن الكريم ما يدل على ذلك، فقد قال بنو اسرائيل لموسى - علينكيم - ﴿قَالُوا الْوَرِينَا مِن قَبُلِ أَن تَأْتِينَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَ قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُم أَن يُهْلِكَ عَدُوّكُم وَيَسْتَخُلِفَكُم فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرَكَيْفُ تَعْمَلُونَ ﴿ وَالْعَرافِ : ١٢٩)



فقولهم ﴿ قَالُواْ أُودِينَا مِن فَبَلِ أَن تَأْتِينَا ﴾ دال على عظم ما كانوا يلاقون من الفريق الآخر، وهم القبط، لكن موسى - عَلَيْهُ - بشرهم بهلاك عدوهم، وأن العاقبة لهم.

يقول ابن كثير - رحمه الله تعالى: " وعند أهل الكتاب أن بني اسرائيل كانوا يسخّرون في ضرب اللَّبن، وكانوا مما حملوا من التكاليف الفرعونيّة أنهم لا يساعدون على شئ مما يحتاجون إليه فيه، بل كانوا هم الذين يجمعون ترابه وتبنه وماءه، ويطلب منهم كل يوم قسط معين، إن لم يفعلوه وإلاّ ضربوا وأهينوا غاية الإهانة، وأوذوا غاية الأذية "(۱).

ولقد ذكر الله تعالى بعض ذلك الأذى الذي كان يوقعه فرعون على بني اسرائيل من التفرقة والاستضعاف، وقتل الأبناء، واستحياء النساء، في كتابه العزيز.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَخْفِ طَآبِفَةَ مِّ أَنْ فَعُر وَيَسْتَخْفِ مِنْسَآءَهُمُّ إِنَّهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (القصص: ٤)

١ - البداية والنهاية(١/ ٢٦٣).



وقدجاء في حديث" الفتون (١)" ما يفسر الدوافع التي دفعت فرعون وقومه الأقباط، الى التنكيل ببني اسرائيل.

يقول ابن عباس - وَ الفتون الواردة في قوله تعالى: ﴿إِذْ تَمْشِينَ أُخْتُكَ فَتَقُولُهُ لَ أَدُلُكُمُ عَلَىٰ مَن الفتون يَكُفُلُهُ وَ فَرَجَعْنَكَ إِلَى أُمِّكَ كُن تَقَرَّعَيْنُهَا وَلا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسَا فَنَجَيْنَكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَكَ فُتُونَا فَلَي ثَلَي شَينِينَ فِي آهُلِ مَدْيَنَ ثُرُّ جِمَّتَ عَلَىٰ قَدَرِينَمُوسَىٰ ﴿ وَفَتَنَاكَ فُتُونَا فَلَي ثَن سِينِينَ فِي آهُلِ مَدْيَنَ ثُرُّ جِمَّتَ عَلَىٰ قَدَرِينَمُوسَىٰ ﴿ وَفَتَنَاكَ فُتُونَا فَلَي ثَن سِينِينَ فِي آهُلِ مَدْيَنَ ثُرُّ جِمَّتَ عَلَىٰ قَدَرِينَمُوسَىٰ ﴿ وَفَتَنَاكَ مِن الفَتُونَ اللهِ عَلَىٰ قَدَرِينَمُ وَسَىٰ اللهِ عَلَىٰ قَدَرِينَ مُوسَىٰ ﴿ وَلَهِ اللّهِ عَلَىٰ قَدَرِينَا فَي الفَتَوْلَ عَلَىٰ قَدَرِينَا مُوسَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قَدَرِينَا مُوسَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قَدَرِينَا فَي اللّهُ عَلَىٰ قَدَرِينَا مُوسَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قَدُولُكُ اللّهُ عَلَيْ قَدَرِينَا مُوسَىٰ اللّهُ عَلَيْ قَدُولُ اللّهُ عَلَىٰ قَدَلَ عَلَيْ قَدَرِينَا مُوسَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قَدَلَ عَلَيْ قَدَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قَدَالْهُ عَلَىٰ قَدَلَ عَلَيْ قَدَلِهُ عَلَيْ قَدَلِ عَلَيْ قَدَالِينَا لَيْ عَلَىٰ قَدَالِ عَلَيْ قَدَالِهُ عَلَيْ قَدَلَ عَلَيْ قَدَالْهُ عَلَيْ قَدَلِي عَلَيْ قَدَيْنَ عَلَيْ قَدَالِ عَلَىٰ قَدَرِي مُنْ اللّهُ عَلَىٰ قَدَالْهُ عَلَيْ قَدَالَ عَلَيْ قَدَالِ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ قَدَالِي عَلَيْكُولُ مِنْ عَلَىٰ عَلَيْ قَدَالِهُ عَلَىٰ قَدَالِ عَلَيْ قَدَالِ عَلَا عَدَالِ عَلَىٰ عَلَىٰ قَدْ عَلَا عَلَىٰ عَلَيْكُولُ مَا عَلَيْكُولُ مَا عَلَا عَدَالِكُولُ عَلَىٰ عَلَالِهُ عَلَىٰ عَلَا عَلَا عَلَىٰ عَلَالَا عَلَالَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَىٰ عَلَا عَا عَلَا عَا

فقال ابن عباس: (تذكّر فرعون وجلساؤه ماكان الله وعد ابراهيم - الني الله على في ذريته أنبياء وملوكاً. فقال بعضهم: إن بني اسرائيل ينتظرون ذلك ما يشكون فيه ، وكانوا يظنون أنه يوسف بن يعقوب ، فلم هلك قالوا ليس هكذا كان وعد ابراهيم. فقال فرعون: فكيف ترون؟ فأتمروا وأجمعوا أمرهم، على أن يبعث رجالاً، معهم الشفار، يطوفون في بني اسرائيل، فلا

١ - حديث الفتون، حديث طويل رواه النسائي في السنن الكبرى، والطبري في تفسيره (١٦٥/١٢٥) وابن أبي حاتم في تفسيره. وأخرجه السيوطي في الدر المنثور (١٤/ ٢٩٦-٣٠) وذكره ابن كثير في تفسيره لهذه الآية من سورة طه.

يدون مولوداً ذكراً إلا ذبحوه، ففعلوا ذلك ، فلما رأوا أن الكبار من بني اسرائيل يموتون بآجالهم،والصغار يذبحون، قالوا توشكون أن تفنوا بني اسرائيل فتصيروا الى أن تباشروا من الأعمال والخدمة الذي كانوا يكفونكم، فاقتلوا عاماً كل ذكر فتقل أبناؤهم، ودعوا عاماً فلا تقتلوا منهم أحداً ، فيشب الصغار مكان من يموت من الكبار، فإنهم يكثرون بمن تستحيون منهم فتخافوا مكاثرتهم إياكم ، ولن تفنوا بمن تقتلون وتحتاجون إليهم ، فأجمعوا أمرهم على ذلك، فحملت أم موسى بهارون في العام الذي لا تقتل فيه الغلمان ، فولدته علا نية آمنة، فلما كان من قا بل حملت بموسى ولد موسى حاليه السلام - .

## ٢ - (ميلاد موسى - السِّنَالِمْ - )

ولد موسى - عَلَيْسَكُمْ - في جوء مملوء بالرعب والخوف والقتل والتشريد.

١ - البداية والتهاية (١/ ٣٠٠)



ولد في العام الذي يقتل فيه كل مولود ذكر من قبل فرعون الطاغية وقومه الأقباط.

ولد موسى - عليه في طائفة مستضعفة كل الاستضعاف متفرقة مشتتة يسومهم فرعون وقومه سوء العذاب، يذبح أبناءهم، ويستحي نساءهم.

إِنَّ البلاء يقع على الفرد والجماعة، ويتفاوتون في درجاته، لكن الذي وقع على بني اسرائيل كان من أعظم البلاء، كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُمْ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَ كُمْ وَيَسَتَحْيُونَ فِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاَةً مِّن رَبِّكُمْ يَكُمْ وَيَسَتَحْيُونَ فِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاَةً مِّن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴿ فَي الله الله عَظِيمٌ ﴿ البقرة: ٤٤).

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَنِحَيْنَكُمْ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْفَذَابِ يُقَتِّلُونَ أَبْنَاءَ كُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَ كُمْ وَفِ ذَلِكُم بَلَاّ يُصِّ الْعَالَى اللَّهُ اللَّهُ الْعُمَالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ مُوتَكُمْ سُوَّةَ ٱلْعَذَابِ



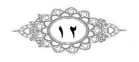
وَيُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَ كُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَ كُوْ وَفِي ذَالِكُم بَلاَءٌ مِّن رَّبِّكُمْ عَظِيرٌ ﴾ (إبراهيم: ٦)

ولد موسى - عَلَيْتَكُم - في بيت امرأة لا تملك حولاً ولا قوة، قلبها يرجف ويتقطع أساً وحسرةً على ولدها الرضيع، أين تخفيه من فرعون وزبانيته؟ أين تذهب به في الأرض وهي امرأة مستضعفة؟.

ولد موسى- عَلَيْتُكُمْ- وليس له أسرة أو قوم يحمونه من فرعون وجنوده.

ولد موسى - عَلَيْنَكُم - وهو ضعيف كل الضعف، لا يعرف أباً ولا أمّاً ولا أختاً ولا أخاً، ولا قريباً ولا بعيداً، ولا يميناً ولا شمالاً، ولا أكلاً ولا شرباً، وطاغوت عصره يتهدده بالذبح والهلاك.

سبحان الله فرعون الذي ادعى الربوبية والألوهية، يتملكه الخوف، والرعب، والخور، من طفل رضيع لا يدري ما الحياة؟ مجرد من كل قوة وحيلة، إلا من قوة فاطر السموات والأرض، الذي لا إله إلا هو وحده لا شريك له، الواحد القهار، الملك الجبار، الكبير المتعال، السميع البصير، العزيز الحكيم، اللطيف



الخبير، الرحمن الرحيم، الذي إذا أراد شيئا قال له كن فيكون، مدبر الأمور ومصرفها، بيده مقاليد كل شيء، وهو على كل شيء قدير، حفظ عبده ورعاه وهو في بطن أمه، وهداه – بعد خروجه إلى الكون – النجدين، وساق له رزقه وهو لا يشعر، وهيأ له من يرعاه، ويدافع عنه، ويتولى شؤونه على مرأى ومسمع من فرعون وجنوده، وهم لا يشعرون، وتتجلى بعض مظاهر تلك الرعاية لموسى – علينيا – في عدة أمور:

أو لاً: إلهام أمه إذا خافت عليه من العدوان أن تلقيه في اليم حتى لا يقع في يد الظلمة - فرعون وجنوده -.

قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىۤ أُمِّرِ مُوسَى ٓ أَنَ أَرْضِعِيا ۗ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَرِّ وَلَا تَحْنَزَنَّ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ﴿ (القصص: ٧)

ثانياً: هيأ الله له آل فرعون يلتقطونه من اليم، وينقذونه من الغرق، وهم أعداؤه المتربصون به الخائفون منه العازمون على قتله والتخلص منه.



قال تعالى: ﴿ فَٱلْتَقَطَّهُ وَ اللّٰهِ مَا كَانُواْ خَلِوْ مِن لَهُ مَ عَدُوَّا وَحَنَّا الْإِنَّ وَهُمَا مَا فَوْ خَلُو مِن القصص: ٨) فِرْعَوْن وَهَامَل وَجُنُودَهُ مَا كَانُواْ خَلِوْ مِين هَ (القصص: ٨) ثالثاً: قذف الله سبحانه في قلب زوجة فرعون الطاغية حبّ ذلك الطفل الرضيع، فوقفت سداً منيعاً بحبها الحاني على ذلك الرضيع الغريب الضعيف، ضد القوة والقسوة والغلظة من فرعون وجنده تجاه موسى - عَلَيْنَا إِلَى الستوهبته من فرعون ليكون قرة عين لها وله، فوهبها إياه مع عدم رضاه بذلك.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱمۡرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَى ٓ أَن يَنفَعَنَ ٓ أَوْنَتَ خِذَهُ وَلَدَا وَهُ مَرَلَا يَشْعُرُونَ ۞ ﴿ (القصص: ٩)

فرفض "فرعون" هذا العرض من امرأته، زاعما أنه ليس بحاجة إليه، ولله-تعالى- الحكمة البالغة.

وقد جاء في حديث "الفتون" أن امرأة فرعون أرسلت إلى من حولها من النساء من أجل أن تقوم بإرضاعه فلم تجد حتى جاءت

أخته بعد أن أرسلتها أمها لكي تتحسس أخبار موسى فلم رأته دلتهم على من يرضعه (١).

قال تعالى: ﴿ وَقَالَتَ لِأُخْتِهِ وَقُصِّيةً فَبَصُرَتَ بِهِ عَن جُنُبٍ وَهُمْ وَ لَا يَشْعُرُونَ بِهِ عَن جُنُبٍ وَهُمْ لَا كُرُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَقَالَتَ هَلَ أَدُلُكُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَهَمْ مَلَهُ وَنَصِحُونَ ﴾ [القصص: عَلَى آَهُ لُونَهُ وَلَكُمْ وَهُمْ لَهُ وَنَصِحُونَ ﴾ [القصص: 11-11]

رابعاً:حرّم الله تعالى على موسى - عَلَيْسَكُمْ - جميع المراضع سوى أمه، لحكم عظيمة، ومنها:

١- إرجاعه إلى أمه كي تقر عينها، ويذهب عنها الحزن، ولتعلم أن وعد الله حق. كم قال تعالى: ﴿ فَرَدَدْنَكُ إِلَىٰٓ أُمِّهِ عَلَىٰ تَقَرَّعَيْنُهَا وَلَا يَعَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَقُ وَلَا عِلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَقُ وَلَا عِلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَقْ وَلَا عِلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَل

القصص: ١٣] ﴿ [القصص: ١٣]

١ - انظر: البداية والنهاية (١/ ٣٠١).



# من نبأ موسى وفرعون

٢- تتجلى رحمة الله تعالى ولطفه بموسى وأمه الولهانة المترقبة
 لأخباره، وحسن تدبيره، حيث أنقذ ذلك الرضيع من أيدي
 أعدائه، وهو في قبضتهم، وأسكن روعها، وأقرّ عينها برؤية ابنها.

٣- إن المخلوق مهم تكبر وتجبر في هذه الحياة، وادعى أن بيده
 كل شئ، فإنه لا يستطيع أن يجلب لنفسه خيراً، أو يدفع عنها ضراً،
 فمن باب أولى أن لا يضر غيره، أو ينفعه.

\$- إن في هذه القصة العجيبة ما يفيد أن من توكل على الله حق التوكل كفاه، وهذا واضح من حال أم موسى عندما استسلمت لأمرالله، وقذفت بابنها في اليم، وتوكلت على الله في حفظه ورعايته كفاها سبحانه في ذلك.

• - ومن ذلك أنه لا يمكن يحدث شئ في هذا الكون إلا بعد إرادة الله له سواء كان خيراً أو شراً.

#### ٣ - (موقف أم موسى من الحدث والقلق على ابنها)

يعجز اللسان عن التعبير، والقلم عن الكتابة، في وصف حال تلك الأم الحنون، التي أصيبت بالذهول في تفكيرها، والخرس في لسانها، والحزن في قلبها، والخوف والرجفان في نفسها، على فلذة كبدها، على رضيع لا حول له ولا قوة، أمام عدو طغى وتكبر وتجبر، فأصبح لا يرى في الوجود إلاَّ هو، فالأمر أمره، والنهى نهيه، - كما يظن ويزعم - وأصدر أمره الظالم، بقتل أبناء بني اسرائيل حتى يتخلص منهم، خوفاً على ملكه الزائل، ونفسه الحقيرة، فهاذا ترى سيكون موقف تلك الأم الودود، المتخفية بابنها المولود، وهي في حالة من الذعر والقلق والوجل الشديد؟، لكن الله سبحانه ألهمها الثبات في مواقفها، وربط على قلبها يوم كادت تبدى به، وجعل نفسها مطمئنة وواثقة بوعد الله لها، وأرشدها إلى الطريق الأمثل في التعامل مع الحدث العظيم، حيث أمرها بإرضاعه، فإذا خافت عليه من هجمة العدو عليه أمرها أن تقذفه في اليم، وأن تكل أمره إلى الله، وأن تضرب بالخوف والحزن جانباً، فهو في رعاية خالقه ورازقه ومحييه ومميته، ومع ذلك بشرها بأمرين عظيمين:

أحدهما: قريب! وهو أنه سيرجع إليها لكي تقر عينها، ويذهب حزنها، ويهدأ روعها، وتقوم بإرضاعه وكفالته ولها على ذلك أجر.

وثانيهما: بعيد! وهو أنه سيكون من المرسلين؟!

إنه لأمر عجيب! كيف تصدق أمه بهذا الخبر العظيم، وهي تعلم علم اليقين أن ابنها قد التقمه النهر، وغار في ظلماته، لا يستطيع النجاة من غمراته؟. وأبعد من ذلك كيف تصدق بخبر أنه سيكون من المرسلين، وبينه وبين زمن التكليف بالرسالة زمن بعيد؟. نعم تصدق النفس المؤمنة المطمئنة الواثقة بنصر الله لها أنه سينجز لها ما وعدها إيّاه، فإن الله لا يُخلف الميعاد.

قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّرِ مُوسَى آنَ أَرْضِعِيكَ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْمَرْسَالِينَ ﴿ وَلَا تَحَافِهُ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْمَرْسَالِينَ ﴿ وَلَا تَحَافِهُ عِنْ ٱلْمُرْسَالِينَ ﴾ (القصص: ٧)



وقال تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّرُمُوسَى فَرِغًا إِن كَادَتَ لَتُبْدِى بِهِ لَوْلاَ أَن رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقَالَتَ بِهِ عَن جُنْبٍ وَهُ مُلاَ يَشْعُرُونَ ﴿ وَحَرَّمُنَا لِأُخْتِهِ وَقُصِيبًا فَا فَكُورَ وَ هَلَ اللّهُ عُرُونَ ﴿ وَحَرَّمُنَا لِأُخْتِهِ وَقُصِيبًا فَا فَلَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَحَرَّمُنَا لِأُخْتِهِ وَقُصِيبًا فَا فَا لَتَ هِ وَعَن جُنْبٍ وَهُ مُلاَ يَشْعُرُونَ ﴿ وَحَرَّمُنَا عَلَى اللّهِ وَحَلَّمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا يَسْتِ يَحَفُلُونَهُ وَلَا يَسْتِ يَحَفُلُونَهُ وَلَا عَلَى اللّهِ عَقُ لَا اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهِ عَقُ وَلَا عِلَى اللّهِ عَقُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَقُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَقُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَ

\*يقول سيد قطب- رحمه الله- (وهاهي ذي أمه حائرة به ، خائفة عليه ، تخشى أن يصل نبأه إلى الجلا دين، وترجف أن تتناول عنقه السكين ،ها هي ذي بطفلها الصغير في قلب المخافة ،عاجزة عن حمايته ، عا جزة عن إخفائه ،عاجزة عن حجز صوته الفطري أن ينم عليه،عاجزة عن تلقينه حيلة أووسيلة، هاهي ذي وحدها ضعيفة عاجزة مسكينة).

(يالله!ياللقدرة !يا أم موسى أرضعيه ، فإذا خفت عليه وهو في حضنك . وهو في رعايتك .إذا خفت عليه وفي فمه ثدييك ، وهو تحت عينيك . إذا خفت عليه ( فألقيه في اليم ) !!.

(وَلَاتَخَافِي وَلَاتَحَزِّنَ) إنه هنا في اليم في رعاية اليد التي لا أمن إلا في جوارها ، اليد التي لاخوف معها ، اليد التي لا تقرب المخاوف من حماها ، اليد التي تجعل النار برداً وسلا ما وتجعل البحر ملجأ ومناماً ،اليد التي لا يجرؤ فرعون الطاغية الجبار ولاجبابرة الأرض جميعاً أن يدنوا من حماها الآمن العزيز الجناب. (إِنَّارَادُّوهُ إِلَيْكِ) فلا خوف على حياته ،ولا حزن على بعده (وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَالِينَ) وتلك بشارة الغد ،ووعدالله أصدق القائلين .

هذا هو المشهد الأول في القصة. مشهد الأم الحائرة الخائفة القلقة الملهوفة تتلقى الإيحاء المطمئن المبشر المثبت المريح ،وينزل هذا الإيحاء على القلب الواجف المحروق برداً وسلا ما ، ولا يذكر السياق كيف تلقته أم موسى ، ولا كيف نفذته ،إنها يسدل الستار عليها ليرفعه (١)).

( لقد سمعت الإيحاء ، وألقت بطفلها إلى الماء ، ولكن أين هو ياترى، وماذا فعلت به الأمواج ؟ ولعلها سألت نفسها كيف؟كيف

١ - في ظلال القرآن.(٥/ ٢٦٧٨ - ٢٦٧٩)

أمنت على فلذة كبدها أن تقذف به في اليم؟كيف فعلت ما لم تفعله من قبل أمّ ؟كيف طلبت له السلامة في هذه المخافة ؟ وكيف استسلمت لذلك الهاتف الغريب ؟

والتعبير القرأني يصورلنا فؤاد الأم المسكينة صورة حية (فَارِعًا) لاعقل فيه ولا وعي ولا قدرة على نظر أوتصريف! (إِن كَادَتَ لَتُبَدِى بِهِ عَلَى وتذيع أمرها في الناس وتهتف كالمجنونة: أنا ضيعته ،أناأضعت طفلي ،أناألقيت به في اليم اتباعا لهاتف غريب .!

(لَوَلَآأَن رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا) وشددناعليه وثبتناها، وأمسكنا بها من الهيام والشرود. (لِتَكُونَ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ) المؤمنين بوعد الله الصابرين على إبتلائه ، السائرين على هداه (١).

نعم إن عناية الله-تعالى- هي العناية الحقيقية، وإن رقابته هي الرقابة الحقة، وإن حفظه هو الحفظ الحقيقي، لقد تجلت رعاية الله تعالى ورقابته وحفظه لكليمه موسى- علينكام- في جميع أطوار حياته، من حين ولادته حتى نهايته. وكذلك غيره من إخوانه

١ - في ظلال القرآن. (٥/ ٢٦٨٠)



الرسل، وعباده الصالحين، فلله الحمد والشكر، لا نحصي ثناء عليه، هو كما أثنى على نفسه.

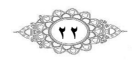
وإن عَرضَ سير الأنبياء والمرسلين - الذين اختارهم الله - تعالى -، واصطفاهم من خلقه -، على الأسماع لهو أمر مهم ومطلوب، فهم القدوة الطيبة التي حملت المنهج الرباني، وطبقته في أنفسهم، ثم دعوا البشر إلى اعتناقه وتطبيقه، ولا قوا في سبيل ذلك من المتاعب والمشاق ما الله به عليم، ومع ذلك حفظهم الله تعالى، ومكنهم في الأرض، وصرف عنهم كيد عدوهم، وفي معرفة سيرهم خير زاد في الطريق إلى الله تعالى.

#### ٤ - (موقف أخت موسى من الحدث والدور الذي قامت به )

إنّ النص القرآني يجمل موقف أخت موسى - عليبَ الله في أمرين:

الأول: كونها رأته من بعد، وتيقنت ذلك الأمر.

والثاني: مشورتها لآل فرعون بطريق الاستفهام، أنها تعرف من يكفله لهم ويقوم بإرضاعه بنصح وأمانة لكونه على في ذلك. يتلق رضاعاً من أحد، ولم يلثم ثدياً بتدبير الله تعالى في ذلك.



قال تعالى: ﴿ وَقَالَتَ لِأُخْتِهِ وَقُصِّيةً فَبَصُرَتَ بِهِ عَن جُنْ وَهُمْ وَ لَا يَشْعُرُونَ شِهِ وَحَرَّمَنَ عَلَيْهِ الْمُرَاضِعَ مِن قَبَلُ فَقَالَتَ هَلَ أَدُلُّكُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَهُمْ الْمُرَاضِعَ مِن قَبَلُ فَقَالَتَ هَلَ أَدُلُّكُمْ عَلَيْ أَهُ لِي يَتَعِينَ فَكُونَهُ وَلَكُمْ وَهُمْ لَهُ وَنَصِحُونَ ﴾ (القصص: عَلَيْ أَهْلِ بَيْتِ يَحْفُلُونَهُ وَلَكُمْ وَهُمْ لَهُ وَنَصِحُونَ ﴾ (القصص: ١١ - ١١)

وهذه طريقة القرآن في عرض المشاهد يجمل ولايفصل ، ولكن هذا الإجمال يرى فيه الناظر كأنها شاهد القصة أوالحدث كاملة أومتكاملة، وهذا من بلاغة القرأن الكريم وإعجازه، لكن إذا أراد الإنسان أن يرى التفصيل في قصة أخت موسى من الحدث فإن لذلك عدة محاور:

الأول: الأم وابنتها ومادار بينهما في شأن موسى - عَلَيْسَبَلْم-. الثاني: الدور الذي قامت به أخت موسى.

الثالث: الحوار الذي دار بين أخت موسى وآل فرعون .

الرابع: رجوعها إلى أمها بالبشارة العظيمة برجوع موسى - البينكية - إليهن.

ولنبدأ بشيء من التفصيل لكل من هذه المحاور حتى تتبين لنا صورة المعاناة التي واجهت أم موسى وأخته في شأن موسى



أماالمحور الأول: الذي يدور الحديث فيه حول ما دار بين أم موسى وابنتها في شأن موسى - المنتكرة وكيف تبحثان عنه وتتعرفان عليه، وأين هو من أرض الله ،هل هو في قاع النهر؟ أو على سطحه؟ بعد أن غرق وفقد الروح بسبب الغرق. أو هو في بطون حيتان النهر بعد أن أُلقي به في اليم؟ . أو هو على سطح الأرض بعد أن لفظه النهر وقذفه الموج إلى الشاطىء؟

وإذا كان الأمر كذلك فهل خروجه من النهر حياً أم ميتاً؟ وإذاكان حياً فها هي اليد التي وقعت عليه، وأخذته وحضنته؟ هل هي من شيعته؟ أم من عدوّه؟ وإذا كان من عدوّه فكيف الوصول إليه؟ وهل سينجو من البطش منهم؟ بسبب القرار الظالم الذي أصدره فرعون بذبح الأبناء في ذلك لعام، وإذا قدر أنّ أخته وقعت عينها عليه فكيف تصل إليه؟ وكيف تحاول أخذه والهرب به إلى أمها إذا عثرت عليه؟. إنّ الأسئلة حول هذا كثيرة وغزيرة ومثيرة وعيرة؟!.

لقد سبق الحديث عن حال أم موسى، وما كابدته، وما تعانيه من خوف وقلق على ابنها الرضيع الذي ليس له حول ولا قوة ولا حيلة.



أمّا أخته فإنها تشارك أمها في المعاناة، وفي القلق والخوف على أخيها، ولكنها هي نفسها ضعيفة مسكينة مستضعفة في قوم فرعون وجنوده، شأنها شأن بنات ونساء بني اسرائيل المستضعفات في ذلك العصر من المفسدين الظالمين، ومع ذلك كله قامت بالدور المطلوب، فلله درها من امراة حرة كريمة، تغلبت على المخاوف الداخلية في نفسها، والعلنية في واقعها، وتحايلت على قوم جبارين حتى أنقذت أخاها من بين أيديهم بعد توفيق الله تعالى وتأييده.

أمّا المحور الثاني: والذي يتضمن الدور الذي قامت به أخت موسى - علي المحور الثاني: والذي يتضمن الدور الذي قامت به أخت موسى - علي المحث عن أخيها، بعد الحوار الذي دار بينها وبين أمها في البحث عن موسى - علي المحل أمها في البحث عن أمها في أصليه في واستجابت اخته لأمر أمها، وقامت بالبحث عن أخيها لكي تطمئن عليه، وتعرف أين هو وفي أيّ مكان هو؟.

ولقد قامت بهذا الدور في خفية وحذر من فرعون وجنوده وفيضرت به عن بهذا ألدور في خفية وحذر من فرعون وجنوده وفيضرت به عنه عنه عنه والله أعلم له الله سلمت هي منهم، ولربها نفذوا فيها وفي أخيها حكم الإعدام، ولكن الله سلم وله في ذلك حكم جليلة عرفها من عرفها وجهلها من جهلها.

## من نبأ موسى وفرعون

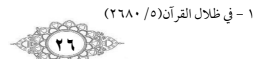
يقول سيد قطب- رحمه الله-" وذهبت أخته تقص أثره في حذر وخفية، وتتلمس خبره في الطرق والأسواق، فإذا بها تعرف أين ساقته القدرة التي ترعاه وتبصر به عن بعد في أيدي خدم فرعون يبحثون له عن ثدي للرضاع(١)".

أما المحور الثالث: الذي يتضمن الحديث عن ما دار بين أخت موسى وآل فرعون، فإنها لها رأته في أيدي خدم آل فرعون وتيقنت من ذلك ظهر لها أمران:

الأول: كونه ممتنعاً عن الرضاع من أيّ ظئرٍ تحاول القيام بإرضاعه.

والثاني: كون أولئك الخدم حريصون على إرضاعه ورعايته، ولقد تبنته زوجة فرعون بود وحنان، لكي يكون لها قرة عين، وأن تتخذه ولدا لكي ينفعها، وكان ذلك بتوفيق الله تعالى وتقديره.

ولم نظرت أخته إلى حال أخيها وحالهم وهم في حيرة من أمره ودهشة، حيث لم يقبل الرضاع قالت لهم في استحياء وخوف ووجل من أن ينكشف حالها وحال أمها بطريق الاستفهام " هل



أدلكم على أهل بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون"؟ فنكرت البيت الذي سيقوم بإرضاعه، ولم تكشف لهم عن حاله شيئا، مع أنها زكت أهل ذلك البيت لمعرفتها بذلك، وهذا من الفطنة بمكان بعد توفيق الله تعالى فها صدقوا بذلك حتى استجابوا لها، ولبوا طلبها، وذهبت به إلى أمها في سرور داخلي غير مكشوف، وفي فرحة تغمرها برجوع أخيها معها إلى أمها. وقيل: إنهم أرسلوا إليها فقدمت إليهم على استحياء.

وورد في حديث الفتون أن أخته قالت لهم: "من الفرح حين أعياهم الظؤرات(١)، أنا أدلكم على أهل بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون؟ فقالوا: وما يدريك ما نصحهم؟ هل يعرفونه؟ حتى شكوا في ذلك! فقالت: نصحهم له وشفقتهم عليه ورغبتهم في صهر الملك، ورجاء منفعة الملك، فأرسلوها فانطلقت إلى أمها، فأخبرتها الخبر، فجاءت أمه فلما وضعته في حجرها نزا إلى ثديها فمصه حتى امتلأ جنباه ريّاً، وانطلق البشير إلى امرأة فرعون(١)".

٢ - البداية والنهاية (١/ ٣٠١).



١ - جمع ظئر. والظئر: هي المرأة التي تقوم بالإرضاع.

وأيًا كان الأمر ذهبت به إلى أمها، أو أن أمها أتت إليه وأخذته وأرضعته فالعبرة باللقاء الذي تم بين الأم والأخت والابن الرضيع، بعد تلك المعاناة الشديدة من الذهول والخوف، والقلق من الأم والأخت على ذلك الطفل الرضيع.

ولله درك ياأخت موسى على ذلك الدور الذي قمت به في ذلك الجوء المخيف، والمجتمع الموبوء المحيط بك وبأمك وبأخيك، ذلك الدور الذي قلما يقوم به عظاء الرجال، فكيف بالنساء! وكم نحن بحاجة إلى تملي الدروس والعظات والعبر واستنباطها من خلال النصوص القرآنية والأحاديث الصحيحة والسيرة النبوية، وكم نحن بحاحة إلى اللجوء إلى الله الذي بيده مقاليد الأمور كلها، والأخذ بالأسباب، والتوكل عليه، والصبر في الطريق بدون تردد ولا انهزام.

أما المحور الرابع: الذي يتضمن البشارة برجوع موسى المسارة الحائرة الخائفة الفارغة الذاهلة المتلمسة لأخباره

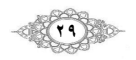


صباح مساء، وبعد تلك المعاناة عاد الرضيع الغائب إلى أمه سلياً معافىً محفوظاً بحفظ الله له، بعد تسخير أعدائه برعايته وكلاءته.

ما أعظم فرحتك يا أم موسى بموسى، هل الأمر حقيقة أم خيال؟ عيون تدمع من الفرح،وصدر يضمه من الفرح، وثغر يقبله من الفرح، وثدي يرضعه من الفرح، وقلب ينبض من الفرح، ونفس مطمئنة من الفرح، وأيدٍ ترعش من الفرح، وأرجل تميس من الفرح.

ما أرحمك يارب بعبادك! وما أحلمك يارب بعبادك! وما أكرمك يارب بعبادك! من دعاك أجبته، ومن استغفرك غفرت له، ومن سألك أعطيته، ومن استعاذك أعذته، ومن توكل عليك كفيته، ومن خاف منك أمنته، ومن استنصرك نصرته، ومن استجارك اجرته، ومن تقرب إليك شبراً تقربت إليه ذراعاً، ومن تقرب إليك ذراعاً تقربت إليه باعاً، ومن أتاك يمشى أتيته هرولة.

لقد لجأت أم موسى إلى الله تعالى فربط الله على قلبها، وهدّأ من روعها، وكادت تبدي بخبرموسى لولا وعد الله لها سبحانه



بأنه سيعيده إليها، وسيكون-زيادة على ذلك- من المرسلين.قال تعالى ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى آُمِ مُوسَى آنَ أَنْ أَرْضِعِيكَ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي اللَّهِ وَلَا تَحْرَزَنَ ۚ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَا تَحْمَرُ فَيَ اللَّهُ مُ لِللَّهُ القصص: ٧)

وقالى تعالى: ﴿فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰٓ أُمِّهِ عَكَ تَقَرَّعَيْنُهَا وَلَاتَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعُدَاللَّهِ حَقُّ وَلَاكِنَّ أَكْثَرَهُ مَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (القصص: ١٣)

### ٥ - (رحلة في النهر لرضيع في المهد)

يبرز للعيان عدة أسئلة لانجد لها جواباً، بل الجواب لها عناية الله ورعايته وتدبيره لحياة ذلك الطفل الرضيع، ومن تلك الأسئلة:

هل يعقل أن طفلاً رضيعاً يقتحم النهر ويعبره؟ مع أن النهر فيه من المخاوف ما الله به عليم، وياترى ما الذنب الذي ارتكبه ذلك الطفل الرضيع حتى يرمى به في اليّم العظيم؟ وهل كان هناك حرس يتلقونه إذا قذف به في النهر حتى ينقذوه من الغرق و الهلاك؟ وهل اليد التي قذفته مأمورة أوهو خطأ سقط منها، فها



استطاعت أن تلحق به وتسترجعه إليها؟ وهل يعقل أن أهله الذين يكفلونه هم له كارهون ويريدون التخلص منه؟ أم أن هناك وحياً من السماء يأمر بذلك فلابد من الاستجابة؟.

والجواب على ذلك كله يظهر لنا جليا في قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَعَلَىٰ عَلَىٰ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ شَبْحَنَ ٱللَّهِ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَضَاءُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ شُبْحَنَ ٱللَّهِ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ مَا يَشَرِكُونَ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ يُشْرِكُونَ وَهُو اللَّهُ لِلَّهُ لِللَّهُ لِللْهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِللللْهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِللللْهُ لِللللَّهُ لِلللللَّهُ لَلْهُ لِللللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللْهُ لِلللْهُ لَلْهُ لِلللْهُ لَلْهُ لِلللللْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَهُ لَا لِللللَّهُ لِلللْهُ لَلْهُ لِللللْهُ لِلللْهُ لِلْهُ لَهُ لِللْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لِللْهُ لَلَهُ لِلللْهُ لِلْهُ لِلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَلْهُ لَلْهُ لِللللْهُ لِلللْهُ لِللللللْهُ لِللللللْهُ لِللللللللْهُ لِلللللْهُ لِللللْهُ لِلللْهُ لِلللللْهُ لِلللْهُ لِللللللللللَّهُ لِللْهُ لِللْهُ لِللْهُ لِللللللْهُ لِلْهُ لِللْهُ لِللللللْهُ لِلْهُ لِللْهُ لِلللْهُ لِلْهُ لِللللللْهُ لِللْهُ لِلللْهُ لِلللللْهُ لِلْهُ لِللللْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْلُهُ لِلْلِلْهُ لِلْلِلْهُ لِلْهُ لَلْلِلْلْهُ لِلْلْهُ لِلْلِلْهُ لِلْلِلْلِلْهُ لِلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْهُ لِلْلْهُ لَلْهُ لِلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْهُ لِلْلِلْلِلْلِلْمُ لِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْمُ لِلْلِلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْلِلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلَهُ لِلْلِلْلِلْ

إن الله سبحانه خلق الجن والإنس لعبادته وحده دون من سواه، وهداهم النجدين، وأوضح لهم الطريقين بواسطة رسله الكرام، وقد بلّغوا الناس ماأنزل إليهم، وأول تكليف طلبوه منهم عبادة الله وحده، وعدم الاشراك به، وجعل سبحانه من سنته ابتلاء الناس بعضهم ببعض كما قال تعالى: ﴿وَلَكِن لِيّبَلُواْ بَعْضَكُم لِيبَعْضِ الآية (عمد:٤)

كما جعل من سنته التدافع فيما بينهم كما قال تعالى: ﴿ وَلُولًا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَاكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضَلْ اللَّهَ الْخَالَمِينَ ﴿ وَالبقرة: ٢٥١).

وإن من عدل الله وفضله ومنته أنه حرّم الظلم على نفسه، وجعله بين عباده محرماً. قال تعالى: ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدَاكَ ﴾ (الكهف: ٤٩). وقال تعالى: ﴿وَمَارَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ نَكَ ﴾ (فصلت: ٤٩).

وفي الحديث القدسي الصحيح: " ياعبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا "رواه مسلم.

وبعض خلق الله كتبت عليه الشقاوة في الدنيا والآخرة، فيشقى به من كان تحت ولايته أو حوله، ومن أولئك "فرعون المثبور"ذلك الرجل الطاغية، الذي ادعى الربوبية، كما حكى الله عنه: ﴿فَقَالَ أَنَارَ يُكُو الْأَعْلَى ﴿ النازعات: ٢٤)

ووصفه الله بالطغيان وكثرة الفساد في الأرض،قال تعالى: ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْتَادِ ۞ ٱلَّذِينَ طَعَوّا فِي ٱلْبِلَدِ ۞ فَأَكَثَرُ وَالْفِيهَا ٱلْفَسَادَ



الله فَصَبَّ عَلَيْهِ مَرَبُّكَ سَوَطَ عَذَابٍ آإِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ الله (الفجر:١٠-

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهُلَهَا شِيعًا يَشْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَ هُمْ وَيَسْتَخْيِ نِسَآءَ هُمْ إِنَّهُ وكَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (القصص: ٤)

ومن أعظم فساده ادعاؤه الربوبية والألوهية، ثم ذبحه لأبناء بني إسرائيل خوفاً على ملكه ونفسه منهم.

وقضى الله سبحانه أن يولد نبي الله موسى - في العام الذي يقتل فيه كل مولود ذكر. فأصبحت أم موسى في حالة يرثى لها. كيف تخفي ولدها الرضيع عن زبانية فرعون، وهي معروفة لديهم مسبقاً أنها كانت حاملاً؟ كيف تغادر أرض الظالمين وليس لها حول ولا قوة؟ إذن هل تباشر وأد ولدها بيدها، وتدسه في التراب خير لها من أن تسلمه إلى قوم قست قلوبهم فأصبحت كالحجارة أوأشد قسوة؟!!.

لكن رعاية الله سبحانه تحيط به، وتحفظه من بين يديه، ومن خلفه، ومن فوقه، ومن تحته، ومن أمامه، ومن ورائه، فلا يصل إليه مكروه، فأوحى الله إلى أمه-وحي إلهام- أن ترضعه ولا تخاف ولا



## من نبأ موسى وفرعون

تحزن، فإذا شعرت أن زبانية فرعون قادمون إليها فعليها أن ترسله بل تقذفه في اليم بدون تردد ولا خوف ولا وجل، وبشرها مع ذلك بعودته إليها، وأنه سيكون من المرسلين.

لكِ الله يا أم موسى إرمي وداعتك الغالية في النهر، واستودعي الله فيها، فإن الله لا تضيع الودائع عنده، وتوكلي على الله فإنه حسبك وكافيك ﴿وَكَفَىٰ بِٱللّهِ حَسِيبًا ۞ ﴿ (النساء: ٦) ﴿ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ وَكِيلًا ﴿ وَكَافِيكَ ﴿ وَلَنساء: ٨).

إنه مشهد يثير في النفس الدهشة والاستغراب والإعجاب، كيف طاوعتك يداك يا أم موسى وهي ترسل فلذة كبدك في اليم العظيم؟ وكيف تخلصت من حبك وحنانك وعطفك في تلك اللحظة الحرجة فقذفتيه في نهر لجيّ من فوقه موج من فوقه سحاب، تغرق فيه الأعلام العظام، وتضيع فيه الرواسي العظام؟ وكيف ملكتِ جأشكِ، وسلم لكِ عقلكِ، وأنتِ تنظرين إليه نظرة وداعٍ ليس بعدها لقاء ولا وئام، إلا أن يشاء الله رب العالمين؟! أما تخشين عليه من حيتان النهر تهجم عليه وتفترسه وتلتقمه، كما

أَلتقمت أخاه من قبل يونس- عَلَيْكَام - قال تعالى: ﴿ فَٱلْتَقَمَهُ الْتَقَمَهُ الْتَقَمَهُ الْتَقَمَهُ الْتُوتُ وَهُوَمُلِيمُ ﴿ الصافات: ١٤٢) .

كيف سلمت لكِ بقية جوارحكِ من العاهات والأمراض؟ مهلاً يا أم موسى، إن لله حكمة في ذلك كله، ويكفيك من ذلك ما تحملينه من الهمِّ والقلق والخوف والوجل على رضيعكِ المسكين.

وعبر الرضيع النهر يتقاذفه الموج من هنا وهناك، ويسوقه وهو في بطن ذلك التابوت في هدوء وسكون وفي راحة وطمأنينة قدرية، ليس له حيلة ولا بصيرة مما هو فيه، لاعقل يفكر به، ولا بصر ينظر به، ولا سمع يميّز به ما يسمع، ولا لسان يعبر به ويبين به عما في جوفه، ولا يد يبطش بها، ولا رجل يمشي عليها، كل هذه الجوارح مسلوب العمل بها، لكونه لا زال في المهد رضيعاً، لكن عناية الله ورعايته ورقابته تحيط به وتحفظه من كلِّ شئ، وصدق الله القائل: ﴿ لِّكُلِّ نَبَا مُسَتَقَرُ وُسَوْفَ تَعَلَّمُونَ ﴿ (الأنعام: ٢٧) ولكن الناس لا يعلمون.

وقال تعالى: (﴿ وَعِندَهُ وَمَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّاهُوَ وَعِندَهُ وَمَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا وَلِاَحُبَّةِ فِي وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةِ فِي



ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَارَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَبِ مُّبِينِ ﴿ وَهُوَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُ مُ إِلَيْهِ وَهُوَ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا جَرَحْتُم بِالنّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُ مُ مِياً لَيْهَا وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُ مُ فِيهِ النّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُ مُ مِنْ اللّهُ مَا أَنْ تَعْمَلُونَ ﴿ لَيُقْضَى آجَلُ مُ مِمَا كُنتُ مُ حَفَظَةً حَقَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ وَهُو اللّهَ الْمَوْتُ تَوَفَّقَ عَبَادٍ وَمُو وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَقَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ وَهُو اللّهَ اللّهِ مَوْلَا هُمُ اللّهُ وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ ثُمَّ رُدُونًا إِلَى اللّهِ مَوْلَا هُمُ الْمَوْتَ الْحَقِي اللّهُ اللّهُ مَوْلَا هُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَهُو اللّهَ اللّهُ مَوْلَا هُمُ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ وَهُ مُرَادً وَاللّهُ مُولَا هُمُ اللّهُ اللّهُ مَوْلَا هُمُ اللّهُ اللّهُ مَوْلَا هُمُ اللّهُ اللّهُ مَوْلَا هُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مُؤْلِلهُ مُولِللّهُ مُولِكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مُولِكُمْ وَهُو اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مُلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَهُو اللّهُ اللّهُ مُولِلًا لَهُ اللّهُ مُولِلًا لَهُ اللّهُ مُؤْلِلُهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللللل

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُورَ لَحَفِظِينَ ۞ كِرَامًا كَتِبِينَ ۞ ﴿ (الانفطار:١٠-١١).

ما أعظم المنن والنعم التي امتن الله بها وأنعم بها على خلقه، لا يستطيع الإنسان عدها، بل لا يستطيع شكرها، وصدق الله القائل: ﴿ وَ اَتَكُمُ مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تَحُصُوهَ أَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تَحُصُوهَ أَإِن اللهِ اللهِ اللهِ لَا تَحُصُوهَ أَإِن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ لَا تَحُصُوهَ أَإِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْكُولُ اللهِ المِلْ اللهِ اله

وقال تعالى ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تُحُصُّوهَ أَإِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ لَيْهَ لَغَفُورٌ لَيْهَ لَغَفُورٌ لَيْهَ لَعَلَى ﴿ وَإِن تَعُدُّ وَالْفِحَلِ اللّهَ لَعَلَى اللّهَ لَعْمُ اللّهَ لَعَلَى اللّهَ لَعَلَى اللّهُ لَعَلَى اللّهُ لَعَلَّهُ اللّهُ لَعَلَّا اللّهُ لَعَلَّا اللّهُ لَعَلَّا اللّهُ لَكُ اللّهُ لَكُ اللّهُ لَكُ اللّهُ لَكُ اللّهُ لَا تُحُصُّوهُ اللّهُ لَا تُحُصُّوهُ اللّهُ اللّهُ لَا تُحُمُّوهُ اللّهُ اللّهُ لَعَلّهُ اللّهُ لَا تُحُصُّوهُ اللّهُ اللّهُ لَا تُحُمُّوهُ اللّهُ اللّهُ لَا تُحُمُّوهُ اللّهُ اللّهُ لَا تُحُمُّوهُ اللّهُ اللّهُ لَاللّهُ لَلّهُ لَا تُحُمُّوهُ اللّهُ اللّهُ لَا تُحْمُونُ اللّهُ لَا لَهُ اللّهُ لَا تُحُمُّوهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ ال



إن المخاوف البحرية أيّاً كانت سواء كانت أمواجاً، أو غرقاً، أو حيوانات من حيوانات البحر، أوظلهات، أو غير ذلك مما يتصوره الإنسان على مثل ذلك الرضيع الصغير الضعيف أو غيره، ترجع أمناً وطمأنينة وهدوءاً وسكينة بتدبير الله تعالى لها، فهو الخالق المصرف الذي بيده ملكوت كل شيئ إذا أراد شيئاً قال له كن فيكون، وقد ساقته عناية الله بلطف وهدوء، وهو يسبح في تابوته على سطح اليم إلى شاطئ قريب من بيت فرعون وجنوده، فاستقبلنه الجواري اللاتي يخدمن زوجة فرعون، وحملن التابوت بما فيه دون أن يكشفنه إلى سيدتهنّ، فلما كشفن عنه هيأ الله له في قلب امرأة فرعون المحبة والإجلال، ليقضى الله أمراً كان مفعولاً -ولكن كيف تتعامل مع زوجها الظالم القاضي بذبح كل مولود ذكر في ذلك العام، هل تخفيه عن العيون وتتستر عليه؟ إنها لا تسطيع ذلك لأن أمره قد ذاع وانتشر في أوساط الجند والحاشية.

إن بيوت الجبابرة قد يوجد فيها الاختراق، إمّا من داخلها أومن خارجها، وإذا قوي التوكل على الله لدى الإنسان قويت



عزيمته، وإذا أخذ بالأسباب الشرعية في الوصول إلى الأهداف فإن الله تعالى يسهل له الطريق ويلين له القلوب ويجعل الله له مع العسر يسراً، انظر إلى ما هيأه الله لهذا الرضيع وهو في المهد، لا يعرف توكلاً، وليس له عزيمة ولا قدرة، ولا يعرف وسيلة ولا هدفاً ولا غايةً، وهو في قبضة من يريد ذبحه والتخلص منه، وليس لديه أيّ تردد في ذلك وهو داخل داره وبين جنوده وغلمانه، ومع ذلك هيأ الله له من يعطف عليه ويدافع عنه، ويجادل فرعون في أمره وهو لا يشعر بذلك، فأصبح عدواً وحزناً لفرعون في داخل داره، ومع ذلك صرف الله عنه بطش فرعون وظلمه وطغيانه، ومع إصرار زوجة فرعون ودفاعها عن الاعتداء على ذلك الطفل، استجاب فرعون لها، مع تخوفه منه وكرهه لذلك، واستنفرت خدمها للعناية بموسى - علينكام - فكلّفتهم البحث عن المرضعات لكي يقمن بإرضاعه وإطعامه، فحضرن وحاولن أن يرضعنه، لكنه امتنع عن ذلك، فلم يلقم ثديا على الإطلاق، لأن الله تعالى حرّم ذلك عليه لحكمة يريدها سبحانه. قال تعالى: ﴿وَحَرَّمْنَاعَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبَلُ فَقَالَتَ هَلَ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰٓ أَهْلِ بَيْتِ يَكَفُلُونَهُ وَلَا أَمُرَاضِعَ مِن قَبَلُ فَقَالَتَ هَلَ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰٓ أَهْلِ بَيْتِ يَكَفُلُونَهُ وَلَا يَتِن لَنَا الله لَكُمْ وَهُمْ مَلَهُ وَنَصِحُونَ ۞ ﴿ (القصص: ١٢). وقد بيّن لنا الله شيئاً من تلك الحكمة، قد سبق ذكر بعضها.

ورجع موسى إلى الحضن الذي فارقه، وإلى اليد التي تلقته وحملته، وإلى العين التي دمعت عليه وودعته، وإلى الثغر الذي قبّله ولثمه، ثم فارقه ثم عاد إليه مرة ثانية، كيف فرحتك يا أم موسى برضيعك البحّار، وصغيرك الغائب،؟.

لقد عاد رجفان قلبك سكوناً وطمأنينة، وقلق النفس هدوءاً، ودموع الحزن دموع فرح وغبطة، وظلام البيت نوراً وضياءً، وثرثرة الكلام تسبيحاً وتذكيراً، والحزن فرحاً وسروراً، والخوف أمناً ويقيناً، فقري عيناً يا أم موسى بطفلك الرضيع الغائب، وعيشي أنت وإياه على فراش واحد، نسات نفسه تقبل صدرك، ولمسات يديه الصغيرتين تداعب ثديك، وجرس صوته الصغير يقرع أساعك، وزغزغة بصره تغازل بصرك، وحركات رجليه الضعيفتين تضرب حواشيك فأنت في سرور وفرح وهدوء

#### من نبأ موسى وفرعون

وغبطة، فالحمدلله الذي ردالغائب إلى أهله، وربط على جأشك وقلبك حتى عاد إليك من أفزعك فراقه، لك الحمد يارب حتى ترضى، ولك الحمد بعد الرضى.

#### ٦ - (نشأة موسى في بيت عدوه "فرعون").

قبل أن نتعرف على نشأة ذلك الطفل الرضيع، في بيت طاغية العصر – فرعون – اللعين، نتعرف على شيء من سيرة وسلوك فرعون الطاغية الجبار الذي تربى الطفل الرضيع في بيته على غير محبة منه ولا ود، من خلال النصوص القرآنية.

\*إن فرعون ادعى لنفسه الألوهية وأعلن ذلك في الملأ. قال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنَا يَنُهُ اللَّهُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنَ إِلَهِ عَلَى اللَّهُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنَ إِلَهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مُوسَى وَإِنِي لَأَظُنُّ اللَّهِ مُوسَى وَإِنِي لَأَظُنَّ اللَّهِ مُوسَى (القصص:٣٨)

\* وتوعد من اتخذ غيره الها بالسجن والتنكيل. قال تعالى: ﴿ قَالَ لِمِنِ النَّهَ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

قال تعالى ﴿فَكَذَّبَوَعَصَىٰ۞ثُرُّ أَدَّبَرَيَسْعَىٰ۞ فَخَشَرَ فَنَادَىٰ۞فَقَالَ أَنَّارَثُّكُوْ ٱلْأَعْلَىٰ۞﴾(النازعات:٢١-٢٤)

\*وإن فرعون علا في الأرض وأفسد فيها شر فساد.



قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَخْفِ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَ هُمْ وَيَسْتَخْفِ نِسَآءَهُمْ إِنَّهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (القصص: ٤).

وقال تعالى: ﴿فَمَآءَامَنَ لِمُوسَى ٓ إِلَّا ذُرِّيَّةُ مِّن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفِ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِمَ أَن يَفْتِنَهُمُّ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ وَلَمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ (يونس: ٨٣).

\*وتنكر فرعون لرب العالمين، ويسألُ موسى عن رب العالمين، سؤال استنكار واستكبار. قال تعالى: ﴿قَالَفِرْعَوْنُومَارَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (الشعراء: ٣٣)

\*ولقد طغى فرعون كل الطغيان، فأضل قومه وغوى، فقال الله تعالى لنبيه موسى - عَلَيْنَكَلِمْ - ﴿ ٱذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَ طَغَى ١٠٠٠ (طه: ٢٤)

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ طَغَوَّا فِي ٱلِّبِلَادِ ۞ ﴾ (الفجر: ١١)

وقال تعالى: ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ١٠٠ ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ

\*وأعلن فرعون لقومه أن الرأي رأيه، ولا رأي لأحد سواه، وأنه يرشدهم إلى أهدى سبيل، وأقوم طريق.



قال تعالى: ﴿ يَكَقُومِ لَكُمُ ٱلْمُلَكُ ٱلْيُوْمَ ظَلِهِ بِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَأَ قَالَ فِرْعَوْنُ مَآأَرُ بِكُرُ إِلَّا مَآأَرَىٰ وَمَآ أَمَّ لِيَكُرُ إِلَّا مَآأَرَىٰ وَمَآ أَمَّ لِيكُرُ إِلَّا سَأِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾ (غافر: ٢٩)

\*وأوهم فرعو قومه أنه سيصل إلى إله موسى ويسأله هل هو مرسل منه أم لا ؟ وأمر وزيره الضال أن يبني له صرحاً لعله يبلغ الأسباب.

قال تعالى: ﴿ أَسْبَبَ ٱلسَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىۤ إِلَهِ مُوسَىٰ وَإِنِّى لَا عَلَىٰ وَالَّهِ مُوسَىٰ وَإِنِّى لَا ثُلُنَ يُورَعُونَ سُوّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ لَا ثُنُهُ وَ كَذِبَأُوكَ نَالِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ السَّبِيلِ وَمَاكَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴿ (غافر: ٣٧)

\*وعرضت عليه الآيات البينات، والبراهين الصادقة، لطريق الخير والهداية، فكذب بها، وأبى أن ينقاد لها. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَ أَرَيْنَكُ ءَايَنِنَا كُلِّهَافَكَذَّبَ وَأَبَى ۞ ﴿ طه: ٥٠)

\*وادّعى أن له ملك مصر،وأنه أفضل من نبي الله موسى - عَلَيْسَكُلُمْ -.



قال تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ عَ قَالَ يَنْقَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِيَّ أَفَلَا تُبُصِرُونَ ۞ أَمْ أَنَا خَيْرُمِّنَ هَاذَا ٱلَّذِى هُوَمَهِ يَنُ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ۞ ﴾ (الزحرف:٥١-٥٠)

هذه نبذة يسيرة، من خلال النصوص القرآنية، بينت لنا ووضحت شيئا من سيرة فرعون الطاغية، ومواقفه المخزية، نعوذ بالله من حاله، وحال أصحابه، وحال أمثاله في كل عصر ومصر، وفي ذلك غنية ومعتبر لمن أراد أن ينظر ويعتبر.

أما غلامنا الهادي، والذي لازال في المهد، فجرت قدرة الله ومشيئته، أن يلتقطه آل فرعون من اليم الذي أرسل فيه خوفاً عليه، وهرباً من فرعون وآله، والذي أصدر بياناً يقضي بقتل ابناء بني اسرائيل ويستحي نساءهم، وقدر الله وماشاء فعل، أن يسوق موسى - عليه الله أمراً كان مفعو لا.

ومن ولَهِ أمه به وخوفها عليه، بعد أن جرى به اليم إلى ما لا تعلم، أرسلت أخته تتحسس أخباره، وتنظر يميناً وشهالاً، لعل بصرها يقع عليه، أو يطرق سمعها شئ من أخباره، وبالفعل بصرت به عن جنب وهم لايشعرون.

لقد وقع بصرها عليه خلسة، دون أن يشعر به الخدم والجواري وغيرهم، ورأت الحيرة التي هم فيها لكونه لم يمل إلى أي ثدي فيلقمه، ورأت تحرق آسية على موسى مما هو فيه من الصيام عن الطعام والشراب، فاستغلت الموقف في استحياء وخوف ووجل، من أن ينكشف أمرها، وأمر أمها، وأمر أخيها. فقالت لهم: ﴿هَلَ أُذُلُّ مُ عَلَى آهُ لِهِ بَيْتِ يَكَفُلُونَهُ ولَكُمْ وَهُمَ فَقَالت لهم: ﴿هَلَ أَذُلُّهُمْ عَلَى آهُ لِهِ بَيْتِ يَكَفُلُونَهُ ولَكُمْ وَهُمْ لَا لَهُ وَنَصِحُونَ القصص: ١٢)

وقد استغرب القوم، كيف يكونون له ناصحين وهم لا يعرفونه، وكان الاستغراب في مكانه. فلما جلبوه إلى أمه وضمته إليها، لثم ثديها، وارتوى من لبنها، ففرح القوم بذلك، وأعطوا أمه على ذلك أجراً، فصار صنيعها مثلاً يضرب به.

وحاولت آسية أن ترغّب أم موسى للبقاء معها في مقر فرعون، وتغدق عليها من النعم والخيرات، لكنها رفضت ذلك وامتنعت، وعاش في كنف أمه سليهاً معافى، والكفالة والرعاية تصل إليه وإلى أمه من بيت آل فرعون.

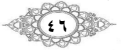
## من نبأ موسى وفرعون

فلم كبر وترعرع طلبته (آسية) أن يقدم إليها لكي تراه وتشاهده، وأمرت حاشيتها باستقباله وتكريمه بالهدايا والجوائز، وتم ذلك.

وورد في حديث الفتون: (فلها ترعرع قالت امرأة فرعون لأم موسى أريني ابني فوعدتها يوماً تربها إياه فيه، وقالت امرأة فرعون لخزانها وظئورها وقهارمتها، لا يبقين أحد منكم إلا استقبل ابني اليوم بهدية وكرامة لأرى ذلك فيه، وأنا باعثة أميناً يحصي كل ما يصنع كل إنسان منكم، فلم تزل الهدايا والكرامة والنحل تستقبله من حين خرج من بيت أمه إلى أن دخل على امرأة فرعون، فلها دخل عليها نحلته وأكرمته فرحاً به، ونحلت أمه بحسن أثرها عليه أن

وزهت زوجة فرعون بابنها المدعى، وفرحت به فرحاً شديداً، وأرادت تكريمه زيادة على ما فعلت، ففكرت في إدخاله على فرعون ليكرمه ويرفع من شأنه، وليغدق عليه من الحلل والجوائز، وعزمت على ذلك وقالت: (لآتين به فرعون فلينحلنه وليكرمنه،

١ - البداية والنهاية (١/ ٣٠١).



فلما دخلت به عليه جعله في حجره فتناول موسى لحية فرعون فمدها إلى الأرض.

فقال الغواة من أعداء الله لفرعون ألا ترى ما وعد الله إبراهيم بنيه أنه زعم أن يرثك ويعلوك ويصرعك فأرسل إلى الذباحين ليذبحوه (١٠).

سبحان الله كيف وصل الحال بفرعون وبطانته السيئة إلى أن يفسروا تحركات ذلك الطفل الصغير إلى أنها تهديدات وتوعدات بانقضاء ملك فرعون على يد ذلك الطفل الرضيع.

لقد استيقنت نفوسهم أنهم على غير الحق، لكن التكبر في الأرض بغير حق يؤدي بصاحبه إلى عدم الانصياع للبراهين والأدلة الصادقة، ولقد هرعت –آسية– زوجة فرعون حينها علمت بأمر زوجها الذباحين أن يذبحوا موسى تناقشه في شأن ابنها الصغير موسى، وتريد أن تقنعه بأنه طفل صغير، لا يعقل من أمور الحياة شيئاً.

١ - المصدر نفسه.



### من نبأ موسى وفرعون

لكن فرعون أثار عليها أسئلة في شأن موسى، وزعم أنه يصرعه ويرثه، وأنه يعلو عليه فلا بد من التخلص منه، لئلا يقع منه شئ من ذلك. وربط الظلمة الظالمون بين ما وعد الله- سبحانه خليله إبراهيم - عليه المنه أن في ذريته الملك والنبوة، وبين هذا الطفل الرضيع وظنوا أنه سيكون من أولئك الذرية، الذين سيهدم ويحطم على أيديهم ملك فرعون وجنوده -مستقبلاً- وكان الأمر كذلك.

وورد في حديث الفتون أن امرأة فرعون جاءت إليه تسعى (فقالت: ما بدا لك في هذا الغلام الذي وهبته لي؟ فقال: ألا ترينه يزعم أنه يصرعني ويعلوني؟!. فقالت: اجعل بيني وبينك أمراً تعرف فيه الحق أنت!،أئت بجمرتين ولؤلؤتين فقربهن إليه، فإن بطش باللؤلؤتين واجتنب الجمرتين عرفت أنه يعقل، وإن تناول الجمرتين ولم يرد اللؤلؤتين علمت أن أحداً لا يؤثر الجمرتين على اللؤلؤتين وهو يعقل.

فقرب إليه فتناول الجمرتين فانتزعهما منه مخافة أن يحرقا يده. فقالت المرأة: ألاترى؟! فصرفه الله عنه بعد ماكان هم به وكان الله بالغاً فيه أمره (١٠).

وهكذا نشأ موسى - السين و وترعرع بين أحضان أمه، وتحت رقابة زوجة فرعون "آسية" التي هيأها الله تعالى لحمايته ورعايته ورقابته والدفاع عنه بالليل والنهار، فصرف الله بسببها عن موسى ظلم الظالمين، وكيد الخائنين والله غالب على أمره، ولكن أكثر الناس لايعلمون.

إنها رعاية الله تعالى ورقابته، وقدرته وإرادته، تكفل بخلقه فرزقهم وهم لا يعلمون. قال تعالى ﴿وَمَامِن دَابَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهُا ﴾ (هود:٦).

ولا يعجزه سبحانه في هذا الكون شي، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَاۤ أَرَادَ شَيَّاً أَن يَقُولَ لَهُ وَكُن فَيَكُونُ ﴿ ﴿ (س:٨٢).

١ - المصدر نفسه.



#### ٧ - (موقف فرعون من موسى - عليتكلم - إلى أن بلغ أشده )

يتجلى لنا موقف فرعون مصر من نبي الله موسى - السَّلَةِ الله موسى على الله وهو لا يزال رضيعاً في المهد في عدة أمور:

الأول: موقفه منه عند ولادته.

الثاني: موقف منه عندما التقطه آله ودخل بيته.

الثالث: موقفه منه عندما أرادت زوجته آسية تكريم موسى – عَلَيْسَبَلَمْ –.

الرابع: موقفه منه عندما علم أنه هو الذي قتل الفرعوني القبطي.

الحق أبلج، والباطل لجلج، واللجاج أصيب به فرعون من قبل ولادة موسى، وحين ولادته، وبعد ولادته.

أمّا الموقف الأول: فسبق بيانه في الفصل الأول. والذي يتلخلص في أن الأقباط قوم فرعون شكوا إليه تخوفهم من انقضاء بني إسرائيل بسبب القتل الذي استشرى فيهم من فرعون وجنده وأنهم إذا انقضوا لا يجدون من يخدمهم، فيضطرون إلى أن يقوموا بالعمل الذي كان بنوا إسرائيل يقومون به من الامتهان

والاحتقار، فأصدر الطاغية أمره بعد مشاورة زبانيته أن يكون القتل عاماً بعد عام مع استحياء النساء واستبقائهم.

أما الموقف الثاني: فيتجلى فيه عظمة الخالق الباري في الحفظ والرعاية لموسى - المنتقل - لها أفلت من يد أمه في اليم. وجال به الموج حتى أوصله بأمر الله إلى قرب بيت عدوه (فرعون) وأخذنه الجواري إلى سيدتهن زوجة فرعون. وكشفت سيدتهن عنه فجعل الله في قلبها محبة له لكن خبره انتشر في القصر وحواشيه، أنه مولود ذكر، فجاء الذباحون لينفذوا ما قد صدر من الظالم فرعون، بدون تردد ولا ريب، لكن وقفت زوجة فرعون ضد هذا الموقف، وقالت لهم مهلاً، حتى يأتي زوجي وأحاوره في شأنه، فتوقف القوم حتى جاء فرعون.وابتدرته قائلة له: ﴿وَقَالَتِ المُراَّتُ فِرْعُونَ قَلْتِ الْمَرَاتُ لَا تَقَ تُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَ الْوَنتَخِذَهُ وَلَكُ لَا تَقَ تُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَ الْوَنتَخِذَهُ وَلَدَا وَلَدَ اللهِ وَلَكَ اللهُ مَلَا اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلِكَ اللهُ وَلِهُ وَلِكَ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِكُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي وَلِي اللهُ وَلِي وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلِي وَلِي اللهُ وَلِي

وألحت عليه في عدم الإقدام على قتله واستوهبته فوهبها إياه. فسبحان مصرف الأمور ومدبرها، لاراد ولامانع لها أعطى، ولامعطي لها منع، ولا راد لها قضى، يعلم السر وأخفى.



أما الموقف الثالث: فإن زوجة فرعون – آسية – طلبت من المرضعة أم موسى، أن ترى ابنها المدعى، لكي تكرمه، وتهديه من الجوائز والحلل، وتفتخر به امام الحاشية والرعية، فاستجابت لها أم موسى، فأتت به إليها فاستقبلته استقبالاً عظيهاً، وأمرت خدمها أن يكرموه، ويعظموا من قدره ومكانته في المجتمع، فكان ذلك.

وأراد فرعون التخلص من ذلك الرضيع الصغير لتخوفه منه، فقامت زوجة فرعون - آسية - ضد ذلك وحاورت زوجها محاورة عقلية حتى أدرك ماقالت له وصار لديه قناعة بذلك فتوقف عن تنفيذ ما أمر به من القتل نحو موسى الرضيع عليتكام.

وأما الموقف الرابع: لما شب موسى - بالسَّكَام - عن الطوق، وبلغ أشده، وصار يذكر في المجتمع على ألسنة الرجال، وكان عوناً ونصيراً - بأمر الله - لبني إسرائيل حيث خفف عنهم كثيراً من الأحمال والأثقال والسخرية والاستهزاء والامتهان والاحتقار في أوساط المجتمع القبطي.

فبينها موسى - عليه في تلك المدينة، إذ رأى رجلين يقتتلان: أحدهما: اسرائيلي من شيعته، والآخر: قبطي من أعدائه. فاستغاثه واستنصره الإسرائيلي فأجابه



فقضى على القبطي، كما أخبر الله بذلك في كتابه فقال تعالى: ﴿ وَدَخَلَ اللّه بِدَلُكُ فِي كَتَابِه فَقَالَ تعالى: ﴿ وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ عَفَى اَدِينِ عَفَى اَدِينِ عَفَى اَدِينِ عَفَى اَدِينِ عَفَى اَدِينِ عَفَى اللّهِ عِينِهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَنْدُهُ اللّهِ عَنْدُهُ اللّهِ عَنْدُهُ اللّهِ عَنْدُ اللّهِ عَلَى اللّه تعالى مُضِلُّ اللهُ عَلَى الله تعالى الله تعالى عَلَى الله علم جذا الحادث إلا الله تعالى ثم موسى والذي من شيعته.

وانتشر خبر المقتول القبطي في المجتمع. وصاروا يبحثون عمن قتله، وأين يكون حتى يقاد، ويقتص منه على فعلته الشنيعة. ورفع أمره إلى فرعون واستعظم ذلك واستنكره، وطلب منهم تقديم البينة والبحث عن الجاني (وعلم موسى - البينيية والبحث عن الجاني (وعلم موسى حائفاً في المدينة يترقب الأخبار، ويفكر كيف المخلص ممن يطلبه ويبحث عنه.)

وعاد موسى - عليه إلى نفسه وحاسبها، ولامها على ماأقدمت عليه، وعلم أن ما أقدم عليه إنها هو ضرب من عمل الشيطان، فقال لها رأى المقتول أمام ناظريه: ﴿قَالَ هَذَامِنَ عَمَلِ الشَّيْطِيِّ إِنَّهُ وَعَدُوُّ مُّضِلٌ مُّبِينٌ ﴿ القصص: ١٥).



ثم لجأ - عَلَيْكُمْ- إلى ربه واعترف بأنه ظلم نفسه، وطلب منه العفو والمغفرة، كما عاهد ربه أنه لن العفو والمغفرة، كما عاهد ربه أنه لن يكون عوناً ولا ظهيراً للمجرمين. قال تعالى: ﴿قَالَرَبِّ إِنِي ظَامَتُ نَفْسِي فَاعْفِرُ لِلهِ فَعَفَ رَلَهُ وَ إِنَّهُ وَهُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا آَنْعَمْتَ عَلَى فَكُونَ ظُهِيرًا لِلْمُجْرِهِينَ ﴿ وَالقصص:١٦-١٧).

وأصبح موقف موسى مهتزاً، لكونه اقترف تلك الخطيئة، فهو خائف من أن ينكشف أمره لأولئك القوم الذين تربصوا به وهو في المهد، فكم حاولوا قتله، والتخلص منه، فكيف وقد وقع منه ما يسئ إليهم، ولو انكشف فأين يذهب؟، وكيف يبحث عن المخرج للهروب حتى لا يقع في قبضة أولئك المجرمين؟.

وقضى الله سبحانه وتعالى أن ينكشف أمر موسى لدى فرعون وجنوده بطريقة عجيبة حيث لم يتعبوا في استقصاء الخبر، بل جاء الخبر إليهم دون عناء ولا مشقة.

فبينها كان موسى - في مدينته خائفاً يترقب الأخبار، إذ هو بذلك الرجل الذي من شيعته الذي استنصره واستغاثه على المعاونة على قتل القبطي، ورآه موسى وهو يريد أن يبطش برجل آخر فرعوني فطلب من موسى إعانته عليه كها أعانه من قبل على

السابق. فاستنكر موسى - عَلَيْتَكُم - فعل الرجل، ووصمه بالغواية، وبيّن الله ذلك في كتابه فقال: ﴿ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفَايَتَرَقَّبُ فَإِذَا اللّه ذلك في كتابه فقال: ﴿ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفَا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا اللّهِ عَلَى اللّهُ ذلك في كتابه فقال: ﴿ فَأَصْبَحَ فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

نعم إن الإقدام على قتل النفس البشرية بدون مبرر شرعي عمل لا يجوز بل هو ضلال مبين، واتفقت الشرائع السهاوية على المحافظة على النفس البشرية وعدم إزهاقها إلا بحقها.

فانفك النزاع بين الإسرائيلي والفرعوني، وانطلق الفرعوني بعد ما سمع الحوار الذي دار بين موسى والإسرائيلي إلى قومه، وأخبرهم الخبر، وأن موسى هو الذي قتل الفرعوني. فعليكم أن تأخذوا بالثأر، وهنا جند فرعون جنده، وأمرهم بالبحث عن

موسى والقبض عليه، وتقديمه للعدالة، أهذا يصدر من موسى الذي تربى في بيوتنا، وأحسنا إليه وأغدقنا عليه يفعل فعلته الشنبعة؟.

ولما بدأ الجند يبثون عيونهم من أجل التعرف على مكان موسى لكي يصلوا إليه، أسرع إليه الجندي المؤمن المجهول بتدبير الله تعالى وقضائه له فأخبره خبر القوم، وأنهم جادون في البحث عنه من أجل أن يقتلوه، واقترح عليه أن يخرج من تلك المدينة قبل أن يصلوا إليه.

وأخذ موسى به بنصيحة ذلك الرجل وخرج من المدينة والخوف يتهالكه ليس له معين ولا نصير، ولا ركن شديد يأوي إليه على وجه الأرض.

قال تعالى: ﴿ وَجَآءَ رَجُلُ مِّنَ أَقَصَا ٱلۡمَدِينَةِ يَسۡعَىٰ قَالَ يَـمُوسَىۤ إِنَّ ٱلۡمَدَ عَالَىٰ عَالَ يَـمُوسَىۤ إِنَّ ٱلۡمَلَاَ يَاأَتَـمُرُونَ بِكَ لِيَـقُـتُلُوكَ فَٱخۡرُجۡ إِنِّى لَلْكَ مِنَ ٱلنَّصِحِينَ ۞ فَنَرَجَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ۞ القصص (٢٠-٢١).

ولقد نجاه الله تعالى من قبضة أعدائه، وامتن سبحانه عليه بذلك، وهو صاحب الفضل والمنة، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ



#### ٨ - (موقف زوجة فرعون من زوجها وموسى)

إن الله سبحانه إذا أراد شيئا هيأ له أسبابه، وإن الله سبحانه قادر على إيجاد ذلك الشئ من دون أسباب، ولقد سبق في علم الله تعالى الأزلي أن عبده موسى عليسي سيكون من المرسلين. كما سبق في علمه تعالى أنه سيقع في أيدي أعدائه وهو طفل رضيع ليكون لهم عدواً وحزناً. فهيأ الله تعالى لعبده الضعيف من يحفظه ويكفله، ويرعاه من داخل بيوت أعدائه، وهم لايشعرون ماذا تكون العاقبة.

إن زوجة فرعون "آسية بنت مزاحم" قد هيأها الله تعالى لتكون سببا في نجاة موسى - المنتقلام- من فرعون وقومه، كما أن



## من نبأ موسى وفرعون

موسى - ﴿ لِيُسْكِلُهُ - كان سبباً في هدايتها ونجاتها من النار، وهنا تثار عدة أسئلة:

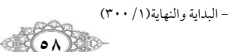
هل زوجة فرعون عالمة بالدور الذي سيقوم به موسى تجاه زوجها؟ وهل هي عالمة بها سيكون لها من الخير العظيم على يدي هذا الطفل الرضيع في المستقبل؟.

والجواب على ذلك واضح وجلى أنها لا تعلم شيئا عن ذلك، إذن ماالسر في ذلك كله؟، إنه تدبيرالله وتصريفه للأمور كيف يشاء، لاراد لما قضي، ولامانع لما أعطى، ولامعطى لما منع.

ويتجلى موقف زوجة فرعون نحو موسى عَالْسَيْكُامْ وزوجها في عدة أمور:

الأول: فرحها به، ومحبته عندما نظرت إليه ورأته في التابوت،وذلك عندما قرِّب إليها من الخدم والجواري، حيث قذف الله سبحانه في قلبها له مكانة.

وقد ورد في حديث الفتون ما نصه: (فلما فتحته-أي التابوت-رأت فيه غلاماً فأُلقِيَ عليه منها محبة لم تلق منها على أحد قط(١)).



١ - البداية والنهاية (١/ ٣٠٠)

الثاني: أنها وقفت ضد من أراد أن يبطش به من جنود فرعون، وذلك أنهم لما علموا به في بيت إلههم المزعوم قدموا إليه قاصدين ذبحه والتخلص منه فقالت لهم (لاتقتلوه).

الثالث: أنها حاورت زوجها الطاغية، وحاولت التلطف به واستعطافه نحو هذا الغلام، بحيث يهبها إيّاه ويصدر عفواً عنه من تنفيذ الإعدام فيه فقالت: ﴿وَقَالَتِ ٱمۡرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي مَلَكُ لَا تَقَتُلُوهُ عَسَىٓ أَن يَنفَعَنَا آوُ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ وَلَدًا وَهُمْ القصص: ٩)

وقد وافق فرعون على طلبها على مضض من ذلك، ووهبها إيًّاه. وقد كان قرة عين لها بقضاء الله وقدره حيث أخرجها بفضل الله تعالى من الظلمات إلى النور ونجاها ربنا سبحانه بسبب موسى من فرعون وقومه الظالمين.

وكان حسرة وندامة على فرعون لأنه رفض أن يقبل ماقالت له زوجه، فوقع في الشقاء في دنياه وآخرته نسأل الله السلامة.

الرابع: اهتمت به حيث بحثت عن كل مرضع لتقوم بإرضاعه ورعايته وأرسلت خدمها يبحثون لها عمن يقوم بذلك، وقضاء الله سبحانه نافذ، فقد حرم عليه المراضع كلها إلا من قبل

### من نبأ موسى وفرعون

أمه. فوقع الاختيار الذي لا مفر لهم منه عليها لكي تقوم بالدور المطلوب من إرضاعه ورعايته والحفاظ عليه، ولكي تقر وتهنأ عينها بولدها ويذهب عنها الحزن والوله ولكي تزداد إيهاناً بوعدالله تعالى لها.

الخامس: تابعت رعايتها لموسى - عليتكلم - وهو عند أمه حيث دفعت لها أجرة من أجل موسى، وبعد أن عاش في كنف أمه برهة من الزمن طلبت آسية منها أن ترى ابنها موسى فلبت أم موسى طلبها وقدمت به إليها فهيأت له استقبالاً كبيراً من حاشيتها وطلبت منهم إكرامه ونحله الجوائز والهدايا.

السادس: أنها لما وصل إليها زائراً فكرت في تقديمه لفرعون من أجل تكريمه وتعزيز مكانه، وحتى لا يصل إليه أي عدوان من الآخرين، وبالفعل قامت بإدخاله على طاغية زمانه ولما وقع بين يديه مد موسى — المستقلام يديه فجرها إلى أسفل حتى تأذى فرعون من ذلك، ولما رأى زبانيته ذلك منه نحو إلههم المزعوم أشاروا عليه بالقتل خوفا من أن يكون حتفه في المستقبل على يديه، فأصدر أمره بذبحه، لكنها حاورته حتى أنقذته بأمر الله تعالى.

السابع: إن تلك الفرحة من آسية لموسى - عندما رأته لأول وهلة صاحبها ولاء قلبي منها له، فصارت تكن في قلبها مالايظهر على أعمالها وأقوالها.

ولها صارت المواجهة بين موسى - عَلَيْتُكُمْ - وبين فرعون وسحرته في يوم الزينة كانت هي -رَضَالِلَهُ عَنْهَا - ترصد الموقف، وتتربص بفرعون وجنده، وتدعو الله سبحانه أن ينتصر موسى عليهم. وكتب الله تعالى النصر لموسى - عليهم. وكتب الله تعالى النصر لموسى - عليهم.

#### ٩ - ( دخول موسى المدينة وخروجه منها )

لقد شب موسى - عليه عن الطوق، وبلغ أشده، واستوى في عقله وجسمه وجميع ما من الله به عليه من الجوارح وغيرها، صار نصيراً لبني إسرائيل المستضعفين، فكان يدافع عنهم، ويزيل الظلم قدر جهده وطاقته إذا وقع عليهم.

والرجل إذا بلغ مبلغ الرجال يمشي في الأرض، ويغشى المجتمعات، ويأخذ ويعطي، ويبيع ويشتري، ويأمر وينهى، ويقدم ويؤخر، وهذه كلها من صفات الرجولة.



وموسى - عليه عن عشه الذي ألفه وعاش فيه بعد أن بلغ أشده. ودخل "المدينة" مجتمع الناس العام على حين غفلة من أهلها الذين يحرسونها، ويديرون شؤونها من فرعون وجنده، فرأى مشهداً أثار نخوته ورجولته، ونصرته لبني إسرائيل، وكان السبب في خروجه من تلك المدينة في مصر إلى بلاد مدين.

ذلك المشهد هو اقتتال رجلين أحدهما من بني إسرائيل من قوم موسى - علي المستخرج وشيعته. والآخر من القبط من قوم فرعون وحزبه.

ولم يعتد موسى - على القبطي حتى صرخ فيه الإسرائيلي الذي من شيعته وطلب منه الغوث والإعانة على القبطي.

فلم رأى موسى - بالخطيئة والندامة على ما أقدم عليه، فوصف عمله أنه من عمل الشيطان، ووصف الشيطان بأنه عدو للإنسان ومضل له ضلالاً مبيناً.



فلجاً موسى - المَيْنَكِيْم- إلى ربه وتذلل وخضع بين يديه واعترف بظلم نفسه فيها أقدم عليه، وطلب منه العفو والصفح والعفران. قال تعالى: ﴿وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ عَفَلَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا وَالعفران. قال تعالى: ﴿وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ عَفَلَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَلْذَا مِن شِيعَتِهِ وَهَلْذَامِنَ عَدُوقِ فَاللّهَ عَنْهُ اللّهَ عَلَيْ اللّهَ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهَ عَلَيْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهَ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

الإنسان من طبيعته الخطأ والوقوع فيه (كل ابن آدم خطاء...) لكن المطلوب ممن وقع في خطأ أن يقلع عنه ويندم على فعله، ويلجأ إلى ربه بأن يتجاوز عن ما صدر منه من الأخطاء كما فعل نبي الله موسى - علينتكم -.

وقد استجاب الله سبحانه لعبده موسى عندما طلب منه أن يغفر له ما وقع فيه من الخطيئة فغفر له، لأن من أسمائه سبحانه "الغفور" ومن صفاته "المغفرة" ومن أسمائه "الرحمن" ومن صفاته "الرحمة".



وربنا سبحانه كريم خزائنه ملأى، ويده سحاء يفرح بتوبة عبده ورجوعه إليه، وكما جاء في الحديث "من تقرب إليه شبرا تقرب الله إليه ذراعا، ومن تقرب إليه ذراعا، تقرب إليه باعا، ومن جاء إليه يمشى جاء إليه هرولة".

والله سبحانه قريب مجيب لمن دعاه ولجأ إليه، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيكٍ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانُ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ مَيْرَشُدُونَ ﴿ وَلَيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ مَيْرَشُدُونَ ﴾ (البقرة: ١٨٦).

إن الإنسان مهما ارتكب من الذنوب والخطايا فإن أبواب الله مفتوحة بالليل والنهار، فلا يقنط الإنسان ولاييأس من عفو الله ورحمته ومغفرته، وإن أعظم ذنب عصى الله به هو الشرك.

ويأتي بعد الشرك في الظلم، الاعتداء على النفس البشرية وإزهاقها بغير حق، ولذا وصف الله من فعل ذلك بقوله: ﴿فَكَأَنَّ مَاقَتَ لَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا (الهائدة: ٣٢).

وورد في الحديث الصحيح: أن قتل النفس بغير حق من السبع الموبقات. ومع هذا قال ربنا سبحانه: ﴿قُلۡ يَكِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ

أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّدُوهُ وَٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴿ الزمر: ٣٠)

فعلى كل من وقع في خطيئة سواء كانت كبيرة أو صغيرة أن يتوب إلى الله تعالى ويستغفره ويتوب إليه ويندم على ذلك، ويخلص في توجهه إلى الله ولا يعود إلى ذلك.

لقد غفر الله تعالى لعبده موسى - النيكية لله أصبح يعيش في تلك المدينة التي ارتكب فيها تلك الخطيئة خائفا يترقب لهاذا؟ إنه خائف من أن ينكشف أمره فيها أقدم عليه من قتل الرجل القبطي لدى فرعون وجنده فيبطش به على مرأى ومسمع من الملأ. وخائف لأنه لا يوجد لديه ركن شديد يأوي إليه لا من شيعته ولا من غيرهم.

وخائف أن يعود ضرر ما ارتكبه على بني إسرائيل، فهم مستضعفون، وربها يزدادون استضعافاً واحتقاراً بسببه، وخائف على أسرته –أمه وأخته– ومن سواهم أن يقع عليهم من ألوان العذاب ماالله به عليم وذلك بسببه خاصة وأن فرعون وجنده يتربصون ببني إسرائيل الدوائر فهم في شقاء وبؤس وفي بلاء عظيم كها ذكر الله ذلك عنهم.



## من نبأ موسى وفرعون

إن موسى - السِنَهُ إلا - يترقب متى يصلون إليه، ويترقب متى يقع في أيديهم، ويترقب كيف يواجههم إذا تراءى هو وإياهم.

وهو في حالة الخوف والترقب في المدينة يرى مشهدا آخر يتكرر على ناظريه مرة ثانية وهو أن

الإسرائيلي الذي استغاثه في المشهد الأول لقتل الرجل القبطي يستصرخه في المشهد الثاني لقتل رجل قبطي آخر.

وهنا يلوم موسى - علي الله صاحبه الذي من شيعته، ويصفه بالغواية في قوة وحزم، لكن مع هذا لم يتخل عنه وعزم على نصرته، فلما أراد موسى - علي البطش بالقبطي دخل الوسواس في نفس الرجل الإسرائيلي الذي من شيعة موسى وظن أن موسى قادم عليه هو نفسه وأنه سوف يبطش به دون القبطي.

وهنا كشف الإسرائيلي سر المشهد الأول - والذي لا يعلم عنه الا الله وحده ثم موسى والإسرائيلي - أمام القبطي وصاح الإسرائيلي بموسى لائها ومذكراً له ﴿ فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِٱلَّذِى هُوَ عَدُوُّ لَهُ مَا قَالَ يَمُوسَى أَتُرُيدُ أَن تَقْتُ لَنِي كَمَاقَتَلْتَ نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ إِن عَدُونَ لَهُ مَا تَريدُ إِلّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴿ وَالقصص: ١٩)



إنه موقف مشين من ذلك الرجل الإسرائيلي نحو من نصره وشد من أزره أن يكشف الأسرار التي بينها أمام عدوه القبطي لمجرد الخوف والخور المتوقع وليس متحققا، ويزيد على ذلك وصف موسى - المينيلام بالجبروت في الأرض ومن كانت هذه صفته فلن يكون من المصلحين، بل سيكون من المفسدين في الأرض. قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفَايَتَرَقِّ مُ مُبِينُ ﴿ فَلَمَا اللّهِ مَن المُوسَى إِنَّكَ لَعُويٌ مُّمِينُ ﴿ فَلَمَا اللّهِ مَن المُوسَى إِنَّكَ لَعُويٌ مُّمِينُ ﴿ فَلَمَا اللّهِ مَن المُوسَى اللّهِ مَن المُوسَى اللّهِ مَن المُوسَى اللّهِ مَن المُوسَى اللّه وَمُوسَى إِنَّكَ لَعُومِ مُن المُوسَى اللّه اللّه مَن المُوسَى اللّه اللّه مَن المُوسَى اللّه مَن اللّه اللّه مَن اللّه اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه اللّه اللّه مَن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مَن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مَن اللّه مِن اللّه مَن اللّه مِن الللّه مِن اللّه مِن الللّه مِن اللّه مِن اللّه

وينكشف السر أمام القبطي، ويتضح له أن الذي قتل الرجل القبطي في المشهد الأول هو موسى - المنتقل - فيتلقف هذا الخبر، ويحفظه ويذهب به إلى الذين لا زالوا يبحثون عمن قتل ذلك القبطي، ويلقيه على فرعون فتثور حفيظته، ويشتد غضبه، ويستنكر صدور ذلك من رجل عاش في بيته وأنعم عليه - كما يزعم ورعاه، وفي النهاية تكون النتيجة هذه. فيصدر أمره بالبحث عنه وتنفيذ حكم الإعدام فيه بدون تردد أو تريث.



## من نبأ موسى وفرعون

إنني أقف مندهشا ومستفها ومستغربا أمام موقف موسى النبي أقف مندهشا ومستفها ومستغربا أمام موقف موسى الظلمة، وهو يفكر كيف يفلت منهم؟ وكيف ينجو من بطشهم؟.

لكني لما أتذكر حفظ الله تعالى له وهو لايزال رضيعا ضعيفا حيث صانه وحفظه من بطش أعدائه (فرعون وجنده). تزول الدهشة، كما يزول الاستفهام والاستغراب، فإنه سبحانه سيحفظه كذلك بعد ما بلغ أشده واستوى.

والله تعالى لايسلط عباده الظالمين على عباده الصالحين، لكن الامتحان والابتلاء للعباد من السنن الربانية، فينبغي أن لا ننسى عندما تقع الأحداث أن الذي خلق الخلق ورزقهم وأنعم عليهم ومنحهم القوة هو الله العلي العظيم فهو قادر أن يسلب كل شئ منهم فمن لاذ بجانبه ما خاب، ومن أدبر عنه خسر وبار، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لايعلمون.

فقيمة اليقين بالله، والتوكل على الله، والرجاء فيها عند الله-تعالى- من أقوى عوامل الثبات للإنسان في حياته، وبعد مماته.

# ١٠ - ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّاهُو ﴾

لقد عاش نبي الله موسى - المنافية المدينة خائفاً يترقب بسبب ما أقدم عليه من البطش بذلك القبطي، وانتشر خبره لدى من يتربص به الدوائر. وفي غمرة الحدث وتوقع القبض عليه من الأعداء تضيع الأفكار بل تهرب من صاحبها، ولا يدري ماذا يعمل، فيصاب بالحيرة في أمره لأنه لايدري من أين يأتيه الحدث، لكونه لايعلم الغيب فيدفع عن نفسه ما اطلع عليه لكن العناية الربانية والقدرة والمشيئة المطلقة هي التي تسير الأمور إن العباد مها أعطوا من القوة والجبروت في الواقع البشري فهم ضعاف مهازيل، وهم في قبضة الله لا يستطيعون جلب خير لأنفسهم، ولا دفع شرعنهم.

فلهاذا التكبر والتجبر والإعراض، ولهاذا المؤتمرات والمؤامرات الجوفاء على بعضهم البعض، والتصريحات الفجة؟.

لقد هيأ الله تعالى لعبده موسى ﴿ اللَّهِ عَالَى اللهِ عَبْرُ اللَّهِ عَالَى العَبِدِهِ مُوسَى ﴿ اللَّهِ عَالَى الطّريقِ الأسلم. وما أجمل النصح والإرشاد في ساعة الكرب والاختناق.

إن موسى - علي عيش حالة كرب من تربص أعدئه به ، ومتابعتهم له ، وبحثهم عنه ، وليس له من يعينه بالرأي والمشورة ، وهو فرد أعزل من كل شئ . فيأتي ذلك الرجل من مكان بعيد همِّن أَقَصَا ٱلْمَدِينَةِ من الله ومنة منه لعبده الخائف المترقب الوجل ، بعد أن علم بخبر القوم وأنهم يبحثون عن موسى خبره الخائف من أجل القضاء عليه، فينطلق مسرعا تجاه موسى يخبره الخبر.

وهنا عدة أسئلة واستفهامات عدة نحو هذا الرجل ودوره. منها:

ما هي العلاقة بين موسى وهذا الرجل؟هل هو من شيعته؟أو هل هو من قرابته؟ وهل كان بينه وبين موسى تعاون في ذلك المجتمع الجاهلي؟وهل هو مكلف بدور معين يقوم به؟وهل كان يعلم بمقر موسى؟وكيف؟وكيف وصل إليه، وجنود فرعون منتشرون في أنحاء المجتمع؟وكيف وصل إليه خبر الملاً؟

إن هذه الأسئلة لانستطيع أن نجد لها جواباً يقيناً ، لكن الذي يجب أن لا نحتار فيه أن قيام ذلك الرجل بذلك الدور العظيم هو من حفظ الله لعباده ورعايتهم ودفع الشرور عنهم فلله الحمد على

فضله واحسانه . لقد قام ذلك الرجل بدور الرجال إذا ذكر الرجال ، والرجال قليل .

إنه رجل لأنه اخترق الملأ (فرعون وملائه) وعرف خبرهم وعرف خبرهم .

وإنه لرجل لكونه لم يأبه بفرعون وجنوده ، ذلك الرجل الذي ادعى الربوبية والألوهية، ويا ويل من يخالفه في الرأي، أو يخرج عن قانونه ، فذهب إلى موسى لكي يخبره وينقذه من الوقوع في قبضتهم.

كم تحتاج الأمة إلى الرجال الصادقين الصالحين الذين يفكرون لها ويتشاورون في قضايا أمتهم ودينهم ، ويكشفون مخططات الأعداء، ويعدون العدة لإنقاذ أمتهم من الوقوع في براثنهم ، ويحفظون دينهم من التشويه ، والنقص أو الزيادة، ويبلغونه كها جاء من عند الله .

لقد استجاب موسى - عليه المستحة ذلك الرجل ولا شك أنها وقعت على قلبه برداً وسلاماً ، ونفست عنه كرباً وهما وحيرة من أمره.



فخرج من تلك المدينة وربها يكون الهاجس الأمني يسيطر على موسى في طريقه فربها يلحقون به في الطريق فينتقمون منه.

خرج موسى - عَلَيْسَكُمْ - وحيداً في طريقه من مدينته الظالم أهلها إلى مدينة مدين، ولسانه يلهج بالدعاء لربه أن يهديه السبيل الأقوم، وأن ينجيه من أولئك القوم الظالمين.

ليس معه من يؤنسه في طريقه ، ولا ينفس همه وكربته ، ولا يه من روعه وخوفه ، ولا يتجاذب معه أطراف الحديث ، ولا يدله على مسالك الطريق ، وليس له خبرة من قبل ذلك ، وما كان يتوقع أن يصل به الأمر إلى ذلك ، حيث عاش منعاً مدللاً في بيت الملك والعظمة .

هذه حياة الأنبياء وسيرتهم ، وهذه أقدار الله تعالى لهم ، تولى الله تعالى تربيتهم ، وابتلاهم قضاء وقدرا منه لهم، ليكونوا قدوة لمن بعدهم من أمتهم، وليعلم ورثة الأنبياء أن الطريق الصحيح هو طريق الأنبياء فليصبروا وليحتسبوا على ما يلاقون في طريقهم وليدعوا ربهم أن يهديهم السبيل المستقيم وأن ينجيهم من كيد



الكائدين ، وحقد الحاقدين، ومكر الماكرين ، أسوة بالأنبياء في ذلك ، ولا يستعجلوا الطريق ، فإن النصر بيد الله تعالى ، ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللهِ تَعَالَى ، ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ اللّهِ الللللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللللللّهِ اللللّهِ

#### ١١ - (الرحلة البرية الأولى لموسى - الشيكية - الخروج من الوطن)

لما خلق الله سبحانه الكرة الأرضية خلق فيها بحاراً وأنهاراً، وسهولاً وجبالاً، وجعل فيها رواسي شامخات، وجعل الليل والنهار آيتين لمن أراد أن يذكر أو أراد شكوراً، وأمر عباده بالمشي عليها لكي يروا آيات الله العظمى فيزدادوا إيهاناً وخشوعاً وخضوعاً لخالق هذا الكون سهائه وأرضه.

قال تعالى : ﴿ هُوَالَّذِى جَعَلَ لَكُو الْأَرْضَ ذَلُولَا فَامَشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزَ قِلِّهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ۞ (الملك: ١٥).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْآَيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَتِ لِلْأُولِي ٱلْآلَبَ فِي ٱلْآيَدِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيكَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَتُعَامَا خَلَقَتَ هَذَا بَلِطَلَا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَ ٱلنَّارِ ﴿ ﴾ (آل عمران: رَبَّنَا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَلِطِلَا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَ ٱلنَّارِ ﴿ ﴾ (آل عمران: 191-191).



ولقد خرج نبي الله موسى - عليه من بلده الذي ولد فيه ونشأ فيه "مصر" إلى بلد آخر لا يعرفه، ولا يعرف الطريق إليه، يسمى "مدين" خرج وحيداً لا أنيس معه في الطريق من قريب ولا من بعيد، يتجاذب معه أطراف الحديث، ويؤنسه وحشة الطريق. ولم يخرج آمناً مطمئناً ينظر في صفحات الكون المشاهد، ويرى عظمة الله تعالى في مخلوقاته المتعددة والمتنوعة، بل خرج خائفاً وجلاً من قوم تمالؤوا عليه ليقتلوه، وينزلوا به أشد العقوبة، وكان يترقب الانقضاض عليه من كل جانب، لأنه لايعرف مسالك الطريق، وما تعود ذلك، آه من وحشة الطريق،وانعدام النصير، وقلة السالك،وجور الباغي، ومطاردته.

ومن كان هذه حاله -خوف يتملكه، وعدو يطارده ويتهدده-يبقى في حالة قلق، وتربص مستمر، وتفكير مضطرب، لايدري متى يبطش به العدو، ويقع في قبضته، ولايدري متى يصل إلى قوم



يأنس برؤيتهم، ويزيلون عنه شيئاً من العناء والوحشة والرجفة والقلق، ولا يدري متى يعود إلى وطنه الذي أخرج منه وهو غير راض بذلك.

إنها معاناة في داخل النفس، ومعاناة في الطريق، ومعاناة من قلة الزاد، وأنيس الطريق، ومعاناة ممن سيلقاهم أمامه، كيف يأوي إليهم، وكيف يقص خبره عليهم، وكيف يستقبلونه؟.

لكن الرجل المؤمن بالله، والواثق بنصره، والمتوكل عليه حق التوكل، يلجأ إليه ويعتصم به ويتضرع إليه، فهو الخالق الرازق وهو المحيي والمميت، وهو النافع وبيده مقاليد الأمور، لا راد لها قضى، ولا مانع لها أعطى، ولا مذل لمن أعز، ولا معز لمن أذل.

لقد لجأ موسى - المِنْ إلى - بجلال الله وعظمته فدعاه وحماه وهما وهيأ له من الأسباب وطرق الخبر الشيئ الكثير.

لما خرج - المنتقلام من مدينته وهو خائف يترقب، بعد أن علم علم اليقين أن القوم يبحثون عنه، وقد عقدوا مؤتمرهم للقضاء عليه، وجاءه الناصح بذلك الخبر، شد عزمه وخرج من مأزره، وطلب من ربه أمرين عظيمين:



## من نبأ موسى وفرعون

الأول: طلبه النجاة من الظالمين. قال تعالى: ﴿ فَخَرَجَ مِنْهَاخَآبِفَا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نِجَيِّنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ۞ ﴿ (القصص: ٢١).

الثاني: طلبه أن يرشده ويهديه إلى الطريق المستقيم. قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا اَوَجَّهُ تِلْقَ آءَ مَدْيَرَ فَالْ عَسَىٰ رَبِّي ٓ أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَلَمَّا اَوَجَّهُ تِلْقَ آءَ مَدْيَرَ فَالْ عَسَىٰ رَبِّي ٓ أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ وَلَمَّا القصص: ٢٢).

إن اللجوء إلى الله تعالى في حالة السراء والضراء هو المطلوب، لأن الله سبحانه هو مسبب الأسباب، ومقدر الأمور، وبيده مقاليد كل شئ.

إن البشر مهما أعطوا من القوة ومهما أعدوا من العدة، فإنهم لايساوون شيئا أمام قدرة الله وعظمته، فالخلق خلق الله، والأمر أمره.

وإن نبي الله موسى - السَّرَام - لجأ إلى قوة ما بعدها قوة، وإلى رعاية ما بعدها رعاية، وإلى رقابة ما بعدها رقابة، وإلى إرادة ما بعدها إرادة، لجأ إلى الله تعالى، ونعم بالله، ماخاب من دعاه ولا خاف من توكل عليه ولا ذل من لاذ بجانبه.



إن الظالمين نسوا قدرة الله، وظنوا أنهم خارجون من قبضة الله سبحانه، إنهم في غيهم يعمهون، وفي ظلالهم يسدرون، إنهم جاهلون بحقيقة أنفسهم، ومن كان حاله كذلك فهو ظالم لنفسه ولغبره.

ولذا يجب الحذر منهم، وكشف حالهم، والبعد عن العيش في كنفهم، فإنهم لا يزيدون الناس إلا ضلالاً وتباراً.

وعلى المسلم أن يدعو ربه أن يوفقه في أقواله وأعماله، وأن يهديه إلى الطريق والسبيل القويم، فإنه لا يهدي لذلك إلا هو سبحانه، ويجب أن يكون هذا ديدن المسلم، ويزداد ذلك في حالة الكرب والشدة كما فعل نبى الله موسى - المسلم،

وبينها نبي الله موسى - علينكل - ماشياً في طريقه إلى (مدين) وقبل أن يصل إلى تلك المدينة وجد في طريقه ماءً يسمى (ماء مدين) يرد إليه الناس يسقون رعاءهم ، ويروون غليلهم ، وإن منظر الرعاة وهم يسقون رعيتهم - من الهاشية - ليثير الدهشة لمن ينظر في أمرهم، ويشاهد حالهم.

لو نظرت إلى الدلاء وهي في أشطانها خالية وملأى من الماء، واختلافها في النزع والإنزال ، ولو سمعت إلى الرجز ممن يسقي



وينزع الدلاء ، ولو رأيت تزاحم المواشي على الماء ، ولو رأيت التنازع بينهم فيما يريد كل واحد أن يتقدم عن صاحبه وجاره لرأيت عجباً ، ولو رأيت عضلات الذراعين المفتولتين وهي تنزع في الدلاء ، ولو رأيت العرق وهو يتصبب من الجبين ومناسم الجسم ، مبللاً الملابس، ولو سمعت النغمات التي تصدر منهم وهم ينادون بها دوابهم ، ولكل نوع من الماشية نغمة غير نغمة الأخرى فللغنم نغمة ، وللبقر نغمة ، وللإبل نغمة ، وللحمير نغمة، لرأيت عجباً.

ولقد لفت انتباه نبي الله موسى - المستخد من تلك الأمة المجتمعة على السقي، وقد ابتعد عنهم امرأتان تذودان غنمهما عن ذلك المجتمع، فلا يزاحمان القوم في السقي، وتنتظران صدورهم حتى تتمكنا من السقي بدون مزاحمة ولا مشادة، حياءً وخجلاً من مزاحمة القوم، أو ضعفاً وعدم قدرة على ذلك، وكلاهما من طبيعة المرأة ، فالمرأة العاقلة تقدر وتحترم نفسها ومن وراءها، فكيف إذا كانت من بيت عز ومكانة، كهاتين المرأتين، فإن مزاحمة المرأة للناس في منتدياتهم وفي قضاء حوائجهم ليس من طبيعتها، بل إذا

حصل منها شئ من ذلك فإنه سلوك مشين وخارج عن طبيعتها التي خلقها الله عليها .

ولقد رحم نبي الله موسى - الله المرأتين اللتين اللتين البين البين البين البين البين البين البين البين البين عن مزاحمة الرعاة ، ولها سألهما موسى - البين البي

الأول: أنهم لا يسقيان أصلاً حتى يصدر الرعاء.

الثاني: أن أباهما شيخ كبير.

ويبدو والله أعلم أن أباهما رسم لها الخطة في السقي، فلكونه لا يستطيع أن يرد معها الهاء لمساعدتها في السقي، ولعدم وجود محرم لها، أرشدهما إلى التريث، والبعد عن المزاحمة للرعاء حتى يصدروا، ثم تردان بعدهم الهاء فطبقتا ذلك، وربها يكون ذلك التصرف صادراً منها لرجاحة عقليها، وتغلب الحياء والخجل عليها حتى لاتقعان في مزاحمة الرعاة، فلله درهما، وشكر الله سعيها، وهكذا شأن المسلهات المؤمنات القانتات السائحات يغضضن من أبصارهن، ويحفظن فروجهن، ويبتعدن عن مواطن الرجال في أي مكان كانوا.

### من نبأ موسى وفرعون

فتقدم موسى - علي إلى الماء وكشف الغطاء عنه وأدلى دلوه ونزع لهن من الماء وسقى لهن، وعاد إلى الظل مناجياً ومنادياً ربه في خضوع وافتقار، وسكون وانكسار.

اخرج ابن أبي شيبة بسنده عن عمر بن الخطاب والمناس موسى - المناس ورد ماء مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون قال: فلما فرغوا أعادوا الصخرة على البئر، ولا يطيق رفعها إلا عشرة رجال، فإذا هو بامرأتين تذودان قال: ماخطبكما؟ فحدثتاه، فأتى الحجر فرفعه، ثم لم يستق إلا ذنوباً واحداً حتى رويت الغنم. قال ابن كثير: اسناده صحيح.

إن هذه المبادرة من نبي الله موسى - النَّه في إعانة الضعيف ومساعدته في قضاء حاجته لهو خلق عظيم حتّ عليه الدين الحنيف.



إن موسى - علي الله الله ومن كانت هذه حاله فإنه يبحث عن مكان خفي لايراه الناس ولا يحب أن يروه حتى لاينكشف أمره خشية أن يدلوا عليه أعداءه ، لكن موسى - علي المنكشف أمره غله الخيرات ، ويساعد المحتاج ، ويعين الضعيف على قضاء حاجته ، مفوضاً أمره إلى خالقه ومتوكلاً عليه ، ومعترفاً بضعفه وفقره أمام ربه وخالقه .

وهكذا يجب على الذين يقتدون برسل الله الكرام-عليهم الصلاة والسلام- وينتهجون نهجهم، ويسيرون على طريقهم غير عابئين بالعوائق والعقبات التي يلاقونها في طريقهم إلى الله تعالى .

لقد رجعت المرأتان إلى مستقرهما، وإلى أبيهما، وهما تحملان شعوراً عجيباً عن ذلك الرجل الذي بادر إلى السقي لهما وإعانتهما، بعدما استفسر عن حالهما، وأخبرتا أباهما بحاله، وربما أنهما سمعتا مناجاته لربه، ونقلتا تلك المناجاة إلى أبيهما.

#### ١٢ - ( موسى - المِنْكَلِيم - والشيخ الكبير )

لما قام موسى - عليه بالسقى لتلك المرأتين الضعيفتين تولى إلى الظل وحيداً فريداً أين يؤمم وجهه، وأين يتوجه وأين يأوي ويختفي من الأعداء الذين يتابعون أخباره، ويقتفون أثره كي



يبطشوا به، لجأ إلى ربه، العظيم البصير، والسميع العليم، والعزيز الحكيم، واللطيف الخبير، فشكا إليه حاله وهو سبحانه أعلم به فإن الإنسان مهما أعطي من الخير فإنه لازال ولايزال فقيراً إلى خالقه ورازقه ومحييه ومميته، قال تعالى: ﴿فَسَعَى لَهُ مَاثُمَّ تَوَلِّنَ إِلَى الظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِن حَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ القصص: ٢٤).

ويذكر بعض السلف: أن المرأتين سمعتا هذا الدعاء من موسى - عليه ولها قفلتا راجعتين إلى مقرهما ومسكنهما واجهتا أباهما بها رأتا وشاهدتا من تصرف ذلك الفتى نحوهما، فأعجبتا بقوته، وبأدبه الجم، وبمبادرته لإعانتهما، وذكرتا لأبيهما ما سمعتا منه من ذلك الدعاء الذي يدل على قوة الصلة بالله تعالى والاعتراف لله تعالى بحاجته إليه مهما أعطي من الخير سواء كان كبيراً أو صغيراً،

وأن ذلك يدل على وحشة يعيشها موسى في طريقه. فلما شرحتا لأبيهما حال ذلك الفتى وصفته إحداهما بأمرين:

الأول: القوة.

والثاني: الأمانة.



وقلما تتوفر في شخص، ثم طلبتا من أبيهما أن يستأجره فإنه قوى أمين. قال تعالى: ﴿قَالَتَ إِحْدَالُهُمَا يَكَأَبَتِ ٱلْسَتَغَجِرُهُ ۖ إِنَّ خَيْرَمَنِ ٱللَّيَّ عَالَى: ﴿قَالَتَ إِحْدَالُهُمَا يَكَأَبَتِ ٱللَّيَّ عَالَى: ﴿قَالَتَ إِحْدَالُهُمَا يَكَأْبَتِ ٱللَّيَعِ رَبِّ أَلْكُمِينُ اللَّهِ عَلَى القصص: ٢٦).

ولقد لفت كلام تلك الفتاة ذهن أبيها - ذلك الشيخ الكبير - وأمرها بالذهاب إلى موسى لدعوته، والاتيان به، ويبدو أن مكانه الذي آوى إليه ليس بعيداً عنهم.



## من نبأ موسى وفرعون

عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَحَفَّ جَوَتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴿ القصص:

فاستجاب موسى - المسكلا- لتلك الدعوة وانطلق معها إلى ابيها، كيف لا وهو يعيش وحشة الطريق وغربتها، لايعرف من يأوي إليه ويستأنس بالحديث معه، ولاشك أن ذلك من تنفيس الكربات عن النفس خاصة وهي تعاني من أمور كثيرة، من أعظمها مطاردة الأعداء، وقلة الناصر.

ما أجمل العبارات المضيئة، بل المشرقة وهي تقرع الأسماع، وتسلي النفوس، وتثبت العقول، فتعيد للنفس هدوءها وسكونها وأمنها، بعد قلقها ورجفتها وخوفها.



وكأني بموسى - علينكلا- يتهلل وجهه بالبشر والضياء، وينطلق لسانه أكثر بالشكر والثناء لله رب العالمين، ويزداد شموخاً وثباتاً في الطريق، وتنقلب الغربة والوحشة ألفة، والخوف أمناً، والقلق والوجل هدوءاً وسكوناً، والضعف قوة، والفقر غناً، والتنقل والترحال استقراراً، والحزن فرحة، وشظف العيش رخاء.

إنّ النفس الأبيّة لاترضى أن تعيش على فتات العيش وموائد الآخرين، بل لابد أن تبحث عن وسيلة تكدح من خلالها، وتشعر بالعزة والاستعلاء بعيداً عن المسألة والاستجداء، وهذا ما وقع لموسى - المنيّن الحبير عيشة عمل وكدح يرعى له الغنم مقابل تزويجه إحدى ابنتيه، واتفقا على مدة العقد اللازم والكامل برضا واختيار.

ومرت الأيام، وانتهت المدة الزمنية المتفق عليها بين الرجلين، فأدى موسى مهمته في قوة وأمانة، واختار أتم الأجلين وأكملها، ووفى الشيخ الكبير بها اتفق مع موسى عليه من التزويج لإحدى ابنتيه.

إن موسى - عَلَيْ الله عاش فترة زمنية مع الشيخ الكبير والله وحده هو الذي يعلم ماذا حصل له فيها من المواقف والمشاهد،



والذي نعلمه نحن البشر من خلال النص القرآني الكريم أنه قضى أتم الأجلين وأكملها عشر سنوات، لأن الاتفاق بينهما كان على ثمان سنوات، فإن أكملها عشراً فذلك تفضل منه وكرم وليس بإلزام.

والنص القرآني يصور لنا شيئاً من مواقف ذلك الشيخ الكبير نحو نبيّ الله موسى - عَلِينِ الله عليه المواقف:

١- إرسال احدى ابنتيه لدعوته ومكافأته لها قام به من السقي لبناته.

٢- استقباله والاستهاع إليه وهو يقص عليه القصص، ويبدو أن موسى - عليه الستهاع إليه كل ما حصل منه وعليه، وذكر له مطاردة الأعداء له.



٣- مناصرته له بعد أن استمع منه أخباره، وإدخال السرور عليه، وقال له: ﴿لَاتَحَفَّ جَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ۞ فلا يستطيعون الوصول إليك، وليس لهم علينا طريق.

\$- عرض على موسى أن يزوجه احدى ابنتيه شريطة أن يمكث عنده مدة من الزمن، ولا ندري ما الحكمة من اشتراطه على موسى - عليه من حجج أو عشراً ؟! هل ذلك من باب الاستئناس به والعيش معه تلك الفترة؟ أم أن الحكمة الدراية والمعرفة بتصرفاته، وسير حياته، لأن ابنته ستكون في النهاية معه، أم الحكمة الدفاع عنه والاطمئنان عليه من الأعداء؟ أم غير ذلك وغيره وارد.

و- ترفقه بموسى - برستگره فمع اشتراطه عليه فلا يريد أن يشق عليه، وهذه من صفات الصالحين بعضهم مع بعض.

أما كليم الله موسى المسكلين فإن شموخ نفسه وعفتها دفعت به إلى أن يؤجر نفسه ثمان سنوات أو عشراً يرعى لذلك الرجل الصالح غنمه، ويأكل ويشرب من تعبه، ولا يبقى عالة على غيره.



ولم قضى أكمل الأجلين وأتمهما ودع مضيفه هو وأهله ليعود إلى أهله وبلاده التي غادرها منذ زمن، وليقضي الله أمراً كان مفعولاً، ولتبدأ حياة ومرحلة جديدة من حياة موسى - الميتكام أعظم مما مرَّ عليه من قبل.

# ١٣ - (الرحلة البرية الثانية لموسى - عليه العودة إلى الوطن)

إن من سنن الله تعالى في خلقه حنين الإنسان إلى وطنه، مها كان في ذلك الوطن من العنت والشقاء، وإن نبي الله موسى حالي في الله عنه سنين عليه و اختيار، وغاب عنه سنين عديدة، بسبب جور الظالمين عليه، أعد عدته، وعاد إلى وطنه، بعد ما قضى ذلك الأجل الذي تمّ بينه وبين ذلك الشيخ الكبير، والذي يقدر بعشر سنوات، ويسدل الستار على تلك السنوات العشر، لا ندري ماذا تلقى فيها موسى، وماذا عمل فيها، إلاّ رعيه للغنم فقط، ثم عقد العزم على الرجوع إلى أهله وبلاده، مستصحباً معه في طريقه أهله ومتاعه، ويلقى في تلك الرحلة من المشاهد والمواقف الشئ العظيم، والنص القرآني يبين ذلك ويوضحه بدون تفصيل.



قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْ لِهِ عَالَيْ الشَّوْرِ نَارِّاً قَالَ لِأَهْلِهِ الْمَكُمُّ وَالْإِنِّ عَالَمْتُ نَارًا لَّعَلِّى عَاتِيكُمْ مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْجَذُو وَمِّنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴿ فَلَمَّا أَتَهَا فَوَدِى مِن شَعِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَرَكَةِ مِن ٱلشَّجَرَةِ فُودِى مِن شَعِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَرَكَةِ مِن ٱلشَّجَرَةِ أَن اللَّهُ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَأَن أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا وَلَا تَعْتَرُ كُأَنّهَا جَآنٌ وَلِّى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَمُوسَى آفَيلًا وَلَا تَعْتَرُ كُأَنّهَا جَآنٌ وَلِّى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَكُومِ مِنَ ٱلْأَمْنِينَ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَكُومِ وَالْفَيْفِ وَالْمُعْمِينَ اللّهُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ وَلَا تَعْتَرُ كُأَنّهَا جَآنٌ وَلِّى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَكُومِ مِنَ ٱلْوَهِمِي وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمَالُونَ مِن ٱلْمُعْرِينَ وَلَا تَعْتَرُ كُلُومِ وَالْمُعْمِ الْمُنْ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَغُرُبُ وَلَا تَعْتَرُ كُومِ وَلَا تَعْتَرُ وَلَا تَعْتَرُ عَلَى اللّهُ مِن الْمُعْرِيدِ وَالْمُعْمُ إِلْيُكَ جَمَنَامِكُ مِنَ ٱلرَّهُمِ فَعَلَى اللّهُ فَرَعُونَ وَمَلَا يُعِنَّ إِنَّهُمْ كَانُولُ فَوْمَا فَوْمَا فَوْمَا فَوْمَا فَوْمَا وَلَا فَعَلَى مِن رَبِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَا يُوعَ إِنْهُمْ مَا إِلْهُ فَرَعُونَ وَمَلَا يُوعَ إِلْقَامِ مِن تَبِكَ إِلْكَ وَرَعُونَ وَمَلَايْدِةً إِنَّهُمْ كَانُولُ وَلَا مَعْمَا الللّهُ مُنْ اللّهُ عَلَيْكِ وَلَا مَالِقُومِ وَالْفَامِ وَلَالْمُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ عَلَى فَلَى مُعْرَالُونُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعْمِلُولُو اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ عَلَيْكُومُ الللللّهُ عَلَيْ الللللّ

إن هذا النص القرآني الكريم يحمل في طياته أخبار تلك الرحلة بإيجاز، ويعرض لنا مشاهدها باختصار، مع التهام في المعنى، وهذا من بلاغة القرآن وفصاحته وعظمته.

لقد عاد موسى - عليه إلى بلاده برفقة أهله، وبعض متاعه، يحثُّ الخطوإلى بلاده، عادة كل غائب يعود إلى أهله وأرضه، لكن يفاجأ عليه الله على المن قبل يفاجأ عليه الله على المناء أت ومشاهدات وبراهين، لم يعهدها من قبل



## من نبأ موسى وفرعون

في طريقه، مما أثار في نفسه الخوف والوجل والقلق، والحذر، ومن تلك المواقف:

١ - مشاهدته لنار بعيدة عنه، وهو في ليلة مظلمة مطيرة، قاصداً
 الاستضاءة ما، والتصلية والتدفئة.

٢-سماعه النداء من الشجرة في البقعة المباركة، الصادر من الله رب العالمين.

٣-رؤيته لعصاه بعد إلقائها وهي متغيرة عليه في صورتها
 وخلقتها وحركتها، وخوفه منها.

٤- منظر يده بعد أن أخرجها من جيبه وهي بيضاء نقية من غير سوء.

وجود الاطمئنان والسكون بعد أن يضع يده على قلبه،
 رحمة من الله تعالى به.

هذه المواقف العظيمة التي شاهدها موسى - علينكلم وهو في طريقه إلى أهله وبلاده، ما كانت تخطر بباله، ولا كان يتوقع رؤيتها وسماعها، وبناء على ذلك أصيب بالخوف وعدم الاطمئنان، لكن عناية الله تعالى لعبده وتكريمه له، ترافقه من المهد إلى اللحد.



إِن أعظم مشهد وموقف قابله موسى - عَلَيْسَكُمْ - في هذه الرحلة البرية هو تكليف الله تعالى له بالرسالة إلى عدوه اللدود "فرعون" الذي هرب منه في أول الأمر، وهجر أهله وأرضه من أجله، وهذا تحقيق لوعد الله تعالى الذي لا يخلف الميعاد حيث طمأن أمّه بأنه سبحانه سيرده إليها، وفوق ذلك سيجعله من المرسلين. كما قال سبحانه: ﴿ وَأُوْحَيْنَ آ إِلَى آُمِّ مُوسَى آنَ أَرْضِعِيةً فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ سبحانه فِي ٱلْمَرْسَلِينَ فَي وَلَا تَحَنَ إِنَّ إِنَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَجَاعِلُوهُ مِن الْمُرْسَلِينَ فَي (القصص: ٧).

ومن المواقف العظيمة التي لا قاها موسى في طريقه، كون ربه الذي خلقه يناديه، ويتكلم معه بدون واسطة، هذا هو الفضل العظيم، وهذا هوالعطاء الجزيل، الذي لا منة فيه ولا نفاذ،أيّ تكريم وأيّ تشريف هذا؟!! ترجع به يا موسى إلى أمك وأهلك وأعدائك، بعد رحلتك المضنية، وغربتك المتعبة، فارقت أمك وأهلك ووطنك، وأنت في حالة يرثى لها من الخوف والمطاردة، والغربة والوحشة، تمكث في غربتك عشر سنين، والشمس تشرق عليك وتغرب، وأنت خلف غنيات تغدو بها والشمس تشرق عليك وتغرب، وأنت خلف غنيات تغدو بها

وتروح، والله هو الوحيد الذي يعلم ما يكنه صدرك، وما يلوح في ذهنك، وما تأمرك به نفسك.

إن ما حصل لك في طريقك وأنت في رحلتك الأولى، وفي رعيك للغنم هو نوع من الابتلاء،كما أن ما حصل لك في طريقك وأنت عائد إلى أهلك ووطنك من المواقف والمشاهد العظيمة هو نوع من الابتلاء أيضا، وإن كان هناك فرق بين الابتلائين، وتلك الابتلاءات هي سبيل التمكين.

إنَّ هذا هو اختيار الله تعالى لك، ونعم المختار، ونعم الاختيار. قال تعالى: ﴿وَأَنَا ٱخۡتَرَٰتُكَ فَٱلۡمَـتَمِعۡ لِمَا يُوحَىٰ ﴿ وَأَنَا ٱخۡتَرَٰتُكَ فَٱلۡمَـتَمِعۡ لِمَا يُوحَىٰ ﴿ وَاللهِ: ١٣).

وهي محبة الله تعالى ترعاك وتكلأك قال تعالى: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّتِي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴿ ﴿ وَلَا لَكُ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلْمَ عَلَى عَلَى عَلْمَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلْمَ عَلَى عَلْمَ عَلَى عَلْ عَلَى عَلْمَ عَلَى عَلَى

وهو اصطفاء الله تعالى لك من دون الناس بالرسالة والكلام. قال تعالى: ﴿قَالَ يَكُمُوسَى إِنِي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالَتِي وَبِكَالَمِي فَخُذْ مَاءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ ٱلشَّاكِرِينَ ﴿ (الأعراف: ١٤٤).

ما أعظم هذه القدرة التي تحيط بك ياموسى، وما أعظم هذا التكريم الذي فزت به من بين خلق الله، اختيار واصطفاء، ومحبة



وكلام،ونصر وتأييد، وعلو وتمكين،كل ذلك يأتي بعد ذلك العناء الذي لا قيته في أول حياتك، ما عقلت منها وما لم تعقل، والأعمال بالخواتيم.

ولقد حرم أهل الابتداع من الإيهان بهذه الصفات الألهية- المحبة والكلام والرؤية والسهاع- التي امتن الله بها على عبده موسى - السيخ -، وغيرها من الصفات الأخرى، التي تشعر برحمة الله تعالى من خلالها، وبعزته وحكمته، وعلمه وسمعه وبصره، وقدرته ومشيئته، وإحاطته بكل شئ، وهيمنته وجبروته، وعلّوه واستوائه على عرشه، وأنه بائن من خلقه، ليس كمثله شئ وهو السميع البصير، وذلك لفساد المدرسة التي نشأوا عليها، مدرسة الزيغ والإلحاد، والتحريف والتأويل والتعطيل والتشبيه والتجسيم والحلول.

وصدق الله تعالى القائل: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَلَ إِذْ عَسَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴿ (الأعراف: ١٨٠).

إن التكاليف الربانية ليست بالشئ اليسير، إنها تكاليف عظيمة وكبيرة وثقيلة، تحتاج إلى رجال أقوياء في حملها، وفي تبليغها إلى

الآخرين، وتحتاج إلى صبر ويقين، وتوكل على الله، وهمّة عالية، وموسى - السّيَكُم من أؤلئك الرجال العظهاء، فقد صنعه الله تعالى على عينه، وغذاه ورباه ومحصه حتى بلغ أشده، واستوى على سوقه، فكلّفه وأرسله، بعد أن أعطاه الله تعالى الحكم والعلم، فقام بها كلّف به خير قيام.

قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَالسَّتَوَى ٓ ءَاتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمَأْ وَكَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴿ (القصص: ١٤).

### ١٤ - مطالب موسى - علينتكام - من ربه.

ولما علم موسى - النيسية - بتكليف الله تعالى له بالرسالة، لم يتردد في حملها، لكنه تذكر شيئاً من ماضيه مع فرعون وقومه، إنه عاش أول حياته في قصر فرعون، ورأى من طغيانه وجبروته الشئ الكثير، ومع ذلك حفظه الله من بأسه وبطشه، وهو في حالة ضعف وغربة، وطلب موسى من الله تعالى مطالب تُحققُ له، لكي يستطيع أن يقوم بأداء ما كلف به خير قيام، بعضها معنوي، وبعضها حسي، ومن تلك المطالب ما ذكره الله تعالى في قوله تعالى: ﴿ قَالَ وَمن تلك المطالب ما ذكره الله تعالى في قوله تعالى: ﴿ قَالَ

رَبِّ اَشْرَحْ لِي صَدْرِي ﴿ وَيَسِّرْ لِيَ أَمْرِي ﴿ وَالْحَلُلُ عُقْدَةً مِّن لِسَانِي ﴿ وَيَالِي اللَّهِ اللَّهِ وَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّل

وقال تعالى: ﴿وَأَخِى هَارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا فَأْرَسِلَهُ مَعِيَ رِدْءً ايُصَدِّ قُنِيَ ۚ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ (الفصص: ٣٤).

وقد استجاب الله تعالى لعبده موسى ما طلب، قال تعالى: ﴿قَالَ قَدْأُوتِيتَ سُؤْلِكَ يَكُمُوسَىٰ ﴿ طَه:٣٦).

وقال تعالى: ﴿قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجَعَلُ لَكُمَا سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجَعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِعَايَنِتِنَا أَنْتُمَا وَمَنِ ٱتَبَعَكُمَا ٱلْغَلِبُونَ ﴿ القصص:٣٥).

إنّ هذه الإجابات من الله تعالى لعبده موسى تحمل في طياتها الرحمة والنصرة والغلبة على العدو، نصرة من الله تعالى لموسى وهارون على عدوهما فلا يصل إليها، ونصرة من هارون لأخيه موسى – عليها السلام- تتمثل في شد أزره وعضده، وفي الفصاحة والبيان، وفي الأنس من وحشة الطريق، وكل هذا رحمة من الله تعالى كما قال سبحانه: ﴿وَوَهَبَنَالُهُ مِن تَحْمَتِنَا أَخَاهُ هَرُونَ مَن الله تعالى كما قال سبحانه: ﴿وَوَهَبَنَالُهُ مِن تَحْمَتِنَا أَخَاهُ هَرُونَ مَن الله تعالى كما قال سبحانه:

### من نبأ موسى وفرعون

يقول سيد قطب-رحمه الله تعالى: (لقد طلب إلى ربه أن يشرح له صدره.. وانشراح الصدر يحول مشقة التكليف إلى متعة، ويحيل عناءه لذة، ويجعله دافعاً للحياة لا عبثاً يثقل خطى الحياة.

وطلب إلى ربه أن ييسر له أمره.. وتيسير الله للعباد هو ضمان النجاح. وإلا فهاذا يملك الإنسان بدون هذا التيسير؟ ماذا يملك وقواه محدودة وعلمه قاصر، والطريق طويل وشائك ومجهول؟!.

وطلب إلى ربه أن يحل عقدة لسانه فيفقهوا قوله.. وقد روي أنه كانت بلسانه حبسة، والأرجح أن هذا هو الذي عناه. ويؤيده ما ورد في سورة أخرى من قوله: ﴿وَأَخِى هَارُونُ هُوَأَفْصَحُ مِنِيّ لِسَانَا﴾ (القصص: ٣٤).

وقد دعا ربه في أول الأمر دعاء شاملاً بشرح الصدر وتيسير الأمر. ثم أخذ يحدد ويفصل بعض ما يعينه على أمره وييسر له تمامه.

وطلب أن يعينه الله بمعين من أهله. هارون أخيه. فهو يعلم عنه فصاحة اللسان، وثبات الجنان، وهدوء الأعصاب...

لقد أطال موسى سؤله، وبسط حاجته، وكشف عن ضعفه، وطلب العون والتيسير والاتصال الكثير. وربه يسمع له، وهو

ضعيف في حضرته، ناداه وناجاه. فها هو ذا الكريم المنان لا يُخِجلُ ضيفه، ولا يرد سائله، ولا يبطي عليه بالإجابة الكاملة: ﴿قَالَ قَدَ أُوتِيتَ سُؤَلِكَ يَكُمُوسَىٰ ﴿ وَلَا يَبِطِي اللَّهِ اللَّهِ الكاملة عليه بالإجابة الكاملة : ﴿ قَالَ قَدَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللَّالِ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّاللَّ اللَّا

هكذا مرة واحدة، في كلمة واحدة. فيها إجمال يغني عن التفصيل. وفيها إنجاز لا وعد ولا تأجيل.. كل ما سألته أعطيته. أعطيته فعلاً. لا تُعطاه ولا ستعطاه؟ وفيها مع الإنجاز عطف وتكريم وإيناس بندائه باسمه "يكمُوسَىٰ" وأيّ تكريم أكبر من أن يذكر الكبير المتعال اسم عبد من العباد؟)(١)هـ.

ثم كلفه الله تعالى وأخاه هارون بالذهاب إلى "فرعون" الطاغية، وأمرهما أن يُلينا له في القول، لعل رحمة الله تعالى تدركه، ويعود عما هو فيه من الظلم والطغيان، ما أحلم الله بعباده؟ بين لهم عظمته سبحانه في مخلوقاته، الدالة على وحدانيته وتفرده بالأمر والنهي، والخلق والتدبير، وبعث فيهم رسلاً منهم، مبشرين ومنذرين، فخيره إليهم نازل، وشرهم إليك صاعد.

١ - في ظلال القرآن(١/ ٢٣٣٤).



لقد سبق في علم الله تعالى الأزلي أن فرعون لا يؤمن، ومع ذلك أمر عبديه ونبييه – موسى وهارون – عليها السلام – أن يذهبا إليه ويترفقا به في الحوار والنقاش لعله يتذكر أو يخشى، كل ذلك من أجل أن يرسم طريقاً في الدعوة إلى الله تعالى لمن يأتي بعدهم، من إلانة في القول، وترفق بالآخر، والصبر على المعاناة في الطريق من القريب والبعيد، والصديق والعدو، والأخذ بالأسباب، وعدم اليأس أو القنوط، فإن القلوب علمها عند الله تعالى يصر فها ويقلبها كيف يشاء.

ويجب على من يدعو الناس إلى دين الله تعالى أن يحرص على هدايتهم، وإن لم يهتدوا، وأن يبلغهم دين الله تعالى برفق ولين، وأن يلجأ إلى الله تعالى بالذكر والتبسيح والدعاء، وأن يطلب من الله تعالى التوفيق والسداد.

وإن التعاون بين أفراد البشر على تبليغ دين الله، وإخراج الناس من الظلمات إلى النور لهو أمر مطلوب، سواء كان ذلك وفق نشاط منهجي، أو ألا منهجي مادام أن النتيجة واحدة، والغاية واحدة، وإن شد الأزر في الطريق إلى الله تعالى، وتوزع الأدوار، والتعاون على القيام بها، لهي من الأسباب التي تجعل العمل

ناجحا، وتجعل النفوس وثابة إلى المعالي كلم حققت شيئاً من أهدافها وغاياتها.

وإن قصة موسى- عَلَيْنَكُلِمْ- وطلبه من ربه سبحانه أن يشد أزره بأخيه هارون على المنتَبَلِمْ- خير شاهد على ذلك.

#### ١٥ - الموقف الثاني لفرعون وملئه من موسى - عَلَيْنَكُمْ -.

قال تعالى: ﴿فَلَمَّاجَآءَهُم مُّوسَىٰ بِعَايَتِنَابَيِّنَتِ قَالُواْمَاهَـٰذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّفَـٰتَرَى وَمَا سَمِعْنَا بِهَاذَا فِي ءَابَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ۞﴾ (القصص:٣٦).

إن هذا الموقف يختلف عن الموقف الأول تماماً، من الضعف إلى القوة، ومن التخفي إلى الظهور، ومن المطاردة إلى المواجهة، ومن الخوف إلى الأمن، ومن الوحشة في الطريق إلى الأنس، ومن ضيق الصدر إلى الانشراح، ومن التلعثم إلى الفصاحة، ومن التردد إلى الانظلاقة.، يحمل موسى وهارون إلى "فرعون" المعجزات الباهرات، والدلا لات القاهرات، التي لو أُلقيت على الجبال الرواسي لخشعت وخضعت وانقادت، بل لصارت دكاء. لكن القلوب القاسية والمغلفة تنكر الحقائق، وتشكك فيها، بل تقف ضدها بغياً وعدواناً، وعناداً وجحوداً، بل أنكر "فرعون" الصانع

كم حكى الله ذلك عنه فقال: ﴿قَالَفِرْعَوْنُوَمَارَبُ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ السَّعراء: ٢٣).

وقال تعالى: ﴿قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَكُمُوسَىٰ ١٠٠٠ ﴾ (طه: ٤٩).

إنها صيغة استفهام إنكاري صادرة من "فرعون"

إن موسى وهارون أول ما بادرا" فرعون " في دعوتهما دعياه إلى الاعتراف بالصانع الخالق المالك المدبر لهذا الكون كله، كما قال تعالى: ﴿فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ (الشعراء: ١٦).

ومن اعترف بذلك فقد اعترف بألوهية ذلك الصانع إلزاماً، وأنه صاحب الأمر والنهي، والأسماء والصفات الحسنى، الذي ليس كمثله شئ وهو السميع العليم.

لقد تلطف موسى وهارون في دعوتهما "فرعون" وذلك بتوجيه من الله تعالى لهما، لأن الهدف من دعوته هدايته، وإخراجه من الظلمات إلى النور.



قال تعالى: ﴿ ٱذْهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِعَايَاتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي ۞ ٱذْهَبَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَطَغَىٰ ۞ فَقُولَا لَهُ وَقَلَالَّيْنَا لَعَلَّهُ ويَتَذَكَّرُ أَوْيَخَشَىٰ الْذَهَبَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَطَغَىٰ ۞ فَقُولَا لَهُ وَقَلَالَّيْنَا لَعَلَّهُ ويَتَذَكَّرُ أَوْيَخَشَىٰ (طه:٢٤-٤٤).

إن في هذا التوجيه سنة ربانية لمن يقوم بحمل المنهج الرباني ويدعو إليه، وهي أن يتلطف بمن يدعوه، ويبين له بالدلائل البينات، والبراهين الساطعات، ما يدعو إليه، لعله يتذكر أو يخشى، فيخرج من الظلمات إلى النور، ومن الرق إلى الحرية، حرية العبودية لله تعالى، وإن الرفق واللين في بيان الحق والوصول إليه، أنفع وأوقع في النفس البشرية.

يقول ابن كثيررهم الله تعالى في تفسيره لهذه الآية [هذه الآية فيها عبرة عظيمة، وهو أن فرعون في غاية العتو والاستكبار، وموسى صفوة الله من خلقه إذ ذاك، ومع هذا أمر ألا يخاطب فرعون إلا بالملاطفة واللين، وأن دعوتها له تكون بكلام رقيق لين قريب سهل، ليكون أوقع في النفوس وأبلغ وأنجع، كما قال تعالى: ﴿ اللهُ عَلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللهِ كُمةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْخُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِاللَّهِ هِي أَحْسَنُ وَالنحل: ١٤٥). أ.ه.

إنّ مواجهة أهل الباطل المتمكنين في الأرض" كفرعون" وغيره، لهو أمر صعب على النفس، خاصة وأن الله تعالى بين لهما أنه طغى، لأن الذي لا يستحي ممن خلقه ورزقه، وبيده محياه ومماته، فإنه من باب أولى لا يستحي من مخلوق مثله، فقد يبطش به، أو يسفّهه، أو يسلط عليه السفهاء، وإن هذه المواقف ما غابت عن "موسى وهارون" – عليهما السلام – فقد حكى الله عنهما ذلك فقال تعالى: ﴿قَالَارَبَّنَا إِنَّنَا لَخَافُ أَن يَفُرُطُ عَلَيْنَا أَوَأَن يَطْغَىٰ ذلك فقال تعالى: ﴿قَالَارَبَّنَا إِنَّنَا لَخَافُ أَن يَفُرُطُ عَلَيْنَا أَوَأَن يَطْغَىٰ فَالَ رَبَّنَا إِنَّنَا كَنَافُ أَن يَفُرُطُ عَلَيْنَا أَوَأَن يَطْغَىٰ فَالَ رَبَّنَا إِنَّنَا كَنَافُ أَن يَفُرُطُ عَلَيْنَا أَوَأَن يَطْغَىٰ فَالَ رَبَّنَا إِنَّ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ فَالَ رَبَّنَا إِنَّنَا كَنَافُ أَن يَفُرُطُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ فَالَا رَبَّنَا إِنَّا لَكُونُ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ الله عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ اللهُ عَلَيْنَا الْعَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ اللهُ عَلَيْهَا اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْعَىٰ اللهُ عَلَيْدَا اللهُ عَلَيْنَا أَوْ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْعَلَىٰ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ اللهُ عَلَيْدَا اللهُ عَنْهَا لَا عَلَىٰ اللهُ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَيْنَا أَنْ يَعْرُطُ عَلَيْنَا أَوْ الْعَلَىٰ الْعَلَالُونُ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْنَا الْعَلَالُ عَلَيْنَا الْعَلَىٰ الْعَلَالُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَىٰ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَىٰ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَالْعُلَالُهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَى الله

لكن من كان الله تعالى معه فلا يخاف ظلماً ولا بخساً، ولقد وجه الله تعالى عبديه الصالحين بعدة توجيهات في مواجهة "فرعون" الطاغية، وأخبرهما أنه-سبحانه- معهما يسمع ويرى، ومن تلك التوجيهات الربانية:



والمبادرة في بيان دلائل الحق والإعجاز، وعدم الفتور في عرضها وبيانها. والواجب على كل من عرف شيئاً من معالم هذا الدين أن يبادر إلى تنفيذها وإرشاد الناس إليها، وأن لا يصاب بالكسل أو الخور والجبن في تبليغها، مها قُوبل في الطريق من الصعاب والعقبات، فهذه سنة الأنبياء، بتوجيه لهم من الله تعالى.



٣-وهذه سنة شرعية لمن يحملون المنهج الرباني ويبلغونه عباد الله، لأن الهدف إخراج الناس من الظلهات إلى النور، وتعريفهم بخالقهم، والخضوع والتذلل له.

\$-عدم الخوف في القيام بالرسالة الربانية. إن من طبيعة النفس البشرية أن يعتريها شئ من الخوف، وهو على درجات متفاوتة، والذين يحملون المنهج الرباني يدركون تبعاته، وما يترتب على تبليغه ونشره، وموسى وهارون -عليها السلام - وقع لها شئ من الخوف من طاغية عصرهما "فرعون"، أن يبطش بها، ويعتدي عليها، لأول وهلة يلتقيان معه، لجهله من جانب، ولظلمه وطغيانه وجبروته من جانب آخر، والله ذكر ذلك في كتابه فقال تعالى: ﴿قَالَارَبَّنَا إِنَّنَا لَكَافُ أَن يَفُوطَ عَلَيْنَا أَوّ أَن يَطْغَى اللهُ قَالَ لَا عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَى اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَى اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا أَنْ يَقُولُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْعَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْعَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ

إن الله تعالى اختار من خلقه من يحمل رسالته، ويقوم بنشرها وتبليغها، وفي مقدمة هؤلاء الأنبياء والرسل – عليهم أفضل الصلاة وأتم التسليم – وجاء في وصفهم في كتاب الله العزيز: ﴿ ٱلَّذِينَ



يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغْشَوْنَهُ وَلَا يَغْشَوْنَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَلَقَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا اللَّهُ وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَلَقَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا اللَّهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَلَقَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا (الأحزاب: ٣٩).

يقول ابن كثير عند تفسيره لهذه الآية:[يمدح تبارك وتعالى"الذين يبلغون رسالات الله" أي: إلى خلقه ويؤدونها بأمانتها، "ويخشونه" أي: يخافونه ولا يخافون أحداً سواه، فلا تمنعهم سطوة أحد عن إبلاغ رسالات الله. "وكفى بالله حسيباً" أي: وكفى بالله ناصراً ومعيناً.

وسيد الناس في هذا المقام- وفي كل مقام- محمد رسول الله - عَيَالِيَّةٍ - فإنه قام بأداء الرسالة وإبلاغها إلى أهل المشارق والمغارب، إلى جميع أنواع بني آدم، وأظهر الله كلمته ودينه وشرعه على جميع الأديان والشرائع، فإنه قد كان النبي يبعث إلى قومه خاصة، وأما هو-صلوات الله عليه- فإنه بُعِث إلى جميع الخلق عربهم وعجمهم: ﴿ قُلْ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ عَربهم وعجمهم: ﴿ قُلْ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكَمْ جَمِيعًا ﴾ (الأعراف:١٥٨).

ثم ورَّثَ مقام البلاغ عنه أمته من بعده، فكان أعلى من قام بها بعده أصحابه، بلغوا عنه كها أمرهم به في جميع أقواله وأفعاله وأحواله، في ليله ونهاره، وحضره وسفره، وسره وعلانيته، فرضي الله عنهم وأرضاهم.

ثم ورثه كل خلف عن سلفهم إلى زماننا هذا، فبنورهم يقتدي المهتدون، وعلى منهجهم يسلك الموفقون، فنسأل الله الكريم المنان أن يجعلنا من خلفهم].ه

ما أجمل سيرة السلف الصالح من الأنبياء والرسل، ومن سار على نهجهم واقتفى أثرهم، وكيف يخشى أو يخاف من كان الله تعالى معه بالنصر والتأييد، انقذ نوحاً وموسى ويونس من الغرق، وإبراهيم من النار، وعيسى ومحمد من القتل، وأهلك من عاداهم، ولم يستجب لهداهم، وأخذ كلاً بذنبه، وصدق الله القائل: ﴿إِنَّ وَلِمُ اللهِ القائل: ﴿إِنَّ لَهُ الْفَحْرِ: ١٤).

#### ١٦ - العاقبة الوخيمة لفرعون وملئه.

لقد اقتضت حكمة الله تعالى أن يكون لكل مخلوق من خلقه بداية ونهاية، ولا يبقى إلا وجهه الكريم، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللّهِ إِلَهَاءَ اخَرَلَا إِلَهَ إِلّا هُو ۚ كُلُّ شَى عِهَ اللّهِ إِلَا وَجَهَهُ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللّهِ إِلَهَاءَ اخَرَلَا إِلَهَ إِلّا هُو ۚ كُلُّ شَى عِهَ اللّهُ إِلّا وَجَهَهُ وَلَا تَدْرَجَعُونَ ﴿ وَالقصص: ٨٨).

وقال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةُ ٱلْمَوْتِ فَإِنَّ مَا تُوفَوْنَ وَإِنَّ مَا تُوفَوْنَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَ مَتَّ فَمَن نُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَمَن نُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَعَن أَنْ عَرِانَ عَمُ اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ فَي عَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي الللَّهُ فَي اللَّهُ فَي الللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَي مَا اللَّهُ فَي اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَيْعِلَالِي اللَّهُ فَيْ اللْمُوالِقُولِي اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ فَاللَّهُ الللْمُ الللَّهُ فَالْمُوا

وقال تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمَوْتِّ وَنَبَالُوكُمْ بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتَنَةً وَإِلَيْنَاتُرْجَعُونَ ۞ (الانبياء:٣٥)

وقال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآ إِقَةُ ٱلْمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْ نَا تُرْجَعُونَ ۞﴾ (العنكبوت:٥٧)

ولقد ذكر الله تعالى لنا في كتابه أحوال كثير من خلقه، أفراد ومجموعات، من الذين طغوا وتجبروا وتكبروا في الأرض بغير الحق، بل بغياً وعدواناً، كما جاء في وصف فرعون وجنوده، في قوله تعالى: ﴿وَجَوَزُنَا بِبَنِي ٓ إِسْرَةِ يِلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَبُ عَاهُمُ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ وَبَغْياً



وَعَدُوَّا حَتَى إِذَا أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ وَلَآ إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِى ءَامَنتُ أَنَّهُ وَلَآ إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِى ءَامَنتُ بِهِ عَبَنُواْ إِسْرَةِ عِلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَالله الله عَلَى الله الله على الله على الله على الله على الله على الله وابراهيم، ولوطاً، وشعيباً، وهوداً، وصالحا، وموسى – عليهم السلام – وقومهم.

وقد وعد الله تعالى عباده الصالحين بالنصر والفوز المبين، والغلبة والتمكين، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْسَبَقَتْ كَامَتُنَالِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْسَبَقَتْ كَامَتُنَالِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْسَبَقَتْ كَامَتُنَالِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْسَبَقَتْ كَامَتُنَالِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْسَبَعَ اللّهِ مُرَالِقَالُهُ وَلَا اللّهُ مُرَالُمُ وَالْمَافَاتِ: ١٧١ - (الصافات: ١٧١).

ولقد بذل رسول الله موسى - عليه حلاً عظيماً مع فرعون وملئه، لكنهم أعرضوا عنه وتنكروا له،بل ضاقوا ذرعاً به وبدعوته، ووقفوا ضده، يحاورونه، ويجادلونه، ويناقشونه، ويشوهونه، ومع ذلك وقف نبي الله موسى - عليه وقوف



الجبال الرواسي على دينه، ولم يقصّر في تبليغ ما كلّف به من ربه، وترفق بفرعون وملئه في دعوته، وصبر على ما لاقى منهم في الطريق من المتاعب والمطاردة والمشاق والأذى، ووقفواضده مواقف مخزية، ومن تلك المواقف السيئة:

١ - التكذيب بآيات الله تعالى، والاستكبار عنها.

قال تعالى: ﴿كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمُّ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللِمُ اللِمُ الْمُواللَّذِي الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ ال

وقال تعالى: ﴿كَدَأْبِءَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبَلِهِمُّ كَدَأْبِءَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبَلِهِمُّ كَمَوُوْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمُّ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞﴾ (الأنفال: ٥٢)

وقال تعالى: ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِ مُّ كَذَّبُواْبِعَايَتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَكُلُّ كَانُواْ طَلِمِينَ ﴿ وَكُلُّ كَانُواْ خَلِلِمِينَ ﴾ (النفال: ٤٠)

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعَدِهِم مُّوسَىٰ وَهَارُونَ إِلَىٰ فِـرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ عَ بِعَايَلِتِنَا فَٱسۡـتَكُبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا مُّجۡرِمِينَ ۞ ﴿ (يونس: ٧٠).



وقال تعالى: ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ ۗ فَٱسۡتَكۡبَرُواْ وَكَانُواْ قَوۡمًا عَالِينَ ﴾ (المؤمنون:٤٦).

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (القصص: ٤)

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَهَامَنُ أَبْنِ لِي صَرْحَالْعَ لِيَّ أَبْلُغُ الْمَانُ الْبِنِ لِي صَرْحَالْعَ لِيَّ أَبْلُغُ الْمَانُ الْبِي مُوسَى وَإِنِّي الْمَاسَبَبَ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي الْمَاسَبَبَ 
الْمَاسِبَ اللَّهِ مُوسَى وَ اللَّهُ وَعَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ اللَّهُ وَمَا كَيْدُ فَرْعَوْنَ اللَّهِ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ السَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فَرْعَوْنَ اللَّهِ عَبَابِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللللِّهُ اللللللَّهُ الللللللِّهُ اللللللْمُلْلِمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللللْمُ الللللْمُلْمُ اللللللْمُ الللللْ

وقال تعالى: ﴿ مِن فِرْعَوْنَ ۚ إِنَّهُ و كَانَ عَالِيَــَامِّسَ ٱلْمُسْرِفِينَ ۞ ﴾ (الدخان: ٣١)

۲- وصمهم لموسى- علين الله الله ساحر. ومسحور. وأن ما جاء به سحر.

قال تعالى: ﴿قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَّ هَاذَا لَسَاحِرُ عَلِيمٌ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٠٩)

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَدِتَنَا وَسُلَطَنِ مُّبِينِ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُواْ سَاحِرُ كَذَابُ ﴾ (غافر: ٢٣-٢٤).



وقال تعالى: وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ يَسْعَ ءَايَتِ بَيِّنَتِ ۗ فَسَّكُلَ بَنِيَ إِسْرَتَوْ يِلَ إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ وفِرْعَوْنُ إِنِي لَأَظُنَّكَ يَامُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴿ ﴾ (الاسراء: ١٠١)

وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوٓاْ إِنَّ هَذَالَسِحُرُّ مُّبِينُ ۞ (يونس:٧٦)

٣- اتهموا موسى وقومه بالفساد في الأرض.

وقال تعالى: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱثَنَّوْنِي بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا (يونس:۷۹)

٤- قتلهم لأبناء بني اسرائيل، واستحياء نسائهم.



وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنْجَاكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُو سُوّءَ ٱلْعَذَابِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنْجَاكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُو سُوّءَ ٱلْعَذَابِ وَيُدَبِّحُونَ أَبْنَاءَ كُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَ كُمْ وَفِذَالِكُم بَلَاةً مُنْ وَيُدَبِّحُونَ إِنسَاءَ كُمْ وَفِي ذَالِكُم بَلَاةً مِن رَبِّكُمْ وَغِلِيمُ وَ البراهيم: ٢)

الإنكار لربوبية ربِّ الأرباب.

قال تعالى: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَالِمِينَ ﴾ (الشعراء: ٢٣)

٦- العزم على قتل موسى والتخلص منه.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱمۡرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَ ٱلْوَنتَ خِذَهُ وَلَدًا وَهُ مَر لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (القصص: ٩)

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِيٓ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلَيَدْعُ رَبَّهُ ۗ إِنِّ اَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ﴿ ﴾ (غافر: ٢٦)

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَنَهُ وَ اللَّهُ وَقَدْجَاءَ كُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن الْتَقَاتُ وُوَلَا أَن يَكُولُ اللَّهِ وَقَدْجَاءَ كُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن اللَّهُ وَقَدْجَاءَ كُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن رَبِّكُ اللَّهُ وَقَدْجَاءَ كُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن رَبِّكُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم وَان يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم وَانْ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم وَانْ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَانْ يَكُ مِنْ اللَّهُ وَانْ يَكُ مِنْ اللَّهُ وَانْ يَكُ مِنْ اللَّهُ وَانْ يَكُ مِنْ اللَّهُ وَانْ يَكُ اللَّهُ وَانْ يَكُ مِنْ اللَّهُ وَانْ يَكُ اللَّهُ وَانْ يَكُ اللَّهُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُ اللَّهُ وَانْ يَكُ مِنْ اللَّهُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُ مِنْ اللَّهُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَكُونُ وَلَانِ اللَّهُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يُعْمِلُونُ وَانْ يُعْمِلُونُ وَانْ يُعْمِلُونُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يُعْمِلُونُ وَانْ يَعْلَى اللَّهُ وَانْ يَكُونُ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ يَعْمُ وَانْ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ عَلَى الْعُونُ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ يُعْرِقُونُ وَانْ يَعْرُفُونُ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ وَانْ يُعْمُونُ وَانْ يَعْمُونُ وَانْ يُعْمُونُ وَانْ وَانْ عُولُونُ وَانْ عُونُ وَانْ عُونُ وَانْ وَانْ وَانْ وَانْ عُونُ وَانْ وَانْ وَانْ وَانْ عُونُ وَانُونُ وَانْ وَانْ وَانْ وَانْ وَانْ وَانْ وَانْ وَالْمُونُ وَانْ وَانْ وَا



بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَمُسْرِفُ كَذَّابُ ﴿ ﴾ (غافر: ٢٨)

٧- ادعاء فرعون الربوبيّة.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلَأُ مُاعَلِمْتُ لَكُمُ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلَأُ مُاعَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرِى فَأَوْقِدَ لِي يَهَمَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَل لِي صَرْحًا لَعَلِيّ أَطّلِعُ إِلَاهِ عَيْرِى فَأَوْقِدَ لِي يَهَمَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَل لِي صَرْحًا لَعَيْ الطّلِعُ إِلَى إِلَاهِ مُوسَى وَإِنِي لَأَظُنُ أُهُ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ ﴿ (القصص: ٣٨) 4- ادعاؤه الكمال في الرأي والدلالة.

قال تعالى: ﴿ يَكَفُومِ لَكُمُ ٱلْمُلَكُ ٱلْمُوَمَظُهِ بِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَاءَنَأَ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرْبِكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلَّا سَأِبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾ (غافر: ٢٩).

إلى غير ذلك من المواقف المشينة من فرعون وقومه، في حق الله تعالى وأنبيائه ورسله.

وقد أخذ الله تعالى فرعون وقومه أخذ عزيز مقتدر، و بيّن الله لنا في كتابه،أنه طغى،فأخذه الله تعالى بالغرق ليكون عبرة لمن خلفه.



فقال تعالى: ﴿ ٱذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَطَغَىٰ ۞ ﴾ (طه: ٢٤) وقال تعالى: ﴿ ٱذْهَبَآ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَطَغَىٰ ۞ ﴾ (طه: ٣٤)

وقال تعالى: ﴿وَإِذْ فَرَقْنَابِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَكُمُ وَأَغْرَقَنَا عَالَ فِرْعَوْرَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ۞ (البقرة: ٠٠)

وقال تعالى: ﴿فَأَتَبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ عَفَيْشِيَهُمْ مِّنَ ٱلْيَيِّرِمَا غَشِيَهُمْ ﴿ ﴿ طه:٧٨)

وقال تعالى: ﴿ كَ مَأْ عَالَى فَرْعَوْنَ وَاللَّهُ مِن قَبِلِهِمْ كَانَا عَلَيْ مِن قَبِلِهِمْ كَانَا عَوْنَ وَاللَّهُ مَلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَخَذْنَآءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصِمِّرِنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكَّرُونَ ۞﴿(الأعراف:١٣٠)

﴿ كَدَأْبِءَ الْ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمَّ كَفَرُواْ إِنَايَتِ ٱللَّهِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمَّ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ (الأنفال: ٢٠)

وقال تعالى: ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِ مُركَذَّ بُواْبِ ايَتِ



رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغَرَقُنَآ ءَالَ فِرَعَوْرَتَ وَكُلُّ كَانُواْ ظَلِمِينَ ۞﴾ (الأنفال:٤٥)

ومن العاقبة السيئة لفرعون وجنوده، أنهم يعرضون على النار غدواً وعشياً، ويوم القيامة يذقون أشد العذاب.

قال تعالى: ﴿ ٱلنَّالُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيَّاً وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخِلُواْءَ الَ فِرْعَوْرَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴿ فَافر: ٢٤) السَّاعَةُ أَذْخِلُواْءَ الَ فِرْعَوْرَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴿ وَلَقَدْجَآءَ ءَالَ وَلَمْ يَقِعِ مَا حَلَّ بَهِم إِلاَّ بعد مَا أَنذُرُوا، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْجَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ ﴿ وَلَقَدْجَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ ﴿ وَلَقَدَرَاءُ )

#### ١٧ - الدروس والعبر المستفادة.

\*- إن عَرضَ سير الأنبياء والمرسلين - الذين اختارهم الله - تعالى -، واصطفاهم من خلقه -، على الأسماع لهو أمر مهم، ومطلوب، فهم القدوة الطيبة التي حملت المنهج الرباني، وطبقته في أنفسهم، ثم دعوا البشر إلى اعتناقه وتطبيقه، ولا قوا في سبيل ذلك من المتاعب والمشاق ما الله به عليم، ومع ذلك حفظهم الله تعالى، ومكنهم في الأرض، وصرف عنهم كيد عدوهم، وفي معرفة سيرهم خير زاد في الطريق إلى الله تعالى.

\*- إن الصراع بين الحق والباطل سنة من سنن الله تعالى، ما دامت السهاوات والأرض، لا يزول هذا الصراع إلا بزوال هذا الكون. وما وقع بين موسى - المنافية - وفرعون وملئه من هذا الباب.

\*- إن الله تعالى أخبر أن التمكين في الأرض سيكون لموسى وملئه، وأن الدائرة السيئة ستكون على فرعون وملئه. قال تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱللَّذِينَ ٱللَّ تُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ



أَيِمَّةً وَنَجُعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ ﴿ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِيَ فَوْرَعَوْنَ وَهُمُامِنَهُم مَّاكَانُواْ يَحَذَرُونَ ﴿ وَالْفَصَى: فَرْعَوْنَ وَهُمُودَهُمَامِنَهُم مَّاكَانُواْ يَحَذَرُونَ ﴿ وَالْفَصَى: وَرَعُونَ وَهُمُامِنَهُم مَّاكَانُواْ يَحَذَرُونَ ﴾ (القصص: ٥-٢).

\*- إنّ طريقة القرأن في عرض المشاهد أو الأحداث، يجمل ولايفصل، ولكن هذا الإجمال يرى فيه الناظر كأنها شاهد القصة أوالحدث- كاملة أومتكاملة، وهذا من بلاغة القرأن الكريم وإعجازه، وهذا يؤخذ من قصة أخت موسى من الحدث حيث تجلى ذلك في عدة محاور:

الأول: الأم وابنتها ومادار بينهما في شأن موسى - عَلَيْسَكَمْ -. الثاني: الدور الذي قامت به أخت موسى.

الثالث: الحوار الذي دار بين أخت موسى وآل فرعون.

الرابع: رجوعها إلى أمها بالبشارة العظيمة برجوع موسى الرابع: رجوعها إلى أمها بالبشارة العظيمة برجوع موسى

\*- إن الله سبحانه خلق الجن والإنس لعبادته وحده دون من سواه، وهداهم النجدين، وأوضح لهم الطريقين بواسطة رسله



الكرام، وقد بلغوا الناس ماأنزل إليهم، وأول تكليف طلبوه منهم عبادة الله وحده، وعدم الاشراك به.

جعل سبحانه من سنته ابتلاء الناس بعضهم ببعض. كما
 قال تعالى: ﴿ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بِعَضَ كُم بِبَعْضِ ﴾ الآية (محمد:٤)

كما جعل من سنته التدافع فيها بينهم. كما قال تعالى: ﴿ وَلُولًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

\*- إن من عدل الله وفضله ومنته أنه حرّم الظلم على نفسه، وجعله بين عباده محرماً. قال تعالى: ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدَاكَ ﴾ (الكهف: ٤٩). وقال تعالى: ﴿وَمَارَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ۞ ﴾ (فصلت: ٤٩).

وفي الحديث القدسي الصحيح: " ياعبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا "رواه مسلم. وقد ظلم فرعون وقومه نبي الله موسى وقومه، والمظلوم هو المنتصر في النهاية. سواء في الحياة الدنيا، أو الآخرة.



\*- إنّ بعض خلق الله كتبت عليه الشقاوة في الدنيا والآخرة، في شقى به من كان تحت ولا يته، أو حوله، ومن أولئك "فرعون المثبور"ذلك الرجل الطاغية، الذي ادعى الربوبية، كما حكى الله عنه ﴿فَقَالَ أَنْارَبُكُمُ الْأَعْلَى ﴿ (النازعات: ٢٤)

ووصفه الله بالطغيان وكثرة الفساد في الأرض،قال تعالى: ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْتَادِ ۞ ٱلَّذِينَ طَعَوَاْ فِي ٱلْبِلَدِ ۞ فَأَكُ تَرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ ۞ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ۞ إِنَّ رَبَّكَ لَبِاللِمِرْصَادِ ۞ ﴿ (الفجر: ١٠- ١٠)

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَخْفِ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَ هُمْ وَيَسْتَخْفِ فِسَآءَهُمْ إِنَّهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (القصص: ٤)

\*- إنّ من أعظم فساد فرعون ادعاؤه الربوبية والألوهية، ثم ذبحه لأبناء بني إسرائيل خوفاً على ملكه ونفسه منهم. ولو استسلم للله تعالى واستجاب لسعد في الدارين، ولكن لله تعالى الحكمة البالغة.

\*- إن المخاوف البحرية أيّاً كانت سواء كانت أمواجاً، أو غير ذلك مما
 غرقاً، أو حيوانات من حيوانات البحر، أوظلهات، أو غير ذلك مما

يتصوره الإنسان على مثل ذلك الرضيع الصغير الضعيف أو غيره، ترجع أمناً وطمأنينة وهدوءاً وسكينة بتدبير الله تعالى لها، فهو الخالق المصرف الذي بيده ملكوت كل شئ، إذا أراد شيئاً قال له كن فيكون.

\*- إن بيوت الجبابرة قد يوجد فيها الاختراق، إمّا من داخلها أومن خارجها، وإذا قوى التوكل على الله لدى الإنسان قويت عزيمته، وإذا أخذ بالأسباب الشرعية في الوصول إلى الأهداف فإن الله تعالى يسهل له الطريق ويلين له القلوب ويجعل الله له مع العسر يسراً، انظر إلى ما هيأه الله لهذا الرضيع وهو في المهد، لا يعرف توكلاً، وليس له عزيمة ولا قدرة، ولا يعرف وسيلة ولا هدفاً ولا غايةً، وهو في قبضة من يريد ذبحه والتخلص منه، وليس لديه أيّ تردد في ذلك وهو داخل داره وبين جنوده وغلمانه، ومع ذلك هيأ الله له من يعطف عليه ويدافع عنه، ويجادل فرعون في أمره وهو لا يشعر بذلك، فأصبح عدواً وحزناً لفرعون في داخل داره، ومع ذلك صرف الله عنه بطش فرعون وظلمه وطغيانه، ومع إصرار زوجة فرعون ودفاعها عن الاعتداء على ذلك الطفل، استجاب فرعون لها، مع تخوفه منه وكرهه لذلك، واستنفرت خدمها للعناية بموسى - عليه و فكلفتهم البحث عن المرضعات لكي يقمن بإرضاعه وإطعامه، فحضرن وحاولن أن يرضعنه، لكنه امتنع عن ذلك، فلم يلقم ثديا على الإطلاق، لأن الله تعالى حرم ذلك عليه لحكمة يريدها سبحانه.

\*- إن من يرتكب خطيئة - مها كانت - فإنه يصبح ضعيف الموقف، خائف النفس، وهذا يؤخذ من موقف موسى - هيئي الما اقترف تلك الخطيئة، - وهي قتل القبطي - فأصبح خائفاً من أن ينكشف أمره لأولئك القوم الذين يتربصون به وهو في المهد، فكم حاولوا قتله، والتخلص منه، فكيف وقد وقع منه ما يسئ إليهم. فعلى العاقل أن يصون نفسه من الوقوع في الزلات، حتى يكون عزيز الجانب، مطمئن النفس، وإن ظلم، كما حصل لنبي الله يوسف عريش النبي الله يوسف عربي الله يوسف المنبي الله يوسف عربي الله يوسف المنبي الله يوسف الله يوسف المنبي الله يوسف المنبي الله يوسف المنبي المنبي الله يوسف اله يوسف المنبي الله يوسف المنبي المنبي المنبي المنبي الله يوسف الم

\*- إن الله سبحانه إذا أراد شيئا هيأ له أسبابه، وإن الله سبحانه قادر على إيجاد ذلك الشئ من دون أسباب، ولقد سبق في علم الله تعالى الأزلي أن عبده موسى عليه سيكون من المرسلين. كما سبق في علمه تعالى أنه سيقع في أيدي أعدائه وهو طفل رضيع ليكون لهم عدواً وحزناً. فهيأ الله تعالى لعبده الضعيف من يحفظه ليكون لهم عدواً وحزناً. فهيأ الله تعالى لعبده الضعيف من يحفظه



#### من نبأ موسى وفرعون

ويكفله، ويرعاه من داخل بيوت أعدائه، وهم لايشعرون ماذا تكون العاقبة.

\*- إن الإنسان مهم ارتكب من الذنوب والخطايا فإن أبواب الله مفتوحة بالليل والنهار، فلا يقنط الإنسان ولاييأس من عفو الله ورحمته ومغفرته، وإن أعظم ذنب عصى الله به هو الشرك.

فعلى كل من وقع في خطيئة سواء كانت كبيرة أو صغيرة أن يتوب إلى الله تعالى ويستغفره ويتوب إليه ويندم على ذلك، ويخلص في توجهه إلى الله ولا يعود إلى ذلك.

إن الرجل المصلح في هذه الحياة قد يجد معاناة في داخل
 النفس، ومعاناة في الطريق، ومعاناة من قلة الزاد، وأنيس الطريق،



ومعاناة ممن سيلقاهم أمامه، كيف يأوي إليهم، وكيف يقص خبره عليهم، وكيف يستقبلونه؟.

لكن الرجل المؤمن بالله، والواثق بنصره، والمتوكل عليه حق التوكل، يلجأ إليه ويعتصم به ويتضرع إليه، فهو الخالق الرازق وهو المحيي والمميت، وهو النافع وبيده مقاليد الأمور، لا راد لها قضى، ولا مانع لها أعطى، ولا مذل لمن أعز، ولا معز لمن أذل.

لقد لجأ موسى - السَّنَا ﴿ بجلال الله وعظمته فدعاه وحماه وهما له من الأسباب وطرق الخير الشئ الكثير.

\*- إن من طبيعة المرأة الخجل والحياء، والضعف وعدم القدرة على مزاحمة الرجال، وهذا يؤخذ من حال تلك المرأتين اللتين تذودان غنمها عن ذلك المجتمع، فلا يزاحمان القوم في السقي، وتنتظران صدورهم حتى تتمكنا من السقي بدون مزاحمة ولا مشادة، فالمرأة العاقلة تقدر وتحترم نفسها ومن وراءها، فكيف إذا كانت من بيت عز ومكانة، فإن مزاحمة المرأة للناس في منتدياتهم وفي قضاء حوائجهم ليس من طبيعتها، بل إذا حصل منها شئ من ذلك فإنه سلوك مشين وخارج عن طبيعتها التي خلقها الله عليها.



\*- إن الإنسان مهما أعطي من قوة في جسمه، وفي عقله، وفي جميع جوارح، فهي من الله تعالى، فعليه أن يلجأ إلى من حباه تلك القوة فيعترف بالتقصير والفقر، وأن لا ملجأ من الله إلا إليه. وهذا يؤخذ من موقف موسى - المنتقل - بعد ما سقى للمرأتين. قال تعالى: ﴿فَسَعَى لَهُ مَاثُمَّ تَوَلِّنَ إِلَى ٱلظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلَتَ قال تعالى: ﴿فَسَعَى لَهُ مَاثُمَّ تَوَلِّنَ إِلَى ٱلظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلَتَ وَلَى مِنْ خَيْرِ فَقِي يُرُ فَ القصص: ٢٤)، مفوضاً أمره إلى الله ومتوكلاً عليه، ومعترفاً بضعفه وفقره أمام ربه وخالقه.

\*- إن إعانة الضعيف ومساعدته في قضاء حاجته لهو خلق عظيم، حت عليه الدين الحنيف، وإن نبي الله موسى عظيم، بادر إلى فعل الخيرات، وساعد المحتاج، وأعان الضعيف على قضاء حاجته

وهكذا يجب على الذين يقتدون برسل الله الكرام-عليهم الصلاة والسلام- وينتهجون نهجهم، ويسيرون على طريقهم غير عابئين بالعوائق والعقبات التي يلاقونها في طريقهم إلى الله تعالى .

\*- إن من مواقف الرجال الكبار،وحسن أخلاقهم، كرم الضيافة،، وحسن الاستقبال، وحماية الضيف،واحترام والجار، ونصرة الضعيف، والمظلوم، والوقوف ضد الباطل وأهله، وهذا



يؤخذ من موقف ذلك الشيخ الكبير عندما عرض عليه موسى - عليه المين المرة وحاله، فقال مسريا عن موسى، ومطمئناً وناصراً له، قال: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ بَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ ٱلظّلِمِينَ ۞ ﴿ (القصص: ٢٥).

\*- إنّ النفس الأبيّة لاترضى أن تعيش على فتات العيش وموائد الآخرين، بل لابد أن تبحث عن وسيلة تكدح من خلالها، وتشعر بالعزة والاستعلاء بعيداً عن المسألة والاستجداء، وهذا ما وقع لموسى - المنيّة - حيث عاش مع الشيخ الكبير عيشة عمل وكدح يرعى له الغنم مقابل تزويجه إحدى ابنتيه، واتفقا على مدة العقد اللازم والكامل برضا واختيار.

\*- إن الوفاء بالعقود والإلتزام بها من الإسلام، ولا يجوز الإخلال بها، أو نقضها، والله تعالى يقول: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلّذِينَ ءَامَنُوۤ االْوَفُو الإخلال بها، أو نقضها، والله تعالى يقول: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلّذِينَ ءَامَنُوٓ االْوَفُو الْإِخْلَالِ بَهِ اللهِ موسى - عَلَيْنَكُمْ - وقّ بها التزم به مع ذلك الشيخ الصالح، وأنه أدى أكمل الأجلين.

\*- إن من سنن الله تعالى في خلقه حنين الإنسان إلى وطنه،
 مهما كان في ذلك الوطن من العنت والشقاء، وإن نبي الله موسى



- عديدة، بسبب جور الظالمين عليه، أعد عدته، وعاد إلى وطنه، بعد عديدة، بسبب جور الظالمين عليه، أعد عدته، وعاد إلى وطنه، بعد ما قضى ذلك الأجل الذي تمّ بينه وبين ذلك الشيخ الكبير، والذي يقدر بعشر سنوات. فعلى كل مغترب أن يفكر في العودة إلى أهله وبلاده، لكي يقوم بها يستطيع عليه من الاصلاح، بين أهله وذويه، إقتداء بنبي الله موسى - عليه في فإنه لها قضى أكمل الأجلين وأتمها ودع مضيفه هو وأهله ليعود إلى أهله وبلاده التي غادرها منذ زمن بعيد.

\*- إن الإبتلاءات التي قد تحصل للإنسان في الطريق قد تكون هي سبيل التمكين في الواقع، وإن ما حصل لموسى حرابي الله وهو في رحلته الأولى، وفي رعيه للغنم، هو نوع من الابتلاء،كما أن ما حصل له في طريقه وهو عائد إلى أهله ووطنه من المواقف والمشاهد العظيمة هو نوع من الابتلاء أيضا، وإن كان هناك فرق بين الابتلائين، وتلك الابتلاءات لعلها كانت هي سبيل التمكين.

\*- إن التكاليف الربانية ليست بالشئ اليسير، إنها تكاليف
 عظيمة وكبيرة وثقيلة، تحتاج إلى رجال أقوياء في حملها، وفي تبليغها



إلى الآخرين، وتحتاج إلى صبر ويقين، وتوكل على الله، وهمّة عالية، وموسى - الله تعالى وموسى - الله تعالى الرجال العظماء، فقد صنعه الله تعالى على عينه، وغذاه ورباه ومحصه حتى بلغ أشده، واستوى على سوقه، فكلّفه وأرسله، بعد أن أعطاه الله تعالى الحكم والعلم، فقام بها كلّف به خير قيام.

\*- لقد سبق في علم الله تعالى الأزلي أن فرعون لا يؤمن، ومع ذلك أمر عبديه ونبييه - موسى وهارون - عليها السلام - أن يذهبا إليه ويترفقا به في الحوار والنقاش لعله يتذكر أو يخشى، كل ذلك من أجل أن يرسم طريقاً في الدعوة إلى الله تعالى لمن يأتي بعدهم، من إلانة في القول، وترفق بالآخر، والصبر على المعاناة في الطريق من القريب والبعيد، والصديق والعدو، والأخذ بالأسباب، وعدم اليأس أو القنوط، فإن القلوب علمها عند الله تعالى يصرفها ويقلبها كيف يشاء.

\*- یجب علی من یدعو الناس إلی دین الله تعالی أن یحرص علی هدایتهم، وإن لم یهتدوا، وأن یبلغهم دین الله تعالی برفق ولین، کها مرّ فی قصة موسی وهارون مع فرعون، وأن یلجأ إلی الله



تعالى بالذكر والتبسيح والدعاء، وأن يطلب من الله تعالى التوفيق والسداد.

\*- إن التعاون بين أفراد البشر على تبليغ دين الله، وإخراج الناس من الظلمات إلى النور لهو أمر مطلوب، سواء كان ذلك وفق نشاط منهجي، أو ألا منهجي مادام أن النتيجة واحدة، والغاية واحدة، وإن شد الأزر في الطريق إلى الله تعالى، وتوزع الأدوار، والتعاون على القيام بها، لهي من الأسباب التي تجعل العمل ناجحا، وتجعل النفوس وثابة إلى المعالي كلما حققت شيئاً من أهدافها وغاياتها.

وإن قصة موسى- عَلَيْتُكُمْ- وطلبه من ربه سبحانه أن يشد أزره بأخيه هارون على خير شاهد على ذلك.

\*- إن الله تعالى اختار من خلقه من يحمل رسالته، ويقوم بنشرها وتبليغها، وفي مقدمة هؤلاء الأنبياء والرسل -عليهم أفضل الصلاة وأتم التسليم - وجاء في وصفهم في كتاب الله العزيز: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَتِ ٱللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَانَ بِٱللَّهِ صَيغَانَ ﴾ (الأحزاب: ٣٩).



يقول ابن كثير في تفسيره لهذه الآية: [وسيد الناس في هذا المقام- وفي كل مقام- محمد رسول الله- على الله على الله على الرسالة وإبلاغها إلى أهل المشارق والمغارب، إلى جميع أنواع بني آدم، وأظهر الله كلمته ودينه وشرعه على جميع الأديان والشرائع، فإنه قد كان النبي يبعث إلى قومه خاصة، وأما هو صلوات الله عليه- فإنه بُعِث إلى جميع الخلق عربهم وعجمهم: ﴿ قُلُ عليه- فإنه بُعِث إلى جميع الخلق عربهم وعجمهم: ﴿ قُلُ عَليه- فإنه بُعِث إلى جميع الخلق عربهم وعجمهم: ﴿ قُلُ كَالُهُ النَّا اللهُ النَّا اللهُ اللَّهُ النَّا اللهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ثم ورَّثَ مقام البلاغ عنه أمته من بعده، فكان أعلى من قام بها بعده أصحابه، بلغوا عنه كما أمرهم به في جميع أقواله وأفعاله وأحواله، في ليله ونهاره، وحضره وسفره، وسره وعلانيته، فرضي الله عنهم وأرضاهم.

ثم ورثه كل خلف عن سلفهم إلى زماننا هذا، فبنورهم يقتدي المهتدون، وعلى منهجهم يسلك الموفقون، فنسأل الله الكريم المنان أن يجعلنا من خلفهم].ه

\*- إن الله تعالى ليمهل للظالم ولا يهمله، ثم يأخذه بعد ذلك أخذ عزيز مقتدر، وهذا ما حصل لفرعون وغيره من الأمم الظالمة، وقد أخبرنا ربنا سبحانه بذلك في كتابه، ولا يظلم ربك أحداً. فقال

تعالى: ﴿فَكُلَّ أَخَذُنَا بِذَنْبِهِ فَ فَمِنْهُ مِ مَّنَ أَرْسَلْنَاعَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُ مِ مَّنَ أَرْسَلْنَاعَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُ مِ مَّنَ خَسَفْنَابِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُ مِ مَّنَ خَسَفْنَابِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُ مِ مَّنَ خَسَفْنَابِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُ مِ مَّنَ أَغْرَقُنَا وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ وَلَكِن العنكبوت: ٤٠).

\*- إن الحق قد ينتصر بجود الضعفاء قبل جود الأقوياء، فلا يحقرن الإنسان أيّ جهد يقوم به، فإن مؤمن آل فرعون، وأخت موسى، وأمه، وآسية، كانوا ضعفاء، ومع ذلك قاموا بأدوار عظام في نصرة الحق.

\*- إن الله تعالى وعد عباده الصالحين بالنصر والفوز المبين، والغلبة والتمكين، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَتُنَالِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَتُنَالِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَتُنَالِعِبَادِنَا الْمُمُوالْفَلِبُونَ ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُوالْفَلِبُونَ ﴿ وَالصّافَاتِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ ا

فلا يتعجل الصالحون طريقهم،أو تمل نفوسهم، ولا يستوحشوا من قلة الناصرين،أو السالكين، فإن الأنبياء-عليهم الصلاة والسلام-بدءوا طريقهم فرادى،فا وهنوا لما أصابهم، ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ بِعَايَدِتَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ مَّوْلَ لِمَوْلِهِ مَّا اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله



#### من نبأ موسى وفرعون

فَأُنظُرِ كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ (الأعراف: ١٠٣) فما ضعفوا وما استكانوا، ولنا فيهم الإقتداء والإتساء، والله تعالى ولي الصالحين.

كتبه وحرره الراجي عفو ربه. د/ أحمد بن عبدالله العماري الزهراني غفر الله له ولوالديه، ولسائر المسلمين. آمين.

### (الآيات التي ورد فيها ذكر لموسى - عِلْيَنَكِم - مع فرعون).

﴿ ثُمَّ بَعَثَنَا مِنْ بَعَدِهِم مُّوسَىٰ بِعَايَنِتَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ عَظَامُواْ بِهَ أَفَانظُرْكَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ (الأعراف: 1.٣)

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَنفِرْعَوْرَ اللَّهِ رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ (الأعراف: ١٠٤)

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعَدِهِم مُّوسَىٰ وَهَارُونَ إِلَىٰ فِأَعَوْنَوَمَلَإِيْهِ مِ بَايَدِتَنَا فَأَسْتَكُبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا مُّجْرِمِينَ ۞ ﴿ (يونس: ٧٠)



### من نبأ موسى وفرعون

## فهرس المواضيع

| رقم الصفحة | الموضوع                                | ٩          |
|------------|----------------------------------------|------------|
| ٧          | واقع الناس قبل ميلاد موسى - علينكرا -  | -1         |
| ١.         | میلاد موسی – البینگام                  | - ۲        |
| ١٧         | موقف أم موسى القلق على ابنها.          | -٣         |
| **         | موقف أخت موسى من أخيها وأمها           | - <b>£</b> |
| ٣٠         | الرحلة البحرية لموسى وهو في المهد      | -0         |
| ٤١         | نشأت موسى في بيت فرعون                 | - ٦        |
| ٥.         | الموقف الأول لفرعون وجنوده من الطفل    | - <b>V</b> |
|            | الرضيع-موسى-                           |            |
| ٥٧         | موقف زوجة فرعون من زوجها وموسى         | -٨         |
| ٦١         | دخول موسى المدينة وخروجه منها          | <b>- 9</b> |
| ٦٩         | (وما يعلم جنود ربك إلاّ هو)            | -1.        |
| ٧٣         | الرحلة البرية الأولى. الخروج من الوطن. | -11        |

# تأملات قرآنية

| رقم الصفحة | الموضوع                                 | ٩    |
|------------|-----------------------------------------|------|
| ۸١         | موسى والشيخ الكبير.                     | -17  |
| ٨٨         | الرحلة البرية الثانية- العودة إلى الوطن | -14  |
| 9 £        | مطالب موسى- ﷺ ﴿ من ربه                  | -1 £ |
| 99         | الموقف الثاني لفرعون وملأئه من موسى     | -10  |
|            | - کیشنگرم                               |      |
| 1.4        | عاقبتهم الوخيمة.                        | -17  |
| 117        | الدروس والعبر المستفادة.                | -14  |
| 145        | فهرس المواضيع                           | -11  |