## سلمان العوجة

# إشراقات قرآنية

حزب المُفَصَّل



الجزء الأول من « سورة الحجرات » إلى « سورة الحديد »

الإسلاق

### إشراقات قرآنيت

«حزب المُفَصَّل»

(1)

#### إشراقات قرآنيت

« حزب المُفَصَّل»

سلمان العودة

مؤسسة الإسلام اليوم للنشر، ١٤٣٦هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العودة، سلمان بن فهد عبد الله

إشراقات قرآنية / سلمان بن فهد العودة، الرياض، ١٤٣٦ هـ

حزب المُفَصَّل (ج١) من اسورة الحجرات إلى اسورة الحديد

٣٩٦ص؛ ١٧ × ٢٤ سم

ردمك: ۸ - ۳ - ۹۰۷۲ - ۳۰۳ - ۹۷۸

١ - القرآن - التفسير، الحديث ٢ - القرآن - مباحث عامة

أ. العنوان

-1247 / 1970

ديوي ۲۲۷٫٦

رقم الإيداع: ٨٩٦٥/ ١٤٣٦هـ

ردمك: ۸ -۳ - ۹۰۷۲ - ۹۰۳ - ۹۷۸ (ج۱)

#### للتواصل مع المؤلِّف:

O

@salman alodah



/SalmanAlodah



salman@islamtoday.net



www.youtube.com/user/DrSalmanTv



www.islamtoday.net/salman/

جميع حقوق الملكية الأدبية والفنية محفوظة لـ مؤسسة الإسلام اليوم ، ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنفيذ الكتاب كاملاً أو مجزءًا أو تسجيله بأية وسيلة ، إلا بموافقة الناشر خطيًّا.

#### الإسلاق

إصدارات الإسلام اليوم

الطبعة الأولى- جمادى الأولى ١٤٣٧ هـ

الرياض:

هاتف: ۱۱۲۰۸۱۹۲۰

فاکس: ۱۱۲۰۸۱۹۰۲

بريدة:

هاتف: ۲۲۲۲۲۲۱۰

فاکس: ۳۵۰۰۳۸۳۲۱۰

جوال: ٤٤٠٢٢٨٥٥٥٠

ص.ب: ۲۸۵۷۷ – الرمز: ۱۱۶٤۷ info@islamtoday.net www.islamtoday.net



#### مُقِتَلِّفَتُمُ

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفُسِنا ومن سيئات أعمالنا، مَن يهده الله فلا مُضِلَّ له، ومَن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَتَعُوا ٱللّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ آلَ عمران: اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَقْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْثِيرًا وَخِسَآةٌ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَـٰلَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمْ دُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١].

أما بعدُ:

فإن المتأمِّل في القرآن الكريم يجد سياق آياته في غالبها مما يسهل فهمه على الناس: الشاب والشيخ، والمتعلِّم والأُمِّي، والذَّكي وغير الذَّكي.

وفي الوقت ذاته يجد من دقيق المعاني ولطيفها ما لا يدركه إِلَّا الخواص؛ فالعامِّيُ يفهم ما يحتاجه، والمتخصِّص يجد ما يغنيه ويشبع تطلُّعَه.

وكلما مر القارئ على آية أو سورة تجدَّد له بالتأمُّل والتدبُّر من الأسرار واللَّطائف ما لم يكن لديه من قبل.

وكلما مر جيل وحدثت للناس معارف جديدة لم يكونوا يعلمونها من قبل، وجدت أن القرآن يستوعبها؛ لجهة عدم وجود ما يخالفها، أو كون بعض الإشارات تدل عليها. ومنهج القرآن في ذلك إرشادي، يقوم على دعوة الناس إلى المعرفة والاكتشاف والضرب في الكون وإعمال العقول والانتفاع بخبرات الأمم، ولا يصلح أن يتحوَّل ذلك إلى الإغراق في ربط منجزات العلم التفصيلية بنصوص الكتاب.

وإنني لأشعر بانشراحٍ وأنس عند الوقوف مع الآيات وتدبُّر معانيها، وتكرار النظر فيها؛ ولذلك أحببتُ أن أضع بين يدي القارئ الكريم تنبيهات ينبغي مراعاتها عند تدبُّر القرآن والتأمُّل في معانيه:

الأول: إذا وقفت أمام آية من آيات الكتاب الكريم، وخفي عليك إعجازها وبلاغتها وأسرارها، فإياك أن يذهب بك الظن إلى أن هذه الآية ليس فيها أسرار، ولكن ربما يكون عجزُ العقل حال دون إدراك هذه الآية وأسرارها، وربما يكون تكرار القراءة أو سماعها من قارئ حسن الصوت سببًا في قدح زِناد التدبُر.

الثاني: أن الله تعالى جعل في القرآن ألوانًا من الأسرار، منها ما يتعلق باللغة، ومنها ما يكون إعجازًا ومنها ما يكون إعجازًا علميًّا، ومنها ما يكون إعجازًا تاريخيًّا، أو أخلاقيًّا..

والله تعالى قد وزَّع المواهب بين الخلق، فمِن الناس مَن يطرب لجوانب البلاغة والإعجاز اللفظي، ويستنبطها وتروق له؛ ولذلك يشعر بتجاوب مع هذا النوع من الإعجاز، ومنهم مَن تكون اهتماماته علمية بحتة، فهو يبحث عنها، ومنهم مَن تكون ميوله روحانية، فيأنس حين يجد الله في القرآن يخاطب عباده ويعرِّفهم بنفسه مباشرة، ويخاطب رسله وأنبياءه، ويكشف للخلق حياتهم وسرَّهم ومصيرهم.

والله قد جعل القرآن منهلًا يَرِدُه الخلقُ كلَّهم فيَسَعُهم، وكل إنسان يجد فيه بغيته وطلبته إذا كانت طِلْبَةَ حق؛ ولذلك فالواردات والخواطر الصحيحة على الذهن، لا بد أن تكون أصولها متضمنة في القرآن الكريم.

والقرآن ليس كتاب جيل فحسب، بل هو كتاب الأمة كلها والتاريخ كله، فلم يحتو على معلومات موغلة في الغرابة ولو كانت صحيحة؛ لئلا تكون فتنة لمَن لم يكتشفها، ولا تزال كشوف العلم ومستجداته تزيد القارئ فيه فهمًا وبصيرة وغوصًا على أسراره بما لم يقع لأجيال سبقت.

والإنسان يُؤتى من قِبَل ضعف قواه ومَلكاته وقدراته؛ ولذا كان كمال العلم البشري دعوة إلى الإيمان بالله، وكان الأئمة يعتنون بالتدبر والفهم والغوص على أسرار القرآن.

وقلما تجد عالمًا مشهورًا إِلَّا وصنَّف في التفسير، وبعض ذلك نقل وتكرار، أو جمع مرشَّح أو غير مرشَّح.

وبعضهم يعتني بجانب لا يعتني به غيره، كما تجد البلاغة والإعجاز اللَّغوي في «الكشاف» للزَّمخشري، وكُتب عبد القاهر الجُرْجاني، و«التحرير والتنوير» للطاهر ابن عاشور.

ومنهم مَن يهتم بالأحكام الفقهية، ويطيل النفس في آياتها، كالقرطبي، وابن العربي، والشنقيطي.

ومنهم مَن يهتم بالإشارات الدقيقة الروحانية والصوفية، وهذه منها قدر طيب انتفع به علماء كثيرون، كابن تيمية وابن القيم، وقدر هو محل تردد، ومنها ما هو تحريف للكلِم عن مواضعه.

واهتم المعاصرون بالإعجاز العلمي، وسبق إليه الأستاذ فريد وجدي، ثم طنطاوي جوهري، ثم د. مصطفى محمود، و د. زغلول النجار، والشيخ عبد المجيد الزنداني، و د. عبد الله المصلح، وغيرهم، ومنهم مَن تعاطاه بنفس معتدل، وحصل من آخرين تكلُّف في إقحام بعض المعاني، وربطها بالقرآن الكريم.

الثالث: أن من المعاني اللَّطيفة ما يدركه مَن يتكلم العربية وهي لغته، بخلاف مَن تعلَّمها وتكلَّمها، فإنه يفوته كثير من صور التدبر؛ لأن القرآن نزل بلسان عربي مبين؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴿ الزخرف: ٤٤]، ومن شكر نعمة الله هذه أن يُقْبِل صاحب اللغة العربية على القرآن الكريم، ويستدرك هذه المعاني اللَّطيفة التي قد تفوت على غيره.

كلما فتحتُ المصحف، وشاهدتُ الحرف العربي، تجدَّد شعوري بالنعمة والاصطفاء بكون اللغة العربية لغتى الأصلية.

الرابع: من ألطاف القرآن الكريم ما يقع في النفوس وتُشرق به القلوب ويُعْجِز الألسنةَ الإفصاحُ عن معانيه، حتى يكون القارئ حين استقبال هذه الموجات العالية من الإيمان والمشاهدة غير راغب في تدوينها أو الحديث عنها؛ لأن ذلك يقطع حبل تسلسلها واتصالها، ولأن اللغة لا تستوعبها؛ ولذا قال النَّقَري: «كلما اتسعت الرؤية ضاقت العبارة»(١). وباليقين وقع للأنبياء ثم الصحابة ثم أكابر المحققين والمؤمنين الراسخين ومَن دونهم من ذلك ما لا يخطر على بال.

ولذا فالقرآن هو أعظم أدلة الوجود والوحدانية والإيمان، وعلى الداعية والمحاور والمدافع عن حقائق التوحيد أن يعمن صلته به؛ إذ ليس الإيمان معنى عقليًا صرفًا كالمسائل الرياضية، بل هو حجة عقلية وضرورة قلبية وحياتية ومعرفية قد يضعفها الجدل فيها، إلَّا ما دعت إليه الحاجة؛ لتثبيت إيمان أو إقامة حجة أو رد شبهة عارضة.

ولا يزال المتأمِّل في كتاب الله عَرَّيَهَلَ يتلقَّى أنواعًا من المعاني العظيمة التي تُشرق لها النفس وتحيا وتطمئن.

ولذا رأيتُ أن أتلقَّى هذه الإشراقات، مستعينًا في ذلك بجهد السابقين من علماء الأمة في تفاسيرهم المشهورة المعتمدة.

ورأيتُ البداءة بـ «جزء عم»؛ فإن عامة سور هذا الجزء هي أول ما خُوطبت به البشرية من كتاب الله عَنْهَبَل، وقضاياه هي قضايا الوجود الإنساني كله، كما أن سور هذا الجزء القصيرة هي ما يحفظه أغلب المسلمين ويقرؤونه في صلواتهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: «المواقف والمخاطبات» للنُّقُّري (ص٥١).

كما أني رأيتُ أغلب المفسرين إذا وصلوا إلى هذا الجزء، وهو آخر جزء في القرآن، لا يكون عطاؤهم كما كان عند ما شرعوا في التفسير من أول جزء.

وقد طُبع في جزءين منذ أربع سنوات، وقد أعدتُ النظر فيه مرة أخرى، بالاختصار والمراجعة.

ثم تابعت الأجزاء من بعده صُعُدًا: «جزء تبارك»، ثم «جزء قد سمع»، وهكذا حتى نهاية «المُفَصَّل»..

وقد كانت البداءة بهذه الإشراقات في دروس ألقيتُها، وكان للإلقاء والتفاعل مزيته، ثم أعدتُ كتابتها واجتمعت عليها، وكان للتأمُّل والاستغراق مزيته الأخرى.

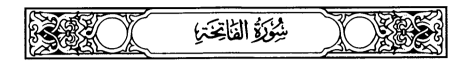
ثم ها هو الجهد بين يديك، سائلًا الله أن يسلكني وإياك في سِلْك أهل القرآن الذين هم أهل الله وخاصته، وأن يجعلنا ممن هداهم الله بهذا القرآن للتي هي أقوم وأنالهم به كريم البُشرى بأن لهم أجرًا كبيرًا.

وإنني أَطْمَحُ من قرَّاء هذا الكتاب إلى التواصل معي عبر وسائل الاتصال؛ لتوصيل أي ملحوظة أو اقتراح أو نقد أو تعديل؛ فهذه التغذية الراجعة، هي دومًا من مصادر فرحي وسعادتي، وهي تُسْهِم في تطويري ذاتيًّا، مثلما تُسْهِم في تطوير الكتاب وتحسينه، والشكر لكل مَن يقتطع جزءًا من وقته لقراءة الكتاب، أو يضيف جزءًا آخر لكتابة تعديل أو تصويب وإرساله إلىًّ.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات..

سلمان العودة اربيع الثاني ١٤٣٧هـ

OOO



\* سورة الفاتحة (١) سورة عظيمة، يقرؤها المسلم في اليوم الواحد بعدد ركعات الصلوات؛ لقوله ﷺ - كما في «الصحيحين» من حديث عُبادة بن الصامت رَحَالِتَهُ عَنهُ -: «لا صلاةً لمَن لم يقرأ بفاتحة الكتاب»(٢).

وقد ذكر الشرَّاح أن معنى الحديث: أن يقرأ بها في كل ركعة من صلاته (٣)، فدل هذا على عظيم شأنها، وجليل قدرها، وأنه ينبغي تأمل معانيها، فلحكمة بالغة شرع الله تكرارها في الصلوات من بين جميع سور القرآن.

#### \* تسمية السورة:

#### لها أسماء كثيرة، وكثرة أسمانها تدل على عظيم قدرها(٤):

«سورة الفاتحة»: فقد سمَّاها النبيُّ ﷺ: «فاتحة الكتاب»، كما في حديث عُبادة رَعَالِيَهُ عَالَمَ المتقدِّم؛ وذلك لأنها أول ما يُقرأ من القرآن، فهي أول سورة مكتوبة

<sup>(</sup>١) هذه السورة لكثرة قراءة المسلم لها في صلواته، وحاجته إلى معرفة معانيها؛ كانت البداءة بتفسيرها، كما فعل بعض العلماء، ومنهم: الشيخ عبدالله كُنُون رَحْمَاللَهُ في "تفسير سور المفصل"، والشيخ محمد الأشقر رَحَمَاللَهُ في "تفسير العشر الأخير"، والشيخ محمد بن عثيمين رَحَمَاللَهُ في تفسيره لـ الجزء عمه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «صحيح البخاري» (٢٥٦)، و«صحيح مسلم» (٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (٢/ ٣٧٠)، و «إرشاد الساري» (٢/ ٨٥)، و «فقه العبادة» للمؤلّف (٢/ ١٦٩ - ١٧٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الرازي» (١/ ١٥٦)، و«إبراز المعاني من حرز الأماني» (ص٦٩)، و«جمال القراء وكمال الإقراء» (١/ ١٨٢)، و«بصائر ذوي التمييز» (ص١٢٨– ١٢٩)، و«الإتقان» (١/ ١٨٧– ١٩٩)، و«التحرير والتنوير» (١/ ١٣١).

في المصحف، وإن لم تكن أول سورة نزلت، ولهذا سمَّاها النبيُّ ﷺ: «فاتحة الكتاب»(١).

وسمَّاها النبيُّ ﷺ أيضًا: «أم القرآن»، فقال: «أمُّ القرآن هي السَّبْعُ المَثاني، والقرآنُ العظيمُ»(٢)؛ لأن معاني القرآن ترجع إلى مضمونها؛ فهي شاملة للمعاني الكلية، والمباني الأساسية التي يتكلم عنها القرآن.

وتُسمَّى: «السَّبْع المَثاني»، كما في الحديث المتقدِّم؛ وذلك لأنها سبع آيات تُقرأ مرة بعد مرة (٣)، وسُمِّيت بـ «المَثاني»؛ لأنها شاملة لمجملات المعاني المفصَّلة فيما سواها.

و «القرآن العظيم»، فقد سمَّاها بذلك النبيُّ ﷺ، فقال: «هي السَّبْعُ المَثاني والقرآنُ العظيمُ الذي أُوتيتُهُ (٤٠). وكما في الحديث المتقدِّم أيضًا.

وتُسمَّى: "سورة الحمد"(٥)؛ لأنها بدأت بحمد الله عَرَّبَعَلَ في قوله: ﴿الْكَنْدُيلَةِ

رَبِ الْمُكْلِينَ ﴾.

و «الصلاة»، كما في الحديث القدسي: «قَسَمْتُ الصلاةَ بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سأل؛ فإذا قال العبدُ: ﴿الْحَمَدُ بِنَهِ رَبِ اَلْتَكَدِينَ ۞﴾. قال اللهُ تعالى: حمدني عبدي. وإذا قال: ﴿الرَّغَنِ الرَّحِدِ ۞﴾. قال اللهُ تعالى: أَثْنَى عليَّ عبدي. وإذا قال: ﴿ مَلِكِ بَوْرِ الدِينِ ۞﴾. قال: مجّدني عبدي – وقال مرة: فوَّض إليَّ عبدي – فإذا قال: ﴿ إِيَاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾. قال: هذا بيني وبين عبدي،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص١٩٣)، و«تفسير مقاتل» (٣٣/١)، و«سنن النسائي الكبرى» (١/ ٣٣)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٧٠٤) من حديث أبي هريرة رَوَاللَّهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الكشاف» (٢/ ٥٨٧)، و «روح المعاني» (٧/ ٣٢١)، و «التحرير والتنوير» (١٤/ ٨٠)، و المصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٧٤) من حديث أبي سعيد بن المعلَّى رَمَالِيُّهُ عَدْ.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (١/ ٤٥)، و«معاني القرآن» للنحاس (١/ ٤٧)، و«سنن الدارقطني» (١/ ٣٠١)، و«تفسير الثعلبي» (١/ ٦٢٦)، و«تفسير الرازي» (١/ ١٥٦)، و«تفسير الخازن» (١/ ١٥٦).

ولعبدي ما سألَ. فإذا قال: ﴿ آهْدِنَا آلصِّرَطَ آلْمُسْتَقِيمَ ۞ مِرَطَ آلَٰذِينَ أَنْمُنَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ آلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِ ذَوَلَا آلفَتَ آلِينَ ۞﴾. قال: هذا لعبدي، ولعبدي ما سألَ (١٠).

فسمَّاها: «الصلاة»، إما لأنها ذكر ودعاء؛ فإن السورة فيها دعاء وتبتُّل إلى الله بأعظم مطلوب، وهو الهداية، وذلك في قوله تعالى: ﴿ اَمْدِنَا اَلْمَتْنَقِيمَ ﴾، فسُمِّيت السورة ببعض أجزائها، وبعض معانيها، وهو الدعاء.

والدعاء في اللغة يسمى: صلاة، كما قال الله عَزَيَجَلَ: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنٌّ لَمُمُّ ﴾ [التوبة: ١٠٣]، يعني: ادْعُ لهم (٢).

وقد قال الأَعْشَى (٣):

تقولُ بنتي وقد قَرَّبْتُ مُرتجِلًا: ياربِّ جنَّبْ أبي الأوصابَ والوجعا عليكِ مثل الذي صلَّيْتِ فاغتمضي نومًا فإن لجنب المرء مُضَّجَعا يعني: لك من الدعاء مثل الذي دعوت به لى.

أو سُمِّيت بذلك؛ لأنه لا تصح الصلاة إلَّا بها(٤).

ويكفي في شرفها أنه لا يكاد يوجد مسلم في الدنيا إِلَّا ويحفظها، حتى إن الإنسان أول ما يدخل في الإسلام وينطق بالشهادتين يحفظ «سورة الفاتحة» قبل غيرها؛ لكي تصح صلاته، ولو أنه اقتصر عليها في الصلاة لكفته، فما زاد عنها فهو نفل مستحب، وليس بواجب(٥).

\* عدد أياتها: سبع آيات بلا خلاف(٦)، ومَن لم يعد ﴿بِنَــياتَهَ الرَّغَنَ الرَّحِيهِ ﴾ آية،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٣٩٥) من حديث أبي هريرة رَسَوَلَلْهُ عَنهُ.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۱/ ۲۰۹)، و«معاني القرآن» للزجاج (۲/ ۲۷)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص ۶۹ - ٤٩١) «ص ل ۱»، و«تفسير القرطبي» (۱/ ۱۸۸)، و«البحر المحيط في التفسير» (٥/ ۹۹)، و«تاج العروس» (۳۸/ ٤٣٧) «ص ل و».

<sup>(</sup>٣) ينظر: ﴿ديوان الأعشى ۗ (ص١٠١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: ققه العبادة، للمؤلِّف (٢/ ٢٣٧- ٢٣٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: (بدائع الصنائع) (١/ ١١١- ١٦٠)، و(المدونة) (١/ ١٦٣)، و(المجموع) (٣/ ٣٤٩)، و(المغنى) (١/ ٢٩١) و(المغنى) (١٩١) و(المغنى) (١/ ٢٩١) و(المغنى) (١٩١) و(المغنى) (١/ ٢٩١) و(المدونة) (١٩١) و(المدونة)

<sup>(</sup>٦) ينظر: اتفسير الطبري، (١/ ١٠٥)، واالبيان في عدُّ آي القرآن، (ص١٣٩)، والمصادر الآتية.

فقد عدَّ ﴿ مِرْطَ الَّذِينَ أَنْعَنْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ آية (١).

\* وهي مكية على قول الأكثرين، وهو مروي عن علي رَحَالِتَهُ عَنهُ والحسن، وأبى العالية، وقتادة.

وقيل: مدنية. وهو قول أبي هريرة رَضِيَلِيَهُ عَنهُ، ومجاهد، وعطاء بن يسار، والزُّهري.

ورُوي القولان عن ابن عباس رَمَوَالِيَّهُ عَنْهُا.

وقيل: نزلت مرتين، مرةً بمكة ومرةً بالمدينة؛ ولذلك سُمِّيت: مثاني.

وقيل: نزل نصفها بمكة، ونصفها الآخر نزل بالمدينة. قال ابن كثير: «وهو غريبٌ جدًّا»(۲).

والأظهر ما رجَّحه كثير من الأئمة أنها مكية؛ لأن الله تعالى مَنَّ على الرسول عَلَيْ بقوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنْكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِى ﴾ [الحجر: ٨٧]. والمراد منها: فاتحة الكتاب، و«سورة الحجر» مكية بالإجماع(٣).

ولا خلاف أن فرض الصلاة كان بمكة، وما حُفظ أنه كان في الإسلام صلاةً بغير ﴿الْحَسَدُ يَنْهِ مَبِ الْعَسَلِيمِ ﴾.

يدلُّ على هذا قوله ﷺ: «لا صلاةً لمَن لم يقرأُ بفاتحة الكتاب»(٤). وهذا خبرٌ عن الحكم، لا عن الابتداء.

<sup>(</sup>١) ينظر: «أحكام القرآن» لابن العربي (١٠/١)، و«فنون الأفنان في عيون علوم القرآن» (ص ٢٧٨ - ٢٧٩)، ووتفسير ابن جزي» (١/ ٦٣)، ووتفسير ابن كثير » (١/ ١٠١)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (۱/ ۳۰)، و «تفسير السمر قندي» (۱/ ۱۰)، و «البيان في عد آي القرآن»
 (ص١٣٩)، و «تفسير البغوي» (۱/ ۷۰)، و «زاد المسير» (۱/ ۱۷)، و «تفسير القرطبي» (۱/ ۱۱٥)، و «تفسير ابن كثير» (۱/ ۱۲)، و «روح المعانى» (۱/ ۳۰)، و «التحرير والتنوير» (۱/ ۱۳۰).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (١٤/٥)، و«تفسير الماوردي» (٣/١٤٧)، و«تفسير الرازي»
 (١/ ١٦٠)، و (اللباب في علوم الكتاب» (١/ ١٦٦)، (١١/ ٢٢٤)، و (فتح القدير» (٣/ ١٤٥)، و (روح المعاني» (٧/ ٢٤٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) تقدم قريبًا.

#### \* ﴿ بِنَدِ الدِّمْنِ الرَّحْنِ الرَّحِيدِ ﴿ ﴾:

اختلف أهل العلم هل «البسملة» آية من «سورة الفاتحة»، أم آية من القرآن، أم آية من كل سورة؟(١).

وكل سورة في القرآن تبدأ بـ ﴿ بِنــــــ اللَّهِ الرَّخْنِ الرِّحِيدِ ﴾، إلا السورة التوبة».

★ وفي هذه السورة خاصة قال: ﴿الْعَنْدُينَهِ نَبِ الْعَنْدِينَ ۞ الرَّغْنِ الرَّحِيهِ
 ۞ ، فأعاد هذين الوصفين العظيمين لله تعالى.

وفيها ذكر خمسةٍ من أسمائه الحسنى، وهي: «الله»، «الرَّب»، «الرَّحمن»، «الرَّحيم»، «المَلِك».

\* الله: وهو الاسم الأعظم، على قول بعضهم، وهو أكثر الأسماء ترددًا في القرآن والسنة، وعلى ألسنة المخلوقين بمختلف لغاتهم وألسنتهم، وهو الذي تُنسب الأسماء الأخرى إليه، فيقال: الله المَلِك، الله الخالق، الله العليم... ولا يشاركه في هذا الاسم غيره؛ فلم يتسمَّ به أحد قط، ولهذا قال سبحانه: ﴿ مَلْ تَعَلَمُ لَهُ السَمِيّا ( الله عنه عنه عنه ).

الله الذي تألهه القلوب، أي: تحن إليه، وتشتاق إلى لقائه ورؤيته، وتأنس بذكره، وكان ﷺ يقول في دعائه: «وأسألُك لذَّةَ النظر إلى وجهك، والشوقَ إلى لقائك..»(٢).

ومن معانيه: أنه الذي تحار فيه العقول، فلا تحيط به علمًا، ولا تدرك له من الكُنْه والحقيقة إلا ما بيَّن سبحانه في كتابه، وعلى لسان رسوله ﷺ، ولا تعلم كيفية ذاته سبحانه، ولا تحيط به؛ وإذا كانت العقول تحار في بعض مخلوقاته في

<sup>(</sup>۱) ينظر: «التمهيد» (۲/ ۲۲۸)، (۲۱ / ۲۰۱)، و«الاستذكار» (۱/ ٤٥٧ - ٤٦٢)، و«المغني» (۱/ ٣٤٥ - ٤٦٣)، و«المغني» (۱/ ٣٤٠ - ٣٤٥)، و«فقه الفتاوي» (۲۲ / ٤٠٥ - ٤٤٣)، و«فقه العبادة» للمؤلّف (۲/ ١٦٥ - ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٨٣٢٥)، والنسائي (٣/ ٥٤)، وابن خزيمة في «التوحيد» (١/ ٢٩- ٣٠)، وابن حبان (١/ ١٩٧١)، والطبراني في «الدعاء» (٦٢٥)، والحاكم (١/ ٢٤٥) من حديث عمار بن ياسر رَمَعُلِلتَهُمَّةً.

السماوات والأرض، والبر والبحر، فكيف بذاته جل وعلا؟! فالعقل يرتد كَلِيلًا حَسِيرًا عن إدراك ذاته تعالى، ولهذا قال: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ،عِلْمًا ﴿ اللهِ ١١٠].

وفي حديث الشفاعة يقول الرسول ﷺ: افأستأذنُ على ربي، فيُؤذنُ لي، ويُلهمني محامدَ أحمدُهُ بها، لا تحضرُني الآن، فأحمدُهُ بتلك المحامد، وأَخِرُ له ساجدًا..»(١).

فأخبر أن الله يعلِّمه من المحامد ما لا يعلمها الآن، ويفتح عليه من العلم به آنذاك ما لم يكن لديه من قبل.

ومن معانيه: أنه الإله المعبود المتفرِّد باستحقاق العبادة؛ ولهذا جاء هذا الاسم في الشهادة؛ فإن المؤمن يقول: أشهد أن لا إله إلا الله، ويقول: الله أكبر.

أطلق هذا الاسم العَلَم الذي هو أصل لكل الأسماء الأخرى؛ إظهارًا للاعتقاد أنه لا معبود بحق إلا هو: ﴿ ذَالِكَ بِأَكَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَكَ مَا يَكْعُونَ مِن دُونِيهِ عَمُو ٱلْبَطِلُ ﴾ (٢) [الحج: ٦٢].

\* الرّب: فهو ربُّ العالمين، ربُّ كل شيء وخالقه والقادر عليه، لا يخرج شيء عن ربوبيته وكل مَن في السماوات والأرض عبد له، في قبضته، وتحت قهره، وهو متولِّى أمورهم وحياتهم وأرزاقهم، المتفضِّل عليهم (٣).

أما الأسماء الأخرى، فيُسمَّى أو يُوصف بها غير الله، كالرَّحيم، والسَّميع، والبَصير، كما قال سبحانه عن نبيه ﷺ: ﴿ وَالْمُؤْمِنِينَ رَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥١٠)، ومسلم (١٩٣) من حديث أنس يَعَلِقَتُهَـُهُ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ااشتقاق أسماء الله؛ للزجاجي (ص٢٣)، وامع الله؛ للمؤلِّف (ص٤٣-٥٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «اشتقاق أسماء الله» للزجاجي (ص٣٢).

بَصِيرًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ٢].

والاسم يدل على صفة الرحمة لله سبحانه، وعظمتها وتقديمها، حتى ورد في «الصحيح» أن الله خلق مائة رحمة، أنزل منها رحمة في الدنيا، وادخر باقيها ليوم الحساب(١).

وجعل كتابه رحمة، وأرسل رسوله رحمة، وقال: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْكُلُّ مَنَيْءً ﴾ [الاعراف: ١٥٦]، وبدأ كتابه العزيز بهذا الاسم تأكيدًا على استشعار الرحمة في العبادة وفي التعليم وفي الدعوة وفي الدعاء، وأن مَن خرج منها إلى أن يكون مغضوبًا عليه، فبسبب إمعانه في الغي وإعراضه عن الله.

\* الرَّحيم: وهو مثل «الرحمن» في أصل الاشتقاق، واختلفوا في الفرق بينهما:

فقيل: «الرحمن»: رحمة عامة بجميع الخلق، و«الرحيم»: رحمة خاصة بالمؤمنين، كما قال عَرَبَعَلَ: ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ الْاحزاب: ٤٣].

وقيل: إن اسم «الرحمن» بالنظر إلى وجود الصفة، وأما «الرحيم» فبالنظر إلى متعلَّقها في الخلق، يعني: حصول أثرها في الخلق برحمته تعالى لهم، أشار إليه ابن القيم (٢)، فالله هو رحمن الدنيا والآخرة ورحيمهما.

والأقرب أن «الرحمن» على وزن فَعْلان، صيغة مبالغة، تدل على الامتلاء والتناهي في التحقق بالصفة وعظمتها، وأما «الرحيم» فهي بصيغة فَعِيل التي تدل على التكرار، وأن هذه صفة دائمة، وليس هذا الاختيار ببعيد عما قبله (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: اصحيح البخاري، (٦٤٦٩)، واصحيح مسلم، (٢٧٥٢)، واكتاب الأربعين في فضل الرحمة والراحمين، لابن طولون الصالحي.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «مدارج السالكين» (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (١/ ١٢٤)، و«تفسير أسماء الله الحسنى» للزجاج (ص٢٨)، و«اشتقاق أسماء الله» للزجاجي (ص٣٨)، و«الكشاف» (١/ ٦)، و«تفسير القرطبي» (١/ ١٠٥)، و«روح المعاني» (١/ ٦٤)، و«التحرير والتنوير» (١/ ١٧٣)، و«معارج القبول» (١/ ١٧٧ - ٦٨)، و«زهرة التفاسير» (١/ ٥٧)، و«مم الله» للمؤلِّف (ص٥٥ - ٦٤).

وهاهنا ينبغي أن نتأمل سرًّا من أسرار تكرار هذين الاسمين، فإن الإنسان إذا أراد أن يقرأ أو يدخل أو يخرج أو يأكل أو يخطب أو يتكلم قال: «بسم الله الرحمن الرحيم».

وقد ورد: «كلُّ أمر ذي بال لا يُبدأ بـ «بسم الله الرحمن الرحيم» - وفي رواية: بـ «الحمد لله» - فهو أَبْتَرُ، أو أَقْطَعُ، أو أَجْذَمُ» (١١). والمعنى: ناقص البركة (٢).

لكن من المعلوم أن العبارة تقال هكذا: "بسم الله الرحمن الرحيم"، فلم يقل أحد من الناس قط: بسم الله المنتقم الجبار، أو: بسم الله العزيز الحكيم، مع أن هذا حق، وفي هذا إشارة إلى قوله عَرَّبَلً في الحديث القدسي: "إن رحمتي سبقت غضبي"(٣).

وكثيرًا ما كان النبي على يعلم أصحابه الرجاء فيما عند الله، وأن تكون ثقتهم بالله وبرحمته أعظم من ثقتهم بعملهم؛ فإن العمل قد يداخله الرياء أو العُجْب، أو لا يكون على وفق ما شرع رسول الله على أيرد على صاحبه، وقال على الله على يُدخِلَ

<sup>(</sup>۱) ينظر: "مسند أحمد" (۸۷۱۲)، و"سنن أبي داود" (۶۸٤٠)، و"سنن ابن ماجه" (۱۸۹٤)، و"سنن ابن ماجه" (۱۸۹٤)، و"صحيح ابن حبان" (۲)، و"سنن الدارقطني" (۱/۲۷– ۲۲۸)، و"طبقات الشافعية الكبرى" (۱/۷–۲۲)، و"إرواء الغليل" (۱–۲).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (٧/ ٢٦٣)، و «شرح البخاري» للسفيري (١/ ٦٨)، و «فيض القدير» (٥/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٤٢٢)، ومسلم (٢٧٥١) من حديث أبي هريرة رَحَالِللَّهُ عَنْهُ.

أحدًا عملُه الجنة ». قالوا: ولا أنت يا رسولَ الله؟ قال: «ولا أنا، إلا أن يتغمَّدني اللهُ منه بفضل ورحمة »(١).

ينبغي أن يُدْعَى الناس- والعصاة بخاصة- إلى الله، بتذكيرهم برحمته، مع تذكيرهم بعقوبته، فالله عَزَيَبًلْ يقول: ﴿ نَبِيَ عَبَادِى آَنِ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَ وَأَنَّ عَبَادِى آَنِ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَ وَأَنَّ عَنَايِهِ هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴿ فَ الحجر: ٤٩- ٥٠]. فقدَّم المغفرة والرحمة على العذاب، وجعلها صفة له، بينما عبَّر في الآية الأخرى عن عذابه بأنه أليم، ولم يصف نفسه بالمعذَّب أو الباطش أو المعاقِب.

وبعض الدُّعاة يفيضون في الحديث عن الوعيد والتشديد والتخويف والترهيب، إلى درجة تُحدِث أثرًا عكسيًّا، وهو تقنيط العصاة من رَوْح الله ورحمته، فيتملَّكهم اليأس، ويفقدون الأمل، فيتشبثون بما هم عليه من المعاصي، ويستغرقون فيها!

أما فتح أبواب الرجاء في القلوب فأسلوب قرآني عظيم يواجهك في مطلع أول سور القرآن الكريم، حتى إن الذي يريد أن يتكلم عن النار سيقول في أول حديثه: "بسم الله الرحمن الرحيم"، والذي يريد أن يتكلم عن الحدود الشرعية يبدأ بـ "بسم الله الرحمن الرحيم". فينبغي أن يُعطى هذا الحديث قَدْرَهُ عند الناس، ويُذكّروا دائمًا بأن يتعلقوا بالله، الرحمن، الرحيم.

وأصول الأسماء الحسنى هي: «الله»، و«الرَّب»، و«الرَّحمن»، فاسم «الله» متضمِّن لصفات الربوبية، واسم «الرَّحمن» متضمِّن لصفات الجود والبر والإحسان.

فالربوبية من الله لعباده، والتأليه منهم إليه، والرحمة سبب واصل بين الرب وبين عباده، فبرحمته أرسل رسله، وأنزل كتبه، وبها رزق عباده وعافاهم وأنعم عليهم، فبينهم وبينه سبب العبودية، وبينه وبينهم سبب الرحمة (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٧٣، ٦٤٦٣)، ومسلم (٢٨٦١) من حديث أبي هريرة رَمَعَلِقَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقدمة «مدارج السالكين».

#### **\* المالك: ﴿** مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞﴾:

أي: يوم يُدان الناس بعملهم، ويجازون به خيرًا أو شرَّا(١)، فبعدما اعترف لله قائلًا: ﴿الْحَمَدُ لِلهُ بصفاته وأسمائه: قائلًا: ﴿الْحَمَدُ لِلهُ بصفاته وأسمائه: ﴿نَبَ الْمَعَدِ اللهِ بَعْدِ النِيبِ ﴾، وفي قراءة سَبْعية (٢): ﴿مَلِكِ يَوْدِ النِيبِ ﴾، وفي الصلاة.

وقد استفتح السورة بالحمد، وهو: الثناء على المحمود بإفضاله وإنعامه، أما المدح، فهو: الثناء عليه بصفات الجلال والجمال والكمال(1).

فالحمد: ثناء على الله تعالى بما أنعم عليك، وما أعطاك، فإذا قيل: إن فلانًا حمد فلانًا. فمعناه أنه شكره على إحسان قدَّمه إليه، لكن إذا قيل: مدحه. فلا يلزم أن يكون مدحه بشيء قدَّمه، بل قد يكون مدحه ببلاغته وفصاحته، أو بجماله، أو بقوته، أو بإحسانه لقوم آخرين.

وعليه، فالمدح أعم من الحمد؛ لشموله الثناء بصفات الجمال والجلال والكمال مطلقًا؛ فالحمد فيه معنى الشكر، ومعنى الاعتراف بالجميل.

وعبَّر ابن القيم عن ذلك، فقال: «الإخبار عن محاسن الغير، إما أن يكون إخبارًا مجرَّدًا من حب وإرادة، أو مقرونًا بحبه وإرادته، فإن كان مجرَّدًا عن الحب والإرادة، فهو المدح، وأما الحمد، فهو إخبار عن محاسن المحمود مع حبه وإجلاله وتعظيمه»(٥).

 <sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري» (١/ ١٥٩)، (٢١/ ٤٨٥)، و «تفسير الماتريدي» (١/ ٣٦٢)، و «الدر المنثور» (١/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٢) أي: من القراءات السبع المتواترة، وهي قراءة نافع وغيره.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (١/ ١٤٩ - ١٥٠)، و «السبعة في القراءات» (ص١٠٤)، و «حجة القراءات» (ص٧٧)، و «النشر في القراءات العشر» (١/ ٢٧١)، و «معجم القراءات» (١/ ٨- ١٣).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٦/١)، و«تفسير الماتريدي» (٢٩/١)، و«تفسير الماوردي»
 (١/ ٥٣/١)، و«الكشاف» (١/ ٨)، و«المحرر الوجيز» (١/ ٦٦)، و«تفسير القرطبي» (١/ ١٣٣ - ١٣٤)،
 و«التحرير والتنوير» (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: (بدائع الفوائد) (٢/ ٩٣).

والحمد يتضمن الاعتراف، والاعتراف فيه معنى عظيم؛ لأنه إقرار من العبد بتقصيره وفقره وحاجته، واعتراف لله بالكمال والفضل والإحسان، وهو من أعظم ألوان العبادة؛ وقد يعبد الإنسان ربه عبادة المُدل المُعْجَب؛ فلا يُقبل منه؛ لأن الإعجاب لا يتفق مع الاعتراف والذُّل؛ فلا يدخل العبد على ربه من باب أوسع وأفضل من باب الذُّل والانكسار؛ بل هذا هو معنى العبادة المذكورة في قوله: ﴿ وَإِنَاكَ نَبْتُهُ ﴾، تقول العرب: طريق معبَّد، أي: مذلَّل تطؤه الأقدام (١٠)؛ فمن أعظم معانى العبادة: الذُّل له سبحانه.

كان النبي ﷺ كثير الاعتراف لله تعالى على نفسه، فكان يقول: «اللهمَّ اغفرْ لي ذنبي كُلَّهُ؛ دِقَّهُ، وجلَّهُ، وأوَّلَهُ وآخِرَهُ، وعلانيَتهُ وسِرَّهُ»(٢).

حتى قول: «اللهم اغفر لي». فيه معنى الاعتراف على النفس بالذنب والنقص، والاعتراف لله تعالى بأنه هو الغفور الرحيم.

ونقيض الاعتراف: الإنكار والجحود؛ فالذنب الذي كفر به إبليس هو الجحود؛ فإبليس يعرف ربه، ويدعوه ويحلف به، كما قال تعالى: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ لِكَ الْجَعِينَ اللهُ ﴾ [ص: ٨٦]، ويعرف البعث: ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُ فِي إِلَى يَوْمِ لِمُعَنَّونَ الله الحجود والاستكبار عن الطاعة والعبادة، وهكذا قال عَرْبَعَ عن فرعون وقومه: ﴿ وَجَعَمَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً وَهَا فَانظُرْ كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ الله النمل: ١٤].

فإذا قال العبد: ﴿الْعَسَدُ بِهَ رَبِ الْعَسَدِ بِهِ وَاقْفَ يَقُولُ: أَعْرَفُ بِأَنْنِي عبد محتاج، فقير، تدل عليه الكلمة: أن العبد وهو واقف يقول: أعترف بأنني عبد محتاج، فقير، ذليل، مقصِّر، وأنك الله ربي المنعم المتفضِّل، فهذا فيه معنى الحمد، إذ إن العبد يحمد ربه على فضله عليه في دينه، ودنياه.

<sup>(</sup>١) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (١/ ٤٨)، و«معاني القرآن» للنحاس (١/ ٦٤)، )، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٤٣٥)، و«تاج العروس» (٨/ ٣٤٠) «ع ب د».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٤٨٣) من حديث أبي هريرة رَوْوَاللَّهُ عَنْهُ.

#### \* ﴿إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْنَعِيثُ ۞﴾:

في هذه الآية أعظم المعاني؛ وهو الإقرار بالعبودية، وهو أصل التوحيد، الذي بُعث به الرسل: ﴿أَن لَّا نَعَبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ [هود: ٢٦].

والشرك في الألوهية أخطر ألوان الشرك الذي بُليت به الأمم؛ لأن الاعتراف بالله خالقًا ورازقًا أمر تقر به الفطر والنفوس، وإن كان يحتاج إلى ترسيخ وتذكير؛ لأنه يستلزم الإيمان بالألوهية وصرف العبادة لله.

﴿إِيَّاكَ نَبْتُهُ ﴾: تقديم الضمير إشارة إلى التخصيص؛ يعني: لا نعبد إِلَّا إياك، ففيها حصر وقصر(١).

﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾: إثبات الاستعانة بالله، ونفي الاستعانة بمَن سواه، فلا نطلب إلا عونك؛ ولا نستعين بغيرك، ولا نستغني عن فضلك، فمن الناس مَن يستعين بغير الله، ومنهم مَن يستعين بالله وبغيره (٢).

وهذه الآية التي بين الله وبين عبده، فمن العبد الدعاء والعبودية، ومن الله العون والقوة، حتى على العبادة، إذ ليس للعبد قدرة على تحول أو فعل إلا إذا استمد من ربه واعتصم به، ولهذا كان من قول أهل الجنة: ﴿اَلْحَمَّدُ لِلَّهِ اللَّهِ مَدَننا لَهُ ﴾ [الأعراف: ٢٣].

#### \* ﴿ آهْدِنَا ٱلْعِيرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴾:

#### من معانيها:

١- ثبَّتنا حتى لا ننحرف أو نزيغ؛ لأن الإنسانَ يكون اليوم مهتديًا، وغدًا من الضالين، أي: ثبتنا على الصراط المستقيم.

٢- قر هدايتنا؛ فالهداية درجات، والمهتدون طبقات؛ منهم من يبلغ درجة الصلام، وبحسب ذلك تكون الصلام، وبحسب ذلك تكون

<sup>(</sup>١) ينظر: «التحرير والتنوير» (١/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير السمعاني» (١/ ٣٧)، و «تفسير البغوي» (١/ ٧٥)، و «تفسير القرطبي» (١/ ٩٤)، و «روح المعاني» (١/ ٥٤).

منازلهم في الجنة، وبحسب هدايتهم يكون سيرهم على الصراط؛ فإن لله تعالى صراطين: صراطًا في الدنيا، وصراطًا في الآخرة، والأمن على الصراط الأخروي، هو بقدر الاستقامة على الصراط الدنيوي.

والصراط الدنيوي هو: طريق الله، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِىٓ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِىٓ إِلَىٰ صِرَطِ اللهِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ, مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّرْضِ ﴾ [الشورى: ٥٣-٥]، وهو بطاعة الله فيما أمر، واجتناب ما نهى عنه.

وصراط الآخرة هو: الجسر المنصوب على جهنم، وهو دحض مزلّة، يمشي الناسُ فيه بقدر أعمالهم: فمنهم مَن يمرُّ كطَرْف العين، ومنهم مَن يمرُّ كالبرق، ومنهم مَن يمرُّ كالرِّيح، ومنهم مَن يمرُّ كالطَّير، ومنهم مَن يمرُّ كأجَاويد الخيل والرِّكاب، ومنهم مَن يمشي تارة ويعثر أخرى(١).

وقد كتب الإمام الهروي «منازل السائرين إلى الحقِّ المبين»، ثم شرحه ابن القيم في «مدارج السالكين»، وهو تفصيل لمنازل الناس ومقاماتهم في سلوكهم إلى رب العالمين، فأعظم الهداية هي الهداية إلى الله، وحسن فهم أسمائه وصفاته والقرب منه، ودوام المناجاة، والسلامة من الجهل به، أو الغفلة عنه، أو نسبة ما لا يليق به إليه.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مسند أحمد» (۱۱۲۰۰)، و«صحيح البخاري» (۲۳۹)، و«صحيح مسلم» (۱۸۳، ۱۸۳)، و«صحيح مسلم» (۱۸۳، ۱۸۳)، و «رؤية الله» للدارقطني.

٣- جَدِّد هدايتنا؛ إذ إن معنى الصراط المستقيم: أن يفعل العبد في كل وقت
 ما أُمر به في ذلك الوقت من علم وعمل، ولا يفعل ما نُهي عنه.

وهذا يحتاج في كل وقت إلى أن يعلم ويعمل ما أمر به في ذلك الوقت وما نُهي عنه، وإلى أن يحصل له إرادة جازمة لفعل المأمور، وكراهة جازمة لترك المحظور، فهذا العلم المفصَّل والإرادة المفصَّلة لا يتصور أن تحصل للعبد في وقت واحد، بل كل وقت يحتاج إلى أن يجعل الله سبحانه في قلبه من العلوم والإرادات ما يهتدي به في ذلك الصراط المستقيم (١).

#### وبصفة عامة، فالعبد يحتاج إلى هذه الهداية في جميع ما يأتي ويذر:

- من أمور قد أتاها على غير الهداية، فهو يحتاج إلى التوبة منها.
- وأمور هُدي إلى أصلها دون تفصيلها، أو هُدي إليها من وجه دون وجه، فهو يحتاج إلى إتمام الهداية فيها؛ ليزداد هديّ.
- وأمور هو يحتاج إلى أن يحصل له من الهداية فيها بالمستقبل مثل ما حصل له في الماضي.
  - وأمور هو خال عن اعتقاد فيها، فهو يحتاج إلى الهداية فيها.
    - وأمور لم يفعلها، فهو يحتاج إلى فعلها على وجه الهداية.
- وأمور قد هُدي إلى الاعتقاد الحق والعمل الصواب فيها، فهو محتاج إلى الثبات عليها.. إلى غير ذلك من أنواع الهدايات، فلما كان العبد محتاجًا إلى هذا كله، فرض الله سبحانه عليه أن يسأله هذه الهداية في أفضل أحواله مرات متعدِّدة في اليوم والليلة(٢).

#### ولتحقيق الهداية لا بد من:

١ - معرفة الموقف الصحيح، وماذا يريد الله ورسوله منه في هذه المسألة،
 وما هو الصواب والأصح له في هذه القضية.

<sup>(</sup>١) ينظر: امجموع الفتاوي، (١٤/ ٣٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «الصلاة» لابن القيم (ص١٤٤ - ١٤٥).

 ٢- العمل وفق هذه الرؤية، ولا عمل دون وجود إيمان قوي في قلب العبد يحدوه إلى ذلك.

فحين يتلو العبد هذا الدعاء، فهو ينادي ربه قائلًا: يا ربنا، دُلَّنا على ما تحب وترضى في كل ما يواجهنا من أمور الحياة، ثم قوِّنا وأعنَّا على العمل بهذا الذي عرفناه، والذي دللتنا عليه وعلَّمتنا إياه.

وسر الانحراف يرجع إلى فقد أحد هذين الأمرين: العلم والعمل، والوقوع في ضدهما، وهما:

١ - الجهل: فإن الإنسان قد توجد عنده الرغبة في عمل الخير، ولكن يجهل الطريقة لتحصيله، فيسلك طرقًا غير موصِّلة، ويجهد نفسه فيها بغير طائل، وكم من إنسان يسير بسرعة هائلة نحو هدفه، فيكتشف في نهاية المطاف أنه كان يسير في الاتجاه المعاكس، وأنه كان يسرع ويمعن في البعد عن ذلك الهدف!

وكم من المسلمين مَن يجتهد ويتعب في أعمال غير مشروعة، وهو يظن أنه ممن يُحسنون صنعًا، وذلك بسبب قلة العلم، فهو يسأل ربه ألَّا يبقى في ضلال الجهل متخبِّطًا على غير بصيرة.

٢- الهوى: فقد يرتفع الجهل ويكون الإنسان عالمًا، ولكن ليس لديه العزيمة التي تجعله ينبعث للعمل، فيترك الواجب أو يرتكب المحرَّم عامدًا مع علمه بالحكم؛ لضعف الإيمان، وغلبة الشهوة وتعجل المتعة الدنيوية.

\* ﴿ مِرْطَ الَّذِينَ أَنْفَكَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّكَ آلِينَ ۞ ﴿:

هذا تأكيد للمعنى السابق وتفصيل له؛ لأن القرآن مثاني، يُعاد معناه مرة بعد أخرى(١).

ونسب الصراط للذين حازوا الهداية التامة ممن أنعم الله عليهم من النبيين

<sup>(</sup>۱) ينظر: "تفسير الطبري" (۱ / ۱۱۲)، و «الكشاف» (۲/ ۵۸۷)، (۱ / ۲۳)، و «تفسير ابن عرفة» (۳/ ۳۸۸)، و «فتح القدير» (۳/ ۱۲۰)، و «روح المعاني» (۷/ ۳۲۱)، و «التحرير والتنوير» (۱/ ۱۳۵)، (۳/ ۲۸۳). (۳/ ۲۸۳).

والصِّدِّيقين والشهداء والصالحين، وحَسُنَ أُولئك رفيقًا، فهم الذين سلكوه ولزموه وماتوا عليه، ومَن سلكه من بعدهم فقد تأسَّى بهم: ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَهُدَ نَاسًى بهم: ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَهُدَ نَامُهُمُ أُفَتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠].

﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِ ذَوْلَا ٱلشَكَآلِينَ ﴾: والمغضوب عليهم: هم الذين عرفوا الحقَّ وتركوه، قال الله: ﴿ قُلْ هَلْ أُنَيِّتُكُم بِشَرِ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللهِ مَن لَعَنهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّعْوُتُ أُولَئِكَ شَرُّ مَكَاناً وَأَضَلُ عَن سَوَاءِ ٱلسَّبِيلِ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّعْوُتُ أُولَئِكَ شَرُّ مَكَاناً وَأَضَلُ عَن سَوَاءِ ٱلسَّبِيلِ اللهود وَبَعَلَ مِنْهُم اليهود الذين عرفوا، فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به، كما في حديث عدي بن حاتم رَعَالِنَهُ عَنْهُ مرفوعًا: «اليهودُ مغضوبٌ عليهم، والنصارى ضالونَ »(١).

ولكن الغضب ليس محصورًا في اليهود؛ فقد قال تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا اللهِ عَلَيْهِ ﴾ [النساء: ٩٣].

وقال ﷺ: «مَن حلف على يمينِ صبرٍ (٢)؛ يقتطعُ بها مالَ امرئ مسلم، هو فيها فاجرٌ، لقى الله وهو عليه غضبانُ»(٣).

وفي قصة الثلاثة من بني إسرائيل: الأبرص والأقرع والأعمى، قال: «إن اللهَ قد رضى عنك، وسَخِطَ على صاحبيكَ»(٤).

فالمغضوب عليهم لم يهتدوا إلى الصراط المستقيم، بسبب الهوى، فهم يعلمون ولا يعملون.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيالسي (۱۱۳۵)، وأحمد (۱۹۳۸۱)، والترمذي (۲۹۰۳م، ۲۹۰۳)، وابن أبي عاصم في «الأوائل» (۱۰۸)، وابن خزيمة في «التوحيد» (۱/ ۳۸۱)، وابن حبان (۲۲۲، ۲۲۲)، والطبراني في «المعجم الكبير» (۱۷/ ۹۸) (۳۲۲). وينظر: «بيان الوهم والإيهام» (٤/ ٦٦٨– ٦٦٩)، وفتح الباري» (۸/ ۱۰۹)، و«السلسلة الصحيحة» (۳۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) يمين الصبر: التي يحبس الحالف نفسه عليها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٣٥٦، ٧١٨٣، ٧٤٤٥)، ومسلم (١٣٨) من حديث عبد الله بن مسعود سَلَمُنَاءَنَهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٤٦٤)، ومسلم (٢٩٦٤) من حديث أبي هريرة رَبَعَالِقَهُ عَنْهُ.

وقدَّم الله تعالى ﴿الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ﴾ على ﴿الشَّكَآلِينَ ﴾؛ لأن أمرهم أخطر، وذنبهم أكبر، فإن مَن كان ضلاله بسبب الجهل، فإنه يرتفع بالعلم، وأما إن كان بسبب الهوى، فإنه لا يكاد ينزع عن ضلال.

ولهذا جاء الوعيد الشديد في شأن من لا يعمل بعلمه، حتى قال ﷺ في حديث أسامة بن زيد سَعَقَتَهَ: «يُجاءُ بالرجل يومَ القيامة، فيُلْقَى في النار، فتَنْدَلِقُ أَقْتَابُهُ في النار، فيدورُ كما يدورُ الحمارُ برحاه، فيجتمعُ أهلُ النار عليه، فيقولونَ: أيْ فلانُ، ما شأنُك؟! أليس كنتَ تأمرنا بالمعروف وتنهانا عن المنكر؟! قال: كنتُ آمركم بالمعروف ولا آتيه، وأنهاكم عن المنكر وآتيه»(۱).

فهو عالم يعرف المعروف والمنكر، ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ولكنه لا يعمل؛ ولهذا كان بهذه المثابة من العذاب(٢).

أما الضالون: فهم الذين تركوا الحقَّ عن جهل وضلال، وربما طرأ عليهم بعد ذلك العناد والإصرار والتعصب، ومنهم كثير من النصاري الذين كذَّبوا عن جهل وضلال.

ومع أن المثل يُضرب بأهل الكتاب، إلا أنه كما قال حذيفة رَعَالِلْهَعَنَّة: «نِعْمَ الإخوةُ لكم بنو إسرائيل، إِنْ كانت لكم كلُّ حُلْوَة، ولهم كلُّ مُرَّةٍ، والله لتَسْلُكُنَّ طريقَهم قدر الشِّراك»(٣).

فلا يحسن أن يكون سَوق المثل صارفًا عن النظر في هذه الأمة، علماءً وحكامًا ودعاةً وعامةً، أين أصبنا وأين أخطأنا، وأين هُدينا وأين ضللنا، أما تزكية النفس باللسان والإمعان في الحال التي عليها الإنسان دون بصيرة ولا مراجعة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٦٧)، ومسلم (٢٩٨٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر التعليق على امختصر صحيح مسلم للمنذري، للمؤلِّف (١٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في «تفسيره» (٢/ ٢٠)، والمروزي في «السنة» (٦٥)، والطبري في «تفسيره» (٨/ ٤٥٩)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (١١٤٣/٤)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٢/ ٧٣٧) (١٠١٢)، والحاكم (٢/ ٣١٢)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (٣/ ٥٠)، (٤/ ١٧٩).

ولا تقوى، فليست من خصال المهتدين.

#### إننا الآن أمام ثلاث طرق:

الأول: الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصِّدِّيقين والشهداء والصالحين، وطريقتهم مشتملة على العلم بالحق والعمل به، يقول تعالى: ﴿ هُو ٱلَذِي ٓ ٱرْسَلَ رَسُولَهُ, بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِ ﴾ [الصف: ٩].

الثاني: طريق المغضوب عليهم، مَن يعرفون الحق ولا يعملون به.

الثالث: طريق الضالين الذين يعملون بغير علم، ولهذا قال سفيان بن عُيينة: «مَن فسد من عُبَّادنا، ففيه شبهٌ من اليهود، ومَن فسد من عُبَّادنا، ففيه شبهٌ من النصارى»(١).

ونحن في كل قراءة للفاتحة نسأل الله أن يسلك بنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم عليهم، وأن يجيرنا من طريق المغضوب عليهم وطريق الضالين، وفي كل مرة يحدث لنا تدبُّر جديد، يناسب الحال التي نحن عليها وما يطرأ من تحولات، ولكل حال هداية تختلف عن غيرها، وما يزال الحي متنقِّلًا بين الغنى والفقر، والصحة والمرض، والقوة والضعف، والشباب والشيخوخة.. وفي كل مرة هو يسأل ربه الهداية الملائمة لحاله.

000

<sup>(</sup>۱) ينظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» (۱/ ۷۹)، و «مجموع الفتاوى» (۱/ ۱۹۷)، (۱۳/ ۱۰۰)، (۱/ ۲۶)، و «المبارع المبارع المبار

# تاخلا فن الخالف المنظمة

\* «سورة الحُجُرات»: هي أول «حزب المُفَصَّل»، وقيل: أوله: «سورة ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ ﴾ (١٠).

\* وسُمِّي: مُفَصَّلًا؛ لكثرة الفصل بين سُوره بالبسملة، وقيل: لقصر أعداد سُوره من الآي، وقيل: لقلة المنسوخ فيه (٢).

#### \* تسمية السورة:

اسمها المشهور، ولا تُعرف إلا به: «سورة الحُجُرات»(۳). وهي لحُجُرات أزواج النبي ﷺ.

- \* عدد آياتها: ثماني عشرة آية عند جميعهم(١).
- \* وهي مدنية عند جميع العلماء، سوى قولٍ شاذً لا يُعتدُّ به(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٢–٣٩٣)، و«فتح الباري»(٢/ ٢٤٩، ٢٥٩)، و«البرهان في علوم القرآن» (١/ ٢٤٥)، و«الإتقان» (١/ ٢٢١)، و«تفسير سور المفصَّل» لعبد الله گنُّون، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «شرح صحيح البخارى» لابن بطال (۲/ ٣٩٣)، و«المفهم» (۲/ ٤٥٥)، و«شرح صحيح مسلم» للنووي (٦/ ١٠٦- ١٠٧)، و«التوضيح» لابن الملقن (٢٤/ ١٤٢)، و«فتح الباري» (٢/ ٢٥٩)، و«تاج العروس» (٣٩/ ١٦٧ - ١٦٨) «ف ص ل»، و«مباحث في علوم القرآن» لصبحي الصالح (ص٢٤١)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>۳) ينظر: اتفسير مجاهد، (ص٦١٠)، واتفسير الطبري، (٢١/ ٣٣٥)، والمحرر الوجيز،
 (٥/ ١٤٤)، واتفسير القرطبي، (٢١/ ٢١٠)، والتحرير والتنوير، (٢١/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «البيان في عدًّ آي القرآن» (ص ٢٣٠)، و «دَرْج الدُّرر في تفسير الآي والسور» (٢/ ٥٨١)، و «جمال القراء وكمال الإقراء» (٢/ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٢١٢)، و «زاد المسير» (٤/ ١٤١)، و «مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور» (٣/ ٥)، و «الإتقان» (١/ ٤٩)، و «روح المعاني» (١٣/ ٢٨٤)، والمصادر السابقة.

وهي سورة نبؤها عجيب، وموضوعها: تهذيب الأخلاق، وترسيخ الفضائل والقيم، بدءًا بالأخلاق مع الله سُنِكَاتُهُ وَعَلَى، ومع الرسول ﷺ، ثم أخلاق المسلمين مع أنفسهم، ثم مع أعدائهم وخصومهم، ثم تكريس المبدأ العام في المساواة والتكافؤ، وأنه ليس بين الناس فرق إلا بالتقوى (١).

وهي تعكس طبيعة المجتمع النبوي في مرحلته الأخيرة؛ حيث التمايز الواضح بين الصحابة السابقين رَجْنَالِلَهُ عَلَى، كأبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، من الذين هذّبهم الإيمان ورسخ في قلوبهم، وأرادوا الله ورسوله والدار الآخرة، وبين مجموعات أخرى من العرب هم حُدثاء عهد بإسلام، ولمّا يدخل الإيمان في قلوبهم؛ لأنهم دخلوا رغبة ورهبة حين رأوا أمر الإسلام قد استتبّ واستوثق.

بدأ تعالى باستثارة إيمانهم الذي هو أعظم أعمالهم وأفضلها، وهو الذي تُبنى عليه الشرائع والأحكام والأوامر: ﴿لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى اللّهِ وَرَسُولِةٍ ۗ ﴾ أي: لا تقترحوا على الله ورسوله أمرًا تسبقون به ما يأتي من الله تعالى، أو من رسوله ﷺ، فالمقصود بالتقديم أو التقدُّم هنا: الاستعجال (٣).

<sup>(</sup>١) كما في قوله ﷺ: ﴿أَلَا لَا فَضَلَ لَعْرِبِيُّ عَلَى عَجِميٌّ، ولَا لَعْجَميٌّ عَلَى عَرِبيٌّ، ولا أحمرَ على أسودَ، ولا أسودَ على أحمرَ، إِلَّا بالتقوىِّ. وسيأتي تخريجه آخر السورة.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٣/ ٤٠٩)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (٣/ ١٥٥١)، و «تفسير الماوردي» (٤/ ٥)، و «الكشاف» (١/ ٨٩)، و «المحرر الوجيز» (١/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦١٠)، و«تفسير مقاتل» (١٩/١)، (٤٥٩)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٤)، و«زاد المسير» (٤/ ١٤١- ١٤٢)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٦٤)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١/ ٥٢١)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢١٨)، والمصادر السابقة والآتية.

وقيل: إن الآية نزلت في الذين يذبحون الأُضحية قبل صلاة العيد(١).

وقيل: نزلت في الذين يصومون يوم الشُّكِّ قبل رمضان، أن لا يصوموا قبل أن يصوم نبيهم(٢).

فهذا نموذج للتقديم، والواجب على المؤمنين ألَّا يسابقوا هَدْي الرسول عَلَيْق، أو يأتوا بشيء لم يأت به، ولو على سبيل الاحتياط، قال ابن عباس مَعَلَّفَهَنَهُ: «لا تقولوا خلاف الكتاب والسنة»(٣)؛ لأن الزيادة والنقص كلاهما خطأ.

وفي قراءة بفتح التاء والدال: ﴿ لَا تَقَدَّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ مَ ﴾ (٤)، وهي تحمل المعنى ذاته (٥).

وقيل: نزلت في أبي بكر وعمر رَحَالِتَهَا الله وهو الأشهر من أسباب النزول - أنه قدم رَكْبُ بني تَمِيم على النبي عَلَيْ فقال أبو بكر: أمّر القعقاع بنَ مَعْبد. وقال عمرُ: عمرُ: بل أمّر الأقْرع بنَ حابس. فقال أبو بكر: ما أردتَ إلّا خلافي! قال عمرُ: ما أردتُ خلافك. فتماريا حتى ارتفعت أصواتهما، فنزل في ذلك قوله تعالى: ﴿ يَكَا يُبُا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِمُوا بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللهِ قوله: ﴿ لَهُم مَّ غَفِرَةٌ وَ الجَرُ عَظِيمُ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلِيهُ اللّهُ مَ اللهُ مَ مَعْفِرَةٌ وَ اللهِ عَظِيمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مَ اللهِ عَلَي اللهِ عَظِيمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٣٣٦)، و «معاني القرآن» للزجاج (۵/ ٣١)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٢٢)، و «تفسير السمعاني» (١٨/ ٢١٦)، و «روح المعاني» (١٣/ ٢٨٦)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٢٢)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٥٠)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٥٢)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٤٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٣٥)، و «تفسير الثعلبي» (٩/ ٦٩)، و «زاد المسير» (١٤٢/٤)، و «الإتقان» (٢/ ٤٣)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٣٧)، و «معاني القرآن» للأزهري (٣/ ٢٤)، و «المبسوط في القراءات العشر» (٢/ ٣٧٥)، و «تحبير التيسير في القراءات العشر» (٢/ ٣٧٥)، و «تحبير التيسير في القراءات العشر» (ص٥٦٢)، و «معجم القراءات» (٩/ ٥٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٣١)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢٠/ ٣٣٩)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٤٤)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ٩٢)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٤٣٦٧، ٤٨٤٥، ٤٨٤٧). وينظر: «أسباب النزول» للواحدي (ص٣٨٥)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٤٥)، و«فتح الباري» (٨/ ٥٩١).

فقد نهاهم عن الاقتراح قبل أن يسألوا، وإلا فإن المشورة قائمة، والنبيُّ عَلَيْهُ كان أكثر كان يستشير أصحابه؛ حتى قال أبو هريرة رَجَيْلِيَهُ اللهُ عَلَيْهُ كان أكثر مشاورةً لأصحابه من رسول الله عَلَيْهُ (١).

وقد استشارهم ﷺ يوم بدر وأُحد والخندق وغيرها(٢).

ولأن معظم ما تقدَّموا به كان أقوالًا ومقترحات لفظية قال: ﴿إِنَّ اَللَهَ سَمِيعُ﴾ يسمع أقوالكم، ﴿عَلِيُّهُ ﴾ يعلم مقاصدكم ونياتكم.

\* ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُوٓا أَصَوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ، بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِ كُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا نَشْعُرُونَ ۞ ﴾:

قد يكون هذا نهيًا عما حدث من أبي بكر وعمر رَحَالِلَغَةُنةًا- كما في الحديث

<sup>(</sup>۱) أخرجه الشافعي في «الأم» (٧/ ١٠٠)، وفي «المسند» (ص٢٧٧)، وعبد الرزاق (٩٧٢٠)، وأحمد (١٨٩٢٨)، وابن المنذر في «الأوسط» (١١/ ٢٩٣)، والطبري (٢١/ ٢٩٦)، وابن أبي حاتم (٣/ ١٨١)، وابن حبان (٤٨٧٢)، والبيهقي (٧/ ٣٧)، (٩/ ٣٦٦)، (١/ ١٨٦)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٢/ ٣٩١).

وفي إسناده انقطاع، وأصله في «صحيح البخاري» (٢٧١١، ٢٧١٠)، وينظر: «تخريج أحاديث الكشاف» (١/ ٢٣٣– ٢٣٥)، و«فتح الباري» (٥/ ٣٣٤)، (٣٤٠/١٣).

وأخرجه أبو الشيخ في اأخلاق النبي ﷺ (٧٦٣) من حديث عائشة رَوَلَيْهَا (٧٦٣)

<sup>(</sup>۲) ينظر: "مسند أحمد" (۱٤٧٨٧)، و"صحيح البخاري" (٤٧٥٧)، و"صحيح مسلم" (١٧٦٣)، و"صحيح مسلم" (١٧٦٣)، و"تفسير الطبري" (٦/ ١٨٨- ١٩٠)، و"تلريخ الطبري" (٦/ ٤٤٠)، و"تفسير ابن أبي حاتم" (٣/ ٨٠١)، و"دلائل النبوة" للبيهقي (٣/ ٥٠)، و"زاد المعاد" (٣/ ٢٤٠- ٢٤٣)، و"البداية والنهاية" (٥/ ٨١)، و"الدر المنثور" (٤/ ٨٧- ٨٩)، و"مرويات غزوة الخندق" (ص ٢٠٠- ٢٠٣)، و"مع المصطفى على المولّف (ص ٣٦- ٧٠).

السابق (١) – فالمقصود: رفع الصوت فوق ما يُحتاج إليه أو أكثر مما جرت به العادة، والنبيُّ عَلَيْ كان لا يرفع صوته إلا بقدر الحاجة، ففي ذلك نهي عن المبالغة في رفع الصوت مما لا حاجة إليه، أما إذا كان ثَمَّ حاجة، مثل رفع المؤذِّن صوته بالأذان، أو الخطيب، أو المُبلِّغ، أو ما أشبه ذلك، فهذا غير داخل في النهي، وهو نهي عن حالة خاصة بحضرة النبي عَلَيْهُ.

ويدخل في النهي: كثرة الكلام بحضرة النبي ﷺ، دون مراعاة حاجاته وأوقات راحته ونومه، فهو بشر يحتاج إلى أن يخلو للعبادة، وإلى أن يخلو بأهله، وإلى أن يخلو للراحة، وكل أحد لا يرى إلا قضاء حاجته، ولذا أُمروا أن يتصدَّقوا قبل مناجاته، كما سيأتي في «سورة المجادلة»(٢).

وكان الصحابة رَحَالِتَهَ عَنْمُ يَقْتَصرون على القدر الضروري من الصوت ومن الكلام، حتى إن عمر رَحَالِتَهُ عَنْهُ بعد نزول هذه الآية كان إذا حدَّثَ النبيَّ وَاللَّهُ بحديث حدَّثه كأخي السِّرار(٣)، لم يُسْمِعْهُ حتى يستفهمه(٤)، ورُوي أن أبا بكر رَحَالِتَهُ عَنْهُ كان يفعل هذا أيضًا(٥).

#### ﴿ وَلَا يَحْمَدُواْ لَهُ. بِٱلْفَوْلِ كَجَمَّرِ بَعْضِ كُمَّ لِبَعْضِ ﴾ أي: لا تخاطبوه بالأسلوب

<sup>(</sup>١) وفي بعض رواياته: ﴿ فَأَنزِلَ اللهُ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُوٓاْ أَصَوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ ... ﴾.

 <sup>(</sup>٢) ينظر ما سيأتي في «سورة المجادلة»: ﴿ يَكَائَمُ الَّذِينَ مَامَنُواْ إِذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَىٰ جَنَوَىكُرْ
 صَدَقَة ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُرْ وَأَطْهَرُ ۚ فَإِن لَرْ يَجِدُواْ فِإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ ﴾.

<sup>(</sup>٣) أي: كصاحب السّرار، أو كمثل المساررة لخفض صوته، يعني: كالمناجي سرًّا.

<sup>(</sup>٤) كما في الصحيح البخاري، وهو حديث تماري أبي بكر وعمر رَحَاللَهُ مَا المتقدِّم، وينظر: افتح البارى: (٨ - ٥٩ - ٥٩ ).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه الحارث (٩٥٧- بغية)، والبزار (٥٦)، ومحمد بن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٢/ ٨٦٨)، وابن عدي (٢/ ٨٠٣)، والحاكم (٣/ ٧٤) من حديث أبي بكر تعقیقنه.

وأخرجه الحاكم (٢/ ٢٦٤)، والبيهقي في «المدخل إلى السنن الكبرى» (ص٣٧٩)، وفي «شعب الإيمان» (١٤٣١)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢٣٧١) من حديث أبي هريرة رَسَّطَهُ الإيمان، (١٤٣١) من حديث أبي هريرة رَسَّطَهُ الله أنه لما نزلت: ﴿لَا نُقَدِمُواْ بَيْنَ يَدَي الله وَرَسُولِهِ ... ﴾ قال أبو بكر: «والذي بعثك بالحقّ، لا أكلَّمك بعد هذا إلا كأخي السَّرار، وينظر: «تخريج أحاديث الكشاف» (٣/ ٣٢٦- ٣٢٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٦٦)، و«مختصر تلخيص الذهبي للمستدرك؛ لابن الملقن (٣/ ١١٩١- ١١٩٣).

الذي يخاطب به بعضُكم بعضًا، كما قال سبحانه: ﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآ اَلرَّسُولِ يَتَنَكُمُ مَعْضًا ﴾ [النور: ٦٣].

ويدخل في النهي: مناداته باسمه المجرد: يا محمد، ويدخل فيه الجفاء ورفع الصوت.

﴿ أَن تَعْبَطَ أَعْمَلُكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَشْعُرُونَ ﴾: حبوط العمل: ذهابه (١٠)؛ وذلك أن العرب تقول للناقة إذا أكلت النباتات السُميَّة ثم انتفخ بطنها وماتت: «حَبِطَتْ الناقةَ»(٢).

ويشهد لهذا المعنى: قوله ﷺ: ﴿إِنَّ كلَّ مَا يُنْبِتُ الرَّبِيعُ يَقْتُلُ حَبَطًا أَو يُلِمُّ، إِلَّا آكِلَةَ الخَضِرِ، أَكَلَتْ، حتى إذا امتلاَّتْ خاصرَ نَاها استقلبتِ الشمسَ، ثَلَطَتْ أُو بَالَتْ، ثم اجترَّتْ، فعادت فأكلَتْ»(٣).

وفيه تخويف لمَن عمل صالحًا أن يقع في موبقات أو كبائر تحبط عمله، وهذا الأمر قد يقع شيئًا فشيئًا دون أن يشعر بذلك صاحبه، فهي حالة غفلة ترين على القلب ثم تتطوَّر وتكبر حتى تُحبط العمل(٤).

وقد ذكر البخاري قصة ثابت بن قيس بن شَمَّاس رَعَلِلَهُمَنهُ، وكان خطيب الرسول ﷺ بالمدينة، وكان جهوري الصوت، فلما نزلت هذه الآية: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَرْفَعُوۤ اَصَّوْتَ ٱلنَّهِيِّ ...﴾ جلس ثابت في بيته، وقال: أنا من أهل

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳٤۲)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۲٤)، و «تفسير الماوردي» (۹/ ۳۲٤)، و «تفسير الماوردي» (۵/ ۲۲۷).

 <sup>(</sup>۲) ینظر: (تأویل مشکل القرآن) (ص۳۰۳)، و(السان العرب) (۱/۸۵)، و(تاج العروس)
 (۱۹۲/۱۹) دح ب ط).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٤٦٥، ٢٨٤٢)، ومسلم (١٠٥٢) من حديث أبي سعيد رَمُؤَلِّفَةَهُ.

<sup>(</sup>٤) قال النووي: «معناه: أن نبات الرَّبيع وخَضِره يقتل حَبَطًا بالتَّخَمة لكثرة الأكل أو يقارب القتل، إلا إذا اقتصر منه على اليسير الذي تدعو إليه الحاجة وتحصل به الكفاية المقتصدة، فإنه لا يضر، وهكذا المال هو كنبات الرَّبيع مستحسن تطلبه النفوس وتميل إليه، فمنهم مَن يستكثر منه ويستغرق فيه، غير صارف له في وجوهه، فهذا يهلكه أو يقارب إهلاكه، ومنهم مَن يقتصد فيه فلا يأخذ إلا يسيرًا، وإن أخذ كثيرًا فرَّقه في وجوهه، كما تَثْلِطُهُ الدابة، فهذا لا يضره، ينظر: «شرح صحيح مسلم» للنووي (٧/ ١٤)، و«فتح الباري» (١١/ ٢٤٧).

النار. واحتبس عن النبي ﷺ، فسأل النبي على سعد بن معاذ، فقال: "يا أبا عَمرو، ما شأنُ ثابت؟ اشْتَكَى؟». قال سعد إنه لجاري، وما علمتُ له بشكوَى. قال: فأتاه سعد، فذكر له قول رسول الله ﷺ، فقال ثابت أنزلت هذه الآية، ولقد علمتم أني من أرفعكم صوتًا على رسول الله ﷺ، فأنا من أهل النار. فذكر ذلك سعد للنبي فقال رسول الله ﷺ: "بل هو من أهل الجنة"(١).

هذا حال القلوب المرهفة التي تتفقّد إيمانها، وتخاف عليه الحبوط، بمجرد سماعها تحذيرًا ليس فيه تصريحٌ بحبوط إيمان أحدٍ بشخصه، ولو غيرهم سمعه لقال: إن المقصود بذلك غيري، وكيف أكون أنا المقصود وقد عملتُ كذا وكذا... ثم يسترسل في استذكار أعماله التي يراها صالحة!

\* ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصَّوَلَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُوْلَيْكِ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوئُ لَهُ مِ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيدُ ﴿ ﴾:

ثناءٌ على أبي بكر وعمر سَالِنَهُ عَلَيْهُ وإشادة بموقفهما واستجابتهما السريعة بغض أصواتهما بحضرة رسول الله ﷺ (٢).

﴿ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقَوَىٰ ﴾ أي: اختبر الله قلوبهم- وهو أعلم-فوجدها صالحة مستعدَّة مؤهَّلة، فغرس فيها التقوى واليقظة والحياة (٣).

﴿لَهُم مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾: فالمغفرة هي: الصفح عن الذنوب والأخطاء، وأما الأجر العظيم فهو: الثواب، فكفّر الله تعالى عنهم سيئاتهم، وتقبّل منهم حسناتهم وضاعفها لهم: ﴿لِيُكَفِّمُ البَرْهُمُ أَجْرَهُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦١٣، ٤٨٤٦)، ومسلم (١١٩) من حديث أنس رَعَلِلْهُ عَنْد.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۱۹۸۹)، و «التفسير البسيط» للواحدي (۲۰/ ۳٤٥)،
 و «زاد المسير» (۱٤٣/٤ – ١٤٣)، و «تفسير القرطبي» (۱۲/ ۳۰۸)، و «البحر المحيط في التفسير»
 (۹/ ۸۰۸)، و «التحرير والتنوير» (۲۲/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٤٣)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٧٣)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢١٥)، والمصادر السابقة.

بِأَحْسَنِ ٱلَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ الزمر: ٣٥].

وقد صار ما أمرت به الآية الكريمة خُلُقًا عند المسلمين في غضّ الصوت عند رسول الله على وعدم الصّخب أو رفع الصوت بحضرته، حتى بعد وفاته على عند قبره، كما في "صحيح البخاري" أن عمر رَحَالَ عنه وجد رجلين يرفعان أصواتهما في مسجد رسول الله على فدعاهما، فقال: "مَن أين أنتما؟". قالا: من أهل الطائف. قال: "لو كنتما من أهل البلد لأوجعتكما؛ ترفعان أصواتكما في مسجد رسول الله قلى!" فعذرهما؛ لأنهما غريبين عن المدينة.

وكره العلماء رفع الصوت عند قبر النبي ﷺ، وكان الإمام مالك رَمَهُ الله إمام دار الهجرة لا يرضى لأحد أن يرفع صوته في مسجده ﷺ (٣).

ويُؤخذ من هذا أن على المسلم أن يستحضر هذا الأدب الرَّفيع إذا كان قريبًا من الحجرة النبوية، أما زجر الناس ودفعهم بالأيدي- ولو على سبيل الإنكار- وما أشبه ذلك، فهذا لا يليق بمثل هذا المقام، وينبغي ألَّا يقف في مثل هذا المقام إلا المؤهَّل علمًا وخُلُقًا.

#### \* ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَاتِ أَكَثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾:

لعل نزول الآية كان بسبب وفد بني تَمِيم حين قدموا إلى المدينة النبوية، قيل: كانوا تسعين أو ثمانين رجلًا، ومعهم: عُيينة بن حِصن، والأَقْرع بن حابس، وقيس ابن عاصم، والقَعْقاع بن مَعْبد، ومعهم سادة وأئمة، وكانت فئة منهم محدودة ذات جفاء وغلظة بطبيعتها؛ لأنها عاشت في الصحراء، ولم تتعلَّم آداب الإسلام، فأحدثوا قدرًا من الفوضى في المدينة، ودخلوا المسجد، ثم قال قائلهم: اخرُجُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (۶/ ۹۰)، و«تفسير الطبري» (۲۱/ ٣٤٤)، و«تفسير السمرقندي» (٣٢ / ٣٤٤)، و«تفسير الرازي» (۲۸/ ۹۰)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٧٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ١٤٥)، و«الشفا بتعريف حقوق المصطفى» (٢/ ٤١)، و«ترتيب المدارك» (٢/ ٢٠١)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٦٨)، و«إمتاع الأسماع» (١١ / ١٦)، و«الخصائص الكبرى» (٢/ ٤٤٥)، و«سبل الهدى والرشاد» (١١ / ٤٣٩).

إلينا يا محمدُ، فإن مدحَنا زَيْنٌ وذمَّنا شَيْنٌ. فخرج ﷺ، وقال: «إنما ذلكم اللهُ»(١). يعني أنهم عظَّموا أنفسهم بهذه المقالة بما لا يليق بالبشر(٢).

والحُجُرات المذكورة جمع: حجرة، وهي بيوت أزواج النبي ﷺ، وكانت تسع حُجُرات متلاصقة صغيرة متواضعة.

ودخل الحسن البصري رَحَمَاللَهٔ هذه الحُجُرات، فكان يلمس سقفها بيده (٣)، وكانت موجودة إلى العهد الأُموي، وأمر الوليد بهدمها، فلم يُر في المدينة أكثر باكيًا من يومئذ، وقال الناس: يا ليت الوليد ترك هذه الحُجُرات؛ حتى يعلم الناس كيف كان يعيش رسولُ الله ﷺ وأزواجه (٤).

وهنا مأخذ لطيف، وهو أن الأماكن المقدَّسة كلما كانت أقرب إلى الطبيعة وأبعد عن التكلُّف في العمران والمواد والبُسط والأثاث وسواه؛ كان أدعى إلى إحياء القيم الروحانية، فهي ليست مدنًا اقتصادية تفتخر بالتشييد والمعمار والزخرفة والشموخ، بل مواضع للخشوع والسكون والقرب من الله؛ ولذا ورد

وأخرج الترمذي (٣٢٦٧)، والنسائي في «الكبرى» (١١٤٥١)، والرُّوياني (٣٠٧)، والطبري (٣٠٧) من حديث البراء بن عازب رَيْزَلِتْهَنَا قال: قام رجلٌ... نحوه.

<sup>(</sup>۲) وقيل في سبب نزول الآية أقوال أخرى. ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٣٤٥ - ٣٤٦)، و «تفسير السمر قندي» (۳/ ٣٢٤)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٢٧)، و «أسباب النزول» للواحدي (ص٣٨٧ - ٣٨٨)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٤١)، و «زاد المسير» (٤/ ٤٤١)، و «تفسير القرطبي» (١٦/ ٣٠٩)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٦٩)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «طبقات ابن سعد» (١/ ٤٣١)، و«الأدب المفرد» (٤٥٠)، و«المراسيل» لأبي داود (٤٩٧)، و«قصر الأمل» لابن أبي الدنيا (٢٤٥)، و«شعب الإيمان» (١٠٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الروض الأنف» (٤/ ٢٧١)، و«فتح الباري» (٣/ ٢٥٧)، و«خلاصة الوفا بأخبار دار المصطفى» (٢/ ١٣٠).

النهي عن تشييد المساجد وزخرفتها(١).

لقد كانت حُجراته على ضيقة صغيرة؛ وكان على إذا صلَّى في حُجرة عائشة وَعَنَسَةَةَ، وهي أمامه إلى قبلته، وأراد السجود غمزها، فقبضت رجليها، فسجد على موضع رجليها، فإذا قام بسطت رجليها، ولم يكن عندهم مصابيح ولا سرج آنذاك لترى هي حال النبي على (٢).

﴿أَكُنُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أي: أكثر ذلك الوفد الذي قدم للنبي ﷺ، ولم يقل: «كلهم»، مع أنه لو قال لم يكن هذا مجافيًا للحال، إذ إن الحكم للغالب، ولكنه بيّن أنه حكم غالب لا مطلق؛ إذ فيهم العقلاء، ولا يتحمَّل أحدٌ وزر غيره، كما أن عادة الناس أنهم لا ينادون أجمعين، وإنما ينادي بعضُهم.

والمقصود هنا هو العقل التأديبي، عقل الأدب وعقل التهذيب والذوق، ولعله قريب مما يسميه العلماء اليوم بـ «الذكاء الاجتماعي»، أو «الذكاء العاطفي» الذي يعني نجاح الإنسان في علاقته بالآخرين.

وبعض الناس قد يكون عبقريًا، ولكنه يفتقد هذا النوع من الذَّكاء، فيخسر الناس، وكلما مدَّ حبل الوصال بأحد انقطع عند أول توتر وسوء فهم!

\* ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبُرُواْ حَتَّى غَغْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيثُ ( ) >:

لو أنهم صبروا دون أن ينادوك وانتظروا خروجك إلى الصلاة ﴿لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ في الدنيا في تحصيل ما جاؤوا من أجله؛ فإن من المجرَّب أنك حين تُكره إنسانًا على شيء أو تخاطبه وهو مشغول الذهن أو مكدود الخاطر، فإنك لا تحصل على مرادك.

<sup>(</sup>۱) كما عند أبي داود (٤٤٨)، وأبي يعلى (٢٤٥٤، ٢٦٨٨، ٢٦٨٩)، وابن حبان (١٦١٥)، والطبراني في «الكبير» (١٣٠٠٠– ١٣٠٠٠)، وأبي نعيم في «حلية الأولياء» (٣١٣/٧)، والبيهقي (٢/ ٦١٥) من حديث ابن عباس رَحِيَّكَةُ مرفوعًا: «ما أُمرتُ بتشييد المساجد».

وصححه جماعة، واختلف في وصله وإرساله. ينظر: "فتح الباري" لابن رجب (٣/ ٢٨٣ - ٢٨٤)، ولابن حجر (١/ ٥٤٠)، و "كتاب الصلاة من شرح بلوغ المرام" (ح٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٨٢، ١٣ ٥، ٩ ١٢٠)، ومسلم (٥١٢) من حديث عائشة يَعَلَّلْهَمَهَا.

وقد ورد في بعض الروايات أن هؤلاء الذين نادوا الرسولَ عَلَيْ قد جاؤوا لإطلاق بعض أسراهم، فأطلقَ النبيُّ عَلَيْ بعضَهم ولم يُطلق الآخرين، فلو أنهم صبروا لربما أُطلق الجميع، ولكنهم استعجلوا(١).

﴿وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾: خاتمة عظيمة؛ لأن المقام مقام أخلاق وتربية وتقوى، وليس مقام نكاية ولا وصم أو تعيير أو إلصاق عار لا يزول، بل هو درس في التوقير ومعرفة أقدار الكبار، وتربية الأمة العربية حديثة الإيمان على معاني الأدب والاحترام والتقدير وفهم مراتب الناس.

وفي هذا تربية للمسلمين على سرعة الرجوع إلى الله، والاعتراف بالذنب، وحثٌ على تقوية إيمانهم، والترقِّى في مدارج الكمال.

كما أن فيها تنبيها للمؤمنين السابقين أن يتعاملوا مع هؤلاء بالصبر؛ لأن بعضهم ربما تأخذه عليهم حَمِيَّة أو غضب، حيث رفعوا أصواتهم، فالرحمة هي أولى ما يُقدَّم في الدعوة، وقد قدَّمها الله تعالى على العلم في قوله: ﴿ اَلْيَنْكُ رَحْمَةُ مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمَنَا مُ مِن لَّدُنَّا عِلْمَا ﴿ الكهف: ٦٥].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُم فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوۤا أَن تُصِيبُوا فَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴿ ):
 عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴿ ):

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳٤۸)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۲٦)، و «تفسير الماوردي» (۹/ ۳۲٦)، و «تفسير الرازي» (۵/ ۲۲۸)، و «تفسير الرازي» (۱٤/ ۲۷)، و «تفسير الرازي» (۲۱/ ۲۷)، و «تفسير القرطبي» (۱۲/ ۳۱۰).

<sup>(</sup>٢) إبَّان الشيء: وقته.

فلما جمع الحارثُ الزكاةَ ممن استجابَ له، وبلغَ الإِبَّانَ الذي أراد رسولُ الله عَلَيْ أَن يبعثَ إليه، احتبسَ عليه الرسولُ، فلم يأته، فظنَّ الحارثُ أنه قد حدث فيه سَخْطَةٌ من الله عَبَيَلُ ورسوله، فدعا بسَرَواتِ قومه (١)، فقال لهم: إن رسولَ الله عَنَيَلُ ورسوله أليَّ رسولَه ليقبضَ ما كان عندي من الزكاة، وليس من رسول الله عَلَيْ الخُلفُ، ولا أرى حبسَ رسوله إلَّا من سَخْطَة كانت، فانْطِلِقُوا فنأتيَ رسولَ الله عَلَيْ.

وبعثَ رسولُ الله على الوليدَ بنَ عُقبةَ وَعَلَيْهَا إلى الحارث ليقبضَ ما كان عنده مما جمعَ من الزكاة، فلما أن سارَ الوليدُ حتى بلغَ بعضَ الطريق، فَرِقَ، فرجعَ، فأتى رسولَ الله على وقال: يا رسولَ الله، إن الحارثَ منعني الزكاة، وأرادَ قتلي. فضربَ رسولُ الله على البعثَ إلى الحارث، فأقبلَ الحارثُ بأصحابه إذ استقبلَ البعثَ وفصلَ من المدينة، لقيهم الحارث، فقالوا: هذا الحارثُ. فلما غشيهم قال لهم: إلى مَن بعثتم؟ قالوا: إليك. قال: ولَم؟ قالوا: إن رسولَ الله على كان بعث اليك الوليدَ بن عُقبة، فزعم أنك منعته الزكاة، وأردتَ قتلَه. قال: لا، والذي بعث محمدًا بالحقّ، ما رأيتُه بتّة، ولا أتاني. فلما دخل الحارثُ على رسول الله على الله قال: «منعت الزكاة، وأردت قتلَ رسولي؟!». قال: لا، والذي بعثك بالحقّ، ما رأيتُه بنّة ألا حين احتبسَ عليَّ رسولُ رسولِ الله على خشيتُ رأيتُه والذي بعثك بالحقّ، ما رأيتُه بنها أنه الله عنها ورسوله. قال: فنزلت الحجرات: ﴿ يَكَايُهُا أَن تُصِيبُوا فَوْمًا بِحَهَا لَمْ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ النّهَ عَلَيْ مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ الْمَوْلَ إِلَى هذا المكان: ﴿ فَضَلًا فَ مَنَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلِيهُ عَلِهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى مَا المكان: ﴿ فَضَلَا مَن الله عَنْهُ أَلَهُ عَلِيهُ عَلَهُ وَلَهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَن الله عَنْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلِيهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلِيهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَالْهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ

وهل الفاسق هو الوليد بن عُقبة؟ معظم الروايات ترجِّح لذلك، وحكاه

<sup>(</sup>١) أي: أشرافهم.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص ٦١٠)، و«تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٢٠)، و«تفسير الطبري» (٢/ ٣٤٨)، و«الكشاف» (٢٢ / ٣٤٨)، و«الكشاف» (٤/ ٣٤٨)، و«الكشاف» (٤/ ٣٥٩)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٤٦)، و«تفسير القرطبي» (٣١١ /١٦)، و«تفسير ابن كثير» (٣٧١ /٧٠).

بعضهم إجماعًا، ولا يصح، والأسانيد ليست قوية على طريقة المحدَّثين، وكلمة ﴿ فَاسِقُ ﴾ نكرة في سياق الشرط، فتعم، ويدخل فيها ما كان سببًا للنزول دخولًا أوليًّا، والله أعلم(١).

ويحتمل أن يكون التوجيه للوليد بن عُقبة بأن لا يقبل خبرًا من أحد غير متحقَّق، إذ ربما قال له قائل: إن هؤلاء القوم يعدُّون لك العُدَّة. وفي سبب نزول هذه الآية أقوال أخرى(٢).

والمقصود هنا: مَن ظاهره عدم العدالة، وهو ضد: الصادق(٣).

وعلى المسلم أن يتمهَّل قبل أن ينقل الأخبار، خاصة عندما يتعلَّق الخبر بشيء مهم، وفي الحديث: «كفى بالمَرء كذبًا أن يحَدِّثَ بكلِّ ما سَمِعَ»(٤).

(١) أخرجه أحمد (١٨٤٥٩)، وابن أبي عاصم (٢٣٥٣)، والبغوي في «معجم الصحابة» (٢/ ٦٨) (٤٥٧)، وابن قانع في «معجم الصحابة» (١/ ١٧٧)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٣٣٩٥)، وأبو نعيم في «معرفة الصحابة» (٢/ ٧٨٣) (٢٠٨١)، والواحدي في «أسباب النزول» (ص٣٩١).

وإسناده ضعيف، وله شواهد ضعيفة. ينظر: «تخريج أحاديث الكشاف» (٣/ ٣٣٢- ٣٣٤)، و«الإصابة» (٢/ ٣٦٣)، (١١/ ٣٤٠)، و«الدر المنثور» (١٣/ ٥٤٥- ٥٤٥)، و«لباب النقول» (ص ١٨٠)، و«المحرر في أسباب نزول القرآن» (٢/ ٩١٧- ٩١٩)، و«الاستيعاب في بيان الأسباب» (٣/ ٢٧٢- ٢٧٨)، و«السلسلة الصحيحة» (٣٠٨٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «الاستيعاب في بيان الأسباب»، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٣٣)، و«أضواء البيان» (٨/ ٣٠٠)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في «مقدمة صحيحه» (٥)، وأبو داود (٤٩٩٢)، وابن حبان (٣٠)، والحاكم (١/٢١)، وفي «المدخل إلى الصحيح» (ص١٠٨)، والبيهقي في «الأداب» (٢٩٧)، والخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (١٣١٩) من حديث أبي هريرة يَعَلِيَّهُ عَنْهُ.

ورُوي مرسلًا. أخرجه أحمد في «الزهد» (٢٤٩)، ومسلم في «مقدمة صحيحه»، وأبو داود، والبزار (٨٢٠١).

ورجَّح المرسل غير واحد. ينظر: «غرر الفوائد المجموعة» للرشيد العطار (ص٣٠٩-٣١١)، و«الإلزامات والتتبع» للدارقطني (ص١٦٠)، و«علل الدارقطني» (٥/٣١٧)، (١٠/٥٧-٢٧٦)، و«الإلزامات الدارقطني على المجروحين لابن حبان» (ص٤١)، و«شرح صحيح مسلم» للنووي (١٠/٢٧)، و«الأذكار» (ص٥٨٣)، و«فتح الباري» (٢٠٢٠)، و«السلسلة الصحيحة» (٢٠٢٥)، و«أحاديث ومرويات في الميزان» لمحمد عمرو عبد اللطيف (ص٨٨-٥٠-حديث الفينة).

والشائعات تكثر ويتكرر سماعها، حتى يميل المرء بطبعه إلى تصديقها أو اعتقاد أن لها أصلًا، ومع توافر وسائل الاتصال يسهل التناقل جدًّا، ويصبح باستطاعة أي شخص يملك حسابًا في وسائل التواصل الاجتماعي أن ينال خصمه بالإيذاء والافتراء عليه بأغاليط وأكاذيب، يصدِّقها السُّذَّج، ويروِّجها المُغْرضون (١).

﴿ فَتَبَيِّنُوا ﴾: وفي قراءة: ﴿ فَتَثَبَّتُوا ﴾، وكلاهما قراءة سَبْعية (٢)، والمعنى: التحقق من صدق الأخبار قبل نقلها واعتمادها (٣).

وهذه هي الطريقة الصحيحة لنشر الوعي الإعلامي الممحَّص، وحصار الشائعات، وحفظ الأعراض، وإسكات الأشرار المُغْرضين، وحين يشيع هذا الأدب الجميل يتوارى المُغْرِضون والمروِّجون والأَفَّاكون؛ حرصًا على سمعتهم، وخوفًا من افتضاحهم.

﴿أَن تُصِيبُوا ﴾ أي: لئلا تُصيبوا(٤).

﴿ فَوْمًا بِجَهَالَةِ ﴾ أي: تنسبوا خبرًا لقوم بغير علم ودون تحقيق وتوثيق(٥).

﴿ فَنُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلَتُمْ نَكِهِمِينَ ﴾ بعدما تنكشف الحقيقة، ويُعلم أن الخبر لم يكن صحيحًا، والمؤمن يقع منه الخطأ ثم يندم عليه، فـ «الندم توبة»(٦)، وهو

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في «سورة التغابن»: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوٓ الْنَالَىٰ يَبْعَثُواْ قُلْ بَلَى وَرَقِ لَلْبَعَثُنَ ثُمُ لَلْبَتَوَى بِمَاعِلَتُمْ وَذَلِكَ عَلَيْكَ اللَّهِ يَسِيرُ ٢٠٠٠).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «السبعة في القراءات» (ص٢٣٦)، و«النشر في القراءات العشر» (٢/ ٢٥١، ٣٧٦)،
 و «معجم القراءات» (٩/ ٧٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الحجة في القراءات السبع» (ص٢٦١)، و «الحجة للقراء السبعة» (٣/ ١٧٣ - ١٧٤)، و «حجة القراءات» (ص٢٠).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۵۳)، و «التفسير البسيط» للواحدي (۲۰/ ۳٤۹)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ۲۱٧)، و «تفسير الرازي» (٨٦/ ٩٩)، و «تفسير القرطبي» (٦١/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٣٥٣/٢١)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٢٧)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٦٩٩٦)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٦) كما في حديث ابن مسعود رَوَاللَّهَ عَدْ. أخرجه الطيالسي (٣٨٠)، وأحمد (٣٥٦٨، ٢٠١٢)، وابن ماجه (٢٢٥٢)، وابن حبان (٢١٢، ٢١٤)، والحاكم (٢٤٣/٤).

علامة إيمان، ويقظة ضمير، ومراجعة ومحاسبة للنفس، والندم ينبغي ألَّا يفضي إلى اليأس.

\* ﴿ وَاَعْلَمُوٓا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِ كَذِيرِ مِنَ ٱلْأَمْرِ لَعَنِثُمْ وَلَئِكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُمْرَ وَالْفُسُوفَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ الْإِيمَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ وَالْعَصْيَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ

تذكير لهم بهذه النعمة العظيمة، نعمة وجود رسول الله ﷺ بين ظهرانيهم، يعلِّمهم، ويؤدِّبهم، ويدعو لهم، ويصلِّي بهم، ويستغفر لهم.

وهو تذكير ينطوي على الإشارة اللّطيفة إلى اقتراب أجله؛ فقد نزلت الآية في السنة التاسعة من الهجرة، وبقى النبيُّ ﷺ بعدها نحو سنة.

وهي تشبه من هذا الوجه «سورة النصر»: ﴿إِذَا جَآءَ نَصْبُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتْحُ ﴿ وَمَا فَهُمُهُ مِنْهَا عَمْرُ وَابِنَ عِبَاسِ سَؤَلِيُّكَانِهُمْ الْأَرْا .

وفي الآية تذكير بأن الوحي موجود، وأن بعض ما تقترحونه قد يتحول إلى واجب أو إلزام (۱)، ولذلك قال عَلَيْ في حديث سعد بن أبي وقاص رَوَاللَهُ عَلَى الناس من أجل المسلمينَ في المسلمينَ جُرْمًا: مَن سألَ عن أمر لم يُحَرَّمُ، فحُرِّمَ على الناس من أجل مسألَتِه (۳). وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ تَسْتَكُواعَنَ أَشَياءَ إِن بُندَ لَكُمْ تَسُوَّكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١]، فلا تستعجلوا باقتراح الأقوال، وتذكّروا ﴿ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ ﴾.

﴿لَوْيُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِمِنَ ٱلْأَمْرِلَهَنَّمُ ﴾: العَنَت: المشقة والصعوبة(١)، وقد يُطلق على الإثم (٥)، فلو أطاعكم ﷺ في كثير من الأمور لأعْنتكم، ومن صفته أنه ﴿عَزِيزُعَلَتِـهِ

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في اسورة النصر؟.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۰٤)، و«تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۲۹)، و«تفسير الثعلبي» (۶/ ۲۸)، و«تفسير الرازي» (۲۸/ ۲۸). (۹/ ۷۸)، و«تفسير البغوي» (۶/ ۲۸)، و«زاد المسير» (۶/ ۲۸)، و«تفسير الرازي» (۲۸/ ۲۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٢٨٩)، ومسلم (٢٣٥٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: السان العرب، (٢/ ٦١)، واتاج العروس، (٥/ ١٢) (ع ن ت، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ٩٣)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٦٩٩٦)، و «التفسير البسيط» للواحدي (٢٠/ ٣٥٠)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٥٨)، و «تفسير القرطبي» (١٦/ ٢١٤).

مَا عَنِــنُّهُ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُونُ رَّحِيــرٌ ﴿ ﴾ [التوبة: ١٢٨].

والناس تتفاوت طاقتهم، ويختلف احتمالهم، فرفع الله المشقة والعَنَت، وراعت الشريعة الضعفاء، فكان التيسير ورفع الحرج من مقاصد التشريع، قال سبحانه: ﴿ اَلْمَ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ قِيلَ لَمُمْ كُفُّواْ اَيْدِيكُمْ وَاَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَ التُوا الرَّكُوهُ فَلَمَّا كُيْبَ عَلَيْهِمُ الْفِنَالُ إِذَا فِرِيقٌ مِنْهُمْ يَغْشُونَ النَّاسَ ﴾ [النساء: ٧٧]، فلو أطاعكم في كثير من الأمور التي تتمنَّونها أو تقترحونها بسبب عجلتكم أو حماسكم أو عجزكم عن فهم طبائع الناس وأعذارهم؛ لوقع لكم بذلك العَنَت.

﴿ وَلَكِنَّ اللّهَ ﴾ بفضله ﴿ حَبَّ إِلَيْكُمُ الْإِيمَنَ ﴾ أي: دعاكم إلى حبّه وأغراكم به ببيان آثاره العظيمة في الدنيا من الحياة الطيبة، وفي الآخرة من الجنة والرضوان (١)، ﴿ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُم ﴾ فأصبحتم تحبون الإيمان، كما قال ﷺ: «ثلاثٌ مَن كُنَّ فيه وَجَدَ حلاوة الإيمان: مَن كان اللهُ ورسولُه أحبَّ إليه مما سواهُما، ومَن أحبَّ عبدًا لا يحبُّهُ إِلَّا للله عَزَبَيْلَ، ومَن يكرهُ أن يعودَ في الكفر بعدَ إذ أنقذَهُ اللهُ منه، كما يكرهُ أن يُلقَى في النار » (٢).

وأكثر الناس لا يقع لهم الإيمان دفعة واحدة، بل هو غرس ينمو ويثمر مع الوقت ومع السقي والتعاهد والحماية من عوامل الذُّبول والموت.

والتدرج مهم للترقي الصحيح الذي لا يخضع لردود الأفعال والعواطف المؤقتة، والشبهات مع مرور الأيام تنجلي، والطاعات تسهل على العبد؛ لأنه تعوَّد عليها، كالصلوات الخمس، والصوم، حتى لو أخل بها لشعر بنقص؛ لأنها أصبحت جزءًا من حياته، فحبَّب اللهُ سبحانه الإيمان للمؤمنين، وهذا عطاء عظيم أن تكون نفس المرء تحب الخير والطاعة وتكره الشر والمعصية، ولو توفَّر هذا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۵٦)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٣٤)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٤)، و «تفسير الماوردي» (٩/ ٣٤)، و «تفسير الوازي» (٢٨/ ٢٨)، و «تفسير القرطبي» (٢١/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢١)، ومسلم (٤٣) من حديث أنس يَعَالِقَهُ عَنَّهُ.

في المؤمن العاكف على معصية لسهل انتقاله عنها وإفلاته منها.

﴿ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴾: وهذه ثلاثة أشياء متداخلة؛ الكفر والفُسوق والعصيان، وهي تجتمع في الفعل الواحد، فيكون كفرًا وفُسوقًا ومعصية، كما هو واضح، ولكن حين تجتمع الألفاظ الثلاثة في سياق واحد - كما هنا - فلا بد أن يكون لكل لفظ معنى خاص به:

فالمقصود بالكفر: الخروج من الإسلام، والفسوق: ارتكاب الكبائر، من الكذب والسرقة والزَّنا والفواحش التي يصبح المرء فاسقًا إذا أصرَّ عليها ولم يتب منها، وأما العصيان: فلعله ما دون ذلك من الصغائر(١).

﴿ أُوَلَيْكَ هُمُ ٱلرَّشِدُوكَ ﴾ أي: أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى، وحبَّب إليهم الإيمان، وزيَّنه في قلوبهم، فصاروا هم الراشدين، وكأن الرُّشد صار صفة راسخة في أشخاصهم وسلوكهم وأدبهم، وهذا اللفظ لم يرد في القرآن في غير هذا الموضع بلفظه، فكانت أهميته من ندرته (٢).

## \* ﴿ فَضَلًا مِنَ اللَّهِ وَنِعْمَةً وَاللَّهُ عَلِيمٌ صَكِيمٌ ١٠٠٠ .

فهذه الخصائص التي أورثتهم الرُّشد هي فضل الله تعالى تفضَّل عليهم بها، وهي نعمة تستوجب الشكر.

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمُ مَكِيمٌ ﴾: يعلم ما انطوت عليه قلوبهم من القابلية والتأهُّل للتقوى، فرزقهم ذلك (٣)، وإن الله نظر في قلوب العباد، فوجد قلب محمد ﷺ أطيبها وخيرها، فاختاره للنبوة، ونظر في قلوب الناس، فوجد قلوب أصحابه

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٢٩)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ٢٨)، و«تفسير القرطبي»
 (٢١ / ٢١٤)، و«اللباب في علوم الكتاب» (٣/ ٢٠ ٤)، و«فتح القدير» (٥/ ٧١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۵۰)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۲۹)، و «التفسير البسيط» للواحدي (۲۰/ ۳۵۰)، و «الكشاف» (٤/ ٣٦١)، و «زاد المسير» (١٤٦/٤)، و «تفسير الرازي» (٨/ ٢٠٣)، و وتفسير ابن كثير» (٧/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: قتفسير الرازي، (٢٨/ ١٠٣)، وقالبحر المحيط في التفسير، (٩/ ١٥٥)، وقتفسير ابن كثير، (٧/ ٣٧٣)، وقالباب في علوم الكتاب، (١٧/ ٥٣٧)، وقفتح القدير، (٥/ ٧١)، وقروح المعاني، (١/ ٢٠١)، والمصادر السابقة.

أقرب القلوب إلى الطاعة والحقِّ، فاختارهم لصحبته، وصاروا هم أتباعه ووزراءه وورثة شريعته ونقلة وحيه والخلفاء من بعده(١).

\* ﴿ وَإِن طَآبِهِنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَعَتْ إِحْدَنهُمَا عَلَى ٱلأُخْرَىٰ فَقَنْلِلُوا ٱلَّتِي تَبْغِى حَتَى تَفِيّ ۽ إِلَى آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهَ عَلَيْكُوا اللَّهَ عَلَيْكُوا اللَّهَ عَلَيْكُوا اللَّهَ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهِ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِلْمُولُولُولُولُولُولَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْ

قصة هذا الآية - كما في «الصحيحين» من حديث أنس بن مالك رَحَالِسَهُ عَلَى أَنه قيل للنبي رَبِّعَ إِنهُ الله بنَ أُبيِّ. فانطلقَ إليه، وركب حمارًا، وانطلقَ المسلمونَ، وهي أرضٌ سَبَخَةٌ، فلما أتاه النبيُ رَبِّتِهُ قال: إليك عني، فوالله، لقد اذاني نَتْنُ حمارك. فقال رجلٌ من الأنصار: والله، لحمارُ رسول الله وَ الله المحابُه، ريحًا منك. فغضبَ لعبد الله رجلٌ من قومه، فغضبَ لكل واحد منهما أصحابُه، فكان بينهم ضرب بالجَريد وبالأيدي وبالنّعال.

قال أنس رَعَلِقَهُمَنهُ: فبلغنا أنها نزلت فيهم: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـَـَلُواْ فَأَصَّـلِحُوا بَيْنَهُمَا...﴾(٢).

وذهب كثير من المفسرين إلى أن هذا هو سبب النزول(٣).

والحق أن القصة متقدِّمة في أول الهجرة، والسورة متأخرة، إلا أن تكون هذه الآية نزلت قديمًا، وأمر النبي ﷺ بوضعها في موضعها في السورة.

والأقرب أن الآية نزلت في خلافات وقعت بين الأُوْس والخَزْرج، وكان بينهم

<sup>(</sup>۱) كما قال ابن مسعود رَمَوَلِيَّةَمَنُهُ. أخرجه الطيالسي (۲۶۳)، وأحمد (۳٦٠٠)، والبزار (۱۷۰۲)، والأجري في «الشريعة» (۱۱٤٤)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (۱/ ٤٢٢).

ورُوي مرفوعًا، ولا يصح. ينظر: «الفروسية» لابن القيم (ص٢٩٨– ٢٩٩)، و«العلل المتناهية» (١/ ٢٨٠)، و«السلسلة الضعيفة» (٥٣٢، ٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «صحيح البخاري» (٢٦٩١)، واصحيح مسلم» (١٧٩٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٥٨)، و«التفسير البسيط» للواحدي (١٥٣/٤)، و«أسباب النزول» للواحدي (ص٣٩٢- ٣٩٣)، و«تفسير البغوي» (٢٥٨/٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٤٨)، و«تفسير القرطبي» (٢١٥/ ٣١٥)، والمصادر السابقة والآتية.

ثارات في الجاهلية، وكانت تثور حتى يتضاربوا بالعصى والحجارة وغيرها(١١).

والطائفة هي: الجماعة القليلة (٢)، كما قال سبحانه: ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِ فِرْقَةِ مِن مُلِ فِرْقَةِ مِ الطائفة هي: الجماعة القليلة (٢)، كما قال سبحانه: ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ ﴾ [التوبة: ١٢٢]، أي: مجموعة قليلة (٣)، فهذه إشارة إلى تقليل العدد. ووصفهم بالإيمان وإن اقتتلوا واختلفوا فيما بينهم، فهذا لا ينفي صفة الإيمان عنهم، فضلًا عن الإسلام؛ وأن المرء يظل مسلمًا حتى لو ارتكب بعض المعاصي والذنوب أو الكبائر، إلا أن يشرك بربه: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨].

﴿ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَّا ﴾: وهذا يؤكّد أن الاقتتال حدث في دائرة محدودة قليلة العدد، ولذا أمر جمهور المسلمين وعامتهم بالسَّعْي في الصلح بينهم، وليس في الانضمام إليهم وتكثير عددهم.

ومن معنى الصلح: أن يذهب أفراد القبيلة إلى المجموعة المنتسبة إليهم فيسكِّنوهم ويحذِّروهم من المضي إلى العناد والقتال، ويحذِّروهم من مغبته؛ لئلا يظنوا أنهم يمثِّلون القبيلة بفعلهم، ومن هنا يتعيَّن وجود رؤوس وأعيان ووجهاء مهمتهم الإصلاح.

وفي زماننا ينبغي أن تقوم مؤسّسات مختصَّة لرأب الصَّدْع بين المختلفين، وبخاصة ذوي القُربي، فالمهمة الأولى هي الصلح، بوسائط الصلح وأدواته من الحوار والاحترام والصبر، ومع الصبر يتحقق الإصلاح بإذن الله، خاصة مع وجود الصدق في الصلح، قال الله تعالى: ﴿إِن يُرِيداً إِصْلَحًا يُوفِقِ اللهُ يُنتُهُما ﴾ [النساء: ٣٥].

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳٥٨)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ٣٣٠)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٣٠)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٣٠)، و «فتح الباري» (٥/ ٣٣٠)، و «فتح الباري» (٥/ ٢٩٩)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٣٨)، و «المحرر في أسباب نزول القرآن» (٢/ ٩٢٠ - ٩٢٤)، و «الاستيعاب في بيان الأسباب» (٣/ ٢٧٨ - ٢٨٢)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٢/ ٤٦٠)، و«معاني القرآن» للنحاس (٤/ ٩٧)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٥٣١ – ٥٣٢)، و السان العرب» (٩/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>۳) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۲/ ۷۷)، و «تفسير ابن أبي حاتم» (٦/ ١٩١٢)، و «تفسير الماوردي» (٢/ ٤١٥)، و «تفسير الرازي» (۲۸/ ۲۸)، و «تفسير القرطبي» (٨/ ٢٤٩).

﴿ فَإِنَّ بَغَتَ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلأُخْرَىٰ ﴾ بأن رفضت الصلح أو نقضته بعد تمامه، أو اعتدت على الطائفة الأخرى(١).

﴿ فَفَنْلِلُواْ اَلَتِي تَبْغِي ﴾ أي: الفرقة الباغية التي باشرت البغي، ﴿ حَقَّى تَفِيّ اَلَىٰ أَمْرِ السَّهِ ﴾ وهو الصلح، ﴿ فَإِن فَآءَتُ ﴾ ورجعت عن بغيها ﴿ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدَٰلِ ﴾ : فذكر الصلح أولًا، ثم أعاده بعد بغي إحداهما على الأخرى وقرنه بالعدل؛ إشارة إلى أن الإصلاح بعد البغي يلزم منه ضمان كل طائفة ما أتلفت على الأخرى، وأن يحكم في ذلك بالعدل والقسط والميزان، وذكر العدل يعني أن بغي إحدى الطائفتين ثم رجوعها لا يعني أن تُظلم ويُجار عليها بحجة ما جرى منها، ما دامت فاءت إلى الحق وقبلت الصلح (٢).

وكل بلد بحاجة إلى الصلح العادل، خاصة البلدان المكونة من قبائل متنوعة وطوائف دينية أو مذهبية أو تيارات فكرية، فتحتاج إلى المصالحة فيما بينها؛ وأدًا لنوازع الطائفية والحروب الأهلية.

﴿ وَأَقْسِطُوٓ أَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾: فليس الأمر بالعدل محصورًا في طائفتين من المؤمنين اقتتلوا، وإنما أمرنا بالإقساط مطلقًا، فعلى المسلم أن يكون مُقْسِطًا؛ قال النبي ﷺ: ﴿إِن المُقْسِطِينَ عند الله على منابرَ من نور، عن يمين الرحمن عَرَّبَلً وكلتا يديه يمينٌ -: الذين يَعْدِلُونَ في حُكمهم وأهليهم وما وَلُوا» (٣).

وفي الآية دعوة إلى العدل الذي قامت عليه السماوات والأرض؛ حتى العدل بين الأولاد: «فاتَّقُوا اللهَ، واعْدِلُوا بين أولادكم»(٤). وبعض الناس لا يبالي أن

<sup>(</sup>١) ينظر: "تفسير الطبري" (٢١/ ٣٥٧)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٥٤)، و "زاد المسير» (١٨٤)، و "زاد المسير» (١٤٨/٤)، و «تفسير القرطبي» (١٦/ ٣١٦).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳٦٠)، و«تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۳۱)، و«تفسير الماوردي» (۹/ ۳۳۱)، و«تفسير البغوي» (۵/ ۳۰۱)، و«تفسير الرازي» (۲۸/ ۱۰۰)، و«البحر المحيط في التفسير» (۹/ ۲۱)، و«روح المعاني» (۱۳/ ۲۰۱)، و«التحرير والتنوير» (۲۲/ ۲۳۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٨٢٧) من حديث عبد الله بن عمرو رَمَعَلِلتَهُمَنَهُا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٥٨٦، ٢٥٨٧)، ومسلم (١٦٢٣) من حديث النعمان بن بَشِير رَعَالِلْهَمَّنَة.

يُعطي أبناءه الذكور ما لا يُعطي عشر معشاره لبناته، ولا شك أن هذا من الجَوْر المحرَّم، وهو من كبائر الذنوب.

والعدل قيمة مطلقة، لا استثناء فيها، وليس في العدل صورة تُذَم، لذا يجب العدل حتى مع الأعداء والمخالفين، فبالعدل قامت السماوات والأرض.

\* ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُوْمِنُونَ إِخُوَّةً فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمُّ وَاتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ١٠٠٠

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾: توكيد وتكريس لمعنى الإخوة الإيمانية؛ ليعم كلَّ مَن تحقَّق له وصف الإيمان، سواءً كان عربيًّا أو أعجميًّا، أو تقيًّا أو مقصِّرًا، كما تشير إليه السورة لاحقًا.

﴿ فَأَصَلِحُوا بَيْنَ أَخُويكُو ﴾، وفي قراءة: ﴿ إِخْوَتِكُمْ ﴾ (١). أي: بين الفريقين (٢)، والمعنى عام، حتى لو كانت الخصومة بين اثنين من الناس، أو بين إخوة أشقاء أو أصدقاء، فالمطلوب السعى في الإصلاح بينهم، وتضييق الفجوة والقطيعة (٣).

ومن اللّطيف أن الله تعالى قال: ﴿ وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـتَلُواْ ﴾، فذكر واو الجماعة، ثم قال ﴿ فَأَصّلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾، ولم يقل: «فأصلحوا بينهم».

والسر في ذلك: أن الجميع يباشرون القتال، أما الصلح فلا يتم بين آحاد الأفراد، وإنما يتم بين الطائفتين من خلال القادة والزعماء الذين يديرون عملية الصلح<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: "السبعة في القراءات" (ص ۲۰٦)، و"النشر في القراءات العشر" (۲/  $\Upsilon$ ۷۳)، و"معجم القراءات" ( $\Upsilon$  ( $\Upsilon$  ).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «الحجة في القراءات السبع» (ص٣٣٠)، و «الحجة للقراء السبعة» (٦/ ٢٠٩)، و «حجة القراءات» (ص٧٧).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/٣٦٣)، و«تفسير الماتريدي» (٩/٣٣٢)، و«التفسير البسيط»
 للواحدي (٢٠/ ٣٥٥)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ٢٠١)، و«تفسير القرطبي» (٢١/ ٣٢٣)، و«روح المعانى» (٣٢٠/١٦).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «النكت الدالة على البيان في أنواع العلوم والأحكام» (٤/ ١٧٦)، و«تفسير الرازي»
 (٨٢/ ٢٨)، و «تفسير البيضاوي» (٥/ ١٣٥)، و «البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/ ٤٢٣)، و المصادر السابقة.

﴿وَاتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾: بسبب رغبتكم في الصلح، وتغليب أمر الإيمان الذي يجمع قلوبكم ويقوِّي شوكتكم على عصبية القبيلة والحزب والطائفة والمنطقة.

إن هذه الآيات الكريمات أصل في التعامل مع الخلافات السياسية التي ينجم عنها صراع عسكري بين دولتين أو جماعتين من المسلمين، وضرورة تدخل الأمة المسلمة، لا بنصرة فريق على آخر لمجرد المصالح والأجندات الخاصة، بل لحماية السِّلُم الاجتماعي والاستقرار والأمن، وقطع دابر الحروب والنزاعات بين الأقاليم والقبائل والأحزاب، وتوحيد وجهتها صوب المصالح العامة للوطن، وهي تنطوى على ثلاث دعوات:

الأولى: الإصلاح، وهو أساس التدخل بين المتقاتلين بالحجة والإقناع، ومعرفة رؤية كل فريق، وإزالة اللَّبْس، وضمان حسن النية بينهما.

الثانية: قتال الفئة الباغية، لا بقصد إبادتها وإفنائها وقطع دابرها، بل لكف بغيها فحسب.

الثالثة: الإصلاح بالعدل بعد فيئة الفئة الباغية والقِسْط وتضامن الحقوق بينهما.

\* ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مَن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْراً مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن فَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْراً مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن فَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ فِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرا مِنْهُمَ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ أَنْهَا مُؤْهُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِهِكَ مُمُ ٱلظَالِمُونَ اللهِ ﴾:

السُّخْرية هي: الازدراء والتنقص لأحد، إما بماله أو بشكله أو بعشيرته أو بقبيلته أو بلونه أو بجنسه (١).

والقوم هنا هم الرجال، كما قال الشاعر(٢):

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ٣٣٣)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٠٥)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢١/)، و «تفسير البغوي» (٢٦/ ٢١)، و «تفسير الرازي» (٢١/ ٢٠٨)، و «تفسير القرطبي» (١٠/ ٢٢)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٧٦)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «ديوان زُهير بن أبي سُلمي» (ص١٧).

وما أدري وسَوفَ إِخالُ أدري أَقَدِهِ أَقَدِهُ آلُ حِصْنِ أَم نِساءُ؟ واللَّطيف أن الله تعالى قال: ﴿لَايسَخَرَقَمْ مُن قَوْمٍ ﴾، والعادة أن السُّخرية تكون من فرد واحد، في حين أن الاستعمال القرآني فيه الإشارة إلى أن السُّخرية ظاهرة اجتماعية مرتبطة بالأجناس والأقوام والشعوب والأمم، وليس مجرد الأفراد!

فجاء الإسلام بهذه القيم الجديدة المعبِّرة عن العدالة واحترام الإنسان بغض النظر عن جنسه ولونه.

ويدخل في النهي: ما تتوارثه الأجيال عن ازدراء أهل بلد ووصهم بالتحقير، وهو شعور متبادل غالبًا، فعوضًا عن تبادل التقدير والتكريم والاحترام بين شعوب العرب والمسلمين والعالم يتناقل الأحفاد عن الأجداد مشاعر التنقص والسُّخرية والوصم بالعيب كالبخل أو الجبن أو رداءة العرض أو رداءة الأصل أو النفاق أو غيره!

﴿عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُم ﴾: و﴿عَسَىٰ ﴾ من الله واجبة (١)، أي: سيكون المسخور منه خيرًا من الساخر، أما بالنسبة للتاريخ فهذا مؤكّد، أي مَن نزلت فيهم هذه الآيات فإنهم حُدثاء عهد بإسلام سخروا من السابقين الأولين؛ لأنهم فقراء أو ضعفاء أو غير عرب، حتى إنهم كانوا يأنفون من التعامل معهم، وهذا يجعل المسلم يحذر من مغبة السُّخرية بالآخرين، خاصة الضعفاء من العمال والخدم وغيرهم.

ما بيننا عسربٌ ولا عجمٌ مهلًا يد التقوى هي العُليا خَلُوا خيوطَ العنكبوت لمَن هم كالذباب تطايروا عميا وكذلك في الموقف المنهي عنه، فالساخر آثم بسُخريته، والمسخور منه مأجور بصمته وتركه لهذه المعصية، ومأجور إن علم وصبر وآثر ما عند الله، وهو

<sup>(</sup>۱) ينظر: "إعراب القرآن" للنحاس (٢/ ١١٢)، و «مشكل إعراب القرآن" لمكي بن أبي طالب (١/ ٤٣٠)، و «البرهان في علوم القرآن" (٤/ ٢٨٨)، و «الإتقان" (٢/ ٢٤١)، و «معترك الأقران في إعجاز القرآن" (٢/ ٥٢٥).

بهذا خير من الساخر.

﴿ وَلَا فِسَاءٌ مِن فِسَآهُ مِن فِسَآهُ مَن فَي اللهِ مَا اللهِ على سبيل التخصيص صار الظاهر عدم دخولهن، الأفرادهن بالذكر (١).

وقد ورد أن بعض أمهات المؤمنين سخرت من صفية رَحَالِقَهُ عَهَا، وقالت: إنها يهودية (٢).

وورد في رواية أخرى وصف إحدى أزواج النبي ﷺ لضرتها بأنها قصيرة (٣)! ﴿ وَلَا نَلْمِزُوۤا أَنفُسَكُو ﴾: فلمز أخيك المسلم هو لمز لنفسك، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوٓا أَنفُسَكُم ﴾ [النساء: ٢٩]، وقال سبحانه: ﴿ وَيَلُّ لِلصَّلِ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ لَكُنَ قُلُ الله مَزَدَ الله مَزَدَ الله مَرَدَ الله مَدَدَ الله مَرَدَ الله مَرَدَ الله مَدَدَ الله مَدَدَدُ الله مَدَدَ الله مَدَدَ الله مَدَدَدُ الله مَدَدَ الله مَدَدَدُ الله مَدَدَدُ الله مَدَدَدُ الله مَدَدَدُ الله مَدَدَدُ اللهُ مَدَدَدُ الله مَدَدَدُ اللهُ مَدَدُدُ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللهُ مَدَدُدُ اللهُ مَدَدُدُ اللهُ مَدَدُدُ اللهُ مَدَدُدُ اللهُ مَدَدُدُمُ اللهُ مَدَدُدُ اللهُ مَدَدُدُ اللهُ مَدَدُدُ اللهُ مَدَدُدُمُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللهُ مَدَدُدُدُ اللهُ مَدَدُدُ اللهُ مَدَدُدُمُ اللهُ مَدَدُدُمُ اللهُ مَدَدُدُمُ اللهُ مَدَدُدُمُ مُنْ مُنْ مُنْ اللهُ مَدَدُدُمُ اللهُ مَدَدُدُمُ اللهُ مُنْ مُنْ اللهُ مَدَدُدُمُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ ال

(۸۸۷۰)، وأبو يعلى (٣٤٣٧)، وابن حبان (٧٢١١)، والضياء (٥/ ١٧٢ - ١٧٥) (١٧٩٣ - ١٧٩٦).

وأخرج أحمد (٢٥٠٠٢)، وأبو داود (٤٦٠٢)، وابن ماجه (١٩٧٣) من حديث عائشة يَعْلَلِكُمَتُهَا، نحوه، وفيه أن زينب بنت جحش يَعْلِلِنُهُمَّهَا هي مَن قالت ذلك. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٣٢٠٥).

(٣) كما في حديث عائشة وَعَلَيْهَ عَهَا أَنها قالت للنبيِّ عَلَيْجُ: حَسْبُكَ من صفية كذا وكذا، تعني: قصيرة. فقال على المحرد المراجعة المحرد لمراجعة المحرد المراجعة المحرد المراجعة المحرد المحرد المراجعة المحرد (٢٥٠٦)، والوحاوي في «شرح مشكل الآثار» (٣/ ١٦)، والخرائطي في «مساوئ الأخلاق» (٢٠٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٣٦٤)، و«تفسير الماتريدي» (۹/ ٣٣٣)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٧)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٢٢)، و«زاد المسير» (٤/ ١٤٨ – ١٤٩)، و«تفسير القرطبي» (١٤٨ / ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) كما في حديث أنس رَعَلِقَهُمَا قال: بلغَ صفية أن حفصة قالت: بنتُ يهوديَّ. فبكت، فدخلَ عليها النبيُّ عليهُ وهي تبكي، فقال: «ما يُبْكيكِ؟». فقال النبيُّ فقيمَ تفخرُ عليك؟». ثم قال: «اتقي الله يا حفصةُ». أخرجه أحمد (١٢٣٩٢)، وعبد بن حميد (١٢٤٨)، والترمذي (٣٨٩٤)، والنسائي في «الكبرى»

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٦٦)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ١٠٩)، و«تفسير القرطبي» (٢/ ٣٠٤)، و«تفسير الخازن» (٣/ ٣٥٤)، و«تفسير الخازن» (١٨/ ١٨٤)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١/ / ٥٤٧).

وفي الهَمْز واللَّمْز كلام كثير للمفسرين والشراح وعلماء اللغة (١)، خلاصته أنه التعبير عن التنقص والازدراء لشخص، إما بكلمات صريحة، أو كلمات خفيَّة، أو بالإشارة بالعين أو باللِّسان واليد.

وهو منهي عنه، سواء كان في وجهه، أو في غيبته، أو لكونه لا يعرف اللغة؛ فليس من المروءة والأخلاق أن ترسل لسانك بالسُّخْرية ممن لا يفهم لغتك.

﴿ وَلَا نَنَابُرُواْ بِالْأَلْقَدِ ﴾: التنابز: هو التعيير، كما قال الأول (٢):

أُكنّيه حين أناديه لأُكْرِمَهُ ولا أُلَقِّبهُ، والسَّوْاةُ اللَّقبا واللَّقب هو ما أَشْعَر بمدح أو ذم، فإن أَشْعَر بمدح فلا إشكال فيه، كاللَّقب بوصف يدل على الشجاعة والكرم ونحو ذلك، وإن أَشْعَر بتنقص فلا يجوز، وكانوا في المدينة يفعلون ذلك أول الإسلام، ولما جاء النبيُّ عَلَيْ كان كل واحد له اسمان أو ثلاثة، فربما دعاه النبيُّ عَلَيْ باسم فقالوا: يا رسولَ الله، إنه يكره أن يُدْعَى به. فنزلت الآية (٣).

واليوم صار التنابز بالألقاب شعارًا إعلاميًا، وتهمًا جاهزة، وتصنيفًا عشوائيًا، ولمزًا بالانتساب إلى مذهب أو جماعة أو تيار بعلم وبغير علم، واستدعى هذا ولوج العامة والدَّهْماء فيه دون بصيرة، وتحوَّل إلى وشاية وتحريض وحرمان من حقوق الانتساب للوطن أو للمجموعة.. ولا شيء يداوي هذا كتوجيه القرآن بتجنب السُّخرية والغمز والهمز وسوء الظن.

وورد عن جماعة من السلف كعطاء ابن أبي رباح أنه قال في الآية: هي أن يقول الإنسان: يا كافر، يا فاجر، يا فاسق<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) وللفرق بين الهَمْز واللَّمز ينظر ما سيأتي في اسورة الهمزة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: •شرح ديوان الحماسة؛ للمرزوقي (ص٥٠٥)، و•الحماسة البصرية؛ (٢/٧)، و•خزانة الأدب؛ للبغدادي (٩/ ١٤٠) منسوبًا إلى بعض الفزاريين.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٦٨)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٢٧)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٣٢)، و (زاد المسير» (٤/ ١٤٩)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٦٩)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٣٤)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢٠/ ٣٥٨)، و«الكشاف» (٤/ ٣٧١)، و«فتح القدير» (٥/ ٧٦)، والمصادر السابقة والآتية.

﴿ وَبِثْسَ ٱلِاَسَمُ ٱلْفُسُوقَ بَعَدَ ٱلْإِيمَانِ ﴾: فأسوأ ما يكون الأمر حينما تكون الألقاب تنقصًا يُقصد به الحط من قدر أحد، أو إقصاء أحد، أو الحُكم عليه بفسوق أو كفر أو فجور أو كذب، ويجتمع الشر كله حينما يجتمع مع التنابز تكفير وسوء ظن وجهل، فهي ﴿ ظُلُمَنْ تُعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ [النور: ٤٠].

فيحذرنا من أن نقع في مثل التنابز بالألقاب والازدراء، فنصبح مستحقين للفسوق بسببه بعدما مَنَّ تعالى علينا بالإيمان؛ لذا استهل الآية بـ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾، وختمها بـ ﴿ بِثَسَ الْإِسَمُ الْفُسُوقُ ﴾ أي: فأنتم مؤمنون بالله ورسوله، فحاذروا أن يتحوَّل وصف الإيمان إلى وصف الفسوق بسبب السخرية والتنابز (١).

﴿ وَمَن لَمْ يَنُبُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾: دعاهم إلى التوبة؛ مما يدل على أنه كانت تقع من بعضهم هذه الزلات، وتوعّد من لم يتب بأنه من الظالمين؛ فهو ظالم لنفسه بالمعصية، وظالم لغيره بالتعيير (٢).

\* ﴿ يَتَأَيُّمُ الَّذِينَ مَامَوُا اَجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِ إِنَ بَعْضَ الظَّنِ إِنْهُ ۖ وَلَا جَسَسُوا وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَانَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَابُ رَحِيمٌ الله :

هذا النداء الخامس في السورة العظيمة بوصف الإيمان، و ﴿ ٱلظَّنِّ ﴾ هو: التوقع المبني على غير حجة ولا يقين ولا معرفة ولا أدلة (٣)، وقال النبيُّ ﷺ: (إيّاكم والظَّنَّ؛ فإن الظَّنَّ أكذبُ الحديث، ولا تجسَّسُوا، ولا تحسَّسُوا» (٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۷۲)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٥٠)، و «تفسير الرازي» (٨/ ١٥٠)، و «تفسير الرازي» (١٠٠/ ١٥٠)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٧٦)، و «التحرير والتنوير» (٦/ ٤٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۳۷۳)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۷۰۰٥)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٢٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٣٩٥)، و«النهاية» (٣/ ١٦٣)، و«لسان العرب» (٣/ ٢٧٢)، و«الكليات» للكَفُوي (ص٩٤٥)، و«تاج العروس» (٣٥٥/ ٣٦٥) «ظ ن ن».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٤٣، ١٤٥، ٢٠٦٤)، ومسلم (٢٥٦٣) من حديث أبي هريرة رَمَوَالِلَهُ يَنْدُ.

والأمر بالاجتناب هو نهي عن الظّن وعن اتباع الظّن أو الحديث عنه أو تحقيقه لغير موجب، وقد نهى عن كثير منه، ولم ينه عنه مطلقًا؛ مما يدل على أن بعض الظّن لا يُجتنب، بل قد يكون واجبًا، مثل حسن الظّن بالله سبحانه، والظّن الحسن بالمؤمنين، فهذا ظَن لكنه لا يُجتنب؛ لأنه ظَن حسن.

وفي الشريعة أبواب كثيرة يُؤخذ فيها بغلبة الظّنّ، ويُؤخذ فيها بالأدلة الظنيّة، فهذا مما يُعمل به؛ فإن اليقين القاطع في كثير من مسائل الحياة مما لا يتيسر، ولا يزال الناس تعرض لهم الاحتمالات والترددات، ولو لم يبن شيء إلا على يقين لفسدت الحياة وتوتّرت العلاقات؛ ولذا يُعمل بالظن الغالب في سائر التعاملات، ما لم يعارضه ما هو أقوى منه، وقد يُؤخذ بالظّنّ في حالات، تسهيلًا على العباد، وتحقيقًا للمصالح.

وثمة ظَنٌّ محرم، وهو ظَنُّ السوء المبني على غير دليل.

وثمة ظَنٌّ ينبغي التوقف فيه والتأنِّي، وهو ما كان مبنيًّا على أدلة ضعيفة.

﴿إِنَ بَعْضَ الظَّنَ إِنْمُ ﴾: أمر تعالى باجتناب كثير من الظَّنِّ الذريعة سوء الظَّنِّ المحذور هنا، وجاء التعليل بأن ﴿بَعْضَ الظَّنِّ إِنْمٌ ﴾، ولم يقل بأن كثيرًا من الظَّنِّ إثمٌ، وهذا يدل على أن بعض الظَّنِّ المنهي عنه يوافق الواقع، ومع هذا نهى عنه؛ سدًّا لذريعة الفساد والتسرع والاتهام بغير بينة (١).

﴿ وَلَا بَحَسَسُوا ﴾: والتجسُّس هو ثمرة الظَّنِّ السوء، فالغالب أن المرء إذا ظَنَّ بدأ يتجسِّس، ولذلك جاء في الحديث- إن صح-: «إذا ظننَّتَ فلا تُحَقِّق» (٢). أي:

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۷۵)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٣٦)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٣٥)، و «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٢٨)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٣٤)، و «التفسير البسيط» للواحدي (۲۰/ ۳۵۹)، و «زاد المسير» (٤/ ١٥١)، و «تفسير القرطبي» (۱۲/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١٩٦٢)، والمحاملي في «أماليه» (٣٤٣)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٣٢٣)، وأبو الشيخ في «التوبيخ والتنبيه» (١٥٥، ٢٤٢) من حديث حارثة بن النعمان وَعِلِيَّهَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا اللهُ اللهُ

وإسناده ضعيف، وله شواهد ضعيفة. ينظر: «أنيس الساري في تخريج فتح الباري» (١/ ٢٠٠- ٣٠٢).

لا تبحث لتأكيد ظنك.

إنها دعوة للأفراد، وللقيادات والحكومات أن تحفظ أعراض الناس وأسرارهم وعوراتهم وخاصة حياتهم، ولا تُنتهك تحت ذرائع الاتهام الناجم عن سوء ظن، أو تفسير فاسد لموقف أو سلوك، كما روى معاوية وَعَيْسَهُمَة عن الرسول عَيْشَة أنه قال له: "إنك إن اتَّبَعْتَ عوراتِ الناس أفسدْتَهُمْ، أو كِدْتَ أن تُفْسِدَهُم»(١).

وحكومات العالم اليوم وشركاته صنعت أجهزة تحصي على الناس تحركاتهم وهمهماتهم وكلامهم، وهؤلاء المخبرون الباحثون عن الأسرار ينشأ في نفوسهم سوء الظّنِّ بالناس، وتتحوَّل العلاقة إلى علاقة موتورة مبناها على الدسائس والنمائم والوساوس، وتصبح سببًا في التوتر وسوء العلاقة.

﴿وَلَا يَغْنَبَ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾: والغيبة ثمرة من ظنّ السوء في الغالب، والنبيُّ ﷺ قال: «أتدرونَ ما الغيبةُ؟». قالوا: اللهُ ورسولُه أعلمُ. قال: «ذكرُكَ أخاكَ بما يكرهُ». قيل: أفرأيتَ إن كان فيه مَا تقولُ، فقد اغتبتهُ، وإن لم يكنْ فيه فقد بهتّهُ» (٢).

وهي من أسوأ آفات اللّسان، واعتياد المرء عليها يجعل مجلسه لا يطيب إلا بها، ويجرِّئ جلسائه عليها، وقد يخرجها مخرج الملاحظة والنقد البريء، أو يقدِّم لها ثناءً أجوفَ غير ذي معنى، أو يُبهم اسم المذموم، ولكنه يحدِّده بما يعلم السامعون جميعًا بمقصوده.

﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلَ لَحَمَ آخِيهِ مَيْنًا ﴾: فهذا تبشيع للفعل، فمَن الذي يحب أن يُؤتى له بلحم أخيه من أمه وأبيه ميتًا فيأكل لحمه؟

وفي المثال توظيف للخيال للتنفير من الذنب، فهذا لحم يقدَّم لك وأنت جائع تنظر وتهم وتتناول منه، فإذا قيل لك: إنه لحم غير مذكَّى كرهته. ولو قيل:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٨٨٨)، وأبو يعلى (٧٣٨٩)، والخرائطي في «مكارم الأخلاق» (٢٦٦)، وابن حبان (٥٧٨)، والطبراني في «الكبير» (١٩/ ٣٧٩) (٩٩٠)، والبيهقي (٨/ ٧٥٨)، وفي «شعب الإيمان» (٢١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٨٩) من حديث أبي هريرة رَمَوْلَيْفَهَنَّهُ.

هو لحم آدمي. لكان أشد كرهًا، فكيف إن كان لحم أخيك الميت؟

﴿ فَكَرِهَتُمُوهُ ﴾ أي: بمجرد ما سمعتم هذا الوصف كرهتم الأكل، وكرهتم المثل والصورة التي تتخيَّلونها، فهذه هي حقيقة الغيبة (١).

﴿وَٱنَّقُواْ ٱللَّهَ﴾؛ لأن الغيبة والتنابز بالألقاب وسوء الظَّنِّ والتجسُّس نقيض التقوى.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ تُوَّابُّ رَّحِيمٌ ﴾ لمَن تاب وأناب وكفَّ نفسه عن هذه المنهيات المذكورة في الآية، وحتى حين يكون المؤمن مبتلَى بخطيئة يتوب منها ثم يعود إليها فهو يتذكَّر أن الله ﴿تَوَّابُ ﴾ أي: كثير التوبة على العاصين، وهي صيغة مبالغة من: «تائب»، فالمكلَّف خطَّاء، أي: كثير الخطأ، والله ﴿تَوَّابُ ﴾ أي: كثير التَّوْب، واسع المغفرة، وهو ﴿رَحِيمٌ ﴾، فالعفو أحب إليه من المؤاخذة (٢).

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوأً إِنَّ الشَّعَرَمَكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَىٰكُمُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴿ ( ) ﴾:

انتقل الخطاب من مناداة المؤمنين إلى مناداة الناس أجمعين: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ ﴾، وهو خطاب مدني متصل بما سلف، فالله يخاطب الناس كلهم- بما فيهم المؤمنين- بالتذكير بأجمل الخُلُق؛ تأكيدًا على قيمة الفضل بالعمل والتقوى، وليس بالنَّسَب أو الشكل أو المظهر أو غيره، كما قيل (٣):

<sup>(</sup>۱) ينظر: الفسير الطبري، (۲۱/ ۳۸۰)، واتفسير الماوردي، (٥/ ٣٣٥)، واتفسير السمعاني، (٥/ ٣٣٥)، واتفسير الطبري، (٢٨/ ٢١١)، واتفسير القرطبي، (٢٨/ ٢١٥)، واتفسير الن كثير، (٧/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (تفسير الطبري) (٢١/ ٣٨١)، و (الهداية إلى بلوغ النهاية) (١١/ ٢٠٠٩)، و (اللباب في علوم الكتاب) (١١/ ٥٠٣)، و (المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «جامع بيان العلم وفضله» (٢٣٥)، و «الفقيه والمتفقه» (٢/ ١٥٠)، و «تذكرة الخواص» لسبط ابن الجوزي (ص٢٦)، و «تفسير القرطبي» (٣٤٢/١٦)، و «نشر طي التعريف في فضل حملة العلم الشريف» لجمال الدين الحبيشي الوصابي (ص٧١) منسوبًا إلى علي رَحَيَّقَتَهَ،

ويُنسب أيضًا إلى الشافعي وغيره. ينظر: «تاريخ بغداد» (١٥٧/٥)، و«نظم الدرر في تناسب الآيات والسور» لأبي بكر البقاعي (٦/ ١٢٧).

الناسُ من جِهَةِ التَّمثيلِ أَكْفاءُ نفسٌ كنفسٍ وأرواحٌ مُشاكِلَةٌ فإنْ يَكُنْ لهم مِن أَصْلِهِمْ حَسَبٌ ما الفضلُ إِلَّا لأهل العلم إنهمُ وقَدْرُ كُلِّ امريَ ما كان يُحْسِنُهُ وضِدُ كُلِّ امريَ ما كان يُحْسِنُهُ وضِدُ كُلِّ امريَ ما كان يَجْهَلُهُ وضِدُ كُلِّ امريَ ما كان يَجْهَلُهُ وضِدُ كُلِّ امريَ ما كان يَجْهَلُهُ وضِدُ كُلِّ امريَ ما كان يَجْهَلُهُ

أبوهم آدمٌ والأمُّ حَسوَّاءُ وأَعْظُمٌ خُلِقَتْ فيهمْ وأعضاءُ يُفاخِرُونَ به فالطينُ والماءُ على الهُدَى لمَنِ اسْتَهْدَى أَدِلَّاءُ وللرجال على الأفعال أسماءُ والجاهلونَ لأهلِ العلم أعداءُ

ويمكن أن يكون المقصود بالذكر والأنثى: الأم والأب، فكل إنسان له أم وأب، خُلق من التقائهما من ماء الرجل وبُويضة المرأة.

ويمكن أن يكون المقصود: آدم وحواء؛ فهما الأصل الأول للناس، والمعنيان متداخلان(١).

﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقِهَ آبِلَ لِتَعَارَفُوا ﴾: المقصود بالشعوب: غير العرب، وبالقبائل: العرب، أو الشعوب بالمعنى الأوسع، فتستوعب القبائل وغيرها، والقبائل تتفرع إلى بطون وأفخاذ (٢).

والجَعْل معناه: أن الله تعالى ألهم الناس ذلك، وليس موجودًا في أصل خلقتهم، فالناس سواسية، كما ألهمهم تنظيم الأسبوع ثم الشهر ثم السنة، من أجل انتظام أمر الحياة، فهذه الأشياء جعلها بحكمته من أجل التواصل والتعارف وصلة الأرحام والتعاون الذي يساعد على انتظام الحياة والعلاقات وانضباطها وسهولتها.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۸۲)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۳۷)، و «تفسير السمرقندي» (۹/ ۳۳۷)، و «المحسير السمرقندي» (۳/ ۳۲۹)، و «الكشاف» (۳۲/ ۳۲۹)، و «الكشاف» (۶/ ۳۲۹)، و «تفسير الرازي» (۲۸/ ۲۱۸)، و «تفسير ابن كثير» (۳۷/ ۳۸۶)، و «تفسير ابن كثير» (۷/ ۳۸۰)، و «فتح القدير» (۵/ ۷۹)، و «التحرير والتنوير» (۲۸/ ۲۵۸).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (۳/ ۲۲۳)، و «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۸۳)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۲۰۱۰)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٣٥)، و «تفسير القرطبي» (۲۱/ ۳٤۳)، و «روح المعانى» (۳۱/ ۲۱۲)، والمصادر السابقة.

هي في الأصل معان إيجابية حوَّلها بعض الناس إلى عنصرية وسب وشتم ومفاخرة ومباهاة وتوارث أحقاد قديمة ومعان مرذولة، ونسوا الأصل الواحد، وفي الحديث: «الناسُ بنو آدم، وآدمُ من تراب»(۱). وقال ﷺ في حَجَّة الوداع: «يا أيها الناسُ، ألا إن ربَّكم واحدٌ، وإن أباكم واحدٌ، ألا لا فضلَ لعربيٌ على عجميٌ، ولا لعجميٌ على عربيٌ، ولا أحمرَ على أسودَ، ولا أسودَ على أحمرَ، إلَّا بالتقوى»(۱). فالفضل هو بالتقوى، وليس بسلسلة النسب والآباء والأجداد.

والتعارف عند كثير من المفسرين معناه أن يعرف بعضُهم بعضًا في النَّسب<sup>(٣)</sup>، وهو معنى صحيح أولوي.

ويدخل في التعارف: أن تتواصلوا فيما بينكم بالمعروف والبِرِّ والإقساط، فتصل القريب وغير القريب، مع كون القريب أولى؛ فتأخذ بالمعروف وتُعطي بالمعروف، فالمعنى: لتتبادلوا وتتعاطوا المعروف بينكم، ويكون هو أساس علاقة بعضكم ببعض.

ومن معاني التعارف: تبادل المعرفة والعلم، ولذلك كان العلماء خليطًا من العرب والموالي والفرس والعجم وغيرهم، وكان أصحاب النبي على فيهم: سلمان الفارسي، وبلال الحبشي.. وكان هؤلاء أفضل من كثير من العرب الذين تأخر إسلامهم، أو كان في إسلامهم نقص وفتور وضعف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۰۷۸، ۱۰۷۸۱)، وأبو داود (۵۱۱٦)، والترمذي (۳۹۵۵، ۳۹۵۰) من حديث أبي هريرة رَهَالِلَهُمَنَدُ.

وأخرجه الترمذي (٣٢٧٠)، وابن حبان (٣٨٢٨) من حديث ابن عمر صَلِيَهَمَنَة. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٢٨٠٣،١٠٠٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٣٤٨٩)، والحارث (٥١- بغية) من حديث رجل من الصحابة يَعَالِمُهُمَّنَهُ.

وأخرجه أيضًا (٢١٤٠٧) من حديث أبي ذر تَعَوَّلُهُمَنَهُ نحوه. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٢٧٠٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٨٦)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٣٧)، و«تفسير الرازي» (٩/ ٣٣٧)، و«تفسير الرازي» (٨/ ١١٣)، و«تفسير البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٢٢)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٨٥)، و«التحرير والتنوير» (٦/ ٢٦١).

إن الحرب على العنصرية المتغلغلة في أعماق النفس وأعماق الثقافة ليست سهلة، ولا تزال في الناس إلى يوم القيامة، وهي تحتاج إلى أن نتعاهد أنفسنا منها، ونتسامى عن نظر العصبية المبنية على غير عمل الإنسان وسلوكه.

وهذه الآية دليل على عدم اعتبار كفاءة النسب في الزواج، كما قال ابن كثير (١)، والقول بعدم اعتبار الكفاءة هو مذهب جماعة من العلماء، كأبي الحسن الكُرْخي، وسفيان النَّوْري، والحسن البصري، وابن حزم الظاهري، وهو رواية عن الإمام أحمد، وهو قول عن ابن مسعود رَحِيَاتِهُ عَنه، وعمر بن عبد العزيز، وغيرهم (٢).

والمؤسف أن موضوع الكفاءة في النكاح صار سببًا للصراع وسفك الدماء وتفرقة الأسر بعد اجتماعها!

﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَىكُمْ ﴾: فالكرم بالتقوى، وليس بالنسب والحسب والحسب والجاه، والمقصود به الشرف والرِّفعة، فأتقى الناس هو أكرمهم (٣).

والسورة كلها تدور حول التقوى، أن يكون في قلب الإنسان تقوى الله، بحيث لا يرتكب المحرمات، ولا يترك الواجبات، وإذا حدث منه خطأ أسرع بالتوبة، ولم يُصِرَّ على الذنب وهو يعلم.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾: يعلم مَن يستحق الكرامة، ويعلم أهل التقوى وأهل المغفرة.

\* ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُواْ اللّهَ وَرَسُولَهُ, لَا يَلِتَكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾:

نزلت هذه الآية في الأعراب الذين أتوا المدينة من بني أَسَد بن خُزيمة،

<sup>(</sup>١) ينظر: (تفسير ابن كثير) (٧/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «بدائع الصنائع» (۲/ ۳۱۷)، و «المبسوط» (٥/ ۲۱)، و «التمهيد» (۱۹/ ۱۹۲ – ۱۹۸)، و «مغني المحتاج» (۳/ ۱۹۵)، و «المغني» (۹/ ۷۸۷)، و «المحلى» (۱۰ / ۲۶)، و «الإنصاف» (۸/ ۱۰۸)، و «فتح الباري» (۹/ ۱۳۲)، و «سبل السلام» (۳/ ۱۰۷)، و «السيل الجرار» (۲/ ۲۹۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٨٦)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١ / ٢١١)، و«تفسير الماوردي» (٣٥ / ٣٣٥)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢٠ / ٣٦٦)، و«الكشاف» (٤/ ٣٧٥)، و«تفسير القرطبي» (١٦ / ٣٤٥).

بعد أن أصابهم القَحْط والجفاف، فقدموا المدينة برجالهم ونسائهم وأطفالهم، وأغلوا الأسعار، وملؤوا الأسماع بالكلام الذي لا ترشد إليه الآداب ولا تقبله الأذواق، وكانوا يمنُون بإسلامهم على الرسول على ويقولون: آمنا بك من دون قتال، والناس لم يؤمنوا لك حتى قاتلوك، ونحن أتيناك بأنفسنا وأهلينا. وهم حدثاء عهد بإسلام، ولم يأتوا المدينة إلا بعدما استقر أمر الرسالة ودانت العرب وعرف الكافة أن الدائرة على الكافرين والمعاندين (١).

﴿ قُل لَّمْ نُؤْمِنُوا ﴾ فهو عليم بما في نفوسكم.

﴿ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا ﴾: لم يقل: "ولكن أسلمتم"؛ لأن الله لا يريد أن يشهد لهم بالإسلام، وإنما يريد أن يلقّنهم ما كان واجبًا عليهم أن يقولوه؛ لأن الإسلام الظاهري حدث حيث أنهم استسلموا والتزموا بالواجبات الشرعية الظاهرة كالصلاة ونحوها، ولكن لم يتحقّق الإيمان في قلوبهم (٢).

فالإيمان درجتان: الأولى: وجود أصل الإيمان، أي أن يؤمن بأن الله سبحانه هو المستحق للعبادة، ويؤمن بأركان الإيمان الستة (٣)، ولا إيمان إلا بهذا؛ لأنه لو صلّى وصام وهو لا يؤمن بالله أو لا يؤمن بشيء من أركان الإيمان الستة، فلا ينفعه صومه ولا صلاته.

الثانية: مقام الإيمان الذي هو فوق الإسلام ودون الإحسان، أن يكون الإيمان قد خالط قلبه، وصار لديه تقوى ويقظة ونشاط للخير وانكفاف عن الشر، وهذا المقصود هنا- والله أعلم- فنفى عنهم هذه الدرجة، وأمرهم أن يتحدَّثوا عن

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦١٢)، و«تفسير الطبري» (٢١/ ٣٨٨)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٨٩)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٢٩)، و«أسباب النزول» للواحدي (ص٣٩٦)، و«تفسير البغوي» (٢/ ٢٦٨)، و«تفسير الرازي» (١١٥/ ٢٨٨)، و«التحرير والتنوير» (١١٥ /٢٨٣)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۹/ ۸۹)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۲۰۱٤)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٣٧)، و «التفسير البسيط» للواحدي (٢٠/ ٣٦٨)، و «زاد المسير» (٤/ ١٥٤)، و «فتح القدير» (٥/ ٨٢)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) وهي: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشرُّه.

أنفسهم بما هو دونها، وهو الإسلام.

والمؤمن الصادق المحسن المتَّقي لا يدَّعي هذا الادِّعاء، فلا يقول: «أنا مؤمن تقي محسن»، لأنه يخاف على نفسه، ولكن قد يقول: «أنا مؤمن» على معنى الاعتراف بالأركان الستة.

﴿ وَلَمَّا يَدَّخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾: وهو هنا جاء بلفظ أرجى من الأول؛ فقد نفى عنهم الإيمان، ردًّا على دعواهم، ثم زاد الأمر بيانًا بأن المقصود أن الإيمان لم يصل بعد إلى قلوبهم فيحرِّ كها لتصبح نقية تقية خاشعة، واستعمل أداة النفي "لممًا" المعبِّرة عن قُرب احتمال الشيء، فهي أحسن من "لَمْ" وأرجى، وكأن اللفظ يقول: لمَّا يحدث هذا، ولكنه قارب، ففيه تحفيز لهم وتشجيع على الخير، والترقي في معارج الفضل(١).

﴿ وَإِن تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ بالأعمال الظاهرة ، ﴿ لَا يَلِتَكُر مِنَ أَعْمَالِكُمْ شَيْعًا ﴾ أي: لا ينقصكم شيئًا ، فأعمالكم محفوظة ، وهي تزكّي إيمانكم (٢).

﴿إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾: وهذا مناسب للمقام؛ لأن عندهم ما عندهم من الخطأ والتقصير، ففيها إغراء بمغفرة الله ورحمته لمَن تاب وصحَّح المسار.

﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ بِالْمُؤْلِهِمْ
 وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهُ أُولَئِيكَ هُمُ ٱلصَّكِيدِ قُونَ ﴿ (اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ أَوْلَئِيكَ هُمُ ٱلصَّكِيدِ قُونَ ﴿ (اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ أَوْلَئِيكَ هُمُ ٱلصَّكِيدِ قُونَ ﴿ (اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ

خطاب للأعراب الذين قالوا: ﴿ ءَامَنَّا ﴾ بالله؛ لتأكيد أنهم لم يؤمنوا بعدُ.

و ﴿إِنَّمَا ﴾ تدل على الحصر، ف ﴿الْمُؤْمِنُونَ ﴾ الصادقون في إيمانهم ﴿الَّذِينَ مَاسَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ \* إيمانًا صحيحًا ﴿ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ ﴾ أي: لم يقع في إيمانهم ريب،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۹۲)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٣٨)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٣١)، و «الكشاف» (٤/ ٣٨٩)، و «تفسير الرازي» (٧/ ٢١٦)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٨٩)، و «الإتقان» (٢/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٢١٦)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٣٩)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١/ ٢٣١)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٣١)، والمصادر السابقة.

ولا شكٌّ، ولا تردُّد، في حين أنكم أنتم وقع من بعضكم الإيمان الذي خالطه ضعف وشك(١).

ولعل في هذه إشارة إلى فضلاء السابقين من الأنصار والمهاجرين الذين يقع عادة من بعض حُدثاء الإسلام استصغار منهم، فهو يزكِّيهم ويُثني عليهم، ويدعو هؤلاء الداخلين الجُدد إلى التأسِّي بهم والاقتباس بالحب والمجالسة والتعلم منهم، دون استنكاف أو تعال أو تكبر.

﴿ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَانَفُسِهِمْ ﴾: في حين أنكم لم تجاهدوا بأموالكم، وإنما أتيتم لتطلبوا الأموال، وتقولوا: نحن جياع، فأطعمنا، وعُراة، فاكسنا، وقد كانوا جاؤوا إلى المدينة لهذا السبب وبهذه النية، بخلاف أولئك الذين بذلوا أموالهم وأنفسهم في سبيل الله، وجاهدوا، وهاجروا(٢).

﴿ أُولَكِيكَ هُمُ الصَّكِدِقُوكَ ﴾: فهذا ثناء على الصحابة وَعَلِيَهُ عَنْمُ من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، وفيه إغراء بالصدق، كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّكِدِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّكِدِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ وتذكير بأن الأمر متعلّق بالقيم والمبادئ، وليس مجرد سباق بين القبائل، أو انتهاز للفرص، أو طلب للعاجل، فالمسألة مسألة تضحية وبذل، رجاء ثواب الله وفضله، وليست مكسبًا عاجلًا زهيدًا.

\* ﴿ قُلْ أَتُمَـلِمُوكَ اللهَ بِدِينِكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَّتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَاللهُ بِكُلِ ضَيْءٍ عَلِيبُ السَّكِ ؟

فهو يعلم خبايا نفوسكم، وحقائق تصرفاتكم ونواياكم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ٩٩)، و«تفسير الطبري» (۲۱/ ٣٩٥)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٠)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٦٠)، و«الكشاف» (٤/ ٣٧٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٥٤)، و«تفسير القرطبي» (١٦/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۹۰)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳٤٠)، و «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٦١)، و «التفسير البسيط» للواحدي (۲۰/ ۳۷۰)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٣١)، و «الكشاف» (٤/ ٣٧٧)، و «البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٢٥٤).

وهذا من العتب الشديد عليهم، فكيف تظنون أنكم تعلِّمون الله بدينكم؟ وهو أعلم بما في النفوس، والدِّين ليس ادِّعاءً أجوف، ولا تفاخرًا، وإنما حقيقته إيمان وإخبات ونفع للعباد.

﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾: وهم كانوا بحاجة إلى مثل هذا المعنى؛ لأنه قلّما تخطر معاني مراقبة الله لهم وعلمه بما في قلوبهم ونفوسهم؛ لأنهم حُدثاء عهد بإسلام، فاحتاج الأمر إلى أن يُذكّرهم بأن الله تعالى ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ ﴾.

ولعل الآية تشبه قوله تعالى: ﴿قُلْ أَتُنَبِّئُونَ اللّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱللّهَرَّضِ ﴾ [يونس: ١٨]. والمراد بها النفي، فإذا نفاه الله تعالى فهو غير موجود، وإن ادَّعَوْ وجوده، ولذا فهو يقول: هل أنتم تعلمون شيئًا لا يعلمه الله، حيث ينفيه وأنتم تثبتونه (١٠)؟!

\* ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُواْ عَلَى إِسْلَامَكُم لِللهِ يَمُنُ عَلَيْكُم آَنَ هَدَ كُو لِلإِيمَانِ إِن كُنتُدُ صَلِيقِينَ اللهِ ﴾:

نزلت هذه الآيات في قوم من الأعراب، قيل: من بني أَسَد، وليس مهمًّا تحديد من هم، إنما المهم المعنى؛ إذ يستنكر عليهم القرآن إظهارهم المنَّة على الرسول على بأنهم لم يحاربوه كما حاربه غيرهم، ودخلوا في دينه طوعًا، ويلقِّن رسولَه على أن يقول لهم: لا تمنُّوا بإسلامكم على، بل المنَّة عليكم لله ولرسوله.

وذَكر المنّة بالإيمان والهداية إليه؛ لأنه لا يشعر بالفضل والمنة إلا المؤمنون الصادقون الذين خالط الإيمان شغاف قلوبهم، أما مَن أظهر الإسلام فحسب فربما استثقل التكاليف وتبرَّم بها ولم يشعر بالمنَّة، ووضع القيد تشكيكًا في أصل الدعوى.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٣٩٦)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۷۰۲۰)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٣٨)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٥٤)، و«زاد المسير» (٤/ ١٥٥)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٠).

\* وختم بتأكيد علمه تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَٱللَّهُ بَصِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾:

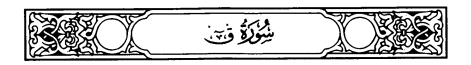
فالغيب عنده شهادة، والسر عنده علانية.

ختمت السورة الكريمة التي احتشد فيها الكثير من الآداب والأخلاق في الأقوال والأعمال مع الله سبحانه، ومع رسوله وسيح ومع المؤمنين في حال السلم والحرب، وحال الأخوة والاختلاف، ثم الانتقال أيضًا إلى الطبيعة الإنسانية وبني آدم والعلاقة بينهم، وكيف يجب أن تكون، وختم السورة بالحديث عن هؤلاء الأعراب وعن الناس جميعًا، ومنّة الله تعالى عليهم بالإيمان، وأنه لا أحد يَمُنّ على الله تعالى بإيمانه بإيمانه.

OOO

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۳۹۸ – ۳۹۸)، و «معاني القرآن» للزجاج (۹/ ۳۹)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۳۰)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۳۸)، و «تفسير الماوردي» (۹/ ۳۳۸)، و «تفسير الرازي» (۱۱۷ / ۲۸)، و «تفسير القرطبي» (۱۱ / ۳۵۰)، و فتح القدير (۵/ ۸۱)، و «التحرير والتنوير» (۲۱ / ۲۹۹).





\* «سورة ﴿ قَ ﴾ ): هي أول «حزب المُفَصَّل » - فيما صحَّحه ابن كثير، وغيره - وقيل: أوله: «سورة الحُجُرات»، وقيل غير ذلك، كما تقدم في «سورة الحُجُرات».

\* تسمية السورة:

تسمَّى: «سورة ﴿ قَ ﴾ »، أو: «سورة ﴿ قَ وَالْفُرُ مَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ »(١). وبذلك سمَّاها الصحابة رَعَالِشَهَ عَارُ (٢)، ولا يُعرف لها اسم غيره.

وذكر السيوطي في «الإتقان» أنها تسمَّى: «سورة الباسقات»(٣).

«ثلاث سُور» يعني: البقرة، وآل عمران، والنَّساء.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (۳/ ۲۲۷)، و«صحيح البخاري» (٦/ ١٣٨)، و«جامع الترمذي» (١٣٨/٦)، و«جامع الترمذي» (٢١/ ٢٤٣)، و«المستدرك» (٢٤/ ٢١٠)، و«المستدرك» (٢١/ ٤٠٤)، و«المستدرك» (٢/ ٤٦٤)، و«المستدرك» (٢/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: اصحيح مسلم، (٥٧) ، ٤٥٨، ٨٧٢، ٨٧٣، ٨٩١)، وما سيأتي في اسورة القمر».

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإتقان، (١/ ١٩٤)، و التحرير والتنوير، (٢٦/ ٢٧٣ - ٢٧٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطيالسي (١٢٠٤)، وابن أبي شيبة (٨٥٨٣)، وأحمد (١٦١٦، ١٦١٦)، وأبو داود (١٣٩٣)، وابن ماجه (١٣٤٥)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١٥٧٨)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (١٣٧١)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (١٩٨٨).

و «خمس سُور» يعني: المائدة، والأَنْعام، والأَعْراف، والأَنْفال، والتوبة. و «سبع سُور» يعني: يُونس، وهُود، ويُوسف، والرَّعد، وإبراهيم، والحِجْر، والنَّحل.

و «تسع سُور» يعني: الإِسْراء، والكَهْف، ومريم، و ﴿طه ﴾، والأنبياء، والحج، والمؤمنون، والنُّور، والفرقان.

و «إحدى عشرة سُورةً» يعني: الشُّعراء، والنَّمل، والقَصَص، والعَنْكبوت، والرُّوم، ولُقْمان، والسَّجْدة، والأَحْزاب، وسبأ، وفاطر، و ﴿ يَسَ ﴾.

و «ثلاث عشرة سُورةً» يعني: الصَّافات، و ﴿ صَ ﴾، والزُّمُر، وغافر، وفُصِّلت، والشُّورى، والزُّخرف، والدُّحَان، والجاثية، والأَحْقاف، ومحمد، والفتح، والحُجُرات.

و «المُفَصَّل» من «سورة ﴿ قَ ﴾ إلى «سورة الناس»، على الخلاف السابق ذكره. فهذا التحزيب الذي كان الصحابة وَ وَاللَّهُ عَنْ يعتمدونه لمَن أراد أن يختم القرآن في سبعة أيام (١).

عدد آياتها: خمس وأربعون باتفاق علماء العَدِّ (٢).

\* وهي مكيّة بالإجماع، كما ذكره غير واحد (٣).

ورُوي عن ابن عباس رَعَلِيَهُ أَنْ آية: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكَ ٱلسَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨] نزلت بالمدينة، وكانت ردًّا على ادِّعاء اليهود الذين قالوا: إن الله خلق السماوات والأرض في ستة أيام ثم استراح يوم السبت. تعالى الله عن ذلك.

والصحيح أن الآية، وإن كانت واردة في المعنى ذاته، إلا أنها مكيَّة، وحكايات اليهود وأخبارهم ليست مقصورة على المدينة؛ إذ كانوا يتردَّدون على مكة،

<sup>(</sup>١) ينظر: «البرهان في علوم القرآن» (١/ ٢٤٧)، و«معجم علوم القرآن» (ص١٣ - ١٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «البيان في عدِّ آي القرآن» (ص ٢٣١)، و فنون الأفنان في عيون علوم القرآن» (ص٩٠٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الناسخ والمنسوخ» لابن حزم (ص٥٥)، و«المحرّر الوجيز» (٥/ ١٥٥)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٢٨٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٧٤).

ويختلطون بالعرب، ربما سمعوا منهم مثل هذه المقالات الفاسدة(١١).

## \* ﴿ فَنَ وَٱلْقُرْءَ إِنِ ٱلْمَجِيدِ ( ١٠ ﴾:

﴿ فَ ﴾: حرف واحد ينطق بالمَدِّ، وهو اسم للحرف العربي المعروف.

﴿ فَ َ وَالْقُرْءَانِ اَلْمَجِيدِ ﴾ يجوز أن تكون ﴿ فَ ﴾ من القرآن، أو ﴿ فَ ﴾ من قدير، أو ﴿ فَ ﴾ من قدير، أو ﴿ فَ ﴾ أن أسم للسورة، أو ﴿ فَ ﴾ اسم للسورة، أو ﴿ فَ ﴾ اسم المحتلفة (٢٠) من الحروف التي يتكون منها القرآن، على حسب الأقوال المختلفة (٢٠).

ومن الخطأ ما ذكره بعضهم أن ﴿ قَ ﴾ جبل محيط بالأرض، والأرض متصلة به (٣). فهذا مما لم يرد في كتاب ولا سُنَّة، ولا ثبت بأثر صحيح، كما أنه غلط مجافِ للواقع.

ومن الخطأ الكبير أن تُقدَّم معلومات مغلوطة عن الكون أو الفلك أو الإنسان، وتساق مساق تفسير القرآن الكريم؛ لأن هذا من شأنه أن يفتح للأجيال أبوابًا من الشك، والعُزُوف عن كتب التراث ومرويًاته، وذلك حين يأتي متخصِّص في الجغرافيا أو الرياضيات أو الفيزياء فَيُقَدِّم لهم معلومات علمية، وحقائق مجافية لما نُقِل لهم، وإنما ثار الناس على الكنيسة لمَّا اعتمدت أقوالًا منافية للعلم، وثبتت الحقائق العلمية بخلافها، أما القرآن ف ﴿ لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مُ تَنْزِيلُ التفسير على أنها تفسير لكلام الله عَرَبَيلً.

﴿وَالْقُرْءَانِ ﴾: أقسم تعالى بالقرآن؛ لأنه كان موضع شكَّ عند هؤلاء المكذِّبين. وسماه: «القرآن» باعتباره مقروءًا، ويسمَّى: «الكتاب» باعتباره مكتوبًا، فالقراءة تسمعها الآذان، وتستعذب ألفاظه ومعانيه، والكتابة تراها العيون، ولكل

<sup>(</sup>١) ينظر: «أسباب النزول» للواحدي (ص٣٩٧)، و اتفسير القرطبي، (١/١٧)، و البحر المحيط في التفسير، (٩/ ٨٢)، و (فتح القدير، (٥/ ٨٣)، و التحرير والتنوير، (٢٦/ ٢٧٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«تفسير الثعلبي» (۹۲/۹)، و«تفسير البغوي»
 (۲/ ۲۷۰)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۲ – ۳)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۳۹۶).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «معاني القرآن» للفراء (٣/ ٧٥)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٤١)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٣٩)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٧٥)، والمصادر السابقة.

منهما وقعه الخاص على النفس وتدبر القلب وخضوره (١١).

و ﴿ اَلْمَجِيدِ ﴾: صاحب المجد، فمجد القرآن: عظمته وكماله، وإحكامه، وكونه ناسخًا لما قبله من الكتب السماوية، وبقاؤه وتأثيره (٢).

والقَسَم بالقرآن: إشادة بعظمته، وإشارة إلى مادته المكوَّنة من الحروف التي ينطقها العرب، وأن هذه السورة واحدة من سوره العظيمة المنطوية على الإعجاز. والسورة تدور حول معنيين أساسيين: الألوهية والبعث.

\* ﴿ بَلْ عِبُوا أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُم فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا شَيْءً عَجِيبٌ الله

﴿ بَلْ ﴾: تُستعمل للإضراب والانتقال إلى بيان كفرهم وشبهاتهم، وما جرى منهم من التكذيب<sup>(٣)</sup>، بعدما استهل بإلماح سريع أشاد فيه بمجد «القرآن» وعظمته (٤٠).

وقد عجب الله من عجبهم واستغرابهم أن يأتي نذير؛ لأنه لم يأتهم نذير قبله: ﴿ لِلُّهُ مَا مَا أَنَا لُهُم مِن نَذيرِ مِن قَبْلِك ﴾ [القصص: ٤٦].

وعجبهم واستغرابهم أيضًا أن يكون النذير منهم؛ أن يكون بشرًا، وفي زعمهم يجب أن يكون مَلكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا ينزل عليهم من السماء: ﴿وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَا الله عليهم من السماء: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَا يَلْبِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٩].

وليس العَجَب من عجبهم فحسب، بل من تسرعهم في الكفر والتكذيب، ﴿فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا شَيْءً عَجِيبٌ ﴾.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «المحرر الوجيز» (۱/٥٦)، و«تفسير ابن جزي» (۱/١٣)، و«تفسير الثعالبي» (١/١٥٠)، و«التحرير والتنوير» (١/٧٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٣٧٩)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٣٦١)، و «تفسير أبي السعود» (٨/ ١٢٥)، و «رفسير أبي السعود» (٨/ ١٢٥)، و «روح المعاني» (٣٢/ ٣٢٧)، «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٧٧). وينظر أيضًا: «المفردات في غريب القرآن» (ص ٧٦٠)، و «بصائر ذوي التمييز» (٤/ ٤٨٥)، و «تاج العروس» (٩/ ١٥١) «م ج د».

<sup>(</sup>٣) ينظر: «علل النحو» (ص٣٧٧)، و (شرح المفصل» (٥/ ٢٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «روح المعاني» (٣٢٣/١٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٧٧)، وما سيأتي في «سورة الذاريات»: ﴿ أَتَوَاصُوْ أَبِدِءً بَلَ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿ ﴾.

\* ثم شرع في بيان استغرابهم للأمر الآخر؛ وهو «الْبَعْث» بعد الموت: ﴿ أَوِذَا مِتْنَا وَكُنَا زُرَابًا ذَاكِ رَجْعُ ابْعِيدٌ ٣٠٠):

وهم يعرفون الموت، كما تعرفه الدوابُّ والبهائم، وأنهم يصيرون ترابًا؛ لأنهم يشاهدونه عيانًا.

وأتى أُبَيُّ بن خَلَف رسولَ الله ﷺ بعظم بال، فقال: يا محمدُ، أنتَ تزعمُ أن يُبعثُ هذا بعد ما أَرِمَ. ثم فَتَهُ بيده، ثم نفخه في الرِّيح نحوَ رسول الله ﷺ، فقال رسولُ الله ﷺ: «نعم، أنا أقولُ ذلكَ، يبعثُهُ الله وإيَّاك بعد ما تكونان هكذا، ثم يُدخلُك اللهُ النارَ »(١).

﴿ ذَالِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾: مستبعد في عقولهم التي لم تتعوَّد على التفكر الصحيح، والنَّظَر في الكلام الجديد عليها (٢)، وهم يقولون: ﴿بَعِيدٌ ﴾؛ لأنه غير مألوف في تفكيرهم السَّطحي التقليدي.

وعادة أكثر الناس التَّسَرع في رفض ما لا يعرفون، وإنكاره وتسفيهه، كما قال سبحانه: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَرَّ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ ﴾ [يونس: ٣٩]، فبمجرد ما يسمع أحدُهم خبرًا غير مألوف يبادر بتكذيبه، والقرآن يلهمنا إزاء المعارف والمعلومات الجديدة التي نسمعها لأول وهلة أن لا نتسرع في رفضها؛ لأن عقولنا لا تستوعبها أو لم تتهيّأ لها، وأن لا تتسرع في قبولها دون برهان أو حجة: ﴿ قُلْ هَ النَّا المرء قد يُكذّبُ بالحقّ لغرابته، وقد يُصَدّقُ بالباطل لكثرة ما يسمعه، واعتياده عليه، حتى لا يسأل عن دليله.

واستبعادهم للبعث هو من الجهل؛ لأن الشرائع السماوية كلها جاءت بتقريره وتثبيته، وأنه ركن من أركان الإيمان، وهو يستقر في نظر الناس؛ لأنهم يرون ظالمًا ومظلومًا يموتون دون فصل بينهم، ويرون قصصًا في الحياة لم تكتمل ولها بقية

<sup>(</sup>١) ينظر: «السيرة النبوية» لابن هشام (١/ ٣٦١)، و«الروض الأنف» (٣/ ١٩٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٤٢)، و «الكشاف» (٤/ ٣٨٠)، و «تفسير القرطبي» (١/ ٤٠)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٣٦٢)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٥)، و «البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/ ٤٤٤)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٨٠).

تظهر في البعث الآخر، وهو معتقد شائع معروف في أمم الأرض كلها، ومستقر في ثقافتها وشعرها وأساطيرها، ولكن العرب الوثنيين لم يكونوا مؤمنين به غالبًا؛ لجهالتهم وبعدهم عن أنوار النبوة والوحى، وكان قائلهم يقول(١):

حياةٌ ثم موتٌ ثم نَشْرٌ حديثُ خُرافَةٍ يا أمَّ عَمْرٍ و والسِّياق يكشف تناقضهم؛ فهم يعرفون أنهم يعودون ترابًا، ثم يستبعدون الرَّجْعَة، وينسون أنهم كانوا قبلها ترابًا، ثم الله خلقهم وأنشأهم أول مرة، والرَّجْع أهون من الإنشاء؛ لأنه إعادة، وكله على الله هيِّن، ولكن في حكم العقل فإن الذي أسَّسَ وأنشأ يسهل عليه أن يعيد.

## \* ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنقُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمٌّ وَعِندَنَا كِنَابٌ حَفِيظٌ ١٠٠٠ \*

﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنْفُسُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُم ﴾: ها هنا العلم الإلهي الشامل المحيط، وهو سبحانه يعبّر بضمير الجمع للتفخيم والتعظيم، وهو يحاصر جهلهم وغفلتهم، ويذكّرهم بذاته العَلِيَّة، ويضعهم في مكانهم اللائق بهم، وهم جثث بالية هامدة مَظْمُوْرَة في التراب، والأرض تأكلها شيئًا فشيئًا، وهنا يفعّل الخيال لدى هذه الرّمّة الهالكة يعيث فيها الدُّود، ويبليها التراب، ويعبث بجمال وجهها، ويدخل في عينيها وفخذيها، وفمها وأذنيها، وتجاويف جسدها!

إنها دعوة للتواضع والذُّلِّ لله الحيِّ الباقي، والتوقف عن التكذيب.

صاحِ، هذي قبورُنا تملأُ الرَّحْ بَ فأينَ القبورُ مِن عهدِ عادِ خَفِّفِ الوَطء ما أظنُّ أَدِيم الله أرض إلا من هذه الأجساد رُبَّ لَحْدٍ قد صار لَحْدًا مرارًا ضاحكِ من تزاحُمِ الأضدادِ ودَفِينٍ على بقايا دَفِينٍ في طويلِ الأزمانِ والآبادِ (٢)

<sup>(</sup>۱) ينظر: «ثمار القلوب» (ص١٣٠)، و«رَبِيع الأبرار» (٤/ ٣٥٠) منسوبًا إلى ابن الزَّبَعْرَى، و«محاضرات الأدباء» (٧٢ / ٤٣٥)، و«البلغة في تراجم أثمة النحو واللغة» (ص٧٧)، منسوبًا إلى أبى العلاء المَعَرِّي.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «نشوار المحاضرة» (٥/ ٢٢٣)، و«تاريخ بغداد» (٤/ ٤٦٤)، و«الحماسة المغربية» (٢/ ٨٨٠)، و إنباه الرواة على أنباه النحاة» (١/ ٨٨٠)، و «مسالك الأبصار في ممالك الأمصار» (٥١/ ٤٤٦) منسوبًا إلى أبى العلاء المَعَرَّي.

﴿ وَعِندَنَا كِنَابٌ حَفِيظٌ ﴾: مكتوب عند الله، وفيه شيء من علمه عَزَيْبَلَ فيما يتعلَّق بالبشر والخلق(١).

و ﴿ حَفِيظٌ ﴾ أي: محفوظ عند الله، فلا يصل إليه أحدٌ، وهو حافظ لكل شيء، لا يَنِدُّ عنه شيء مما هو مقدور ومكتوب، أو ما هو مفعول من قبل الناس<sup>(٢)</sup>.

## \* ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرِ مَرِيحٍ ٥٠٠

﴿ بَلَ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ ﴾: تسرَّعوا بالتكذيب، دون تأنَّ ولا تبيَّن، وهو حقَّ، فهم إذًا في ضلال وصُدُود؛ لأنهم ﴿كَذَّبُواْ بِالْحَقِ ﴾، وليس بغيره، وهم لو كَذَّبُوا بأمر متردِّد أو مشكوك دون تبيُّن وبحث لكانوا مَلُوْمِين، فكيف وقد ﴿كَذَّبُواْ بِالْمَرِينِ الْجَلِيِّ الذي جاء به الوحي عن الله على ألسنة رسله؟

﴿ فَهُمْ فِيَ أَمْرِ مَرِيجٍ ﴾: والمَرِيج: المضطرب المختلط(٣)، كما في قوله سبحانه: ﴿ مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَانِ ﴿ الرحمن: ١٩].

#### ولها هنا معنيان:

۱- أنهم لا يستقرون على شيء؛ فمرة يقولون: ﴿سَحِرٌ ﴾ [ص: ٤، الذاريات: ٥٢]، ومرة يقولون: ﴿شَاعِرٍ ﴾ [الطور: ٣٠، الدانة: ٤١]، ومرة يقولون: ﴿شَاعِرٍ ﴾ [الطور: ٣٠ الحانة: ٤١]، ومرة يقولون: ﴿أَسَنطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ الحانة: ٤١]، ومرة يقولون: ﴿أَسَنطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ الْحَانَةُ وَأَصِيلًا ﴿ اللهِ قان: ٥]. فلم يستقروا على

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير القرطبي» (١٧/٤)، و «البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٣٠)، و «فتح القدير» (٥/ ٥٥)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٨٣).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٣٥)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٠)، و«تفسير الرازي»
 (١٢٥/٢٨)، و«تفسير القرطبي» (١٢/ ٤)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٣/١٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٢/ ٢٨٣)، وما سيأتي في «سورة الواقعة»: ﴿ فِكِنَنْ ِمَكَنُونِ ۚ ﴿ فَكِنَا مِ مَكَنُونِ ﴿ ﴾، و«سورة النبأ»: ﴿ وَكُنْ مَنْ يُلُونُ مُنْ يَالُ اللهِ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٤١)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٥٧)، و«تفسير القرطبي» (٧/ ١٥٧)، و«التحرير (٥/ ١٥٧)، و«التحرير المحيط في التفسير» (٩/ ٥٣٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٥)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٨٥).

شيء؛ لأنهم مُكَذِّبون، ولا استقرار إلا بالإيمان والتصديق(١).

٢- أنهم انتقلوا من التَّعَجُّب إلى الاستبعاد ثم إلى التكذيب (٢)، والعاقل إذا استغرب الشيء ينتقل من الاستغراب إلى البحث، ومن البحث إلى المعرفة واليقين والعلم، وليس إلى الكفر والتكذيب، فهذا من مروج الأمر عندهم.

وفي الآية: دليل على أن مَن ترك الكتاب والسُّنَّة فإنه لا يستقر على حال، ولا يهتدي إلى الخير، وأمره مَريج مضَّطرب.

وفيها: أن المذموم هو التكذيب بالحق الذي جاء من الله سبحانه على ألسنة رسله عليهم السلام، أما آراء الناس واختياراتهم ففيها الصواب والخطأ، وليس ردها أو التردد فيها سببًا للأمر المريج.

استفهام إنكار أو تقرير؛ لما كذَّبوا بهذه السرعة بدون تبصر (٣)، نبَّههم تعالى أن بإمكانهم أن يرفعوا رؤوسهم إلى السماء، فالأمر لا يتطلَّب أكثر من ذلك.

والسَّماء هي: كل ما علا وارتفع (٤)، فكل ما هو فوقك فهو سماء، فلماذا لا يستدلون بالسَّماء التي خلقها الله تعالى فوقهم، والنجوم والشمس والأقمار التي يشاهدونها، فيستدلون بها على خالقها، ويرون كيف بناها؟

وهنا بدأ السياق يجرهم إلى الدُّليل العقلي على مسألة البعث، فذكر لهم أربعة أدلة:

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ٣٤٦)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (١٦٣/٤)، و «تفسير السمعاني» (٧٥/٥)، و «تفسير البغوي» (٢٧١/٥)، و «التحرير و التنوير» (٢١/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٢٧)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٣١)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: (التحرير والتنوير) (٢٦/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٤٢٧) «س م ۱»، و«لسان العرب» (٣٩٧/١٤)، و«تاج العروس» (٣٨/ ٣٠١) «س م و»، وما سيأتي في «سورة النازعات»: ﴿ اَنْتُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ ٱلسَّمَاءُ بَنَهَا ﴾، ودسورة الشمس»: ﴿ وَالسَّمَاءَ وَمَا بَنَهَا ۞ ﴾.

أُولًا: ﴿ أَفَادَ يَنْظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجِ ۞﴾، فهذا الدليل، وهو خلق السماء بما فيها من قوة وجمال.

وفي الآية تذكير بالعلو؛ لأن البناء دائمًا يكون مرتفعًا فوق الأرض، فكذلك «السَّمَاء» سماها الله تعالى: ﴿ بِنَآء ﴾ [البقرة: ٢٢]؛ لأنها عالية مرتفعة، فهذا مفهوم مباشر قريب مشهود.

وذكر مع البناء «الزِّيْنَة»، فالسماء زُيِّنت بالنَّجُوم: ﴿ وَلَقَدْ زَيِّنَا السَّمَلَةُ الدُّنِيَا بِمَصَنبِيحَ ﴾ [الملك: ٥]، والزِّيْنَة مقصد في خلقه تعالى؛ فمن حكمة الله أنه جعل النُّجُوم زينة للسماء، ورجومًا للشياطين، ﴿ وَعَلَامَتُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

الزِّيْنَة في الأرض بجمال النبات، وتنوع الأرض من بحر ونهَر، وسهل وجبل، واستجلاء هذا الجَمَال، ومشاهدته، والإعجاب به تدبرًا وتفكرًا مما يقرِّب المسلم إلى ربَّه.

كذلك جمال خَلْق الإنسان فيه إبداع إلهي عظيم؛ في جمال الصورة، وجمال الرُّوح، وجمال المنطق، وجمال العقل والتفكير، وهو دعوة إلى استكمال «الزِّينَة»، واستكمال الجمال في كل شيء: ﴿ يَنَنِي مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُم عِندَكُل مَسْجِد ﴾ [لاعراف: ٣١]، وقوله ﷺ: "إن الله جميل يُحبُّ الجمال الأخلاق، وبجمال اللباس، والرائحة، والشَّعَر، بجمال الفم ونظافته، وبجمال الأخلاق، وبجمال القول.

وهم حينما ينظرون إلى السماء، يرون قبة زرقاء، ليس فيها ثقوب ولا شقوق، فهذا من الآيات الإلهية الربانية: ﴿أَفَلَا يَنظُرُونَ ... وَإِلَى ٱلسَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ اللهُ اللهُ

\* ثانيًا: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْقِينَا فِيهَا رَوَسِيَ وَٱلْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِ زَفِيج بَهِيج ﴿ ﴾: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا ﴾، فهي قريبة منهم، وفي متناولهم، والمَدُّ هو: البَسْط(٢)،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩١) من حديث عبد الله بن مسعود رَعَوَالِقَهَــنهُ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الطبري» (١٦/ ٤٠٩)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٧١)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٣١)، و«فتح القدير» (٥/ ٨٥)، و«التحرير والتنوير» (٢٨/ ٢٨٨).

فهم يرون "الأرض" ممدودة مستوية حينما يمشون عليها، ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا ﴾ [الملك:١٥]، وهم في الغالب لا يعرفون حقيقة الأرض، إن كانت كُرُويَّة أو غير كُرويَّة، أو ثابتة أو تدور؛ لأنهم كانوا أُمِّيِّين، كما أن القرآن الكريم لم ينزل ليكون كتابًا في الفَلك، إنما هو كتاب هداية، يلفت الأنظار إلى ما يهدي إلى الله ببديع خلقه في السماء والأرض والخلق، فالمقصود: بيان بَسْط الأرض، ومثله قوله: ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ أَنَ ﴾ [الغاشية:٢٠].

فـ «السَّطْح» و «الْبَسُط» معناه: أن الناس يمشون على الأرض، ويبنون عليها، ويقع لهم الاستخدام الأمثل لها فيما يرون، وهذا لا ينافي أن تكون كُروِيَّة؛ لأن الكلام هنا عن الأرض التي يعيشون عليها في مدنهم وقراهم وأماكنهم، أما مجمل الكرة الأرضية فهو أمر آخر لم يتم الحديث عنه هنا، وربما يُؤخذ من قوله تعالى: ﴿ يُكَوِّرُ النَّهَ الرَّعَ النَّهَ الْمَالِيَ وَيُكَوِّرُ النَّهَ الْمَالِي الزمر: ٥]، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحُونَ ﴾ (١) [يس: ١٤].

﴿ وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ ﴾ أي: وضعنا فيها، والرَّواسِي هي: الجبال (٢)، مأخوذة من الرُّسُوِّ؛ لأنها تثبِّت الأرض، قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِ الْرَفِ أَن تَعِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥]، فالجبال تمنع الأرض من الاضطراب والزلزلة، وتحفظ توازن الكرة الأرضية من أن يقع لها اضطراب أو زلزال أثناء دورانها، فهذا من مقاصد حكمة الجبال، والامتنان على الناس بوجودها (٣).

ومن الخطأ أن تقحم هذه الآية الكريمة بأنها دليل على أن الأرض ثابتة لا تدور،

<sup>(</sup>۱) ينظر ما سيأتي في اسورة الذاريات؛ ﴿ وَالْأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَيَعْمَ ٱلْمَنْهِدُونَ ۖ ﴿ ﴾، واسورة نوح ا: ﴿ وَاللَّهُ جَمَلَ لَكُواْ الْأَرْضَ بِسَاطًا ۞ ﴾، واسورة الغاشية »: ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ۞ ﴾.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١١١)، و«تفسير الطبري» (٢١/ ٢٩٩)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٤٠٩)، و«تفسير البيضاوي» (٣/ ٢٠٨)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٦)، و«التحرير والتنوير» (٢١/ ٢٨٨)، وما سيأتي في «سورة المرسلات»: ﴿ وَجَمَلْنَافِيهَا رَوَسِيَ شَنْمِخَنْتِ وَأَسْفَيْنَكُمْ مَّا َ فُرَاتًا ۗ ﴾ [المرسلات: ٢٧].

 <sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في السورة النبأ، ﴿ وَالْجِبَالَ أَوْتَادَانَ ﴾.

فهذا من أعظم الجناية على الدِّين؛ أن نجعل الحقائق الدِّينية في مواجهة الحقائق العلمية؛ وبخاصة بعدما تتحول الأقوال العلمية إلى قطعيات لا يختلف الناس عليها، فهي ليست محل شكِّ، وإنما هي مُسَلَّمات يعرفها الناس ويشاهدونها.

﴿ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ رَوْجِ بَهِيجٍ ﴾: ﴿ مِن ﴾ أي: كثيرًا من الأزواج البَهِيجة من النباتات، والوصف بـ «البَهِيج» دليل على الجمال الذي هو مقصد في خلق السماء والأرض، فينبغي الاحتفاء بهذا الجَمَال، واستجلاؤه، والتأثر به، وذكر الله تعالى عنده، وهو يصنع جزءًا من تربية الإنسان على الذَّوْق، ورؤية الجَمَال، والحفاوة به.

### \* ﴿ بَصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ ۞ ﴾:

التَّبْصِرة تعني: تبصير الإنسان بحيث يكون عنده بصيرة في عقله؛ بالتأمل واليقظة والعِظَة.

ويحتمل أن تكون التَّبُصِرة تتعلق بالدلالة على التوحيد، والإيمان بوحدانية الله، وهم كانوا يجادلون في ذلك(١).

و «التَّبْصِرة» و «التَّذْكِير » يحصل لكل عبد من عباد الله تعالى منيب إليه.

و «الْإِنَابَة»: الرجوع إلى الله عند الخطأ والغفلة (٢)، فالذي يعتبر من آيات الله في السماوات والأرض، وآيات الله في القرآن؛ هو المقرُّ بعبوديته، المنيب كلما أخطأ رجع إلى الله، وتاب وأناب.

\* ثالثًا: ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً مُّبِنَرَّكًا فَأَنْبَسْنَا بِهِ ، جَنَّتِ وَحَبَّ الْحَصِيدِ ( ) :

لما ذكر السماء ثم الأرض، ذكر شيئًا مشتركًا بينهما؛ وهو: المطر: ﴿مَآةُ مُّبُـرُكًا﴾.

ووصفه البركة؛ لأن الله تعالى جعل فيه مضاعفة النفع للزرع والضَّرْع والثمر،

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«تفسير البغوي» (٤/ ۲۷۱)، و«تفسير الخازن»
 (٤/ ۱۸۷)، و«تفسير القاسمي» (۹/ ۸)، و «التحرير والتنوير» (۲٦/ ۲۹۰).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۱۰)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٤٣)، و «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٣)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٤٢)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٣٦)، و «الكشاف» (٤/ ٣٨١)، و «زاد المسير» (٤/ ١٥٨)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٦)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٩١).

وعليه تقوم حياة كثير من الناس، ولذا قال: ﴿ لِيُطَهِّرَكُم بِهِ. وَيُذَهِبَ عَنكُو رِجْزَ الشَّيْطُنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقَدَامَ ﴾ [الأنفال:١١]، فكان المطر من جنود الله تعالى، حتى في الحرب.

﴿ فَأَنْبَتَ نَا بِهِ ـ جَنَّتِ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ ﴾: الجَنَّات هي: الأشجار الكثيرة المُلْتفَّة، كالغامات(١).

﴿وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ﴾: ما يُحصد من الزُّروع(٢)، مثل: الشَّعير، والأُرْز، والحِنطة، وغيرها مما يستخرج حبه للأكل.

#### وفي الآية إشارة إلى معنيين:

١- أن هذا الزرع والحصيد لكم أيها البشر؛ لكن السَّاق الذي يتم التخلص منه يصبح أعلافًا للأنعام، كما قال تعالى: ﴿مَنْعًا لَكُو وَلِأَغْمَو كُو النازعات: ٣٣]، وفي ذلك ملمح جميل إلى أن متاع الدنيا بذاته يشترك فيه الإنسان مع الأنعام، فأنت تأكل الحَبَّ وتترك التَّبْن للبهائم، فينبغي أن يكون الإنسان متساميًا، ولا يقتصر من الحياة الدنيا على مجرد هذا المتاع.

٢- سرعة زوال الدنيا، فعلى العاقل ألّا يغتر بها؛ ولذا وصف الله تعالى الأمم
 التي أهلكها بالحَصِيْد، كما في قوله: ﴿فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ نَغْنَ بِأَلاَمْسِ ﴾
 [يونس:٢٤].

# \* ﴿ وَٱلنَّخْلَ بَاسِقَنتِ لَمَّا طَلْعٌ نَضِيدٌ ١٠٠٠

نصَّ على النَّخْل؛ لأنها معروفة بكثرة في بلاد العرب، ولها واحات مشهورة في الجزيرة العربية، والعراق، وفي غيرها من بلاد العالم، والنَّخْل صديق للبيئة العربية، وورد في وصفها أنها «الرَّاسِخاتُ في الوَحْل»، أي: في الطين،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۱۰/٤٨٧)، و«تفسير أبي السعود» (۱/٢٦٠)، و«روح البيان» (۱/٤٢٧)، و«التحرير والتنوير» (۱/٣٥٣)، وما سيأتي في «سورة النبأ»: ﴿وَجَنَّتِ ٱلْفَافَا ﴿ ﴾.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۲۱)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٤٣)، و «تفسير الثعلبي»
 (۹/ ۹۰)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٦٦)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٧١)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٦)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٦)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٩٢).

و «المُطْعِماتُ في المَحْلِ »(١)، أي: في المجاعة. وفيها ألوان من المكونات الغذائية التي يحتاجها جسد الإنسان.

والبُسُوق: الارتفاع الشديد(٢).

والنَّضِيْد: المَنْضُود: المتراكب المنتظم (٣)، والسياق هنا يثير الاهتمام بشكل الطَّلْع، وانتظامه العجيب، وفي موضع آخر وصفها بأن ﴿طَلْمُهَا هَضِيمٌ ﴾ [الشعراء: ١٤٨]، أي: سهل الهضم، ومنظم للهضم، وهو معنى معروف مُجَرَّب (٤).

\* ﴿ رَزْقًا لِلْعِبَ ادُّ وَأَحْيَنَا بِهِ عَلْدَةً مَّنِيًّا كَذَلِكَ ٱلْخُرُوجُ (١١) ﴾:

﴿ رَزَقًا لِلْعِبَادِ ﴾ أي: أعطاه الله وأنزله ﴿ رَزَقًا لِلْعِبَادِ ﴾، كما أنه تعالى أنزل الوحي ﴿ بَصِرَةً ﴾ للعباد، وأنزل المطر رزقًا لهم، فجمع الله لهم خير الدنيا والآخرة؛ لأولئك الذين آمنوا به.

رابعًا: ﴿وَأَحْيَنَا بِهِ عَبْلَدَةً مَّيْتًا ﴾ أي: بالمطر، وهذا هو الدليل الرابع العقلي على إثبات البعث بعد الموت، فشبَّه خروج الناس من قبورهم بحياة الأرض بالمطر، ﴿وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا آنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَتَ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَقْح

<sup>(</sup>١) ورُوي مرفوعًا، ولا يصح.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «العين» (٥/ ٨٥)، و«معاني القرآن» للفراء (٣/ ٧٦)، و«الصحاح» (١٤٥٠/٤)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص١٢٣)، و«لسان العرب» (٢٠/ ٢٠) «ب س ق».

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٤٨)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٣)، و«تفسير الماوردي» (٣/ ٣٣٣)، و «التحرير والتنوير» (٣/ ٧٧)، و «التحرير والتنوير» (٢/ ٢٧٣).

وينظر أيضًا: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤١٨)، و«تهذيب اللغة» (١٢/٥) «ض د ن»، و«الصحاح» (٢/ ٤٤٥)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٠٨١)، و«لسان العرب» (٣/ ٤٢٤) «ن ض د».

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٦١٩/١٧)، و«تفسير الثعلبي» (١٧٦/٧)، و«تفسير السمعاني» (١٧٦/)، و«تفسير القرطبي» (١٧٨/١٣)، و«تفسير ابن كثير» (٦/ ١٥٦).

وينظر أيضًا: «معاني القرآن» للنحاس (٥/ ٩٥)، و «تهذيب اللغة» (٦٦/٦)، و «الصحاح» (٥/ ٢٠٥٩)، و «المفردات في غريب القرآن» (ص٤٢)، و «لسان العرب» (٢١٣/١٢) «هـ ض م».

بَهِيجِ ﴿ إِلَى الحج: ٥]، فالآية تقرِّب معنى البعث، وأنه ليس مستحيلًا، فالذي أحيا الأرض قادر على إحياء الناس.

وفيه معنى آخر لطيف، وهو أن القلوب الميتة يمكن أن تحيا، كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَغْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِكْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُونُواْ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُونُواْ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُونُواْ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْمَقُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُؤْمِنُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالَ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَالُولُومِ الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَالُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَالُمُ عَلَا

فلا ييأس الإنسان من روح الله أن يصلح قلبه.

وقوله: ﴿كَنَالِكَ ٱلْخُرُوبُ ﴾ يدل على أمرين:

١- إثبات البعث، فيكون هذا من باب القياس؛ قياس الأمر الخفي المستقبل الذي لم يحدث على الأمر الظاهر الواقع الحادث، فقاس أمر البعث الأخروي على الأمر المشاهد بحياة الأرض بعد موتها(٢).

٢- بيان صفة البعث يوم القيامة (٣)، وقد فصله النبي على في أن الله تعالى ينزل من السماء ماء، فينبت الناس منه، ثم ينفخ في الصور، فتطير الأرواح إلى أحسادها (٤).

وفيه اعتماد الأدلة العقلية مع الأدلة النقلية في النفي والإثبات؛ حيث ذكر تعالى هاهنا الأدلة النقلية ثم أتبعها بذكر الأدلة العقلية التي تدعو غير المؤمن إلى التأمُّل، وتزيد المؤمن إيمانًا إلى إيمانه.

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في (سورة الحديد).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«تفسير السمعاني» (٥/٢٣٧)، و«الكشاف» (٤/ ٣٨١)، و«تفسير القرطبي» (١٧/٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١١١)، و «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٣)، و «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٧٦٣٧)، و«صحيح البخاري» (٤٩٣٥)، و«صحيح مسلم» (٢٩٥٥)، و«صحيح مسلم» (٢٩٥٥)، و«تفسير ابن أبي حاتم» (٨/ ٢٧٨٤)، و«المستدرك» (٤/ ٤٩٦)، وما سيأتي في «سورة المعارج»: ﴿ تَمْرُجُ ٱلمَلَيَهِكُمُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ، خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴿ ﴾، و«سورة نوح»: ﴿ وَاللَّهُ أَنْبُتَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ ﴾ .

\* وبعد أن ذكر الله تعالى منته في الكون، والسماء والأرض، والمطر والنبات، والجمال في السماء، والجمال في الأرض، والدعوة إلى التدبر، أعقب ذلك بجولة تاريخية على الأمم الغابرة: ﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ فَوْجٍ وَأَصْحَبُ ٱلرَّبِسَ وَثَمُودُ ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ فَوْمُ نُوجٍ وَأَصْحَبُ ٱلرَّبِسَ وَثَمُودُ ﴿ كَالَّبُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّ

ونوحٌ عَلَيْهِالسَّلَمْ أُولَ الرُّسل، وكان آدم عَلَيْهِالسَّلَمْ نبيًّا معلَّمًا مكلَّمًا، أما نوح فكان نبيًّا رسولًا، وذكر الله تعالى قصته في سورة خاصَّة، وأطال بذكرها في «سورة الأعراف»، و«سورة هود»، و«سورة الشُّعَراء»، و«سورة الصَّافَات»، وسواها.

﴿ وَأَضَعَنُ ٱلرَّسِ ﴾ ذُكروا في قوله: ﴿ وَعَادَا وَثِمُودَا وَأَصَّنَ ٱلرَّسِ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرً ﴿ وَالْمَعْنَ ٱلرَّسِ ﴾ هو: الحَفْر، ومنه: رَسَّ البئر، أي: حفره (١١)، قيل: هم القتلة الذين ذكرهم تعالى في «سورة البُروج» (١٠). فأجمل ذكرهم هنا؛ وذلك أنهم ألقوا المؤمنين في الحفرة التي تشبه الشِّق أو البئر في الأرض، ورجَّحه الطَّبري (١٢).

وقيل بأن ﴿الرَّبِينَ ﴾ قرية من اليمامة، يُقال لها: الْفَلْج (٤). وفي نَجْد مدينة اسمها: ﴿الرَّبِينَ ﴾ ربما يكون المقصود قريبًا منها.

والحاصل أنهم قومٌ بُعث إليهم رسولٌ فَكَذَّبوه، فذكر تعالى شأنهم.

﴿ وَتُمُودُ ﴾: قوم صالح عَنِيالتَكَم، وكانوا في الحِجر شمال الجزيرة العربية، وقد فصّل القرآن قصتهم، ودعا العرب إلى الاعتبار بها؛ خاصة وأنها كانت على طريقهم، وهم يمرون بها، وآثارهم باقية مشهودة (٥٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: «العين» (٧/ ١٩١)، و«تاج العروس» (١٢١/ ١٢١) در س س».

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٤٤)، و«المحرر الوجيز» (١٥٨/٥)، و«تفسير الرازي»
 (۲۸/ ۱۳۲)، و«البحر المديد» (٥/ ٤٤٧)، و«فتح القدير» (٥/ ٨٦)، وما سيأتي في «سورة البروج».
 (۳) ينظر: «تفسير الطبري» (١٧/ ٥٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (١٧/ ٢٥٢)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (٨/ ٢٢٢٥)، و«الكشاف» (٣/ ٢٨٠)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢١١)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٩٦). (٢٩٦/٢٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر ما سيأتي في اسورة الحاقة": ﴿ فَأَمَّا نَمُودُ فَأَهْلِكُواْ بِالطَّاغِيَةِ ۞ ﴾، واسورة الشمس": ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَنْهَا ۚ ۞ ﴾.

\* ﴿ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطِ إِنَّ ﴾:

﴿ وَعَادُ ﴾ هم: قوم هود عَلَيْهِ السَّلَمْ، وكانوا بالأُحْقاف جنوب الجزيرة في أقصى اليمن (١).

﴿ وَفِرْعَوْنُ ﴾ : وخصَّ فرعون؛ لأنه أكثر مَن طغى وبغى، ونازع الله في ألوهيته (٢). ﴿ وَلِخُونُ لُوطٍ ﴾ : هم قوم لوط عَنْيَالتَكَمْ، وهو لم يكن منهم؛ فإن لوطًا عَنْيَالتَكَمْ كان عبرانيًّا، وهم كانوا كنعانيين، فلم يكن من قبيلتهم (٣)؛ ولكنه بُعث إليهم، فسموا: "إخوانه" من هذا الوجه (٤).

\* ﴿ وَأَضَعَنُ ٱلْأَيْكَةِ وَقَوْمُ أُبَّعٍ كُلُّ كُذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَحَنَّ وَعِيدِ ﴿ ﴾:

﴿ وَأَصْحَبُ ٱلْأَيْكَةِ ﴾: الأَيْكَة هي: الشجرة الملتفّة (٥)، وهم قوم شُعيب عَيْبَالتَلَمْ، وكانوا بمَدْيَن من أرض الشام(٦).

﴿ وَقَوْمُ نُبَعٌ ﴾: وهم: حِمْيَر من العرب(٧)، ومنازلهم في اليمن، وذكر قومه؛ لأنه كان مؤمنًا وهم كافرون، والله أعلم، وقد ورد في هذا آثار؛ أنه كان ينتظر مبعث النبي ﷺ، وأنه كسا الكعبة، ودعا قومه إلى الإيمان، واسمه: أَسْعد أبو

 <sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في "سورة الفجر": ﴿ أَلَمْ تَرَكَّفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ (ۚ ﴾.

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سيأتي في اسورة النازعات، ﴿ آذَهَبْ إِلَىٰ فِرْبَوْنَ إِنَّهُۥ لَمَنَى ﴿ ۖ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: "تفسير ابن أبي زمنين" (٤/ ٢٧١)، و"تفسير الماوردي" (٥/ ٣٤٤)، و"تفسير الخازن" (٤/ ١٨٧)، و"فتح القدير" (٥/ ٨٦)، و"التحرير والتنوير" (٢٦/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر ما سيأتي في «سورة الحاقة»: ﴿ وَجَآءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَهُ وَٱلْمُؤْتَفِكَتُ بِٱلْحَاطِئَةِ ۞ ﴾.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٢/ ٥٦٥)، و«البحر المحيط في التفسير» (٦/ ٤٨١)، و«اللباب في علوم الكتاب، (١١/ ٤٨٢)، و«تفسير أبي السعود» (٥/ ٨٧).

وينظر أيضًا: «المفردات في غريب القرآن» (ص٩٨)، والسان العرب، (١٠/ ٣٩٤)، واتاج العروس، (٢٧/ ٥٥) اأي ك.

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير مقاتل» (٦٣٨/٣)، و«تفسير الطبري» (١٧/ ٦٣٢)، و«تفسير ابن فورك» (١٧ ٢٦٢)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٥٤٥)، و«الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (٧/ ١٧٨)، و«تفسير ابن كثير» (٦/ ١٥٨).

 <sup>(</sup>٧) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٥٨)، و«تفسير القاسمي»
 (٨/ ٢٠٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٦ / ٢٩٦).

كُرَيْبِ<sup>(١)</sup>، والسياق هنا يشهد لها.

﴿ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ ﴾: ومَن كذَّب برسول واحد فقد كذَّب بجميع الرُّسل (٢)؛ لأن رسالتهم واحدة، وهي تحقيق توحيد الله تعالى، ونَبْذ الشَّرْك.

﴿ فَنَ وَعِدِ ﴾ أي: فحق وعيدي عليهم بالعذاب (٣)، وقد وقع عليهم عذاب الاستئصال في الحياة الدنيا، وهو تحذير لقريش أن يُعَذِّبَهم الله كما عَذَّبهم، وقد حدث هذا لهم بعد ذلك بأيدي المؤمنين في معركة بدر؛ فضلًا عن الجوع الذي أصابهم، كما ورد أن النبي يَعِيْ لما أبطأت عليه قريشٌ وتأخَّرت قال: «اللهمَّ أعني عليهم بسَبْع كسَبْع يُوسفَ». أي: سبع سنين، فأصابتهم مجاعة، حتى كانوا يرون ما بين السماء والأرض كهيئة الدخان من الجوع، وحتى أكلوا أوراق الشجر والعظام من الجوع، وقالوا: ﴿ زَبّنَا ٱكْشِفْ عَنَا ٱلْعَذَابِ إِنَا مُؤْمِنُونَ ﴿ اللهَ ﴾ (٤) [الدخان: ١٢].

\* ﴿ أَفَعِينَا بِٱلْخَلْقِ ٱلْأَوَّلِّ بَلْ هُمْرِ فِي لَبْسِ مِّنْ خَلْقِ جَدِيدِ ﴿ ﴾:

﴿ أَفَيِينَا بِٱلْخَلِقِ ٱلْأَوَّلِ ﴾ أي: خلقناكم المرة الأولى بلا مشقة ولا لُغُوب (٥)، ولم يقع في الخلق اختلال أو عجز، وحين يسألهم ربُّهم هذا السؤال، ويسوق فيه ضمير العظمة: (نا)؛ يكون ذلك تحدِّيًا، والتحدِّي ممن؟ إنه من الله الخالق العظيم، يخاطبهم ويحرِّك عقولهم، ويدعوهم للاعتبار.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير السمعاني» (۲۳۸/٥)،و«تفسير الخازن» (۱۸۷/٤)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۰۸)، و«فتح القدير» (٥/ ۸٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: "تفسير ابن كثير" (٧/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: اتفسير السمعاني، (٥/ ٢٣٨)، و الكشاف، (٤/ ٣٨٢)، و اتفسير القرطبي، (١٧/ ٨)، و اتفسير الخازن، (٤/ ١٨٧)، و افتح القدير، (٥/ ٨٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٨٠٩، ٤٨٢٢، ٤٨٢٣)، ومسلم (٢٧٩٨) من حديث ابن مسعود رَوَعَلِشَهُمَة. وينظر ما سيأتي في «سورة المعارج»: ﴿سَأَلَ سَآيِلًا بِعَذَابٍ وَاقِعرِكُ ﴾.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٤١٩)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٤)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٢)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٩٧)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٩٧).

﴿ بَلَ هُرَ فِي لَبَسِ مِّنَ خَلَقِ جَدِيدِ ﴾ واللَّبُس هو: التحير أو عدم وضوح الأمر (١) ، وذلك أنهم كَذَّبوا بالبعث، وكانوا يقولون: ﴿ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرَابًا ذَلِكَ رَجْعًا بَعِيدُ ﴿ ) ، فهذا هو الـ «اللَّبُس» الذي عندهم، وهم قد غفلوا عن أن الذي خلق أول مرة قادر على الخلق مرة أخرى، وليس البعث شيئًا مستحيلًا؛ بل هو ممكن الحدوث، والفطرة والعدل مما يقتضيه، والرسالات عبر التاريخ جاءت لتقرِّره وتؤكِّده، وتدعو الخلق إلى الإيمان به، والعمل له.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلإِنسَانَ ﴾: تفريع على المعنى السابق، فهو حديث عن الخلق الأول، والمقصود: جنس الإنسان (٢)؛ فإن الخلق، ومعرفة ما في نفس الإنسان، والقرب منه قرب علم وإحاطة؛ هو مما لا يختص بأحد دون أحد، فهو شامل للمؤمن والكافر، على أن السياق في مجادلة الكافرين والجاحدين، ويدخل في هذا خلق آدم دخولًا أوليًا، وكذلك ذريته من الذكور والإناث.

﴿ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ مَقْسُهُ ﴿ وهذا اكتفاء بالأدنى عن الأعلى؛ فإن علم الباري سبحانه بوسوسة النفس يلزم منه العلم بما هو أظهر من ذلك من الأقوال والأعمال التي تُكتب عليه، ويُسأل عنها، فالعلم يدل على الحساب والسؤال، والإخبار عن الوَسُوسَة إخبار عما فوقها: ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ ٱلْخَيِيرُ ﴾ [الملك: ١٤]، فهو لطيف يعلم تفصيلات الأشياء، وما توسوس به النفس من الخواطر والهواجس، والأفكار والأسرار، وما دونها، فلا تخفى عليه خافية، وهذه العقيدة تمنح المؤمن

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٢)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٨٩٨).

وينظر أيضًا: «معاني القرآن» للفراء (٣/ ٧٧)، و«مختار الصحاح» (ص٢٧٨)، و«لسان العرب» (٦/ ٢٠٤) «ل ب س».

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۳٤)، و«تفسير ابن جزي» (۲/ ۳۰۱)، و«تفسير الثعالبي»
 (٥/ ۲۸۲).

إحساسًا عظيمًا بالحضور، والرقابة، والمعيَّة، وتصنع الفرق في شخصيته وحياته. 
﴿ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِمِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾: والعرب كانوا يضربون المثل في القُرْب بنحو
قول الشاعر(١):

### فهُنَّ ووادي الرَّسِّ كاليَدِ للفَم

وبِشِراكِ النَّعْل، كقول أبي بكر رَضَائِلَهُ عَنْهُ:

كلَّ امرئ مُصبَّحٌ في أهله والموتُ أَدْنَى من شِراكِ نَعْلِهِ (٢) وفي الحديث: «الجنةُ أقربُ إلى أحدكم من شِراك نَعْله، والنارُ مثلُ ذلك» (٣). فهذا النَّمَط من المقارنة من أسبقيات القرآن، ومعانيه اللطيفة.

والحَبْل مفرد: حِبَال؛ وهي: العروق<sup>(٤)</sup>، وتسميتها: ﴿حِبَالًا﴾ واضح المناسبة من حيث الشَّبَه.

والوَرِيد: شريان من الشرايين، وفي الجسم وريدان: يمين، وشمال؛ وهو عرق متصل بالقلب ويمتد على طول الجسم ليمده بالدم، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَقَلَ عَلَيٰا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ اللّٰ الْأَخَذْ نَامِنَهُ بِالْكِينِ اللّٰ أَمْ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ اللّٰ ﴾ [الحاقة: ٣٠- ٤١]، ويسمى: نياطُ القلب، وضربُ المثل بـ ﴿ جَلِ الوَرِيدِ ﴾ تأكيد للاطلاع على الأسرار وحركات القلب كلها (٥٠)، حتى تلك التي تخفى على صاحبها أو تَحْدُث في حال شرود أو سهو أو منام: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾ [سبا: ٣].

<sup>(</sup>۱) ينظر: «ديوان زُهير بن أبي سُلْمَى» (ص١٠٤)، و«شرح المعلقات التسع» (ص١٨٩)، و«الكامل في اللغة والأدب» (٣/ ٦٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: اصحيح البخاري، (١٨٨٩). ويُنسب إلى غيره أيضًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٤٨٨) من حديث عبد الله بن مسعود رَسَيْلَهُهُمَّهُ.

<sup>(</sup>٤) ينظر: امعاني القرآن، للفراء (٣/ ٧٦)، واغريب القرآن، لابن قتيبة (ص٤١٨)، والمفردات في غريب القرآن، (ص٢١٧)، والنهاية، (١/ ٣٣٣)، والسان العرب، (١١/ ١٣٥) و ب ل،

<sup>(</sup>٥) ينظر: «معاني القرآن» للأخفش (٢/ ٢٢٥)، و«تفسير التستري» (ص٥٧)، و«تفسير الطبري» (١١٢/١)، و«التحرير والتنوير» (١١٢/١)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٧٢).

وقرب الله سبحانه هو بعلمه المحيط، وسلطانه الشامل، الذي لا يَنِدُّ عنه شيء، وتدبيره اللَّطيف الذي لا يقع شيء إلا بإذنه (١١).

ولعل من مقصود الآية: قرب الملائكة الموكّلة به في حياته، المكلّفة بقبض روحه، ولذلك قال: ﴿ إِذْ يَنَلَقَّ الْمُتَلَقِّيَانِ ﴾ أي: المَلكان (٢)، ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ فَعِيدٌ ﴾: فعن يمين الإنسان مَلك الحسنات، وعن شماله مَلك السيئات، ومَلك الحسنات كأنه أمين أو متقدَّم على مَلك السيئات (٣).

والقَعِيْد هو: القاعد (٤)، كالصَّديق الذي لا يفارقك، ومنه تسمى الزوجة: قَعِيْدَة، كما قال الحُطَنئة:

أُطَـوِّفُ مَا أُطَـوِّفُ ثُم آوي إلى بيتٍ قَعِيدتُهُ لَكَاعٍ (٥)

ومن طبع الإنسان أن يتحفَّظ من جلسائه، ولو كانوا من خاصَّته، الذين يتبسَّط معهم بالحديث، إلا أن ثمة أمورًا لا يفعلها ولا يقولها بحضرتهم، فالنَّصُّ يلقي في حِسِّ السامع أن ثمة قعيدين لا يفارقانه في يقظة ولا منام، وهما أجدر بالتحفظ والحياء.

#### \* ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَيْدٌ ﴿ ﴾:

لم يذكر هنا إلا «القول»، ولم يذكر «الفعل»، ولذلك أسرار:

منها: أن «القول» أساس «الفعل»، والغالب أن المرء يتحدَّث عما يريد أن

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۲۲۸/۷)، و«الكشاف» (۳۸۳/٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٥٩)، و«تفسير القرطبي» (٢١/ ٩)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٠١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٤٢٢)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ٣٣٥)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۹)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ٩٩٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٤٤)، و «الكشاف» (٤/ ٣٨٥)، و «تفسير القرطبي» (١١/ ١٠)، و «تفسير القاسمي» (٩١/ ١٠). و «تفسير القاسمي» (٩/ ١١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٣٩)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٢)، و«تفسير القرطبي» (٤/ ٢٧٢)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٢٠٢)، و«التحرير والتنوير» (٢٠ / ٢٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «ديوان الحُطينة» (ص١٢٨)، و«لباب الآداب» للثعالبي (ص١٣٦).

يفعل، ويكون حديثه ترسيخًا لإرادة «الفعل»، وتحفيزًا للغير على المضي في «الفعل».

ومنها: أن سياق السورة حديث عن أقوال المشركين والمكذِّبين<sup>(١)</sup>، ولذا يتكرَّر فيها لفظ: ﴿ قَالَ ﴾ بدءًا من قوله: ﴿ فَقَالَ ٱلْكَنْفِرُونَ هَلْذَا شَيْءً عَجِيبٌ ﴾ .

ومنها: أن المَلَك إذا كان يكتب «الأقوال»، فكتابة «الأفعال» من باب أولى (٢).

ومنها: أن السياق يتدرَّج ويترقَّى من التحذير من «وسوسة النفس» التي يكون بمقدور المكلَّف تجنبها، إلى «الأقوال» التي يلفظها، إلى «الأفعال» التي تقع مرة ثم تتحوَّل إلى طبع وعادة، كما في قوله: ﴿ ٱلْقِيَافِجَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّادٍ عَنِيدٍ (اللهُ مُنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِمُ مُعْتَدِمُ مُعَادٍ مُعَيْدٍ اللهُ اللهُ

والرَّقِيب هو: الحاضر، والعَتِيد هو: المتهيَّئ المستعد للكتابة والتدوين والإحصاء.

وأكثر المفسرين على أن ﴿رَقِيبُ﴾ بمعنى: مراقب و﴿عَيِيدٌ﴾ بمعنى: حاضر (٣).

وقيل: إنه يكتب كل شيء، ثم يمحو ما لا قيمة له من الأقوال العادية التي لا يتعلق بها ثواب ولا عقاب، ولا حلال ولا حرام(٤).

\* ﴿ وَجَآهَ تَ سَكُرَهُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ يَحِيدُ (١٠) ﴿:

السَّكْرة هي: ذهاب العقل، ومنه: السُّكْر والسكران(٥)، فالموت سَكْرة

<sup>(</sup>١) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٦/٣٠٣).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «روح البيان» (۹/ ۱۱۰)، و«التحرير والتنوير» (۲۲/ ۳۰۳)، و«تفسير الحجرات،
 الحديد» لابن عثيمين (ص۲۹۷).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٥)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ١١)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٤٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٦١)، و«تفسير القرطبي» (١٢/ ١١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الثعلبي» (٩٩/٩)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (٥/ ٣٧٥٧)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٤٠)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٢)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٦٠)، و«تفسير القرطبي» (١٦٠/١)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٣٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: السان العرب، (٤/ ٣٧٣) اس ك ر،، و التحرير والتنوير، (٢٦/ ٢٦).

تجعل الإنسان في غيبوبة بغياب عقله عما حوله، وهو ﴿ٱلْيَقِينُ﴾، كما قال تعالى: ﴿وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ ٱلدِينِ (اللَّهُ حَقَّ ٱتَنَا ٱلْيَقِينُ (الله عَلَى الله الله على الله على

ومن معاني الحقّ: أن سَكْرة الموت تكشف للإنسان ما كان يجحد، فإذا احتُضر أدرك الحقائق التي كان يجادل فيها، وكثير من الناس إذا مرض ذهب عناده، وبدأ قلبه يميل إلى الإيمان، فكيف إذا احتُضر؟ والله تعالى يقبل توبة العبد ما لم يُغَرْغِرُ<sup>(۲)</sup>، أي: ما لم تبلغ الرُّوح الحُلقوم<sup>(۳)</sup>، وحال فرعون وتشبثه بالإيمان وهو يغرق تشير إلى هذه الإفاقة التي فات أوانها.

﴿ ذَٰلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ يَحِيدُ ﴾ أي: تهرب (٤)، كما قال سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ ﴾ [الجمعة: ٨]، والطبع البشري ميّال إلى كراهية الموت، حتى المؤمنين، وأشار إلى ذلك ﷺ لما قال: «مَن أحبَّ لقاءَ الله، أحبَّ الله لقاءَهُ، ومَن كَرِهَ لقاءَ الله، كَرِهَ الله لقاءَهُ». فقالت عائشة وَعَلَقَعَهَا: يا نَبِيّ الله، أكراهية الموت، فكُلُنا نكره الموت؟ فقال: «ليس كذلك؛ ولكنَّ المؤمنَ إذا بُشِّرَ برحمة الله ورضوانه وجنته أحبَّ لقاءَ الله، فأحبَّ الله لقاءَهُ، وإن الكافر إذا بُشِّر بعذاب الله وسخطه كرة لقاءَ الله، وكرة الله لقاءَهُ» (٥).

وكان عَيْخُ يقول في مرض الموت: «إن للموت سَكَرات»(١). ويمسح العرق

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في اسورة المدثر).

<sup>(</sup>٢) كما في حديث ابن عمر صَّلَتَهَ ان رسولَ الله ﷺ قال: ﴿إِنَ اللهَ تَعَالَى يَقْبُلُ تُوبَةً عبده ما لم يُغَرِّغِرُ اللهِ أخرجه أحمد (٦٤٠٨)، والترمذي (٣٥٣٧)، وابن ماجه (٤٢٥٣)، وابن حبان (٦٢٨)، والحاكم (٤/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الميسر في شرح مصابيح السنة» (٢/ ٤٤٥)، و«مرقاة المفاتيح» (٤/ ١٦٢٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٢٨)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٧٢)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٠٠)، و«الوجيز» للواحدي (ص٢٣٣)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٥٠٧)، ومسلم (٢٦٨٤) من حديث عائشة رَمَوَالَيْهَاتَهَا.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٤٤٤٩) من حديث عائشة رَعِيَالِلَهُ عَهَا.

عن جبينه، ويضع خَمِيصة على وجهه يتغطَّى بها، فإذا اغتمَّ بها كشفها(١)، حتى رأت فاطمةُ رَسِئَلِشَهُمَنهَ ما يعانيه، فقالت: واكرب أباه! فقال لها: «ليس على أبيك كُرْبٌ بعد اليوم»(٢).

والمؤمن يتلقَّى البشارة عند موته؛ أن لا يخاف، ولا يحزن، ويُبَشِّر بالجنة ولقاء الأَحِبَّة.

ولا يصح حديث في ذكر الآلام المبرحة التي يحكيها الوُعَاظ عند الموت، ولكن في القرآن ما يدل على أنها للكافر الجاحد، كما في قوله سبحانه: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ ٱلْمَلَكِمِكَةُ يَضَرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرَهُمْ ﴾ [محمد:٢٧]، وقال: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ يَنَوَفَى ٱلدِّينَ كَ فَرُولُ ٱلْمَلَكِمِكَةُ يَضَرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرَهُمْ وَدُوقُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾ [الانفال:٥٠]، وقال: ﴿ وَالْمَلَكِمِكَةُ بَاسِطُوا آيَدِيهِمْ أَخْرِجُوا عَدَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾ [الانفال:٥٠]، وقال: ﴿ وَالْمَلَكِمِكَةُ بَاسِطُوا آيَدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمْ أَنْ اللّهُ والفَاجِرِين (٣).

وقد يعاني المؤمن من آلام المرض الذي يسبق الموت، ولا يبعد أن يكون لنزع الروح بعض الألم، وقد كتب الإمام ابن حزم رسالة سماها: «ألم الموت وإبطاله»، وكتب ابن مِسْكَوَيْه نحوها، فليتأمَّل ما ذكروه، ويقارن بما دلَّت عليه النصوص الصحيحة(١٠).

### \* ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورُ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ١٠٠٠

انتقل السياق من الدنيا إلى الآخرة، وذكر تفصيلات البعث، وما يحدث فيه بدءًا من حياة البرزخ في القبر، ثم البعث؛ ليؤكِّد جِدِّية الأمر، ووجوب الاستعداد له، والإيمان به.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٣٥، ٤٤٤٣)، ومسلم (٥٣١) من حديث عائشة رَهَالِللَّهُ تَهَا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٤٦٢) من حديث أنس رَعَالِقَهَنَهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٣/ ٣٠٢)، و«تفسير السعدي» (ص٢٦٤)، و«أضواء البيان» (٧/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٤) نُشرت رسالة ابن حزم: «ألم الموت وإبطاله» ضمن «رسائل ابن حزم الأندلسي» بتحقيق إحسان عباس (٤/ ٣٥٧- ٣٦٠).

والصُّور هو: القَرْن الذي ينفخ فيه إسرافيلُ(١)، وهي النفخة الثانية، كما قال سبحانه: ﴿ وَنُفِخَ فِي الضَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ مُّمَ فَيهِ أَخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيهُ اللهِ عَلَيهُ اللهِ الله عَلَيه عَيبٌ لا يعلمه إلا الله، والإنسان بطبعه يتخيَّل الأشياء بحسب ما يعرف مما يشبهها في عالمه الدنيوي، ولا شك أن ثمَّ شبهًا اقتضى أن تسمى بتلك الأسماء المعروفة لدى البشر، لكن ثمَّ فرقٌ عظيم لا يحيط به الإنسان بين ما يعلم ويرى وبين حقائق الآخرة وأخبارها.

﴿ ذَٰلِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ﴾: وهو يوم الوعد، فالقيامة فيها الوعد والوَعِيد (٢)، وإنما قَدَّم ﴿ ٱلْوَعِيدِ ﴾؛ لأن السياق في المشركين المكذّبين، فكان من المناسب أن يقدِّم ﴿ ٱلْوَعِيدِ ﴾ الزاجر لهم (٣).

# \* ﴿ وَجَاآءَتَ كُلُّ نَفْسِ مَعَهَا سَآبِقُ وَضَهِيدٌ ١ فَصَرُكَ ٱلْبَوْمَ حَدِيدٌ ١٠٠٠

كل الناس يبعثون، و ﴿ كُلُّ نَفْسِ مَّمَهَا سَآيِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ ؛ ﴿ سَآيِقٌ ﴾ يقودها، ﴿ وَشَهِيدٌ ﴾ عليها (٤٠)، وهذا يشمل المؤمنين وغير المؤمنين (٥٠)، كما قال سبحانه: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَنَّقُواْ ﴾ [الزمر: ٧١]، ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ اللَّهُواْ ﴾ [الزمر: ٧٣].

ويمكن أن يكون المقصود: الكافر فقط؛ لما أسلفناه من أن السياق مخاطبة للكافرين (٦)، ولذلك قال تعالى: ﴿ لَقَدَ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا ﴾، وهذا يصدق على

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٤/ ٢٩٠)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢٢/ ١٣٪)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٢٢٥)، و«تفسير ابن كثير» (٥/ ٢٠٠)، و«فتح القدير» (٤/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/ ٤٥٠)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٢٩)، و«تفسير الطبري» (٢١/ ٤٢٩)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٤٥)، و«زاد المسير» (٤/ ١٦١)، و«تفسير القرطبي» (١٤/ ١٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٠١).

 <sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٣٥)، و«اللباب في علوم الكتاب» (٢٨/١٨)، و«السراج المنير» للخطيب الشربيني (٤/ ٨٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٠٧).

الكافر، بخلاف المؤمن الممدوح، فإنه خُصَّ ﴿ بِخَالِصَةٍ ذِكَرَى ٱلدَّارِ ﴿ أَنَّ ﴾ [ص: ٤٦].

وعبَّر بقوله: ﴿ فِي غَفْلَةٍ ﴾، فالغفلة وعاء محيط به، ومُطْبِق عليه.

﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ ﴾: وكأن «الغفلة» كانت غطاء على عقله، ثم على جوارحه، فلا يرى الحقائق ولا يدركها.

﴿ فَبَصَرُكَ ٱلْمَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ أي: حادِّ(١)، فنظرك اليوم قادر على رؤية الأشياء واستحضارها وتصورها.

وقد عاب الله تعالى عليهم أنهم لم يكلّفوا أنفسهم عناء النظر إلى السماء فوقهم، كيف بناها وزَيَّنَها، وما لها من فُروج، والنظر إلى الأرض كيف مدَّها، وألقى فيها رواسي، وأنبت فيها من كل زوج بَهِيج، فلم يكن بصرهم في الدنيا حَدِيدًا، بل كان كَلِيلًا مُعْرِضًا، أما اليوم فهو حَدِيد، حيث لا ينفعهم إلا الخوف والترقُّب والتوجُس.

وقد يكون الحديد هو: الشاخص، كحالة تلقائية لسَكْرة الموت وخروج الروح، فإذا خرجت الرُّوح تبعها البصر (٢).

#### \* ﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ مَذَا مَا لَدَيَّ عَيْدُ ( ) \*:

القَرِيْن ذُكر في السورة مرتين، وهل هو القَرِين الرَّحماني أو القَرِين الشَّيطاني؟ هل هو قَرِين السُّوء أو المَلك؟ والأقرب: أن مع الإنسان قَرِينين: مَلَكي، وشَيْطاني، كما في قوله: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْنِ نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ وَيَنُ ( ) الزخرف: عما في قوله: ﴿ وَقَيَضْ نَا هَكُمْ قُرْنَاءَ فَزَيَّنُوا فَهُم مَا بَيْنَ أَيْدِيمِمْ ﴾ [فصلت: ٢٥]، وفي

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۳۵)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۲۰۲٦)، و «زاد المسير» (۱۲/ ۲۱).

وينظر أيضًا: «تأويل مشكل القرآن» (ص٢٣٩)، و«غريب القرآن» لابن قتيبة (ص١٩)، و«بصائر ذوى التمييز» (٢/ ٤٣٨)، و«الكليات» للكَفَوي (ص٤١٢).

<sup>(</sup>٢) كما جاء في حديث أم سلمة رَسَلِشَتْهَ، أن النبيَّ ﷺ قال: «إن الرُّوحَ إذا قُبِضَ تَبِعَهُ البصرُ». أخرجه مسلم (٩٢٠).

الحديث: «مَا مَنكُم مَن أَحِد إِلَّا وقد وُكِّلَ بِه قَرِينُهُ مِن الْجِنِ». قالوا: وإِيَّاكَ يَا رسولَ الله؟ قال: «وإِيَّايَ، إِلَّا أَن اللهَ أَعانني عليه فَأَسلمَ(١)، فلا يَأْمُرُني إِلَّا بخير»(٢).

والمقصود هنا: المَلَك؛ لقوله: ﴿ هَذَا مَالَدَيُّ عَيِدُ ﴾ أي: حاضر مهيًّا، وهو يشير إلى صحيفة أعمال صاحبه، وهو قول الحسن وقتادة والضَّحاك (٣).

### \* ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلُّ كُفَّادٍ عَنِيدٍ ﴿ ﴾:

أي: شديد العِنَاد، لا يلين ولا يستسلم للحجة، والمخاطَب مفرد على الظاهر (١٤)، وهذا جارِ على قواعد اللغة، كما في قول امرئ القَيْس:

خَليلَيَّ مُرَّا بِي على أُمِّ جُنْدَبِ نُقَضًّ لُبَاناتِ الفُؤادِ المُعذَّبِ (٥) وقوله:

#### قِفا نبكِ من ذِكرى حبيبِ ومنزلِ<sup>(١)</sup>

وهو كثير في الشِّعْر، وقد يقول الشاعر بعدها: يا صاحِ.. أو يا صاحبي.. مما يدل على أن المخاطَب مفرد.

ويجوز أن يكون المخاطَب مثنى (٧)، وهما ملكان؛ إما السائق والشهيد- وقد مر ذكرهما- أو غيرهما.

<sup>(</sup>١) قال النووي في "شرح صحيح مسلم" (١٧/ ١٥٧ - ١٥٨): "برفع الميم وفتحها، وهما روايتان مشهورتان، فمَن رفع قال: معناه: أسلمُ أنا من شرَّه وفتنته، ومَن فتح قال: إن القرين أسلمَ، من الإسلام وصار مؤمنًا، لا يأمرني إلا بخير...».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٨١٤) من حديث عبد الله بن مسعود رَمَوَالِلْفَعَنْد.

<sup>(</sup>٣) ينظر: اتفسير الماتريدي، (٩/ ٣٥٧)، واتفسير السمرقندي، (٣/ ٣٣٦)، واتفسير السمعاني، (٣/ ٣٣٦)، واتفسير المرطبي، (١٦/ ١٦)، وافتح القدير، (٥/ ٩٠)، والتحرير والتنوير، (٢١/ ٢٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٦)، و تفسير القرطبي» (١٦/١٧)، و اتفسير ابن جزي» (٢/ ٣٠٣)، و التنوير، (٢٦/ ٣٦). وينظر أيضًا: «المفردات في غريب القرآن، (ص٩٠٥)، و المختار الصحاح، (ص٢١٩)، و السان العرب، (٣/ ٣٠٧) و ع ن د.».

<sup>(</sup>٥) ينظر: «ديوان امرئ القيس» (ص٧٤).

<sup>(</sup>٦) ينظر: (ديوان امرئ القيس؛ (ص٢١).

<sup>(</sup>۷) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۹/ ۱۰۱)، و«تفسير القرطبي» (۱۲/۱۷)، و«تفسير ابن جزي» (۲/ ۳۰۳).

#### \* ﴿ مَّنَاعِ لِلْحَدْرِ مُعْمَدِ مُّرِبٍ ١٠٠٠)

﴿ مَّنَاعٍ لِلْمَثِرِ ﴾: يمنع الخير عن الآخرين، وقد يمنع الإيمان ويحارب أهله، فهو ينهى عبدًا إذا صلَّى، ويحارب الضعفاء إذا أسلموا، ويحاول أن يُؤثِّرُ على عقول الناس، ويحجز بينهم وبين الإيمان.

﴿مُعْتَدِ مُرِبِ ﴾: يعتدي على الناس، والوصف يشير إلى عموم العدوان اللَّفظي والحِسِّي، والمُرِيْب: مَن عنده رَيْب، أي: شكٌّ في نفسه، ويصيب الآخرين بالارتياب(١).

### \* ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلشَّذِيدِ ﴿ ﴾:

فهو مشرك مع الله، وهذه أفعاله التي دل عليها كتابه، وهذه عنواناتها.

﴿ فَٱلْقِيَاهُ ﴾ تأكيد للأمر الأول (٢)، وتحديد للدَّرْك الذي يستحقه، والعذاب الذي أُمروا أن يضعوه فيه.

### \* ﴿ قَالَ قَرِينُهُ وَرَبَّنَا مَاۤ أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي صَلَالٍ بَعِيدٍ ( ٥٠٠ ) :

﴿ قَالَ قَرِبُهُ ﴾: القرين الأول الذي قال: ﴿ هَذَا مَالَدَى عَنِدُ ﴿ هَذَا مَالَدَى عَنِدُ ﴿ هَذَا مَالَكِي ، والقَرِين هنا هو الشيطاني؛ حيث يتبرَّأ من صاحبه، كما في «سورة إبراهيم»: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى ٱلأَمْرُ إِنَ ٱللّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمُ فَاسْتَجَبَّتُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ قِي الْاَ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُم مِن سُلطُنِ إِلّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُمْ مَا أَننَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا آنتُه بِمُصْرِخِكُ إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَننَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا آنتُه بِمُصْرِخِكَ إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشَرَكَ نَمُونِ مِن فَبَلُ إِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف، (٤/ ٣٨٧)، و الفسير الرازي، (٢٨/ ١٣٧)، و الفسير القرطبي، (١٧/ ١٧)، و الفسير القرطبي، (١٧/ ١٧)، و الفسير الربي، (١/ ٩٩)، و الفسير، (٦/ ٣١٧)، و الفسير، (٦/ ٣١٧)، و الفسير، (١/ ٣١٧)، و الفسير، (١/ ٣١٢)، و الفسير، (١/ ٣١٢)، و الفسير، (١/ ٣١٢).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير القرطبي» (۱۷/۱۷)، و«تفسير البيضاوي» (٥/١٤٢)، و (روح البيان»
 (٩/ ١٢٤)، و (فتح القدير» (٥/ ٩١)، و (تفسير القاسمي» (٩/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٣٠)، و«تفسير الطبري» (٢١/ ٤٤٠)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٠٢)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٤٣)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٤).

فهذا القَرِيْن يدافع عن نفسه، ويقول: لست أنا الذي حملته على المعصية والطغيان، ولكن هو الذي اختار ذلك، و ﴿كَانَ فِي ضَلَالِمِ بَعِيدٍ ﴾.

والموقف صعب، والخطب جسيم، والنّكال مُخيف، ولا أحد يريد أن يتحمل وزر أحد، حيث ﴿ يَفِرُ ٱلْمَرُهُ مِنْ أَخِهِ آ وَأَمِهِ وَأَبِهِ آ وَصَحِبَهِ وَبَنِهِ آ وَ مَنْ وَبَنِهِ آ وَ وَمَنْ وَلَى عَن مَوّلَى عَن مَوّلَى شَيْعًا ﴾ [المعارج: ١٣]، و ﴿ لَا يُغْنِى مَولًى عَن مَولًى شَيْعًا ﴾ [الدخان: ٤١]، فيتبرّ أ الزعماء والقادة والكُبراء من أتباعهم، والعُبّاد من معبوداتهم، والعبرة من عابديها، والجنّ من الإنس، والإنس من الجنّ، وينفصل كلَّ أحد و المعبودات من عابديها، والجنّ من الإنس، والإنس من الجنّ، وينفصل كلَّ أحد عن كل أحد، و ﴿ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَغْسِ شَيْعًا وَ ٱلْأَمْرُ يُومَهِنِ يَنْهِ آ ﴾ [الانفطار: ١٩].

#### \* ﴿ قَالَ لَا غَنْصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ مَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ١٠٠٠ :

﴿ قَالَ لَا تَغَنَّصِمُوا ﴾: ليس هذا وقت الخصومة، ﴿ وَقَدْ فَدَّمَتُ إِلَيْكُمُ بِٱلْوَعِيدِ ﴾ في الدنيا، كما نقرأ الآن ونحن في الحياة الدنيا، وهو تعالى يخبرنا بهذا الأمر الآن، وكأننا نرى المشاهد عَيانًا؛ لنعتبر ونضع أنفسنا في ذلك الموقف، وندرك ما يتوجّب علينا فعله قبل حلول العذاب.

### \* ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْفَوْلُ لَدَى وَمَا آنَا بِظَلَيرِ لِلْمَبِيدِ ١٠٠٠):

أي: هذا إلى الجنة، وهذا إلى النار، وكل إنسان يُجزَى بعمله.

هذا هو المعنى، وهذا لا يمنع ولا يعارض أن يرحم الله من عباده مَن سيغفر لهم من أصحاب الكبائر مما دون الشرك.

وكذلك لا ينفي هذا أن ينسخ حكمًا من الأحكام، كما في قوله سبحانه: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَنِّرٍ مِنْهَا آَوْ مِثْلِهَمَا ۗ ﴾ [البقرة: ١٠٦].

وفي قصة الإسراء أُمِر النبيُّ ﷺ بخمسين صلاة، وخُفَّفت حتى أصبحت خمسًا، ثم قال الله تعالى: «أمضيتُ فريضتي، وخفَّفْتُ عن عبادي، وأَجْزِي الحسنة عشرًا»(١).

وفي رواية: ﴿إنه لا يُبَدِّلُ القولُ لديَّ، كما فرضْتُهُ عليك في أُمِّ الكتاب، قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٧، ٣٨٨٧) من حديث أنس بن مالك، عن مالك بن صعصعة رَطَهُهُ تَنَا.

فكلُّ حسنة بعشر أمثالها، فهي خمسونَ في أُمِّ الكتاب، وهي خمسٌ عليكَ»(١). فهذا هو القول الأخير الذي استقر الأمر عليه، ولا نسخ بعده.

﴿ وَمَا أَنَا بِظَلَيْرِ لِلْمَ عِلَى أَدْ خَلْهُمُ النَّارِ بَذُنُوبِهُم، وبعدما قامت عليهم الحُجَّة، ولو أن الله عاقبهم قبل أن تصلهم الحُجَّة ودلالات الرسالة لكان ذلك ظلمًا، وهو تعالى يقول: ﴿ وَمَا آنَا بِظَلَيْرِ لِلْمَ عِلْمَ فَهُو نَفِي للظلم كله، كثيره وقليله، ولذلك قال سبحانه: «يا عبادي، إنِّي حرَّمتُ الظلم على نفسي، وجعلتُه بينكم محرَّمًا، فلا تظالمُوا (٢).

والبيان هنا ظاهر في السياق في قوله: ﴿ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ ﴿ اللهِ عَلَى القَرآن تنضح بهذا المعنى المهم الذي يقتضي مراعاة قيام الحُجَّة، وبلوغها على وجه يزيل المعذرة، وقد لا يحيط بهذا إلا الله، كما في قوله: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ حَتَى يَبْعَثَ فِي آُمِهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينيَنا وَمَا كُنَا مُهْلِكِي الْقُرَىٰ اللهُ رَكِ إِلَا اللهُ وَمَا كُنَا مُهْلِكِي الْقُرَىٰ إِلَّا وَمَا كُنَا مُهْلِكِي اللهُ رَكِ اللهُ وَمَا كُنَا مُهْلِكِي اللهُ رَكِ إِلَّا وَاللهُ وَاللهُ وَمَا كُنَا مُعْذِينِ حَتَى بَنْعَثَ وَاهْلِهُ وَمَا كُنَا مُعَذِينِ حَتَى بَنْعَثَ رَسُولًا ﴾ [القصص: ٥٩]، وكما في قوله: ﴿ وَمَا كُنَا مُعَذِينِ وَاللهِ نِسِ اللهِ يَاتِكُمْ رُسُلُ وَسُولًا ﴾ [سورة الإسراء: ١٥]، وكما في قوله: ﴿ يَكَمُعْشَرَ لَقِنْ وَالْإِنسِ اللهَ يَأْتِكُمْ رُسُلُ وَسُولًا عَلَى النَّهُ اللهُ وَلَائَةُ اللهُ اللهُو

\* ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ أَمْتَكُأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِن مَّزِيدِ ٣٠٠٠ ﴾:

القول هنا على سبيل التوبيخ والإهانة لأصحابها المستحقين لها، وتقول هي بلسان الحال أو بلسان المقال، والله تعالى على كل شيء قدير: ﴿ هَلَ مِن مَّ زِيدٍ ﴾ (٣). والله تعالى قال: ﴿ إِذَا رَأَتُهُم مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ سَعِعُواْ لَمَا تَعَيُّظُا وَزَفِيرًا ﴿ آَ الْقُواْمِنْهَا مَكَانًا ضَيِقًا مُقَرِّفِينَ دَعُواْ هُنَالِكَ ثُبُورًا ﴿ آَ الفرقان: ١٢ - ١٣]، وقال: ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكَانًا ضَيِقًا مُقَرِّفِينَ دَعُواْ هُنَالِكَ ثُبُورًا ﴿ آَ الفرقان: ١٢ - ١٣]، وقال: ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُواْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥١٧)، ومسلم (١٦٢) من حديث أنس بن مالك يَعَلِّلْهُ عَنْد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٧٧) من حديث أبي ذر رَعِزَلَقَهُ عَنهُ.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/٥٥)، و«زاد المسير» (١٦٣/٤)، و«تفسير القرطبي»
 (١٨/١٧)، و«تفسير النسفي» (٣/٧٦)، و«تفسير ابن جزي» (٣٠٣/٢)، و«التحرير والتنوير»
 (٣١٧/٢٦).

بِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَمٌ وَيِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ إِذَا ٱلْقُواْفِيهَا سَمِعُواْ لَمَا شَهِيقًا وَهِى تَفُورُ ﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ ٱلْفَيْظِ ﴾ [الملك:٦- ٨].

فلا مانع أن يجعل تعالى لها يومئذ الإدراك والكلام، فكل الكاثنات مسخَّرة بأمره، مذلَّلة لحكمه، ولا غرابة أن تسمع وتفهم، وترد وتقول، فهذا شأن من لا يعجزه شيءٌ، ومَن جعل الإدراك في البشر، وهو خلقهم أصلًا من تراب جامد لازب.

وسؤال النار سؤال يتضمَّن التقرير، فيكون المعنى: امتلأت ولا مزيد، أو هو بمعنى: طلب المزيد (١)، وهو أقرب، كما دلَّت على ذلك السنة المطهَّرة؛ أن يُلقى فيها، وهي تقول: هل من مزيد (٢)، والله أعلم.

#### \* ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ( ) :

في مقابل المشهد المُخيف من العذاب، وصورة الملائكة وهي تأخذ الكافر العَنِيد، وتُلقيه في سواء الجحيم، يصوِّر تعالى الجنة وقد أُزْلِفت.

والإِزْلاف: التقريب للطائعين والمؤمنين (٣)، فلا يحتاجون أن يسيروا إليها مسافات طويلة، والجنة مكانها معروف، ولكن الله تعالى يزلفها بحكمته دون أن يتجشَّموا عناء المشي، وهذا من أمور الآخرة التي على المؤمن أن يسلِّم بها ولو لم يتصوَّرها عقله، ونحن نرى في فعل البشر اليوم من التسهيلات التي لم يخطر ببال أحد من السابقين، فما ظنك برب العالمين الذي لا يعجزه شيء؟

\* ﴿ هَٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ( ) :

أي: هذا هو الوعد ترونه أمامكم(٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (١٦٨/٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٤٤)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٥)، و«تفسير القرطبي» (١٨/١٧)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: اصحيح البخاري، (٨٤٨، ٤٨٤٩)، واصحيح مسلم، (٢٨٤٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ﴿التحرير والتنويرِ ١٨ / ٣١٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٧٥)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٠٤)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٠٠)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٦٦)، و«زاد المسير» (٤/ ٢٠٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٦٣)،

والله تعالى قد يؤخّر «وعيده»، أو يعفو ويغفر لمَن يشاء، أما «الوعد» فهو ماض نافذ.

قال عامر بن الطُّفيل(١):

لا يُرهِبُ ابنَ العَمِّ منِّيَ صَوْلَةٌ ولا أَخْتَنِي (٢) مِن صَوْلَةِ المُتَهَدِّدِ وإنِّ أَوْعَـدْتُهُ وَعَـدْتُهُ لمُخْلِفُ إيعادي ومُنْجِزُ مَوعِدي

فالله لا يخلف الميعاد: ﴿ وَعَدَ الصِّدِقِ الَّذِي كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴾ [الاحقاف:١٦]، أما الوعيد على بعض الموحِّدين، كأصحاب الكبائر فقد ينفذه تعالى، وقد يعفو ويصفح، وهذا لا يدخل في ﴿ مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَى ﴾، فإن هذا من «القول» من قوله سبحانه: ﴿ وَيَغَفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ [النساء: ٤٨]، وقد يغفر للمؤمن المفرِّط وينجو من العذاب؛ إما برحمة أرحم الراحمين، أو بشفاعة المرسلين، أو بشفاعة الملائكة، أو بشفاعة إخوانهم، أو ببلايا ومصائب سلفت، أو بسكرات الموت، أو بأهوال يوم القيامة، أو بالكفارات، أو بما يشاء الله عَنْ يَبَلً (٣).

والأُوَّابِ هو: الرَّجَاع إلى الله كلما أخطأ (٤)، أما الحَفِيْظ فهو: الذي يحفظ إيمانه من الذنوب، ويحفظ عهد الله وميثاقه (٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «ديوان عامر بن الطُّفيل» (ص٥٨)، و«لسان العرب» (١/٦٣)، و«تاج العروس» (٢٠٧/١) «خرت أ».

وينظر أيضًا: «عيون الأخبار» (٢/ ١٥٨)، و«المجالسة» للدينوري (١٨٩٦م)، و«ربيع الأبرار» (٢/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) اختناً منه: استَتَر خَوْفًا.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «مجموع الفتاوي» (٤/ ٤٣٢)، (١٠/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۸/ ۱٤٥)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۲۰)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٢). و «فتح القدير» (٥/ ٩٢). و وينظر أيضًا: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٧٧)، و «جمهرة اللغة» (١٠٢٩/)، و «لسان العرب» (١/ ٢١٧)، و «تاج العروس» (٢/ ٣٥) «أو ب».

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٧)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٥٣)، و «الوجيز» للواحدي (٥/ ٣٠٤)، و «الكشاف» (٤/ ٣٨٩)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٦)، و «الكشاف» (٤/ ٣٨٩)، و «تفسير الرازي» (٢٨/ ٤٥)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣١٩).

### \* ﴿ مَّنْ خَشِيَ ٱلزَّحْمَنَ بِٱلْفَيْبِ وَجَأَةً بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ ( اللهُ \* ):

﴿ مَنْ خَنِى ٱلرَّمْنَ وَالْفَيْبِ ﴾ مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم وِٱلْفَيْبِ لَهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرُكِيرٌ ﴿ اللهِ الله مع أنه تعالى غيب لم يره، ولكنه آمن به من الخبر الصادق على ألسنة رسله عليهم السلام (۱).

التفصيل في إثبات الغيب يزيد الإيمان، فإن الإيمان يزيد وينقص، ومن زيادة الإيمان: الإيمان بالتفصيل، ولهذا قال الله عَزَّبَتَلَ: ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَيَنْهُم مَن يَكُولُ أَيُّكُمٌ وَاذَنَهُمْ وَانْدَبَهُمْ إِيمَنَا ﴾ [التوبة: ١٢٤].

الإيمان المفصَّل أقوى وأعظم تأثيرًا في النفس، وأبعد عن أن ينساه العبد، وأبعد عن أن ينساه العبد، وأبعد عن الشبهات، يزيد يقينًا بوجوده؛ لأنه يدرك أنه صار عالمًا مشهودًا لغيره، وإن كان لا يزال عالمًا غيبيًّا، فالقياس هنا مع الفارق.

﴿ وَجَاءَ بِقَلْبِ مُنِيبٍ ﴾: الإِنَابَة هي: التوبة والإقبال على الله (٢٠)، كما في قصة داود عَنِيالتَكُم: ﴿ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَهُ فَٱسْتَغْفَرَرَبَهُ وَخَرِّراً كِمَا وَأَنَابَ ﴾ [ص:٢٤]، والقرآن الكريم كثيرًا ما يذكر «الأوْبَة»، و «الإِنَابَة»؛ مما يشير إلى أن من طبيعة الإنسان أن يتفلّت قلبه، ويقع منه زلل في سمعه، أو بصره، أو لسانه، أو في فرجه، وكما قال النبيُ ﷺ: «استقيمُوا ولن تُحْصُوا» (٣٠). وفي الحديث الآخر: «سَدِّدُوا وقارِبُوا،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٦)، و«الكشاف» (٤/ ٣٩٠)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢١)، و«تفسير الخازن» (٤/ ١٩٠)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٢)، وما سيأتي في «سورة الملك».

<sup>(</sup>٢) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٨٢٧)، و «التحرير والتنوير» (٣٣/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطيالسي (١٠٨٩)، وعبد الرزاق في "تفسيره" (٣/ ١٥٤)، وأبو عبيد في "الطهور" (٩)، وأحمد (٢٠٣٧، ٢٢٤٦)، وابن ماجه (٢٧٧)، وابن حبان (١٠٣٧)، والحاكم (١/ ١٣٠)، والبيهقي (١/ ١٣٠)، من حديث ثوبان وَقِلَقَتَهُ.

وقال العقيلي في «الضعفاء» (٤/ ١٦٨): «يُروى بإسناد ثابت عن ثوبان عن النبي ﷺ. وينظر: «تخريج أحاديث الكشاف» (٢٣٢ – ٣٣٣)، و«إرواء الغليل» (٤١٢)، و«السلسلة الصحيحة» (١١٥).

واغْدُوا ورُوحُوا، وشيءٌ من الدُّلْجَة، والقَصْدَ القَصْدَ تَبْلُغوا»(١).

وهي توجيهات نبوية بضرورة الاعتدال، وأن على المرء أن يعرف نفسه وتكوينه وطبيعته، فربكم أعلم بكم، كما قال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَهُرَ ٱلْإِثْمِ وَالْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةَ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُم مِن ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنشُرُ أَكُو بِنَا اللَّهَمُ إِلَّا ٱللَّهَمُ إِنَّا اللَّهَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

\* ﴿ أَدَّخُلُوهَا إِسَلَكُمْ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُلُودِ ( لَ لَهُمْ مَا يَشَآءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدُ ( ) :

وفي السياق تناسق عجيب! ثمان فقرات في غاية التناسق:

بدأت بقوله تعالى: ﴿ وَأُزَلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ۞﴾، فهذه هي الكرامة الأولى؛ حيث أُدنيت لهم الجنة.

ثم ﴿ هَٰذَا مَا نُوعَدُونَ ﴾، فهذا النعيم هو الوعد الحق الذي وعدكم تعالى به في الدنيا.

ثم بيَّن لهم ثالثًا أن هذا من فضل الله، وببركة أعمالهم، وفي ذلك إشادة بهم وتكريم ﴿لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ثم قال لهم: ﴿ أَدَّخُلُوهَا ﴾: ويا لفرحتهم بهذا الفوز والتكريم.

ثم قال لهم خامسًا: ﴿ بِسَلَئِرٍ ﴾، فدخولهم هو نهاية الآلام والمعاناة إلى السَّلام المُطلق، فالله يسلِّم عليهم، والملائكة تسلِّم عليهم، وأصحاب الجنة يسلِّم بعضهم على بعض.

ثم قال لهم سادسًا: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُلُودِ ﴿ فَ فَخَلُودُهُم أَبُدُي سَرْمدي، ليس ثمة خوف من الموت، كما كان الأمر في الدنيا، والجنة وأهلها خالدون بإجماع المسلمين، بلا تحول ولا زوال(٢).

ثم قال لهم سابعًا: ﴿ لَهُمْ مَّايَثَآءُونَ فِيهَا ﴾ من الرزق، وكل ما يخطر على البال،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٦٣)، ومسلم (٢٨١٦) من حديث أبي هريرة رَحَالِقُهُهُنهُ.

 <sup>(</sup>۲) ينظر ما سيأتي في «سورة الحديد»: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا فِى ٱلْفُسِكُمْ إِلَّا فِى
 كَتَنْهِ مِن فَبْلِ أَن نَبْرًا هَمَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ ﴾، و«سورة النبا»: ﴿ لَيْشِينَ فِهَاۤ أَخْفَابًا ﴿ ﴾.

أو يمر في الخيال.

ولهم الكرامة الإلهية بالنظر إلى وجه الله الكريم، وسماع حديثه، وما في الجنة من ألوان النَّعيم الذي لا تحيط به عقول أهل الدنيا، فهذه ثامنة الفقرات المتتابعة المتصاعدة في الفضل والنعيم، عبَّر عنها بقوله: ﴿وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴿ وَالفَضل الإلهي: «ما لا عينٌ رأت، ولا أذنٌ سمعت، ولا خَطَرَ على قلب بشر » (١). والمَزيد هنا يشبه ما في «سورة يونس»: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا لَفُسُنَى وَزِيَادَةً ﴾ (١) [يونس: ٢٦].

﴿ وَكُمْ أَهْلَكَ نَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَبُواْ فِي الْبِلَادِ هَلْ مِن عَرِينٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَبُواْ فِي الْبِلَادِ هَلْ مِن عَجِيصٍ ۞ ﴾:

﴿ وَكُمْ أَهْلَكَ نَا قَبْلُهُم مِن قَرْنٍ ﴾ ممن سلف وذُكر، ﴿ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا ﴾ أي: أقوى من قومك العرب أهل مكة وما حولها بأجسامهم، ﴿ فَنَفَبُوا فِي الْلِكَدِ هَلْ مِن مَجِيهِ ﴾: إما أن هذه الأمم التي أهلكها سبحانه كانوا إذا نزل بهم العذاب ذهبوا يبحثون عن مهرب أو ملجأ من عذاب الله، فلا يجدون (٢)، فالله تعالى يقول لقريش الذي عُرف عنهم رحلة الشتاء والصيف وكثرة التنقل: ﴿ هَلْ مِن مَجِيهِ ﴾؟ هل من مهرب من عذاب الله عَرَبَهَا وهو كقوله سبحانه: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُم مِنْهَا مِن مَهْرِ مِن عذاب الله عَرَبَهَا وهو كقوله سبحانه: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُم مِنْهَا

<sup>(</sup>١) كما في الصحيح البخاري، (٣٢٤٤)، واصحيح مسلم، (٢٨٢٤، ٤٧٧٩) من حديث أبي هريرة رَحْوَلِهُ عَمَّلَ اللهُ: أَعْدَدْتُ لعبادي الصالِحينَ ما لا عينٌ رأتْ، ولا أُذُنَّ سمعتْ، ولا خَطرَ على قلب بشر». على قلب بشر».

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ٣٦٥)، و «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٨)، و «تفسير القرطبي» (١/ ٢١٧)، و «تفسير ابن جزي» (١/ ٢٠٤)، و «تفسير ابن كثير» (١/ ٤٠٧)، وما سيأتي في «سورة القيامة»: ﴿ إِلَ رَبَّا كَاظِرَةٌ ۗ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير البغوي» (٤/ ٢٧٦)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ١٥٠)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٢٠٨)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (١٦/ ٢٣٤)، (٢١/ ٤٦١)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٦٦)، و«تفسير الماوردي» (٩/ ٣٦٦)، و«تفسير الماوردي» (٣/ ٤٠٩)، و«قتح القدير» (٥/ ٩٥).

\* ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَنَكَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَنَكَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ

هذا الوصف البَلِيغ الذي يعجز البشر عن الإتيان بمثله ذكرى ﴿لِمَن كَانَ لَهُ, وَلَيْ اللَّهُ وَفِيه تحريض على التَّذَكُّر، وإحياء القلوب، وتعريض بذلك النوع من البشر الذي لا يعتبر بما حوله من آيات ونُذُر، ولا بما حكاه الله في كتابه من عبر ومآلي للغابرين، فكأنه حين لم يعتبر، ولم يتأثّر صار بلا قلب، والقلب ولو كان ضعيفًا أو مريضًا، فإنه قد يحيا ويعتبر بالآيات والنُّذُر، وقد تكون سببًا في هدايته ورجوعه إلى الله؛ لكن إذا كان بلا قلب فأي حيلة فيه، والعبرة ليست بوجود هذه المضغة، وإنما بتوظيفها في الاعتبار والإنابة.

﴿ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾: صوَّر «السَّمْع» بأنه شيء يُلقى؛ بحيث لا يصرفه شيء عن «الاستماع»، ﴿ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ أي: حاضر(١).

وهذا دليل على عظم تأثير «الصورة» مع «السمع»؛ حيث ذكر «القلب» المعبِّر عن الوعي واليقظة، ثم ثنَّى بذكر حاسَّة «السمع» مع «الشهادة»؛ وهي المشاهدة والرؤية، والناس اليوم يقولون: حدَّثني وسوف أنسى، أرني وقد أتذكر، أشركني وسوف أحفظ، فإذا كان ثمة شراكة بين الصوت والصورة، بين الأذن والعين، فإن الإنسان لا ينسى!

فمتى سمع بأذنه، ورأى بعينه، أو تخيَّل ما لا يمكن رؤيته؛ كان ذلك من الذِّكُرى الحسنة له، ولذا قال ﷺ: «الإحسانُ: أن تعبدَ اللهَ كأنَّك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراكَ»(٢).

 ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكَا ٱلسَّمَـٰوَٰتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُـمَا فِي سِـنَّةِ ٱبْتَامِ وَمَا مَسَـٰنَا مِن لَّغُوبٍ ۞﴾:

عود على ما ذكره أول السورة من الدعوة للاعتبار بالسماوات والأرض؛

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۱۰٦/۹)، و«الوجيز» للواحدي (ص١٠٢٥)، و«إيجاز البيان» (٢/ ٧٦١)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٣)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٠، ٤٧٧٧)، ومسلم (٩) من حديث أبي هريرة رَمَّ اللَّهُ عَنْهُ. وأخرجه مسلم (٨) من حديث عمر بن الخطاب رَمَّ اللَّهُ عَنْهُ.

لتأكيد المعنى، ولنفي الشبهة التي قالها اليهود، وربما تسلَّلت إلى بعض الوثنيين من العرب؛ وهي أن الله تعالى خلق السماوات والأرض في ستة أيام، ثم استراح يوم السبت (۱)، فقال تعالى: ﴿وَمَا مَسَنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ أي: ما أصابه تعالى عجز أو تعب بسبب الخلق (۲)؛ لأن فعله ليس معالجة، كما يحدث من البشر الذين يعملون بأيديهم ويتعبون ويَجْهَدُون، ﴿إِنَّمَا آمُرُهُ وَإِذَا آرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ بايديهم ويتعبون ويَجْهَدُون، ﴿إِنَّمَا آمُرُهُ وَإِذَا آرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ

واللُّغُوبِ هو: أقل درجات التَّعَب (٣)، ونفى القليل يتضمَّن نفي ما فوقه.

\* ﴿ فَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ فَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْفُرُوبِ

#### :**♦**ੴ

﴿ فَأُصْدِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ عن الله، أو عن البعث، أو عنك بوصفك: ﴿ فَأَصْدِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ عن الله، أو عن البعث، أو عنك بوصفك: ﴿ وَسَحِرٌ ﴾ ، ﴿ كَاهِنِ ﴾ ، ﴿ كَاذَابُ ﴾ (٤) ، وقد أعطاه الصبر والثّبَات والاستمرار على الطريق؛ وهي التسبيح، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعَلَمُ أَنّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ اللهِ عَلَى أَنْكَ حَتَّى يَأْلِيكَ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

وقد علم تعالى أن الرسول ﷺ يضيق صدره بما يقولون؛ من وصفه بأنه ساحر أو شاعر أو كاهن أو يريد المجد أساطير الأولين، أو يريد المجد أو المُلك أو المال أو العلو في الأرض، فهذا أمر مؤلم ومؤذٍ لنفس طاهرة زكيَّة

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (۲۹٦٥)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۳۹)، و«تفسير الثعلبي» (۶/ ۲۰۲)، و«التفسير الوسيط؛ للواحدي (٤/ ١٧٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الوجيز» للواحدي (ص١٠٢٥)، و تفسير البيضاوي، (٥/ ١٤٤)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٠٩)، و وتفسير الجلالين، (ص١٦٩)، و «التحرير والتنوير، (٢٦/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماوردي» (٣٥٦/٥)، و«تفسير السمعاني» (٥/٢٤٧)، و«الكشاف»

<sup>(</sup>٤/ ٣٩٢)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٦٨)، و (زاد المسير» (٤/ ١٦٥)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٠٩). وينظر أيضًا: «مقاييس اللغة» (٥/ ٢٥٦)، و «لسان العرب» (١/ ٧٤٧) «ل غ ب».

<sup>(</sup>٤) ينظر: "تفسير الماتريدي" (٩/ ٣٦٧)، و"الكشاف" (٣٩٢/٤)، و"التفسير المظهري" (٩/ ٣٩٢)، وما تقدم عند قوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَا جَاءَهُمْ فَهُمْ وَيُأْمَرُ مَربيج ﴿ ﴾.

كريمة، لا تَحْمِل للناس إلا الخير والجميل، وأشد ألمّا منه حرمانهم أنفسهم من الخير والإيمان والتصديق، وإصرارهم على التكذيب، وتأثيرهم على البُسطاء والدَّهْمَاء من الناس؛ بالدِّعايات المزيَّفة، والأقاويل المزخرفة التي يروِّجونها ويردِّدونها حتى يتناقلها العامة، ويتظاهرون بتصديقها، كما يحدث في الحملات الإعلامية الموجهة المُغْرضة التي تستهدف شخصًا أو جماعة.

﴿ فَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾: فربك يعلم ما يقولون ويطَّلع عليه، ويوصيك بأن تصبر عليه، وإذا تصبَّرت فإن الله سيزيدك صبرًا ويثبِّتك، فلا يقع لقلبك ضعف أو تأثر أو حزن يصرفك عن تبليغ رسالات الله تعالى.

والصَّبْر ضروري للنجاح في الحياة كلها، وبخاصة مَن يخالط الناس ويدعوهم، ويحاول تغيير سلوكهم وواقعهم، وكما قال ﷺ: «مَن يتصبَّر يُصَبِّره اللهُ، ومَن يستغن يغنه اللهُ»(١).

وقد أمر اللهُ نبيّه ﷺ بالصبر في مواضع كثيرة، كقوله: ﴿وَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرَهُمْ هَجُرُا جَبِيلًا ﴿ إِلَهُمْ يَرَوْنَهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ مَا اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ ا

والداعية الذي لا صبر له لا يمكن أن يستمر على دعوته، ولا شيء يُقَوِّي صبر المؤمن مثل أن يستمد العون من ربَّه؛ لأنه لا حول ولا قوة إلا بالله، ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَا مَن مَن فِي ٱلأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ أَفَانَتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَىٰ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴿ آَلُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٧٠)، ومسلم (١٠٥٣) من حديث أبي سعيد رَحَالِلْهُ عَنْد.

اهتداء الناس أو عدمه فهذا شأن ربِّ العالمين: ﴿ لَوْ يَشَاءُ اللهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [الرعد: ٣١]، والمؤمن لشدِّة غيرته وفرط حماسه وإشفاقه يصيبه همٌّ شديد، ويحزن لما يجد حين يدعوهم إلى النَّجَاة، ويدعونه إلى النَّار، ويواجهونه بالكيد والحرب والتكذيب، فالله تعالى يسلِّه ويعزِّيه، ويأمره بأن لا يحزن عليهم، ولا يضيق صدره بهم، ولا يبتئس بما يفعلون ويمكرون، وأن لا تذهب نفسه حسرات عليهم.

وهذا سرٌّ من أسرار المداومة على الطريق؛ فإن مَن غلبه اليأس والحزن والكآبة من فعل الناس، وتأثَّر بالصدمات التي تواجهه سَرْعان ما يستحسر ويضعف، ثم يتراجع ثم يتوقَّف وينكفئ، وينعزل وهو يرى أن لا فائدة في الإصلاح، ولا أمل في التغيير.

﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ﴾: والتسبيح يمنح المؤمن طاقة هائلة، وكثيرًا ما يُوْصِي ﷺ بالتسبيح (١).

والتسبيح هو: تنزيه الله تعالى عما لا يليق به (۲)، وهي عبادة تنعكس على العابد نفسه، فكلما نزَّهت الله وسبَّحْته كان ذلك تنزيها لنفسك من أدران الذنوب والعيوب، والنقائص والمعاصي، فترتقي إلى القدسية أو تقترب منها؛ ولعل المقصود هنا: الصلاة (۲)، بما فيها من قراءة الفاتحة التي فيها ﴿آلْحَمْدُ يَنْهِ نَبِ الْعَمْدِينِ ﴾.

فيكون المعنى: صلِّ لربك؛ لأن الصلاة يجتمع فيها القرآن والإحرام بالصلاة والذكر والتسبيح في الركوع والسجود والحمد في القيام، وما ﴿قَبْلَ طُلُوعِ

<sup>(</sup>١) كما في "صحيح البخاري" (٣٧٠٥)، و"صحيح مسلم" (٢٧٢٧) من حديث علي وَعَلِيْهَـَـَـَهُ، أن فاطمةَ وَعَلِيْهُـَـَةُ اشتكت ما تَلْقَى من الرَّحَى في يدها، فسألت النبيَّ ﷺ خادمًا، فأوصاهما بالتكبير والتسبيح والتحميد، وقال: «هو خير لكما من خادم».

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سيأتي في «سورة الحديد»: ﴿ سَبَّعَ يِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾، و«سورة الحشر»: ﴿ سَبَّحَ يِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٣٩٢)، و «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٥٢)، و «تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٠٤)، و «التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٦٦).

ٱلشَّمْسِ ﴾: صلاة الفجر، ﴿وَقَبَلَ ٱلْغُرُوبِ ﴾: صلاة الظهر والعصر(١)؛ حيث يجمعهما وقت واحد؛ وهو ما بعد الزوال، ولذلك يجوز للمسافر والمريض والمحتاج جمع الصلاتين(٢).

\* ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِلِ فَسَيِحْهُ وَأَذَبَّرَ ٱلسُّجُودِ ( ) ﴿:

﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَسَيَحَهُ ﴾: فهذه صلاة المغرب والعشاء (٣)، فالآية جمعت أوقات الصلوات الخمس، مثل قوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ ٱللّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصِيحُونَ اللّهِ وَينَ تُطْهِرُونَ اللّهِ ﴾ [الروم: ١٧- ١٨]، وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَوَرِتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ اللهِ ﴾ [الروم: ١٧- ١٨]، ويدخل في الليل: التهجد والقيام الذي كان فرضًا على النبي ﷺ، وهو مشروع الأمته (٤).

﴿ وَأَذْبُكُرُ ٱلسُّجُودِ ﴾: الوتر، كما قال ابن عباس رَعَالِيَهُ عَنْهُا (٥).

والفرق بين «أدبار السُّجود» المذكورة هنا، وبين «إدبار النُّجوم» المذكورة في «سورة الطُّور»: أن «إدبار النُّجوم» يعني: مغيبها، فيكون المقصود: صلاة الفجر(٢)؛ لأنها في آخر الليل، أما «أدبار السُّجود» فهو: جمع دُبُر، ودُبُر الصلاة: آخرها قبل التسليم، ويشمل ما بعد التسليم (٧)، فالأدعية التي تُقال دُبُر الصلاة منها ما هو بعده مباشرة.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٣٩)، و«الوجيز» للواحدي (ص١٠٢٥)، و«تفسير البغوي» (١٠٢٥)، و«زاد المسير» (١٠٢٥)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ٢٢)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٢٧). (٢) ينظر: «فقه العبادة» (٢/ ٤٢١) ٤٤٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مقاتل» (١١٦/٤)، و«تفسير الطبري» (٢١/٢١)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣٠٣)، و«زاد المسير» (٤/ ١٦٥)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر ما سيأتي في اسورة المزمل : ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلُثِي الَّيْلِ وَيْصَفَهُ وَلُكُنُهُ, وَطَآمِفَةٌ مِّنَ الَّذِينَ مَعَكَ مَن اللَّهِ المزمل: ٢٠].

<sup>(</sup>٥) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (١٧١/٤)، و«تفسير القرطبي» (٢٦/١٧)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٢٦)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٠٨)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٥٧)، و«تفسير القرطبي» (٨٠/ ١٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٤١)، وما سيأتي في «سورة الطور».

<sup>(</sup>٧) ينظر: «الصلاة» لابن القيم (ص٥٥٣)، و فقه العبادة» للمؤلِّف (٢/ ٢٢٩).

وهي دعوة إلى النَّوَافِل التي تصلَّى عقب الفريضة (١)، وكذلك صلاة الوتر التي أقلها واحدة، وأدنى الكمال فيها ثلاث (٢)، والسنة أن يجعلها إحدى عشرة أو ثلاث عشرة ركعة، فإذا طال الوقت مَدَّ، وإذا قصر اقتصر وصلَّى العدد، فجَمَعَ الأمر: الصلوات الفريضة، والنوافل التي تكمِّلها وتجبر نقصها.

### \* ﴿ وَأُسْتَمِعْ مَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانِ مَرِيبٍ (1) ﴾:

﴿ وَٱسْنَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ ﴾ فالأمر لن يطول، وإذا كنت تسمع منهم ما يؤذيك سماعًا عابرًا من غير قصد، فعليك أن تصيخ بأذنيك، وتلقى بسمعك، وتتحرَّى تلك اللحظة الموعودة الآتية بلا ارتياب؛ لحظة النَّفْخ في الصُّوْر.

﴿ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴾: قريب منكم، والمنادي هو المَلَك الموكَّل، وهي النفخة الثانية التي ترتدُّ بها الأرواح إلى أجسادها؛ لأن هذا هو المقصود الأكبر؛ أن يُبعثوا ويُحاسبوا ويُحاكموا ويفصل بينهم (٣).

وقد يرد الوعيد عليهم بالصيحة الأولى؛ التي هي نفخة الموت والهلاك والدَّمار، ولكل منهما مناسبته.

فالمناسب للتعزية والتسلية ذكر النفخة الثانية؛ نفخة البعث والخروج، والمناسب للاغترار بالقوة والبأس وللتجبر والتكبر ذكر النفخة الأولى للهدم والدَّمار.

\* ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُرُوجِ (اللهُ):

ويوم الخروج أصبح علمًا على يوم القيامة، أي: خروج الناس من قبورهم(١).

<sup>(</sup>١) ينظر: "صحيح البخاري" (١١٨٠)، و"صحيح مسلم" (٧٢٨، ٧٢٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «المغني» (٢/ ١١١)، و «المجموع» (٤/ ١١- ١٢)، و «فقه العبادة» (٢/ ٢٠١، ٣٠٥).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مقاتل» (١١٦/٤)، و«تفسير القرطبي» (٢٧/١٧)، و«فتح القدير» (٩٦/٥)، وما تقدم في قوله: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِّ ذَالِكَ يَوْمُ الْوَجِيدِ ۞﴾، وما سيأتي في «سورة الحاقة»: ﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّور نَفَخَةٌ وَعِدَةٌ ۞﴾.

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٠٦٥)، و«تفسير ابن جزي» (٣/ ٣٠٥)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٦)، و«التحرير والتنوير» (٦/ ٣٣١).

\* ﴿ إِنَّا غَنْ غُيِّهِ، وَنُبِيتُ وَإِلَيْنَا ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللَّهُ ﴾:

فذكر الخلق الأول، ثم الموت، ثم البعث، وأنه شأن الله تعالى وحده. والإنسان كان عدمًا، ثم أحياه الله، ثم يميته، ثم يبعثه ليوم القيامة.

\* ﴿ يَوْمَ تَشَفَّفُ ٱلْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ۚ ذَٰلِكَ حَشْرُ عَلَيْنَا يَسِيرُ ﴿ ﴾ إِ

﴿ نَشَقَفُ ﴾: فعل مضارع، أصله: «تتشقق»، ومن الإعجاز هنا الجمع بين «التشقق» الذي هو فعل تدريجي بخلاف «الانشقاق» فهو دفعة واحدة، وبين «الشُّرْعَة»: ﴿ سِرَاعًا ﴾، فهو تدرج سريع، يشبه ما يحدث من تشقق الأرض في الدنيا عن النبات، وتفتحها لخروج الزرع عقب المطر، فالناس ينبتون كما تنبت الحبة حين تتحوَّل إلى ورقة ثم شجرة.

﴿ ذَٰلِكَ حَشَرُ عَلَيْتَ نَا يَسِيرُ ﴾: فمهما كثروا وعبروا القرون، وتآكلت أجسادهم، فالأمر هيّن، وهو واقع لا محالة (١٠).

\* ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَعُولُونَ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِحِبَّارٍ فَذَكِرٌ بِالْفُرَءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴿ فَحَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَعُولُونَ ﴾ لك وما يضيق به صدرك، وما أمرناك بالصبر عليه، ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِحَبَّادٍ ﴾: لا تجبرهم على الإسلام؛ فلا إكراه في الدِّين (٢١)، وإنما الأمر دعوة: ﴿ فَذَكِرٌ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ إِنَّ لَمَ مَنْ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴿ آَنَ ﴾ [الغاشبة: ٢١- الأمر دعوة: ﴿ فَذَكِرٌ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ ﴿ لَا لَيْ مَنَا عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴿ آَنَ ﴾ [الغاشبة: ٢١- ١٢]، وأنت عبد متواضع لربك، لست بمتكبر أو متعاظم، وهما معنيان متقاربان، وكان عَلَيْ يدعو الناس بالحسني، ويكره التَّجَبُّر، ولا ينتقم، ولا يغضب لنفسه (٣).

والتَّجَبُّر مما يُعاب به، حتى ولو لحاكم أو وجيه، ولذلك قال قتادة رَحَمُاللَّهُ: «إن الله كره لنبيَّكم ﷺ الجَبْرِيَّة»(٤). أي: أن يكون جَبَّارًا، وقال: ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«زاد المسير» (۱٦٦/٤)، و«تفسير الرازي» (۱٦٦/٤)، و«تفسير الطبري» (٩٦/٢٨)، و«تفسير ابن كثير» (٧/٢٨)، و«فتح القدير» (٩٦/٥٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٨١)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٠)، و«تفسير القرطبي» (٢/ ٢٨)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٤٤٥)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: (صحيح البخاري) (٣٥٦٠)، و(صحيح مسلم) (٢٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٤٧٧)، و «الدر المنثور» (١٣/ ٦٦١).

بِهَبَّارِ ﴾، فكان ﷺ يخصف نعله، ويرقِّع ثوبه، ويكون في مهنة أهله، ويعود المريض، ويتبع الجنازة، ويجيب دعوة المملوك، فكونوا كما أمركم نبيكم ﷺ.

﴿ فَذَكِّرٌ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ آخرها ياء المتكلم، أي: مَن يخاف وعيدي(١)، ولكن يوقف عليها بالسكت.

وهكذا تنتهي السورة العظيمة التي جاءت في مساق واحد، وكانت موعظة بليغة مُزَلِزُلة مُجَلْجِلة، ولذلك كان ﷺ يقرؤها في صلاة الفجر<sup>(٢)</sup>، وفي صلاة العيد<sup>(٣)</sup>، وعلى المنبر يوم الجمعة<sup>(٤)</sup>؛ لما فيها من أصول الدِّين العِظَام، ومن العبر والْعِظَات<sup>(٥)</sup>.

OOO

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (١١٧/٤)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/٢١)، و«تفسير الخازن» (٤/ ١٩١)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٦).

<sup>(</sup>٢) كما جاء في اصحيح مسلم (٤٥٨) من حديث جابر بن سَمُرة رَوَالَلْهَانَة.

<sup>(</sup>٣) كما جاء في «صحيح مسلم» (٨٩١) من حديث أبي واقد اللَّيْشي رَمَوَلِلْفَهُمَنه، وينظر ما سيأتي في أول «سورة القمر».

<sup>(</sup>٤) كما جاء في اصحيح مسلم (٨٧٢) من حديث عَمْرة بنت عبد الرحمن، عن أخت لعَمْرة ورق عبد الرحمن، عن أخت لعَمْرة ووَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٥) ينظر: "سبل السلام" (١/ ٤٠٤)، و"مرعاة المفاتيح" (٤/ ٤٩٨).



#### \* تسمية السورة:

اسمها: «سورة ﴿وَالذَّرِيَاتِ﴾»، كما في «صحيح البخاري»، وبعض التفاسير(١).

ومن أسمائها: «سورة الذَّاريات»، بدون قَسَم، كما في «جامع الترمذي»، وكتب التفسير، وأكثر المصاحف؛ لأن هذا اللفظ لم يرد إلا فيها(٢).

- \* عدد آياتها: ستون آية بغير خلاف<sup>(٣)</sup>.
  - \* وهي مكية بإجماع المفسرين(٤).
- ﴿ وَالذَّرِيَنِ ذَرُوا نَ فَالْحَيْلَتِ وِقْرَا نَ فَالْحَيْنِتِ يُمْرًا نَ فَالْمُقَسِّمَتِ أَمْرًا
   ﴿ وَالذَّرِيَنِ ذَرُوا نَ فَالْحَيْلَتِ وِقْرَا نَ فَالْحَيْنِتِ يُمْرًا نَ فَالْمُقَسِّمَتِ أَمْرًا

بدأ سبحانه السورة بالقَسَم بأربعة أشياء، يمكن أن نفهمها على أنها تَدَرُّجِ وترقُّ من الأدنى إلى الأعلى (٥):

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص١٧٧)، و«صحيح البخاري» (٦/ ١٣٩)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٨٢)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٢٥)، و«جامع الترمذي» (٤٢، ٢٤٤)، و«تفسير الطبري» (٢٢)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥١)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢٠ / ٢٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «البيان في عدِّ آي القرآن» (ص٢٣٢)، و«دَرُج الدَّرر في تفسير الآي والسور» (٢/ ٩١)، و«فنون الأفنان في عيون علوم القرآن» (ص٣٠٩).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥٠/٥)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧١)، و«زاد المسير»
 (٤/ ١٦٧)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٩)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٨)، و«روح المعاني» (١٤/ ٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٧/ ١٤).

\* ﴿ وَالذَّرِيَنتِ ذَرَّوا اللَّ ﴾: والمقصود بـ «الذاريات»: الرِّياح بأنواعها(١٠).

وقد ورد في القرآن الكريم الإشارة إلى أن الرِّياح ذاريات، كما في قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ ٱلرِّيَاحُ ﴾ [الكهف: ٥٤]، فأقسم بها وهي تذرو الأشياءَ ذَرْوًا (٢٠).

\* ثم ترقَّى إلى ما هو أعلى: ﴿ فَٱلْحَيْلَتِ وِقْرًا اللَّهِ : وهي: السَّحاب تحمل المطر ﴿ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيِّتٍ ﴾ (٢) [فاطر: ٩]، وكأنها حيَّة تحمل على ظهرها وِقْرًا - أي: ثقلًا - من الخير لطالبيه، كما قال سبحانه: ﴿ وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلثِقَالَ اللَّهُ (٤) [الرعد: ١٢].

وقيل: «الذاريات» و «الحاملات» هي النِّساء الوالدات؛ لأن الذُّريَّات تخرج من أرحامها، وهي تحمل أجنتها (٥).

وهذا القول فيه ضعف، لكن وصف الرِّياح بـ«الذاريات»، ووصف السَّحاب بـ«الحاملات» يضفى عليها شيئًا من الحياة والمشاركة في عوالم الإنس والجان.

\* ثم انتقل إلى ﴿ فَٱلْجَـٰرِينَتِ يُسْرَا ﴿ )
 النجوم فى كثرتها وتنوعها وضخامتها وتعدّدها وحركتها.

<sup>(</sup>۱) ينظر: اتفسير مجاهد؛ (ص٦١٧)، واتفسير الطبري؛ (٢١/ ٤٨١)، واالكشاف؛ (٤/ ٣٩٤)، واتفسير القرطبي؛ (١٧/ ٣٠)، وافتح القدير؛ (٥/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: "تفسير الطبري" (١٥/ ٢٧٢)، و"تفسير الماوردي" (٣/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٤٣٤)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٨٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧١)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) وقيل: الحاملات هي: الرِّياح يحملن وِقْرًا بالسَّحاب. قال الماوردي: فتكون الربح الأولى مقدمة السحاب؛ لأن أمام كل سحابة ريحًا، والربح الثانية حاملة السحاب؛ لأن السحاب لا تستقل ولا تسير إلا بربح، وتكون الربح الثانية تابعة للربح الأولى من غير توسط». ينظر: فتفسير الطبري، ولا تسير إلا بربح، وتكون الربح الثانية تابعة للربح الأولى من غير توسط». ينظر: فتفسير الطبري، (٢١/ ٤٨٤)، وفتفسير الماوردي، (٥/ ٣٦١)، وفتفسير البغوي، (٤/ ٢٨٠)، وفالكشاف، (٤/ ٣٩٤)، وفتفسير الوجيز، (٥/ ١٧١)، وفزاد المسير، (٤/ ١٦٧)، وفتفسير القرطبي، (١٧/ ٢٩)، وفتفسير الن كثير، (٧/ ٤١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: (تفسير الماوردي) (٥/ ٣٦٠)، و(تفسير السمعاني) (٥/ ٢٥٠)، و(تفسير القرطبي) (٧١/ ٢٥٠)، و(فتح البيان في مقاصد القرآن) (١٤٦/ ٧٩)، و(١٤٦/ ١٨٩).

والأكثر أنها: السفن، تجري بالرِّيح، ميسَّرة في الماء جريًا سهلًا إلى حيث سُرِّ ت(١).

وقد ورد وصف النجوم بـ«الجاريات»، كما في قوله: ﴿ فَلَآ أُقْبِمُ بِٱلْخُنَيِّ ۚ ۖ اللَّهِ الْحَارِياتِ ، كما في قوله: ﴿ فَلَاۤ أُقْبِمُ بِٱلْخُنَيِّ ۚ لَٰ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّال

والغريب التعبير بقوله: ﴿ فَٱلْجَرِينَتِ يُسَرًا ﴿ اللهِ مثلما قال: ﴿ اَلْجَوَارِ ٱلْكُنْسِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ وقد يراها لأن جريان النجوم سهل يسير، فهي مسخّرة تتحرك بإرادة الله وقدرته، وقد يراها الإنسان أو لا يراها، والعرب يعرفون شيئًا من هذا العلم مما توارثوه، والعلم الحديث صنع ثورة هائلة في عالم الفضاء وكشوفه واستخداماته ومجاهله.

\* ثم ترقّى إلى ﴿ فَٱلْمُقَسِّمَن ِ أَمْرًا ﴿ ) \*: وعلى هذا فهي: الملائكة (٣).

وقد ورد وصف قريب من هذا للملائكة، كما في «سورة النازعات»: ﴿ فَالْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا ( ١٠٠٠ ).

و «الملائكة المُقَسِّمات» تختلف عن بقية الأشياء التي أقسم تعالى بها.

فالثلاث الأُول جمادات، والملائكة أحياء، وفيها اختلاف آخر، وهو أن الملائكة عالم غيبي لا يُرى، في حين أن «الذاريات» و «الحاملات» و «الجاريات» محسوسات.

وفي هذا سرٌ لطيف، وهو الترقي من المعلوم إلى المجهول، فتدرُّج السياق بهم يذكر السحاب ثم الرِّياح ثم النجوم؛ ليقول لهم: إن هذه الحركة ليست اعتباطية، وإنما هي حركة منظَّمة يقوم عليها ملائكة مختصون؛ فمنهم الموكَّل بالنبات، ومنهم الموكَّل بالوحي، ومنهم الموكَّل بالأرواح

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٤٨٢)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦١)، و«زاد المسير»

<sup>(</sup>٤/ ١٦٧)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٣١)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ١٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سيأتي في اسورة التكوير.

 <sup>(</sup>۳) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«تفسير الماوردي» (٥/٣٦١)، و«زاد المسير»
 (٤/١٦٧)، و«تفسير القرطبي» (١٦/٢٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/٢١٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر ما سيأتي في «سورة النازعات».

ومنهم الموكّل بالقتال، ومنهم الموكّل بأمور الجنة أو النار... وهم عدد كبير لا يحصيه إلا الله، وفي هذا القسَم تدرُّج، وتقديم الأيّمان بقالب سهل؛ يبدأ بما هو مشهود، ثم ينتقل للمجهول؛ ليعلم أن ثمة عالمًا آخر لا يُرى بالعين، هو عالم الملائكة.

الاحتمال الثاني في تفسير القسَم: أن يكون شيئًا واحدًا، ولكن على حالات عدة، فهو قَسَمٌ بالرِّياح، أقسم بها مرة باعتبارها «ذارياتٍ» تذرو الهَشِيم، ومرة باعتبارها «حاملاتٍ» بأمر الله، ومرة باعتبارها «حاملاتٍ» بأمر الله، ومرة باعتبارها «مُقسِّماتٍ» جعلها تعالى سببًا في قسمة الأرزاق على الناس والبقاع(١).

أو يكون المقصود السَّحاب، أقسم به مرة باعتباره ذاريًا متفرَّقًا في السماء ثم يتجمَّع، ومرة باعتباره حاملًا للمطر، ومرة باعتباره يجري جريانًا يسيرًا سهلًا، كما قال الأَعْشَى (٢):

كَأَنَّ مِشْيَتَهَا مِن بَيتِ جَارَتِهَا مَرُّ السَّحَابَةِ لَا رَيثُ وَلَا عَجَلُ ومرة باعتبارها مُقسَّمات للمطر، كما قال سبحانه: ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآةُ مُبْدَرًكُا فَأَنْبَتْنَا بِهِ مَخَنَّتِ وَحَبَّ الْحَصِيدِ ۞ وَالنَّخْلَ بَاسِقَنتِ لَمَا طَلْعٌ نَضِيدٌ ۞ رَفَا لِلْقِبَادِ وَأَخْيَتَنَا بِهِ مَلْلَهُ نَضِيدٌ ۞ رَفَا لِلْقِبَادِ وَأَخْيَتَنَا بِهِ مَلْلَهُ مَنْ مَنْ كَذَلِكَ الْخُرُوجُ ۞ وَق: ٩- ١١].

وفي الآيات احتمال ثالث: أن يكون القَسَم صالحًا لكل ما يحتمله اللفظ؛ ولذلك ذكر تعالى الصفة ولم يذكر الموصوف، فلم يقل: «والرياح الذاريات»، ولا قال: «السحاب الذاريات»، وإنما قال: ﴿وَالذَّرِيَاتِ ﴾، وهذا أجمل وأوسع، فحينما يقسم تعالى بـ «الذاريات» فهو يشمل السحاب والرّياح وغيرها، و «الحاملات» تصدق على السحاب وعلى الرياح وعلى السفن، وكذلك «الجاريات»، و «المُقَسّمات» تصدق على الملائكة والرياح والسحاب وغيرها.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۷۲)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٥٠)، و«تفسير الرازي» (٨/ ٢٦١)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٤٨)، و«حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي» (٨/ ٢٤)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الديوان الأعشى، (ص٥٥).

وبعضهم لم يراع التدرُّج والترتيب، فقالوا: «الذاريات» هي: الرياح، و«الحاملات» هي: السحاب، و«الجاريات» هي: السفن، والمُقَسَّمات هي: الملائكة (١).

وللرِّياح تأثير كبير في حياة الإنسان والنبات، وسُمِّيت: لواقح، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيَاحَ لَوَقِحَ ﴾ [الحجر: ٢٢]، واللَّواقح تحمل الخير والمطر<sup>(٢)</sup>، وتُرسَل عذابًا يُهْلَك به المكذِّبون، وكل النَّعَم التي أعطاها الله للإنسان يمكن أن تستحيل نقمةً أو عذابًا إذا لم تُشكر.

## \* ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ١٠٥ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوْفَعٌ ١٠٠ ﴾:

أصل ﴿ إِنَّمَا ﴾: «إن» و «ما»، أي: إن الذي توعدون لواقع، بخلاف ﴿ إِنَّمَا ﴾ التي هي كلمة حصر، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُولَقَ الصَّابِرُونَ أَجَرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴿ آَ ﴾ [الزمر: ١٠].

والمعنى: إن الشيء الذي توعدونه سوف يقع. وكأنه أقام الوعد مقام الإنسان الذي يَصْدُق، والمقصود: أن الوعد صِدْقٌ، كما قال سبحانه: ﴿وَعَدَ الصِّدْقِ الَّذِي كَانُواْ يُوعَدُونَ (٣٠٠) [الأحقاف: ١٦].

ويحتمل أن يكون من الوعد، فهو الوعد الطيب؛ لأن الوعد غالبًا يُطلق على الخبر (؛).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير ابن وهب» (۲/ ۲٦)، و «تفسير الطبري» (۲۱/ ٤٨٢)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥١)، و «الكشاف» (٤/ ٣٩٤)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٢)، و «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٦١)، و «تفسير القرطبي» (٢٩/ ١٦١)، و «البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٤٨)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤١٣)، و «الدر المنثور» (١٣/ ٣٣٤ – ٦٦٥)، و «فتح القدير» (٥/ ٩٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: اتفسير الطبري، (۲/۱٤)، واتفسير الرازي، (۱۹/۱۳۵)، واتفسير القرطبي، (۲/۱۳)، والمحيط في التفسير، (۲/٤٧٤)، والتحرير والتنوير، (۱۶/۳۸).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٤٨٤)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٧٤)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٧٤)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٢)، و«تفسير القرطبي» (٣٦/ ٢٨)، و«تفسير القرطبي» (٧١/ ٣٠)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٩)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (١٤٣/٢١)، و«معاني القرآن» للزجاج (٤٤٣/٤)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٢٤٨)، و«اللباب في علوم الكتاب» (٧٦/١٨)، والمصادر السابقة.

لا يُرهِبُ ابنَ العَمِّ منِّيَ صَولَةٌ ولا أَخْتَنِي (١) مِن صَولَةِ المُتَهَدِّدِ والنِّي إِن الْعَمِّ المُتَهَدِّدِ والنِّي إِن أَوْعَدْتُهُ وَعَدْتُهُ لَمُخْلِفُ إيعادي ومُنْجِزُ مَوعِدي (٢)

أو يكون المقصود: الوعيد، ويعبِّر به عن التهديد بالشيء المكروه؛ ولذا جاء الوعد بالجنة والوعيد بالنار، والوعد بالرضا والوعيد بالسخط، والوعد بالمغفرة والوعيد بالأخذ، فالآية تحتمل أنها للوعد الحسن إذا حملنا «توعد» على: تعطى وعدًا، ويحتمل أن تكون وعيدًا فيكون معنى ﴿ وَعُدُونَ ﴾ أي: تتوعّدون به.

والأقرب شمولها للمعنيين؛ لأن السورة كانت خطابًا لمشركي مكة، وخطابًا للنبي ﷺ والمؤمنين معه، ففيها الوعد وفيها الوعيد؛ ولذلك جاء في السورة الحديث عن النار.

﴿ وَإِنَّا لَذِينَ لَوَقِمٌ ١٠٠٠ ﴾: ﴿ الدِّينَ ﴾: الجزاء، وقولهم: يدينه، أي: يجازيه ٣٠٠.

والمعنى: أن المجازاة والفصل بين الناس وإيصال الحقوق لأصحابها ومعاقبة المكذِّبين ومجازاة الطائعين، كل ذلك واقع لا مرية فيه (٤).

وليس في الآيتين تكرار، والأقرب أن الآية الأولى تتعلَّق بوعد الدنيا ووعيدها، والثانية تتعلَّق بوعد الآخرة ووعيدها (٥٠)، فكل ما وعد الله تعالى به المؤمنين فهو وعد صادق: ﴿ وَعَدَ اللهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمُلُواْ الصَّنطِخَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ وعد صادق: ﴿ وَعَدَ اللهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمُلُواْ الصَّنطِخَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ ونصره، وأن يبلغ ما يَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ﴾ [النور: ٥٥]، ووعدهم تعالى بعز هذا الدين ونصره، وأن يبلغ ما

<sup>(</sup>١) اختناً منه: استَتُر خَوْفًا.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه في السورة ﴿ قَ ﴾ : ﴿ هَٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ۞ ﴾ .

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٤٨٥)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٧٤)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٠٧٧)، وما سيأتي في «سورة الانفطار»: ﴿كَلَا بَلْ نُكَذِّبُونَ بَالِدَينِ ۗ

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٤١)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٢)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٨٣)، و «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٦٢)، و «تفسير الواحدي (٢٨/ ٢٨٠)، و «تفسير القرطبي» (٧/ ٣٤٠)، و «التحرير والتنوير» (٣٤/ ٢٤٢).

 <sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٠٦)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٩٤٥)، و«روح البيان» (٩/ ١٤٩)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٣٩)، والمصادر السابقة.

بلغَ الليلُ والنهارُ(١)، والوعد بالحياة الطيبة لمَن آمن وعمل صالحًا، وهناك وعيد الكافرين بالأخذ والعقاب إن لم يؤمنوا، فذلك كله سوف يقع في الدنيا، وكذلك الدين الذي هو الجزاء الأخروي، فهو واقع أيضًا.

#### \* ﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ ﴿ ﴾:

العادة أن يأتي ذكر السماوات بالجمع ﴿ سَبْعَ سَمَوْتَ طِبَاقًا ﴾ [الملك: ٣]، وهنا أقسم بـ «السماء»، وكأن المقصود جنس السماوات، أو السماء الأولى التي تلينا مما يراه الخلق، أو المقصود: كل ما علا وارتفع (٢).

#### وفي تفسير ﴿ ٱلْحُبُكِ ﴾ أكثر من خمسة أقوال:

١ - منها قول ابن عباس رَمَالِيَّهُ عَنْهُ: إن المقصود بـ ﴿ ٱلْخُبُكِ ﴾: الحُسن والجمال ٣٠).

٢- الزينة في السماء، وهو قريب منه(٤).

٣- الطرائق، كما هو شأن ماء البِركة إذا قُذف فيها بحجارة تصبح طرائق، وكذلك الرِّمال في الصحراء إذا ضربتها الرياح أصبحت طبقاتٍ بعضها إلى جوار بعض، فهذه يسمونها حُبُكًا(٥).

<sup>(</sup>١) كما عند أحمد (١٦٩٥٧)، والحاكم (٤/ ٤٣٠)، وغيرهما، من حديث تميم الدَّاري وَعَلَقَهَا قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: البيلُفَنَّ هذا الأمرُ ما بلغَ الليلُ والنهارُ، ولا يتركُ اللهُ بيتَ مَدَر ولا وَبَر إلا أدخلَهُ الله هذا الدينَ، بعزِّ عزيز أو بذُلُ ذليل، عزَّا يُعِزُّ اللهُ به الإسلام، وذُلَّا يُذِلُ اللهُ به الكفرَ». وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٢، ٣)، وما سيأتي في «سورة القلم»: ﴿وَمَاهُولَا لَا يُكَلِّ إِلْفَاكِمِينَ ٢٠٥٠).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٤٢٧) ﴿ س م ا»، وما تقدم في ﴿ سورة ﴿ قَ ﴾ ؛
 ﴿ أَفَلَرَ يَنظُرُوٓا إِلَى السَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ۞ ﴾ ، وما سيأتي في ﴿ سورة النازعات ﴾ : ﴿ وَالسَّمَآءِ وَمَا بَننَهَا ۞ ﴾ .
 النازعات » : ﴿ وَالسَّمَا أَنتُمْ أَنتُهُ مَنْنَهَا ۞ ﴾ ، و ﴿ سورة الشمس » : ﴿ وَالسَّمَاةِ وَمَا بَننَهَا ۞ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: اتفسير السمرقندي، (٣/ ٣٤٢)، و التفسير البسيط، للواحدي (٢٠/ ٢٩)، و اتفسير ابن كثير، (٧/ ٤١٤)، و اقتح البيان في مقاصد القرآن، (١٣/ ١٩١)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٤٨٧)، و«تفسير الثعلبي» (١١٠/٩)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١٠/٣٠)، و«المداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٠٧)، و«تفسير البغوي» (١/ ٢٨١)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٢)، و«تفسير القرطبي» (١/ ٣١)، و«فتح القدير» (٥/ ٩٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٢٧)، و «تفسير الطبري» (٢١/ ٤٨٥)، و «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٨٣)، و «التفسير البسيط» للواحدي (٢٠/ ٤٣٠)، والمصادر السابقة.

الشدة والقوة (١)، ومنها يقال: الحَبْكة، وحَبَكَ الكتاب، وحَبَكَ القول، إذا كان محكمًا مضبوطًا، وحتى المؤامرة يقول الناس: قد حَبَكَ فلانٌ مؤامرة، إذا أتقنها ولم يدع فيها ثغرة (٢)، فيكون المقصود إذًا: الإتقان والضبط والقوة. والقوة في الجمال، كما أن الجمال في القوة، فهو هنا قريب من قوله سبحانه: ﴿مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّحْنَنِ مِن تَفَوْفُورٍ أَنَّ فَارْجِعِ ٱلْبَصَرَهَلَ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ (٢) [الملك: ٣].

\* ﴿ إِنَّكُرْ لَفِي قَوْلِ مُخْتَلِفِ ۞ يُوْفِكُ عَنْدُ مَنْ أُفِكَ ۞ ﴿ :

خطاب لكفار قريش الذين قالوا عنه ﷺ: إنه ساحر وشاعر وكاهن، وعلى اختلاف ما قالوه فهو قول واحد في مآله يجتمع على الكفر، وهو مختلف، وهذا سر التعجيب منهم والقَسَم عليهم، فأقسم تعجيبًا من حالهم، فهم في غاية التناقض، وقولهم مضطربٌ فاسد؛ ولهذا امتن الله بكون القرآن كلامًا منضبطًا يُصدِّق بعضُه بعضًا: ﴿اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَبًا مُتَشَيِهًا مَثَانِي ﴾ [الزمر: ٢٣]، وقال: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِاللّهِ لَوَجَدُواْفِيهِ آخْفِلَاهًا كَثِيرًا الله النساء: ٨٢].

والأَفْك هو: الصَّرْف، يقال: إنسان مأفوك، أي: مصروف، والصحيح أن المقصود: يُصرف عن الإيمان مَن لم يشأ الله تعالى له الهداية (٤).

ويحتمل أن يكون المعنى: يُصرف عن الحقّ بسبب هذا القول الذي تقولونه (٥٠)، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِيٓ ءَالِهَ لِنَاعَن قَرْلِكَ ﴾ [هود: ٥٣]،

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٤٨٩)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٧٥)، و«تفسير الثعلبي»

<sup>(</sup>٩/ ١١٠)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٢)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٣١)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «لسان العرب» (١٠/ ٤٠٧)، و «تاج العروس» (٢٧/ ١٠٤ – ١٠٥) «ح ب ك».

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في (سورة الملك).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٤٩٠)، و«تفسير الماوردي» (٣٦٣/٥)، و«الكشاف» (۴۹۷٪)، و«الكشاف» (۳۹۷٪)، و«المحرر الوجيز» (۲۲/ ۲۲٪)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۳۳٪)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ٤١٪)، و«فتح القدير» (٥/ / ۲٪).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٣/ ٥٦٨)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٣٧٢)، و«روح البيان» (٩/ ١٥٠)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (١٩٢ /١٩)، والمصادر السابقة.

أي: بسبب قولك، أو من أجل قولك (١)، فهكذا هنا، يُؤفك بسبب هذا القول المختلف؛ لأن كفار مكة كانوا يتصدون لمن يدخل مكة، وقد تقاسموا أطرافها فيقولون: خرج عندنا رجل صابئ غيَّر ديننا وسبَّ ألهتنا وشتم أجدادنا وفَرَّق جماعتنا، وإنه مريض، ونحن نطلبُ له الطب.

ويأتي آخر فيقول: إنه ساحر، له زَمْزَمة(٢) يفرِّق بين المرء وزوجه.

وآخر يقول: إنه شاعر، له رَجَزٌ وله قَصِيد.

ورابع يقول: إنه كاهن، عنده كلام الكُهَّان وأقاويلهم.

فلا يزال الناس يسمعون هذا الكلام حتى وصل الحال ببعضهم إلى أن يضع القطن في أذنه حتى لا يتسرَّب إليه شيء من كلام رسول الله ﷺ، فيُصرَفون عن الإيمان بهذا التشويه الذي مارسه كفار مكة (٣).

#### \* ﴿ فَيْلَ ٱلْخَرَّصُونَ ١٠٠٠ ):

والقتل لا يُقصد به معناه الذي هو الذَّبْح، وإنما هو في جاري لغة العرب: اللَّعن (٤).

وهذا إذا كان دعاء عليهم، فالدعاء من الله تعالى واجب واقع (٥)، ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ ﴿ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۲/ ٤٤٥)، و«تفسير السمعاني» (۲/ ٤٣٥)، و«روح المعاني» (۲/ ٢٧٩). (۲/ ۲۷۹).

<sup>(</sup>٢) أي: كلام خفي لا يُفهم.

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في اسورة القلم؟: ﴿مَآ أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ۞﴾، واسورة المدثر؟: ﴿ ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيـدًا ۞﴾، واسورة النبأ»: ﴿الَّذِي هُرْفِيهِ تُخْلِلْفُونَ۞﴾، واسورة التكوير؟: ﴿وَمَاصَاحِبُكُمُ بِمَجْنُونِ ۞﴾.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٤٩٢)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٢٤٦)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٣)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤١٥)، وما سيأتي في «سورة البروج»: ﴿ قُيْلَ آمْحَتُ ٱلْأُخْدُودِ ﴿ آ﴾. وينظر أيضًا: «تهذيب اللغة» (٧/ ٦٠)، و «لسان العرب» (٧/ ٢١) «ق ت ل».

<sup>(</sup>٥) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٥٥٥) «ق ت ل».

منه(۱).

والله تعالى يربِّينا في هذه الآية الكريمة على التحرِّي والتثبُّت؛ لأنه سبحانه لعن الذين يتخرَّصون زُورًا وكذبًا، ويتكلمون بغير علم، ولا حجة ولا هُدى ولا كتاب منير.

#### وهل كل خَرْص مذموم؟

الخَرْص جاء في الشريعة في أشياء مادية، مثل: خَرْص النخل، وهو: أن يُقدَّر ما تحمله النَّخيل من التمر، دون أن يُوزن أو يُكال، بناءً على الخبرة، فهذا مشروع للحاجة؛ لأنه في حال لا يمكن فيه إلا الخَرْص (٢).

أما المذموم فهو كلام الإنسان في أمور لا يملك فيها خبرة، كالخَرْص في قضايا الاعتقاد، ومسائل الدار الآخرة والغيبيات التي هي موقوفة على الوحي، كالجنة والنار والإلوهية والبعث والحساب، هذه قضايا أصول لا ينبغي للإنسان أن يقول فيها بناءً على مجرد الخررص ولا التَّخْمين، بل ولا مجرد النظر العقلي إذا لم يكن عنده خبر من الوحى.

\* ولذا وصف الخرَّاصين بالغفلة في الآية بعدها: ﴿ ٱلَّذِينَ ثُمَّ فِي غَمْرَةِ سَاهُونَ ﴿ ﴾:

الغَمْرة: ما يغمر الإنسان، فيغطِّيه ويغلب عليه (٣)، فهم غافلون عن الإيمان،

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٣)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ١٦٤)، و«تفسير القرطبي»
 (٧١/ ٣٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٣٤٣)، والمصادر السابقة.

وينظر أيضًا: ﴿لسان العربِ ﴿ ٧/ ٢١)، و﴿تاج العروسِ ﴿ ١٧/ ٥٤٥) ﴿خ ر صُ.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٤)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۳٤)، و«فتح القدير»
 (٥/ ١٠٠)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (۱۹۲/ ۱۹۲).

وينظر أيضًا: «العين» (٤/ ١٨٣)، و«جمهرة اللغة» (١/ ٥٨٥)، و«لسان العرب، (٧/ ٢١) دخ ر ص».

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير القرطبي» (١٧/ ٣٤)، و«البحر المحيط في التفسير» (٧/ ٥٤٥)، و«الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (٨/ ٣٥٠)، و«فتح القدير» (٢/ ١٦٠).

وينظر أيضًا: «المحكم والمحيط الأعظم» (٥/ ٥٢٠)، و«لسان العرب، (٥/ ٢٩) «غ م ر».

وهذا ما يسمى بكفر الإعراض.

والله تعالى يذكر من المشركين مَن كفروا وجحدوا عن علم، كما في قوله سبحانه: ﴿وَجَمَدُواْ بِهَا وَاَسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً ﴾ [النمل: ١٤]، ويذكر عن طائفة أخرى حالًا آخر، فيقول: ﴿بَلَأَ كَثَرُهُو لَا يَعْلَمُونَ ٱلْحَقَّ فَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فَثَمَّة مَن يكون كفره بسبب الجهل، وكم من كافر كان يجهل الإسلام وحقائقه، فلما بلغته الحجة أسلم، كما ذكر تعالى عن الجنِّ: ﴿وَإِذْ صَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنصِتُوا فَلَمَّا فُضِى وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ( ) ( الأحقاف: ٢٩].

\* ولعل القَسَم في أول السورة هو لمعالجة هذا الإعراض؛ حيث فِئام من الناس مشغولون بالكَدْح في طلب المعيشة، ولا وقت لديهم لأن ينظروا ويبحثوا فهم غافلون، ويأتي القَسَم ليصدم عقولهم، فهم ساهون معرضون إذا حُدِّثوا عن الآخرة حوَّلوا الجِدَّ إلى هزل، وطفقوا ﴿يَسْعَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِينِ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله

يتساءلون: متى هو؟ سؤال الساخر الهازل، لا سؤال المسترشد!

والسؤال عن الوقت يدل على قلة الاهتمام؛ فليست القضية: متى يوم الدِّين، بل: ماذا أعددتَ ليوم الدِّين الذي هو آتٍ لا محالة؛ ولأنه سؤال استهزاء ولا مبالاة لم يجبهم على السؤال.

وثمة جواب ثان، وهو أن يقال: إن الساعة بالنسبة لكم هي اللحظة التي

<sup>(</sup>١) وينظر ما سيأتي في «سورة الجن».

تغادرون فيها الدنيا: «مَن مات، فقد قامت قيامته»(١).

#### \* ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴿ ١٠٠٠ ﴾:

لما كان السؤال سؤال سُخرية، أُجيب بالوعيد والتهديد، ولم يقل تعالى هنا: «يوم هم في النار يُفتنونَ». فكأنهم كانوا مقبلين على النار ولمَّا يدخلوها بعد، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ ﴾ [الأنعام: ٢٧]، فهذا نوع من العذاب، أنهم يُعرضون على النار و ﴿ يُفْنَنُونَ ﴾ أي: يُحرقون، وهو من قولهم: فتنت الذهب، أي: أحرقته لتختبره، وأصل الفتنة: الاختبار (٢).

ويمكن أن يكون مجرد رؤية العذاب وانتظاره هو فتنة بالنسبة لهم، وهذا يناسب الفتنة التي كانوا يفتنون بها المسلمين، كما وقع لبلال وعمار وصُهيب وسُمَيَّة رَعِلَقَهُمَنْ (٣).

## \* ﴿ ذُوقُواْ فِنْنَتَكُرْ هَاذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ - تَسْتَعْجِلُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾:

وقد كانوا يقولون: ﴿رَبُّنَا عَجِللَّنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْجِسَابِ ٣٠٠ ﴾ [ص: ١٦]، ويطلبون

<sup>(</sup>١) رُوي من قول المغيرة بن شعبة رَئِئَلِيَّنَهَءُ. أخرجه الدولابي في «الكنى والأسماء» (٣/ ٩٣٠)، والطبري في «تفسيره» (٢٣/ ٢٣) – ٤٦٩)، والثعلبي في «تفسيره» (١٠/ ٨٢).

ومن قول زياد بن عبد الله النُّميري. أخرجه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٦/ ٢٦٨).

ورُوي مرفوعًا، ولا يصح. ينظر: «تخريج أحاديث الكشاف» (١/ ٤٣٦)، و«المقاصد الحسنة» (٦٠)، و«السلسلة الضعيفة» (٦١، ١١، ٥٤٦٢).

ومعناه في اصحيح البخاري؛ (٦٥١٦، ٦٥١٦)، واصحيح مسلم؛ (٢٩٥٢، ٢٩٥٣) من حديث أنس وعائشة وَعِثَيْمَتُهُ: كان رجالٌ من الأعراب جُفاةً يأتونَ النبيَّ ﷺ فيسألونه: متى الساعةُ؟ فكان ينظرُ إلى أصغرهم، فيقولُ: (إن يعشُ هذا، لا يدركهُ الهَرَمُ حتى تقومَ عليكم ساعَتُكم، يعنى موتهم.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۹۰ - ۶۹۷)، و «تفسير الماتريدي» (۱۰/ ۳۱۲)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۷۰۷۷)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٤)، و «التفسير البسيط» للواحدي (٤/ ١٧٤)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٣)، و «زاد المسير» (٤/ ١٦٨)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٣٤)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ١٥٥)، و «اللباب في علوم الكتاب» (١٨/ ٥٥)، وما سيأتي في «سورة البروج»: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِنْ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالّ

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في "سورة البروج": ﴿إِنَّ اَلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ اَلصَّىٰلِحَنتِ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْرِي مِن تَحْنِهَا ٱلأَنْهَٰذُوْ ذَلِكَ ٱلْغَوْزُ ٱلْكَبِيرُ ﴿ ﴾.

العذاب، ويقولون: ﴿إِن كَانَ هَذَاهُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِـرَ عَلَيْـنَا حِجَـارَةً مِنَ ٱلسَّـكَمَآ أَوِٱثْـيْنَا بِعَذَابٍ ٱلِيـمِ ﴿ ﴿ الْأَنفال: ٣٢]، فها أنتم ترون عيانًا ما كنتم تطلبونه عاجلا(١)!

#### \* ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونٍ ﴿ اللَّهُ ﴾:

أهل الإيمان متفاوتون في التقوى، فمَن اتَّقى الكفر فله نصيب منها، والذي يتجنب صغائر الذنوب واللَّمم والمتشابهات التي لا يعلمهن كثيرٌ من الناس رغبةً في أن يكتبه الله تعالى في المتقين، هو في الذِّروة العليا منها.

\* ﴿ ءَاخِذِينَ مَا مَانَكُمْ رَبُّهُمُّ إِنَّهُمْ كَانُواْ مِّلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ﴿ ﴾:

وعطاء الله متجدِّد لا ينتهي أبدًا، كلما نالوا منه تجدُّد لهم.

ومن معاني ﴿ اَنِذِينَ ﴾: راضين بما أعطاهم ربُّهم (٢)، واللهُ تعالى يقول لهم: "يا أهلَ الجنة. فيقولون: لبيكَ ربَّنا وسعديْكَ، والخيرُ في يديك. فيقولُ: هل رضيتم؟ فيقولُونَ: وما لنا لا نرضَى يا ربِّ، وقد أعطيتنا ما لم تُعْطِ أحدًا من خلقك! فيقولُ: ألا أعطيكم أفضلَ من ذلك؟ فيقولُ: ألا أعطيكم أفضلَ من ذلك؟ فيقولُ: أحلُّ عليكم بعده أبدًا "٣). قال الله تعالى: ﴿ وَرِضَونَ لُهُ مِن لَكِهِ النوبة: ٢٧].

﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ مِّلَ ذَٰلِكَ مُحْسِنِينَ ﴾: أي: في الدنيا، على القول الراجح (١)، فوصفهم

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٤٩٩)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٤)، و«الكشاف» (٤/ ٣٩٧)، و«الكشاف» (٤/ ٣٩٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٤)، و«زاد المسير» (٤/ ١٦٨)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ١٦٤)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٣٥)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٥١)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٠).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۳۷۹/۹)، و «الكشاف» (۱۸۸/۶)، و «تفسير البيضاوي» (۵/۸۶)، و «تفسير البيضاوي» (۵/۸۶)، و «تفسير أبي السعود» (۱۳۸/۸)، و «روح البيان» (۹/۳۸)، و «تفسير القاسمي» (۹/۳۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٥٤٩، ٧٥١٨)، ومسلم (٢٨٢٩) من حديث أبي سعيد الخدري يَعَلِقَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٧٩)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٠٧٨)، و «التفسير البسيط» للواحدي (٢٥ / ٢٥٠)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٥٣)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٣٥)، و «تفسير الن كثير» (٧/ ٢١٦)، و «فتح القدير» (٥/ ٢٠٠).

بالإحسان، وهو نوعان: إحسان في عبادتهم لربهم، وإحسان إلى الخلق(١). \* وبدأ بالإحسان الأول، فقال: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْیَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ ﴾:

يحتمل أنهم لا ينامون من الليل إلا ﴿ وَلِيلًا ﴾، والنبيُّ عَلِيْهُ كان ينام إلى نصف الليل أو قريبًا من ذلك، ثم يقوم يصلِّي ويُوتر، ثم يضَّطجع حتى يأتيه المؤذِّن (٢)، وأخبر أن أحبَّ الصلاة إلى الله صلاةُ داودَ عَنبالتَكم، وكان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه (٣)، وهذا أكمل الأوصاف، ولم يقم النبيُّ عَلِيْهُ ليلةً كاملة حتى الصباح (٤)، ولا كان أصحابه رَهَا يُعَالِمُ يَفعلون ذلك، وإنما هذا وُجد فيمَن بعدهم.

وقال ابن عباس رَعَلِيَهُ عَنَّى تفسير هذه الآية: ﴿كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَّلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَّلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَّلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ لَا يَأْخَذُونَ مَنْهَا، وَلُو شَيِّنًا ﴾: «لم يكن يمضى عليهم ليلةٌ إلا يأخذونَ منها، ولو شيئًا »(٥).

وهذا من أحسن الأقوال: أنهم لا ينامون ليلةً كاملةً دون أن يكون لهم فيها حظ من القيام، فيقوم الواحد منهم ما شاء الله تعالى له أن يقوم، ثلث الليل، أو ربعه، أو خمسه، أو سدسه، أو عشره، أو يصلِّي وتره؛ ولذلك قيل: إنهم كانوا يصلُّون ما بين المغرب والعشاء (٦).

وحريٌّ بمَن صلَّى العشاء في جماعة، ومَن صلَّى الفجر في جماعة أن يكون له نصيب من هذه الآية، كما قال النبي ﷺ: «مَن صلَّى العشاءَ في جماعة، فكأنما

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير المراغي» (۲٦/ ۱۷۸ - ۱۷۹)، و «تفسير السعدي» (ص۸۰۹)، و «التحرير والتنوير» (۳٤٨/۲٦)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) كما في «صحيح البخاري» (١٨٣، ٩٩٢، ٩٩٢)، و«صحيح مسلم» (٢٥٦) من حديث ابن عباس رَحِلْهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١١٣١)، ومسلم (١١٥٩)، من حديث عبد الله بن عمرو رَهُوَلِيُّهُ عَنَّا.

<sup>(</sup>٤) كما قالت عائشة رَوَلَقَهَمَهُ: ﴿مَا رَأَيتُ رَسُولَ الله ﷺ قَامَ لَيلةً حتى الصباحِ». أخرجه مسلم (٧٤٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٠٠)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٤)، و«تفسير القرطبي» (٧٧/ ٣٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٧١)، و«فتح القدير» (٥/ ٣٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الطبري» (١٦/٢١)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٥)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٦٥)، والمصادر السابقة.

قامَ نصفَ الليل، ومَن صلَّى الصبحَ في جماعة، فكأنما صلَّى الليلَ كلَّه»(١).

وحريٌّ بمَن حافظ على صلاة الوتر- ولو ثلاث ركعات أو خمس أو سبع أو ما تيسر - أن تصدق عليه هذه الآية.

وقال بعض المفسرين: إن ﴿مَا﴾ هنا نافية، يعني: قليلًا من الليل لا يهجعون، أي: قليلًا من الليل يقضونه في الطاعة.

وهذا ضعيف، وقد ردَّه ابن القيم رَحَهُ الله من نحو عشرة أوجه (٢)، فهو منكر في السياق والتركيب اللَّغوي، كما أنه بعيد من حيث المعنى؛ لأنهم لا يُمدحون بمجرد أنهم يتركون قليلًا من الليل يسهرونه ولا ينامونه، وإنما أثنى عليهم بالمجاهدة والمكابدة والصبر الطويل.

والأقرب أنهم كانوا يقومون من الليل ما تيسًر، ومن المعلوم أن الليل يبدأ وقته من غروب الشمس إلى طلوع الفجر، والناس عادة لا ينامون إلا بعد صلاة العشاء بيسير، وربما بعضهم يسامر أهله ثم ينام ثم يقوم لما تيسًر له من قيام الليل ثم ينام، فيكون ما نامه من الليل أقل مما كان فيه مستيقظًا.

ونوم الليل مما امتن الله تعالى به على العباد فقال: ﴿وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ﴿ ﴾ [النبأ: ٩]، والعادات التي طرأت على كثير من الأسر والشباب من السهر على القنوات الفضائية والإنترنت وغيرها هي عادات دخيلة؛ وإلا فإن النبي على كان يكره النوم قبل صلاة العشاء والحديث بعدها (٣)، وكان السهر يُكره إلا لمسافر أو مصل أو ذاكر أو من يسامر امرأته أو ما أشبه ذلك من المعاني والمقاصد الصحيحة، وهذا هو الذي يوافق الفطرة وسنة الحياة، ويساعد على الاستيقاظ المبكر والمبادرة، وصح عنه على النائلة أنه قال: «اللهم بارك لأمتى في بُكورها» (٤).

وهذا الانسياق للفطرة والسنة الطبيعية في بلاد الغرب أظهر منه في بلاد

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٦) من حديث عثمان بن عفان رَوَاللَّهُ عَنْد.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «التبيان في أقسام القرآن» (ص٢٩١ - ٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٤٧)، ومسلم (٦٤٧)، من حديث أبي بَرْزةَ الأسْلمي يَعْلِلْهُ عَلْد.

<sup>(</sup>٤) سيأتي تخريجه في «سورة الضحى»: ﴿وَالضَّحَىٰ ﴿ وَالضَّحَىٰ اللَّهِ إِذَا سَجَىٰ ۞﴾.

الإسلام والعروبة، فبمجرد ما تغيب الشمس يضعف دبيب الحياة في بلادهم، وتهدأ الطرق وتخلو من السابلة وتغلق الدَّكاكين، ويأوي الناس إلى بيوتهم ومهاجعهم، ثم يستيقظون في الصباح الباكر، في حين أن العواصم الإسلامية لا تهدأ ولا تنام! فهذه من العادات التي ينبغي أن تُعالج وتُصحَّح.

#### \* ﴿ وَبِالْأَسْعَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ ﴾:

السَّحَر هو: آخر الليل<sup>(١)</sup>، وهو وقت التنزُّل الإلهي، حين يقول ربُّنا: هل من سائل؟ هل من داع؟ هل من مستغفر؟<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۷۰۸۳)، و تفسير الماوردي، (٥/ ٣٦٦)، و المحرر الوجيز» (١/ ١١٤)، و "تفسير النسفي» (٣/ ٣٧٣)، و «تفسير الثعالبي» (٥/ ٢٩٩).

وينظر أيضًا: «المفردات في غريب القرآن» (ص٤٠١)، و«تاج العروس» (١١/١١٥) «س ح ر»، وما سيأتي في «سورة نوح»: ﴿ فَقُلْتُ ٱسۡتَغْفِرُواْرَيَّكُمْ إِنَّهُكَاكَ غَفَارًا ۞﴾.

<sup>(</sup>٢) كما في اصحيح البخاري؛ (١١٤٥)، واصحيح مسلم؛ (٧٥٨) من حديث أبي هريرة وَوَلَلْتَهَـُنَـُد. وينظر ما سيأتي في اسورة الفجرا: ﴿وَالْفَجْرِ۞﴾.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٩٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢٢١١٩)، ٢٢١٢٦)، وعبد بن حميد (١٢٠)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٩٠)، وأبو داود (٢٠٢٠)، والنسائي (٣/ ٥٣)، وابن خزيمة (٢٥٧)، وابن حبان (٢٠٢٠)، والحاكم (١/ ٢٧٣) من حديث معاذ رَمِّ اللَّهُ عَنْهُ.

وربما كانوا يستغفرون عن ذلك القليل من الليل الذي هجعوه!

إن قيام الليل للصلاة والقرآن والمرواحة بين الأقدام يمنح القلب استحضارًا لعظمة الرب وقربه، ويهيِّئ الجو للمناجاة الصافية، ويجمع الروح على معنى الوحدانية، ويصفِّي النفس من الشواغل والازدحام والضَّجِيج.

وكأن المتهجِّد يقترب من العوالم الإيمانية ويكتشفها شيئًا فشيئًا، ويشعر أنه يقرأ القرآن لأول مرة، ولو كان حفظه في صباه.

وهذا زادٌ لقطع مشوار الحياة بصبر ورضا وإيمان، مهما اعتراه من البلاء والهم والعناء والصّعاب، ويعطي لكل شيء جمال ما فيه من معنى ومبنى؛ فهي صادرة من الله الذى تخاطبه وتناجيه وتطلب قربه.

وهو زادٌ للآخرة وزُلْفى إلى الله ورِفعة في درجات الجنة، والمحجوب عن ربه في الدنيا محجوب عنه في الآخرة: ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَتَهَجَدْ بِهِ ـ نَافِلَةٌ لَكَ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٧٩].

#### \* ﴿ وَفِي آَمُولِهِمْ حَقُّ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ١٠٠٠ ):

فهم ليسوا دراويش، كما يظن الجاهلون، وحينما وصفهم تعالى بالقيام والصلاة لم يكن معنى ذلك أنهم لا يطلبون الرزق، كلا، فهم أصحاب تجارات ومضاربات، وإذا دخل أحدُهم المسجد قال: «اللهمَّ اغفرُ لي ذنوبي، وافتحُ لي أبوابَ رحمتك»(۱)، وأقبل على ربه يتعبَّد ويستغفر، فإذا خرج من المسجد منصرفًا من صلاته قال: «اللهمَّ أغفرُ لي ذنوبي، وافتحْ لي أبوابَ فضلك»(۱)؛ مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَصِيبَ الصَّلَوةُ فَأَنتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْنَعُوا مِن فَضَلِ اللّهِ ﴾ [الجمعة: ١٠]. وكانوا ﴿ لا نُلْهِمِ مَ يَحَدَةً وَلا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوةِ وَإِينَا مِالنَّو ﴾ [النور: ٣٧].

وهذا الحق المذكور كان قبل أن تُفرض الزكاة؛ لأن السورة مكية، وفرض

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٦٤١٦، ٢٦٤١٧، ٢٦٤١٩)، والترمذي (٣١٤)، وابن ماجه (٧٧١) من حديث فاطمة بنت رسول الله ﷺ. وينظر: «نتائج الأفكار» (١/ ٢٧٠– ٢٨١).

وفي "صحيح مسلم" (٧١٣) من حديث أبي حُميد أو أبي أسيد رَوَالِقَهُمَاءُ نحوه.

<sup>(</sup>٢) جزء من الحديث السابق.

الزكاة كان بالمدينة(١).

وهو إما أن يكون حقًا فرضه الله من غير تحديد، أو يكون شيئًا هم فرضوه شكرًا لله تعالى (٢)، فيُطعمون الناس؛ كما قال: ﴿وَيُطِعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِهِ مِسْكِينَا وَيَتَعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِهِ مِسْكِينَا وَيَتَعِمَا وَأَسِيرًا (١) ﴿ وَيُطعِمُونَ ٱلطّعَامَ عَلَىٰ حُبِهِ مِسْكِينَا وَيَتِمَا وَأَسِيرًا (١) ﴾ [الإنسان: ٨]، وهو حبُّ لا يُنسيهم حق السائل والمحروم، وهذا من الاعتدال في شخصية المسلم وتحقيق التوازن فيما بين رغبات الدنيا ونعيم الآخرة وما بين حق الله وحق العباد.

والسائل: الذي يتعرَّض بالسؤال (٣)، وأصل السؤال مذموم: «مَن سألَ وله ما يُغْنيه جاءتْ يومَ القيامة خُمُوشٌ، أو خُدُوشٌ، أو كُدُوحٌ في وجهه» (٤). ومن المتعيَّن على الجهات المعنية في العالم الإسلامي أن تمنع التسوُّل في المساجد والتجمعات العامة؛ لأنه أصبح بابًا في الاحتيال والخداع وإشغال الناس عن ذكر الله وعن الصلاة، ومن المتعيَّن إيصال الحقوق إلى المستحقِّين دون أن يحوجهم الحال إلى أن يتعرَّضوا لذُلِّ السؤال، وإراقة ماء الوجه.

وفي المَحروم ثمانية أقوال (٥)، لعلها من قبيل تفسير الشيء بمثاله، وأكثرها صحيح، وهو يصدق على الفقير؛ لأنه محروم من المال، ويصدق على المتعفّف

<sup>(</sup>١) ينظر: "المحرر الوجيز" (٥/ ١٧٥)، و"تفسير القرطبي" (١٧/ ٣٨)، و"تفسير ابن جزي"

<sup>(</sup>٢/ ٣٠٨)، و «البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٥٢)، و «تفسير ابن كثير» (٥/ ٤٦٢)، و «فتح القدير»

<sup>(</sup>٥/ ١٠١)، و•كتاب الزكاة من شرح بلوغ المرام، (ص١٧ - ٢١)، وما سيأتي في •سورة المعارج»: ﴿وَاَلَّذِينَ فِهَ أَمْوَلِهُمْ مَقَّ مُعَلُومٌ ۞ لِلسَّالِمِ وَالْمَعْرُورِ ۞﴾، وأول •سورة الأعلى».

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۸/ ۱۷۰)، و«تفسير الخازن» (۱۹٤/٤)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۱۸۵)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٨٥)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١١٢)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٨٤)، و«تفسير ابن كثير» (٢٨/ ٢٨٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٨)، و«فتح القدير» (٥/ ٢٠١)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطيالسي (٢٥٢)، وأحمد (٣٦٧٥)، وأبو داود (١٦٢٦)، والترمذي (٦٥٠)، والنسائي (٥/ ٩٧)، والحاكم (١/ ٤٠٧) من حديث ابن مسعود يَعَلِيَّهَا ثَهُ. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٤٩٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢١٥)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٨٠)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٦)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٣٨).

الذي لا يسأل الناس؛ لأنه جاء هنا في مقابل السائل.

#### \* ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَ ۗ لِلْمُوقِنِينَ ١٠٠٠ ﴾:

بعد ذكر الآخرة ومصير الكاذبين ومصير المؤمنين جاءت هذه الآية انتقالًا إلى جولة في كتاب الكون المفتوح، ودعوة إلى التأمل في البرِّ والبحر والنبات، وخصَّها لقربها من المخاطبين؛ فهم يمشون عليها، ويبنون، ويتصرَّفون، ولهم فيها مآكل ومشارب وسُبل وطرائق(۱).

#### \* ﴿ وَفِي أَنفُسِكُو ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴿ ﴾:

أي: في أبدانكم وما رُكِّب فيها من بديع الخلق (٢)، والاستفهام استنكاري (٣) وهو تعجيب من حال الذين يغفلون عن أقرب الآيات إليهم المكتنزة بها أبدانهم، في السماوات أو في الأرض، وفي أنفسهم.

#### \* ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآ ِ رِزْفَكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ۞ ﴾:

قد يكون المقصود بـ«الرزق»: المطر<sup>(٤)</sup>، وهو الذي أقسم الله تعالى به على رأي بعض المفسرين بـ«الذاريات والجاريات والحاملات»(٥)، ومن معانيها السَّحاب، والسماء: كل ما علا وارتفع(٢)، فالسَّحاب فيه الرزق للعباد، كما قال

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۱/۲۱)، و«تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۸۱)، و«التفسير البسيط» للواحدى (۲۱/ ٤٤)، و «الكشاف» (٤/ ٩٩٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٧)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٥)، و «تفسير الرازي» (٢/ ١٧٢)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٢٠٨)، و «تفسير النرو» (٥/ ١٠٢)، و «تفسير القرطبي» (١/ ٤٠٨)، و «تفسير البنان» (١/ ١٥٨)، و «تفسير المنار» (١١/ ٣٩٦)، و «التحرير والتنوير» (١٢/ ٣٩٦)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٥٢٠)، و «تفسير الماتريدي» (١٠/ ٢٣٠)، و «تفسير الثعلبي» (٩/ ١١٣)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٧)، و «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٧٢)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٥) ينظر ما تقدم في أول السورة.

<sup>(</sup>٦) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٤٢٧) «س م ا»، وما تقدم في «سورة ﴿قَ﴾»: ﴿ أَنَكُرُ يَنْظُرُوٓا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَالِمَا مِن فُرُوجٍ ۞ ﴾، وماسيأتي في «سورة النازعات»: ﴿ أَنتُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَرِ اَلسّمَا ﴾، و • سورة الشمس • ﴿ وَالسِّمَةِ وَمَا بَنَهَا ۞ ﴾.

سبحانه: ﴿ رِّزْفًا لِّلْعِبَادِ ﴾ [ق: ١١].

أو يكون المقصود: رزق العباد المكتوب في اللَّوح المحفوظ الذي فيه كل شيء مما كُتب للإنسان من عمله وأجله ورزقه وشقي أو سعيد (١).

والسماء هي: السماوات التي فيها الملائكة المكلَّفون بأرزاق العباد، ولهذا عطف عليه: ﴿ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾، وهو يشمل ما في الكتاب المحفوظ، ويشمل الآخرة: الجنة والنار، ووعد النصر للمؤمنين والبوار للكافرين (٢).

#### \* ﴿ فَوَرَبِّ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ, لَحَقُّ مِثْلَ مَاۤ أَنَّكُمْ نَطِقُونَ ١٠٠٠ \*:

يُقسم تعالى برب هذه السماء التي فيها ﴿ رِزْفَكُو وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ آ﴾، وهذه الأرض التي فيها ﴿ عَلَيْ أَنْ الله على أن الوحي حقِّ (٣)، فبعدما أقسم برالذاريات وبر السماء ذات الحُبك ، انتقل إلى القسم بربها سبحانه: ﴿ إِنَّهُ وَلَا الذَّي مَا أَنَّكُمْ نَطِقُونَ ﴿ آ﴾ أي: هذا الذي أخبرناكم به من أمر القيامة والبعث والحساب والجزاء، حقٌ لا شك فيه، مثلما أن الواحد منكم ينطق ويتكلم (٤)، والنطق بالنسبة لكم أمر متحقّق:

### فهُنَّ ووادي الرَّسِّ كاليَدِ للفَم<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير التستري» (ص١٥٥)، و «تفسير الماتريدي» (١١/ ٢٥٥)، و «تفسير الماوردي» (١٨/ ٢٥٠). ( ( ١٨٠ / ٢٦).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: "تفسير الطبري" (۱/ ۲۱)، و "تفسير السمرقندي" (۳/ ۳٤۳)، و "تفسير الماوردي" (٥/ ٣٤٣)، و "تفسير القرطبي" (٥/ ٣٤٣)، و "تفسير القرطبي" (٥/ ١٧٦).
 (۷۱/ ۱۷).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٢٥)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٨)، و «تفسير السمعاني»
 (٥/ ٥٥٠)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٢٠)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٣/ ١٢٧)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٨٢)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢٨ / ٢٨٤)، و«تفسير البغوي» (٢٨٤ / ٢٨٤)، و«تفسير الرازي» (٢٨ / ١٧٢)، ووتفسير القرطبي» (١٧٢ / ٢٨)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٥) تقدم تَحْرِيجه في السورة ﴿ قَ ﴾ »: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَتَعَلَّمُ مَا تُوسَوِسُ بِهِ مَقْسُكُم ۗ وَتَحَنُ ٱقْرَبُ إِلَيْهِ مِنَ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ٣ ﴾ منسوبًا إلى زُهير بن أبى سُلْمَى.

يعني أن الأمر أقرب من يدك إلى فمك.

\* ﴿ هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ ضَيْفٍ إِبْرَهِمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ ١٠٠ ﴾:

هنا سياق جديد في شأن قصة من أشهر قصص إبراهيم الخليل عَيْبَالسَامَ، والسؤال تبجيل وتفخيم للأمر(١)؛ لأنها عبرة وعظة، وهو أسلوب مألوف في القرآن، كقوله: ﴿هَلْ أَنْنُكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ النازعات: ١٥]، وقوله: ﴿هَلْ أَنْنُكَ حَدِيثُ اللّهَ عَدِيثُ اللّهَ عَدِيثُ اللّهَ عَدِيثُ اللّهَ عَدِيثُ اللّهَ عَدِيثُ اللّه عَدْ الله عَدْ اللّه عَدْ اللّهُ عَدْ اللّه عَد

وقوله: ﴿ مَلْ أَنَكَ ﴾ بمعنى: قد أتاك، فهو سؤال للتقرير، وفيه تذكير بالقصة، وقد سمَّاه الله تعالى حديثًا، إشارة إلى أنه خبر حقيقي (٢).

و ﴿ ضَيْفِ ﴾: تشمل المفرد والجمع، تقول: عندي ضيف، ولو كان في ضيافتك قبيلة بأكملها (٣).

و ﴿ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ جمع من الملائكة، ووصفهم بـ ﴿ اَلْمُكْرَمِينَ ﴾ أي: من الله سُنِهَانَهُ وَقَالَ (١٠)، كقوله: ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونَ ﴿ آلانبياء: ٢٦ ـ ٢٧].

ويحتمل أن يكون إبراهيم عَلِيالتَكُمْ أكرمهم(٥)؛ لأنهم ضيوفه لا على أنهم

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير البيضاوي» (٥/ ١٤٨)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٣٧٥)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٠٨)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٥٤)، و«روح البيان» (٩/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سيأتي في «سورة النازعات»، و«سورة البروج»، و«سورة الغاشية»: ﴿ هَلْ أَتَنْكَ حَدِيثُ ٱلْفَنَشِيَةِ ١ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٨٣)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ١٧٤)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٨٤)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٣٧٥)، و «البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٥٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٤٤)، و «تفسير الثعلبي» (٩/ ١١٧)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٩)، و «تفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٧٧)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٨٥)، و «زاد المسير» (٤/ ١٠٤)، و «تفسير القرطبي» (١٠٤)، و «فتح القدير» (٥/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٩٢٤)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥٤)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٥٦)، و «تفسير الرازي» (٨/ ١٧٤)، والمصادر السابقة.

ملائكة؛ ولذلك أضافهم أفضل ما تكون الضيافة، كما سوف يتضح من السياق. \* ﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُنكَرُونَ ﴿ كَالِهِ :

﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ ﴾ يفيد أن دخولهم كان مفاجئًا، وكأنه لم يذكر استئذانًا، وقد يكون بيت إبراهيم عَلِيَالسَّلِمْ مفتوحًا للأضياف لا يحتاج الناس فيه إلى استئذان؛ لكونه كريمًا مِضْيافًا(۱)، ﴿فَقَالُواْ سَلَمًا ﴾ أي: نسلِّم عليك سلامًا(۲)، فهو مفعول مطلق، فردَّ عليهم سلامهم بأطيب منه، فقال: ﴿سَلَمٌ ﴾ أي: عليكم ﴿سَلَمٌ ﴾، والجملة الاسمية التي قالها إبراهيم عَيْهَالسَّلَمْ أقوى وأثبت من جملتهم التي هي فعلية، والفعل ليس لها ثبات (۲)، وهذه بداية الكرامة من إبراهيم عَيْهَالسَّلَمْ.

﴿ فَرَمُّ مُنكَرُونَ ﴾: وهذه الكلمة لم يقلها إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمُ لهم مباشرة، وإنما قالها خُفية عنهم (٤)، بمعنى أنه استنكر حالهم؛ فقد كانوا على هيئة شباب في نضارة وجمال.

قيل: هم ثلاثة ملائكة: جبريل وإسرافيل وميكائيل(٥).

وقيل: كانوا عشرة، أو اثنى عشر، أو ثلاثة عشر(٦)، وفي التوراة ذكر هذا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۹/۱۱۷)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٨٥)، و«تفسير القرطبي» (١١٧/٥)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٩٢٤)، و«معاني القرآن» للزجاج (٣/ ١٨٠)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٨٦)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٠٩١)، و«الكشاف» (٤/ ٢٠١)، و«المحرر الوجيز» (٣/ ٣٦٥)، و«تفسير الرازي» (٨/ ١٠٥)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٧٥)، و«روح البيان» (٩/ ١٦١)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (٢٣/ ٢٠٠).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (١٧٨/٤)، و«تفسير البغوي» (١/٥٥٤)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٧٤)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (٥/ ٣٤٢٧)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤٤/١٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٧)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٤٤)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٠٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٤)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٤).

 <sup>(</sup>٦) ينظر: (تفسير السمرقندي) (٣/ ٣٤٤)، و(تفسير الثعلبي) (١١٦/٩)، و(تفسير النسفي)
 (٣/ ٥٧٥)، و(فتح البيان في مقاصد القرآن) (٧/ ١٧٨).

المعني.

وفي بعض الآثار أنهم كانوا ثلاثة في سن الشباب وفي غاية الجمال، ولم يكن يعرفهم، وهذا جزء من الإنكار أنه لم يرهم من قبل، ربما سحنات وجوههم غير مألوفة (١)، كذلك سلامهم كان شيئًا يستغرب، فالناس ما كانوا يحسنون السلام، فهم لما قالوا له: ﴿ سَلَمًا ﴾ كان هذا مما استنكره واستغربه، فضلًا عن أنهم ربما دخلوا دون أن يستأذنوه.

والأظهر أن إمامًا مثل إبراهيم الخليل عَيَهِالتَكُمْ السيد العظيم الذي اتَّخذه الله تعالى خليلًا لديه من قوة الحَدَس والبصيرة والعرفان ما يغوص فيه على دقائق المعاني والأسرار، حتى ولو لم يوجد في ظاهر الحال ما يدل عليها؛ فلذلك أحسَّ أن الأمر ليس طبيعيًّا، وهذا فيه حكمة عملية: أن الإنسان إذا استغرب شيئًا عليه أن يتعامل معه بشكل طبيعي ويبحث بعد ذلك حتى تتضح له الأمور، ولا يستعجل باتخاذ موقف ما، ولا يفجأ الناس بما يستغربون، وينتظر حتى تتكشَّف الأمور بعد ذلك، ومن كمال الضيافة التي عُرف بها ألَّا يواجههم بوصفهم بالنكارة، وقد يكون قالها في نفسه، أو يكون قالها لأهل بيته لما ذهب إليهم ليصنعوا طعامًا.

\* ﴿ فَرَاغَ إِلَىٰٓ أَهْلِهِ، فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ۞ ﴾:

﴿ فَرَاعَ ﴾ أي: ذهب، والرَّوْغ يتميز بكونه ذهاب مع شيء من الخُفية (٢).

﴿ فَجَآءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴾: وهذا دليل على حفاوته وجميل كرمه، وفي آية أخرى جاء التعبير بقوله: ﴿ بِعِجْلِ حَنِيدِ ﴾ [هود: ٦٩]، أي: مشوي (٣)، وهذا أسرع من

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٦/ ٥٦٠)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٤٤)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١١٧)، و«المعدر (٩/ ١١٧)، و«المعدر (١١٧)، و«المعدر (١١٧٠)، و«المعدر (١١٧٠)، و«تفسير ابن كثير» (١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/٥٢٥)، و«الكشاف» (٤٠١/٤)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٠٤)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٣٧٦)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢١١)، و«فتح القدير» (٥/ ٢٠٥).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٦)، و «تفسير السمرقندي» (٢/ ١٦١)، و «تفسير الثعلبي»
 (٥/ ١٧٨)، و «المحرر الوجيز» (٣/ ١٨٨)، و «زاد المسير» (٢/ ٣٨٥)، و «تفسير القرطبي» (٩/ ٦٣)،
 و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢١٤)، و «فتح القدير» (٢/ ٥٨١).

طبخه، والعرب إذا كانوا في سرعة فإنهم يقومون بشيِّ اللحم، ولذلك يقول امرؤ القَيْس:

وظَلَّ طُهاةُ اللَّحمِ ما بَينَ مُنضِجٍ صَفيفَ شِواءٍ أَو قَديرٍ مُعَجَّلِ<sup>(١)</sup> \* ﴿ فَقَرَّبُهُۥ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ۞ ﴾:

﴿ فَقَرَّبَهُ إِلَيْهِم ﴾ وهذا من تمام الضيافة إذ أحضر الطعام وقرَّبه إليهم حتى لا يُحوجهم إلى القيام (٢)، وإن كان هذا من العادات، والعادات بابها واسع، وظروف الناس تختلف، واليوم جرت عادة الناس على إدخال الضيوف إلى الطعام؛ لكون الولائم كبيرة، ولكن ما جرى من خليل الرحمن هنا هو من تحقيق كمال الضيافة في زمنه مع اليُسر والعفوية وعدم التكلُّف، كما في الحديث: "نُهينا عن التكلُّف للضيف» (٣).

﴿قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ﴾: وهذا من حسن البضيافة، لم يقل: «كلوا» على سبيل الأمر، وإنما على سبيل العرض المؤدّب(١)؛ لأن ﴿أَلَا ﴾ حرف استفتاح وعرض(٥)، وفيها الدعوة اللّطيفة لهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: «ديوان امرئ القيس» (ص٦٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «البحر المحيط في التفسير» (٩/٥٥٦)، و«تفسير النيسابوري» (٦/ ١٨٨)، و«نظم الدرر في تناسب الآيات والسور» (١٨/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المبارك في «الزهد» (١٤٠٤)، وأحمد (٢٣٧٣٣)، وابن أبي الدنيا في «الجوع» (٢٦٦)، والطبراني في «الكبير» (٦٠٨٥)، وفي «الأوسط» (٥٩٥٥)، والحاكم (١٢٣/٤)، والبيهقي في «الآداب» (٧٣)، وفي فشعب الإيمان» (٩١٥٣) من حديث سلمان وَعَلَيْتَهَنَّهُ. وينظر: «إرواء الغليل» (١٩٥٧)، وقالسلسلة الصحيحة» (٢٤٤٠)، و«أنيس الساري في تخريج أحاديث فتح الباري، (٨/ ١٩٥٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۸/ ۱۷۷)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٤٨)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٠٣)، و«تفسير النيسابوري» (٢/ ٣٣٣)، و«تفسير النيسابوري» (٢/ ٢٨٨)، ودروح البيان» (٩/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «مشارق الأنوار على صحاح الآثار» (٣٣/١)، و«المحكم والمحيط الأعظم» (١٠/ ٤٤٥)، و«لسان العرب» (١٥/ ٤٣٤)، و«تاج العروس» (٤٠/ ٣٧٧).

# \* ﴿ فَأُوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَا تَخَفُّ وَبَشَرُوهُ بِعُكَمٍ عَلِيمِ ( ) :

﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾: وذلك حين لم يأكلوا؛ وجاء في الآية الأخرى: ﴿ فَأَمَّارَءَا آيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ [هود: ٧٠]، وهذا يؤكّد ما ذكرته آنفًا أنه لم يواجههم بقوله: ﴿ فَوَمْ مُنكَرُونَ ﴾، وإنما قاله في نفسه، فهو لما ﴿ رَءَاۤ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾، وحُقّ له أن يوجّس منهم خِيفة، والضيف إذا لم يأكل فإنه يُخشى منه الغدر، وقد يكون يضمر سوءًا.

وإيجاس الخِيفة لا يعني أنه خاف من أشخاصهم، لكن خاف مما وراءهم وسبب مجيئهم.

وعادةً فإن الأشياء الغامضة تبعث على الخوف، ولذا قالوا له: ﴿لَا تَخَفُّ ﴾؛ فقد ظهر لهم في قَسَمات وجهه ما يدل على توجَّسه(١)، فقالوا له تطمينًا وتبشيرًا: ﴿لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمِ ﴿ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمِ ﴿ ﴾.

وسرعان ما انقلب الخوف بُشرى بغلام، وهو إسحاق(٢)، وأمه سارة زوج إبراهيم عليهم السلام.

ويدل لذلك ما جاء في الآية الأخرى حيث نص الله تعالى على اسم هذا الغلام، فقال: ﴿ فَبَشَرْنَهُ إِلِسْحَنَى وَرَآءِ إِسْحَنَى يَعْقُوبَ ﴿ اللهِ المود: ٧١]، أي: من ولد إسحاق: يعقوب.

وقد حدث من سارة موقف إنساني عظيم فإنها لما كبرت ولم يُولد لها، وعرفت أنها عَقِيم، تحاملت على نفسها وأهدته هاجر من أجل أن تأتيه بغلام، فأذن الله أن يكون إسماعيل ولدًا لهاجر، وأن يكون إسحاق ولدًا لسارة.

ولم يقل: «بغلام جميل، ولا طويل»، وإنما: ﴿عَلِيمِ﴾، وهذا دليل على أن الصفات المعنوية هي التي يجب أن يُحرص عليها ويُمدح بها، وفي الآية الأخرى قال: ﴿ فَبَشَرَنَكُ بِغُلَمٍ عَلِيمٍ النَّ ﴾ [الصافات: ١٠١]، فالآية الأولى – آية الذاريات –

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري، (٢١/ ٢٧٥)، و«تفسير القرطبي، (١٧/ ٤٦).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ۳۷۱)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٥٧)، و«تفسير القرطبي»
 (۷۱/ ۶٦)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٤٨)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٣٧٦)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٥).

في شأن إسحاق، وآية الصافات في شأن إسماعيل، فإسحاق ﴿عَلِيمِ﴾، وإسماعيل ﴿عَلِيمِ ﴾(١).

\* ﴿ فَأَقْبَلَتِ أَمْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزُ عَقِيمٌ ١٠٠٠ ﴾:

﴿ فَأَقَبُكَتِ آمَرُأَتُهُۥ فِي صَرَّقِ ﴾ أي: في صياح وصوت (٢)، وقد تكون هذه «الصَّرَّة» هي قولها: ﴿ يَكُونُلُونَ عَجُوزٌ وَهَلَذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾ [مود: ٧٢].

وذكر هنا أنها صكّت وجهها، أي: ضربته (٣)، وهذه عادة عند النساء، وليست دليلًا على ضعف عقل المرأة، كما يظنه بعضهم، ولا ينبغي أن يقال هذا الكلام في هذا السياق فيكفي من نضج عقلها التضحية التي بذلتها لخليل الرحمن إبراهيم والصبر معه، وهي حركة عفوية تلقائية تعبِّر عن شدة التصديق وشدة الاستغراب! (وَقَالَتَ عُبُوزُ عَقِيمٌ ): فهما سببان لعدم الإنجاب: العُقم، فهي لم تنجب وهي فتاة شابة، فكيف وهي في مرحلة الإياس، وكذلك زوجها شيخ كبير، كما قالت: (يَنوَيلَتَيَ ءَالِدُ وَأَنا عَبُوزٌ وَهَنذا بَعَلِ شَيْخًا إِنَ هَنذالَشَيْءٌ عَجِيبٌ (١٧) [هود: ٧٧]، حتى في بيت النبوة يتكلم أهله بعفوية ويعبِّرون عن مشاعرهم دون تكلُف.

\* ﴿ قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ مُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ٣٠٠ :

هذا قول الملائكة، أخبروها أنه ليس دعاءً ولا تمنيًا، وإنما هو خبرٌ من الله سبحانه (٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«معاني القرآن» للزجاج (۲۱/۳)، و«تفسير السمرقندي» (۲۰/۳)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (۹/ ۱۳۲)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٢٠)، و«المحرر الوجيز» (٤/ ٤٨)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ١١٩)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٧). (٢) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٢/ ٤٦٢)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٥٧)، و«تفسير القرطبي»

<sup>(</sup>١٧/ ٤٦)، و «البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٢٩٥)، و «اللباب في علوم الكتاب» (٥/ ٤٨٥).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: "تفسير مقاتل» (٤/ ١٣٠)، و "تفسير الطبري» (١٥/ ٣٩٥)، و "تفسير السمرقندي»
 (٣/ ٣٤٥)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٤٠٧)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٢٧١)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٨)، و «تفسير القرطبي» (١/ ٤٢)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٥٣٢)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥٥)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٩٥ ٧٠)، و «زاد المسير» (٤/ ١٧١)، و «فتح القدير» (٥/ ١٠٦).

وفي قولهم: ﴿قَالَ رَبُّكِ﴾ إشارة إلى لُطفه سُبْحَانَهُوَتِعَانَ وعطفه على عباده ورحمته بهم.

وخَلِيق بمَن يكون عنده معاناة من العُقم أو الفقر أو المرض أو الهم والغم والخم والخرن والنَّكَد أن يستشعر مثل هذا الموقف، وكيف خرق الله تعالى النواميس والسنن والعادات، ورزقهم الغلام العليم.

والتعبير بالرَّبِّ مع الضمير يُشعرك باللَّطف، فهو ﴿رَبُّكِ ﴾ القريب المجيب الرَّحيم الذي يجيب دعوة الدَّاعي إذا دعاه.

﴿إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْمَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾: فهو ﴿ٱلْمَكِيمُ ﴾ في خلق هذا الغلام، وفي تأخيره، وهو ﴿ٱلْعَلِيمُ ﴾ الذي منح هذا الغلام من علمه، فجاء غلامًا عَلِيمًا، وهو ﴿ٱلْعَلِيمُ ﴾ بالأشياء والأسباب؛ ولذلك لا يعجزه شيء ولا تخفي عليه خافية(١).

ولأنه قول الله العزيز الحكيم فقد أصبح هذا الشيخ المسن وهذه العجوز العَقِيم آباء لأجناس ممتدة من البشرية، فإبراهيم هو أب البشر الثاني، والعرب من ذرية ابنه إسماعيل، واليهود من ذرية إسرائيل وهو: إسحاق.

فإذا بارك الله فلا حدَّ لبركته، ورحمته تجري حيث يرى الناس وحيث لا يرون!

\* وهنا ﴿ ذَهَبَ عَنْ إِنزَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱلْبُشْرَىٰ ﴾، ولكنه بحَدَسه أحسَّ أن إتيانهم لم يكن من أجل هذه البُشرى فحسب، بل البُشرى أمرٌ عارض، ولذا ﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُوا أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ ﴾:

وعادة «الخَطْبُ» لا يقال إلا في الشيء الجليل، وهو لما علم أنهم ملائكة أدرك أن الأمر الذي جاؤوا من أجله عظيم (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٨٦)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٤٧)، و«تفسير النسفي» (٣٨٦/٧)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «المحرر الوجيز» (۳/ ۳٦٦)، و«تفسير الرازي» (۲۸/ ۱۷۸)، و«البحر المحيط في التفسير» (۷/ ۳۷۵)، و«تفسير الثعالبي» (۳/ ۳۸٪)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (۷/ ۱۸۲)، و«التحرير والتنوير» (۲/ ۲۹۰).

#### \* ﴿ قَالُوٓا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ فَوْمِ تُجْرِمِينَ ﴿ ﴾:

وهم قوم لوط<sup>(۱)</sup>، وصفوهم بأنهم ﴿ تَجْرِمِينَ ﴾؛ لأنهم كانوا يشركون بالله، ويفعلون الفاحشة الشاذة؛ كانوا يأتون ﴿ اللهُ كُرَانَ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٥]، لم يسبقهم بهذا أحدٌ من الناس، ويأتونه في ناديهم، ويتعاطونه جهارًا نهارًا، ويصرُّون عليه، ولم يطيعوا نبيَّهم عَنِيالتَكَمْ، فهم مجرمون من ثلاثة أوجه:

١- أعظمها الشرك بالله وتكذيب الأنبياء.

٧- إتيان الفاحشة.

٣- العدوان والبغي؛ حيث دلَّ السياق على أنهم كانوا يتعرَّضون لمن لا يوافقهم، ويعتدون عليه، ويكرهونه على فعل الفاحشة، وقد همُّوا بأضياف نبيَّهم دون حياء، ظائين أنهم من البشر.

#### \* ﴿ لِأُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن طِينِ ( ) :

وهذه الحجارة من أنواع الحجارة الطينية البُركانية التي رفعها الله تعالى إلى السماء ثم أنزلها عليهم.

\* وقد وصفوها بأنها ﴿ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴿ ﴾:

والمعنى: مُعلَّمة (٢)، ليست مثل الحجارة العادية، بل هي حجارة من نوع خاص، والسَّوم هو: العلامة، مثل الوَسْم (٣).

أو يكون المعنى: مكتوبًا عليها اسم صاحبها(٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٣١)، و«تفسير الطبري» (٢١/ ٥٣٢)، و«تفسير السمعاني» (٣٢/ ٢١)، و«تفسير البغوي» (٢٨/ ١٨٥)، و«الكشاف» (٤/ ٢٠٤)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٤٨)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٢٢).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: (تفسير الطبري) (۲۱/ ۵۳۲)، و(تفسير السمرقندي) (۳/ ۳٤٥)، و(تفسير البغوي)
 (٤/ ٢٨٥)، و(تفسير ابن كثير) (٧/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٢٠٤)، و «تفسير البيضاوي» (٥/ ١٤٩)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٣٧٧)، و «تفسير المراغي» (٢/ ٢٧٧)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٢٨٥)، و«الوجيز» للواحدي (ص١٠٣٠)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٥٨)، و«مفاتيح الغيب» (٢٨/ ١٨٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٢٢).

ويحتمل أن معناها: مرسلة من عند ربك (١)، فهو أمر مرتَّب ومقصود من عند الله تعالى ﴿لِلْمُسْرِفِينَ﴾.

والمقصود هنا بالإسراف: أن أمرهم تطوَّر إلى تعاطيها والإعلان بها، والإصرار عليها، والمفاخرة والمباهاة، كما يقع لمَن يُصاب بإدمان الجريمة حين يتحدَّث عن قوته وبطولته، ويسعى لإيقاع غيره، ويحتقر مَن لا يوافقه!

### \* ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَ كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَالْوَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾:

أي: أخرجنا مَن كان في القرية، وهي: سَدُوم، وهي في الشام قريبة من البحر الميت (٢).

والذين خرجوا فعلًا هم آل لُوط، إلا امرأته فلم تكن مؤمنة، ولكنها في الظاهر كانت معدودة من المسلمين، والله أعلم كانت تتظاهر بطاعة لوط، وصفها الله في «سورة التحريم» بالخيانة ﴿فَخَانَتَاهُمَا ﴾ [التحريم: ١٠]، فهي ظاهرًا كانت من المسلمين، لكن في باطنها كانت مع قومها؛ ولذلك قال الله تعالى: ﴿فَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾، والمنافق معدود ظاهرًا من المسلمين، ولكنه ليس من المؤمنين، ولذا وُصف البيت بالإسلام، ولكنه حدَّد الذين أُخرجوا ونَجَوْا بأنهم المؤمنون فحسب (٣).

### \* ﴿ وَرَكَّنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ( اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

أي: جعلنا للعقوبة التي حلَّت بهم آثارًا تدل عليهم، وفي ذلك تحذير من فعلهم (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٢٨٥)، و «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٨٠)، و «مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد» (٢/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٥٣٢)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ٢٠٩٦)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٩)، و«تفسير الرازي» (٨٦/ ١٨١).

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في «سورة التحريم».

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٣٥)، و«تفسير البغوي» (٢٨٦/٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٨٦)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٩)، و«تفسير ابن كثير» (١٧٩ ٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٩)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٧).

#### \* ﴿ وَفِ مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانِ مُّبِينِ ٣ ﴾:

المعنى: ﴿ وَفِي مُوسَى ﴾ آية، كما في قرية قوم لوط آية، والسلطان هو: الحجة البينة، ومنها: الآيات التسع التي بعثه الله تعالى بها(١).

﴿ فَنَوَلًى بِرُكِيهِ ـ وَقَالَ سَحِرُ أَوْ بَحَنُونٌ ۞ فَأَخَذَنَهُ وَيَحْثُودَهُ, فَنَبَذَنَهُم فِي ٱلْمِيمَ وَهُوَ مُلِيمٌ
 ﴿ فَنَوَلَّى بِرُكِيهِ ـ وَقَالَ سَحِرُ أَوْ بَحَنُونٌ ۞ فَأَخَذَنَهُ وَيَحْثُودَهُ, فَنَبَذَنَهُم فِي ٱلْمِيمَ وَهُوَ مُلِيمٌ
 ﴿ فَنَوَلَّ مِنْ اللَّهِ مَا لَكُمْ وَهُو مُلِيمٌ

﴿ فَتَوَلَّى بِرُكِيدِ ﴾ أي: بقوته من أَتْباع وجيش (٢).

﴿ فَأَخَذْتَهُ وَجُودُهُ فَنَهُ نَهُمْ فِي ٱلْيَمَ وَهُو مُلِيمٌ ﴾: وعادةً يكون «النبذ» للشيء الزَّهيد، كنبذ النواة أو نبذ الحَصَاة، و ﴿ ٱلْيَمَ ﴾ هو: البحر (٣)، و ﴿ مُلِيمٌ ﴾ صفة لفرعون، يعني: ملوم، آتِ بما يُلامُ عليه (٤٠).

#### \* ﴿ وَفِي عَادِ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ( ) :

﴿الرِّيحَ ٱلْمَقِيمَ ﴾ هي: الرِّيح التي لا تأتي بخير، فإن الله تعالى يرسل الرِّياح لواقح، كما في قوله: ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيَاحَ لَوَقِحَ ﴾ [الحجر: ٢٢]، لكن هذه الرِّيح عَقِيم، وهذا استعمال قرآني رائع مؤثّر، والعرب يفهمون هذا جيدًا؛ لأنهم كانوا بحاجة إلى الرّياح، وهي علامة على المطر، وكانوا يفرحون بها، وينتظرون ما بعدها، ولذا وصفها بـ ﴿ٱلْمَقِيمَ ﴾! وعبّر عنها بالمفرد؛ ليدل على أنها واحدة لا تختلف

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٣١)، و«تفسير الطبري» (٢١/ ٥٣٤)، و«تفسير السمرقندي» (٣٤ / ٢١)، و«تفسير السمعاني» (٩/ ٢٥٩)، و«الكشاف» (٤٠٣/٤)، و«زاد المسير» (٤/ ١٧١)، و«تفسير القرطبي» (١٧١/٤)، و«تفسير القرطبي» (١٠٧/٥)، وما سيأتي في «سورة القمر»: ﴿ وَلَقَدْجَانَة عَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ ﴿ اللهِ ﴾.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۷۰۹۸)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٧٢)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٠١)، و «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٨٢)، و «تفسير القرطبي» (١٨/ ٤٩)، و «البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٣٤٥)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥٦)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٩)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٧٩)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٨٦)، و «الكشاف» (٤/ ٣٠٣)، و «الكشاف» (٤/ ٣٠٣)، و «تفسير الإيجي» (٤/ ١٩٥)، والمصادر السابقة.

صفتها، بخلاف الرِّياح الملقِّحة(١).

\* ﴿ مَانَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنْتَ عَلَيْهِ إِلَّاجَعَلَتْهُ كَالْرَمِيمِ (١٠٠٠) :

والمقصود: الأشياء التي يتأتَّى فيها الدَّمار، وإلا فإنها لم تهلك الأرض ولا السماء ولا الجبال(٢).

والرَّميم هو: التراب، وقيل: الزرع اليابس البالي الذي وطئته الأقدام وداسته الحيوانات، فلم يبق منه ما يعتد به، وقيل: الرَّماد، والمعنى المشترك بينهما أن الرَّميم هو الشيء المنتهي الحَقِير الذي لا شأن له (٣).

#### \* ﴿ وَفِي نَمُودَ إِذْ قِيلَ لَمُمْ نَمَنَّعُوا حَتَّى حِينٍ ( الله عَن الله عَلَى الله عَن الله عَن

يحتمل أن يكون المقصود: التمتع بطيبات الحياة الدنيا إلى الأجل المسمى الذي هو الموت، وعليه فهو عام لهم ولغيرهم(٤).

ويحتمل أنه الأيام الثلاثة التي أُمهلوها بعد عقرهم للناقة، كما في قوله تعالى: ﴿ تَمَتَعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ذَالِكَ وَعَدُّ غَيْرُ مَكَذُوبٍ ﴿ اللَّهُ ﴾ (٥) [هود: ٦٥].

\* ﴿ فَعَنَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِهِمْ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ١٠٠٠

وهذا يُرجِّح أن المقصود بقوله: ﴿ تَمَتَّعُوا ﴾ يعني: كلوا من طيبات ما رزقكم الله، واشكروا له وأطيعوه؛ ولهذا قال: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّنْعِقَةُ وَهُمَّ يَنْظُرُونَ ﴾ فكانوا

<sup>(</sup>١) ينظر: (تفسير الطبري) (٢١/ ٥٣٧)، و(التفسير الوسيط) للواحدي (٤/ ١٧٩)، و(الكشاف)

<sup>(</sup>٤/٣/٤)، و (المحرر الوجيز؛ (٢/ ١٢٤)، و (تفسير ابن كثير؛ (٤/ ٣٠٠)، و (فتح القدير؛ (٥/ ١٠٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«تفسير الماتريدي» (۹/۳۸۹)، و«تفسير الثعلبي»
 (۹/ ۱۱۸)، و«تفسير البغوی» (٤/ ۲۸٦)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٥٣٩)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥٧)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (٣/ ٢١٧)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٧٩)، و «الكشاف» (٤/ ٣/٤)، و «تفسير القرطبي» (١٠٨/٥)، و «قفسير ابن كثير» (٧/ ٢٨٦)، و «قنح القدير» (٥/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٠)، و«تفسير القرطبي» (١/ ٥١)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣١٠)، و«تفسير الخازن» (٤/ ١٩٦)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٢٣)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٨٥)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٥٠)، و«تفسير النسفي» (٣٧٨)، والمصادر السابقة.

ينظرون العذاب وهو يحل بهم، ولا يستطيعون له صَرْفًا ولا دفعًا ولا نصرًا(١).

#### \* ﴿ فَمَا ٱسْتَطَاعُوا مِن قِيَامِ وَمَا كَانُواْ مُنكَصِرِينَ ﴿ ١٠٠٠ \*

أي: ما استطاعوا أن يقوموا على أقدامهم؛ لأن العذاب أرعبهم، فأسقطهم وأهلكهم (٢).

أو المعنى: فلم يستطيعوا مقاومة ما نزل بهم، وهو الصاعقة (٣)، ﴿ وَمَا كَانُوا مُنكَصِرِينَ ﴾ أي: ما استطاعوا أن يطلبوا النصر، فلا هم انتصروا بأنفسهم، وما قدروا أن يطلبوا النصر من غيرهم (١٠).

## \* ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾:

وقوم نوح كانوا قبل هؤلاء جميعًا، ولكن أخَّرهم في السياق؛ لأن الأمم المذكورة أقرب إلى العرب، وأخبارها لديهم متداولة، وهم يمرون بآثارهم، كما في ديار عاد وثمود وقوم لُوط(٥).

#### \* ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَلَيْنَهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ( اللَّهُ ﴾:

وبعد الجولة التاريخية في أخبار المكذِّبين وآيات الأنبياء، ينتقل إلى آيات الله تعالى في الكون.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۹۰)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٨٧)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٠٤)، و«تفسير القاسمي» (٩/ ٣٤)، و«التحرير والتنوير» (٧٦/ ١٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: "تفسير الطبري" (۲۱/ ۲۶)، و"تفسير ابن أبي زمنين" (٤/ ٢٨٩)، و"تفسير الثعلبي" (٩/ ٢٨٩)، و"تفسير (٩/ ١١٨)، و"تفسير الرازي" (٢٨/ ١٨٥)، و"تفسير القرطبي" (٧١/ ٢٥٠)، و"تفسير الرازي" (٢٨/ ١٨٥)، و"تفسير الرازي" (٧/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٩٠)، و «الكشاف» (٤/ ٤٠٤)، و «إيجاز البيان عن معاني القرآن» (٢/ ٧٦٧)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/٣/١١)، و«تفسير البغوي» (٢٨٧/٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الثعلبي» (١١٩/٩)، و«تفسير النسفي» (٣٩٧/٣)، و«تفسير ابن عرفة» (٥/ ٣٩٧)، و«تفسير ابن عرفة» (٤/ ٧١)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٩)، وما سيأتي في «سورة الحاقة»: ﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَعَادُ بِٱلْقَارِعَةِ ﴿ ۖ ﴾، و«سورة الشمس»: ﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغُونَهَا ۚ ﴿ ﴾.

والأيد هنا: القوة (١)، كما في قوله تعالى: ﴿وَأَذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلأَيْدِ ﴾ [ص: ١٧]، أي: ذا القوة (٢)، وليس المقصود: الأيدي جمع يد، كما يظن البعض.

﴿ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾: قيل: المعنى: أن السماء واسعة جدًّا، وتتسع بازدياد. وهذا ليس بعيدًا من الناحية العلمية (٣).

والاحتمال الثاني أن المعنى: وإنا لقادرون على ذلك، أي: في وُسعنا أن نفعل ذلك وأعظم منه (١٠).

وهذا المعنى أجود؛ فنحن موسعون قادرون على بنائها وبناء ما هو أقوى منها. وهذا المعنى أجود؛ فنحن موسعون قادرون على بنائها وبناء ما هو أقوى منها. وهنا نَلْحَظ أن الله تعالى يُعبِّر في القرآن عن السماء بالبناء ﴿ اَلَنَمُ أَشُدُ خَلْقًا أَمِ السّمَاءُ بَنَا الناس محيطة بهم كالقُبَّة. كما في قوله تعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسّمَاءَ بِنَا يَ ﴾ [البقرة: ٢٧]، وقوله: ﴿ اللّهُ الّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسّمَاءَ بِنَا يَ ﴾ [عافر: ١٤].

#### \* ﴿ وَٱلْأَرْضَ فَرَشَنَهَا فَيَعْمَ ٱلْمَنْهِدُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾:

عبَّر عن الأرض بالفِراش؛ لأن فيها سكن الإنسان، فهي مفروشة، ومع أن الأرض كُرَوِيَّة، إلا أن التعبير بالفَرْش يشير إلى طبيعة الأرض في كون الإنسان يستخدمها وينام عليها ويوظِّفها في مصالحه ويبني ويزرع ويمشي ويحفر<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٥٤٥)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥٧)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٩٠)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٧٣)، و «الكشاف» (٤/ ٤٠٤)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٥٢)، و وتفسير ابن كثير» (٧/ ٥٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٥٧٣)، و«تفسير الطبري» (۲۰/ ٤٠)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤٠/ ٨٠)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٨٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٥٤٥)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥٧)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١/ ١٨٨)، و«تفسير الماوردي» (٣٧٣/٥)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ١٨٨)، و«تفسير القرطبي» (١/ ٢٨/ ٥٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٢٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٣٢)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٣٩٠)، و«تفسير السمرقندي» (٣٩٠/٩)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٨٧)، و«الكشاف» (٤/ ٤٠٤)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر ما تقدم في «سورة ﴿ قَ ﴾»: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدُنَّهَا ... ﴾ [ق: ٧].

﴿ فَنِعْمَ ٱلْمَنهِدُونَ ﴾: جعل الأرض مِهادًا (١٠)، وهذا دليل على كرامة الإنسان عند الله، فهذا الإنسان؛ ولذلك جاء في عند الله، فهذا الإنسان؛ ولذلك جاء في آخر السورة قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَلَقَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞ ﴾.

### \* ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ نَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾:

يحتمل أن يكون في كل ما خلق الله زوجين، وهذا يقع في الأشياء الحِسِّيَة، مثل: البشر والحيوانات والطيور، ويكون في الصفات والأشياء المعنوية، مثل النور والظلام، والفرح والحزن، والرضا والغضب، والعلم والجهل، والشدة والليّن، وما أشبه ذلك.

وحتى الملائكة ففيها: ملائكة الرحمة وملائكة العذاب(٢).

والزوجية ليست مقابكة بين الأضداد، بل هي تبعث على التعاون والتكامل في النباتات والحيوانات والبشر، وليست المرأة عدوًّا للرجل ولا الرجل عدوٌّ للمرأة، وهكذا يجب أن تُفهم أنها تكامل في الوظائف والمهمات، وانسجام ومسير في طريق واحد تقتضيه الفطرة وتُوصِي به الشريعة وتطيب به الحياة، أما حين يفتعل الناس صراعًا بين هذه الأزواج، فإن الحياة تفسد والشر يهيج، ودائرة المشكلات تسعيع.

# \* ﴿ فَفِرُوا إِلَى اللَّهِ ۚ إِنِّ لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ ﴾:

والفرار إلى الله تعالى هو فرارٌ من كل شيء، فِرْ إلى الله من أعدائك؛ لأنه لا حول لك ولا قوة إلا بالله، وفِرْ من أصدقائك، كما قيل: «اللهمَّ اكفني شرَّ أصدقائي»، وفِرْ من شرَّ نفسك.

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في اسورة النبأه: ﴿ أَلَرْ غَعَلَ الْأَرْضَ مِهَدُا ١٠ ﴾.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/٥٤٥)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/٥٥)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ١٨١)، و«تفسير الرازي» الماوردي» (٥/ ١٨١)، و«الكشاف» (٤/ ٤٠٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٨١)، و«تفسير الرازي» (٨/ ١٨٨)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٥٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٢٤).

ولهذا كان ﷺ يقول: «أعوذُ بك من شرّ نفسي»(١). والاستعاذة هي نوع من الفرار.

ويقول: «اللهمَّ أعوذُ برضاكَ من سخطكَ، وبمُعافاتكَ من عقوبتكَ، وأعوذُ بك منكَ»(٢).

ويقول سبحانه: ﴿ وَظُنُّواً أَن لَا مَلْجَاً مِن اللهِ إِلاّ إِلَيْهِ ﴾ [النوبة: ١١٨]، فالفرار من الله يكون إلا إلى الله، وكلُّ أحد إذا خفته تفرُّ منه، إلا الله إذا خفته تفرُّ إليه (٢)؛ فهو واسع المغفرة، وأبواب التوبة مفتوحة للناس كلهم دون استثناء، وفي الوقت الذي يرفضون دعوته ويقولون عن رسله وأنبيائه: سحرة أو كهنة، يفتح لهم أبواب رحماته، ويدعوهم إليه، ويصبر عليهم، ويمهلهم، ويمدّ لهم، ويقيم عليهم الحجج، ويبعث لهم الآيات، ويرزقهم ويعافيهم سبحانه وبحمده.

والمقام هنا يستدعي الخوف بعدما ذكر الله تعالى قصص الأنبياء السابقين وعاقبة أقوامهم المكذِّبين.

\* ﴿ وَلَا جَعَلُواْ مَعَ اللَّهِ إِلَنْهَا ءَاخَرٌ ۚ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ ١٠ ﴾:

والتوحيد هو أصل رسالات الأنبياء، وهو الفيصل بين المؤمنين والمكذِّبين،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱٦٢٦٩، ١٧٩٠٥)، وابن حبان (٩٠١) من حديث عثمان بن أبي العاص وامرأة من قيس رَسِيَّكَةَنغا.

وأخرجه الطيالسي (٩، ٢٧٠٥)، وأحمد (٥، ٥١)، والدارمي (٢٧٣١)، والبخاري في «الأدب المفرد» (١٢٠٢)، وأبو داود (٢٠٦٧)، والترمذي (٣٣٩٢)، والنسائي في «الكبرى» (٢٦٤٤، المفرد» (١١٠٦)، وأبو داود (٩٦٢)، والحاكم (١١٣٩١)، والضياء (١١٣/١ – ١١٥) (٣٠ – ٣٠) من حديث أبي هريرة رَحَيَّتُهُ أن النبيُّ عَلَّم أبا بكر رَحَيَّتُهُ أن يقوله إذا أصبح وإذا أمسى وإذا أخذ مضجعه. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٢٧٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٤٨٦) من حديث عائشة رَسَالِلَهُ عَلَا،

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير القشيري» (٣/ ٤٦٩)، و«تفسير البغوي» (٢٨٧/٤)، و«المحرر الوجيز»
 (١٨١)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ١٨٩)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٥٣)، و«تفسير ابن كثير»
 (٧/ ٤٢٤)، و«البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/ ٤٨٠)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠٩).

وهو يقتضي العبودية لله، ونبذ الآلهة والأنداد من دونه، والفرار إلى الله هو من التوحيد يقتضي التوكل عليه والتفويض إليه؛ ولذا أعقبه بالنهي عن الشرك وكرَّر النذارة؛ لأن متعلقهما مختلف، فالأُولى إنذار بالفرار إلى الله والإيمان به، والثانية إنذار من الشرك وعبادة آلهة أخرى، ولأن السورة فيها وعيد وتهديد وذكر لمصائر المكذِّبين غلَّب جانب النذارة على جانب التبشير.

\* ﴿ كَذَلِكَ مَا أَقَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْ بَحْنُونُ ﴿ ﴾:

كما قال فرعون لموسى(١). وكما قالت قريش عن النبي ﷺ: ﴿سَاحِرُ ﴾، وغير ذلك مما وصفوه به(٢).

## \* ﴿ أَتُواصَواْ بِدِء بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿ ٢

هل أوصى بعضُهم بعضًا بذلك؟ كلا(٣)؛ لأنهم لم يشهدوا بعضًا؛ ولهذا أضرب الله تعالى عن هذا وقال: ﴿ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴾ ، و ﴿ بَلْ ﴾ للإضراب؛ ونفي السؤال السابق (٤) ، كأن المعنى: لم يتواصوا به ، ﴿ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴾ (٥) ، فالطغيان هو الذي جعلهم يتوافقون على أن يقول كل ملأ عن رسولهم: إنه ساحر ، أو مجنون ، ففي القرآن الكريم تأكيد لهذا الطغيان ، كما في "سورة البقرة » : ﴿ كَذَلِكَ قَالَ الّذِينَ

<sup>(</sup>۱) كما في قوله تعالى المتقدِّم: ﴿ وَفِي مُوسَىٰۤ إِذَ أَرْسَلَنَهُ إِلَىٰ فِرَعَوْنَ بِسُلَطَانِ شَيِنِ ﴿ فَيَ مَوَلَىٰ بِرَكِيهِ وَقَالَ سَنِحُرُ أَوْجَمَّوُنُ ۗ ﴾، وما سيأتي في «سورة القمر»: ﴿ كَذَبَتْ مَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ مَكَذَبُواْ عَبْدُنَا وَقَالُوا جَنُونٌ وَاَزْدُجِرَ ۞ ﴾. (٢) ينظر ما تقدم في «سورة ﴿ وَسَ ﴾ »: ﴿ بَلَ كَذَبُواْ بِالْحَقِّ لَمَا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْر مَريج ۞ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: "تفسير مقاتل" (٤/ ١٣٣)، و(تفسير الطبري) (٢١/ ٥٥٠)، و(معاني القرآن) للزجاج (٥٨/٥)، و(تفسير الثعلبي) (١٧/ / ١٠)، و(زاد المسير) (٤/ ١٧٣)، و(تفسير القرطبي) (١٧/ ٥٤)، و(تفسير ابن كثير) (٧/ ٤٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير أبي السعود» (٨/ ١٤٤)، و«روح البيان» (٩/ ١٧٤)، و«التفسير المظهري» (٩/ ٩٠)، و«فتح القدير» (٩/ ١٠)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن، (١١٠/١٣)، و«تفسير الفاسمي» (٩/ ٤٥)، و«التحرير والتنوير» (٢١٠/٢٧)، وما سيأتي في «سورة القيامة»: ﴿بَلْ يُوبُدُ ٱلإِنسَنُ لِيَغْجُرُ أَمَامَهُ ﴿نَى ﴿ وَهُ سُورة البروج»: ﴿بَلْ هُوَقُرُ مَانَّ لِيَعْجُرُ أَمَامَهُ ﴿نَا ﴾، و«سورة الأعلى»: ﴿بَلْ مُؤْثِرُونَ ٱلدَّنيَا ﴿ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (١٦/ ٥٥)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٢)، و«مفاتيح الغيب» (١٩١/ ١٨٢)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٤٥)،و«التحرير والتنوير» (٢٢/ ٢٢).

مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَكِهَتْ قُلُوبُهُمْ اللَّبِهِ اللَّهِمَةِ: ١١٨]، فسبب تواطئهم على هذا المعنى هو تشابه قلوبهم وما فيها من الكبر والطغيان.

وربما نستفيد من هذه الآية ألَّا نبالغ فيما يسمَّى بنظرية المؤامرة؛ لأن من الناس مَن يتخيل أن كل ما يقع في الكون مؤامرة، وأن قوى الشرق والغرب تتآمر في خطة محكمة موحَّدة على المسلمين، ولا شك أن قدرًا من ذلك صحيح، ولكن كثير منه أيضًا مما تشابهت فيه القلوب ومما يقع على سبيل الاتفاق من هؤلاء الأقوام، والله تعالى يقول: ﴿وَإِن تَصْمِرُواْ وَتَتَقُواْ لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ فَيَعَا لَا عمران: ١٢٠].

وتلك القوى المتآمرة لو وجدت في المسلمين قوة وبأسًا وتوحيدًا للموقف ما استطاعت النفاذ إليهم ولا بلغ مكرها مبلغه، فأساس الفشل ليس هو كيد العدو، بل الضعف الداخلي والتهارش والاختلاف، ووجود أطياف وأطراف تسمع لعدوها وتخدمه وتنفذ توجيهاته وتتمثّل أهدافه.

\* ﴿ فَنُولً عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ١٠٥ وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ لَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ١٠٠٠

هذا ثناء على الرسول ﷺ، وكأنه يقول له: قد أدَّيتَ الأمانة، وبلَّغتَ الرسالة، والمُعتَ الرسالة، وأقمت الحجَّةَ؛ فلا تُلام وقد أدَّيتَ ما عليك.

وقوله: ﴿ فَنُولُّ عَنَّهُمَّ ﴾ تحتمل معنيين:

الأول: أن لا يدخل معهم في جدل لا يُفيد حول دعواهم: إنه ساحر أو شاعر أو مجنون؛ فإن الدخول أحيانًا مع الخصم في مجادلة ومماحكة ربما يُذهب الجهد ويسبِّب ضيق الصدر والهم والحزن، دون أن يأتي بطائل، كما قال: ﴿لَا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبِيْنَكُمُ ﴾(١) [الشورى: ١٥].

الثاني: ترك الإلحاح والمبالغة في دعوتهم (٢)، كما قال سبحانه: ﴿ فَلَمَّلُّكُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (۱۳۳/۶)، و«تفسير الماتريدي» (۹/ ۳۹۳)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٢)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٥٤)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النفسير الطبري، (٢١/ ١٣١)، والتفسير السمرقندي، (٣/ ٣٤٨)، والهداية إلى بلوغ النهاية، (١١/ ٧١٧)، والطائف الإشارات، (٣/ ٤٦٩)، والمصادر السابقة.

بَنْجُعٌ نَفْسَكَ عَلَى ءَاثَارِهِمْ إِن لَمْ يُؤْمِنُواْ بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴿ إِلَى الْكَهَفَ: ٦]، وقال: ﴿ وَلَا يَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [النحل: ١٢٧]، يعني: ادعهم وادع غيرهم، ولا تحزن عليهم (١).

﴿ وَذَكِرٌ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾: تنفع الذين آمنوا، فيزدادوا إيمانًا مع إيمانهم (٢).

وقد يكون من معاني الآية: أن الذِّكرى تنفع الذين لديهم استعداد للإيمان وللحقِّ (٣)، ولكن مشكلتهم الجهل، وتشرّبهم للشبهات، فتحتاج إلى أن تُكْشَف، فإذا سمعوا الموعظة تيقَّظوا وخافوا، فَفَرقٌ بين هؤلاء وبين المعاندين المستكبرين.

#### \* ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ١٠٠٠ \*:

لماذا بدأ بالجن، مع أن الإنس منهم الأنبياء والرسل؟

قيل في الجواب عن ذلك: إن العرب كانوا يعبدون الجن ويعظّمونهم، وإذا نزلوا بواد استعاذوا بسيِّد الجن من سُفهاء قومه، وبعضهم كانوا يعبدون الجن، ويزعمون أن لله تعالى صاحبة من الجن ولدت له الملائكة (٤)، فدحض الله تعالى هذه الادِّعاءات، وقال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ أي: ليوحِّدون (٥).

#### ومما تحتمله الآية من المعاني:

أي: ما خلقتُ الجن والإنس إِلَّا لآمرهم بعبادتي وأبلِّغهم على ألسنة رسلي

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۶/ ۲۰۷)، و «الوجيز» للواحدي (ص٢٢٤)، و «تفسير السمعاني» (٣٢/٢١)، و «تفسير ابن كثير» (٤/ ٦١٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٤/ ٩٠)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٧٤)، و«لطائف الإشارات» (٣/ ٤٦٩)، و«الكشاف» (٤/ ٤٠٥)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ٢٨)، و«تفسير القرطبي» (٧/ ٥٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٠٥)، و«فتح القدير» (٥/ ١١٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الخازن» (٤/ ١٩٧)، و «فتح القدير» (٥/ ١١٠)، و «مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد» (٦/ ٥٥٥)، و «تفسير القاسمي» (٩/ ٤٥)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) كما سيأتي تفصيله في «سورة الجن».

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (١ / ٥٥٣)، و «تفسير الماتريدي» (١/ ٤٦١)، و «تفسير السمر قندي» (١/ ٣٤٨)، و «تفسير الرازي» (١٨/ ١٩٢)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٥٥).

ما يجب عليهم أن يفعلوه (١).

ويدخل في الآية معنى العبادة الاضطرارية؛ لأن الخلق كلهم مضطرون إلى الله، فالسماوات والأرض والشمس والقمر كلها تسبِّح الله تعالى وتعبده عبادة اضطرارية، وهكذا خلايا الإنسان وأعضاؤه تعبد الله تعالى عبادة اضطرارية، ويبقى الاختيار في عبادة الله أو عدم عبادته في عقل الإنسان وقلبه وإرادته.

\* ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زِزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ( ) :

وهذا تفصيل وتوضيح للمعنى، وفيه نوع من المعاتبة للناس: ﴿ إِن تَكَفُرُواْ فَإِنَ اللَّهُ عَنِيْ عَنكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمُ ۗ ﴾ [الزمر: ٧]، فالله تعالى هو الذي خلق السماوات وجعلها بناءً، وخلق الأرض وفرشها لكم، وجعلها مِهادًا، فأي حاجة له إليكم أن ترزقوه أو أن تطعموه؟!

ولهذا كان من أسمائه سبحانه: «الغني»: ﴿وَاللَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنشُهُ ٱلْفُقَرَآهُ ﴾ (٢) [محمد: ٣٨].

وهذه المعاني ينبغي أن يستشعرها العبد؛ فإن عبادة القلب من أعظم العبادات،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٤٨)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٢٠)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٧٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٦٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٨٠)، و«تفسير الرازي» (١٩٢ / ٢٨)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٥)، و«التحرير (١٠٥ / ١٠٥)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الخازن» (١٩٦/٤)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (٢١٢/١٣)، و«تفسير السعدي» (ص٨١٣)، و«مع الله» للمؤلّف (ص٢٨٧).

وهي تُورِث تعظيم الله وحبِّه وشكره، والشعور بالفقر الفطري الضروري المصاحب للإنسان في كل حال، مهما ظن أنه قد استغنى وغفل، وفي أول موقف من مفاجأة مرض أو نازلة أو خوف يظهر الافتقار وتنكشف الأستار.

#### \* ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ١٠٠٠ :

فهو الذي يرزقهم، ولا يريد منهم من رزق(١)، وهو ﴿ذُو ٱلْقُوَّةِ ﴾، فلا يحتاج منهم إلى مساعدة ولا إلى خدمة، فهو القوي ﴿ٱلْمَتِينُ ﴾(٢).

و (اَلْمَتِينُ) من أسمائه الحسنى، ويعني: القوة والقدرة والثبات (٣)، فليست قدرته وقوته عارضة، وإنما هي دائمة باقية، وغناه ذاتي، ليس عطاءً من أحد، أما الأغنياء من البشر فغناهم مؤقت طارئ مكتسب، ولذلك هم فقراء بالفطرة محتاجون إليه، فسبحان ذي الجلال والجمال والكمال والكبرياء والعظمة والمجد، والدنيا والآخرة، والليل والنهار، والبر والبحر، والجن والإنس، ينبغي أن يستشعر قلبك معنى الحب لهذا الإله العظيم والامتنان للفضل والشعور بالقرب، حتى وأنت تخطئ، فهو يقول: ﴿ فَهُرُّواً إِلَى اللهِ الْمَدْكِين، فلا يحول بينك وبينه شيء، حتى إذا خفت منه فرَّ إليه.

\* ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبًا مِثْلَ ذَنُوبٍ أَصْحَبِهِمْ فَلَا بَسْنَعْجِلُونِ ﴿ ﴿ ﴾:

أي: ظلموا أنفسهم بالشرك(١)، و ﴿إِنَ ٱلثِّيرَكَ لَظُلُّم عَظِيدٌ ١٣) ﴿ القمان: ١٣].

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۳۹٦/۹)، و«تفسير السمرقندي» (۳٤٨/۳)، و«لطائف الإشارات» (۳/ ٤٧٠)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٨١)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٨٨)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٨١)، و«تفسير القرطبي» (٧/ ٥٦)، و«فتح القدير» (٥/ ١١١).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۸/ ۱۹۵)، و (روح البيان» (۹/ ۱۸۱)، و «التحرير والتنوير»
 (۲۷/ ۲۹)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٤٨)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٢١)، و«إيجاز البيان عن معاني القرآن» (٣/ ٧٦٧)، و«باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن» (٣/ ١٣٧٥)، و«تفسير القرطبي» (١٣/ ٥٢٨)، و«تفسير الخازن» (٤/ ١٩٧)، و«مع الله» للمؤلّف (ص٢٢١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٥٥٣)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ١١)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٨٢)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٦٥)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٠).

والذَّنوب: أصله الدَّلُو الذي يُستقى به الماء من البئر<sup>(۱)</sup>، فهو يتوعَّدهم بقدر من العذاب، وكفى به عذابًا.

﴿ مِنْ لَذُنُوبِ أَصْحَبِهِم ﴾: سمَّاهم: ﴿ أَصْحَبِهِم ﴾؛ لأنهم أشركوا مثلهم، كقوم لوط وقوم موسى وثمود وعاد الذين مرَّ ذكرهم في السورة؛ ولذلك يهدِّدهم بأنهم في فترة الإمهال والإمكان(٢).

# \* ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ ﴿ ﴾:

ختم السورة بالوعيد المناسب لبدئها؛ حيث أقسم أنهم ﴿ لَنِي قُوْلٍ تُعْنَلِفِ ﴿ كَالَ مُوالِمُ كَالِهِ مَا داموا مصرِّين على كفرهم لونًا من العذاب مثل عذاب من قبلهم من المكذِّبين.

وقد عجَّل لهم وعيد الدنيا، وتوعَّدهم بيوم وراءه هو يوم القيامة.

ومن النكت في السورة أنها بُدئت بوعيد، كما في قوله تعالى: ﴿إِمَّا تُوْعَدُونَ السَّادِقُ اللَّهُ وهم لا يَسْنَعَجُونِ اللهُ الله وهم لا يعلمونه، ففي معركة بدر انتصر المسلمون وقُتل عُتاة المشركين الذين نزلت هذه السورة وغيرها تعاتبهم وتوبِّخهم وتهدِّدهم وتصفهم بالطغيان، فجُرُّوا وسُحبوا إلى القليب، وألقوا فيه، فوقف الرسول ﷺ على هذا القليب.

ونلحظ هنا مناسبة قوله تعالى: ﴿ ذَنُوبًا مِثْلُ ذَنُوبٍ أَصْعَبِهِمْ ﴾ مع نهاية هؤلاء،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «غريب الحديث» لابن قتيبة (۱/ ٣٨٨)، و«تفسير الطبري» (۲۲/ ٤٤٧)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٥٩)، و«الزاهر في معاني كلمات الناس» (۲/ ٣٩٤)، و«تفسير الماتريدي» (٣/ ٣٥٩)، و«غريب اللغة» (١٤/ ٣١٥) «ذ ن ب»، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٤٩)، و«غريب الحديث» للخطابي (٢/ ٥٢٠).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٣٤)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٤٩)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٩١)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٢١١)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٨٢)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٦٥)، و«زاد المسير» (٤/ ١٧٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: •ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل، (٢/ ٤٤).

حيث وقف عليهم وقال: «يا فلانَ بنَ فلانِ يا فلانَ بنَ فلانِ، هل وجدتم ما وعدَ ربُّكم حقًّا، فإنِّي وجدتُ ما وعدني اللهُ حقًّا». فقال عمرُ: تكلِّمُ أجسادًا لا أرواحَ فيها؟ فقال: «ما أنتم بأسمع لما أقولُ منهم»(١).

فالوعد صادق وتحقّق لهم ذَنوب ودَلو وبئر كبئر بدر الذي كُفتوا فيه ﴿مَثْلَ ذَنُوبِ أَصْحَنِهِمْ فَلا يَسْنَعْجِلُونِ ﴾، الأمر قريب، وبكاهم شدَّاد بن الأسود، وقال(٢):

وماذا بِلقَلِيبِ قَلِيبِ بَدْرٍ مِنَ القَيْناتِ والشَّرْبِ الكِرامُ تُحَيِّنا السَّلاَمَةَ أَمُّ بَكْرٍ وهل لي بَعْدَ قَوْمِي مِنْ سَلامٍ يُحَدِّثُنا الرَّسُولُ بأن سَنَحْيا وكيفَ حَياةً أَصْداء وهام

وماذا بالقَلِيبِ قَلِيبِ بَـدْرِ مِـنَ الشِّيزَى تُـزَيَّـنُ بِالسَّنام

فجاءهم الوعد الذي كانوا يستعجلون.

OOO

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٩٧٦)، ومسلم (٢٨٧٣) من حديث أنس بن مالك رَمَوَلِقَهُءَهُ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «السيرة النبوية» لابن هشام (٢/ ٢٩)، و•صحيح البخاري، (٥/ ٦٥)، و•الروض الأنف؛ (٥/ ٢٤٩)، و «البداية والنهاية» (٥/ ٢٩٤).

وبكاهم عبد الله بن الزُّبَعْرَي بنحو ذلك. ينظر: «شعر عبدالله بن الزبعري» (ص٤٦ – ٤٧)، و«السيرة النبوية؛ لابن هشام (٢/ ١٥ - ١٦)، و﴿أنسابِ الأشرافِ للبِّلَاذُرِي (١/ ٣٠٨).

# سِنُونَةُ الْجُلُونِ الْجُلِيلِ الْجُلُونِ الْمُلْمِي الْمُعِلِي الْمُلْمِي الْمُلْمِي الْمُلْمِي الْمُعِلِي الْمُلْمِي ا

#### \* تسمية السورة:

لها اسم واحد، وهو: «سورة الطُّور»، أو: «سورة ﴿ وَٱلطُّورِ ﴾ ١٠٠٠.

وقد ورد في حديث أُمِّ سلمة رَحِيَّهُ عَهَا أَنها قالت: شكوتُ إلى رسول الله ﷺ أني أشتكي، فقال: الطُوفي من وراء الناس وأنت راكبةً». قالت: فطفتُ ورسولُ الله ﷺ حينئذ يصلِّي إلى جنب البيت، وهو يقرأ: ﴿وَالطُّورِ اللَّ وَكِنَبٍ مَسَمُّورٍ اللَّ ﴾(١).

وفي حديث جُبير بن مُطْعِم رَحَلِقَهَ الله الله الله المدينة وهو مشرك في فداء المشركين بعد معركة بدر، ودخل المسجد، قال: سمعتُ النبيَّ ﷺ يقرأُ في المغرب بالطُّور، فلما بلغ هذه الآية: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخُلِقُوكَ ۞ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخُلِقُوكَ ۞ أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوقِئُونَ ۞ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُعَرِيْطِرُونَ أَمْ عَندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُعَرِيْطِرُونَ ﴾ كاد قلبي أن يطير. وأسلم رَحَيَلَهَ عَنهُ ").

\* عدد آياتها: تسع وأربعون آية، أو ثمان وأربعون، أو سبع وأربعون؛ ثلاث أقوال لعلماء الحجاز والكوفة والبصرة (٤٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۲۰۰)، و «الكشاف» (٤/ ٢٠٨)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٥)، و «تفسير الرازي» (۲۸/ ۱۹۸)، و «تفسير القرطبي» (۱۷/ ٥٨)، و «التحرير والتنوير» (۲۷/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٦٤، ١٦١٩)، ومسلم (١٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٠٥٠، ٤٨٥٤)، ومسلم (٣٦٤).

<sup>(</sup>٤) وقد اختلفوا في قوله: ﴿وَالطُّودِ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِلَىٰ نَارِجَهَنَّمَ دَعًّا ﴿ ﴾ . ينظر: «البيان في عدًّ آي القرآن» (ص٣٣٣)، و «الكشاف» (٤/ ٤٠٨) ، و «فنون الأفنان في عيون علوم القرآن» (ص٣٠٩) ، و «جمال القراء وكمال الإقراء» (٢/ ٥٤٥)، و «مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور» (٣/ ٢٧)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٦).

\* وهي مكية باتفاق المفسِّرين (١).

#### \* ﴿ وَالطُّورِ ١٠٠٠ \*

يستفتح تعالى السورة بقَسَم، كما في "سورة الذاريات"، ولكنه في "سورة الذاريات"، ولكنه في "سورة الذاريات" جاء بصيغة الجمع: ﴿وَالذَّرِيَاتِ ذَرُوا اللَّ فَٱلْحَيْلَةِ وِقَرًا اللَّ فَٱلْحَرِيَاتِ فَالْحَرِيَاتِ، والحاملات، والمُقَسِّمَات، أمَّرًا الله فجاء بصيغة المفرد.

ولعل من الأسرار أن المقسَم عليه في السورة شيء واحد، فإنه قال في نهاية القَسَم: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِكَ لَرَافِعٌ ﴿ كَا لَهُ مِن دَافِعٍ ﴿ كَا لَهُ مِن دَافِعٍ ﴿ كَا لَهُ مِن دَافِعِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ويحتمل أن يكون أفرد القسَم؛ لأنه أقسَم بأعيان وليس بأشياء عامة، كالرِّياح مثلًا، فإذا أقسَم بالرِّياح، فالقَسَم يعم ريح الصَّبَا والدَّبُور والجَنوب، وريح التلقيح وريح العذاب، لكن إذا أقْسَم بالطُّور، فلا يحتمل إلا شيئًا واحدًا، وهو جبل الطُّور الذي أقسم به في «سورة التين»: ﴿وَالنِينِ وَالزَّيْوُنِ اللَّ وَطُورِ سِينِينَ اللَّ ، فهو طُور سِينينَ اللهِ ، فهو طُور سِينينَ اللهِ ، فهو طُور سِينينَ اللهِ ، فهو الجبل الذي كلَّم ربُّنا عَرَّجَلَ عليه موسى عَيَالتَكمُ (٣).

# \* ﴿ وَكِنْكِ مَسْطُورِ ١٠٠٠) ﴿

قال بعضهم: هو التوراة، والألواح التي أُنزلت على موسى عَلَيْهِالسَّلَمْ (٤): ﴿ أَخَذَ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٥)، و (زاد المسير» (١٧٥/٤)، و (تفسير الرازي) (١٩٨/٢٨)، و (تفسير القرطبي) (١٩٨/٢٨)، و (فتح القدير) (١١٣/٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «الإحكام في أصول الأحكام» للآمدي (٢/ ٢٢٢)، و «المزهر» للسيوطي (١/ ٣٩)، و «البُّلغة إلى أصول اللغة» لصديق حسن خان (ص ٨٠)، و «النّحو الوافي» (١/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: "تفسير الثعلبي» (٩/ ١٢٣)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٥٨)، و«فتح القدير» (٥/ ١١٣)، و«التحرير والتنوير» (١١٨ / ٣٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماوردي» (٤/ ٣٧٦)، و «زاد المسير» (٤/ ١٧٥)، و «تفسير القرطبي» (١٧٠ / ٥٠)، و «البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٦٦)، والمصادر السابقة والآتية.

الْأَلْوَاحُ وَفِي نُسَخَتِهَا هُدًى وَرَحْمُةُ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرَهَبُونَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٥٤]؛ لأَن التوراة مرتبطة بجبل الطُّور، فهي الكتاب الذي أنزله تعالى على موسى عَيْمِالسَّكَمْ قبل أن يمسها التحريف، فإذا ثبت أن القَسَم هنا بالتوراة، فهو دليل على أن التوراة في زمن النبي عَيَّا لم يصل التحريف إلى لفظها، وإنما كانوا يحرِّفون معانيها، أما لفظها فكان ثَمَّ قدر من المحافظة عليه.

ولذلك لما حدثت نازلة زِنى المحصن عندهم، قال رسولُ الله ﷺ: «ما تجدونَ في التَّوراة على مَن زَنَى؟». قالوا: نسوِّدُ وجوهَهُما، ونُحمَّلُهُما، ونُخالفُ بين وجوهِهِما، ويُطافُ بهما. قال: «فَأْتُوا بالتَّوراة إِن كنتم صادقينَ». فجاؤوا بها، فقرؤوها حتى إذا مرُّوا بآية الرَّجْم وَضَعَ الفتى الذي يقرأُ يدَه على آية الرَّجْم، وقرأ ما بين يديها وما وراءها، فقال له عبدُ الله بنُ سلام- وهو مع رسول الله ﷺ : مُرْهُ فليرفعْ يدَه. فرفَعَها، فإذا تحتها آيةُ الرَّجْم، فأَمَرَ بهما رسولُ الله ﷺ، فرُجِما(۱).

ولا يمنع أن تكون بعض نسخ التوراة حرِّفت ونسخ أخرى بقيت محفوظة، فيكون القَسَم بالكتاب الذي أنزله سبحانه وليس بما عملته أيدى الناس.

ويحتمل أن يشمل جنس الكتاب، فيشمل الكتب السماوية (٢): صحف إبراهيم وموسى، والقرآن الكريم، والله تعالى أقسم بالكتاب المبين، والقرآن المحيد، والقرآن الحكيم.

وهي إشارة إلى أهمية الكتاب المسطور وما فيه من العلم والهُدى والرحمة والحكمة والبيان والقدر والحجة؛ ولذا كان نزول القرآن أعظم حجة على الخلق؛ وتكفَّل الله بحفظه، مع أنه نزل في أمة أُمَّيَّة لم يكن لديها ضبط للكتابة، وسَمَّى الله القرآن: كتابًا؛ لأنه سيظل مكتوبًا منذ نزل إلى يوم القيامة، وسماه قرآنًا لأنه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥٤٣)، ومسلم (١٦٩٩) من حديث عبد الله بن عمر تَعَلِقُهُمَّتُهُا.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ٤٠٠)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٦٦)، و «البحر المحيط في التفسير» (١١٣/٥)، و «تفسير القاسمي» التفسير» (١١٣/٥)، و «تفسير القاسمي» (٩/ ٤٤)، والمصادر السابقة.

سيُحفظ في الصدور أيضًا.

ويتبع ذلك أهمية اقتناء الكتب النافعة، وأن يختار الإنسان الكتاب اختياره للصديق أو الزوج؛ لأن الكتاب رفيق تطول ملازمته ومصاحبته، وسواء كان كتابًا ورقيًّا أو مرقومًا على أقراص، فهو كتاب من حروف وكلمات وسطور يقرؤه الناس، وللكتاب الورقي أهمية باقية لا تغني عنها البرامج الأخرى، كما هو موضَّح في «سورة العلق»(١).

## \* ﴿ فِي رَقِّ مَّنشُورٍ ۞ ﴾:

الرَّق- بفتح الراء- هو: الجلد الذي كان يُكتب فيه (٢).

وعادة ما كانوا يكتبون في الجلود الناعمة؛ لأن الكتابة فيها أحفظ وأضبط، والجلود لا تتلف مع الوقت، وكثير من الكتابات القديمة المحفوظة كانت على جلود، وبعض نسخ القرآن العتيقة منذ القرن الأول مكتوبة على جلد غزال، وهي محفوظة في المتاحف.

والمَنْشُور: المفتوح (٣)، وفيه معنى جميل، والكتب إنما يكون نشرها وفتحها بمثابة استنطاقها، فالكتب السماوية المنزَّلة من عند الله فيها الحق واليقين والعلم والإعجاز.

ومن هنا لا يوجد في كتابنا المعجز، ولا في سيرة نبينا ﷺ شيء نستحي منه أو نداريه أو نكتمه أو نخشى أن يطَّلع الناسُ عليه، فهو منشور مكشوف.

وفيه إلماح إلى أن الدين ليس أسرارًا ولا طلاسم غامضة، وإنما يقتبس الناس

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في «سورة العلق»: ﴿ٱلَّذِي عَلَّمْ بِٱلْقَلَمِ ۗ ۗ ﴾.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٢٠٨)، و «تفسير القرطبي» (۱/ ٥٩)، و «تفسير ابن جزي» (٢/ ٣١١)، و «اللباب في علوم الكتاب» (١/ ٤١٨)، و «فتح القدير» (٥/ ١١٣)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٧). و ينظر أيضًا: «العين» (٥/ ٢٤)، و «جمهرة اللغة» (١/ ١٢٥)، و «تهذيب اللغة» (٨/ ٢٣٠)، و «الصحاح» (٤/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٥٠)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٣٨٢)، و«البحر المحيط في التفسير» (٩/ ٥٦٦)، و«روح البيان» (٩/ ١٨٥)، و«البحر المديد» (٥/ ٤٨٥)، والمصادر السابقة.

منه بحسب أفهامهم وصفاء قلوبهم وسلامتهم من الهوى المسبق(١).

وإلماح ثانٍ إلى أن القول في المسائل الدينية لا يحسن أن يهجم عليه المرء دون بصيرة وعلم، فهي مسائل نقلية تُؤخذ من الكتب المنشورة من رب العالمين، والقول فيها بغير علم افتيات على الله سبحانه.

وإلماح ثالث إلى رفض الاتجاهات الباطنية التي تتواصى بحفظ وكتم أسرار المذهب عن العامة، وتلبس النص الإلهي معاني غريبة عنه ظاهرة التكلف، بينة البطلان.

#### \* ﴿ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُودِ ١٠٠٠)

وهو في السماء السابعة، يسمَّى: الضُّراح، بضم الضاد<sup>(٢)</sup>، كما جاء عن علي وَعَالِشَهَنهُ<sup>(٣)</sup>.

والبيت المَعْمور جاء ذكره في "صحيح البخاري" عند الإسراء حينما قال: «فرُفعَ لي البيتُ المَعْمورُ، فسألتُ جبريلَ، فقال: هذا البيتُ المَعْمورُ، يصلِّي فيه كلَّ يوم سبعونَ ألف مَلَك، إذا خرجوا لم يعودوا إليه آخرَ ما عليهم" (١٠).

وهو بمثابة الكعبة في الأرض.

ويُحتمل أن يُراد بالبيت المعمور: الكعبة (٥)، فهي بيت معمور، والمقصود بعمارته أَلَّا يخلو من طائف أو راكع أو ساجد: ﴿أَن طَهِرَا بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْمَكِفِينَ وَٱلرُّكَعِ السُّجُودِ (١٢٥)﴾ [البقرة: ١٢٥]، ﴿إِنَّمَا يَعَمُّرُ مَسَاجِدَ ٱللَّهِ مَنْ مَامَنَ مَامَنَ بِٱللَّهِ ﴾

<sup>(</sup>١) ينظر: (تفسير القاسمي) (٩/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) ويُروى: الضَّرِيح. من المضارحة، وهي: المقابلة والمضارعة. ينظر: «الصحاح» (١/ ٣٨٦)، و النهاية» (٣/ ٨١)، و السان العرب، (٢/ ٥٢٧) اض رح.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٦٣٥)، و تفسير الماوردي، (٥/ ٣٧٨)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٦)، و «تفسير الرازي» (٤/ ٢١)، و «تفسير القرطبي، (١٧/ ٢٠)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٨٥)، و «التحرير والتنوير» (٧/ ٣٩)، و «السلسلة الصحيحة» (٤٧٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٢٠٧، ٣٨٨٧)، ومسلم (١٦٤) من حديث مالك بن صَعْصَعَة رَءَوَلِلْهُءَنُهُ.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٨٠٤)، و «زاد المسير» (٤/ ١٧٦)، و «فتح القدير» (٥/ ١١٤)، و «تفسير القاسمي» (٩/ ٩٤)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٨)، والمصادر السابقة.

[التوبة: ١٨]، وعمارته تكون بالتردد عليه وزيارته، وتكون ببنائه، وتوسيعه ونظافته وتطهيره، ولعل الآية تشمل كل بيت معمور لله، كالضُّراح، والكعبة ونحوها.

#### \* ﴿ وَالسَّقْفِ ٱلْمَرْفُوعِ ١٠٠٠ ﴾:

الأقرب أن المقصود: السماء(١)، كما قال: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقَفًا عَعَفُوظًا ﴾ [الأنبياء: ٣٢]، فسماها سقفًا محفوظًا، وسقفًا مرفوعًا.

ورفعتها بحمايتها من الشياطين، وقداسة الوحي الذي ينزل منها، ورفعتها بأن فيها كل ما يتعلق بالعباد من الأرزاق والآجال وسائر المقادير: ﴿ وَفِ ٱلسَّمَآ ِ رِزْقُكُرُ وَمَا تُوعَدُونَ اللهِ [الذاريات: ٢٢].

ويلحظ أن القسَم في هذه السورة ليس قسَمًا بأشياء فيها منافع للعباد في الحياة الدنيا، كما هو الشأن في «سورة الذاريات»، بل هو قسَمٌ بأشياء تتعلَّق بمصالح العباد في الدار الآخرة، فيتحصَّل من هذا وذاك أن مصلحة العباد تكون بحفظ دنياهم وحفظ دينهم، حتى الكعبة نفسها قال فيها سبحانه: ﴿جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِينَكًا لِلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٩٧]، يعني: قيامًا لمصالحهم الدينية ومصالحهم الدنيوية، ففيها من مصالح الدنيا الشيء العظيم (٢).

#### \* ﴿ وَٱلْبَحْرِ ٱلْمُسْجُودِ ١٠٠٠) :

﴿ لَلْسَجُورِ ﴾ أي: الموقد بالنار، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتَ ﴿ ﴾ [التكوير: ٦]، وتقول: سجرت التنور، أي: أوقدته.

وهذا مروي عن جماعة من السلف، منهم على بن أبى طالب يَعَلِّلْهَعَنُهُ ٣٠)،

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱۱)، و«تفسير الماوردي» (۵/۳۷۸)، و«الكشاف»
 (٤/ ٨٠٨)، و «زاد المسير» (٤/ ١٧٦)، و «تفسير الرازي» (۲۸/ ۱۹۸)، و «تفسير القرطبي» (۱۱/۱۲)، و «تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۹)، و «التحرير والتنوير» (۷۲/ ۳۹).

<sup>(</sup>٢) ينظر: القسير المراغى، (٢٧/ ١٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٥، ٦٩)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٦٨)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٩٨)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٩٠)، و «الكشاف» (٤/ ٨٠٨)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٦)، و «تفسير الرازي» (٢٨/ ١٩٨)، و «تفسير القرطبي» (١١٤/ ٢٨)، و «فتح القدير» (٥/ ١١٤).

ويحمل هذا على أن البحار تُوقد يوم القيامة فتكون نارًا.

ومن معاني ﴿النَّسَجُورِ﴾: الممتلئ الممتد المُرسَل(١)، بخلاف البُحيرات والأودية، فإنه ربما يزيد الماء فيها، وربما ينقص، وربما يجف، أما البحار فالماء فيها موجود أبدًا، فهذا من معاني ﴿النَّسَجُورِ﴾.

وفي ذلك امتنان على الناس بهذه البحار، والقَسَم نفسه دعوة إلى التأمل والتدبر والاعتبار.

وبالنظر إلى ما سبق من كون المقسَم به هنا متعلِّقًا بأمور أخروية يترجح أن ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴿ وَٱلْبَحَارُ سُجِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ شُجِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتْ ﴿ ﴾ [الانفطار: ٣].

\* وجواب القَسَم: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَفِعٌ ﴿ مَا لَهُ مِن دَافِعِ ۞ ﴾:

إنها كلمة مزلزلة مخيفة، وبداية الآيات وعيد بالعذاب، وقَسَم على أنه واقع، أي: سيقع لا محالة (٢).

والكلمة لها وَقْع كبير على النفوس، أكثر مما لو قال: "لحادث"، وفيها تهديد شديد للمكذّبين، وتضمَّنت رحمة الله ولطفه بالنبي ﷺ ومَن معه من المؤمنين، نستشعر ذلك في قوله: ﴿ رَبِّكِ ﴾، فلم يقل: ﴿ عَذَابَ الله ﴾، فهو ربهم الرحيم: ﴿ قُلْ أَرَءَ يَشُرْ إِنَّ أَهْلَكَيْ اللّهُ وَمَن مَعِي أَوْرَجِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَيْفِرِينَ مِن عَذَابٍ أَلِيمِ الله عُلَى الله عُمْ الرحيم: هُو ٱلرَّحْمَنُ عَامَنَا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّنَا ﴾ [الملك: ٢٩- ٢٨].

﴿ مَّا لَهُ مِن دَافِعِ ﴿ ﴾: لا يستطيع أحدٌ أن يمنعه، ولا أن يرفعه بعد وقوعه أو يقاومه (٣).

 <sup>(</sup>١) ينظر: "تفسير عبد الرزاق" (٣/ ٤٤٤)، و"تفسير الطبري" (٢٢/ ٥٩٤)، و"تفسير الماتريدي"
 (٩/ ٢٠٢)، و"تفسير السمر قندي" (٣/ ٣٥١)، و"تفسير الماوردي" (٥/ ٣٧٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۱۰/١٩٦)، و«تفسير الخازن» (١٩٩/٤)، و«تفسير الجلالين» (ص٦٩٧)، و«تفسير البحر المديد في (ص٦٩٧)، و«تفسير أبي السعود» (٨٦/٤)، و«البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/٤٨٦)، و«فتح القدير» (٥/١٤)، و«فتح البيان» (٢٢٠/٢٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير النسفي» (٣/ ٣٨٣)، و «البحر المديد» (٥/ ٤٨٦)، و «تفسير السعدي» (ص١٤).

\* أما متى ذلك؟ فلم يمهلهم أن يسألوا هذا السؤال كما هي عادتهم، بل باغتهم بالجواب فقال: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَاءُ مُورًا (١٠٠٠):

والمَوْر: الحركة والاضطراب؛ إشارة إلى ما يقع في السماء من زوال النجوم وتكوُّر الشمس وانخساف القمر وتشقُّق السماء لنزول الملائكة(١).

#### \* ﴿ وَنَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا ١٠٠٠ \*

فالجبال الرَّواسي الكبيرة التي أقسم الله بواحد منها في أول السورة وهو «الطُّور» أصبحت مثل السَّراب، تمر مرَّ السحاب(٢).

#### \* ﴿ فَوَيْلُ يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴿ ﴾:

والويل: وعيد وتهديد (٣) يحمل على أخذ خبر الآخرة ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَآءُ ﴾، ﴿ وَتَسِيرُ الْجِبَالُ ﴾ بجد واهتمام، وألَّا تكون محلًا للسخرية والاستبعاد والتشكيك. وكثير من الجدل الذي يثار حولها ناتج عن عدم المبالاة، وعن الانخراط في المجريات اليومية والعادات المتبعة، وعدم الرغبة في الإيمان الذي قد يقمع النفس عن بعض ملذاتها، كما قال: ﴿ بَلْ يُرِيدُ ٱلْإِنسَنُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴿ آَلَ يَعْمُ الْقِيمَةِ وَالْقَامَةُ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

# \* ﴿ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴿ ﴾:

فالحديث هنا عن المكذِّبين، وليس عن العصاة من المؤمنين أصحاب

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۷۷۳)، و«تفسير البغوي» (۶/ ۲۹۰)، و«تفسير القرطبي» (۱/ ۲۹۰)، و«تفسير القرطبي» (۱/ ۲۳)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۳)، و«فتح القدير» (۵/ ۲۱)، و«التحرير والتنوير» (۲/ ۲۱). وينظر أيضًا: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص۲۲۳)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص۷۸۳).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۵۱)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۲۱۹)، و«تفسير السمعاني» (۵/ ۲۱۹)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۳۲)، و«تفسير النسفي» (۳/ ۳۸۳)، و«روح البيان» (۹/ ۱۸۹)، و«فتح القدير» (٥/ ۱۱۵).

 <sup>(</sup>٣) وأما ما قيل: إن ﴿وَيْلٌ ﴾: واد في جهنم، فهذا لا يصح فيه شيء، كما سيأتي في أول "سورة المطففين"، وأول "سورة الهمزة".

الكبائر؛ فليس المقام مقامهم، كما نصَّت الآية الكريمة(١١).

﴿ ٱلَّذِينَ هُمُ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴾: فهؤلاء المكذّبون يخوضون فيما لا يعلمون، ويلعبون ولا يتورَّعون عن تحويل القضايا الجديَّة إلى الهزل والسخرية؛ ولذا عبَّر أنهم في خوض، يقتحمون القضايا الكبرى دون تأمل ولا مسؤولية، وهم يلعبون في وقت الجد؛ ولذلك ذكر العلماء أن حكاية النكت والطرائف المتعلِّقة بالله تعالى أو بالقرآن أو بالرسول ﷺ أو بالقيم الدينية لا يجوز بحال أن يتعاطاه الناس مسموعًا أو مكتوبًا.

### \* ﴿ يَوْمَ يُكَثُّونَ إِلَىٰ نَارِجَهَنَّمَ دَعًا اللهُ \*

والدَّعُ هو: الدفع بقوة (٢)؛ لأنهم إذا رأوا النار أحسُّوا بلهيبها، وخافوا منها وكرهوها، فهم يتقهقرون إلى الوراء ويتمنَّعون، شأن أيِّ مجرم يُساق إلى ما لا يريد، فتدفعهم الملائكة في أقفائهم وتدُعُهم دعًا إلى هذا المصير.

\* ومع هذا الدَّعِ والموقف الصعب يُقال لهم: ﴿ هَاذِهِ ٱلنَّالُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ هَاذِهِ ٱلنَّالُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾:

والخطاب دعوة للمشركين إلى أن يؤمنوا، حتى لو كان وعيدًا، إلا أنه دعوة إلى الإيمان؛ حيث جاءهم في الدنيا، وعُوجلوا به، وأُخبروا عنه قبل أن يقع.

فالنار التي كانت خبرًا مستقبلًا يتوعَّد به الكافرون ها أنتم ترونها الآن بعيونكم وتحسُّون حرَّها ولهيبها!

### \* ﴿ أَفَسِحْ هَلَا آمُ أَنتُمْ لَا نُبُصِرُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

كانوا يقولون: إنه ﷺ ساحر. فيأتيهم الجواب في هذه الآية: هل هذا سحر وأنتم ترونه بأعينكم؟ ﴿ أَمَّ أَنتُمْ لَا نُبْصِرُونَ ﴾، وهذا تعريض بما كانوا يقولونه في

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۷۷۶)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۵۱)، و«تفسير الرازي» (۲۰۳/۲۸)، و«التفسير المظهري» (۹/ ۹۶)، و«فتح القدير» (٥/ ۱۱٥)، و«تفسير القاسمي» (۹/ ۵۰).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٥٧٥)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٦٢)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٠)، و «الكشاف» (٤/ ٤٠٥)، و «زاد المسير» (٤/ ٤٩٥)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٦٤)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٣١)، و «التحرير والتنوير» (٧/ ٣٢).

الدنيا عن النبي ﷺ، وبيان أن المشكلة في غفلتهم وإغلاق قلوبهم وصدودهم عن الحقّ، حتى كأنهم لا يبصرون الآيات من حولهم في الدنيا.

\* ﴿ أَصَلُوهَا فَأَصَبُرُواْ أَوْ لاَ صَّبِرُواْ سَوَاءً عَلَيْكُمْ إِنَّمَا ثَجْرَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ) :
وقوله: ﴿ أَصَلُوهَا ﴾ مثل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِالَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَاصِلِنَا ﴿ ﴾ [الليل: ١٥- ١٦]،
[مربم: ٧٠]، وقوله: ﴿ لاَ يَصَلَنهَا إِلَّا الأَشْقَى اللّهِ الذّي كَذَّب وتولّى، أما المؤمن فربما تصيبه كأن «الصّلْي» هنا من شأن الأَشْقى الذي كذَّب وتولّى، أما المؤمن فربما تصيبه النار بقدر دون أن يصلاها صَلْيًا كاملًا، ودون أن يُدَعَ إليها دَعًا؛ لأن المسألة مسألة تطهير له، أما هؤلاء فهي دارهم وقرارهم: ﴿ فَأَصْبُرُواْ أَوْ لاَ تَصْبُرُواْ سَوَاءً عَلَيْكُمْ ﴾ أي: لا ينفع الصبر أو الجزع (١٠)، كما قالوا هم: ﴿ سَوَاءً عَلَيْ اللّهَ الْجَزِعْنَا أَمْ صَبَرَنَا مَا لَنَا مِن مَحِيصٍ ﴾ [إبراهيم: ٢١].

﴿إِنَّمَا يُحْرَوْنَ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾: وتأمل كيف أنه لم يقل: «إنما تُجزون بما كنتم تعملون»؛ إشارة إلى كمال العدل الإلهي؛ فقد جعل الجزاء هو ذات الفعل الذي فعلوه (٢)، والجزاء لم يزد عليهم شيئًا: ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا (الله الكهف: ٤٩].

# \* ﴿إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَعِيمٍ ﴿ ﴿ ﴾:

مثلما قال: ﴿فِ جَنَّتِ وَعُيُونٍ ﴿ الحجر: ٤٥]، والوعد يشمل أصحاب المقامات العالية في التقوى من السابقين والأبرار، كما يشمل عموم المؤمنين الذين اتقوا الكفر والشرك بالإيمان بالله، ولو قارفوا بعض الإثم.

\* ﴿ فَكِهِينَ بِمَا ءَالنَّهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ١٠٠٠

أي: فرحين مستبشرين مسرورين، وهذه قراءة الجمهور، وقرأها بعض السَّبْعة:

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٦٢)، و«تفسير البغوي» (٢٩١/٤)، و«الكشاف» (٤/ ٤٩)، و«الكشاف» (٤/ ٤٠٩)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٦٤)، وما سيأتي في «سورة الإنفطار»: ﴿ يُمْ إِنَّهُمْ لَسَالُوا اَلْمَكِيمِ (١٤) ﴾، و«سورة الليل». (٢) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٦٣)، و«روح البيان» (٩/ ١٩٠)، و«فتح القدير» (٥/ ١٠)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (٢/ ٢٢٢).

﴿ فَكِهِينَ ﴾ ، بغير مدّ (١) ، والمعنى واحد (٢) ، فهم مسرورون بعطاء الله في الجنة من الوان الملذّات ، التي منها الملذّات المعنوية ، وأعظمها النظر إلى وجه الله الكريم ، والسماع لكلامه سبحانه والسرور برضوانه: «أُحِلُّ عليكم رِضُواني، فلا أَسخطُ عليكم بعده أبدًا (٣) . ومثل ما أُعطوا من ألوان ملذات المعرفة في الجنة والمتعة بها، وأيضًا الملذّات الحسيّة من المطاعم والمشارب والمآكل والملابس والسرر وغير ذلك مما ذكر تعالى في كتابه (١) .

﴿ وَوَقَنهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْمَحِيمِ ﴾: كرر لفظة: ﴿ رَبُّهُمْ ﴾ مرتين، وفيه إشارة إلى أن المقام ليس مقام جزاء فحسب، بل جزاء وفضل من الله، وهو المنعم المتفضّل (٥)، فهو الذي وقاهم من النار، وهذا وحده فضل عظيم، ولو لم يكن لهم إلا السلامة من العذاب لكفى، ولكنه جاد عليهم بهذا العطاء الذي هو بغير حدَّ ولا عدَّ، يُصَبُّ عليهم صَبًّا، ولا يحتاج إلى جهد ولا معاناة.

# \* ﴿ كُلُواْ وَأَشْرَبُواْ هَنِيتَ أَبِمَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾:

فكل شيء متاح لكم مع الهناءة؛ لأنه لا شيء يخيفهم، لا الموت ولا المرض ولا الانقطاع ولا الزوال، فقد أمنوا ذلك كله، وكل الغوائل والمفاجآت التي اعتادوا أن يتوقعوها في الدنيا، بل ﴿لَهُمَّ أَجَّرُ مَّ مَنُونٍ ( الله على الله

<sup>(</sup>١) ينظر: السبعة في القراءات؛ (ص٦٧٦)، والنشر في القراءات العشر؛ (٢/ ٣٥٤- ٣٥٥، ٣٧٧)، وامعجم القراءات؛ (٩/ ١٥١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «الحجة للقراء السبعة» (٦/ ٣٨٨- ٣٨٩)، وما سيأتي في «سورة المطففين»: ﴿ وَإِذَا اَنْقَلَبُوٓا إِلَىٰٓ أَهْلِهِمُ اَنْقَلَبُواْ فَكِهِينَ ۞﴾.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٥٤٩، ٧٥١٨)، ومسلم (٢٨٢٩) من حديث أبي سعيد رَمَالِكَهُمَة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ١٨٨)، و«زاد المسير» (٤/ ١٧٧)، و«فتح القدير» (٥/ ١١٥)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٤٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٠٤)، و «البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/ ٢٩٦)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٤٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ١٦٩)، و«تفسير البغوي» (٤/ ١٢٥)، و«الكشاف» (٤/ ١٨٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٥)، و«تفسير القرطبي» (١٨٧ /٨٨)، و«التحرير والتنوير» (٣٠/ ٢٣٥).

﴿ هَنِيَا أَيْمَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾: قال هنا: ﴿ يِمَاكُنتُمْ ﴾، وفيه ثناء عليهم، فلم يكن هذا نعيمًا لا سبب له، بل هو بسبب أعمالهم التي استحقوا بها رحمة الله سبحانه؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتُ اللّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ الْاعراف: ٥]، بخلاف الكافرين، حيث قال: ﴿ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللّه فبين قوله: ﴿ يِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللّه فبين قوله: ﴿ يَمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللّه فبين قوله: ﴿ يَمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللّه فبين قوله: ﴿ يَمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ بالنسبة لأهل الجنة، وقوله مخاطبًا أهل النار: ﴿ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ الله فبين الخطابين فرق عظيم؛ فالجزاء للكافرين من غير زيادة ولا نقص، أما المؤمنون فليس الجزاء مقابل عملهم، فإنما الحسنة بسبعمائة ضعف، إلى أضعاف كثيرة، «قال الله أَ أَعْدَدْتُ لعبادي الصالِحينَ ما لا عينٌ رأتْ، ولا أَذُنَّ سمعتْ، ولا خَطَرَ على قلب بشر » (١). أعمالهم كانت سببًا لتأهليهم للفوز بالرضوان والرحمة، ولكن لا مقابلة بين عملهم وبين مصيرهم العظيم الذي هو منة من الله وفضل.

وهذا القول تقوله الملائكة لهم ترحيبًا بمقدمهم وتهنئة لهم، وهو نوع من النعيم العظيم، وقد كان الناس في الدنيا يفرحون بحسن الاستقبال كما يفرحون بكرم الضيافة، حيث قال قائلهم(٢):

أُضاحِكُ ضَيفي قبلَ إنزالِ رَحْلِهِ ويُخْصِبُ عندي والمَحَلُّ جَدِيبُ وماالخِصْبُ للأضيافِ أن يَكثُرُ القِرَى (٣) ولكنَّما وجهُ الكريمِ خَصيبُ \* ﴿ مُتَكِينَ عَلَى سُرُرِ مَصْفُوفَةً وَزَوَجَنَكُ مُر بِحُورِ عِينِ اللهِ :

يمكن أن تكون السُّرر مصفوفة لكل واحد منهم، ويمكن أن يكونوا على سُرر مصفوفة متكنين عليها أمُتَقَديلِينَ مصفوفة متكنين عليها مُتَقديلِينَ ﴿ مُتَكِدِينَ عَلَيْهَا مُتَقديلِينَ ﴾ [الواقعة: ١٦]، ففيه سرور الاجتماع والترائي والأنس.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٤٤)، ومسلم (٢٨٢٤، ٤٧٧٩)، من حديث أبي هريرة رَمَّالِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «عيون الأخبار» (٣/ ٢٦٢) منسوبًا إلى يعقوب الخُريمي، وهو في «ديوانه» (ص١٢). ونُسب إلى حاتم الطائي، كما في «العقد الفريد» (١/ ١٩٧، ١٩٩)، و«الروض الأنف» (٢/ ٦٥).

<sup>(</sup>٣) الخِصب: كثرة الكرم، والقِرى: ما يقدَّم للضيف.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٥٢)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٢٧)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٨٧)، و«زاد المسير» (٤/ ١٧٧)، و«تفسير المراغي» (٢٧/ ٢٤).

﴿وَزَوَّجَنَنَهُم بِحُورٍ عِينِ﴾: التزويج معناه: القَرْن، أي: قرنَّاهم بحُور عين (١) وجعلنا الحور العين معهم أزواجًا اثنين اثنين، هذا هو المعنى، وإلا فإنه لو كان المقصود الزواج الذي هو العقد لعبَّر عن ذلك بدون الباء، كما في قوله تعالى: ﴿فَلَمَا فَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَجَنَاكُهَا ﴾ [الأحزاب: ٣٧]، لم يقل: زوجناك بها.

وحُور جمع: حَوْراء، وهي شديدة البياض مع شدة الجمال والصفاء في الألوان، وعين جمع: عَيْناء، وهي واسعة حدقة العين مع صفاء العين وجمالها(٢).

\* هنا يأتي سؤال: أين الأولاد الذين هم من أعظم النعم؟

يأتي الجواب في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَنَّهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقْنَا بِهِم ذُرِّيَّنَهُمْ وَمَاۤ ٱلۡنَنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِن شَيْءُ كُلُّ ٱمْرِي عِاكْسَبَ رَهِينٌ (١٠٠٠):

قرأها الجمهور بإفراد الذرية: ﴿ ذُرِّيَّنَهُم ﴾، والقراءة الأخرى- وهي سَبْعية- بالجمع: ﴿ ذُرِّيَّتِهِم ﴾ (٣).

ومعنى ﴿وَٱنَّبَعَنَّهُمْ ﴾ أي: أن الذرية سارت مسيرتهم، فهي ذرية اتبعت الآباء بالإيمان بالتربية الصالحة وتلقين الإيمان والقيم ولو في أحلك الظروف(٤).

والإيمان محله القلب، فلا يقسر الإنسان عليه وإنما يلقن الإيمان؛ بالدعاء وحسن التعامل والقدوة الصالحة وحسن الخلق، والنفقة الحلال، وصدق النية

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير ابن أبي زمنين» (٢٠٨/٤)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢٠/ ١٣٣)، و«زاد المسير» (٤/ ٩٤)، و«تفسير الرازي» (٢٧/ ٦٦٥)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٦٥)، و«فتح القدير» (٤/ ٦٦٢)، و«التحرير والتنوير» (٢٥/ ٣١٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: (تفسير الطبري) (۲۱/ ۵۷۸،۲۰)، (۲۲/ ۳۰۲)، و(معاني القرآن) للزجاج (۱/ ۱۱۵)، و(تفسير الماتريدي) (۱۲/ ۲۱۳)، و(التفسير البسيط) للواحدي (۲۰/ ۱۲۰)، و(روح المعاني) (۱۲۳/ ۱۲۳).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «السبعة في القراءات» (ص٢٦٢، ٦١٢)، و«معاني القراءات» للأزهري (٣/ ٣٣)، و«حجة القراءات» (ص٢٠٣)، و«التيسير في القراءات السبع» (ص٢٠٣)، و«العنوان في القراءات السبع» (ص١٨١)، و«النشر في القراءات العشر» (٢/ ٣٧٧)، و«معجم القراءات» (٩/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨١)، و«الكشاف» (٤/ ٤١١)، و«زاد المسير» (٤/ ١٩٣)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٦٧)، و«فتح القدير» (٥/ ١١٧).

والدعاء الصالح، فهي اتَّبعتهم على الإيمان وليس مجرد الإسلام الظاهر، وهي أيضًا تابعتهم في سلوكهم الظاهر وهديهم بإيمان وصدق واقتناع.

ويحتمل أن يكون المقصود: الذرية الكبار الذين بلغوا وتعلَّموا واتَّبعوا وآمنوا.

ويحتمل أن يكون المقصود: الصغار؛ فإن الصغير يتبع خير والديه في الدين (١).

ويؤيّد هذا التأويل: القراءة الأخرى: ﴿وَأَتْبَعْنَهُمْ ذُرِيَّتُهُم بِإِيمَنِ ﴾ (٢)؛ فالآية تشمل الذرية الكبار، وتشمل الصغار الذين ماتوا دون البلوغ وهم في الجنة بفضل الله (٣)؛ ولذلك لم يقل: بالإيمان، إنما قال: ﴿وَإِيمَنِ ﴾؛ إشارة إلى أن المقصود هنا حتى لو كان ثَمَّ شيء من التقصير، أو كانوا أطفالًا لم يبلغوا ولم يفهموا الأشياء على حقائقها، وأن يستقلُّوا بمعرفتها، لكن عندهم الأصل الذي تربوا وتعلموا عليه من الإيمان، فالجزاء هو: ﴿أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيّنَهُمْ ﴾، ومن كمال متعتهم وعيشهم عليه من الإيمان، فالجزاء هو: ﴿أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيّنَهُمْ ﴾، ومن كمال متعتهم وعيشهم أن يُلحق بهم أولادهم، كما ورد عن ابن عباس رَعَلِشَعَنْهُا قال: "إن الله يرفعُ ذرية المؤمن معه في درجته في الجنة، وإن كانوا دونه في العمل (١٠)، وجاء عن جمع من السلف ما يقتضي ثبوت صحة هذا المعنى (٥)، فالله سُبْعَانَهُ وَتَعَالَ يُلحق الأدنى من السلف ما يقتضي ثبوت صحة هذا المعنى (٥)، فالله سُبْعَانَهُ وَتَعَالَ يُلحق الأدنى

<sup>(</sup>١) ينظر: (تفسير الطبري) (٢١/ ٥٨٠)، و (زاد المسير) (٤/ ١٧٧)، و (فتح القدير) (٥/ ١١٧).

 <sup>(</sup>٢) ينظر: «السبعة في القراءات» (ص ٢١٢)، و«الحجة في القراءات السبع» (ص ٣٣٣)، و«الحجة للقراء السبعة» (٦/ ٣٢٧)، و«حجة القراءات» (ص ٦٨١)، و«النشر في القراءات العشر» (٢/ ٣٧٧)، و«معجم القراءات» (٩/ ٢٥٤ – ١٥٥).

 <sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في (سورة التكوير): ﴿إِلَّتِي ذَنْبِ قُلِلَتْ ۚ ﴿).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار (٢٢٦٠- كشف)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (١٠٧٥)، والطبراني في «المعجم الكبير» (١٢٢٤٨)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (٢/ ٣٠٢) مرفوعًا.

وأخرجه عبد الرزاق في "تفسيره" (٣٠٠٩)، والحاكم (٢/ ٢٦٨)، والبيهقي (١١/ ٥٥٣) موقوفًا. وينظر: "السلسلة الصحيحة» (٧٤٩٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (١ / ٥٨١ ، ٥٨١)، و «تفسير الثعلبي» (٩/ ١٢٨)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٨٧)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٩١)، و «زاد المسير» (٤/ ١٧٧)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٣٣).

بالأعلى، من دون أن ينقص من أجورهم شيئًا، فإن كان الابن في منزلة أعلى أَلْحَق والديه به في الجنة، وإن كان الأب في منزلة أعلى أَلْحَق أولاده وذريته وزوجه به، فيجمع الله تعالى الأسرة كاملة، وهذه بركة الاقتران بالطيبين والتأسِّي بهم، و ﴿ ذَلِكَ فَضَّلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ﴾.

﴿ وَمَا أَلْنَنَهُم مِنْ عَمَلِهِم مِن شَيْءٍ ﴾ أي: لم ننقصهم شيئًا من أعمالهم (١)، وفي القرآن الكريم موضع آخر ذكر الله فيه هذا الفعل في قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوا اللّه وَرَسُولَهُ وَلاَ يَلِتَكُمُ مِن أَعمالكم (٢)، وَرَسُولُهُ وَلاَ يَلِتَكُمُ مِن أَعمالكم (٢)، فهنا المعنى: لم ينقص الله تعالى الآباء من عملهم شيئًا، وإنما رفع الأبناء إلى منزلتهم، فضلًا منه وكرمًا.

﴿ كُلُّ اَمْرِي عِمَاكُسَبَ رَهِينُ ۗ ۞﴾: وهذه قاعدة عامة، فكل شخص رَهِين بكسبه، كقوله سبحانه: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةُ ۞ إِلَّا أَصْحَبَ ٱلْيَهِينِ ۞﴾ [المدثر: ٣٨- ٣٩]؛ ولهذا قال بعضهم هنا: ﴿ كُلُّ اَمْرِي عِمَاكَسَبَ رَهِينٌ ﴾ أي: من غير المؤمنين.

وقال آخرون: ﴿كُلُّ أَمْرِيمٍ بِمَاكَسَبَ رَهِينٌ ﴾ من المؤمنين وغيرهم.

وهذا أولى؛ لأنه حملٌ للمعنى على عمومه، مرتهن بما كسب من خير أو شر<sup>(٣)</sup>، وفضل الله تعالى وراء ذلك وفوقه، ولا يمانعه ولا يعارضه.

# \* ﴿ وَأَمْدُدْنَهُم بِفَكِكُهُ وَلَحْرِ مِّمَّا يَشْنَهُونَ ١٠٠٠ \*

هذا على سبيل المثال لا الحصر، ومن عادة الملوك والمرفَّهين في الدنيا إذا اجتمعوا بأولادهم وأسرهم أن يجتمعوا على موائد الطعام، فكذلك في الجنة، ولكن بنعيم أوفى وأكرم، فالأسرة مجتمعة على خير وعلى سُرُر متقابلين، والمدد يأتيهم بكرةً وعشيًّا: ﴿وَلَمُمْ رِزْفُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۸۵)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٢)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۲۷)، و«فتح القدير» (٥/ ٨٠، ١١٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٦٦)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>Y) ينظر ما تقدم في «سورة الحجرات».

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التفسير البسيط» للواحدي (٢٠/ ٤٩١)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ٢١٠)، و«التفسير المظهري» (٩/ ٩٧)، والمصادر السابقة، وما سيأتي في «سورة المدثر».

## \* ﴿ يَنَنَزَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَا لَغَوُّ فِيهَا وَلَا تَأْشِيرٌ ﴿ ﴾:

أي: يأخذ بعضهم من بعض يتعاطون الكؤوس(١)، والكأس يُطلق عادة على الخمر(٢).

فهم يتعاطونها بعضهم من بعض على سبيل المرح والمتعة وكمال النعيم، كما يحدث ذلك في الدنيا لمَن كمل سروره، لكن الكأس في الجنة ﴿لَا لَغُو فِهَا وَلاَ تَأْثِدُ ﴾ ليس فيها شُكْر (٣)؛ لأن المرء إذا سَكِر هَذَى وأصبح يلغو بالكلام الذي لا يليق، وليس فيها تأثيم، وهو: الإثم الذي يلحق الشارب(٤)؛ لأنها ليست محرمة عليهم، وليس فيها ما يدعو إلى الإثم، فنفى عن الخمر كل عيوب الدنيا، وهي السُّكُر أو الغَوْل، حيث قال: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴿ الصافات: ٤٧]. والعيب الثاني: اللَّغو الناتج عن تراجع العقل وسَطْوة الخمر.

والثالث: هو التأثيم، والإثم الناتج عن ارتكاب الكبيرة الموبقة في الدنيا؛ ولذا ورد عن النبي ﷺ: «مَن شرب الخمرَ في الدنيا، ثم لم يَتُبُ منها، حُرِمها في الآخرة»(٥).

# \* ﴿ وَيَعْلُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَّهُمْ كَأَنَّهُمْ أُوْلُو مَّكَّنُونٌ ﴿ ﴿ وَيَعْلُونُ اللَّهُ ﴾:

أي: بالخدمة، وهؤلاء الغلمان خلقهم الله تعالى لمهمة الخدمة في الجنة وليسوا عَبيدًا لهم(٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: (تفسير الطبري) (٢١/ ٥٨٧)، و(تفسير الماوردي) (٥/ ٣٨٢)، و(تفسير البغوي)

<sup>(</sup>٤/ ٢٩٣)، واتفسير الرازي، (٢٨/ ٢١١)، واتفسير ابن كثير، (٧/ ٣٤٤)، وافتح القدير، (٥/ ١١٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ۲۰۱)، و «تفسير القرطبي» (۱۸/۱۷)، و «التحرير والتنوير»
 (۷۲/۲۷)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الثعلبي» (٨/ ١٤٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٧٥)، و«تفسير الرازي» (٣/ ٢١٨)، و«تفسير القرطبي» (١٥/ ٧٩)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٨/ ١٣٣).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٨/ ٢١١)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٤٤)، و«التحرير والتنوير»
 (٧٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٥٥٧٥)، ومسلم (٢٠٠٣) من حديث ابن عمر تَعَلِّفُهَ تَمَا.

 <sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٣)، و«تفسير الرازي» (٢١/ ٢١١)، و«تفسير القرطبي»
 (١٧/ ٢٩)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٨/ ١٣٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٤٥).

وهم في هذا المقام وبهذه الصفة ﴿كَأَنَّهُمْ لُوْلُوٌّ مَّكَنُونٌ ﴾، وإذا كان هذا هو جمال الخدم، فما بالك بالمخدومين؟!

#### \* ﴿ وَأَقِبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَآ الْوُنَ ١٠٠٠

طاب الحديث وطاب الكلام وطاب المقام، فبدؤوا يتساءلون هم وأولادهم وأهلوهم الذين اجتمعوا في الدنيا على خير ومصلحة دنيوية أو دينية، ليس فيها معصية لله تعالى، فجمعهم في الدار الآخرة على أحسن حال.

وهذا دليل على أنهم يتذكرون كل ما كان في الدنيا، كما يذكر الكافرون، لكن المؤمنين يتذكرون تَنَعُمًا والكفار يتذكرون حسرةً وأسفًا.

ولأهل الجنة من كمال العقول والأفهام واتساع المعارف وقدرات التذكر والاستحضار والاستمتاع ما لا يخطر على بال، وهو ضمن قوله سبحانه: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرِّ أَعْيُنِ ﴾ [السجدة: ١٧]. وقوله ﷺ فيما يرويه عن ربه عَنْجَلَ: «أعددتُ لعبادي الصالحينَ ما لا عينٌ رأت، ولا أُذُنَّ سمعت، ولا خَطرَ على قلب بشر»(١). وليس النعيم مقصورًا على المطاعم والمشارب ونحوها، بل نعيم الرؤية والسماع لقول الله والرضوان والمعرفة أعظم من ذلك وأوسع.

#### \* ﴿ قَالُوٓ ا إِنَّا كُنَّا مِّلُ فِي آَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ١٠٠٠ :

أي: في الدنيا خائفين من عذاب الله(٢)، كما قال: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ مِّنْ عَذَابِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاعِلَى اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) تقدم قريبًا.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير التستري» (ص١٥٥)، و«تفسير الطبري» (٢١/ ٥٩٠)، و«تفسير الثعلبي» (١٣٠/٩)، و«نقصير القدير» (١٣٠/١)، و«نقصير القرطبي» (١١/ ٧٠)، و«نقح القدير» (١١٨/٥).

وسوسة، ولا الخوف من الموت الذي يتحول إلى مرض يُقعد الإنسان حتى عن عمل الدنيا، كما قيل في وصفهم (١٠):

وإن جَـنَ المساءُ فلا تراهم من الإشـفـاق إِلَّا ساجدينا ويحتمل أن يكون المعنى أنهم كانوا خائفين على أولادهم وعلى ذراريهم ألَّا يصلوا إلى ما وصلوا إليه.

#### \* ﴿ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْمَنَا وَوَقَمَنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ ﴿ ﴾:

و ﴿ اَلسَّمُومِ ﴾ هي: الرِّيح الحارة التي تَسْفِي الترابَ (٢) الحار، واستعاره هنا لمعنى النار (٣).

# \* ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن فَبْلُ نَدْعُوهٌ إِنَّهُ، هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾:

وفي قراءة بفتح الهمزة: ﴿نَدْعُوهُ أَنَّهُ هُوَ الْبَرُّ الرَّحِيمُ﴾(١)، يعني: لأنه ﴿هُوَ الْبَرُّ الرَّحِيمُ﴾(١).

وهذه إشادة بمنزلة الدعاء، وأنه من أعظم الأعمال، قال تعالى: ﴿أَدْعُونِ الْمَالِ اللهُ يَغْضَبُ عَلَيه »(٢)؛ لما في الدعاء من النكسار النفس، والتواضع لله سبحانه، والاعتراف بالضعف والعبودية والعجز للنفس، والاعتراف بالكمال والقدرة لله، فاجعل لسانك رطبًا بدعاء الله سبحانه،

<sup>(</sup>١) ينظر: (ديوان هاشم الرفاعي) (ص٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) أي: حملته أو ذرته.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ٩٥٤)، و «الكشاف» (٤/ ١١٤)، و «تفسير القرطبي» (١١/ ٧٠)،
 و «تفسير القاسمي» (٩/ ٥٢).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «السبعة في القراءات؛ (ص٦١٣)، و«التيسير في القراءات السبع» (ص٢٠٣)، و«معاني القراءات» للأزهري (٣/ ٣٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «الحجة في القراءات السبع» (ص٣٣٤)، و «الحجة للقراء السبعة» (٦/ ٢٢٧)، و «حجة القراءات» (ص٦٨٣ - ٦٨٤).

<sup>(</sup>٦) كما في حديث أبي هريرة رَوَيَقَهَانهُ. أخرجه أحمد (٩٧٠١)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٨٠١)، والبزار (٩٤٢٥)، والترمذي (٣٣٧٣)، والحاكم (١/ ٤٩١)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (١٠٦٥). وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٢٦٥٤).

ولا تعتمد على نفسك في شيء قط، واحذر أن يكلك الله إلى نفسك فتهلك؛ ولذا قال ﷺ: «دعواتُ المكروب: اللهمَّ رحمتَك أرجو، فلا تكلني إلى نفسي طَرْفَةَ عين، وأَصْلِحْ لي شأني كلَّه، لا إله إلَّا أنت»(١).

و﴿ البُّرُّ ﴾: صاحب البر والجود والكرم والعطاء.

ومن معاني ﴿ آلْبَرُ ﴾: الصادق، تقول: «فلان بازٌ، برَّ في يمينه»، أي: صدق ولم يكذب، وكلاهما داخل هذا الاسم الشريف الذي هو من أسماء الله الحسنى، فرحمهم ووقاهم ﴿ عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴾، وأوصلهم إلى ما يريدون (٢).

# \* ﴿ فَذَكِّرْ فَمَاۤ أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا يَعْنُونٍ ١٠٠٠ \*

كما يدَّعي هؤلاء الذين اجتمعوا في دار الندوة وتشاوروا، وقال بعضهم: كاهن؛ لأنه يخبر بعلم الغيب وما سيكون.

وقال بعضهم: مجنون؛ لأنه يدَّعي أمورًا لم تقع، فأمره الله أن يُذَكِّر ولا ينزعج أو يقلق مما قالوا، فلست بسبب ما أنعم الله تعالى عليك من العقل واصطفاء الله لك بالوحي ﴿ بِكَاهِنِ وَلَا بَخَنُونِ ﴾ كما يزعمون (٣).

ثم جاءت محاجة الكفار بهذه الصيغة ﴿ أَمْ ﴾ خمسة عشر مرة في هذه السورة بطريقة لا مثيل لها في القرآن الكريم.

# \* ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَكْرَيْصُ بِهِ . رَيْبَ ٱلْمَنُونِ ( ) :

هذا مما ادَّعوه لما قالوا: كاهن، أو مجنون، فنفى تعالى ذلك ولم يتوقَّف عنده؛ لأنه واضح البطلان، فهم يعرفون أنه ليس بشاعر، والشعر صنعتهم وبضاعتهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيالسي (۹۱۰)، وأحمد (۲۰٤۳۰)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۷۰۱)، وأبو داود (۵۰۹۰)، والنسائي في «السنن الكبرى» (۱۰٤۱۲)، وابن حبان (۹۷۰) من حديث أبي بَكْرة يَحَلِّهُمَّنَهُ، وله شواهد. ينظر: «السلسلة الصحيحة» (۲۲۷).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۹/ ۱۳۰)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٣)، و «المحكم والمحيط الأعظم» (١١/ ٢٤)، و «المفردات في غريب القرآن» (ص١١٤)، و «تفسير القرطبي» (١١/ ٧٠)، و «لسان العرب» (٤/ ٧٠) «ب ر ر».

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في •سورة القلم•: ﴿مَآأَنتَ بِنِعْمَةِرَتِكَ بِمَجْنُونِرٌ ۞﴾، و﴿وَلِن يَكَادُٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَبُرْلِقُونَكَ بِأَبْصَنْزِهِرِ لَنَا سَمِعُواْ الذِّكْرَوَيْقُولُونَ إِنَّهُ لِمَجْنُونُ ۞﴾، و•سورة الحاقة»: ﴿وَلَابِقَوْلِكَاهِنِّ قَلِيلًا مَالَذَكَّرُونَ ۞﴾.

وهم كانوا يُلَبِّسون على الجهلة والعوام بأنه رجل يتعاطى الشعر، ومثله مثل الشعراء السابقين الذين هلكوا ولم يحدثوا تأثيرًا في الحياة، وكأنهم بهذا يعزون أنفسهم أيضًا بأن مآل هذه الرسالة إلى زوال وخفوت وهلاك صاحبها، فيكفي معها ومعه مجرد التربُّص، ولذا قال سبحانه: ﴿ قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلاَ إِحْدَى الْحُسْنَيْ يَنِ وَغَنْ نَتَرَبَّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُمُ اللّهُ بِعَذَابٍ مِّنَ عِندوء أَوْ بِأَيْدِينَا لَا لَيْسِيبَكُمُ اللّهُ بِعَذَابٍ مِّنَ عِندوء أَوْ بِأَيْدِينَا فَنَرَبَصُونَ اللّهُ التوبة: ٢٥].

و ﴿رَبِّ ٱلْمَنُونِ ﴾ يحتمل أن يكون المقصود به: الموت(١)، كما قال أبو ذُؤيب الهذلي(٢)، وقد مات بنوه السبعة بالطاعون في عام واحد:

أمِنَ المَنونِ ورَيْبِها تَتَوَجَّعُ والدَّهرُ ليسَ بِمُعْتِبٍ مَن يَجزَعُ ويحتمل أن يكون: حوادث الدهر، وتحوله من حال إلى حال، بالموت أو غيره (٣).

وقال ابن عباس رَوَّ اللَّهُ عَنْهُ: «كل ﴿رَبِّبَ﴾ في القرآن: شكٌّ، إلا مكانًا واحدًا في الطُّور: ﴿رَبِّبَٱلْمَنُونِ﴾، يعنى: حوادث الأمور»(١).

وكما قال الشاعر(٥):

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٤٧)، و«تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٤٦)، و«تفسير الطبري» (١/ ٢٥٦)، و«تفسير الطبري» (١/ ٢٥٦)، و«تفسير الرازي» (١/ ٢٥٦)، و«تفسير الرازي» (١/ ٢١٢)، و«تفسير القرطبي» (١/ ٢٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «المفضليات» (ص٤٢١)، واجمهرة أشعار العرب، (ص٤٣٤)، واكتاب الألفاظ، لابن السكيت (ص٣٣)، واعيار الشعر، (ص٨٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٢٢)، و«تفسير الطبري» (٢١/ ٥٩٢)، و«تفسير الماتريدي» (٣٠/ ٤٠)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢٠/ ٢٠٥)، و«روح المعاني» (٣٦/ ١٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن الأنباري في «الوقف والابتداء» (١١٧). وينظر: «تفسير القرطبي» (١٧/ ٧٧)، و«البحر المحيط في التفسير» (٨/ ٤٨)، و«الإتقان» (٢/ ١٦١)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «معجم الشعراء» (ص٣١٩)، و«الجليس الصالح» (ص١٢٣)، و«مصارع العشاق» (٢/ ١٥٩)، و«محاضرات الأدباء» (٢/ ٢٣٠)، والمصادر السابقة.

تربَّص بها ريبَ المنون لعلَّها تُطلَّقُ يومًا أو يموتُ حليلُها أي: يتربَّص تغيُّرًا يسمح بالوصول إليها، فيكون المعنى: تربَّصوا بمحمد، فربما يموت، أو يعجز، أو يضعف، أو ينتصر عليه غيره، أو يُكْفَى بغيرنا.

والأقرب الأول، وأنهم رأوا انتظار موته، وظنوا أنه بموته سيموت شأنه، وتنتهى رسالته ودينه.

ولعل المقصود بـ (رَيْب المنون) في البيت هو: موت حليلها، لا غير (١). \* ﴿ قُلْ مَرَبَصُواْ فَإِنِي مَعَكُم مِن الْمُثَرَيْصِينَ (٣) ﴾:

إما أن يكون المقصود أصل التربُّص، فيكون المعنى: أنا أتربص بكم مثلما أنتم تتربَّصون بي (٢).

وهذا يتطابق مع قوله تعالى: ﴿ قُلْهَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَاۤ إِلَّاۤ إِحْدَى ٱلْحُسْنَيَ يَٰۤ وَغَقُنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُو ٱللَّهُ بِعَذَابٍ مِّنْ عِندِهِ ۚ أَوْ بِأَيْدِينَا ۚ فَتَرَبَّصُواۤ إِنَّا مَعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴾ [التوبة: ٥٢].

أو أن المقصود هو أن الشأن إذا كان شأن الموت الذي تتربصونه بي، فأنا أتربص الموت مثلكم؛ لأن الموت حتًّ عليَّ وعليكم، ولست بجزع من الموت ولا أبالى أن ألقى الله تعالى، وإنما الشأن بكم أنتم (٣)!

وهذا ينطبق على اليهود حين كانوا يأتون النبي عَلَيْ ويقولون: «السَّامُ عليك يا أبا القاسم». يتظاهرون بأنهم يُلقون السلام، وهم يدعون عليه بالموت، والسَّام هو: الموت(١٤)، ولما غضبت عائشة رَعَالِشَاعَة وسبَّتهم، نهاها عَلَيْ وقال: امّه يا

<sup>(</sup>١) وبهذا ذكره الطبري (٢١/ ٥٩٤) ضمن الأقوال التي يعنى بها الموت، وذكره غيره ضمن القول الآخر.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ٥٩٤)، و«تفسير الماتريدي» (۴/ ٣٣١)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣٠٠)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٣١)، و«زاد المسير» (٤/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الكشاف» (٤/ ١٣/ ٤)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٧٢)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ٢١٢)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٥٥)، و«فتح القدير» (٥/ ١١٩)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٦٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «غريب الحديث» لابن قتيبة (١/ ٣٥٧)، و «الاستذكار» (٨/ ٢٦٨).

عائشة، فإن الله لا يحبُّ الفحشَ والتَّفَحُّشَ»(١). وقال النبيُّ ﷺ: «وعليكم». يعني نحن وإياكم نشترك في الموت، فهو أمر مشترك بيننا وبينكم.

وفي هذه الآية إعجاز لأنه قال لهم: ﴿ نَرَبَّصُوا ﴾ ، فكان أولهم موتًا أبو جهل والزعماء الذين قُتلوا ببدر وسُحبوا إلى القليب، وعاش النبيُ ﷺ بعدهم، وانتشرت دعوته، وعمَّت رسالته، واتَّسعت أمته، حتى جاوزوا اليوم مليارًا ونصف مليار، كلهم يشهدون أنه رسولُ الله!

# \* ﴿ أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَخَلَمُهُمْ بِهَذَأَ أَمْ هُمْ فَوْمٌ طَاغُونَ ١٠٠٠

سؤال استفهام على سبيل الإنكار والتعجب منهم، والأحلام جمع: حِلْم، وهو العقل<sup>(٢)</sup>، والمعنى: هل عقولهم تأمرهم بهذا الإنكار والصدود والإعراض عن الحق<sup>(٣)</sup>؟

﴿ أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾: وهم أدرى بطبيعة الحال أن هذا لا يصدر من حِلْم وعقل، وإنما يصدر من طغيان؛ أن يصفوا رجلًا مثل النبي ﷺ بأنه شاعر أو ساحر أو كاهن (٤).

# \* ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَّلُهُۥ بَلِ لَا يُؤْمِنُونَ ٣٠٠٠

وقد قالوا: إن النبيَّ ﷺ تقوَّل هذا: والله تعالى يقول: ﴿ وَلَوْ نَفَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِٱلْمَدِينِ ﴿ ثُمُ لَقَطَعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴿ ﴾ [الحاقة: ٤٤- ٤٦]، فإن أحدًا يدَّعي على الله سُبْعَانَهُ وَتَعَالَ ويعلن بأن هذا من عند الله، وأن الله أمره ونهاه، ثم يمكِّن اللهُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: "صحيح البخاري» (۲۹۳۵، ۲۲۵٦)، و"صحيح مسلم» (۲۱٦٥، ۲۱٦٦)، و"تفسير الطبري» (۲۲/ ۲۷۰- ۲۷۱)، و أسباب النزول» للواحدي (ص۲۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «المحكم والمحيط الأعظم» (٣/ ٣٦٤)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٢٥٣)، و«لسان العرب» (١٢/ ١٤٦)، و«تاج العروس» (٣١/ ٥٢٧) «ح ل م».

<sup>(</sup>٣) ينظر: "تفسير الطبري" (٢١/ ٥٩٥)، و"تفسير السمرقندي" (٣/ ٥٥٤)، و "الهداية إلى بلوغ النهاية" (١١/ ٧٦٧)، و "تفسير ابن كثير" (١٧/ ١٧٧)، و «تفسير ابن كثير" (٧/ ١٧٣)، و «التفسير القرآن» (١٤/ ٧٣)، و «التحرير والتنوير" (٧/ ٦٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٧٧)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ٢١٣)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٨/ ١٣٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٦٤).

تعالى له في الأرض وينصره ويعزّه ويظهر كلمته ويبقى على العصور والقرون والأجيال متبوعًا محبوبًا مؤيّدًا منصورًا؛ هذا لا يتأتّى! فالله تعالى يقمع أولئك الذين يتقوّلون عليه.

ثم إن في دعواهم هذه أنه ﷺ تقوَّل القرآن من تلقاء نفسه تناقضًا؛ فكيف تزعمون أنه تقوَّل هذا القول المحكم البليغ العظيم، الذي يُعْجِزُ العقلاء ويُبْهِرُ العظماء ويقع به التحدِّي لهم ولغيرهم فينقطعون، وتزعمون في الوقت نفسه أنه مجنون؟!

\* ولهذا قال بعدها: ﴿ فَلَيَأْتُوا بِعَدِيثٍ مِّثْلِمِهِ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ﴿ ١٠٠٠ ﴾:

وتأمّل أنه قال: ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثِ مِثْلِهِ ﴾، ولم يقل: ﴿ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣]، ﴿ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ ﴾ [مود: [البقرة: ٢٣]، ﴿ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ ﴾ [مود: ٢٣]، أو: ﴿ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ ﴾ [مود: ٢٦]، فتحدّاهم الله تعالى بأقل قدر، فلم يستطيعوا، وتخيّل كيف هو حالهم وهم يقولون مثل هذا الكلام، ويسمعون هذا الرد القرآني! فلو لم يكن ﷺ مرسلًا من عند الله ويتلو كتاب الله لما تحدّاهم بهذا؛ لأن أحدًا من البشر لا يستطيع أن يتجرّأ على مثل هذا التحدي إلا وهو يعلم أنهم لا يستطيعون أن يأتوا بمثله.

\* ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُوكَ ١٠٠٠ ):

انتقل بهم إلى المجادلة في شأن الإلوهية، فهل خُلقوا من غير خالق؟ ويحتمل أن يكون المعنى: من غير مقصد وغاية؟ (١) ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اَلِجَنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (٣٠) ﴾ [الذاريات: ٥٦].

﴿ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُوكَ ﴾: أهم الخالقون لأنفسهم؟ لأن هذا أقرب مذكور في الآية، هل ينكرون أن يكون الله تعالى خلقهم أم هم الخالقون أنفسهم؟

وهذا محال، ولا يمكن أن يخلق الإنسان نفسه؛ لأنه العدم لا يخلق نفسه ولا يخلق شيئًا، فهذا من المستحيلات.

<sup>(</sup>١) ينظر: (زاد المسير؛ (٤/ ١٨٠)، و(تفسير الخازن؛ (٤/ ٢٠١)، و(تفسير الثعالبي، (٥/ ٣١٧)، و(فتح القدير، (٥/ ١٢١).

\* ولهذا عقب بتحد أكبر، فقال: ﴿ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوفِئُونَ
 \* ولهذا عقب بتحد أكبر، فقال: ﴿ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوفِئُونَ

فهذه السماوات والأرض التي يرونها أمامهم بهذه القوة والضخامة تصدمهم وتجبههم في كل وقت، هل هم الذين خلقوها، أو يعرفون أحدًا ادَّعى أنه خلقها؟ كيف وهم يعلمون أن الله تعالى هو الذي خلقها، ولهذا قال: ﴿بَلَ لَا يُوقِنُونَ ﴾؛ لأنهم إذا سُئلوا في الجاهلية: مَن خلق السماوات والأرض؟ قالوا: الله. ولكن الله فضحهم بأنهم وإن كانوا يردِّدون بألسنتهم أن الله تعالى هو الذي خلق السماوات والأرض، لكن هذا ليس يقينًا في نفوسهم، وإنما ثقافة توارثوها، وكلمات ردَّدوها، دون أن تستقر إيمانًا في قلوبهم.

# \* ﴿ أَمْ عِندُهُمْ خَزَآيِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُصَيِّطِرُونَ ١٠٠٠

حينما احتجوا على رسالة النبي ﷺ، ورأوا أنه ليس جديرًا بها، واقترحوا أن تكون الرسالة إلى ﴿رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ الزخرف: ٣١]، أي: إلى كبير من كبراء الطائف أو آخر من كبراء مكة (١١)، فهل خزائن الله عندهم حتى يقوموا بقسمتها؟ في حين يبلغ تواضع النبي ﷺ أن يقول: ﴿ قُل لَا آقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآبِنُ اللهِ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآبِنُ اللهِ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي كَزَآبِنُ اللهِ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنّى مَلَكُ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

و﴿ ٱلْمُعِيَّطِرُونَ ﴾: تُقرأ بالصاد عند جماعة، وتُقرأ بالسين: ﴿ ٱلْمُسَيْطِرُونَ ﴾، وكلاهما قراءة سبعية (٢)، أي: ألهم السيطرة والملك والغلبة (٣)، وكأنهم أرباب متصرِّفون في الأكوان، أو بيدهم الأمور (٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۹۲)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۲۵٦)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ١٨٢)، و«تفسير المنار» (٨/ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «السبعة في القراءات» (ص٦١٣)، و «التيسير في القراءات السبع» (ص٢٠٤)، و «النشر في القراءات العشر» (٢/ ٣٧٨)، و «معجم القراءات» (٩/ ١٦٦ – ١٦٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الحجة للقراء السبعة» (٦/ ٢٢٨)، و«حجة القراءات» (ص٦٨٤).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٥)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (١٨٩/٤)، و«زاد المسير» (٤/ ١٨٠)، و«تفسير القرطبي» (١٤٢/١٨)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٤٢/١٨)، و«تفسير النيسابوري» (٦/ ١٩٥).

\* ﴿ أَمْ لَكُمْ سُلَرٌ يَسْتَمِعُونَ فِيةٌ فَلَيَأْتِ مُسْتَمِعُمُ بِسُلْطَنِ مَبِينٍ ( ﴿ ﴾:

﴿ أَمْ لَمُمْ سُلَمٌ يَسَتَعِعُونَ فِيةٍ ﴾: يمدونه إلى السماء ويقعدون عليه فيستمعون أو يسترقون السمع (١)، ﴿ فَلْيَأْتِ مُسْتَعِعُمُ بِسُلْطَنِ مُّبِينٍ ﴾ وليس بادّعاء مثلما يدَّعي الكهنة أو غيرهم، وإنما بحجة قوية تثبت أنهم فعلًا يستمعون، في حين أن الرسول على الناس هذا الوحي الرسول على الناس هذا الوحي المعجز، والحاوي ألوان المعرفة والحق في أخبار الماضي وأحكام الحاضر، ومواعيد المستقبل وأسرار الصنعة والكون، مما لا يستطيعون أن ينكروه، ولا أن يأتوا بمثله.

\* ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَّتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴿ ﴾:

وذلك أنهم كانوا يدَّعون أن الملائكة بنات الله(٢).

\* ﴿ أَمْ تَسْتُكُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِن مَّغْرَمِ مُنْقَلُونَ ﴿ ﴾:

وجَّه الخطاب إلى النبي ﷺ: هل طلبتَ منهم مالًا على دعوتك؟ فلذلك هم مثقلُونَ بهذا الدَّين الذي تطلبه منهم، ولا يستطيعون أن يسمعوا، ولا أن يستجيبوا؟!(٣).

# \* ﴿ أَمْ عِندَهُمُ ٱلْغَيْبُ فَكُمْ يَكُنُّبُونَ ﴿ ١ ﴾:

هل اطلّعوا على الغيب، ولو أصبح عندهم لم يعد غيبًا، فقد عرفوه، وهذا نوع من التعجيز، فليس عندهم ﴿سُلَمُ يَسْتَمِعُونَ فِيعٍ ﴾، وليس ﴿عِندَهُمُ ٱلْفَيْبُ فَهُمْ يَكْنُبُونَ ﴾

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۹۹۸)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٥)، و«تفسير ابن جزي» (۲/ ٣١٤)، و«تفسير الثعالمي» (٥/ ٣١٨)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۷۲).

<sup>(</sup>۲) كقوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ بِلَّهِ ٱلْمَنْتِ سُبْحَنَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ۗ ﴾ [النحل: ٥٥]، وقوله: ﴿ فَأَسْتَفْتِهِمْ ٱلْمِئِكَ ٱلْكَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْمِنْتُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٩]. ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٣/ ٢٠١)، و«تفسير الماتريدي» (٤/ ١٩٤)، (٩/ ٤١١)، و«زاد المسير» (٤/ ١٨٠)، و«تفسير الرازي» (٨/ ٢١)، و«تفسير القرطبي» (٧/ ٢٦٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٩٩)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٢٩٥)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٩٥)، و «اللباب في علوم الكتاب» (٤/ ١٨٠)، و «تفسير الرازي» (٨١/ ٢٢١)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٣٧)، و «اللباب في علوم الكتاب» (٨١/ ١٤٤)، و «فتح البيان في مقاصد القرآن» (١٤١/ ٢٧٦).

أي: ينسخون ما اطلعوا عليه(١).

### \* ﴿ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْدَأَ فَالَّذِينَ كَفَرُواْ مُرُّ الْمَكِيدُونَ ﴿ ٢٠٠٠ \*

وهذا هو المقصود أنهم يريدون كيدًا، وكل ما يقولونه ليس على سبيل المناقشة المعرفية، ولا الجدل العلمي، ولا الحجة، ولا على سبيل الشبهة التي تحتاج إلى كشف، كلا! بل على سبيل الكَيْد والتحذير من دعوته ومحاربتها(٢).

﴿ فَأَلَّذِينَ كَفَرُواْ هُمُ ٱلْمَكِيدُونَ ﴾: وقد يكون هذا مرتبطًا بقولهم: ﴿ فَلَرَبَصُ بِهِ عَرَبَ ٱلْمَنُونِ ﴿ فَهُ كَانَ عَنَاهُمُ الْمَنُونِ ﴿ فَهُ كَانَ عَنَاهُمُ الْمَنُونِ ﴿ فَهُ كَانَ عَنَاهُمُ الْغَيْبُ فَاطَّلُعُوا عَلَى أَنْ عَمْرِ النّبِي ﷺ أقصر من أعمارهم، وأنه يموت قبلهم؟ للغيب فاطلعوا على أن عمر النبي ﷺ أقصر من أعمارهم، وقال: ﴿ هُو ٱلْمَكِيدُونَ ﴾ كلا! بل الذي حدث أن الله مكر بهم مقابل مكرهم، وقال: ﴿ هُو ٱلْمَكِيدُونَ ﴾ مصداقًا لقوله: ﴿ إِنّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴿ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَانتصرت دعوته، وآمن بها الناسُ.

#### \* ﴿ أَمْ لَمُمَّ إِلَّهُ غَيْرُ اللَّهِ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ( ) :

أي: آلهتهم التي يدعونها ويعبدونها، ما منزلتها، وما مكانتها وما تأثيرها؟ هل خَلَقتْ؟ هل رَزَقتْ؟ هل أَعَطتْ؟ هل عَلِمَتْ غيبًا(٣).

### \* ﴿ وَإِن يَرَوَّا كِسْفُنَا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ سَافِطًا يَقُولُواْ سَحَابٌ مَّرَّكُومٌ ﴿ ١٠٠٠ ﴾:

وهذا لم يحدث، لكنه شيء كانوا يقترحونه: ﴿ فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ﴿ السَّعراء: ١٨٧]، فالله تعالى يقول: ﴿ وَإِن يَرَوْا كِسْفًا مِّنَ

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٥٦)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٧٩)، و«تفسير القرطبي» (١/ ٢٧٩)، و«التحرير والتنوير» (١/ ٢٧)، و«التحرير والتنوير» (١/ ٢٧). (٧٦/ ٢٧).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: (تفسير الطبري) (۲۱/۲۱)، و(تفسير السمرقندي) (۳/۳۵۲)، و(تفسير الثعلبي)
 (۹/ ۱۳۲)، و(الكشاف) (٤/٤١٤)، و(زاد المسير) (٤/١٨١)، و(تفسير القرطبي) (١٨١/٢٧)،
 و(فتح القدير) (٥/ ۱۲۲)، و(التحرير والتنوير) (۷۲/۷۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: "تفسير الطبري" (٢١/ ٢٠٠)، و"معاني القرآن" للزجاج (٥/ ٦٧)، و"تفسير ابن كثير" (٧/ ٤٣٨).

أَسَّمَآءِ سَاقِطًا ﴾ فلن يؤمنوا ﴿ وَلَوْجَآءَ تُهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَى يَرُواْ الْعَذَابَ اَلْإَلِيمَ ﴿ آَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ١٩٧]، ولو رأوه لقالوا: ﴿ سَحَابُ مَرَّكُومٌ ﴾، إنه سُحُب تراكمت، واجتمع بعضها على بعض (١٠).

هذا الحشد من الأسئلة الذي لا نظير له يؤكّد على حرص القرآن الكريم على رفع الغشاوة عن الناس وكشف حالة الغفلة؛ ليحمل القارئ على مواجهة أسئلة الكون والحياة بجد، ويحاصر العقول والقلوب من كل ناحية؛ ليكشف غشاوتها ويحرّكها ويحملها على النظر والتفكّر، ولعل هذا هو أخطر ما يُبتلى به الناس، أن يمروا على الحقائق معرضين، ويردِّدوا كلامًا حفظوه واعتادوا أن يقولوه، دون أن يعنى إيمانًا وقناعة.

حتى القرآن الكريم نفسه كم يقرؤه الناس وهم عن تدبره غافلون، دون أن يدركوا مقاصده ومراميه، فلا تلامس حقائقه شغاف قلوبهم، ولا تحرِّك ضمائرهم، ولا تغيِّر واقعهم.

أو يقرؤونه وهم منهمكون في جانب لغوي إعرابي، أو فقهي بحت، أو بلاغي، ربما بالغوا فيه حتى حجبهم عن حقيقة القرآن وعظمة آياته، وهداياته إلى الله العظيم وأسمائه وصفاته ووحدانيته وعبادته، ﴿وَاللّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ العَلْمَ اللهِ العَلْمَ اللهُ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمَ اللهُ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمَ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ الْمُنْ اللهُ العَلْمُ اللهُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ العَلْمُ اللهُ ال

# \* ﴿ فَذَرْهُمْ حَتَّىٰ يُلَاقُواْ يَوْمَهُمُ ٱلَّذِي فِيهِ يُصَّعَقُونَ ﴿ ٢٠٠٠ ﴾:

ليس معناه ترك الدعوة، بل ترك الجدل العَقِيم معهم، حيث يصبح بلا قيمة، ولا تحزن عليهم، والكفار آنذاك كانوا خلقًا كثيرًا في مكة وغيرها، وكانوا ألوانًا وضُروبًا، فيهم الملأ المستكبرون الذين يحاربون الإسلام ويحاصرون دعوته، وفيهم العوام الذين ينتظرون أن تُحسم المعركة حتى يذهبوا إلى ما تمليه عليهم

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۵٦)، و«المحرر الوجيز» (۱۹۳/۵)، و«تفسير القرطبي» (۱۹۳/۵)، و«الفواتح (۲۸۸/۱۲)، و«البحر المحيط في التفسير» (۱۹۳/۵۷)، و«تفسير الإيجي» (۲۰۹/۲)، و«الفواتح الإلهية والمفاتح الغيبية» (۲/ ۳۶۰)، و«روح البيان» (۹/ ۲۰۶)، و«البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (۵/ ۶۹۲).

قناعاتهم، وليس عندهم استعداد أن يضحوا في سبيل تلك القناعات؛ ولهذا قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اَسْتُحِيبَ لَهُ جُنَّهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِيمٍ ﴾ [الشورى: ١٦]، وقال: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدَّخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ اَفْواجًا ﴿ النصر: ٢٠١]، هؤلاء الذين دخلوا في دين الله أفواجًا هل جاءت حجج جديدة لم يسمعوا بها من قبل؟ كلا؛ هي الحجج والآيات نفسها، ولكن الموانع التي كانت في نفوسهم وعقولهم تَحُول بينهم وبين الاستماع والتفكير واتخاذ القرار زالت بسبب تغيَّر الوضع السياسي والاجتماعي والقبلي، فدخلوا في دين الله أفواجًا؛ ولهذا قال هنا: ﴿ فَذَرَهُمْ ﴾ يعني: اترك الملأ المستكبرين الذين كُتب أن يموتوا على الكفر، كأبي لهب وأبي جهل والملأ من قريش، ذَرْ هؤلاء، ولا تحزن عليهم، ولا تلتفت إليهم، وانشغل بدعوة مَن ستجيب للدعوة (١).

﴿ حَتَىٰ يُلَنَقُوا يُومَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصَعَقُونَ ﴾ أي: تصيبهم الصَّعْقة، والصَّعْقة قد تقتل، وقد تجعل الإنسان في غيبوبة ثم يسقط، فيحتمل أن يكون المعنى: الموت، ويحتمل أن يكون المقصود: أهوال يوم القيامة (٢)، على اختلاف القراءاتين بضم الياء: ﴿ يُصْعَقُونَ ﴾، وفتحها: ﴿ يَصْعَقُونَ ﴾، وكلاهما قراءة سبعية (٣).

\* ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ١٠٠٠

أي: لا ينفعهم شيئًا كيدُهم في الدنيا؛ لأنه قد زال، وفي ذلك الموقف لا كيد

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير القرطبي» (١٦/ ١٦١)، و «الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (٥/ ١١٧)، و «فتح القدير» (٥/ ١٢٧).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«تفسير الماتريدي» (۹/۲۱۶)، و«التفسير الوسيط»
 للواحدي (٤/ ١٩٠)، و «زاد المسير» (٤/ ١٨١)، و «تفسير القرطبي» (۱۷/۷۷)، و «فتح القدير»
 (٥/ ١٢٣).

وينظر أيضًا: «الحجة في القراءات السبع» (ص٣٣٤)، و«الحجة للقراء السبعة» (٦/٢٢٧- ٢٢٨)، و «حجة القراءات» (ص٦٨٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «السبعة في القراءات» (ص٦١٣)، و«التيسير في القراءات السبع» (ص٢٠٤)، و«النشر في القراءات العشر» (٢/ ٣٧٩)، و«معجم القراءات» (٩/ ١٦٩).

لهم، ﴿ وَلَا هُمَّ يُنصَرُونَ ﴾ من قِبَل طرف آخر، ﴿ وَلَكِكَنَّ أَكُثْرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ١٠٠٠ ﴾ (١٠).

\* ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ( الله عَلَمُونَ

أي: يصيبهم في الدنيا قبل الآخرة (٢): ﴿ يَوْمَ يُدَغُونَ إِلَىٰ نَارِجَهَنَمَ دَعًا ﴿ آ﴾. وتحمل أولًا: على الدونية الزمنية، أي: أنه في وقت مبكِّر قبل يوم القيامة، فهو في الحياة الدنيا، كما قال سبحانه ﴿ وَلَنُذِيقَنَهُم مِن الْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ آ﴾ [السجدة: ٢١]، وهذا يعني كل ما يصيبهم من عذاب الدنيا أن يكون فيه توجيه لهم إلى التقوى والإيمان والطاعة وإقامة الحجة.

ويحمل على عذاب القبر، كما قال بعض المفسِّرين، فإنه قبل يوم القيامة، وهو عذاب البرزخ<sup>(٣)</sup>، وهو دون ذلك أيضًا من حيث الشدة والقوة؛ لأنه لا يقارَن بعذاب الدار الآخرة، كما قال ﷺ (٤).

# \* ﴿ وَأُصْبِرْ لِمُكْرِرَبِكِ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِكُ أَوْسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ اللهُ ا

وهذا تثبيت للنبي ﷺ، وتقوية لقلبه، يأمره ربُّه أن يصبر لحكم الله تعالى (٥): ﴿ أَصَبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ [ص: ١٧]، اصبر على الشريعة، اصبر على تأخر الفتح والفرج

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (۱/ ۱۳۹)، و «زاد المسير» (3/ ۱۸۱)، و «تفسير الرازي» (۱/ ۲۲۷)، و «تفسير الخازن» (۱/ ۲۰۲)، و «البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/ ۲۷۷)، و «فتح القدير» (٥/ ۱۲۳)، و «التحرير والتنوير» (۲۷/ ۸۲).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٦٨)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ١٣)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٢٥٧)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٦)، و«تفسير القرطبي» (٧١/ ٧٨)، و«فتح القدير» (٥/ ١٢٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٠٣)، و«معاني القرآن» للزجاج (٢٠٨/٤)، و«تفسير الماتريدي» (٨/ ٣٤)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٣/ ٤٥٤)، و«الكشاف» (٣/ ١٠٧)، و«المحرر الوجيز» (٤/ ٣٦٣)، و«تفسير المرازي» (١٤٨/٢٥)، و«تفسير القرطبي» (١٠٧/١٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٣/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) كما في اصحيح مسلم (١٤٩٣) من حديث عبد الله بن عمر رَسَّالِلْهَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٠٥)، و«تفسير الماتريدي» (٢٩/ ٤١٣)، و«الكشاف» (٤/ ٢٥٥)، و«التحرير والتنوير» (٤/ ٢٥٦)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ٢٥٦)، و«التحرير والتنوير» (٨٣/ ٢٧).

والنصر والتمكين.

﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ فإن الله تعالى لا يغفل عن هؤلاء الظالمين، ولا يترك أولياءه ورسله وأنبياءه، فهو يراهم ويسمعهم ويجيبهم، ولكنه قد جعل لكل شيء أجلا(١)، ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [القمر: ١٤]، وكما قال سبحانه: ﴿ تَجْرِى بِأَعْيُنِنَا ﴾ [القمر: ١٤]، وكما قال عن موسى عَلَيْالتَلَمْ: ﴿ وَلِنُصِّنَعَ عَلَى عَيْنِيْ آلَ ﴾ [طه: ٣٩]، وقال لموسى وهارون عَلَيْهَ السَّلَةُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْعَ السَّمَا وَأَرَكُ اللَّهُ ﴾ [طه: ٣٦].

﴿ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَيِكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ إِنَّ ﴾، وفي "صحيح البخاري": "كلمتان خفيفتان على اللَّسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحانَ الله وبحمده، سبحانَ الله العظيم (٣).

وللتسبيح سرُّ في تقوية القلب، وتعزيز النفس، والصبر على صعوبات الحياة، وتحقيق النجاح، وتحصيل السعادة والرضا والقرب؛ ولذلك فإن إدمان التسبيح ترياق، وبخاصة للذين يواجهون مواقف صعبة، أو أعمالًا شاقة، كما أرشد النبيُّ عليًّا وفاطمة صَالِحَة الله الله والحمد لله، والله أكبر عند النوم، وقال: «هو خيرٌ لكما من خادم»(٤).

والمعنى: حين تقوم من النوم، فالتسبيح مشروع أول ما يصحو الإنسان، فيسبِّح ربَّه ويحمده؛ ولذلك شُرع مثل: «الحمدُ لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا، وإليه النُّمُورُ»(٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير التستري» (ص١٥٥)، و«روح البيان» (٢٠٦/٩)، و«التحرير والتنوير» (٨٤/٢٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۲۰۰)، و«تفسير الثعلبي» (۹/ ۱۳۳)، و«تفسير السمعاني» (۹/ ۲۸۱)، و«التحرير والتنوير» (۱۸/ ۲۸)، و «التحرير والتنوير» (۱۸/ ۸۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٤٠٦)، ومسلم (٢٦٩٤) من حديث أبي هريرة رَعَوْلَهُهَـَّةُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣١١٣، ٣٠٠٥)، ومسلم (٢٧٢٧) من حديث على رَجَاللَّهُمَّة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦٣١٢) من حديث حذيفة بن اليمان يَعْلِلْهَ عَنْد.

وأخرجه مسلم (٢٧١١) من حديث البراء يَعَلَّقُهُـّة.

وفي "صحيح البخاري": "مَن تَعارَّ من الليل<sup>(۱)</sup>، فقال: لا إله إلا اللهُ، وحده لا شريكَ له، له المُلكُ، وله الحمدُ، وهو على كلِّ شيء قديرٌ، الحمدُ لله، وسبحانَ الله، ولا إله إلا اللهُ، واللهُ أكبَرُ، ولا حولَ ولا قُوَّةَ إِلَّا بالله. ثم قال: اللهمَّ اغفرْ لي- أو: دعا- استُجيبَ، فإن توضَّأ وصلَّى قُبلتْ صلاَتُه»(٢).

هذا وعد عظيم أن يستحق المغفرة إذا ما انقلب من جنب إلى جنب وقال هذا الدعاء: «اللهم اغفر لي». وهذه من الغنيمة الباردة.

وحمل بعضهم قوله تعالى: ﴿وَسَيِّحٌ بِحَمِّدِ رَيِكَ حِينَ نَقُومُ ﴾ على القيام من القيلولة (٣)؛ لأنهم كانوا يقيلون قبل صلاة الظهر، فإذا صحا سبَّح ربه.

وقيل: حين تقوم من مجلسك (٤)، وهذا ما يسمى: كفارة المجلس، وفي الحديث: «مَن جلسَ في مجلس، فكثُرَ فيه لَغَطُهُ فقال قبلَ أن يقومَ من مجلسه ذلك: سبحانكَ اللهمَّ وبحمدكَ، أشهدُ أن لا إله إِلَّا أنتَ، أستغفرُكَ وأتوبُ إليك. إِلَّا غُفِرَ له ما كان في مجلسه ذلك»(٥).

وهذا الحديث ورد من طرق كثيرة، حتى جمع فيه ابن كثير رَحَمُهُ اللهُ جزءًا خاصًا في جمع طرقه، وإن كان كثير من طرقه معلولة، لكن في مجموعها لها أصل،

<sup>(</sup>١) أي: استيقظ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١١٥٤) من حديث عبادة بن الصامت رَمَوْلَلِهُهَاهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٠٦/٢١)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ١٩٤)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣١٥)، والمصادر الآتية.

<sup>(3)</sup> ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٢٤)، و«تفسير الماتريدي» (٩/٤١٤)، و«تفسير الثعلبي» (٩/١٠٣)، و«تفسير الماوردي» (٥/٣٨٧)، و«الوجيز» للواحدي (ص١٠٣٧)، و«زاد المسير» (٤/ ١٠٣٢)، و«تفسير القرطبي» (١٠٨٧/١٧)، و«فتح القدير» (٥/١٨٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (١٠٤١٥)، والترمذي (٣٤٣٣)، والنسائي في «السنن الكبرى» (١٠١٥)، وابن حبان (٩٥)، والحاكم (١٠٢٥)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٦١٩) من حديث أبي هريرة رَحَلَلُهُ عَنْهُ. وينظر: «التاريخ الكبير» (٤/٤٠١)، و«الضعفاء» للعقيلي (٢/ ١٥٥)، و«علل ابن أبي حاتم» (٢٠٧٨)، و«علل الدارقطني» (٨/ ٢٠١)، و«النكت على كتاب ابن الصلاح» لابن حجر (٢/ ٢١٦-٧).

فتختم بهذا التسبيح ﴿حِينَ نَقُومُ ﴾.

فيتحصَّل مما سبق: التسبيح قبل النوم، حتى ينام على تسبيح، وعند الاستيقاظ؛ ليكون التسبيح أول ما يباشره عقله وقلبه ولسانه عند صحوه، وأثناء تقلبه في الحياة وأعمالها.

## \* ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَسَيِّحَهُ وَإِذْ بَرَ ٱلنَّجُومِ (١٠) ﴿:

والمقصود: صلاة المغرب وصلاة العشاء (١١)، فهما من الليل، والصلاة تسبيح؛ ولهذا تسمى صلاة الضُّحى: سُبحة الضُّحى؛ لأن المصلِّي في الركوع يقول: «سبحان ربي العظيم»، وفي السجود: «سبحان ربي الأعلى».

أما ﴿وَإِذْبَرَ ٱلنُّجُومِ﴾ فهو: وقت الفجر (٢)، إذا النجوم أدبرت، وبدأت تغيب عند الإسفار.

وقال بعضهم: ﴿وَإِذْبَرَ النَّجُومِ ﴾: راتبة الفجر (٣)، فقد قال النبيُّ ﷺ: «ركعتا الفجر خيرٌ من الدنيا وما فيها (٤٠). و «لم يكن النبيُّ ﷺ على شيء من النوافل أشدَّ منه تعاهدًا على ركعتي الفجر (٥). ورُوي عنه ﷺ أنه قال: «لا تَدَعُوا ركعتي الفجر، وإن طردتكم الخيلُ (٢٠). وكان ﷺ لا يتركها في حضر ولا في سفر، يقرأ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱، ۲۰۷)، و«تفسير الماوردي» (۳۰۷/۰)، و«تفسير القشيري» (۴۷۷/۰)، و «التحرير والتنوير» القشيري» (۴/۲۷٪)، و «التحرير والتنوير» (۲۲/۲۷٪)، و المصادر الآتية.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «الكشاف» (٤/ ١٥)، و «تفسير القرطبي» (١٥/ ٨٠)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٣٨٨)،
 و «تفسير القاسمي» (٩/ ٥٦)، و «تفسير السعدي» (ص٨١٨)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١/ ٢٠٩)، و اتفسير الماتريدي، (٩/ ٤٢٥)، و اتفسير الماوردي، (٥/ ٣٨٨)، و التفسير البسيط، للواحدي (٠/ ٢٠٥)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٧٢٥) من حديث عائشة كَالْهُمَهَا.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١١٦٩)، ومسلم (٧٢٤) من حديث عائشة رَمَّلِكُمُّةَمَّا.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد (٩٢٥٣، ٩٢٥٨)، وأبو داود (١٢٥٨) من حديث أبي هريرة كَوَّلِيَّمَنَهُ، ورجَّع الدارقطني وقفه. ينظر: «علل الدارقطني» (٩/ ٦٨)، و«بيان الوهم والإيهام» (٣/ ٣٨٦– ٣٨٧)، و«نصب الراية» (٢/ ١٦٠)، و«ضعيف أبي داود» (٢٣٣)، و«إرواء الغليل» (٤٣٨).

فيهما بـ ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُ ٱلْكَنْفِرُونَ ١٠٠٠ ، و ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ١٠٠٠ .

فخير ما يتزوَّد به الداعية: القرب من الله، واصطحاب ذكره وتسبيحه، وألَّا يشغله عنه شاغل من ازدحام الناس أو كثرة الأعمال؛ فللقلب حقَّ لا ينبغي نسيانه، ولا ديمومة للمؤمن على نشاطه وجِدِّه وعمله، إلا بالله والقرب منه وكثرة ذكره وتسبيحه آناء الليل وأطراف النهار.

OOO

<sup>(</sup>١) كما في اصحيح مسلم (٧٢٦) من حديث أبي هريرة رَوَاللَّهُ عَدُدُ

وكان يقرأ فيهما بغيرهما أيضًا. ينظر: «السلسلة الصحيحة» (٦٤٦)، و«أصل صفة صلاة النبي ﷺ» للألباني (٢/ ٤٤٨ - ٥٦ ٤)، و«اليوم النبوي» (ص١٦).

# الخيا فنظ المناس

#### \* تسمية السورة:

تُسمَّى: «سورة النَّجْم»، أو: «سورة ﴿وَالنَّجْمِ ﴾»، أو: «سورة ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾»، وهي من السور ذات الاسم الواحد(١).

وقد وردأن النبي على قرأها في مكة، فسجد، وسجد معه المسلمون والمشركون والجنُّ والإنسُ (٢).

وورد أنه سجدَ بها وسجدَ مَن معه، غير أن شيخًا أخذ كَفًا من تراب، فرفعه إلى جبهته، وقال: يكفيني هذا.

قال ابنُ مسعود رَسَالِهَا أَهُمَا راوي الحديث: «فرأيتُه بعد ذلك قُتل كافرًا، وهو أُمَيَّة ابن خلف» (٢).

\* عدد آیاتها: اثنتان وستون آیة، أو واحد وستون آیة، علی اختلاف بین علماء العدِّ(٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٢٥)، و«تفسير عبد الرزاق» (٣٠٨/٣)، و«تفسير الطبري» (٢٤٨/٥)، و«تفسير الموردي» (٣٠٠/٥)، و«تفسير البغوي» (٤/٠٠٣)، و«تفسير القرطبي» (٧١/٥)، و«روح المعاني» (٤/١٤)، و«التحرير والتنوير» (٧١/٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠٧١، ٤٨٦٢) من حديث ابن عباس تَعَالِمُهُمَّنَاً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٠٦٧، ٤٨٦٣)، ومسلم (٥٧٦).

<sup>(</sup>٤) وقد اختلفوا في ثلاث آيات: ﴿مِنَ ٱلْمُقِ شَيَّا ﴿ عَنَ مَّنَ تَوَلَى ﴾ [النجم: ٢٩]، ﴿ الْحَيَوْةَ اللَّهُ مَا وَافْنُونَ الْأَفْنَانُ فِي عيونَ علوم القرآنِ الدُّنَيَا ﴿ ﴾ و فنون الأفنان في عيون علوم القرآنِ (ص ٣٠٩)، و اجمال القراء وكمال الإقراء (٢/ ٤٦)، و اتفسير القرطبي (١٧/ ٨١)، و ابصائر ذوي التمييز ( ٢/ ٤٤٣)).

\* وهي مكيّة عند جماهير المفسرين، وهو الراجح (١١).

وقد رُوي عن الحسن أنها مدنية<sup>(٢)</sup>، وهو قول ضعيف جدًّا.

وقال بعضهم: إن فيها آية مدنية؛ وهي قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَلِبُونَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِثْمِرِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ﴾<sup>(٣)</sup> [النجم: ٣٢].

وهذا أيضًا فيه نظر؛ فالسورة مكية كلها، ولعلها نزلت جملة واحدة، والله أعلم. \* ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ١٠٠٠ ﴾:

يُقسم ربنا سُبْكَانَهُوَتَعَالَ بـ«النَّجْم»، ويحتمل أن يكون المقصود: أي نجم من النجوم، كما في قوله: ﴿فَلَا النَّجُومِ ﴾ [الواقعة: ٧٥]، وقوله: ﴿فَلَا أُقْمِمُ بِالْخُنُسِ ﴿فَالَا أُقْمِمُ بِالْخُنُسِ ﴿فَالَا التكوير: ١٥-١٦].

وقد يكون المقصود نجم خاص، قد يكون «الثُّرَيَّا»<sup>(٥)</sup>؛ فهو نجم معروف عند العرب، وكثير من مواقيتهم في الرَّعْي والزرع وغيرها، مرتبطة بـ«نَوْء الثُّرَيَّا»؛ ولذلك كانوا يقولون: «طَلَعَ النَّجْمُ عِشاءً، فابْتَغَى الرَّاعِي كِساءً»<sup>(٢)</sup>؛ كناية عن مجيء البرد، فالرَّاعي يريد الدِّفء. ويقولون: «طَلَعَ النَّجْمُ غُدَيَّةً – أي: الفجر – فابْتَغَى الرَّاعِي شُكيَّةً»<sup>(٧)</sup>. والشُكيَّة: وعاء من جلد يوضع فيه اللَّبن أو الماء<sup>(٨)</sup>، معناه: أنه جاء وقت

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (۵/ ۳۸۹)، و«زاد المسير» (٤/ ۱۸۳)، و«تفسير القرطبي» (١٨٣/٤)، و«فتح القدير» (٥/ ١٢٥)، و«روح المعاني» (١٤/ ٤٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «دَرْج الدُّرر في تفسير الآي والسور» (٤/ ١٥٧٣)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٨٣)، و «اللباب في علوم الكتاب» (١٥٢/١٥).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٩)، و«تفسير السمعاني» (٢٨٣/٥)، و«تفسير البغوي»
 (٣٠٠/٤)، و (التسير» (٤/ ١٨٣)، و (تفسير القرطبي» (١١/ ٨٢)، و (التحرير والتنوير»
 (٢٢/ ٨٩)، وما سيأتي في «سورة الواقعة»، و (سورة التكوير».

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٥٦٢)، و «تفسير الطبري» (٢٢/ ٥)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٤٢)، و المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٦) ينظر: «نثر الدر» (٦/ ٢٩)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٩٦)، و «التحرير والتنوير» (٧٧/ ٨٩).

<sup>(</sup>٧) ينظر: «سرور النفس بمدارك الحواس الخمس» (ص١٣١)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>۸) ينظر: «تهذيب اللغة» (۱۰/ ١٦٥)، و«لسان العرب» (۱۶/ ٤٤١) «ش ك ۱».

الحرِّ، فيحتاج الراعي إلى الشراب.

أو القسم بـ«نَجْم الشَّعْرَى»(١)، وهو مذكور في السورة ذاتها، وهو نَجْم تقدِّسه بعض العرب، وورد أن خُزاعة كانوا يعبدونه(٢).

وهو لم يُقسم بـ «النَّجْمِ» مطلقًا، وإنما أقسم به في حالة خاصة؛ وهي ﴿إِذَا هَوَىٰ ﴾ أي: سقط (٣).

ويحتمل المعنى: غاب(١٠)، كقوله: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَمَا كَوْتَكُمَّا ۚ قَالَ هَذَا رَبِّي ۗ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَآ أُحِبُّ ٱلْآفِلِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٦].

والقَسَم بهذا الحال هو أول تفنيد لعبادة النُّجُوم؛ لأن «النَّجْم» يغيب ويختفي، فكيف تعبدونه؟!

وإذا قلنا: إن معنى ﴿مَوَىٰ ﴾: سقط، فالمقصود: الشَّهاب الذي يراه الناس وهو ينقضُّ ساقطًا<sup>(ه)</sup>، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَآةَ ٱلدُّنَيا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ ﴾ [الملك: ٥]، وقال: ﴿ إِلَّامَنْخَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ فَانْبَعَهُ, شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ [الصافات: ١٠].

### \* ﴿ مَاضَلَ صَاحِبُكُونَ وَمَاغُوَىٰ ١٠٠٠ \*

الخطاب للمشركين(٦)، والواضح أن الخطاب جاء مباشرًا وقويًّا وسريعًا؛

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «البحر المحيط في التفسير» (۱۰/۹)، و«اللباب في علوم الكتاب» (۱۸/ ۱۵۳)،
 و«روح المعاني» (۱۶/ ۵۶)، و«فتح البيان» (۱۳/ ۲۶۳)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۸۹).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (۱۲۶/۶)، و«تفسير السمرقندي» (۳۱۳/۳)، و«تفسير الثعلبي»
 (۹/ ۱۰۷)، و«تفسير القرطبي» (۱۱/ ۱۱۹)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۱۰۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص ٦٢٥)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٥)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٢ / ١٩)، و«تفسير القرطبي» (١٠/ ٨٣)، و«الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (١٠/ ٨٢)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٨٢)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٢١٦)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٩٠)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٢٨٣)، و وزاد المسير» (٤/ ١٨٣)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٨٩)، و «زاد المسير» (٤/ ١٨٣)، و «تفسير القرطبي»
 (٧١/ ٨٢)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٤٢)، و «التحرير والتنوير» (٧٧/ ٨٩).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣٠٥)، و«الكشاف» (٤١٨/٤)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٣٨٩)، و«تفسير ابن جزي» (٣/ ٣١٦).

ولذلك جاء القَسَم مختصرًا في آية واحدة وبشيء واحد، هو «النَّجْم إذا هَوَى». وسمَّى نبيَّه ﷺ: «صاحبًا لهم»، كما قال: ﴿وَمَاصَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴾ [التكوير: ٢٧]، ﴿مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّن جِنَّةٍ ﴾ (١) [سبأ: ٤٦].

وفي هذا إشعار لهم وتذكير بأنه منهم، وُلد وعاش بينهم، ويعرفون نسبه وميلاده، وعقله وخُلقه، وليس غريبًا عليهم في ولادته، ولا نشأته، ولا تفصيل حياته وسلوكه، فكيف يتأتَّى لهم أن يتنكَّروا لرسالته، وينسبوا إليه ما هو منه بريء، وهم أخلق الناس بقبول دعوته؟! وهو عزهم ومجدهم، وهو صاحبهم(٢)!

وكما قيل: «كل شخص لست تعرفه، ككتاب لست قارئه»، فالشخص الذي تجهله قد لا تحسن فهمه، وقد يتكلَّم بكلام وتظن أنه يقصد معنى آخر، فإذا عرفت الشخص فقد كشفت الكتاب، وعرفت السِّر، وفهمت المغزى، وهم عرفوا صدق النبي عَلَيْ وسلامة قصده، وعزوفه عن الرئاسة والجاه والدنيا والملذَّات، وبعده عن التعبد في غار حراء، ومجانبة الأصنام والخمر والفواحش واللَّهو، ولم يعيبوه قبل النبوة بشيء ألبتة.

وفي هذه الآية نفى لشيئين: الضَّلال والغواية؛ فالضَّلال هو: عدم الهداية؛ كوصفهم إياه بالجنون، فهذا نوع من الضَّلال<sup>(٣)</sup>، وبعض الناس يتَّبعون ضلالات نفسية تتلبَّسهم، وتخرج بهم عن جادة العقل والرَّزانة، كادِّعاء أحدهم أنه المسيح ابن مريم أو أنه المهدي أو يدَّعي النبوة، وحينما تجالسه تجده بلا علم، ولا معرفة، ولا فقه، ولا بصيرة، ولا عقل، ولا اتزان نفسي، وإنما هو مبتلى بآفة نفسية سبَّبت

<sup>(</sup>۱) ينظر: (روح البيان) (۹/ ۲۱۰)، و(تفسير القاسمي) (۹/ ۸۸)، و(تفسير المراغي) (۲۰/ ۲۰)، و(التحرير والتنوير) (۳۰/ ۱۵۷)، وما سيأتي في (سورة التكوير).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «التبيان في أقسام القرآن» (ص٢٤٦)، و تفسير أبي السعود» (٨/ ١٥٤)، و «التحرير والتنوير» (٢/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٨/ ٢٣٤)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٥٧/١٨)، و«تفسير النيسابوري» (٦/ ١٩٧)، و«مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد» (٢/ ٢٦٣)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٣).

له هذه الضلالة، والضَّال هنا يظن أنه صادق، ويصدِّق نفسه؛ بسبب تلبس حالة مرضية لعقله.

فيُقسم تعالى على نفي هذا الاضطراب أو الجنون الذي ادَّعوه، ونسبوه إلى النبي ﷺ (١).

أما الغواية فمعناها: تعمُّد الكذب عن قصد، وسبق إصرار (٢)، بدعوى يريد من ورائها دنيا أو جاهًا أو ما أشبه ذلك، وقد يدخل في الغواية: الشَّعْر، وقد كانوا يقولون: إنه شاعر، والله تعالى قال: ﴿وَٱلشُّعَرَآةُ يَنَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُينَ ﴾ (٣) [الشعراء: ٢٢٤].

#### \* ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ( ﴿ ﴾:

وتأمَّل التناسب والتجانس بين قوله: ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴾، و ﴿ الْمَوَىٰ ﴾، و و النبي المصطفى عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴾، و ﴿ الْمَوَىٰ ﴾، و لا يتكلَّم من قبل نفسه ورغبته، وأول ما يدخل المختار ﷺ متجرِّد عن ﴿ الْمَوَىٰ ﴾ و لا يتكلَّم من قبل نفسه ورغبته، وأول ما يدخل في هذا: القرآن الكريم؛ لأنه الوحي الذي ﴿ يُوحَىٰ ﴾ ؛ و لا يمنع مع إرادة القرآن أن يكون ذلك تزكية لمنطقه ﷺ عامةً ؛ ولذلك كان يمزحُ ، و لا يقولُ إلَّا حقًّا (٥) ، وكان يقول المحكمات الجوامع من الأقوال، حتى إن من العلماء مَن جمعوا الأحاديث التي جرت مجرى المثل والحكمة في وجازتها واختصارها وحكمتها (١٥) ، فقد أُوتي

<sup>(</sup>١) ينظر ما تقدم في اسورة الذاريات، ﴿ إِنَّكُرُ لَفِي قَوْلِ تُعْزَلُفِ ١٠ كُونَاكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ١٠ ٠٠٠

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «المحرر الوجيز» (١٩٦/٥)، و«تفسير ابن جزي» (٣١٦/٢)، و«تفسير ابن كثير»
 (٧/ ٤٤٣)، و«تفسير ابن رجب» (١/ ٢٢١)، و«معترك الأقران في إعجاز القرآن» (٢/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ١٧)، و القسير الرازي، (٢٨/ ٢٣٥)، و الفسير النيسابوري، (٢٨/ ٢٣٥)، و الفسير المراغي، (٢٧/ ٤٦)، و التحرير والتنوير، (٢٧/ ٩٢ - ٩٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: (غريب القرآن) للسجستاني (ص١٣٤)، و (المصباح المنير) (٢/ ٦٤٣)، و (المفردات في غريب القرآن) (ص٩٤٨) (هـ و ي)، و (التحرير والتنوير) (٢٧/ ٩٣).

<sup>(</sup>٥) كما في المسند أحمد؛ (٨٤٨١، ٨٧٢٣)، و الأدب المفرد؛ (٢٦٥)، و الترمذي الترمذي المرمذي الترمذي و الترمذي المرمذي المرمدي المرمذي المر

<sup>(</sup>٦) وقد ذكر الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/ ٥٦) العلماء الذين جمعوا جوامع كُلِمه ﷺ في مؤلَّفات خاصة.

ﷺ جوامع الكَلِم بخواتمه(١١)، ودان له بذلك البعيد والقريب.

فإذا صان تعالى منطقه على في المُوكَ ﴾، فقد صان سلوكه واعتقاداته وأحواله ومشاعره أيضًا ﴿عَنِ ٱلْمُوكَ ﴾ (٢)، وصنعه على عينه، واصطفاه في أفعاله وأقواله؛ ولذلك لما كان فتح مكة أمَّن رسولُ الله على الناس، إلا أربعة نفر وامرأتين، منهم عبدُ الله بن سعد بن أبي السَّرْح، وقد اختبأ عند عثمان وَعَلَيْهَاهُ، فلما دعا رسولُ الله على النبي على النبي على فقال: يا رسولَ الله، بايع عبدَ الله. فرفع رسولُ الله على أصحابه، فقال: «أما كان فيكم رجلٌ رَشِيدٌ يقومُ إلى هذا حيثُ رآني كففتُ يدي عن بيعته فيقتله؟». فقالوا: وما يدرينا يا رسولَ الله ما في نفسك، هلا أومأت إلينا بعينك! فقال: «إنه لا ينبغي لنبيً أن تكونَ له خائنةُ الأغين "٢).

فلم يقبل على عدو مهدر الدم- لأنه انتهك الحرمات- أن يغمز لأصحابه بطرف عينه، أن عاجلوه بالقتل، فتعامله في غاية الوضوح والتجرد والصفاء.

\* ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴿ ﴾:

ومرد الضمير للقرآن اتفاقًا<sup>(٤)</sup>.

والوَحْي هو: الصوت الخفي(٥)، والله تعالى بعث جبريل عَيْمَالسَّلة بهذا الوحي

<sup>(</sup>١) ينظر: اصحيح البخاري، (٢٩٧٧، ٧٠١٣)، واصحيح مسلم، (٢٠١،٥٢٣).

والمعنى: إيجاز اللفظ، مع تناوله المعاني الكثيرة جدًّا، ويختم على المعاني الكثيرة التي تضمَّنا اللفظ اليسير، فلا يخرج منها شيء عن طالبه ومستنبطه؛ لعذوبة لفظه وجزالته. ينظر: «شرح صحيح مسلم» للنووي (١٣/ ١٧٠)، و «هدي الساري» (ص٩٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (التحرير والتنوير) (٢٧/ ٩٣).

<sup>(</sup>۳) أخرجه أبو داود (۲۲۸۳، ٤٣٥٩)، والنسائي (۷/ ۱۰۰)، وأبو يعلى (۷۵۷)، والطبري في «تفسيره» (۲۸۸)، والحاكم (۳/ ٤٥)، والبيهقي (۷/ ۱۳)، (۸/ ۳۵٦)، والضياء (۳/ ۲۶۸–۲۵۸) (۲۰۸ / ۳۵۱) (۲۰۸ / ۳۵۱) (۲۰۰۵) من حديث سعد بن أبي وقاص كيالگفته. وينظر: «البدر المنير» (۷/ ۶۶۹–

٠٥٠)، و (التلخيص الحبير) (٣/ ٢٧٤)، و (السلسلة الصحيحة) (١٧٢٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٨)، و«تفسير السمرقندي» (٣٥٨/٣)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (١٩٣/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٥٩ه)، و«مختار الصحاح» (ص٣٣٤) «وحي».

إلى محمد ﷺ (١).

## \* ﴿ عَلَمَهُ مِشَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ۞ ﴾:

أي: علَّمه جبريلُ عَنَىالسَّلَا القرآنَ (٢)، فالضمير يعود إلى النبي عَلَيْق، أو يعود إلى الفرآن الكريم، أي: أن جبريل عَنِيالسَّلامُ علَّم النبيَّ عَلَيْق، أو جبريل علَّم القرآنَ للنبي عَلَيْقٍ، أو جبريل علَّم القرآنَ للنبي عَلَيْقٍ، أو جبريل علَّم القرآنَ للنبي عَلَيْقٍ (٣).

وجبريلٌ عَلَيْهِ اللهُ هو الذي كان ينزل بالوحي على الأنبياء السابقين، فهذه وظيفته وحده اختصَّه اللهُ بها مع الرسل جميعًا.

## \* ﴿ ذُو مِرَّةٍ فَأَسْتَوَىٰ ١٠٠٠ \*

هذا وصف لجبريل عَيَهِ السَّلَم؛ بأن بنيته شديدة قوية (٤)، وقد ورد أن النبيَّ ﷺ رآه مرتين على صورته التي خُلق عليها، وقد سَدَّ الأفق، له ستمائة جناح، سادًّا عِظَمُ خَلْقِهِ ما بين السماء والأرض (٥).

و ﴿مِرَةِ ﴾ تعني: القوة (٢٠)، لكنها تعني نوعًا من القوة المعنوية؛ قوة العقل والفهم والحكمة، وما أعطاه تعالى وميّزه عن سائر الملائكة (٧).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير البغوي» (۱/ ۳۰۱)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٥٧)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣١٦)، و«تفسير الثعالبي» (١٥٧/٥)، و«تفسير القاسمي» (١٩/ ٥٩)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٩٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۸- ۹)، و «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۵۸)، و «تفسير القرطبي» (۲/ ۸۵)، و «تفسير ابن كثير» (۷/ ٤٤٤)، و «التحرير والتنوير» (۲۷/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «المحرر الوجيز» (١٩٦/٥)، و«تفسير الرازي» (٢٨/ ٢٣٧)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣١٣)، و«الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (١٠/ ٨٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١١)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٧٠)، و «تفسير السمرقندي» (٣/ ٢٥٨)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ١٩٣)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٩٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «صحيح البخاري» (٣٢٣٥، ٤٨٥٥، ٤٨٥٦)، و «صحيح مسلم» (١٧٤، ١٧٧).

 <sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٢٥)، و «تفسير مقاتل» (٤/ ١٥٩)، و «غريب القرآن» لابن قتيبة
 (ص٤٢٧)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٨٦)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٤٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>۷) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٣٩٢)، و«غرائب التفسير وعجائب التأويل» (٢/ ١١٥٢)، و«فتح القدير» (٥/ ١٢٧)، و«تفسير القاسمي» (٩/ ٥٩)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٩٥).

ومعنى ﴿ فَأَسْتَوَىٰ ﴾: اعتدل وتهيّأ واستعد لهذه المهمة الجليلة العظيمة (١).

## \* ﴿ وَهُوَ بِٱلْأُفْقِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞﴾:

أي: جبريل عَيَبالسَلام، حين رأى النبي ﷺ بالأُفق الأعلى، وقيل: النبي ﷺ رأى جبريل عَيْبالسَلام (٢٠).

والأُفُق هو: ملتقى الأرض والسماء في نظر الرَّائي<sup>(٣)</sup>، فالنبي ﷺ رأى جبريل في الأُفُق، والأُفُق الأعلى هو: أعلى الأُفُق<sup>(٤)</sup>.

## \* ﴿ ثُمَّ دَنَا فَنَدَكً ١٠٥ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ١٠٠٠ :

أي: نزل قليلًا قليلًا، حتى كان من النبي ﷺ ﴿قَابَ فَوْسَيَنِ أَوْأَدْنَى ﴾ (٥)، وهذا تعبير معروف، تعنى أنه قريب.

والقَوْس معروف، وهو الذي تُرمى به السهام(٦).

وقد يكون هو: الذِّراع، أي: كان قدر ذراع أو ذراعين من النبي ﷺ، ﴿أَوَادَنَىٰ ﴾ (٧).

وقوله: ﴿ أَوَأَدَنَ ﴾ ليس للشك، فالله يعلم الأشياء بحقائقها ودقائقها، فالمعنى:

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/٢٢)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٩٢)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٨/ ١٦١)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٩٦)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١١)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤١٨)، و «تفسير الماوردي»

<sup>(</sup>٥/ ٣٩٢)، و (زاد المسير؟ (٤/ ١٨٤)، و اتفسير القرطبي؛ (١٧/ ٨٨)، و اتفسير ابن كثير؟ (٧/ ٤٤٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحكم والمحيط الأعظم، (٦/ ٤٧٨)، والمصباح المنير، (١٦/١) اأف ق.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير القرطبي» (١٧/ ٨٨)، و«فتح القدير» (٥/ ١٢٧)، وينظر أيضًا: «إعراب القرآن» للنحاس (٤/ ١٧٩)، و«مشكل إعراب القرآن» لمكي بن أبي طالب (٢/ ٦٩٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٣)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٥٩)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٥٣)، و«تفسير ابن كثير» (٥٨/ ٢٧)، و«تفسير الرازي» (٨٨/ ٢٨)، و«تفسير القرطبي» (٨٨/ ٨١)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٤٤)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٩٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «مقاييس اللغة» (٥/ ٤٠)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٦٨٧) اق و س».

<sup>(</sup>۷) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۰۹)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (۳۰٦/٤)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٠٣)، و«التحرير والتنوير» البغوي» (۵/ ۲۲۷)، و«التحرير والتنوير» (۵/ ۲۷۷).

كان أقل من ذلك وأقرب.

ويحتمل أن له حالتين، كان في إحداهما ﴿ قَابَ قُوسَيْنِ ﴾، وفي الأخرى ﴿ أَدْنَى ﴾ من ذلك(١).

وكانت هذه الرؤية الأولى في أوائل البعثة بعد ما جاءه جبريل عَيْعَالِسَكُمْ أول مرة، فأوحى الله إليه صدر «سورة ﴿ أَفَراْ ﴾»، ثم فتر الوحي فَتْرة، حتى تبدَّى له جبريلُ ورسولُ الله عَلَيْهَا، له ستمائة جناح، قد سدً عِظَمُ خلقه الله عَلَيْها، له ستمائة جناح، قد سدً عِظَمُ خلقه الأفق (٢)، فاقترب منه وأوحى إليه عن الله عَنْ بَلَ ما أمره به، فعرف عند ذلك عظمة المَلك الذي جاءه بالرسالة، وجلالة قدره، وعُلو مكانته عند خالقه الذي بعثه إليه أليه (٣).

وهكذا بدأ النبيُّ ﷺ يعتاد على نزول جبريل عَيْمِالتَكَم، وعلى مجيئه، وكان يأتي أحيانًا بصورة رجل، مثل: وحْيَة بن خَلِيفة الكَلْبي رَحِيَلِتَهُ عَنه؛ لجمال صورته (١٠).

وهنا تلحظ أنه تعالى يخاطب بهذا التفصيل المشركين، ويصف لهم كيف ينزل جبريل عَيَهِ الله حي، وكيف يلتقي بالنبي عَيَهُ من أجل أن يتدرَّبوا على مثل هذه المعاني التي قد تبدو غريبة على بيئة أُمِّيَّة مثل بيئتهم، ولا عهد لهم بها، كما حكى الله حالهم في قوله: ﴿مَّا أَتَنهُم مِن نَّذِيرِ مِن فَبِلِكَ ﴾ [القصص: ٤٦]، ولم يكن لهم علم بالكتب والأنبياء والرسل، والملائكة والوحي، وطريقة نزوله، وأنواعه؛ فلذلك فصَّل تعالى لهم ذلك هنا.

## \* ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ. مَا أَوْحَىٰ ﴿ اللَّهُ ﴾:

سماه: ﴿ عَبْدِهِ ﴾ ، والعبودية تتكرَّر في سياقات الوحي، كقوله سبحانه: ﴿ مِّمَّا نَزُلْنَا عَلَى عَبْدِهِ ﴾ [الإسراء: ١]،

<sup>(</sup>١) ينظر: (تفسير ابن كثير) (٧/ ٤٤٦)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) تقدم عند قوله: ﴿ ذُو مِرَوْ فَأَسْتُوَىٰ ۞ ﴾.

<sup>(</sup>٣) باختصار من اتفسير ابن كثير، (٧/ ٤٤٥)، وينظر: اأخبار مكة، للفاكهي (٣/ ٣٨٦)، وافتح الباري، (١/ ٢٣)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «صحيح البخاري» (٣٦٣٤)، و«صحيح مسلم» (٢٤٥١).

وقوله: ﴿ بَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرَقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ﴾ (١) [الفرقان: ١]، فهي اصطفاء وتكريم، وعلامة التواضع له سبحانه؛ ولذلك منع الله رحمته وفضله الذين يستكبرون، والله يحب المتواضعين المتنزِّهين عن العُجب والغرور، «قال الله عَزَيْبَلَ: الكِبْرياءُ ردائي، والعظمةُ إزاري، فمَن نازعني واحدًا منهما قذفتُهُ في النار» (٢).

والمقصود بقوله: ﴿مَا آَوْمَى ﴾: التعظيم والتفخيم لهذا الوحي، أي: أوحى شيئًا عظيمًا كريمًا، يكشف الناس من أسراره ومعانيه بقدر عبوديتهم وتواضعهم لربهم جل وتعالى (٣).

#### \* ﴿ مَا كُذَبَ ٱلْفُوَّادُ مَا رَأَيْ ﴿ ١٠ ﴾:

أي: فؤاد النبي ﷺ، لم يكن قد كذب فيما رأى، بل رأى صدقًا وحقًا(١).

#### \* ﴿ أَفَتُمْرُونَهُ, عَلَىٰ مَا يَرَىٰ اللهُ ﴾:

﴿ أَفَتُمُنُونَهُ, ﴾ يا معشر قريش وتجادلونه (٥)، ﴿عَلَىٰ مَايَرَىٰ ﴾، وهو يرى بعينه، ويرى بعينه، ويرى بعيني ويرى بقلبه وفؤاده، أفأنتم أيها الجاهلون تجادلونه في محسوسه الذي رآه بعيني رأسه، ورآه بقلبه، على أنه تعالى حجبه عنكم بجهالتكم وكثافة حسكم!

## \* ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ مَنْزَلَةً أُخْرَىٰ ﴿ عَالَ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنْفَىٰ ﴿ اللَّهُ ﴾:

أي: رأى النبيُّ عَيْنَ جبريلَ عَنِيالتَكُمْ مرةً ثانيةً يومَ الإسراء والمعراج(١٠)، ﴿ عِندَ

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في «سورة الجن»: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَا فَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَّا﴾، و«سورة العلق»: ﴿ أَرَبَيْتَ الَّذِي يَنْغَنَ ۞ جَدًا إِذَا صَلَّة ۞ ﴾.

 <sup>(</sup>٢) سيأتي تخريجه في «سورة الحشر»: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِللَّهُ إِلَّا هُوَ الْمَلْكُ الْقُدُّوسُ السَّلَكُمُ السَّلَكُمُ الْمُعَيِّمِثُ الْمُعَيِّمِثُ الْمُعَيِّمِثُ الْمُعَيِّمِثُ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٢٠٠٠)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٩٨)، و «تفسير ابن جزي» (٢/ ٣١٧)، و «تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٢٣)، و «التحرير والتنوير» (٧٢/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: "تفسير الطبري» (٢٢/ ٢١)، و"تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣٠٦)، و"المحرر الوجيز» (٥/ ١٩٨)، و"تفسير الرازي» (٢٨/ ١٠٤١)، و"تفسير القرطبي» (١٧/ ٩٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: (التفسير الوسيط) للواحدي (٤/ ١٩٧)، و تفسير الرازي؛ (٢٨/ ٢٤٢)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٦٠)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٨٩)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٠٥)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٩٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٠٠).

سِدْرَةِ ٱلْمُنْفَكِينِ ﴾، وهي سِدرة خلقها الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَ في ذلك المكان المقدَّس(١١).

وهذه معان عظيمة، لا يستطيع الإنسان أن يدرك كُنْهَها، ولا أن يحيط بتفصيلاتها، ولو ذهب العقل يتأمَّل أو يفكِّر ما خرج من ذلك بطائل؛ فإنه لم يكشف له من هذا الغيب إلا أن ثمة شجرة تُسمَّى: ﴿ سِدْرَةِ ٱلْمُنْفَىٰ ﴾، فوق السماء السابعة، ذهب إليها النبيُّ وَ الله في الإسراء والمعراج، حيث سمع عندها صوت صَرِيف الأقلام، والملاثكة يكتبون أفعال العباد، وأقدار العباد (٢).

وهذا النص وأمثاله يفتح عقل المؤمن ليتَّسع ويمتد، ويدرك أن الخلق والكون أعظم مما تراه العين أو يدركه الحس، فثَمَّ سماوات وعرش وكرسي وما شاء الله بعد مما لم تره عين، ولم تسمع أذن، ولم يخطر على قلب بشر.

#### \* ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ﴿ اللَّهُ ﴾:

وهذا من الأدلة على أن الجنة في السماء عند الله سُبْعَانَهُ وَتَعَالَى، وسماها: ﴿جَنَّهُ اللَّهِ عَلَى أَلْهُ عَلَيْهُ وَسماها: ﴿جَنَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسماها: ﴿جَنَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ المؤمنون(٣).

#### \* ﴿ إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ١٠٠٠ ):

كأن الرؤية التي حصلت للنبي ﷺ هناك لجبريل عَنَبِّالتَكُمْ كانت في الوقت الذي غشي السِّدرة فيه شيء عظيم، وقد قال النبيُّ ﷺ في حديث الإسراء: «وغشيها ألوانٌ، لا أدري ما هي»(١).

وقيل: إنها الملائكة(٥)، وهي في هذه السِّدْرَة كأنها الطيور على أغصان

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۷۱۵۲)، و (زاد المسير» (٤/ ۱۸۷)، و (تفسير ابن جزي، (۲/ ۲۱۷)، و (تفسير أبي السعود، (٨/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: اصحيح البخاري، (٣٤٩)، واصحيح مسلم، (١٦٣).

 <sup>(</sup>۳) ينظر: اتفسير الماتريدي، (۹/۲۲۶)، واتفسير ابن أبي زمنين، (۲۰۸/٤)، واتفسير البيضاوي، (۵/۸۰۱)، واروح البيان، (۹/۲۲۲)، والتحرير والتنوير، (۲۱/۲۳۱).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٤٩، ٣٣٤٢)، ومسلم (١٦٣) من حديث أنس بن مالك رَعَلِيُّهُ عَنْد.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٢٣)، و«تفسير السمرقندي» (٣٦٠/٣)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٣٦٠)، و«تفسير ابن جزي» (٩/ ١٨٧)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ١٨٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٥٤).

الأشجار تُسبِّح الله سُبْمَانَهُوَتَعَالَ، وتفعل ما أُمرت به، فغشي السِّدرةَ تلك الأشياء التي قال عنها النبي ﷺ: «لا أدري ما هي».

#### \* ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَيْ ١٠٠٠ ﴾:

مع ذلك كله، وما فيه من المفاجأة والهول والعجب لم يزغ بصر النبي عَلَيْ ، ولم يقع عنده اضطراب في الرؤية؛ بل كان وافر البصيرة والحكمة، والاستعداد والتهيئ لهذا الموقف بما آتاه الله من القوة والثبات(١).

﴿وَمَاطَغَىٰ ﴾ البَصَر بأن يتجاوز أو يتعدَّى، فما حكاه هو ما رآه ﷺ، من غير خطأ سببه الزيغ، ولا زيادة سببها الطغيان(٢).

#### \* ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَتِ رَبِهِ ٱلْكُبْرَىٰ اللهُ اللهُ

إما أن يكون رأى الآية الكبرى، أو رأى آيات كُبَر، وهذا أقرب (٣)، فيكون قد رأى شيئًا من آيات ربه الكبرى في هذه السماء، مما أخبر عنه النبي ﷺ في حديث الإسراء الطويل.

ومع ذلك فقد كان المشركون يستغلون ما حدَّ ثهم به النبيُّ ﷺ مما رآه في الإسراء والمعراج؛ للطعن في صدقه واتهام عقله، وهكذا هم يرون أن كل ما لا تطيقه عقولهم ولا تصدِّقه يعدُّونه أساطير وصاحبه مجنونًا أو به مسٌّ، أما المصدِّق برسالة النبي ﷺ فهو يفوِّض الأمر كله لله في خبره وأمره، فإن أخبره الوحي بما لا يحيط به عقله ولا حسُّه صدَّقه وآمن به، وجعل عقله حيث يليق به.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ٤٣)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ٣٦٠)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٠٧)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۹۷ – ۹۸)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٥٤).

وينظر أيضًا: "معاني القرآن" للفراء (٣/ ٩٧)، و"إعراب القرآن" للنحاس (٤/ ١٨٣).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٧٢)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٣٠٨/٤)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٤٤)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٩٦)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٩٣)، و«التحرير والتنوير» (٧٢/ ١٠١)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (١٩٨/٤)، و«تفسير البغوي» (٢٠٧/٤)، و«المحرر الوجيز» (٢٠٠/٥)، و«زاد المسير» (١/ ١٨٧)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٩٨- ٩٩).

وهذا أبو بكر الصِّدِّيق رَحَالِقَاعَة يأتيه مشركو مكة يقولون له: هذا صاحبُك يزعمُ أنه قد أُسرِيَ به إلى بيت المقدس، ثم رجع من ليلته! فقال أبو بكر رَحَالِقَاعَة: «أَوَ قال ذلك؟». قالوا: نعم. فقال: «فإنِّي أشهدُ إن كان قال ذلك لقد صدقَ». فقالوا: أتصدِّقه بأنه جاء الشام في ليلة واحدة، ورجعَ قبل أن يُصبحَ؟ قال: «نعم؛ إني أصدِّقه بأبعدَ من ذلك، أصدِّقه بخبر السماء بكرةً وعشيًّا». ومن يومئذٍ سُمي: الصِّدِيقِ (۱).

فهكذا المؤمن لا يجعل عقله محصورًا في عالم الماديات الضيِّق المحدود، والبشر يدركون أنهم مسلَّطون على المادة يكتشفونها ويتعرَّفون على قوانينها ويوظِّفونها شيئًا بعد شيء، وربما كانوا ينكرون بالأمس شيئًا أصبحوا يؤمنون به الآن، فالعقل المؤمن ليس عقلًا أُسطوريًّا أو خُرافيًّا يَتَشَرَّبُ الخرافة دون آية أو حجة، وهو أيضًا ليس عقلًا ماديًّا صِرْفًا لا يؤمن بالغيب، ويحصر نفسه في حدود المادة.

\* ﴿ أَفَرَمَيْمُ اللَّتَ وَالْعُزَى ﴿ ثَلْ وَمَنُوهَ النَّالِثَةَ الْأَخْرَىٰ ۚ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأَنْقُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّالَةُ اللللَّهُ اللللّلْمُ الللللَّاللَّالَةُ الللَّهُ الللللَّذِي الللللللَّا الللَّهُ

وقد كانوا يعبدون هذه الأصنام، وكانوا يعدُّونها إناثًا، كما هو الظاهر من أسمائها (٢).

أما ﴿اللَّنتَ ﴾: فصخرة مربعة بيضاء منقوشة، وعليها بيت بالطائف، له أستار

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مصنف عبد الرزاق» (۹۷۱۹)، و«تفسير عبد الرزاق» (۲/ ۳۰۲)، و«تفسير الطبري» (۱/ ۲۵) ينظر: «مصنف عبد الرزاق» (۹۷۱۹)، و«تفسير الطبراني (۲۶/ ۲۵۲) (۱۰۰۹)، و«الشريعة» للآجري (۲/ ۱۰۳۹)، و«المستدرك» (۳/ ۲۵، ۸۱)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (۲/ ۳۵۹– ۳۶۱)، و«تاريخ دمشق» (۳۸ / ۲۸۱)، و«السلسلة و«تاريخ دمشق» (۳۸ / ۲۸۱)، و«السلسلة الصحيحة» (۳۰۲)، و«مع المصطفى على (ص۷۶).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٧٢)، و«الكشاف» (٤/ ٢٣)، و«زاد المسير» (٤/ ١٨٨)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣١٨).

وسَدَنة، وحوله فناء معظَّم عند أهل الطائف، وهم ثَقِيف ومَن تابعها، يفتخرون بها على مَن عداهم من أحياء العرب بعد قريش.

وقيل: موضع صخرة كانت لرجل يَلِتُ للحَجِيج في الجاهلية السَّويق، فلما مات عكفوا على قبره فعبدوه.

﴿وَٱلْعُزَّىٰ ﴾: كانت شجرة، أو صنم فيه صورة شجرة، عليها بناء وأستار بنَخْلة، وهي بين مكة والطائف، كانت قريش يعظِّمونها.

﴿ وَمَنَوْةَ ﴾: صخرة كانت بالمُشَلَّل عند قُديد، بين مكة والمدينة، وكانت خُزاعة والأَوْس والخَزْرج في جاهليتها يعظِّمونها، ويُهِلُّون منها للحج إلى الكعبة. وكل هذه الأصنام معروفة عند العرب، وقد حكى تفصيلها ابن الكلبي في كتاب «الأصنام»(١).

فكانوا يعتقدون مثل هذه الصيغة الوثنية للعبودية، ويتعاطونها فيما بينهم، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ينقلهم عن هذا المستوى المنحط من العبودية للأحجار والجمادات التي هي أقل من مستوى الإنسان، ويرفع آفاقهم وعقولهم إلى عبادة الإله الواحد الأحد الصمد، وإلى الإيمان بالغيب والملائكة والوحى.

وما عبد مشركو الجاهلية أصنامهم إلا لتقرّبهم إلى الله، وبعضهم يزعمون أنها بناته، ولذا أنكر عليهم وقال: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأَنْقُ ﴾؟ وكأنهم جعلوها تماثيل للملائكة يعبدونها لتقرّبهم إلى الله، وكأن هذا سر كونها تقرّبهم إلى الله؛ لأنها في السماء قريبة إلى الله، ومع زعم بنوّتها يصبح الأمر أشد قُربًا، وكأنهم لفرط سذاجتهم وجهلهم قاسوا على الكينونة العائلية عندهم، وظنوا عبادتها لا تضير المعبود الأكبر، وقاسوها على طاعة أولاد المَلِك أو شيخ القبيلة!

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الأصنام» لابن الكلبي، و«تفسير البغوي» (٢٠٨/٤- ٣٠٩)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٠٠- ٢٠١)، (٥/ ٤)، و«تفسير (٥/ ٢٠٠)، و«تفسير القرطبي» (١١٦/٤)، و«معجم البلدان» (١١٦/٤)، (٥/ ٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٠٥)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٠٤)، و«معجم المعالم الجغرافية في السيرة النبوية» (ص٢٠٦، ٢٧١، ٢٠٢).

﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى ﴿ آَي: طالمة (١)، فإذا تجرَّ أَتم وجعلتم لله ولدًا، وهذا باطل قادح في الربوبية، فلِمَ جعلتم له البنات في الوقت الذي يتوارى أحدُكم من القوم حين يُبَشَر بأنثى؟

وهذا كالنص على أنهم كلهم أو بعضهم يعبدون تماثيل يزعمونها للملائكة إِنْ هِيَ إِلَّا آَسُمَاءٌ سَمَّتَتُمُوهَا آَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم ﴾، فالمعنى: أن هذه الأصنام ليس لها من الألوهية سوى ما صنعتموه وابتدعتموه (٢).

ولئن كان هذا قد وقع في الجاهلية حيث الحياة البدوية البدائية البسيطة، فقد وقع في عصرنا هذا طغيان الماديات ونفوذ العلم المادي بشرك قريب من ذلك أو مثله.

وكأن الدِّين في منطقة معزولة داخل العقل لم يصل إليها النور، ولم تستفد من التفوق في العلوم التجريبية؛ ولهذا قال سبحانه: ﴿إِن يَنِّيعُونَ إِلَّا الطَّنَ وَمَا تَهُوى الأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن رَبِّهِم الْمُدَىٰ ﴿ ﴾ فهم يتَّبعون الظُّنون والتخرُّص في أصول الدِّين والاعتقاد التي لا يُقبل فيها الظنُّ ولا بد من اليقين، واللهُ تعالى يقول: ﴿يَتَأَيُّهُا اللَّيٰنَ مَامَنُوا الْجَنِيُوا كُثِيرًا مِن الظَّنِ إِن الظَّنِ إِنْ الطَّنَ في النبيُ عَيْلِاء يتبعون الظَّنَ في النبيُ عَلَيْد: ﴿إِيَّاكُم والظَّنَ؛ فإن الظَّنَ أكذبُ الحديث (٣). فهؤلاء يتبعون الظَّنَ في أعظم القضايا وأقدسها؛ وهي قضية الألوهية والعبودية، وهو ظن موروث، ليس قائمًا على شبهة أو احتمال.

﴿وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ ﴾ أي: ويتَبعون ما تهواه نفوسُهم وتميل إليه، ومجرد ميل النفس لا يعني شيئًا(٤)؛ فالنفس تميل إلى السهل، وإلى ما

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٥٦)، و تفسير الماوردي، (٥/ ٩٩٩)، و "تفسير القرطبي، (١٠٦/١٧). (١٠٣/١٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧١٦١)، و تفسير البغوي، (٤/ ٣١٠)، و فتح القدير، (٥/ ١٣١)، و فتح القدير، (٥/ ١٣١)، و تفسير القاسمي، (٩/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٠٦٦)، ومسلم (٢٥٦٣) من حديث أبي هريرة رَوَاللَّهُهُنَّة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٥٥)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٦٢)، و«تفسير القرطبي» (١٠٣/١٧)، و«فتح القدير» (٥/ ١٣٢)، و«روح المعاني» (١٤/ ٥٨).

يعزِّز جانبها وجانب القبيلة أو البلد أو الجنس أو العائلة.

والنفس إذ اعتادت شيئًا وتربَّت عليه أذعنت له وأحبَّه، ولذا أحبَّ بنو إسرائيل العجل، وكان الفراعنة يعبدونه، فلما مروا على لَخْم وجُذام (١)، وكانوا يتراقصون حول صنم بقرة منحوتة حنّوا إلى مألوفهم و ﴿قَالُواْ يَنْمُوسَى اَجْعَل لَنَا ٓ إِلَنهَا كَمَا لَمُمْ ءَالِهَةٌ ﴾ [الأعراف: ١٣٨]. ولما ذهب موسى عَنبالتَكمْ إلى ميقات ربه صنع لهم السامري العجل فعبدوه، ولما أمرهم ربُّهم بذبح البقرة تردَّدوا وأكثروا الأسئلة، قال: ﴿فَذَ بَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونِ ﴾ [البقرة: ٧١].

﴿ وَلَقَدْ جَأَةَهُم مِن رَبِهِمُ ٱلْمُدَىٰ ﴾: فإعراضهم عن الهُدَى بميل النفس والهوى والظوى والظن هو غاية الخطأ، نعم الظّن يمكن أن يُعمل به في مجاله، إذا لم يكن ثَمَّةَ ما يعارضه؛ ويُؤخذ بغلبة الظّن في الأحكام الفقهية إذا لم يُوجد ما هو أقوى منه (٢)، ولكن أن يجعلوا الظّن المجرّد العارض في قضية قطعية يعارضون به وحيًا قطعي الدلالة، فهذه غاية الضلال؛ ولهذا قال: ﴿ وَلَقَدْ جَأَةَهُم مِن رَبِهِمُ ٱلْمُدَىٰ ﴾!

\* ﴿ أَمْ لِلْإِنْسَانِ مَا تَمَنَّىٰ ۞ فَلِلَّهِ ٱلْأَخِرَةُ وَٱلْأُولَىٰ ۞﴾:

الاستفهام إنكاري، قُصد به إبطال نوال الإنسان ما يتمنَّاه، وأن يجعل ما يتمنَّاه باعثًا عن أعماله ومعتقداته، بل عليه أن يتطلّب الحقّ من دلائله وعلاماته، وإن خالف ما يتمنَّاه، وهذا متصل بقوله تعالى: ﴿إِن يَنَّبِعُونَ إِلّا الظّنَ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن رَبِّهِمُ ٱلْمُدَىٰ ﴿ ﴾.

وقد شمل قوله: ﴿مَا تَمَنَّى ﴾ كلَّ هوًى دعاهم إلى الإعراض عن كلام الرسول عَنْ الله عنه الله عنه وذلك عنه المنام، وهو الأهم من أحوال الأصنام عندهم، وذلك

<sup>(</sup>۱) لَخُم: بطن عظيم، ينتسب إلى لَخُم بن عدي، وجُذام: بطن من كهلان، من القحطانية، وكانوا يعبدون المشتري ويحجون إلى صنم في مشارف الشام، يقال له: الأقيصر، ويحلقون رؤوسهم. ينظر: «الإنباه على قبائل الرواة» (ص٩٨)، و «نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب» (ص٢٠٥- ٢٠٦)، (ص١١٤)، و «معجم قبائل العرب القديمة والحديثة» (١/ ١٧٤)، (٣/ ١٠١١- ١٠١٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «التحرير والتنوير» (٧٧/ ١٠٩)، و «تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام» (١/ ١٤٨)، و «القواعد والضوابط الفقهية المتضمنة للتيسير» (٢/ ٦٣٥).

ما يُؤذن به قوله بعد هذا: ﴿ وَكُمْ مِن مَلَكِ فِي اَلسَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُهُمْ شَيْئًا ... ﴾. وتمنيهم أن يكون الرسول مَلكًا، وغير ذلك، نحو قولهم: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِنَ الْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ آَلُ الزخرف: ٣١]، وقولهم: ﴿ اَتَّتِ بِقُدْرَءَانِ عَلَيْ هَذَا أَوْ بَدِلْهُ ﴾ [الزخرف: ٣١]، وقولهم: ﴿ اَتَّتِ بِقُدْرَءَانِ عَلَيْ هَذَا أَوْ بَدِلْهُ ﴾ [بونس: ١٥].

وهذا تأديب وترويض للنفوس على تحمُّل ما يخالف أهواءها إذا كان الحق مخالفًا للهوى، وليحمل نفسه عليه حتى تتخلَّق به.

وفُرِّع على الإنكار أن يكون للإنسان ما تمنَّاه، وأن الله مالك الآخرة والأولى، أي: فهو يتصرف في أحوال أهلهما بحسب إرادته، لا بحسب تمنِّي الإنسان، وهذا إبطال لمعتقدات المشركين التي منها يقينهم بشفاعة أصنامهم(١).

﴿ وَكُم مِن مَلَكٍ فِى ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِى شَفَاعَنُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن
يَشَآهُ وَيَرْضَىٰ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ وَإِلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَتَهِكَةُ تَسْمِيةَ ٱلْأُنثَىٰ ﴿ ﴾:

فإذا كان هذا شأن الملائكة في السماء، فما بالكم تعبدون آلهة في الأرض من الحجارة مما لا يضُرُّ ولا ينفع، فضلًا عن أن يشفع؟! وما أنزل الله تعالى بهذه الألهة المدَّعاة من سلطان، ولا أذن لكم بعبادتها؛ وحتى لو كانت هذه المعبودات

<sup>(</sup>۱) باختصار من «التحرير والتنوير» (۲۷/ ۱۱۱)، وينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۲۰)، و«تفسير الماتريدي» (۹/ ۲۲٪)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ۳۹۹)، و«الكشاف» (٤/ ٤٢٤)، و«تفسير الرازي» (٨/ ٢٥٢)، و«تفسير القرطبي» (١/ ٤٠٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٥٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۰)، و«تفسير الماتريدي» (۹/٤۲۷)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/۲۲۲)، و«الكشاف» (٤/٤٢٤)، و«تفسير النسفي» (۳/ ۹۹۳).

تماثيل للملائكة في أصل بنائها، أو كانت كذلك في اعتقاد عابديها، فهذا لا يغيِّر من الحقيقة شيئًا؛ فالملائكة ليسوا إناثًا، بل ﴿عِبَادٌ ﴾، وهم بهذه المنزلة من الذل والطاعة فكيف عبدتموهم؟

﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَتِهِكَةَ شَعِيةَ ٱلْأُتَى ﴾: سجَّل عليهم أنهم لا يؤمنون بالبعث، وهذا حال غالبهم أو كلهم، وما يخطر ببال أحدهم من احتمال أو خيال لا يُسَمَّى إيمانًا؛ فالإيمان هو اليقين الصادق باعتقاد خروج الناس من قبورهم إلى ربهم يوم الدِّين (۱).

\* ﴿ وَمَا لَمُمُ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْنَا ١٠٠٠

فلم يبنوا هذا الزعم الكاذب بأنوثة الملائكة ولا ببنوتها لله على علم، بل هو أمر أخذوه من الفلاسفة، وتوارثوه فيما بينهم، أو من بعض الأمم السابقة قبلهم، وهم بذلك يتَّبعون الظَّنَّ، ﴿ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِى مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْتًا ﴾، ولم يذكر هنا ما تهوى الأنفس؛ لأن هوى النفوس في هذه المسألة غير ظاهر (٢).

\* ثم وجَّه الخطاب إلى نبيّه ﷺ فقال: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَوْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ۞﴾:

أي: أعرض عن هؤلاء المصرِّين على كفرهم، وقوله: ﴿ فَأَعْرِضَ ﴾ هو مثل قوله: ﴿ فَأَعْرِضَ ﴾ هو مثل قوله: ﴿ ذَرَهُمْ ﴾ [الانعام: ٩١]، ﴿ فَلَا لَذَهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾ [فاطر: ٨]، ﴿ وَلَا تَخْرَنُ عَلَيْهِمْ ﴾ [الزخرف: ٨٩]، ﴿ فَذَرُهُمْ فِ غَمْرَتِهِمْ حَقَّى حِينٍ ﴾ [الرخوف: ٨٩]، ﴿ فَذَرُهُمْ فِ غَمْرَتِهِمْ حَقَّى حِينٍ ﴾ [١٢] المؤمنون: ٥٤].

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۵۷)، و«تفسير القرطبي» (۱۰۷/ ۱۰۵ – ۱۰۵)، و«تفسير ابن کثير» (۷/ ۶۵۹)، و«فتح القدير» (٥/ ١٣٤)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۱۱۵).

<sup>(</sup>٢) ينظر: اتفسير الطبري، (٢٢/ ٥٨)، واتفسير ابن كثير، (٧/ ٥٥٩)، و ما تقدم في قوله تعالى: ﴿إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنْفُسُ ﴾ [النجم: ٣٣].

<sup>(</sup>٣) ينظر: قمعاني القرآن، للزجاج (٥/ ٧٤)، وقفسير الماتريدي، (٩/ ٢٦٨)، وقالتفسير البسيط، للواحدي (٢١/ ٢٥)، وقتفسير البغوي، (٤/ ٣١٠)، وقتفسير الرازي، (٢٨/ ٢٦٠)، وقروح المعاني، (٤/ ٢٠)، وقالتحرير والتنوير، (٧/ ١١٧).

﴿ وَلَرْ يُرِدِ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴾؛ لأنهم لما كانوا موصوفين بأنهم ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلَاخِرَةِ ﴾ فقصارى همهم وإرادتهم لا يتعدَّى هذه العاجلة، وهذا حرمان أي حرمان، أن يقطع المرء نفسه عن ذلك الامتداد العظيم الفسيح اللائق بالإنسان، ويقصر إيمانه وحلمه وطموحه على مدى العمر المحدود الذي يقضيه على الأرض، وهو قد لا يتجاوز عشرات السنين! كيف يحرم العاقل نفسه من حلم الخلود وجوار الرب العظيم في جنات النعيم؟! ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَرْ يُرِدً الله المحدود الذي يقضيه على المخلود وجوار الرب العظيم في جنات النعيم؟! ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَرْ يُرِدً الله الله المحدود الذي المحدود الذي المؤلِن الله عن المؤلفة المُنْهَا كُونُو الله المؤلفة الله الله المؤلفة الله المؤلفة ا

\* ﴿ ذَٰلِكَ مَبْلَنْهُم مِنَ ٱلْعِلْمِ ۚ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن مَنَلَ عَن سَبِيلِهِ ، وَهُو أَعْلَمُ بِمَنِ آهْتَدَىٰ ﴿ وَهُو أَعْلَمُ بِمَنِ آهْتَدَىٰ ﴾:

فعلمهم ضَعيف محدود، فالآخرة ليس لها اعتبار عندهم، وقد جعلوا جهدهم وعقلهم للعاجلة، أما الآخرة فهم لا يؤمنون بها، فإن هم بُعثوا فظنهم أن هذه الآلهة سوف تشفع لهم(١).

﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّعَن سَبِيلِهِ ـ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ آهْنَدَىٰ ﴾: وهذا تقرير لعلم الله الذي لا يخطئ ولا يجهل، فحين يقول: إنهم ضالون، فهم ضالون، وحين يبيِّن الهُدى لهم ويأمرهم به، فهو الحق بلا ريب.

وفي الآية تهديد ووعيد بأن يأخذ الله العليم أولئك الضالين، فهو بهم محيط وإليه المصير.

﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ٱسْتَعُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱللَّذِينَ اللَّهِ مَا فِي ٱللَّهِ مَا فَي ٱللَّهِ مَا أَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ اللَّهِ مِنْ أَلَّا لَهُ مَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ اللَّهِ مِنْ أَلَّا لَهُ مَا فِي السَّمَوْلَ فِي اللَّهُ مِنْ إِلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لِمِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَّهُ مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ أَلَّهُ لَلْكُولُوا لَمُعْمِلُوا أَنْ إِلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَنْ أَلَّا لَهُ مِنْ إِلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَا لَهُ مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَمُ مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَا لَا مُنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَا مِنْ أَلَّا لَهُ مِنْ أَلَّا لَا لَا مُنْ أَلّا لِمُنْ أَلَّا لَمُنْ أَلَّا لَا مُنْ أَلَّا لَا لَا مُنْ أَلَّ لَا لَهُ مِنْ إِلَيْهُ مِنْ أَلَّا لَمُنْ أَلَّا لَمُنْ أَلَّا لِمِنْ إِلَّا لِمِنْ إِلَيْهُ مِنْ فِي أَلِمُ لَمِنْ إِلَّا لَمِينَا لِمِنْ إِلَّا لَمِنْ إِلَّا لَمُنْ إِلَّا لَمُنْ أَلَّا لَمِنْ أَلَّا لَمِنْ أَلَّالِمُ لَلَّا لَمُ لَا أَلَّا لَمُلْلِمُ لَا أَلَّالِمُ لَلَّا لَا لَا أَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُلْلِمُ لَا لِمُلْلِمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَا لِمُلْلِمُ لَلْمُ لَلْمُلْلِمُ لَلْمُلْلِمُ لَلْمُلْلِمُ لَلْمُلْلِمُ لَلْمُ لَمِنْ لِلْمُلْلِمُ لَلْمُ لَاللَّمُ لِلْمُلْلِمُ لَلْمُ لِلْمُلْلِمُ

وهذا في شأن الفصل بين هؤلاء المكذِّبين وأولئك المؤمنين، وهو تفريع على الآية السابقة التي بيَّنت علم الله بالضالين والمهتدين.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۵۸)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ٤٢٨)، و «تفسير السمرقندي» (۹/ ٤٢٨)، و «تفسير السمرقندي» (۳۱۳ /۳۱۳)، و «تفسير ابن جزي» (۲۱/ ۲۰۹)، و «البحر المحيط في التفسير» (۱۰/ ۱۹ - ۲۰).

وفيها بيان أنهم لا تنفعهم شفاعة الشافعين، وإنما يُؤخذون بأعمالهم، ويجزي الله المؤمنين بالحسنى؛ لأنهم أحسنوا تقبُّل وحي الله، وأحسنوا طاعة رسله، وأحسنوا إلى عباده بالبر والخير والعطاء والبذل، ف«الجزاء من جنس العمل»، وحتى إذا أدركتهم الشفاعة، فقد أدركتهم بأعمالهم التي جعلتهم أهلًا بأن يرضى الله تعالى عنهم، ويأذن لمَن يشفع فيهم.

﴿ اَلَٰذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَتَهِرَ الْإِثْدِ وَالْفَوَحِثَ إِلَّا اللَّمَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُرَ إِذْ أَنشَأَكُمْ مِن اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

بعد ما وصفهم بالإحسان، الذي يعني: فعل الحسنات، في مقابل الذين أساؤوا بفعل السيئات، وصفهم ثانيًا بالتجنب والترك للكبائر والفواحش.

والترك بحدِّ ذاته لا يعتبر إحسانًا، إنما الإحسان الأصلي بالفعل، ولكن الاجتناب من آثار الإحسان، ثم فيه تعمد الترك ومجاهدة النفس مع الرغبة الفطرية في الميل لبعض ذلك.

وفيه أيضًا النية الحسنة ومراقبة الباري جل وتعالى والخوف منه، فبذلك يصبح الترك فعلًا، وتتمحَّض النفس للخير والطاعة وتتوحَّد وجهتها.

و ﴿ كَبَاكِرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ ﴾ تعني: الذنوب العظيمة (١)، كالسبع الموبقات الواردة في حديث أبي هريرة رَحَالِتُهُمَّهُ مرفوعًا: «اجْتَنِبُوا السبع المُوبقات». قيل: يا رسولَ الله، وما هُنَّ؟ قال: «الشركُ بالله، والسَّحْرُ، وقتلُ النفس التي حرَّمَ اللهُ إِلَّا بالحقِّ، وأكلُ مال اليتيم، وأكلُ الرِّبا، والتَّولِّي يومَ الزَّحف، وقذفُ المُحصنات الغافلات المؤمنات» (٢).

وقد سُئل ابنُ عباس رَعَالِيُّهُ عن الكبائر: أسبع هي؟ فقال: «هي إلى السبعينَ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير البيضاوي» (٥/ ١٦٠)، و«تفسير الخازن» (٢١٠/٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٦٠)، و«تفسير السعدي» (ص ٨٢١)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٧٦٦، ١٨٥٧)، ومسلم (٨٩).

أقربُ<sup>(١)</sup>.

وهي: الذنوب العظيمة التي تُوبق صاحبها، وقال تعالى مصداقًا لهذه الآية: ﴿ إِن تَجْتَـنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ نُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدَّخِلَكُم مُّدَخَلًا كَرِيـمًا ﴾ [النساء: ٣١].

ومن العلماء مَن ضبط حدَّ الكبائر بما له حدٌّ في الدنيا، كالسَّرقة، والزِّنا، وقتل النفس، والقذف<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه معمر في «جامعه» (١٩٧٠٢)، وعبد الرزاق في «تفسيره» (١/ ٤٤٧)، والطبري في «تفسيره» (١/ ٦٥١)، وابن المنذر في «تفسيره» (١٦٦٩)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (٣/ ٩٣٤)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (٣/ ٩٣٤)،

<sup>(</sup>۲) ينظر: "قوت القلوب" (۲/ ۲٤٩)، و"المحرر الوجيز" (٥/ ٢٠٤)، و"شرح صحيح مسلم" للنووي (۲/ ۸۰)، و"الكبائر" للذهبي (ص٨)، و"فتح الباري" (١٠/١٠)، و"تفسير السعدي" (ص١٧١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير القرطبي» (٥/ ٩٥٩)، و«فتح القدير» (١/ ٥٢٨)، و«التحرير والتنوير» (٥/ ٢٦)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطيالسي (٢٣٩٠)، وأحمد (٦٥٣٢، ٦٩٨٤)، وأبو داود (٣٥٨٠)، والترمذي (١٣٣٧)، وابن ماجه (٢٣١٣)، وابن الجارود (٥٨٦)، وابن حبان (٥٠٧٧)، والطبراني في «الدعاء» (٢٠٩٣)، والحاكم (٤/ ٢٠١٣) من حديث عبد الله بن عمرو كَالْكَيْمَةُ.

وأخرجه أحمد (٩٠٢٣)، والترمذي (١٣٣٦)، وابن المجارود (٥٨٥)، وابن حبان (٥٠٧٦)، والطبراني في «الدعاء» (٢٠٩٥)، والحاكم (٤/ ١٠٣) من حديث أبي هريرة يَعَلِيْفَهَنْد.

وحديث أبي هريرة رَحَالِقَة أحد أوجه الخلاف على أبي سلمة بن عبد الرحمن، وأحسنها حديث ابن عمرو رَحَالِقَة، وله شواهد. ينظر: «البدر المنير» (٩/ ٥٧٣)، و (إرواء الغليل» (٢٦٢٠)، و «السلسلة الضعيفة» (١٢٣٥، ١٨٣٩).

وقد يقع للمرء تردد في بعض الذنوب بين كونها كبيرة أو ليست بكبيرة، وحينئذ عليه أن يتذكر مقولة بعض السلف: «لا تنظر إلى صغر الخطيئة، ولكن انظر إلى مَن عَصَنتَ»(١).

بل ليتذكَّر قوله ﷺ: «إيَّاكُم ومُحَقَّرات الذنوب؛ فإنما مَثْلُ مُحَقَّرات الذنوب، كقوم نزلوا في بطن واد، فجاء ذا بعود، وجاء ذا بعود، حتى أَنْضَجُوا خُبْزَتَهم، وإن مُحَقَّرات الذنوب متى يُؤْخَذْ بها صاحبُها تُهْلِكُهُ»(٢).

وكان بعض السلف يقول: «لا صغيرةً مع الإصرار، ولا كبيرةً مع الاستغفار» (٣). وهذا لا يصح حديثًا عن النبي ﷺ (٤)، ولكن له معنى جيد.

والمعنى: أن الذنب الصغير إذا أدمن العبدُ عليه وأكثر منه، فإنه يُوجِد في القلب وحشة، وجُرأة على المعاصي، كالشاب الذي يتساهل بإطلاق النظر، ومحادثة النساء، ويقضي في ذلك الساعات الطوال، فلا يزال الأمر به حتى يُجرَّئه ويُغْرِيه ويغرس في قلبه حب الزنا، وكل شيء يمهِّد لما هو أشد منه، ما لم يكن المسلم يقظًا.

<sup>(</sup>۱) كما قال بلال بن سعد رَحَمُاتَقَد. ينظر: «الزهد» لابن المبارك (۷۱)، و «الزهد» لأحمد (سا۳۱-۳۱۲)، و «النهد» لأحمد (سا۳۱-۳۱۲)، و «المعرفة والتاريخ» (۲/۲۰۶)، و «السنن الكبرى» للنسائي (۱۱۸۵٤)، و «حلية الأولياء» (۵/۲۲۳)، و «شعب الإيمان» (۲۸۲، ۷۰۹، ۱۸۸۵).

وبنحوه عن أويس القَرْني رَحَمُاللَهُ. ينظر: «تاريخ دمشق» (٩/ ٤٤٨)، و«صفة الصفوة» (٢/ ٣١).

ورُوي مرفوعًا، ولا يصح. ينظر: •العلل المتناهية؛ (٢/ ٢٨٧ – ٢٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٢٨٠٨)، والرُّوياني (١٠٦٥)، والطبراني في «الأوسط» (٧٣٢٣)، والبيهقي في «الأوسط» (٧٣٢٣)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٦٨٨١)، والبغوي (٤٢٠٣) من حديث سهل بن سعد رَمَّ لِلثَّهُ عَنْهُ. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٣٨٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: •شرح أصول اعتقاد أهل السنة، للَّالَكائي (٦/ ١١١٠)، و•شعب الإيمان؛ (٦٨٨٢)، و•الهداية إلى بلوغ النهاية، (٢/ ١٣٠٤).

<sup>(</sup>٤) وقد روي مرفوعًا، ولا يصح. ينظر: «التوبة» لابن أبي الدنيا (١٧٣)، و«الترغيب في فضائل الأعمال» لابن شاهين (١٨٧)، و«مسند الشهاب القضاعي» (٨٥٣)، و«معجم ابن عساكر» (١٤٩)، و«تخريج أحاديث الكشاف» (٢٢٧/)، و«السلسلة الضعيفة» (٤٨١٠).

وكذلك في قوله: «لا كبيرة مع الاستغفار» ليس على إطلاقه؛ فقد جاء في أحاديث صحيحة كثيرة عن بعض الفضائل التي تكفِّر الذنوب؛ كحديث: «مَن حجَّ لله، فلم يَرْفُث، ولم يَفْسُق، رجعَ كيوم ولدتْهُ أُمُّه»(۱). وقوله ﷺ: «الصلاة المكتوبة إلى الصلاة التي بعدها، كفارة لما بينهما – قال – والجمعة إلى الجمعة، والشهر إلى الشهر – يعني: رمضانَ إلى رمضانَ – كفارة لما بينهما»(۲). إلى غير ذلك من الأحاديث.

وفي بعض الأحاديث ورد اشتراط «اجتناب الكبائر» لاستحقاق الوعد، كما في «صحيح مسلم» من حديث أبى هريرة رَجَالِتَهُ عَنه السابق (٣).

ومال بعض أهل العلم إلى أن العمل الصالح يُكفِّر بعض الكبائر، إذا توفَّرت الأسباب؛ كأن يكون عند العبد انكسار تام لله، وأن يأتي بالعمل على أكمل وجه في أسبابه ومقدِّماته وأحواله، ولا يخالطه شيء من الإعجاب أو الغرور أو الغفلة، فربما يكون هذا سببًا في توبة العبد إلى ربه، وإقلاعه عن الذنب، وتخفيف الذنب أو التكفير، وفضل الله تبارك وتعالى واسع.

وقد أشار إلى هذا المعنى ابن عبد البر وابن تيمية وابن رجب وغيرهم (١). وأما ﴿اللَّمَ﴾ فيشمل شيئين:

الأول: الذنوب الصغار المنصوص على تحريمها، ولذلك مثَّل له بعض العلماء بالقبلة والغمزة والضَّمَّة والنظرة، فهي داخلة في دائرة المحرَّم، ولكنها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٥٢١)، ومسلم (١٣٥٠) من حديث أبي هريرة رَعَلِيُّكَهَنَّد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٧١٢٩)، والحاكم (١/ ١١٩)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٣٣٤٨) من حديث أبي هريرة رَوَيُقِلِقَهُمُنا.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: "صحيح مسلم" (٢٣٣)، ولفظه: "الصلواتُ الخمسُ، والجمعةُ إلى الجمعة، ورمضانُ إلى رمضانُ مكفَّراتٌ ما بينهنَّ، إذا اجْتَنبَ الكبائرَ".

<sup>(</sup>٤) ينظر: «التمهيد» (٧/ ١٨)، و مجموع الفتاوى» (٧/ ٤٨٩)، و «الفروع وتصحيح الفروع» (١/ ٤٨٩)، و «الفقهية الكبرى» (١/ ٩٩)، و «الفواكه الدوانى» (٣٥/ ٢٠).

ليست من قَبِيل «الفواحش»، بل من قَبِيل المقدِّمات والممهِّدات التي قد تفضي إلى ما هو أشد منها(١٠).

وقد ورد في «الصحيحين» قصة الرجل الذي جاء إلى النبي ﷺ، وذكر أنه أصابَ من امرأة قبلةً، فأتى النبي ﷺ، فذكرَ ذلك له، فنزلت: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوْهَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلِفًا مِنَ اللَّهِ الْأَلِ أَنَّ الْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّعَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّكِرِينَ ﴾ الصَّلَوْة طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلِفًا مِنَ القوم: يا نبيَّ الله، هذا له خاصةً؟ قال: «بل للناس كافَّةً» (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ٦٣)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٧٤)، و «تفسير السمرقندي» (٦/ ٣٦٤)، و «تفسير القرطبي» (٥/ ١٣٦)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٦٠)، و «فتح القدير» (٥/ ١٣٦)، و المصادر السابقة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: "صحيح البخاري" (٥٢٦، ٤٦٨٧)، و"صحيح مسلم" (٢٧٦٣) من حديث ابن مسعود رَوْقِيَّهُ عَنْدُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٤٣٦)، ومسلم (١٢٣) من حديث حَكِيم بن حِزام رَعَالِقَهُمَنْهُ.

الثاني: المرور العابر (١)، ومنه تقول: أَلَمَّ بالمكان، أي: مرَّ عليه مرورًا سريعًا (٢)، وقال القائل (٣):

إنْ تَغْفِرِ اللَّهِمَّ تَغْفِرْ جَمَّا وأيُّ عَبَدٍ لَكَ لا أَلَمَّا فالمقصود هنا بـ ﴿اللَّمَ ﴾: إلمام سريع لم يتحوَّل عنده إلى عادة أو إدمان، بل كانت زلَّة قاهرة وسقطة عابرة أفاق بعدها وندم وتاب وأناب، وهذا شأن ذنوب المقرَّبين والسابقين، حتى ربما حمل أحدهم الذنب على الاستزادة من الصالحات وقهر النفس على الطاعات والقربات، وربما وقع المؤمن في الذنب؛ لكنه لا يقيم عليه، وإنما يُسرع النهوض والخلاص، ويستنجد بالله، ويتحرَّر من أسبابه.

﴿إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾: وما أحسن التعرف إليه سبحانه بأسمائه الحُسنى التي معظمها يدور على الرَّحْمة، فمن أسمائه: الرَّحْمن، الرَّحِيم، الغفور، التَّوَّاب.. وليس من أسمائه: الباطش، ولا المُعَذِّب، ولا شديد العقاب، فهذا على القول الراجح ليس من الأسماء الحسنى (٤)، وإنما أسماء الله الحسنى هي التي فيها الرَّحْمَة، والبِرُّ، واللَّطف بالعباد؛ ترغيبًا وتحبيبًا لهم ألَّا تغلبهم نفوسهم الأَمَّارة

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۳)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۱٤)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ۲۰۲)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٦٠)، و«فتح القدير» (٥/ ١٣٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تهذيب اللغة» (۲۰/ ۲۰۰)، و«لسان العرب» (۱۲/ ۶۹) «ل م م»، و«التحرير والتنوير» (۲۲/ ۱۲۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: (ديوان أُمَيَّة بن أبي الصَّلْت؛ (ص٥٨).

ونُسب إلى أبي خِراش الهُذَلي. ينظر: «الحماسة البصرية» (٢/ ٤٣١)، و«خزانة الأدب» (٧/ ١٩٠)، و«شرح أشعار الهذليين» (٣/ ١٣٤)، و«لسان العرب» (١٠٤/ ١٠٤) «ج م م».

ورُوي مرفوعًا. أخرجه الترمذي (٣٢٨٤)، والبزار (٤٩٥٩، ٤٩٦٠)، وأبو يُعلى (١٩٠)، والخرائطي في «اعتلال القلوب» (١٢٦)، والحاكم (١/ ٥٤)، (٢/ ٤٦٩)، والبيهقي (٣١٢/١٠)، وفي «شعب الإيمان» (٦٦٥٤)، والضياء (١١/ ١٩٥) (١٨٢) من حديث ابن عباس يَعَلِّفَهَنَهُا.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «مع الله» للمؤلِّف (ص١٥- ١٨)، وما سيأتي في «سورة الحشر»: ﴿ هُوَ اَللَّهُ اَلَذِی لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ اَلْمَاكُ اَلْقُدُّوسُ اَلسَّلَنُمُ اَلْمُؤْمِنُ الْمُهَيِّمِيثُ الْعَرْبِيرُ الْجَبَّالُ الْمُتَكِيِّرُ سُبْحَنَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾.

بالسوء، أو شياطينهم على الإصرار على الذنب، أو اليأس من التوب.

وهُو أَعْلَمُ بِكُرُ إِذْ أَنشَأَكُمُ مِنَ ٱلأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمّهَنِكُمْ ﴾: فهو أعلم بكم قبل أن تكونوا(١)، وهو أعلم بكم يوم أن كنتم ﴿ أَجِنّةٌ فِي بُطُونِ أُمّهَنِكُمْ ﴾، أو مواليد صغارًا، لا يوجد هوى في نفوسكم، ولا ميل ولا شهوة، ولكنها كانت كامنة لم تفعّل بعد، لأنكم خلقتم من الأرض، ففيكم ثقلة الطين وداعي الهوى ومركب الشهوة والميل والغريزة، ﴿ فَلَا تُزَكّرُ أَنفُسَكُمْ هُو أَعْلَرُبِمَنِ اتّقَحَ ﴾: فلا تقولوا عن أنفسكم ما يزكّيها من الادّعاء، وإنما عليكم التواضع لله سبحانه، وهذا خطاب للفرد ألّا يندفع في ادّعاء لا يتناسب مع حقيقته، أو يتظاهر بما ليس فيه؛ فيجمع بين المعصية الباطنة والكذب الظاهر؛ فإنه ربما أورث الذنب تواضعًا وازدراءً بين المعصية الباطنة والكذب الظاهر؛ فإنه ربما أورث الذنب تواضعًا وازدراءً بالنفس، وحمى صاحبه من الكِبْر أو الاغترار أو التعاظم، ما دام يعرف أن الذنب ذنب، وأنه عاص مستحق للعقاب، إلا أن يتجاوز الله عنه.

كما يدخل في هذا النهي أن تزكِّي قبيلة نفسها، أو عِرْق، أو شعب بمثل هذه الدعاوى العريضة، كما كان اليهود والنصارى يقولون: ﴿غَنْ أَبْنَكُوا اللَّهِ وَأَحِبَتُوهُۥ ﴾ [الماندة: ١٨]، ﴿ لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَنْرَىٰ ﴾ [البقرة: ١١١]، فتتحوَّل بذلك الديانة عصبيات قومية وعِرْقية وقَبَليَّة، وهو سبحانِه ﴿أَعْلَمُ بِمَنِ اَتَّقَىَ ﴾ (٢).

## \* ﴿ أَفَرَهَ بِّتَ ٱلَّذِي تَوَكَّ ١٠ ﴿ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا وَأَكْدَىٰ ١٠ ﴿ ﴾:

نزلت هذه الآيات في شأن رجل معيَّن، قيل: الوليد بن المغيرة (٣)، همَّ أن يُسلم، وقدَّم شيئًا من الخير، وكاد أن ينقاد للهُدى، ثم نكس على عقبه (٤)، فالله

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۷۰)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٠٢)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٦٤)، و «تفسير السعدي» (ص ٨٢١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۱٪)، و«تفسير البغوي» (۶/ ۳۱۲)، و«تفسير القرطبي» (۱۱۰/۱۷)، و«فتح القدير» (٥/ ١٣٦)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۱۲۵).

<sup>(</sup>٣) وقيل: نزلت في العاص بن وائل السَّهْمي، وقيل: في النَّضْر بن الحارث، وقيل: في أبي جهل.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٧١)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٠٢)، و«أسباب النزول» للواحدي (ص٩٩٣)، و«تفسير الرازي» (٢٩ / ٢٧٢)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ١١١)، و«فتح القدير» (٥/ ١٣٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧ / ١٢٧).

يُوبِّخه وأمثاله، على أنه أعرض بعد ما اقترب، ولم يغتنم الفرصة التي سنحت له (۱). ﴿ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا ﴾ من الخير، أو من التوجه والاستعداد (۲). ﴿ وَأَكَدُىٰ ﴾ أي: توقَف (۳)، والكُدْيَة هي: الصخرة، كأنه تحول إلى صخرة، لا تَبِضُّ بقطرة من الماء، أو واجه صخرة من ظلمة نفسه ومجاملتها لمن حولها وعزوفها عن الانتقال استمرارًا للحال! (٤).

## \* ﴿ أَعِندُهُ عِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَهُو يَرَى ١٠٠٠

وكأنه ممن قال: ﴿وَلَهِن رُّجِعْتُ إِلَى رَبِّ إِنَّ لِي عِندُهُ لَلْحُسْنَى ﴾ [نصلت: ٥٠]، وعزف عن الإيمان اغترارًا بهذا الظن الموهوم المبني على غير أساس من علم أو تقوى(٥٠).

﴿ أَمْ لَمْ يُنَتَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ۞ وَإِبْرَهِيـمَ ٱلَّذِى وَفَى ۞ ٱلَّا نَزِرُ وَازِرَهُ وَذَرَ الْحَمَانِ ۞ ﴾:

وهذا التعقيب يرجِّح أنه كان ممن يزعم أن له في الآخرة مردًّا حسنًا وعقبى صالحة!

و ﴿ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ كانت عشر ورقات، في كل صفحة نحو أربع آيات من جنس

<sup>(</sup>۱) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (٢٠٣/٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٠٥)، و«التحرير والتنوير» (٢٢/ ١٢٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير البغوي» (۱۳/۶»، و«زاد المسير» (۱۹۱/۶)، و«تفسير القرطبي»
 (۱۱۱)، و«البحر المحيط في التفسير» (۱۰/۳۲)، و«التفسير المظهري» (۹/۱۲۶)، و«التحرير والتنوير» (۲۸/۲۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٥٤)، و«غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٢٩)، و«الوجيز» للواحدي (ص٤٢)، و«تفسير القرطبي» (١١١/١٧)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣١٩)، و«روح المعانى» (١٤/ ١٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الصحاح» (٦/ ٢٤٧١) «ك د ى»، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣١٣)، و«تفسير القرطبي» (٤/ ٢١٣)، و«التصوير والتنوير» (٢٧/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٢٩)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٠٥)، و«زاد المسير» (٤/ ١٩١)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ١١٢)، و«فتح القدير» (٥/ ١٣٧).

آيات القرآن الكريم، فهي نحو أربعين آية (١)، وإنما ذكر موسى عَيْبَالسَّكُم؛ لأن صُحُفه أشهر (٢)، والتوراة معروفة، وفيها كثير من البيان والهُدى، وموسى من الرسل الذين لهم أمة قائمة، وصحفهم تشمل التوراة التي أثنى عليها الله تعالى بقوله: ﴿فِيهَا هُدَى وَنُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٤]، وتشمل الألواح التي فيها الوصايا العشر وغيرها.

وإنما بدأ بموسى ثم ثنَّى بإبراهيم لأجل هذا، والله أعلم، أو لأنه يريد أن يثني على إبراهيم البني على ذكره على أبراهيم البني على ذكره أخبارًا وثناءً بقوله: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الَّذِي وَفَى ﴾.

﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِى وَفَيْ ﴾: أي: أنجز ووفَّى بوعده (٣)، ومن ذلك: ذبحه لابنه: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلْذِى وَفَيْ ﴾: أيتُكُ ﴾ [الصافات: ١٠٢].

أما ماذا في "صحف إبراهيم وموسى" في هذا السياق؛ فهو: ﴿ أَلَانَزِرُ وَازِرَهُ وِزْرَ السياق؛ فهو: ﴿ أَلَانَزِرُ وَازِرَهُ وِزْرَ الْمَهَ الْمُرَىٰ ﴾، فلا يُؤخذ أحد بذنب غيره، وهذا الذي أعطى قليلًا وأَكْدَى، وظنَّ أن ثمة أحدًا سوف يفديه أو ينفعه، قد رَكَنَ إلى وَهْم لا أصل له في الشرائع كلها، فالله تعالى يخبره بأن هذا لا ينفعه، وهذا معنى قرآني عظيم، فيه غاية العدل، فلا يُؤخذ أحد بجَريرة غيره، ولا يُعيَّر القوم أو القبيلة بخطأ أحدهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٣٠).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير أبي السعود» (۸/۱٦۳)، و «روح المعاني» (۱٤/ ۲۰)، و «التحرير والتنوير»
 (۲۷/ ۱۳۰/)، و «التفسير المنير» (۲۷/ ۱۲٥).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٧٥)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٣١٣/٤)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣١٣)، و«تفسير أبي السعود» (٨/ ١٦٣).

#### وِزْرَأُخْرَىٰ ﴾.

## \* ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ١٠٠٠

فمسؤولية الإنسان تقتصر على فعله، وهذا من "صحف إبراهيم وموسى" (1)، وهو مقرَّرٌ في شريعتنا من حيث الجملة، وإن كان الله تعالى جعل في معنى "سعي الإنسان" سعي ولده، كما قال ﷺ: "إن أطيبَ ما أكلَ الرجلُ من كسبه، وإن ولدَهُ من كسبه» (٢). و (إذا ماتَ الإنسانُ انقطعَ عنه عملُهُ إِلّا من ثلاث: إِلّا من صدقة جارية، أو علم يُنتفعُ به، أو ولد صالح يدعُو له» (٣). والحج عن المتوفَّى، والصوم عنه، والصدقة عنه.. كل ذلك ثابت في السنة (١٤)، وبعض الأعمال الصالحة يصل ثوابها إن شاء الله، والدعاء للمؤمنين والمؤمنات، وهذا كله لا يتنافى مع الآية الكريمة، ولا حاجة إلى أن نقول: هذا شرع من قبلنا، وهو منسوخ؛ لأن الله تعالى ساقه لنا في سياق الاعتبار به (٥).

## \* ﴿ وَأَنَّ سَعْيَهُ، سَوْفَ يُرَىٰ ﴿ ﴾:

سوف يراه الله تعالى والمؤمنون والناس، ويُعرض يوم القيامة (٦).

## \* ﴿ ثُمَّ يُجْزَلُهُ ٱلْجَزَآءَ ٱلْأَوْفَ ١٠٠٠

إن خيرًا فخير، وإن شرًّا فشر، والجزاء الأوفى تقتضي استيعاب الجزاء

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۷۸)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (۲۰۳/٤)، و«تفسير البغوي» (۶/ ۳۱۶)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۱۱۶)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۱۳۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطيالسي (۱٦٨٥)، وأحمد (٢٤٠٣٢)، وأبو داود (٣٥٢٨)، والترمذي (١٣٥٨)، وابن ماجه (٢١٣٧)، والنسائي (٧/ ٢٤٠)، وابن حبان (٢٢٦٠)، والحاكم (٢/ ٤٦) من حديث عائشة رَمَّ اللَّهُ عَمَّاً. وينظر: «البدر المنير» (٨/ ٣٠٨)، و«التلخيص الحبير» (٤/ ١٦)، و«إرواء الغليل» (٢١٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٦٣١) من حديث أبي هريرة رَمَوْلِيُّهُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٤) ينظر: اصحيح البخاري، (١٣٨٨، ١٨٥٢، ١٩٥٣)، واصحيح مسلم، (١١٤٨،١٠٠٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٨٠)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧١٧٢)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢١/ ٢٩)، و«زاد المسير» (١٩ / ١٩٥)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ١١٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٨٠)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧١٧٢)، و«تفسير الرازي» (٢٩/ ٢٧٧)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ١١٥)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٦٥).

على الصالح وتمامه مع الفضل، والجزاء على الشيء مع العدل، وربما التسامح والعفو<sup>(۱)</sup>.

#### \* ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنتَهَىٰ ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنتَهَىٰ ﴿ ﴾:

أصح معاني الآية: أن الناس صائرون إلى الله عَرَّيَـَلَ، فهي من الآيات الدالة على البعث(٢).

وقيل: معناها: أن كل تفكير رشيد عاقل يوصل الإنسان إلى الإيمان بالله عَرَّبَتَلَ وعبوديته (٣).

### \* ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَضْمَكَ وَأَنَّكُ ١٠٠٠)

أي: خلق غريزة الضحك والبُكاء (٤)، وهذه من خصائص الإنسان، ينفرد بها دون عامة الحيوان، إلا ما ندر (٥).

وقولنا: الحمامة تنوح على كذا، فهو على سبيل المجاز، والله خلق لبكاء الإنسان أسبابه، ولضحكه أسبابه، وفي ذلك صناعة السعادة؛ ولهذا قدَّم «الضحك» على «البكاء»، وهذه مِنَّة على الناس؛ أن الحياة فيها كثير من الجماليات، وأسباب السعادة والسرور، والرضا وقرة العين، وحتى البكاء فيه معنى التنفيس والإحساس بمشاعر الآخرين، وربما بكى المرء بسبب طغيان السرور، كما قيل (٢):

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٣٤)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٢١٧٢)، و«روح البيان» (٩/ ٢٥٣)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۲)، و«تفسير السمعاني» (۱/۵۰)، و«تفسير البغوي»
 (٤/ ٢١٥)، و«تفسير القرطبي» (۱۱/ ۱۱۵)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٦٦)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٩ / ٢٧٨)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٢٠)، و«تفسير الخازن» (٤/ ٢١٤)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ١٤١)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣١٣)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٠٤)، و «غرائب التفسير وعجائب التأويل» (٧/ ٢٦٦)، و «تفسير أبي التأويل» (٧/ ٢٦٦)، و «تفسير أبي السعود» (٨/ ١٦٤)، و «التحرير والتنوير» (٧/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: "تفسير الماوردي" (٥/ ٤٠٤)، واتفسير القرطبي، (١١٧/١٧).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «ديوان صفى الدين الجلِّي» (ص٩٩).

طفح السرورُ عليَّ حتى إنه من عظم ما قد سرَّني أبكاني ومن جمالية الحياة أن نتعامل مع تغيرات الحياة بقدر من الرضا والإيجابية، والسعادة والتفاؤل، والأمل والإشراق، هذا معنى يجب أن نتدرَّب عليه، ومما يدرِّبنا عليه ذكر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ والتطهر والتوبة من الذنوب والمعاصي، دون أن يغلبنا معها يأس أو قنوط من رحمة الله، أو أمن من مكره سبحانه.

## \* ﴿ وَأَنَّهُ مُو أَمَاتَ وَأَخْيَا ١٠٠٠ \*

فالموت والحياة له سبحانه، وذلك وفق حكمة عليا يعلمها الله وقد يجهلها الناس، والموت عبور قنطرة إلى عالم آخر، فليس فناءً محضًّا ولا عدمًا ولا انقراضًا ﴿ وَهُو ٱلَّذِي يُحْيِء وَيُمِيثُ ﴾ (١) [المؤمنون: ٨٠].

## \* ﴿ وَأَنَّهُ مَلَقَ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنثَىٰ ١٠٠ مِن نَّطْفَةِ إِذَا تُمْنَىٰ ١٠٠٠ \*:

فهذا من حكمته سبحانه، وهي عامة في الإنسان والحيوان والطير، والأقرب أن المقصود هنا: الإنسان؛ لأنه قال بعدها: ﴿ مِن نَّطَفَةٍ إِذَا نَتَنَى ﴾، وهذا ما لا يكون للطيور، وبعض الحيوانات، فهذه النَّطْفَة من الماء الذي يُراق ويُمنى هو يتصل ببويضة المرأة، فيكون من ذلك خلق الإنسان(٢).

والمقصود: امتنانه سبحانه على الناس بخلق الزوجية، والاستمتاع بها، وعلاقة الحبِّ والمودة والشراكة التي هي شراكة في بناء البيت، والعمل، والاقتصاد، والمشورة والرأى، والفكر والثقافة، والحياة والوفاء.

وكثير من البيوت إنما تعاني ما تعاني بسبب الأنانية وتجاهل معاناة الطرف

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۸۱)، و«تفسير الماتريدي» (۹/ ٤٣٥)، و«التفسير البسيط» للواحدي (۲۱/ ۷۲)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ۲۰۷)، و«تفسير الرازي» (۲۹/ ۲۸۰)، و«تفسير القرطبي» (۱۱/ ۱۱۷).

<sup>(</sup>٢) وقيل: المقصود: آدم وحواء، وقيل: الذكر والأنثى من أولاد آدم، وقيل: الذكر والأنثى من كل حيوان. ينظر: «تفسير الطبري» (٨٢/٢٢)، و«تفسير السمعاني» (٥/٢٠٣)، و«تفسير البغوي» (٤/٣١٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/٢٠٧)، و«زاد المسير» (٤/١٩٤)، و«تفسير القرطبي» (١٩٤/١٥)، و«قتح القدير» (٥/١٤٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/١٤٠).

الآخر في هذه الشراكة، مما يوجب علينا أن نعيد النظر في طبيعة العلاقة القائمة بين الزوجين.

#### \* ﴿ وَأَنَّ عَلَيْهِ ٱلنَّشَّأَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴿ اللَّهُ ﴾:

فالله الذي خلقهم أول مرة قادر على أن يعيدهم للنشأة الأخرى يوم القيامة (١)، والذي قَدَرَ على أن يخلق الإنسان من عدم قادر أن يعيد خلقه يومَ القيامة، ﴿وَهُوَ اللَّذِي يَبْدُوُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهْوَنُ عَلَيْدٍ ﴾ [الروم: ٢٧].

وهذه جملة مناسبة لما قبلها؛ حيث جاءت تعقيبًا على الخلق الأول لتذكّر بالخلق الآخر يوم القيامة (٢).

#### \* ﴿ وَأَنَّهُ مُواَغَنَّىٰ وَأَقَّنَّىٰ ١

﴿أَغْنَى ﴾: أعطى الناس الغِنَى والمال(٣)، ﴿وَأَقْنَى ﴾: أعطاهم القُنْيَة التي يقتنونها، ف «أَقْنَى » وليست مقابلها، كما في قوله: ﴿أَضْحَكَ وَأَبَكَى ﴾ و ﴿أَمَاتَ وَأَحْيَا ﴾، فأعطاهم الغنى، وأعطاهم الأشياء التي يقتنونها(٤)، أو أعطاهم الرضا بهذا الغنى، على التفسير الآخر(٥).

## \* ﴿ وَأَنَّهُ مُوَرَّبُ ٱلشِّعْرَىٰ ١٠٠٠)

هذا كلام مستأنف جديد، فالواو للاستئناف؛ لأن عبادة الشَّعْرَى لم تكن موجودة في عهد إبراهيم وموسى، وإنما وُجدت في العرب بعد ذلك، وهذا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۸۲)، و «تفسير السمرقندي» (۳، ۳۱۳)، و «تفسير القرطبي» (۱۱۸ / ۱۷). و «تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۷)، و «تفسير القاسمي» (۹/ ۸۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٨٢)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٠٥)، و«الوجيز» للواحدي (ص٣٤٣)، و«تفسير القرطبي» (١١٨/١١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «العين» (٢/ ٢١٨)، و«الصحاح» (٦/ ٢٤٦٧ - ٢٤٦٨)، و«مختار الصحاح» (ص٢٦١)، و«لسان العرب» (٢٠٢ /١٥٠) «ق ن ي».

<sup>(</sup>٥) ينظر: «التفسير البسيط» للواحدي (٢١/ ٧٤)، و «زاد المسير» (٤/ ١٩٤)، و «فتح القدير» (٥/ ١٤٠)، والمصادر السابقة.

عطف في نهاية السورة إلى بدايتها، حيث أقسم بـ«النَّجْمَ إذا هَوَى»؛ لينكر على عابديها، فعاد ليذكِّر بالمعنى الأول(١).

#### \* ﴿ وَأَنَّهُ مُ أَهْلُكَ عَادًا ٱلْأُولَى ١٠٠٠ \*

و «عاد» واحدة، ولكن سماها: ﴿ الْأُولَى ﴾؛ لأنها قديمة، ولأنها القبيلة العربية المشهورة، ولأنها ذات عظمة وقوة (٢)، كما حكى تعالى عنهم: ﴿ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُ مِنَّا فَوَهُ \* [نصلت: ١٥]، وهم متقدِّمون؛ كانوا بعد قوم نوح.

- \* ﴿ وَثَمُودًا فَمَا أَبْقَىٰ ١ ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَىٰ ١ ﴿ ﴾:
  - ﴿ أَظْلُمَ وَأَطْنَىٰ ﴾ أي: أكثر ظلمًا، وأكثر طغيانًا (٣).
    - \* ﴿ وَالْمُؤْنَفِكَةَ أَهْوَىٰ ١٠٠ فَغَشَنَهُا مَا غَشَّىٰ ١٠٠ ﴾:

تلحظ هنا تسارع السياق، وكأنك أمام مشاهد سريعة متلاحقة في آية واحدة، تختصر السورة قصة كاملة مفصَّلة في موضع آخر.

﴿ وَالْمُؤْنَفِكَةَ ﴾: قوم لُوط عَلَىهَالسَّلَام، وقراهم تسمَّى: «المُؤْتَفِكات»، أي: المنقلبات (٤٠)؛ لأنهم غيَّروا الفطرة، فعُوقبوا بقلب قراهم وتدميرها، ثم رماهم الله تعالى بـ ﴿ حِجَارَةٌ مِن سِجِيلِ مَنضُودٍ ﴾ [هود: ٨٢].

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۹/۲۹)، و«تفسير القرطبي» (۱۱۹/۱۷)، و«تفسير البيضاوي» (۱۱۹/۱۷)، و«تفسير البيضاوي» (۱۲۲/۵)، و«تفسير ابن جزي» (۲۱/۲۳)، و«التفسير المظهري» (۱۳۲/۹)، و«روح المعاني» (۱۲۶)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/۱۷).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۸۸)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٠٨)، و«تفسير الرازي» (٢٣/ ٢٠٨)، و«تفسير الرازي» (٢٦/ ٢٠١)، و«روح المحيط في التفسير» (٢٦/ ٢٠)، و«روح المعانى» (١٩/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «إعراب القرآن» للنحاس (٤/ ١٨٩)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٦٧)، و«تفسير السمعاني» (٣/ ٣٦٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٠٩)، و«تفسير الرازي» (٢٩/ ٢٨٣ - ٢٨٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٦٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٦٧)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٣٧)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٦٧)، و«تفسير البغوي» (١٤١/٥)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٦٧)، و«فتح القدير» (٥/ ١٤١)، وما سيأتي في «سورة الحاقة»: ﴿وَبَآءَ يُرْعَرُنُ وَمَن قَبْلُهُ وَٱلْمُؤَتَّفِكَتُ بِٱلْخَاطِئَةِ ۗ﴾.

﴿ فَغَشَنْهَا مَاغَشَىٰ﴾ أي: من تلك الحجارة (١١)، وهي قُرى سَدُوم (٢)، ويمر الحديث عن بعض أخبارها وتفصيلها في مواضع مختلفة من التفسير.

\* ثم يأتي السؤال العظيم المزلزِل: ﴿ فَإِلَيْ اللَّهِ رَبِّكِ نَتَمَارَىٰ ١٠٠٠ \*

وقد يكون هذا خطابًا للنبي ﷺ، فيكون المعنى: أيُّ آلاء ربك أعظم عندك؟ فكلها آلاء حسنة عظيمة، وهم يريدون أن تتمارَى فيها، فبأيٍّ هذه الآلاء تتمارَى أو تشك؟ (٣)، هذا ما لا مجال فيه.

أو يكون خطابًا للناس كلهم، ولكل مَن يصلح له الخطاب: أن هذه الآلاء العظيمة التي تراها؛ بأيّها تكذّب أو تشك أو تجادل؟(١٤).

## \* ﴿ هَٰذَا نَذِيرٌ مِنَ ٱلنُّذُرِ ٱلْأُولَىٰ ١٠٠٠

أي: هذا القرآن من جنس ﴿النُّذُرِ ٱلْأُولَىٰ ﴾، والنبيُّ ﷺ ﴿رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾(٥) [آل عمران: ١٤٤].

#### \* ﴿ أَزِفَتِ ٱلْأَزِفَةُ ﴿ ﴾:

أي: حقّت الحاقة، ووقعت الواقعة، وأزف: اقترب(٢)، و﴿ٱلْأَزِفَةُ﴾: الساعة،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۹۰)، و«تفسير الماتريدي» (۹/ ۲۳۷)، و«تفسير البغوي» (۱۵/ ۳۵)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۵)، و«فتح القدير» (۵/ ۱۵۱)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۵۰).

<sup>(</sup>۲) سدوم: قرية من قرى قوم لوط عَنِهَالنَكِم، حيث كانت أكبر القرى، وهي بين الحجاز والشام، كانت أحسن بلاد الله وأكثرها مياهًا وأشجارًا وحبوبًا وثمارًا، والآن عبرة للناظرين؛ بعد أن أهلكها الله عز وجل؛ حيث كان أهلها يعملون الخبائث، كما ذكر ذلك في كتابه. ينظر: "آثار البلاد وأخبار العباد" (ص٢٠٢)، و"الروض المعطار في خبر الأقطار" (ص٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٢٩)، و «تفسير الرازي» (٢٩/ ٢٨٥)، و «تفسير البيضاوي» (٥/ ١٦٢)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٦٨)، و «فتح القدير» (٥/ ١٤١)، و «التحرير والتنوير» (٧٧/ ١٥٦).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٩٢)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٦٧)، و«تفسير الماوردي»
 (٥/ ٢٠٦)، و«زاد المسير» (٤/ ١٩٤)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٢١)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٢٠٦)، و «الكشاف» (٤/ ٢٦٩)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٠٩)، و «التحرير والتنوير» (٧٧/ ١٥٧). و «تفسير القرطبي» (١٢٧/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «مقاييس اللغة» (١/ ٩٤)، و «المفردات في غريب القرآن» (ص٥٥)، و «لسان العرب» (٩٤) و (السان العرب» (٩/ ٤) و أز ف».

فهي بمعنى السورة التالية لها: ﴿ أَفْتَرَبِّ ٱلسَّاعَةُ ﴾ (١).

\* ﴿ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ ٱللَّهِ كَاشِفَةٌ ﴿ ١٠٠٠ \*

لا يكشفها أحد إلا الله عَزَّفَجَلَ (٢).

\* ﴿ أَفِينَ هَلَذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ١٠ وَنَضْحَكُونَ وَلَا نَبْكُونَ ١٠ وَأَنتُمْ سَيهِدُونَ ١٠ ﴾:

﴿ أَفِنَ هَٰذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾ يا معشر قريش المكذّبين؟ (٣)، ﴿ وَيَضْحَكُونَ وَلَا نَبْكُونَ وَالطّحك، عَافلون لاهون مشغولون بالطَّرب واللَّعب والضحك، بينما الأمر جدٌّ، وفيه كرب وأهو ال(٤).

\* وهنا بلغ التأثير نهايته، وجاء الختم الرَّبَّاني العظيم: ﴿ فَٱسْجُدُوا سِّهِ وَاعْبُدُوا اللهِ
 \*

وهذا موضع سجود عند طائفة من أهل العلم، خلافًا للإمام مالك<sup>(ه)</sup>. وقد قرأ النبيُّ ﷺ هذه السورة مرةً، ولم يسجد<sup>(١)</sup>، وقرأها في مكة وسجد،

(۱) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٢٩)، و «تفسير مقاتل» (٤/ ١٦٨)، و «تفسير الطبري» (٢٢/ ٩٥)، و «تفسير أبي السعود» (٨/ ١٦٦)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٨٧)، و «تفسير القرطبي» (١٢٢/١٧)، و «تفسير أبي السعود» (٨/ ١٦٦)، و «فتح القدير» (٥/ ١٤٢).

(۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٦٨)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٠٥)، و«زاد المسير» (٤/ ١٩٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٦٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٥٩).

(٣) ينظر: (تفسير الطبري) (٢٢/ ٩٦)، والمصادر السابقة والآتية.

(3) ينظر: "تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٥٦)، و"تفسير الطبري» (٢٢/ ٩٦)، و"تفسير الثعلبي» (١٢/ ١٢٣)، و"تفسير القاسمي» (١٥٧/٩)، و"تفسير القاسمي» (١٤/ ١٢٣)، و"تفسير القاسمي» (١٤/ ١٢٣).

(٥) ينظر: "تفسير السمعاني" (٥/ ٣٠٥)، و"تفسير القرطبي" (١٢٤ /١٢)، و"التحرير والتنوير" (٢٧/ ١٢٤).

وينظر أيضًا: «الهداية في شرح البداية» (١/ ٧٨)، و«الاختيار لتعليل المختار» (١/ ٧٥)، و«التاج والإكليل» (٢/ ٣٦١)، و«المجموع» (٤/ ٥٩- ٦٠)، و«مغني المحتاج» (١/ ٤٤١- ٤٤٢)، و«المغني» (١/ ٤٤١).

(٦) كما في صحيح البخاري (١٠٧٢)، و «صحيح مسلم» (٥٧٧) من حديث زيد بن ثابت رَحَلِلْهُ عَنْهُ.

وسجد معه المسلمون والمشركون والجنُّ والإنسُ(١).

والعجيب أن يسجد المشركون، وقد أخذتهم روعة السورة ووهلتها وقوَّتها وسرعتها وتأثيرها وحصارها لهم بالسؤالات المتتابعة التي تهزُّهم من أعماقهم، وتكشف الغفلة عنهم، فأفاقوا قليلًا على وقعها وصداها وسجدوا دون تأمُّل، ثم عادوا إلى ما كانوا عليه من الكفر والعناد.

 $\circ \circ \circ$ 

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٠٧١، ٤٨٦٢) من حديث ابن عباس يَعْلَلْهَمَنْهَا، وتقدم أول السورة.



#### \* تسمية السورة:

تُسمَّى: «سورة القمر»؛ لذكره في صدرها، وهو الاسم الغالب في المصاحف، وكتب التفسير، والحديث(١).

ومن أسمائها: «سورة ﴿أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَـمَرُ ﴾»، وتختصر إلى: «سورة ﴿أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾»، و(سورة ﴿أَقْتَرَبَتِ ﴾)(٢).

وقد جاء هذا في حديث أبي واقد اللَّيْثِي رَعَالِقَهَنهُ، أَن النبيَّ ﷺ كَان يقرأُ بـ ﴿ قَلَ وَالْفَرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ (١٠) ﴿ وَ﴿ اَفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْفَكُرُ (١٠) ﴿ فَي الفطر والأضحى(١٠).

\* عدد آياتها: خمس وخمسون آية باتفاق علماء العدُّ(؛).

**\* وهي مكية** عند الجمهور (٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٦٩)، و«جامع الترمذي» (٥/ ٣٩٧)، و«السنن الكبرى» للنسائي (١/ ٣٩٧)، و«تفسير الطبري» (٢٠/ ٢٠٠)، و«تفسير البغوي» (٢٠/ ٣٢٠)، و«تفسير القرطبي» (٢١/ ١٦٥)، و«روح المعانى» (٢٤/ ٧٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٦٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٣٣)، واتفسير عبد الرزاق؛ (٣/ ٢٥٧)، واصحيح البخاري؛ (٦/ ١٤٤)، واتفسير ابن أبي زمنين؛ (٤/ ٣١٥)، وافتح القدير؛ (٥/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٨٩١)، وتقدم في السورة ﴿ قَ ﴾ ١.

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «البيان في عد آي القرآن» (ص٢٣٦)، و«ذرْج الدُّرر في تفسير الآي والسور»
 (٤/ ١٥٨١)، و«فنون الأفنان في عيون علوم القرآن» (ص٣١٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٠٨)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢١١)، و«تفسير القرطبي» (١٤/ ١٢٥)، و«تفسير القرطبي» (١٤/ ٢٧٠)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٣٦)، و«فتح القدير» (٥/ ١٤٤)، و«روح المعاني» (١٤/ ٣٧٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٦٥).

وذكر بعضهم أن فيها آية مدنية، وهي قوله تعالى: ﴿ سَيُهْزَمُ ٱلْجَمَعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ الدُّبُرَ ﴾ (١)، وأنها كانت في مناسبة غزوة بدر.

والصحيح أن النبي عَلَيْ استشهد بهذه الآية في غزوة بدر، وإلا فالسورة كلها مكية، نزلت قبل الهجرة بخمس سنوات، وقد صحَّ عن عائشة وَمَوَالِفَهَ أَنها قالت: «لقد أُنزلَ على محمد عَلَيْ بمكة، وإني لجاريةٌ ألعبُ: ﴿ بَلِ السّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ اللّهَ ﴾ (٢).

وحادثة انشقاق القمر كانت عند المحقِّقين من أهل العلم قبل الهجرة بنحو خمس سنوات (٣).

#### \* ﴿ أَفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴿ ١٠ ﴾:

اقتراب الساعة: دُنوُها، فهو اقتراب زمني (٤)، وقد جاء هذا مسجَّلًا في القرآن في مواضع، كما في قوله تعالى: ﴿ أَقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْ لَةِ مُعْرِضُونَ ﴾ [الأنبياء: ١]، وقوله سبحانه: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴾ [الأحزاب: ٦٣]، وقول النبي ﷺ: «بُعثتُ أنا والساعةُ كهاتين». وقرن بين السبَّابة والوسطى (٥). وفي لفظ: «إن كادتْ لتسبقُنى» (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير السمعاني» (٣٠٦/٥)، و«زاد المسير» (١٩٦/٤)، و«الإتقان» (١/ ٦٥)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٨٧٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «فتح الباري» (٦/ ٦٣٢)، و«المواهب اللدنية» (٢/ ٢٥٤)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (١٣/ ٢٨٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: "تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٠٣)، و "تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٦٩)، و "تفسير الماوردي» (٥/ ٢٠٨)، و "تفسير السمعاني» (٥/ ٣٠٩)، و "زاد المسير» (٤/ ١٩٧)، و "تفسير السمعاني» (٥/ ٣٠٠)،

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٥٠٤)، ومسلم (٢٩٥١) من حديث أنس رَعَاللَّهُ عَنْهُ.

وأخرجه البخاري (٥٣٠٦، ٥٣٠١)، ومسلم (٢٩٥٠) من حديث سهل بن سعد رَجَالِلَهُ عَنْهَا.

وأخرجه البخاري (٦٥٠٥) من حديث أبي هريرة رَعَلَيْقُهَنَدُ.

وأخرجه مسلم (٨٦٧) من حديث جابر بن عبد الله سَعَلَيْهُمَاهُا.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد (٢٢٩٤٧) من حديث بُريدة بن الحُصيب رَعَالِللهُ عَند.

وثُمَّ قربٌ عام من حيث إن كل وقت يمضي يقرِّب الساعة، والنبيُّ عَلَيْهِ آخر الأنبياء والمرسلين؛ وكانت بعثته من علامات الساعة الدالة على قربها، وقد الله الشيوطيُّ رسالة سماها: «الكشف في مجاوزة هذه الأمة الألف»، وساق فيها أحاديث وروايات تدل على أن هذه الأمة قد تتجاوز ألف سنة، وهذا صار تاريخًا ماثلًا، والشيوطي حين كتب كان قريبًا تاريخيًا من الألف، حيث توفي سنة تاريخيًا من الألف، حيث توفي سنة بيمًا من المرابعة عنه المرابعة عنه المرابعة عنه المرابعة عنه المرابعة عنه المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة عنه المرابعة ا

إن موضوع "نهاية العالم"، وتحديد ميقات ﴿السّاعَةُ ﴾ من الموضوعات التي تشغل بال كثيرين، وقد ينسجون حولها الأساطير والروايات، وكل شعوب العالم تتحدَّث عن موقعة "هرمجدون"، وهي المعركة بين الحقِّ والباطل، وهذا معتقد عند النصارى واليهود، والمسلمون يؤمنون أن للساعة أشراطًا وعلامات، ولكن هذا لا ينبغي أن يكون أداة لترويج القصص الخيالية ونسج الحكايات الوهمية، ولا أن يكون سببًا في عزوف الناس عن مصالحهم وتحقيق مقاصدهم؛ فإن النبيَّ يقول: "إن قامت الساعة، وبيد أحدكم فَسِيلةٌ (١)، فإن استطاع أن لا يقومَ حتى ولو يغرسها فليفعلُ "(٢). فالشرع يؤكِّد أهمية العمل والانغماس فيه والدأب، حتى ولو قامت الساعة، وحفز الناس على العمل الصالح ومصالح الحياة الدنيا التي لا يقوم معاشهم إلا بها (٢).

أما انشقاق القمر: فقد ورد عن الحسن البصري وعطاء أن المراد بالانشقاق في الآية: انشقاق القمر يوم القيامة، ونسبه بعض المفسرين إلى الجمهور(١٠).

<sup>(</sup>١) أي: نخلة صغيرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطيالسي (٢١٨١)، وأحمد (١٢٩٨١)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٤٧٩)، والضياء (٢ / ٢٦٢ - ٢٦٤) (٢٧١ - ٢٧١٥) من حديث أنس رَحَالِشَهَنَدُ. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٩).

 <sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في "سورة القيامة": ﴿يَشَئُلُأَيّانَ يَوْمُ ٱلْقِينَـةِ ﴿ كَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٦٩)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٠٩)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٠٧)، و «زاد المسير» (٤/ ١٩٧)، و «تفسير القرطبي» (١٢٦ /١٧)، و «فتح القدير» (٥/ ١٤٥)، و «فتح البيان في مقاصد القرآن» (١٣٨ /٢٨٧)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٦٨).

والأقرب أن هذا قول لبعض الأئمة، وأما الجمهور فذهبوا إلى أن المقصود حادثة وقعت في مكة قبل الهجرة، حيث طلب المشركون- كعادتهم- من النبي على آية أن القمر سوف ينشق، وأخبرهم النبي على أن القمر سوف ينشق، ونظر الناسُ إليه فيما يشبه الخسوف، فرأوه فِلْقتين (١١)، وقال النبي على للصحابة: «اشهدوا». كما في حديث ابن مسعود رَحَالَيْهَانَهُ، وهو في الصحيح (٢).

وجاء هذا المعنى عن جمع من الصحابة، كابن عباس، وابن مسعود، وحُذيفة ابن اليمان، وابن عمر، وأنس، وغيرهم سَعَلِيَهَ عَلَا<sup>(٢)</sup>.

وادَّعي بعضهم أن الخبر متواتر، والصحيح أنه مشهور وليس بمتواتر (١٠).

وقد تردَّد البعض في صحة الرواية؛ بأن الانشقاق لو كان وقع فعلَّا لذكره الفلكيون والمؤرِّخون من غير المسلمين والعرب، ويبعد أن يقع هذا ثم لا يستفيض خبره في أرجاء الأرض.

فيقال جوابًا لذلك: إن القمر في تلك الساعة قد يكون لآخرين مختفيًا غائبًا، أو يكون حدوث ذلك لبلد آخر في آخرِ الليل والناس نيام، أو تكون لحظة الانشقاق قصيرة، كما يحتمل أن يقدِّر الله الانشقاق بطريقة لا يتأثر بها جِرْم القمر، ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللهِ بِعَزِيزٍ ﴾.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۰۳/۲۲)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (۶/ ۲۰۷)، و«دَرْج الدُّرر في تفسير الآي والسور» (٤/ ١٥٨١– ١٥٨٢)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢١١)، و«تفسير القرطبي» (١٢/ ١٢٥– ١٢٦)، و«روح المعاني» (١٤/ ٤٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٨٦٩)، ومسلم (٢٨٠٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المسند الطيالسي، (٢٠٠٣)، والمصنف عبد الرزاق، (٢٨٥)، والمصنف ابن أبي شيبة، (٣٤٧٩)، والمصنف ابن أبي شيبة، (٣٤٧٩)، والمحيح البخاري، (٣٨٧٠، ٣٨٧٠)، والصحيح مسلم، (٣٤٧٩، ٢٨٦٠)، والمحاري، (٢٩٦)، والصحيح مسلم، (٢٨٠٣، ٢٨٠٢)، والمستدرك، (٣٢٨٩)، والمستدرك، (٣٢٨٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الشفا» (١/ ٢٥٥)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٢)، و«المواهب اللدنية» (٢/ ٢٥٤)، و«المواهب اللدنية» (٢/ ٢٥٤)، و«البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/ ٢٢٣)، و«روح البيان» (٩/ ٢٦٣)، و«روح المعاني» (٤/ ٤٧)، و«نظم المتناثر» (ص ٢١١)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٧ – ١٦٨).

لقد اختار الله سبحانه أن يكون محمدًا على خاتم الأنبياء والمرسلين، وأن يمهل الناس ولو كذَّبوا، حيث موعدهم يوم القيامة، كما قال: ﴿بَل لَهُم مَّوَعِدُ لَن يَعِدُواْ مِن دُونِهِ مَوَيِلًا ﴾ [الكهف: ٥٨]، أما الأمم السابقة فكانت تُؤخذ عادة بما يُسمَّى: عذاب الاستئصال، فإذا لم يؤمنوا نزلت عليهم العقوبة، واستأصل الله تعالى شأفتهم وأبادهم وانتهوا، أما هذه الأمة فإن الله تعالى يمدُّ لهم بحيث لا يهلكهم بسَنة بعامة (١) حتى يأتي أمر الله.

## \* ﴿ وَإِن يَكُواْ ءَايَةُ يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ١٠٠٠

فإذا رأى هؤلاء المشركون آيةً من آيات الله تعالى، فإنهم يُعرضون عن تدبرها، ويكتفون بنسبتها إلى السِّحْر، كما قالوا عن القرآن ذاته - وهو أعظم الآيات -: ﴿إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّا يَعْرُ وُنْرُ ﴾ [المدثر: ٢٤].

ومعنى ﴿مُسْتَمِرٌ ﴾: دائم (٢)، فكأنهم يقولون إن هذا الرجل يأتينا بألوان وأنماط من السِّحْر متغيِّرة، فالسِّحْر مستمر وإن تغيرت مظاهره.

\* ﴿ وَكَذَّبُواْ وَانَّبَعُواْ أَهْوَآ هُمْ وَكُلُّ أَمْرٍ مُّسْتَقِرٌّ ١٠٠٠

فهم يكذِّبون بالرسل، ويكذِّبون بالآيات، ويُتَّبعون أهواءهم: ﴿إِن يَنَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُكُ ﴾ [النجم: ٢٣].

وأما قوله: ﴿وَكُلُ أَمْرِ مُسْتَقِرٌ ﴾: فهو يجري مجرى الحكمة، فلكل أَمْرٍ قرار ونهاية ينتهي إليها، فالحقُّ نهايته البقاء والتمكين، والباطل نهايته الزوال والبَوَار، كما قال سبحانه: ﴿فَأَمَّا الزَّيْدُ فَيَذْهَبُ جُفَاتًا وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمَكُثُ فِ الْبَوَار، كما قال سبحانه: ﴿لِكُلِّ نَبَلٍ مُسْتَقَرٌ ﴾ [الانعام: ٢٧]، فكل نبأ من الأنباء أو خبر من الأخبار له مستقر ونهاية يتَضح بعدها(٣)، فالآية تقرِّر السُّنَّة الإلهية في

<sup>(</sup>١) وقد دعا النبيُّ ﷺ ربَّه عَنْهَمَلُ أن لا يهلك أمته بسَنَة عامة، فاستجاب الله له ذلك. ينظر: (صحيح مسلم) (٢٨٨٩).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/٥٥)، و«الكشاف» (٤٣١/٤)، و«تفسير الرازي»
 (۲۹۰/۲۹)، و«تفسير القرطبي» (۱۲۷/۱۷)، و«البحر المحيط في التفسير» (٣٣/١٠).

<sup>(</sup>۳) ينظر: «تفسير الطبري» (۹/ ۳۱۱)، و«تفسير الثعلبي» (۱۵٦/٤)، و«تفسير البغوي» (۲/ ۱۵۳)، و«روح البيان» (۹/ ۲۹۸)، و«تفسير القاسمي» (۶/ ۳۹۲).

الصراع بين الحق والباطل، وهذا تنبيه للناس ألّا يغترُّوا بالظواهر، ولا يستعجلوا: ﴿ مَأْوُرِيكُمْ ءَايَنِي فَلا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ [الانبياء: ٣٧]؛ فإن من طبيعة البشر الاستعجال، وهم بحكم جِبِلَّتهم يرون باطلًا ينتشر، فيدعون الله تعالى أن يزيله، ويرون حقًا يُضَطهد، فيدعون الله تعالى أن ينصره، وهم متعبِّدون بهذا الإحساس وبهذه الروح وبهذا الدعاء، ولكنه سبحانه يريد مع هذا الدعاء الذي تُعبِّدوابه، ومع فعل الأسباب المادية الممكنة، أن تتشبَّع نفوسهم بالحكمة الإلهية والاختيار الرباني والتوقيت الحكيم: ﴿ وَمَانَوْجَرُمُهُ إِلّا لِأَجَلِ مَعَدُودٍ ﴾ [هود: ١٠٤].

## \* ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِنَ ٱلْأَنْبَآءِمَا فِيهِ مُزْدَجَرُ ۗ ۞ ﴾:

الأنباء جمع: نبأ، وغالب ما يُطلق في القرآن الكريم على الخبر العظيم (١)، كقوله: ﴿ وَجِنْتُكَ مِن سَيَإٍ بِنَبَا يَقِينٍ ﴾ [النمل: ٢٢]، وكقوله: ﴿ وَدَ نَبَانًا اللّه مِن النّبارِكُم ﴾ [التوبة: ٩٤]، فهو خبر له أهمية وتتوافر الدَّواعي على نقله، وهؤلاء الناس جاءهم من الأنباء المذكورة في السورة وغيرها، ومنها إهلاك الأمم السابقة، ما هو كافي للزجر أن تزدجر قلوبهم عن الباطل وتتعظ وتتعامل بصدق مع الوعيد والوعد والأخبار والنبوة (٢).

## \* ﴿حِكَمَةُ بَلِغَةٌ فَمَا تُغَنِ ٱلنَّذُرُ ﴿ ﴾:

والحكمة هي: البصيرة التي تضع الشيء في موضعه، وهي المعنى العظيم في عبارة موجزة مُحْكَمة (٢).

وهي هنا بالغة منتهاها في جودتها وإتقانها وضبطها، والمقصود: حكمته

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۹/ ۲۹۱)، و«اللباب في علوم الكتاب» (۱۸/ ٢٣٣)، و«السراج المنير» للخطيب الشربيني (۲/ ۱۲۳)، و«التحرير والتنوير» (۱/ ۲۱۲).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۱۰)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۷۰)، و«تفسير البغوي»
 (۲۲ /۲۲)، و«تفسير القرطبي» (۱۲۸/۱۷)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ٤٧٥)، و«التحرير والتنوير»
 (۷۲ /۷۷).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٢/ ٢٦٢)، و«تفسير الثعلبي» (١/ ٢٧٧)، و«تفسير الرازي»
 (٦/ ١١٥)، و«التحرير والتنوير» (٣/ ٦٣).

سبحانه، فمن أسمائه: الحَكِيم؛ ولهذه الآية معنيين:

الأول: حكمته تعالى في تصريف الأمور، وخلق الإنسان بنفسية وعقلية وطبيعة قابلة للهُدى والضلال والخير والشر: ﴿ وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾ [البلد: ١٠]، وحكمته في إرسال الرسل، وحكمته في منح الناس مشيئة بأن يصدِّقوا أو يكذِّبوا: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن تَبِكُمْ أَنَّ فَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر ۚ ﴾ [الكهف: ٢٩]، وحكمته في إنزال العذاب بالأمم السابقة، وفي إمهال آخرين (١).

ومنها: الحكمة في صنعه، الحكمة في خَلْقه، وكل ما يحدث في الكون له حكمة وإن كان الناس يغفلون عنها لا سيما في المجريات التي يعيشونها أو يشاهدونها، فنحن نسمع من الأنباء ما فيه مزدجر؛ من حوادث وفواجع وزلازل، وبراكين، وفياضانات.. إلخ، ولكن كثير من الناس يكتفون بالامْتِعاض دون الاتّعاظ.

والناس يغفلون عن الحكمة في حوادث الكون، ولكل شيء ﴿حِكَمَةُ الْهُونُ وَلَكُلُ شَيء ﴿حِكَمَةُ اللَّهُ ال

إن الإيمان بالحكمة يمنح المسلم عصمةً من اليأس والقنوط والكفر؛ لأن من الناس مَن قد يرتد بسبب ما يراه من تسلط الأعداء على الأمة أو تسلط الظالمين وكثرة الفساد وانتشار التخلف في مجتمعات المسلمين، وقد يدفعه هذا إلى الشك في الدين أو كرهه لأهله.

وهذه الحكمة يمكن أن نسميها: الحكمة الكونية، أو: القدرية، ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَـلَةِ مُّبَدَرِكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ ﴾ [الدخان: ٣- ٤].

الثاني: حكمته سُنِحَانَهُ وَتَعَالَ فيما يرسله إلى عباده في القرآن؛ ولذلك عقّب بقوله: ﴿فَمَا تُغَيِّنِ ٱلنَّذُرُ ﴾ (٢). ولذا سَمَّى القرآن: حكيمًا؛ لأنه مبني على الحكمة في الأوامر

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۹/ ۲۹۱)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۷۵)، و«تفسير القاسمي»
 (۹/ ۹۰).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (۲۰۸/٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/٨٠٤)، و«تفسير القرطبي» (١٢٨/١٧)، و«تفسير الخازن» (٤/ ٢١٨).

والنواهي والأحكام والأخبار والسياق والترتيب والوصل والفصل.. والشريعة كلها حكمة منزَّهة عن العبث، ويدرك المتأمِّل من أسرار التشريع والبيان بقدر سعة علمه وقوة نظره وطول وقوفه عند الأسرار الربانية المذهلة.

وقوله: ﴿فَمَا تُغْنِ ٱلنَّذُرُ ﴾ يحتمل أن تكون «ما» نافية، والتقدير: فلا تغني عنهم النذر، كما قال سبحانه: ﴿وَمَا تُغْنِي ٱلْأَيْنَةُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١]، فهؤ لاء طبعوا على الكفر والإعراض، فلا تنفعهم النذر(١).

ويجوز أن تكون «ما» هنا استفهامية، وفيها معنى الإنكار، ويكون المعنى: أيُّ شيء تغني النذر عن هؤلاء القوم؟ ماذا تغني النذر(٢)؟

والنُذُر جمع: نذير، ويشمل: نذير القرآن، ونذير الآيات، ونذير العذاب(٣).

\* ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمُ يَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ اللهُ خُشَّعًا أَبْصَدُوهُمْ يَغْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِكَأَتُهُمْ جَوَدٌ مُنتَفِيرٌ اللهُ مُهطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ يَعُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَيرٌ اللهُ ﴾:

﴿ فَتُولَّ عَنَّهُمْ ﴾ هنا وقف، كما قال ﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ [النساء: ٦٣]، وقد تقدَّم معنى التولِّي (٤).

ومن معانيها: عدم الإلحاح، وإلا فالدعوة واجبة.

ومن معانيها: عدم الدخول في مجادلات لا تقدِّم ولا تؤخِّر، وإنما الواجب دعوتهم إلى ما فيه صلاحهم ونجاتهم.

ومن معانيها: الإعراض عن فئة منهم من أشخاصهم وأعيانهم ممن علم الله

<sup>(</sup>۱) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ٢١٢)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٢٢)، و«الدر المصون» (١/ ٣٢٢)، و«فتح القدير» (٥/ ١٤٦)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٧٥)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: (تفسير ابن كثير) (٧/ ٤٧٥)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: "تفسير الطبري" (٢٢/ ١١٦)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٨٩)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٤٤)، و «التفسير البسيط» للواحدي (٣٣/ ٨٠)، و «الكشاف» (٤/ ٤٣٥).

وينظر أيضًا: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٣٢)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٧٩٨) «ن ذر».

<sup>(</sup>٤) ينظر ما تقدم في اسورة النجم ا: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَرْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْمُعَيْوَةَ ٱلدُّنِّيَا ١٠٠٠ .

أنهم لا يهتدون، وهؤلاء ماتوا على الكفر، من أمثال أبي جهل وأبي لهب.

ومن معانيها: تصبير النبي ﷺ، فلا يحزن ولا تذهب نفسه عليهم حسرات، فقد بلّغ البلاغ المبين، وأقام حجة الله على المعاندين، فدعهم وأنظرهم إلى يوم الدين (١).

ثم استأنف حديثًا جديدًا بقوله: ﴿ يَوْمَ يَدَعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُحَكُمٍ ﴾، وإذا قُدِّر للإنسان أن يسمع هذه الآيات المزلزِلة بصوت مقرئ جيد، ويعيد استماعها، وينصت لها بجوارحه كلها، فإنها سوف تعيد ترتيب نفسيته من جديد، وتهزُّه هزَّا، حيث ذكر تعالى قرابة عشر مفردات متسلسِلة، لا يشعر بها السامع إلا إذا وقف عندها متأمِّلا:

الأولى: ﴿يَوْمَ ﴾، وفيه أنه أجَّلهم وأمهلهم وأَنْظَرهم إلى ذلك اليوم، وفي كلمة: ﴿يَوْمَ ﴾ تهديد، والتنكير في اللغة من معانيه التخويف والتضخيم (٢)، فهذا يوم واحد، ولكن له ما بعده!

الثانية: وَصَفَه بقوله: ﴿ يَوْمَ يَـدَّعُ ٱلدَّاعِ ﴾، فها هنا داع يدعو من قِبل الله تعالى، ولعله إسرافيل عَيْنِالسَّلَم، فكأنه يدعو الخلق جميعًا إلى شيء واحد (٣).

الثالثة: ﴿ إِلَىٰ شَيْءٍ ﴾، و﴿ شَيْءٍ ﴾ هنا منكَّر، فهو مهول عظيم (١)، فلو اقتصر على قوله ﴿ شَيْءٍ ﴾ لكان كافيًا ولو قيل لك: «إنه في ذلك اليوم سوف يدعو الدَّاعي

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۱٦/۲۲)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۷۰)، و«تفسير الرازي» (۲۹۲/۲۹)، و«التحرير والتنوير» (۲۹۲/۲۹)، و«التحرير والتنوير» (۲۹۲/۲۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «البرهان في علوم القرآن» (٣/ ١٥٥)، و (الإتقان) (٢/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٠)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٠٩)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٠٣)، و«الكشاف» (٤/ ٢٩٢)، و«زاد المسير» (٤/ ١٩٨)، و«مفاتيح الغيب» (٢٩٢/٢٩)، ووفتح القدير» (٥/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٤٤)، و «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٠)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٢/ ٢٧٠)، و «تفسير القرطبي» (١٢٩ ١٢٩)، و «التحرير والتنوير» (١٢٨ ٢٧٨).

إلى شيء» كان هذا كافيًا ولم يحدِّد ماهيته، بل اقتصر على وصفه بأنه ﴿شَيْءٍ ﴾ يُدعى الناس إليه.

الرابعة: ثم وصفه بأنه ﴿ نُكُ مَ أَي: منكر عظيم هائل يستنكره الناس؛ لأنهم لم يعرفوه ولم يتعودوا عليه ولم ينتظروه؛ ولهذا إذا بُعثوا قالوا: ﴿ مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنَا ﴾، ثم يعودون إلى أنفسهم ويقولون أو يسمعون مَن يقول لهم: ﴿ هَنذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّمْنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ (١) [يس: ٥٦].

الخامسة: ﴿خُشَعًا أَبْصَنُرُهُم ﴾، كقوله: ﴿خَنْيَعَةُ أَبْصَرُهُمْ نَرَهَتُهُمْ ذِلَةٌ ﴾ [القلم: ٤٣]، والخشوع هنا تعريض بهم أنهم كانوا معرضين عن الخشوع لله تعالى في الدنيا، ففي ذلك اليوم أصبحوا خاشعين بأبصارهم، خشوع مَذَلَّة وانكسار وهوان وشعور بأن الفرصة فاتت عليهم (٢).

السادسة: ﴿يَغُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ﴾ جمع: جَدَث، وهو القبر (٣)، كقول عبد الله ابن رواحة رَعَالِشَهُنَهُ (٤):

حتى يقولوا إذا مَرُّوا على جَدَثي: أرشدك اللهُ من غازٍ وقد رَشَدا أن ترى الناس يخرجون من قبورهم سِراعًا بعدما نُفخت فيهم الأرواح وأذن الله تعالى بعودتهم إلى البَسِيطة؛ كما قال: ﴿ فَإِنَمَا هِى زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ﴿ اللهِ الْسَاهِرَةِ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۹/ ۷۰۷ - ٤٥٨)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۹/ ۲۰۰۱)، و «تفسير البغوي» (٤/ ١٠٥)، و «تفسير البغوي» (١٥/ ٤٢)، و «تفسير البغوي» (١٥/ ٤٢)، و «تفسير البنوي» (١٥/ ٥٨٢).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۱۷)، و «تفسير ابن أبي زمنين» (۶/ ۳۱۷)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٠٩)، و «تفسير القرطبي» (١٢٩ /١٧)،

<sup>(</sup>۳) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۱۷)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٠٩)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢١٣)، و«تفسير القرطبي» (١٤٠/ ١٣٠)، و«روح البيان» (٩/ ٢٧٠)، و«فتح القدير» (٥/ ١٤٧).

وينظر أيضًا: «كتاب فيه لغات القرآن» (ص٩٨)، و«إعراب القرآن» للنحاس (١٩٣/٤)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص١٨٨)، و«تاج العروس» (٢٣/ ٧٤) «ج دث».

<sup>(</sup>٤) ينظر: «ديوان عبد الله بن رواحة» (ص٩٨)، و«السيرة النبوية» لابن هشام (٢/ ٣٧٤)، و«المعجم الكبير» للطبراني (١٣، ١٤/ ٣٧٧) (١٥٠١١)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (١٤/ ٣٥٩).

﴿ ﴿ النازعات: ١٣- ١٤]، أي: على ظهر الأرض أحياء بعدما كانوا في بطنها أمواتًا (١).

السابعة: ﴿كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴾، والجراد: حشرة معروفة، تطير أفواجًا، فتأتي على الحرث الأخضر واليابس.

الثامنة: وصف الجراد بأنه ﴿مُنتَشِرٌ ﴾، وقد يكون معناه من النَّشُور، تشبيهًا بالجراد الصغير الذي تخلَّق صغيرًا، فكأن الإشارة إلى أنهم خرجوا من الأرض ونُشروا إلى الأرض إلى ظاهرها، والنَّشُور هو: الحياة أو البعث(٢).

أو معنى ﴿مُنتَثِيرٌ ﴾ أي: متفرِّق (٣)، والجراد هنا يهيم على وجهه، ويضرب بعضه، ويضرب بعضه، ويضرب

وفيه إشارة إلى أنهم هائمون على وجوههم، ليس لهم وجهة معيَّنة، ولا يلتفت أحد لأحد.

التاسعة: ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ ﴾، والإِهْطاع فيه معنى الإسراع والرَّكْض على غير بصيرة، وفيه معنى الذُّل والخضوع، والمُهْطِع يتَّجه ببصره صوب وجهة واحدة، لا يكاد يلتفت إلى غيرها.

والإِهْطاع لا يكون إلا مع خوف ووَجَل (٤)، ومثله قوله تعالى: ﴿مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمَ لَا يَرْنَدُ إِلَيْهِمْ طَرَفُهُمُ وَأَفْتِدَنُهُمْ هَوَآءٌ ﴾ [إبراهيم: ٤٣]، ويقال: بعير مُهْطِع،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۶/ ۷۶)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۵۶۳)، و«تفسير الثعلبي» (۱/ ۲۲۸)، و«تفسير السمعاني» (٦/ ۱٤٨)، و«تفسير البغوى» (٥/ ۲۰۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير البغوي» (٣٢٢/٤)، و«تفسير القرطبي» (٢٠/ ١٦٥)، و«تفسير النسفي» (٣/ ١٦٥)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٤٠١)، وها سيأتي في «سورة القارعة»: ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّـاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُونِ ﴾.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٨٤٣)، و«بصائر ذوي التمييز» (٥/ ٣٣٠)، و«تاج العروس» (٢٢/ ٣٩٨) «هـ طع».

إذا مشى وقد مدَّ عنقه وصوَّب رأسه (١)!

العاشرة: ﴿إِلَى الدَّاعِ ﴾، فهم ذاهبون إلى جهة الصوت الذي يدعوهم أو يناديهم، غافلون عما حولهم، ومن عادة الذي يسمع صوت مستغيث أو مستنجد ويسرع إليه أنه يكون رافع الرأس، وقد يظهر مع ذلك ميل في رقبته وهو متجه إلى الصوت، كما تقول العرب: «لا يَلْوِي على شيء». أما هؤلاء فهم مقنعوا رؤوسهم مطأطئوها؛ لأنهم خائفون وجلون مكروبون (٢).

الحادية عشرة: ﴿ يَعُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَيرٌ ﴾ أي: عسير، كما قال: ﴿ فَنَالِكَ وَمَهِ لِمَ عَيرٌ ﴾ أي: عسير، كما قال: ﴿ فَنَالِكَ وَمَهِ لِمَ عَلَى ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَيرٌ ﴾ [المدثر: ١٠٠٩]، وفي قوله: ﴿ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ إشارةٌ إلى أن عُسْره، ليس على عامة الناس، بل هو خاصٌّ بالكافرين، أما المؤمنون فيصبهم منه ما يصيبهم، ولكن ﴿ يُثَيِّتُ ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّالِتِ فِي ٱلْحَيرُةِ فَي اللّهُ اللّهُ عَلَى عَامِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَامِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

\* ﴿ كُذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ مَّكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا مَجْنُونٌ وَٱزْدُجِرَ ١٠٠٠ \*

ينتقل السياق إلى عدد من القصص، ويسوقها مساقًا عجيبًا سريع الوَتِيرة، عظيم التأثير، بما يتضح معه أن المقصود ليس حكاية تفصيل القصص؛ بل هز القلوب الغافلة، وتحريك النفوس المعرضة، وإحداث الاعتبار والحَفْز على التفكر؛ احتجاجًا على الملأ من قريش.

﴿ فَرَمُ نُوجٍ ﴾: إنما نسبهم إلى نوح عَنَهِ السَّلَامِ - كما في سائر المواضع في الكتاب العزيز - لأن هذا أسرع في البيان والبلاغ، ولم يكن لهم اسم معين، وإنما هم

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۱۸/۲۲)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٤١١)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣١١)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣١٠)، و «تفسير القرطبي» (١١/ ١٣٠)، و «فتح القدير» (٥/ ٣١٠)، وما سيأتى في «سورة المعارج»: ﴿ فَالِ اللَّهِ يُكُنُّ وَأَقِلَكُ مُهَلِّعِينَ ﴿ ﴾.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۲۷۱)، و «التفسير البسيط» للواحدي (۲۱/۹۷)، و «تفسير البغوی» (۶/ ۳۲۳)، و «تفسير المظهری» (۹/ ۱۳۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١١٩)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٤٥)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٨/ ٢٧٦)، و«تفسير الرازي» (٢٩ / ٢٩٣)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٧٦).

قومه<sup>(۱)</sup>.

﴿ فَكَذَّبُواْ عَبْدَنَا ﴾: وصفه بالعبودية، وجاء بضمير العظمة؛ تمهيدًا لذكر النجاة له وإجابة دعوته، فهو عبده الذي يستغيث به، وتمهيدًا لذكر هلاك المكذِّبين المعاندين، والغالب في القرآن الكريم أن نسبة العبيد إليه سبحانه نسبة تشريف وثناء (٢).

﴿ وَقَالُواْ بَحَنُونٌ وَارَّذُ حِرَ ﴾: وصفوه بالجنون، واختار الله تعالى هذا المقطع من كلامهم عن نوح عَنِياللَمَة؛ لأن المشركين في مكة كانوا يصفون النبيَّ عَلَيْ بمثل هذا، فكأنه يقول: إن قيل لك هذا فقد قيل هذا لمَن قبلك من الرسل والأنبياء، فلا تحزن، ولا تجزع، كأنهم تواصوا به، فهي كلمة قديمة يردِّدونها (٣).

﴿ وَٱزْدُجِرَ ﴾ أي: أنهم زجروه عَنِيَالسَّلَامُ ولم يرعوا منزلته (٢)، وما بعث اللهُ بعده نبيًّا إِلَّا وله مكانة في قومه (٥)، ومع ذلك لم يرعوا منزلته، وإنما زجروه وهدَّدوه بالقتل وقالوا: ﴿ لَهِنَ لَهُ تَنتَهِ يَنتُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ ﴾ [الشعراء: ١١٦].

ورُوي عن مجاهد أن قوله تعالى: ﴿وَٱزْدُجِرَ ﴾ أي هذا من تمام قولهم له فيكون تقدير الكلام: هذا مجنون ومع جنونه قد ألمَّ به شيء يزيده اندفاعًا وعتوًا،

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٥/ ٥٤)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٥/ ٣٥٢)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن، (١٠/ ١٩٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٩/ ١٨٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۹٪ ۲۹٪)، و«البحر المحيط في التفسير» (۱۰/ ۳۷)، و«تفسير القاسمي» (۹۰/ ۹۷)، وما سيأتي في «سورة النجم»: ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ. مَا أَوْحَىٰ ۞﴾، وما سيأتي في «سورة العلق»: ﴿ أَرْمَيْتَ الَّذِي يَنْغَنْ ۞ عَبْدًا إِذَاصَلَةً ۞﴾.

 <sup>(</sup>٣) ينظر ما تقدم في اسورة الذاريات : ﴿كَذَالِكَ مَا أَنَى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَسُولٍ إِلَّا فَالُواْ سَائِرُ أَوْ بَحْنُونُ
 (٣) ، واسورة الطور »: ﴿ فَذَكِيْرُ فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا تَجْنُونٍ (٣) ﴾.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧١٨٨)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٣)، و «الكشاف» (٤/ ٤٣٣)، و «الكشاف» (٤/ ٤٣٣)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٨١).

<sup>(</sup>٥) كما في حديث أبي هريرة وَ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ بعده نبيًّا إِلَّا في تَرْوَةٍ من قومه اللهُ أي: في عزَّة ومَنعة. ينظر: «مسند أحمد» (٨٩٨٧)، و «الأدب المفرد» (٢٠٥)، و «جامع الترمذي» (٢١١٦)، و «تفسير الطبري» (٢١/٠١٠)، و «تفسير ابن أبي حاتم» (٦/ ٢٠٦٤) (٢٠٧٦)، و «صحيح ابن حبان» (٢/ ٢٠٠٤)، و «المستدرك» (٢/ ٥٦١)، و «السلسلة الصحيحة» (١٦١٧).

وقول الجمهور أقوى<sup>(١)</sup>.

#### \* ﴿ فَدُعَا رَبُّهُۥ أَنِّي مَغُلُوبٌ فَأَنفَصِرُ ١٠٠٠) .

ولِمَ لا يدعو ربه وهو عبده! وقد لبث هذا النبي الكريم عَنَاهِ النَّهُ في قومه ﴿ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا ﴾ [العنكبوت: ١٤]، والسياق اختصر هذه المُدُد المتطاولة اختصارًا، فما بين تكذيبهم ووصفهم له بالجنون وما بين دعائه ﴿ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا ﴾، فهو قد صبر عليهم هذه المدة الطويلة قبل أن يدعو عليهم (٢).

ولكن السياق هنا ليس لتفصيل القصة وسرد أحداثها، بل هو للتخويف والتحذير، فناسب فيه طي تفصيلات الأحداث، وإبراز الأهم منها.

وتأمّل قوله: ﴿أَنِّ مَغُلُوبٌ ﴾: غلبوه على الأجيال الناشئة، وحالوا بينه وبينها، ولم يمكّنوه من الدعوة، وهدّدوه بالرَّجْم، وإلا فهو لم يدخل معهم في حرب ولا منازلة، ولكن استأثروا بمنابر التوجيه، وسيطروا على أدوات التأثير، ولم يتركوا منقصة إلا وصموه وأتباعه بها، فها هو توصّل إلى هذه النتيجة، أنه ﴿مَغُلُوبٌ ﴾، ودلّت النصوص الأخرى على أنه لم يدع عليهم حتى أخبره ربه: ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلّا مَن قَدْ مَامَنَ ﴾ [هود: ٣٦]!

فأين هذا من داعية عجول متسرِّع، لم ينزل عليه وحي، ولا جاء بآية من السماء، ولعله قصير الباع في العلم والتجربة والتربية، وسرعان ما يهجم على المدعوين بالدعاء عليهم أو وصهم بالكفر أو الضلال دون بصيرة، أو الإسراع إلى المواجهة بالقوة والعنف ضد أناس لعلهم لم يعرفوا دعوته ولا أدركوا غايته!

وقوله: ﴿ فَٱنكَصِرُ ﴾ أي: لدينك يا رب، وليس لشخصه عَيْمِالسَّلَمُ (٣)، ولأن نوحًا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۲/۲۲)، و«تفسير الثعلبي» (۹/۱٦٣)، و«تفسير السمعاني» (۹/ ١٦٣)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣١٣)، و«تفسير ابن كثير» (٥/ ٣١٣)، و«روح المعاني» (١٤/ ٨١).

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سيأتي في «سورة نوح».

<sup>(</sup>۳) ينظر: «تفسير السمعاني» (۰/ ۳۱۰)، و«تفسير الرازي» (۲۹ / ۲۹۰)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۷۶)، و«تفسير النيسابوري» (۲/ ۲۱۸).

عَلَيْهِ السَّلَمْ كَانَ مَخْلَصًا في دعوته، وبذل الأسباب، فإنه لم يَدْعُ عليهم إلا بعدما استفرغ الوُسع ونوَع الأساليب.

وفي هذا درس عظيم للدُّعاة ألَّا يستبطؤوا هداية الناس وييأسوا منهم، وألَّا يستبطؤوا هداية الناس وييأسوا منهم، وألَّا يسارعوا إلى الدعاء عليهم، مع أن الدعاء هو التماس من الله، فمن باب أولى ألَّا يتسرَّعوا في محاربتهم وقتالهم ومناجزتهم من أول وهلة يرون منهم فيها بغيًا أو ظلمًا.

﴿ فَفَنَحْنَا أَبُوْبَ ٱلسَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهُمِرٍ (()) وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا فَٱلْنَقَى ٱلْمَاءُ عَلَى آمْرٍ فَدْ
 فَدُرَ (()) ﴿:

كأن السماء استحالت أبوابًا، تصب الماء صبًّا كأفواه القرب<sup>(۱)</sup>، وتأمَّل الاستجابة الإلهية العاجلة!

وكأن الأرض استحالت عيونًا تفيض، بل تتفجَّر.

ولكن الله سُبْهَاتُهُ وَقَالَ يقول: ﴿عَلَىٰ أَمْرِ فَدْ فَدُرَ ﴾ أي: قد كُتب، ونرجع هنا إلى قوله سُبْهَاتُهُ وَقَالَ في أول السورة ﴿حِصَّمَةٌ بَلِلغَةٌ ﴾، حتى الأشياء التي تكون مرتَّبة ولها أسبابها الكونية لا يعني أنها عريَّة عن الحكمة الإلهية، بل هي مقصودة؛ ولهذا قال: ﴿عَلَىٰ أَمْرِ فَدْ فَدُرَ ﴾، فأين المفر وقد حق عليهم أمر الله تعالى؟

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٨٧)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٠٩)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٣)، و «تفسير الرازي» (٢/ ٢٩٦)، و «فتح القدير» (٥/ ١٤٨)، و «التحرير والتنوير» (١٤٨/٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للفراء (۳/ ۱۰٦)، و «تفسير الطبري» (۱۲۳/۲۲)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٨٧)، و «تفسير الثعلبي» (٩/ ١٦٤)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٣)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ٤١٤)، و «زاد المسير» (٤/ ١٩٩)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٦).

إنك حين تقرأ هذه الآيات فتحس تمثل المشهد أمام ناظريك طوفان عظيم بأمر خالقه، الذي إن شاء جعله عذابًا، كما في هذه القصة العظيمة، وإن شاء جعله رحمة وحفظًا، كما في قصة موسى عَيْدِالسَّلَامُ التي خاطب الله فيها الماء بحفظ الأمانة، كما يفعل أحن البشر وأحرصهم: ﴿ أَنِ ٱقْذِفِيهِ فِ ٱلتَّابُوتِ فَٱقْذِفِيهِ فِ ٱلْيَرِ فَلْيُلْقِهِ اللهَ عَلَيْهِ اللهَ اللهُ ال

# \* ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُوْجِ وَدُسُرِ (اللهِ ) :

أي: حملنا نوحًا ذلك العبد الصابر، ولم يذكر مَن معه؛ لأنه هو الدَّاعي الأعظم، وهو المقصود، حملهم تعالى وحمل معهم ما تبقَّى به الحياة على الأرض على «سفينة»، وتُسمَّى: «فُلْكًا» أيضًا، فهما مترادفان تقريبًا(١)، ولعله أول مَن صنع الفُلك، والله تعالى ألهمه كيف يصنعها ولم يذكر هنا السفينة وإنما وصفها بأنها ﴿ ذَاتِ أَلَوْجَ وَدُسُرٍ ﴾.

والألواح معروفة، وهي تُصنع من الخشب غالبًا، وجاء ذكرها في قصة موسى عَلَيْهَاللَهُمْ (٢)، فقيل: كانت ألواحه من خشب، وقيل: كانت من حجارة (٣)، والله أعلم. أما الدُّسُر فهي – عند جمهور المفسرين –: المسامير، أو الروابط، من حبال أو عوارض يُشد بها بعض الألواح إلى بعض (٤).

\* ﴿ تَعْرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَآءُ لِمَن كَانَ كُفِرَ اللهُ ﴾:

﴿ تَعَرِّي بِأَعْيُنِنَا ﴾ أي: بمَرْ أي منا، فالله تعالى يراهم ويكلؤهم ويحفظهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: «مختار الصحاح» (ص٢٤٣)، و«لسان العرب» (١٠/ ٤٧٩) «ف ل ك».

 <sup>(</sup>٢) كما في اسورة الأعراف : ﴿ وَكَتَبْنَالُهُ فِي الْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذَهَا بِقُوتَةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا سَأُورِيكُو دَارَ الْفَنسِقِينَ (٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمعاني» (٢/ ٢١٤)، و«تفسير البغوي» (٢/ ٢٢٣)، و«المحرر الوجيز» (٢/ ٢٥٣)، و«تفسير الرازي» (١٤/ ٣٦٠)، و«تفسير القرطبي» (٧/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٨٨)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧١)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٧١)، و«تفسير القرطبي» (١٣/ ١٣٢)، و«التحرير والتنوير» (١٣/ ١٨٤).

﴿ جَزَآءٌ لِمَن كَانَ كُفِرَ ﴾ أي: لنوح عَنا الله الذي كفره قومه ولم يؤمنوا به (١٠). \* ﴿ وَلَقَد تَرَكُنُهَا ٓ ءَايَدُ فَهَلَ مِن مُدًّكِرٍ ۞ ﴾:

أي: السفينة، بقيت ورأتها الأمم، حتى أوائل هذه الأمة، فقد ذكر قتادة وغيره أن السلف رأوا آثار هذه السفينة على جبل في العراق (٢)، والله قال: ﴿وَاسْتَوَتْ عَلَى الْمُورِيّ ﴾ [هود: ٤٤]، وهو: جبل في العراق، قريبٌ من المَوْصِل، وهناك مدينة لا زالت موجودة اسمها "بَاقِرْدَى" عندها جُبيل صغير يقال إنه الجُودِي، فهي في ذلك المكان، فتركها الله سُنِهَانَهُ وَتَعَالَ آية (٣).

ويمكن أن يكون المقصود: تركنا هذه القصة آية لمَن يعتبر، فهل من معتبر متعظِّ؟ فهي دعوة للناس أن يعتبروا<sup>(٤)</sup>.

﴿ فَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ﴾: ختام تكرر في السورة، وهو نوع من المناشدة، كما يقول مَن يعرض سلعته: هل من مجيب؟ وفيه دلالة على قلة المعتبرين، وأصلها «مذتكر» فأدغمت وقلبت الذال دالًا لتقاربهما (٥٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٧٩)، و«تفسير السمعاني» (١٥/ ٣١١)، و«تفسير البغوي» (٣١١/٥)، و«التحرير والتنوير» (٣٢٣/١٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٢/ ١٣٣).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٧٩)، و«تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٦٠)، و«تفسير الطبري»
 (۲۲/ ۲۲)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٢)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (١٨/٤)، و«تفسير القرطبي» (١٨/ ١٨٣)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مقاتل» (٢/ ٢٨٣)، و«تفسير الطبري» (٢١٩/١٢)، و«تفسير السمرقندي» (٢/ ١٥٦)، و«تفسير الثعلبي» (٥/ ١٧١)، و«تفسير البغوي» (٢/ ١٥١)، و«تفسير القرطبي» (٩/ ٤١)، ووالتحرير والتنوير» (٢/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٣١)، و «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٢)، و «الوجيز» للواحدي (ص٧٤)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣١٢)، و «تفسير ابن كثير» (٥/ ١٣٣)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٧)، و «التفسير المظهري» (٩/ ١٣٨)، و «تفسير القاسمي» (٩/ ٩٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «معاني القرآن» للفراء (٣/ ١٠٧)، و«مجاز القرآن» (٢/ ٢٤٠)، و«تفسير الطبري» (٢٢ / ٢٤٠)، و«تفسير القرطبي» (٢٢ / ٢٢٥)، و«تفسير القرطبي» (١٢٩ / ١٣٥)، و«فتح القدير» (٥/ ١٤٩).

## \* ﴿ فَكُيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ١٠٠٠)

والسؤال يتكرر مع كل قصة: كيف ترى أيها القارئ أو المستمع العذاب الذي نزل بهؤلاء القوم والطوفان الذي اجتاحهم وأهلكهم(١)؟

وهنا وحَد «العذاب»، وجمع «النَّذُر»، فقال: ﴿ فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾، ولعل هذا من الرحمة؛ لأن النَّذُر التي تسبق العذاب كثيرة، والله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ لا يعاجل عباده، بل يبعث إليهم نُذُرًا كثيرة وحُجُجًا عظيمة، أما «العذاب» فكان واحدًا، ولكنه الضربة القاضية؛ فلذلك وحَد «العذاب» وجمع «النُّذُر» قال: ﴿ فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾ (٢).

والعذاب واضح، وهو الطوفان، لكن ما سرُّ مجيء «النُّذُر» هنا؟

والجواب: أن الذي حدث هو من آثار النَّذُر، فهم قد توعدوا بها مرارًا وتكرارًا إن لم يؤمنوا، فلم يؤمنوا، فجاءهم العذاب الذي أنذروه.

## \* ﴿ وَلَقَدْ يَسَرَّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَّ مِن مُّدَّكِرِ ١٠٠٠ \*

وهذه لازمة في السياق بعد كل قصة يُذكِّر تعالى بهذا المعنى؛ دعوة إلى الناس أن يعتبروا.

وتيسير القرآن هنا هو: تيسيره للتدبر والاتعاظ في المقام الأول، فتتلقًاه القلوب والعقول والأسماع<sup>(٣)</sup>.

وهي دعوة إلى الإيمان والبحث عنه، فهو يسير قريب ممن أراده وتخلَّى عن موروثه الفاسد ومصالحه العاجلة، وهي دعوة لأن تستجيب له النفوس، وترق القلوب.

 <sup>(</sup>١) ينظر: (تفسير السمرقندي) (٣/ ٣٧٢)، و(تفسير السعدي) (ص٥٢٥)، و(التحرير والتنوير)
 (٢٧/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٩/ ٣٠٥)، و «اللباب في علوم الكتاب» (١٨/ ٢٥٨ - ٢٥٩)، و «روح البيان» (٩/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: اتفسير الطبري، (٢٢/ ١٣٠)، و الهداية إلى بلوغ النهاية، (١١/ ١٩٠٧)، و الكشاف، (٣/ ٤٣٥)، و الكشاف، (٤/ ٤٣٥)، و تفسير الزي، (٢٩/ ٣٠٠)، و تفسير النسفي، (٣/ ٤٠٢).

ومن التيسير: تسهيل تلاوته وحفظه، حتى يحفظه الطفل الصغير والأُمِّيُّ والأعجمي، وحتى يحفظ عامة المسلمين منه ما تصح به صلاتهم، وتطيب به حياتهم، وتعظم به أجورهم.

ومثله: تسهيل أحكامه، ومقاصده، وما يترتب على معانيه ودلالاته من الأوامر والنواهي وتفصيلات الحياة، فكان ذلك كله مما امتن الله تعالى به على هذه الأمة (١).

## \* ﴿ كُذَّبَتْ عَادُّ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ ١٠ ﴾:

وهنا تلحظ أن الله تعالى لم يعطف عطفًا، وإنما ذكرها قصة جديدة مستأنفة، وكأنه لا علاقة لها بالتي قبلها، فكأنك في مشهد قصة جديدة منفصلة، مع ختم كل قصة بخاتمة واحدة: ﴿فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾؛ إشارة إلى أن كل قصة بمفردها لو لم يُذكر غيرها لكانت كافية لمَن يعتبر، فكيف إذا اجتمعت كلها؟ ﴿وَمَا تُغَنِي ٱلْأَينَتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمِ لا يُونِونَ ﴾ [بونس: ١٠١].

ولأن السياق تهديد ووعيد كانت القصة تبدأ بذكر التكذيب؛ تحضيرًا لذكر الجزاء، وفي هذا تنبيه لقريش ومَن بعدهم أن يتداركوا الأمر قبل أن يصيبهم ما أصابهم.

ولم يقل: «كذبت قوم هود»، بخلاف ﴿ قَوْمُ نُوجٍ ﴾، والذي يظهر أن السبب هو أن السبب هو أن السب معروف مشهور، أشهر من أن يُقال: «قوم هود»، وهم من العرب العاربة، وهم العرب الأولى المعروفون القريبون من ذاكرة المخاطبين؛ ولذلك كان ذكر اسمهم الأول أدعى إلى الذهن وأبلغ تأثيرًا.

﴿ كُذَّبَتْ عَادُّ فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾: وهذا تعجيب من العذاب، مع أنه لم يذكره، ولعل ذلك لأنهم قريبون من أهل مكة، وهم يعرفون قصتهم (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ٤٤٩)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۷۲)، و«غرائب التفسير وعجائب التأويل وعجائب التأويل» (۲/ ۱۱٦٤)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٤)، و«تفسير القرطبي» (١٣٤/)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۹/ ۳۰۱)، و«اللباب في علوم الكتاب» (۱۸/ ۲۰۳)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۱۹۱).

\* ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَحْسِ سُّسْتَمِرٍ ﴿ ﴾:

والرِّيح نفسها حين تكون مرسلة، فسوف تكون مُهلكة، فكيف إذا كانت ﴿ صَرِّصَرًا ﴾ قوية شديدة، حتى إنه يُسمع لها صفيرٌ شديد، فهذا هو «الصَّرْصَر»، وكذلك هي شديدة البرودة، ومنه الرِّيح الصِّرُّ، كما في قوله تعالى: ﴿ كَمثُلِ رِبِح فِهَا صِرُّ أَصَابَتَ حَرَّثَ قَوْمٍ ظُلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَ تُهُ ﴾ (١) [آل عمران: ١١٧]، ومن هذا قول العربي (٢) لغلامه:

أَوْقِدْ فَانَ الليلَ ليلٌ قرُ والرِّيخُ يا واقدُ ريخٌ صِرُّ عَلَيْتُ ضِفًا فأنت حرُّ عِلَيَتُ ضِفًا فأنت حرُّ

﴿ فِي يَوْمِ غَنِس مُسْتَمِرٍ ﴾ وليس المعنى أنها في يوم واحد فحسب، كلا؛ فإن الله تعالى ذكر أن عذابهم كان في أيام، فقال: ﴿ فِي آيًا مِ فَحِسَاتِ ﴾ [فصلت: ١٦]، وقال: ﴿ صَخَرَهَا عَلَيْمٍ مَسَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَنِيكَ آيًا مِ حُسُومًا ﴾ [الحاقة: ٧]، والجمع بينهما والله أعلم أن ذكر اليوم إشارة لبداية العذاب، ولذلك ذكر ﴿ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَنِيكَ آيًا مِ ﴾ أعلم أن ذكر اليوم يدل على أن الرِّيح مما يدل على أن الرِّيح كانت في النهار، وذكر اليوم يدل على أن الرِّيح استمرت فلم تتوقف، فكأن الأيام يوم واحد، وعلى وتيرة واحدة لم تتغير، ولذا وصفه بأنه ﴿ مُسْتَمِرٍ ﴾ (٣).

والنحس إنما يكون من فعل الإنسان، وليس من شأن اليوم.

وهذا دليل على أن وصف ﴿يَوْمِ ﴾ بأنه ﴿نَمِّنِ ﴾ لا يعتبر من سبِّ الدَّهْر، كما قد يظن بعضهم، بل هو وصف للحال التي تصيب الناس.

واعتقاد أن هذا اليوم كان (يوم أربعاء) اعتمادًا على حديث: (آخِرُ أربعاء من

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٨٠)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ١٣٢)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١/ ١٩٢)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤١٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٩)، و«روح البيان» (٩/ ٢٧٤)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ١٩٢).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «العقد الفريد» (١/ ٢٤٢)، و(نهاية الأرب في فنون الأدب» (٣/ ٢٠٨) منسوبًا إلى
 حاتم الطائي.

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتى في «سورة الحاقة».

الشهر يومُ نحسٍ مستمر». اعتقاد باطل ولو كان هذا اليوم بعينه يوم نحس لكانت أيام الأسبوع كلها أيام نحس لأن الله تعالى سخرها عليهم ثمانية أيام فيكون كل الأسبوع كذلك! والحديث موضوع(١).

والذي نعتقده هو أن الحياة كلها نحس على المأسور بالجهل والتشاؤم والإحباط واليأس المنقطع عن الله سبحانه، وإلا فليس في الأيام شيء نحس في نفسه، والتَّطَيُّر من عمل الجاهلية.

ولله در القائل<sup>(۲)</sup>:

أَلَا إنما الأيامُ أبناءُ واحدٍ وهَـذِي الليالي كلُّها أخَـواتُ

الأيام كلها كأنها أبناء رجل واحد، والليالي كأنها أخوات، فلا فرق بين ليلة وليلة، أيام السعد: تلك الأيام التي أحسن الإنسان توظيفها واستمتع بها، وأيام النحس: تلك التي أخطأ الإنسان فيها أو عصى أو تشاءم أو انقطع وصله بحبل الله سبحانه أو نظر بسوء ظن إلى الحياة، والله تعالى يقول: «أنا عند ظَنَّ عَبْدي بِي»(٣).

﴿ فِي يَوْمِ نَحْشِ مُّسْتَمِرٍ ﴾: والمستمر: وصفٌ للنَّحْس، أي: دائم، أو: شديدٌ قويٌّ (٤).

\* ﴿ تَنزِعُ ٱلنَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَغْلِ مُّنفَعِرِ ۞ ﴾:

﴿ تَنزِعُ ٱلنَّاسَ ﴾: فالرِّيح مرسلة إلى الناس، ليست إلى النَّخل أو المباني، فيصبح الرجل الطويل الشديد مطروحًا ساقطًا بلا حراك، كأنما هو عَجُز نخلة خاو!

<sup>(</sup>١) ينظر: «الموضوعات» لابن الجوزي (٢/ ٧٣)، و«السلسلة الضعيفة» (١٥٨١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: "مسالك الأبصار في ممالك الأمصار" (١٥/ ٤٥٠)، و "زهر الأكم في الأمثال والحكم" (١/ ٣٣٣) منسوبًا إلى أبي العلاء المَعَرِّي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٤٠٥)، ومسلم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة رَمَالِلَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٨٩)، و«تفسير القشيري» (٣/ ٤٩٧)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٢/ ٢٥٧)، و «تفسير البغوي» (٢/ ٢٥٥)، و «تفسير القرطبي» (١٣٥ / ١٧٥)، و «تفسير القاسمي» (٩/ ٩٧).

وأنت حين تسمع كلمة ﴿ تَنزِعُ ﴾ تعرف أن هؤلاء ليسوا ناسًا عاديين، فإن الله تعالى أعطاهم قوة في أبدانهم وبَسُطة؛ فكأن هذه الرِّيح تنزع شيئًا متأصِّلًا متجذِّرًا في الأرض.

وقد ورد أنهم لما رأوا الرِّيح شرعوا يدفنون أنفسهم في الأرض، فتنزعهم منها نزعًا، ثم ترميهم على ظهرها ﴿كَانَّهُمْ أَعْجَاذُ نَغْلِ مُُنقَعِرٍ ﴾، وفي «سورة الحاقة»: ﴿كَانَّهُمْ أَعْجَاذُ نَغْلِ مُنقَعِرٍ ﴾، وفي «سورة الحاقة»: ﴿كَانَّهُمْ أَعْجَاذُ نَغْلِ خَاوِيَةِ ﴿ ﴾ (١).

وكل ما كان الفارق فيه بين المفرد والجمع هو تاء التأنيث، فإنه يجوز تذكيره وتأنيثه، مثل: «شجر، وشجرة»، فيُذكّر باعتبار اللفظ، ويؤنّث باعتبار المعنى (٢)، فهنا قال: ﴿أَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِيَةِ﴾.

وأعجازُ النخل هي: أواخر النخل ونهايتها، والأليق بوصف العجز هو طرف النخلة من جهة الأرض، وهو يناسب النزع، فكأنما أحدهم نخلة قلعت من أسفلها.

ويجوز أن يكون المعنى: قطع النخل من أعلاه، وانفصال أغصانه وعسبه عنه، وهذا يشعر بأن رؤوسهم فارقت أجسادهم بسبب الضربات الشديدة الموجعة، فتراهم على الأرض صرعى.

## \* ﴿ فَكُنْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ١٠٠٠):

يعيد السؤال مرة أخرى بعدما عرفت العذاب، ورأيته أصابهم، وشاهدت هؤلاء الأشدَّاء كيف صاروا كالنَّخل الطوال المُلقى على الأرض(٣).

## \* ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْمَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّذَّكِرٍ ١٠٠٠) :

وكان بإمكانهم أن يتجنَّبوا مثل هذا المصير إذا أَصْغَوْا وأصاخوا لداعي الله

<sup>(</sup>١) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٤٣٦)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ٢١٦)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ١٣٦)، و «البحر المحيط في التفسير» (١٠/ ٤٢)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٩٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «شرح المفصل» لابن يعيش (۳/ ۳۸۲)، و تفسير القرطبي، (۱۳۷/۱۷)، و فتح القدير، (۵/ ۱۵۱)، و فقتح البيان في مقاصد القرآن، (۱۳/ ۲۹۸).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الوجيز» للواحدي (ص٤٧٠)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٤)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٢٤)، و«فتح القدير» (٥/ ١٥١)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٩٤).

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ .

\* ﴿ كُذَّبَتْ نَمُودُ بِالنَّذُرِ ﴿ فَقَالُواْ أَبَشَرَا مِنَا وَحِدًا تَتَبِعُهُ إِنَّا إِذَا لَفِي صَلَالِ وَسُعُرٍ ﴿ كُذَبَتْ نَمُودُ بِالنَّذُورِ ﴿ فَقُودُ ﴾؛ لأنهم يُشبهون قريشًا فيما قالوه من استنكافهم، وقولهم: كيف نتبع شخصًا واحدًا هو منا ومثلنا لا يتميَّز علينا بشيء ﴿ إِنَّا إِذَا ﴾ إن اتبعناه وأطعناه ﴿ لَفِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾ (١)، فالضلال في عقولهم، والسُّعُر إما أن يكون الجنون، فإن من معاني المسعور: المجنون، ولذلك يقال: «ناقة مَسْعُورة»، إذا كانت تمشي بسرعة، ومن غير انتظام، أصابها سُعار (٢).

ويمكن أن يكون المقصود بالشُّعُر: النار، سواء كان مقصودهم نار الدنيا أو نار الآخرة، فهو شبيه بقول قريش: ﴿إِن نَتَبِعِ ٱلْهُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَّفَ مِنَ أَرْضِنَا ﴾(٣) [القصص: ٥٧].

\* ﴿ أَهُ لِهِى ٱلذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلَ هُوَكَذَّابُ أَشِرٌ اللَّ سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَّنِ ٱلْكَذَّابُ ٱلْأَشِرُ اللَّهُ مَنْ الْكَذَّابُ ٱلْأَشِرُ اللَّهُ مَنْ الْكَذَّابُ ٱلْأَشِرُ اللَّهُ اللّ

﴿ أَمُلِقَى ٱلذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا ﴾: استفهام استنكاري منهم، كيف يختص من بيننا بالرسالة (١٤)؟ ﴿ بَلَ هُوكَذَابُ أَشِرٌ ﴾: وصفوه بالمبالغة في الكذب، فما قالوا: «كاذب»، بل ﴿ كَذَابُ ﴾ على صيغة المبالغة الدالة على كثرة الكذب، فهو يكرِّر الكذب ويُكثر منه (٥)، و ﴿ أَشِرٌ ﴾ فيه الأَشَر والبَطَر والكِبْر، هذا أصح المعاني (١)،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٣٩)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ١٩٥)، و«التحرير والتنوير» (٢١/ ٢١٦)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٢) ينظر: "تهذيب اللغة» (٢/ ٥٣) "سع ر»، و "تفسير القرطبي» (١٧/ ١٣٨)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٥١)، و «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٣)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٢٥٥)، و «زاد المسير» (١/ / ١٨٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: (تفسير ابن أبي زمنين) (٤/ ٣٢٠)، و(تفسير القرطبي) (١٣٨/١٧)، و(البحر المحيط في التفسير) (٢/ ٤٣)، و(فتح القدير) (٥/ ١٥١)، و(التحرير والتنوير) (٢٧/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٩/ ٣٠٨)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٤٠)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٣)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٧٥)، و«تفسير الرازي» (٩٨ / ٣٠٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ١٩٨).

فادَّعُوا أنه مع الكذب بَطِر متكبِّر متعاظم معجبٌ بذاته؛ ولهذا ادَّعى النبوة، وهو فعل ذلك ليكون سيِّدًا أو زعيمًا علينا.

هكذا واجهوا نبيَّهم، مع أن الرسل الذين يختارهم الله عَرْبَهُ معروفون بالصدق والوضوح في سيرتهم وسلوكهم وأقوالهم وأفعالهم، مجبولون على التواضع والانكسار، ولم يكن أحد منهم يترقب الرسالة ولا يستشرف لها، كما قال عن محمد يَا ﴿ وَمَاكُنُتَ رَجُوا أَن يُلَقَى إِلَيْكَ الْكِتَ الْمِكَ إِلَاكَ اللّهِ يَعْ وَلَا اللّه عَن رَبِك ﴾ [القصص: ٨٦]، وكما فوجئ موسى عَناالتَكم بالخطاب الإلهي دون انتظار: ﴿ وَلَقَدِ الْخَرِّنَاهُمْ عَلَى عِلَيْهِ عَلَى اللّه عَلْ الله عَلَيْهِ اللّه عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلْهُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى الله الله وعلمهم وعلمهم واخلاقهم، ويتميَّزون بمكانتهم في قومهم، وبسعة عقولهم وعلمهم وصدقهم وأخلاقهم، ويتميَّزون بصفاء نفوسهم وقلوبهم، حتى قبل الرسالة، فضلًا عما يكون بعدها.

ولذا قال تعالى تأديبًا وتأنيبًا وتهديدًا: ﴿ سَيَعْلَمُونَ غَدًا مِّنِ ٱلْكُذَّابُ ٱلْأَيْرُ ﴾ (٢).

والسياق يتحدَّث عن الغد، ويستعمل حرف السين الدال على المستقبل، وفيه إلماح لما سوف يصيب قريشًا وكل المكذِّبين المجترئين على الرسل، إن لم يرعووا ويندموا ويتداركوا يومهم قبل غدهم، ولأن ردِّهم كان سفهًا لا طائل من وراثه ولا حجة فيه كان مناسبًا أن يقابلَ بالتهديد في الآية، ورد الأمر عليهم فيما نسبوه إلى النبي عَيْبَالتَكُم، فهم أولى به، ولكنه ترك الأمر مرسلًا مفتوحًا محتملًا في الظاهر، فلم يقل: «هم الكاذبون»…!

\* ﴿ إِنَّا مُرْسِلُوا اَلنَّافَةِ فِنْنَةً لَهُمْ فَأَرْتَقِبْهُمْ وَأَصْطَيْرِ ۞ وَنَبِنْهُمْ أَنَّ الْمَاءَ فِسْمَةً بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبِو مُنْفَرُ ۞﴾:

قد طلبوا منه آية، فأخرج الله تعالى لهم من عرض الجبل ناقة، فكانت آية بينة، ولذا قال: ﴿فِنْنَةُ لَهُمْ﴾ أي: ستكون سببًا في الاختلاف بينهم ما بين مؤمن

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في اسورة المزمل؛ ﴿ يَأَيُّهَا ٱلْمُزِّيلُ ۖ ﴾، وأول اسورة العلق٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: (تفسير الرازي، (٢٩/ ٣٠٨)، و(تفسير ابن كثير، (٧/ ٢٧٩).

وكافر، وستكون سببًا في هلاكهم (١١)، ﴿فَأَرْنَقِبَهُمُ ﴾ أي: ارقبهم وأَنْظِرهم، و «ارتَقِبْ» أبلغ من «ارقب»، ﴿وَأَصَطَيرَ ﴾ أي: اصبر، ولكنه أبلغ، بالغ في الصبر والانتظار ولا تعجل عليهم (٢).

﴿ كُلُّ شِرْبِ تُحَنَّضَرُ ﴾ يعني: يشرب هؤلاء الناس اليوم، وتشرب الناقة غدًا، ويحضر هؤلاء لشربهم، وتحضر الناقة لشربها، ولا يجوز لهم أن يشربوا في يوم الناقة (٣).

#### \* ﴿ فَنَادُواْ صَاحِبُهُمْ فَنَعَاطَىٰ فَعَقَرَ ١٠٠٠ .

﴿ فَنَادَوْاصَاحِهُمْ ﴾: ضجروا من هذه القسمة، وأجمعوا أمرهم على عَقْر الناقة، ولكنهم تهيّبوا أن يباشروا ذلك، فعمدوا إلى صاحب لهم مشهور بالجرأة والطيش والعجلة، ومن طبيعته مباشرة المهمات التي يتردَّد الناس فيها دون مبالاة، وليس شخصًا عاديًّا، بل هو زعيم في قومه، كما قال النبيُّ ﷺ: «انبعثَ لها رجلٌ عَزِيزٌ عارِمٌ، مَنِيعٌ في رَهْطه، مثلُ أبي زَمْعَةَ»(١). واسم هذا الرجل: قُدَار بن سالِف، وفي

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۱۲/۲۲)، و«تفسير الرازي» (۲۹/۲۹)، و«روح البيان» (۹/۲۷۷)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/۱۹۹).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣٢١)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٥)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ١٤٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٩)، و«روح البيان» (٩/ ٢٧٧)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: "تفسير الطبري" (٢٢/ ١٤٣)، و "تفسير الماتريدي" (٩/ ٥٥٢ - ٥٥٣)، و "زاد المسير" (٤/ ٢٠١)، و "تفسير الرازي" (٢٩/ ٣٠٠)، و "تفسير القرطبي" (١٤/ ١٤١)، والمصادر السابقة. (٤) أخرجه البخاري (٤٩٤٢)، ومسلم (٢٨٥٥) من حديث عبد الله بن زَمْعة رَوَالِشَهَنَهُ.

وصفه بـ﴿صَاحِهُمُ ﴾ إشارة إلى أن العمل لم يكن مبادرة فردية بل عمل جماعي تواطؤوا عليه وإن باشره واحد منهم(١).

﴿ فَنَعَاطَىٰ فَعَرَ ﴾: إما أن يكون المعنى: تعاطى السلاح، أو تعاطى الكلام معهم، ووصل إلى هذه النتيجة، أو تعاطى هذه المهمة، فعَقَر الناقة، فرماها بسهم فقتلها (٢٠).

\* ﴿ فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَعِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيعِ ٱلْمُحْفَظِرِ ﴿ اللَّهِ مَا مُنَا وَاللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْلِ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَى عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَّا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

﴿ فَكَنْ عَذَا بِ وَنُذُرِ ﴾: أعاد السؤال هنا قبل العذاب، ويلاحظ أنه في هذه القصة ذكره مرتين، قبل العذاب وبعده (٣).

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَخِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيمِ ٱلْمُخْفِظِرِ ﴾: فأهلكوا بالصيحة، وماتوا عن آخرهم؛ فأصبحوا مثل الهشيم الذي تذروه الرياح، كبقايا التبن والأشياء اليابسة، والمحتظر هو الذي يبني حِظارًا، أي: بناءً من القَشِّ، فيبقى من القَشِّ بقية مبثوثة في الأرض بعد استعماله في البناء(٤).

أو يكون المقصود: هَشِيم الحِظار الذي تسقطه الريح، ومع الوقت يسقط مثلما يسقط من الجدار بعض الرمل أو الطين، هؤلاء الناس بقوا في الزوايا مثل هَشِيم المحتظر الذي وطئته الأقدام؛ إشارة إلى تفاهتهم وأنه لا يعبأ بهم أحدٌ (٥٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٥٣)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ١٤١)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٧٩)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٢٠١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: "تفسير الطبري" (۲۲/ ۱۶۳)، و "تفسير السمرقندي" (۳/ ۳۷۶)، و "تفسير الماوردي" (٥/ ٢١٤)، و "تفسير البيضاوي" (٥/ ١٦٧)، ("تفسير البيضاوي" (٥/ ١٦٧)، و "تفسير البيضاوي" (٥/ ١٦٧)، و "تفسير النسفى" (٣/ ٤٠٤)، و "تفسير أبى السعود" (٨/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «ملاك التأويل» (٢/ ٥٩ ٤ - ٤٦٠)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(3)</sup> ينظر: «تفسير الثعلبي» (٩/ ١٦٨)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٥)، و«تفسير القرطبي» (٤/ ١٥٣)، و«التحرير والتنوير» (١٥٣/٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٨٠)، و«فتح القدير» (٥/ ١٥٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٠٣/٢٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/٤/٣)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (١/٤)، و«تفسير القاسمي» (٩/ ٩٣)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٢٠٣).

\* ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ مِٱلنَّذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطِّ نَجَيْنَهُم بِسَحَرٍ ﴿ ﴾:

لم يذكر فعلتهم، فالمقام يستدعي طيّها والاختصار والعناية بنوع العذاب الذي نزل: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا ﴾ أي: ريحًا ترميهم بالحصباء، أو: المقصود الحجارة التي أنزلت عليهم(١).

﴿ إِلَّا ءَالَ لُوطِّ ﴾: وآل لوط: هم أسرته الذين آمنوا معه، ﴿ إِلَّا أَمْرَأَتَهُ، ﴾ [الحجر: ٦٠]، فقد أصابها ما أصابهم (٢).

﴿ نَعَيْنَاهُم بِسَحَرِ ﴾ أي: قبل الفجر؛ لأن العذاب سوف يباغت قومه صباحًا (٣).

\* ﴿ يَعْمَةُ مِنْ عِندِنَا كَذَلِكَ بَحَزِى مَن شَكَرَ ١٠٠٠ وَلَقَدْ أَنذَرَهُم بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالتُّذُرِ

#### :**♦**ੴ

﴿ فَتَمَارَوْا بِٱلنَّذُرِ ﴾ مع أن الرسول أنذرهم، وذكَّرهم أنها بشطة الله القوي القادر، إلا أنهم جادلوا وشكَّكوا وأنكروا(٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۹/ ۱٦٨)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ١٧ ٤ - ٤١٨)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٦)، و «تفسير القرطبي» (١٤ / ١٤٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٦)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٠١)، و «تفسير الخازن» (٤/ ٢٢١)، و «تفسير الخازن» (٤/ ٢٢١)، و «روح البيان» (٩/ ٢٨٠).

 <sup>(</sup>۳) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ١٨/٤)، و«تفسير الرازي» (٢٩/ ٣١٤)، و«تفسير الجلالين»
 (ص٧٠٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الوجيز» للواحدي (ص٩٤٠١)، و «تفسير الرازي» (٢٩/ ٣١٥)، و «تفسير النيسابوري» (٢٢/ ٣١٠)، و «تفسير أبي السعود» (٨/ ١٧٣)، و «روح المعاني» (١٤/ ٩٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٤٩)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ١٤٤)، و«البحر المحيط في التفسير» (١٠/ ٤٦)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٨٠)، و«فتح القدير» (٥/ ١٥٣).

## \* ﴿ وَلَقَدْ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ ع فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُدُرِ ١٠٠٠

﴿ وَلَقَدْ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ - ﴾ من الملائكة (١)، والمراودة تعني: أن يريد المرا الشيء مرة بعد أخرى على سبيل الإلحاح في الطلب، وغالبًا ما تكون في سياق الفاحشة، كما قال سُنِعَانة وَتَعَالَ: ﴿ وَرَوَدَتْهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ - ﴾ (٢) [يوسف: ٢٣].

﴿ فَطَمَسْنَا آَعَيُنَهُم ﴾: الطمس هنا يحتمل أن يكون الله تعالى أعماهم أو سوَّى أعينهم بوجوههم، وكأن عيونهم مُحيت وطُمست، أو يكون المعنى أن الله تعالى غطَّى عليهم بحيث لم يروا هؤلاء الرسل.

وقد نُقل الوجهان عن ابن عباس صَّطَقِتُهَا، والأقرب أن الله تعالى ذهب بأبصارهم، وذهبوا لا يعرفون الباب حتى أخرجهم لوط عَيْمِالتَكُمْ من بيته (٣).

﴿ فَذُوقُوا عَذَابِ وَنُذُرِ ﴾ فكانت هذه بداية العذاب، ولذا كرَّر الأمر بعد نزول العذاب العام.

## \* ﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكُرَّهُ عَذَابٌ مُسْتَقِرٌّ ١٠٠٠

أي: صبَّح القوم كلهم هذا العذاب، إلا لوط عَنبالتكم ومَن خرج معه، والعذاب المستقر هو: العذاب اللازم اللازب الذي لا يغادرهم ولا يفارقهم، وكأن العذاب الأول بطمس الأعين مقدِّمة وليس هو العذاب الذي أنذرهم إياه رسولهم عَنبالتكم (١٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (۹۱/۵)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۷۵)، و«تفسير الماوردي» (۱۸/۵)، و«تفسير ابن الماوردي» (۱۸/۵)، و«تفسير القرطبي» (۱۸/۵)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۸۵)، و«فتح القدير» (۵/ ۱۵۳).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الكشاف» (۲/ ٤٥٤)، و «تفسير النسفي» (۲/ ۱۰۲)، و «البحر المحيط في التفسير» (۲/ ۲۰۲)، و «التفسير المظهري» (۲/ ۲۰۲)، و «التفسير المظهري» (۵/ ۲۰۲)، و «فتح القدير» (۳/ ۲۰۲)، و «التحرير والتنوير» (۲/ ۲۰۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٤٩)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٢٠١)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٠)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢١٩)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الرازي» (٣١٨/٢٩)، و«فتح القدير» (٥/ ١٥٤)، و «التحرير والتنوير» (٢٠٧/٢٧)، والمصادر السابقة.

#### \* ﴿ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ ١٠٠٠):

وعبَّر بالذُّوق، من باب السخرية والتنكيل بهم(١).

#### \* ﴿ وَلَقَدْ يَسَرَّنَا ٱلْقُرْءَ انَ لِلذِّكْرِ فَهَلَّ مِن مُذَّكِرٍ ١٠٠٠ :

هذه القصص هي من تيسير القرآن، ففيها آيات وعبر يستدل الناس بها على الطريق، ومن تيسير الله للذكر أن يكون القرآن بهذه البلاغة والتجانس في المعاني والآيات، أو التقابل والتشاكل؛ ليسهل فهمه وحفظه وتدبره، كما قال تعالى: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ لُلْحَدِيثِ كِنْبًا مُتَشَهِها ﴾ [الزمر: ٢٣].

# \* ﴿ وَلَقَدْ جَآهَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنُّذُرُ ﴿ اللَّهِ كَذَبُواْ بِتَايَتِنَا كُلِّهَا فَأَخَذْنَا مُ أَخَذَ عَزِيزٍ مُّقْنَدِرٍ ﴿ اللَّهُ ﴾:

بدأ قصة فرعون بذكر النُّذُر؛ لأن موسى عَلَيْالسَّلَامُ بُعث إلى فرعون وهامان وقارون بالإنذار والتحذير، ثم أتاهم بالآيات التسع العظيمة، ومنها: ﴿الطُّوفَانَ وَالْفُرَادَ وَالْفُمَالُ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ ءَايَنَ مُّفَصَّلَتِ فَأَسْتَكَبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا لَجَرِمِينَ ﴾ وَالْمُرادَ والضَّفَادِع وَالدَّمَ والعصا، والسِّنين ونقص الثمرات، والطاعون، وهو الرُّجْز، والله أعلم (٢).

ومَن كذَّب بآية فكأنما كذَّب بجميع الآيات، فالمقصود أن كل آية ترد عليهم حقيقة وجديرة بالتصديق، ولكنهم يكذّبون بها، ثم إنهم قد يتردّدون أو يخافون أو يعدون موسى بالإيمان والتصديق، فإذا رُفع البأس عنهم نكلوا وعادوا لما كانوا عليه، كما بينت ذلك «سورة الأعراف»، و«سورة الزخرف»: ﴿يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدْعُ لَنَا رَبِّكَ بِمَا عَهدَ عِندَكَ ﴾ [الزخرف:٤٩].

﴿ كَذَّبُواْ بِنَايِنَتِنَا كُلِهَا فَأَخَذَنَاهُمُ آخَذَ عَرِيزٍ مُقَنَدِرٍ ﴾ فأخذهم الله أخذ قوي قادر، وأهلكهم هلاكًا عامًّا شديدًا يناسب قوتهم وطغيانهم واغترارهم بالجنود والأعوان.

<sup>(</sup>١) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢١٦).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۹/ ۱٦٩)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۲۲۳)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٢٥٤)، و«التحرير والتنوير» (١٥٤ / ٢٥٤)، و«التحرير والتنوير» (١٥٤ / ٢٤٢).

\* ثم عقّب على ذلك كله بالمقصد من السياق فقال: ﴿ أَكُفَّارُكُرْ خَيْرٌ مِنْ أُولَتِهِكُو أَمْ لَكُو بَرَآءَةٌ فِ الزَّبُرِ ﴿ ﴾:

وهو خطاب لكفار قريش: هل كفاركم المعاصرون خير من أولئك الناس الذين أهلكهم سبحانه، فلا يستحقون العقوبة كما استحقها أولئك؟

كلا، ليسوا خيرًا منهم وقد كفروا بأفضل الرُّسل وخاتم الأنبياء، وجحدوا القرآن الذي هو أعظم الآيات وأتم الحجج (١٠).

﴿ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَ أَ فِي الزَّبُرِ ﴾ هل عندكم من الله تعالى كتاب أو ميثاق يجعلكم بمأمن ألَّا يصيبكم ما أصابهم (٢٠)؟!

\* ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَحَنُ جَمِيعٌ مُّنكَصِرٌ ١٠٠٠

أم يحتجون بأنهم جماعة وقبائل، وأن اجتماعهم سيكون سببًا لنصرتهم (٣)؟

\* ﴿ سَيْهُزَمُ ٱلْحَمْعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴿ ﴿ ﴾:

وهذا وعيد في المستقبل القريب، وهو إشارة إلى أنه إذا كان إهلاك الأمم السابقة بالاستئصال؛ فإهلاك الناس بعد بعثة النبي ﷺ يكون وفق النواميس والسنن، كما قال سبحانه: ﴿قَنْ تِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُغْزِهِمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْرِكُمْ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُغْزِهِمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْرِكُمْ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُغْزِهِمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْرِكُمْ اللهُ بِاللهِ عَلَيْهِمْ وَيَشْرِكُمْ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُشْرِكُمْ اللهُ الله

والسورة مكية؛ لأن ذلك وعد أُنجز وعده في معركة بدر؛ ولذلك ورد أن عمر وَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (۱/۱۸۳)، و«تفسير الطبري» (۲۲/۱۰۶)، و«تفسير الثعلبي» (۱۰٤/۲۲)، و«تفسير ابن كثير» (۱۲۹/۱۰)، و«تفسير البغوي» (۱۲۹/۱۰)، و«تفسير ابن كثير» (۱۸/۱۸)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/۲۷).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (۲۱۳/٤)، و «تفسير السمعاني» (٥/٣١٧)، و «تفسير الخازن» (٤/ ٢١١)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٢٠٤٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٨١)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢١٢)، والمصادر السابقة.

ﷺ وهو يتلو هذه الآية ويقول: ﴿ سَيْهُزَمُ ٱلْجَمْعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴾(١).

\* ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ١٠٠٠):

الساغة: يوم القيامة في لغة القرآن والسنة، وورد هذا الاستعمال في مئات المواضع، شُمِّيت بذلك لتوقيتها، وسرعتها، والله أعلم(٢).

والمعنى: أنه لم ينته الأمر عند عذاب الدنيا، بل لهم موعد لا يتخلفون عنه، ﴿وَالسَاعَةُ أَدْهَىٰ ﴾ من الدَّاهية، إذا دهاه، ﴿وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ ﴾ من الدَّاهية، إذا دهاه، أي: أصابه أمر عظيم، ﴿وَأَمَرُ ﴾ يعني: أشد مرارة، أو أشد قوة، فعذاب الآخرة أشدُّ وأبقى وأهول وأطول(٤).

\* ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرِ (١٠٠٠) :

﴿ فِي ضَلَالِ ﴾ في الدنيا، ﴿ وَسُعُرٍ ﴾ في الآخرة، جمع: سَعِير، وهو: النار(٥).

\* ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِ فِي مَّ ذُوقُواْ مَسَ سَفَرَ ﴿ ﴾:

أي تسحبهم الملائكة، وهذا بعض العذاب، وهو إهانة لهم أن يُسحبوا على وجوههم في النار، فليس ثَمَّ عذاب ولا هوان يحيط بهم أشد وأعظم منه، ومع

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في «تفسيره» (٣/ ٢٦١)، وابن سعد (٢/ ٢٢)، والطبري في «تفسيره» (٢٢/ ٢٥)، والطبراني في «المعجم الأوسط» (٣٨٢٩)، وأصله في «صحيح البخاري» (٤٨٧٥). وينظر: «تخريج أحاديث الكشاف» (٣/ ٣٩١)، و«فتح الباري» (٨/ ٢١٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٨٤)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (٢١/ ٢٠٤)، و «اللباب» (٢/ ٢٧٨)، و «اللباب» (٢/ ٢٧٨)، و «السراج المنير» للخطيب الشربيني (٤/ ١٥٤)، و «التفسير القرآني للقرآن» (١٤/ ٢٤٦). (٣) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٩٢)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٥٧)، و «تفسير السموقندي» (٣/ ٢٥٨)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣١٨)، و «تفسير القاسمي» (٩/ ٩٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الثعلبي» (٩/ ١٧٠)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤١٩)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٢١)، و«فتح القدير» (٥/ ١٥٥)، و«التحرير والتنوير» (١٥٥ / ٢٢١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٥٥١)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٦)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٢٠)، و«تفسير القاسمي» (٤/ ٣٢٥)، و«تفسير القاسمي» (٩/ ٣٢٥)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢١٦).

هذا يُبَكَّتُون ويوبَّخون، ويُقال لهم: ﴿ ذُوقُواْ مَسَ سَقَرَ ﴾ على سبيل السخرية بهم، و﴿ سَقَرَ ﴾: اسم من أسماء النار، كما قال سُبْحَانَهُ رَتَقَالَ: ﴿ سَأَصْلِيهِ سَقَرَ ۞ وَمَا أَدْرَبُكُ مَا سَقَرُ ۞ لَا لُنْقِي وَلَا لَذَرُ ۞ لَوَاحَةً لِلْبَشَرِ ۞ عَلَيْهَا يَسْعَهَ عَشَرَ ۞ ﴾ (١) [المدثر: ٢٦-٣٠].

## \* ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِفَدَرِ (١٠) ﴿:

إنهم جاحدون معرضون، قد امتلأت قلوبهم كِبْرًا وعنادًا، وامتلأت حياتهم ظُلُمًا وبغيًا وعدوانًا، وتمحَّضوا للشر، فمهما جاءتهم الآيات، والحجج، والقصص.. فهي لا تزيدهم إلا طغيانًا، وحين يسمعون هذا الوعيد البليغ، فإنهم يصدون عنه، ويسألون سؤال الساخر المستهزئ: أليس الله بقادر على منعنا من الشرك والكفر؟ ويقولون: ﴿ لَوَ شَآءَ اللهُ مَا آشَرَكُنَا وَلا مَرَّا وَلا حَرَّمْنا مِن الله بقادر؟ ويقولون: ﴿ لَوَ شَآءَ اللهُ مَا آشَرَكُنَا وَلا مَرَّا وَلا حَرَّمْنا مِن الله بقادر على منعنا من الشرك والكفر؟ ويقولون: ﴿ لَوَ شَآءَ اللهُ مَا آشَرَكُنَا وَلا مَرَّا مِن اللهِ بقادر ﴾.

وهذه من الآيات الدالة على وجوب الإيمان بالقضاء والقدر، وهو من أركان الإيمان: أن تؤمن بالقدر خيره وشره، فهو الركن السادس منها(٣)، وقوله سبحانه: ﴿ عَلَقْتُهُ ﴾ الإشارة إلى أن كل الأشياء خلقها الله تعالى، ف ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٢٢]، والخلق من القدر، فإن الله تعالى هو الخالق، وهذه مرتبة من مراتب القدر، وقوله تعالى: ﴿ مِنْدَرٍ ﴾ من معانيه: خلقناه بتقدير لا يزيد ولا ينقص، كما قال سبحانه: ﴿ وَنَدَ جَعَلَ اللّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ [الطلاق: ٣]، وقال: ﴿ وَمَلَقَ كُلّ مَنْ مُوفَةً لَدُهُ وَلَا شِيء له نواميس وسنن وأسباب، وكل شيء مكتوب عند الله سُبْمَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَكُلّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُعِينٍ ﴾ [يس: ١٢]،

 <sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٨٤)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٣٢٣/٤)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (٣١٣ / ٣٣٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧ / ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) وفي الصحيح مسلما (٢٦٥٦) من حديث أبي هريرة رَمَالِلَهُ عَلَى الله عَلَيْهُ قال: الجاء مشركو قريش يخاصمون رسولَ الله ﷺ في القدر، فَنَزَلَتْ ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِى النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَنَهُ مِقَدَرُ ﴾. وينظر: السباب النزول، للواحدي (ص٤٠١).

<sup>(</sup>٣) أركان الإيمان: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشرِّه. وينظر ما تقدم في «سورة الحجرات»: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ مَامَنًا ۖ ... ﴾ [الحجرات: ١٤].

فالكتابة هي من مراتب القدر أيضًا(١).

والقدر سرُّ الله تعالى في الأرض، وفي قوله شبَحَانهُ وَتَعَالَ: ﴿ غَلَقْتُهُ مِفَدَرٍ ﴾ جانب الإلهية الذي لا يدركه البشر، ولا بد من التسليم والإيمان بالله الخالق الذي كل شيء بإرادته، ولا يقع شيء إلا بعلمه شبَحَانهُ وَتَعَالَ: ﴿ وَلَوْ شَاءً اللّهُ مَا أَشَرَكُواً ﴾ [الأنعام: ١٠٧]، والقدر لا ينافي إرادة الإنسان ولا يصادرها، فليس أحد يشعر بأن ثمة قوة غيبية تجبره على شيء هو لا يريده، أنا أريد أن أتكلم فأتكلم، وأريد أن أحمل القلم فأحمله، وأريد أن أضعه فأضعه، وأريد أن أشرب أو آكل شيئًا يلذ لي، أو أقوم أو أقعد فافعل ذلك كله، وأنا مسؤول عنه، ولو أن أحدًا قهرني على ما لا أريد وأجبرني عليه لكانت التبعة مرفوعة عني، وكان هو المسؤول عن فعلي القسري الذي لا اختيار لى فيه ألبتة.

فالمكلّف يشعر بداخله بأن ثمة مشيئة خاصة به تتيح له مساحة واسعة من الاختيارات مما يحب وما يكره، وبناءً على هذا الاختيار البشري يحاسب، فيكافأ أو يعاقب أو يجازى، فأهل الجنة يقال لهم: ﴿ بِمَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الطور: ١٩]، وأهل الناريقال لهم: ﴿ بِمَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٤]، فلم يعاقبوا على ما لم يذنبوه.

فالقدر ليس حجة تسوِّغ فعل المعصية وركوب الضلال وتنكب الصراط، ولا حجة للفاشلين والجاهلين والمتخلِّفين بالقدر، فهم لم يحاولوا الأمر ولم يعالجوه، ولا تعاطوا أسبابه فأخفقوا، لماذا يكون الجهل والفقر والمرض «قدرًا»، ولا يكون العلم والسعى والتخطيط «قدرًا» كذلك؟!

إن من أعظم الأخطاء توظيف القضاء والقدر للاحتجاج به على المعايب وعلى الذنوب وعلى الأخطاء، وإنما القضاء والقدر يُحتج به كما يقول العلماء في المصائب، لا في المعايب (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱٦٠)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۲۰٦)، و «تفسير ابن جزي» (۲/ ۳۲٦)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٨٢)، و «تفسير القاسمي» (٩/ ٩٦)، و «التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۱۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر: امجموع الفتاوي، (٣/ ١٢٣)، واشفاء العليل، (ص١٨).

ومعنى ذلك: أن المرء إذا أُصيب بموت قريب، أو شيء خارج عن إرادته، فله أن يحتج بالقدر: ﴿ مَا آَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ السَّهِ وَمَن يُوْمِن بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ, ﴾ التغابن: ١١]، أما أن نجعل القضاء والقدر تكأة نهرب إليه من مواجهة مسؤولياتنا التي كلَّفنا تعالى بها، فهذا تشبُّه بالمشركين، ولو كان العبد مجبورًا جبرية مطلقة على الفعل لم يكن للأمر الشرعي ولا للنهي معنى؛ فالتكليف دليل على أن الإنسان قادر على ذلك، مختار مستطيع أن يفعل أو لا يفعل، فهذه من الأشياء التي ينبغي على الإنسان أن يرعاها بصورة جيدة، وألَّا يجعل مسألة القضاء والقدر سببًا في قعوده عن العمل، أو تأخره، أو كثرة التفكير والجدل حولها، بما لا طائل تحته!

#### \* ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَحِدَّةً كَلَمْجِ بِٱلْبَصَرِ ١٠٠٠ :

فَالله تعالى على كل شيء قدير، ﴿ إِنَّمَا آَمْرُهُۥ إِذَاۤ آَرَادَ شَيْعًا آَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَلَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢]، وقوله: ﴿ وَحِدَدٌّ ﴾ أي: كلمة واحدة، وهي ﴿ كُن ﴾ (١).

﴿ كُلَتِم بِالْبَصَرِ ﴾ ومن ذلك: الساعة التي ذكرها هنا؛ ولهذا قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلَّا كُلَتِم الْبَصَرِ اَوْهُو أَقْرَبُ ﴾ [النحل: ٧٧]، يعني: بل هو أقرب من لمح البصر، فلما يقول: ﴿ كُلَتِم بِالْبَصَرِ ﴾ أي: مثلما تغمض عينك وتفتحها، أو تلمح بسرعة، فهكذا يقع أمر الله سبحانه، فهو أقرب من ذلك، ولكن هذا لتقريب الأمر إلى عقولنا (١).

# \* ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَّ أَشْيَاعَكُمْ فَهَلَّ مِن مُّذَّكِرٍ ۞ ﴾:

أي: أهلكنا الذين من قبلكم، أفلا تعتبرون بهلاكهم؟! وسماهم: أشياعًا؛ لأنهم مثلهم في الجهل والضلال والإعراض<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۹۳)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۷۷)، و«تفسير الرازي» (۳۲/ ۲۲۹)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ٤٨٦)، و«تفسير السعدي» (ص۸۲۸).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير يحيى بن سلام» (١/ ٧٨)، و «تفسير السمر قندي» (٢/ ٢٨٤)، و «تفسير ابن أبي زمنين» (٢/ ٢١٤)، و «تفسير البغوي» (٣/ ٨٩)، و «البحر المحيط في التفسير» (٦/ ٥٧٣).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٨٤)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ١٦٣)، و«تفسير الثعلبي»
 (٩/ ١٧٣)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢١٦)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٢٠)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٣٠)، و«تفسير القرطبي» (١٥٥ / ١٥٥).

# \* ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَـ لُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ ( ) ﴾:

أي: مكتوب ﴿ فِي ٱلزُّنْبُرِ ﴾، و﴿ ٱلزُّنْبُرِ ﴾ جمع: زَبُور، والزَّبْر- بفتح الزاي وسكون الباء-: الكتابة، فكل ما فعلوه مكتوب عنده سبحانه محصى ﴿ لَا يَضِلُ رَبِي وَلَا يَسَى ﴾ (١).

# \* ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُّسْتَظَرُّ ﴿ اللَّهِ ﴾:

أي: مسطور مكتوب، صغيرًا كان أو كبيرًا، من أحوال الأمم والأفراد، والحركة، والنظرة، إلا اللَّغو الذي ليس فيه حساب ولا تكذيب، ولا ثواب ولا عقاب (٢).

والله تعالى يذكر هذه الأشياء ليس من أجل أن نتجادل، ما معنى مكتوب؟ وأين؟ وما هذا الكتاب؟ وما شكله؟ وما لونه؟ وهل هي كتابة حقيقية مثل الكتابة التي نعقلها نحن أم شيء مختلف؟

هذا غيب عند الله سبحانه، والمقصود أن يكون في قلوبنا يقظة ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثُا ﴾ [المؤمنون: ١١٥]، فكل شيء مكتوب، وحين تستحضر هذه الحقيقة الغيبية فإنك تكون على نفسك رقيبًا تحجزها عن التعدِّي باللِّسان أو الجوارح.

إنها قيمة عظيمة للإنسان أن تكون أعماله كلها مكتوبة مَحْصيَّة عليه، وإذا كان الناس يستميتون لأن يُكتب عنهم في التاريخ، ولو سطر أو سطور، فكيف يغفلون عن أنهم مكتوبون بالتفصيل في كتاب حافظ، لا تزوير فيه ولا تردد، و ﴿ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرةً إِلّا أَحْصَنها ﴾ [الكهف: ٤٩]، ويُنشر بين الخلق ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ، خَسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [المعارج: ٤]، والصالح البار يعرضه ويقول: ﴿ هَآ قُرُمُ أَقْرَمُ وَاكِنَئِيةً ﴾

<sup>(</sup>۱) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (٢١٦/٤)، و اتفسير القرطبي، (١٧/ ١٤٩)، و اتفسير ابن جزى، (٢/ ٣٢٦)، و اتفسير ابن كثير، (٦/ ٦٣١)، و التحرير والتنوير، (٢٧/ ٢٢٤).

وينظر أيضًا: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٩٢)، و«الزاهر في معاني كلمات الناس» (١/ ٧٤)، و«تهذيب اللغة» (١٣/ ١٣٥)، و«مختار الصحاح» (ص١٣٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٢٠٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٢٠)، و«تفسير القاسمي»
 (٩/ ٩٧)، و«التحرير والتنوير» (٧٧/ ٢٢٤).

[الحاقة: ١٩]، والفاجر الشارد يتأوَّه ويقول: ﴿يَلْيَنْنِي لَرْ أُونَ كِنْبِيةٌ ۞ وَلَرْ أَدْرِ مَاحِسَابِيّهُ ﴾ [الحاقة: ٢٥- ٢٦].

# \* ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهُرٍ ( ) فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقْلَدِرٍ ( ) :

ختم تعالى بهذا الختام العظيم الرائع، والآية وإن جاءت بـ ﴿ جَنَّتِ ﴾ بصيغة الجمع، ﴿ وَنَهَرٍ ﴾ بصيغة المفرد، إلا أن المقصود الجنس، أي: وأنهار، ﴿ جَنَّتِ تَجْرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ (١) [البقرة: ٢٥].

فعندهم المآكل والمشارب من الجنات والأنهار، وعندهم الأنس والفرح الذي لا ينقطع في مقعد الصدق، وهذا وعد الصدق، والله تعالى صادق لا يخلف الميعاد، والذين قعدوا هذا المقعد هم الصادقون، ﴿ هَلَا يَوْمُ يَنَفَعُ الصَّلِاقِينَ صِدَقُهُمْ ﴾ [المائدة: ١١٩]، ﴿ وَعَدَ الصِّدِقِ اللَّهِ يَكُولُ لَهُ وَعَدُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٦].

فالصدق خُلق نبيل نَفِيس، يريد الله سُنِهَاتُهُوَّقَالَ ممن ينتظرون هذا المقعد أن يتحلَّوا به: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ (٢) [التوبة: ١١٩].

#### 000

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للفراء (۳/ ۱۱۱)، و «مجاز القرآن» (۲/ ۲٤۱)، و «تفسير الطبري» (۲/ ۲۲۱)، و «تفسير السمعاني» (۱۰ ۱۰۵)، و «تفسير السمعاني» (۱۰ ۱۲۳)، و «تفسير القرطبي» (۱۰ ۱۲۹).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«تفسير التعلبي» (۹/ ۱۷٤)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٢١)، و«تفسير الطبري» (٥/ ٤٢١)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٤٢١)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٢١)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٢٢).

# النظام ال

#### \* تسمية السورة:

تُسَمَّى: «سورة ﴿الرَّحْمَنُ ﴾» في المصاحف، وكتب السنة، والتفسير، وجاء هذا مرفوعًا في غير ما حديث (١٠).

وسمًاها السُّيوطي، وغيره: «عروس القرآن»(٢)، وقد جاء في ذلك حديث عند البيهقي (٣)، وعلى القول بصحته فهذا وصف للسورة وبيان لفضلها، وليس اسمًا؛ ولذا لم يذكره المعنيون بأسماء السور(٤).

\* عدد آیاتها: ثمان وسبعون آیة، أو سبع وسبعون؛ باعتبار أن ﴿ اَلرَّمْنُ ﴾ عند بعضهم لا تُعدُّ آیة مستقلة، أو ست وسبعون آیة؛ باعتبار أنهم مختلفون في عدد من الآیات فصلا ووصلا، كآیة: ﴿ هَذِهِ جَهَنَّمُ اللِّي يُكَذِّبُ بِهَا اَللَّجْرِمُونَ ﴿ اَلْ يَكُونُونَ بَيْنَا وَبَيْنَ وَمِيهِ اللَّي اللَّهُ اللْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للفراء (۱۱۲/۳)، و تفسير عبد الرزاق، (۲/ ۲۲۵)، و اصحيح البخاري، (۱۸ /۱۲)، و البخاري، (۱۸ /۱۲)، و البخاري، (۱۸ /۱۲)، و البخاري، (۱۸ /۱۲)، و الفاتحة، و الفاتحة،

<sup>(</sup>٢) ينظر: «مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور» (٣/ ٤٤)، و «نظم الدرر في تناسب الآي والسور» (٩/ ١٣٩)، و «الإتقان» (١/ ١٩٥).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الثعلبي في «تفسيره» (٩/ ١٧٦)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٢٦٥) من حديث علمي تغليقة، وعدَّه الفيروز آبادي من المنكرات التي وردت في فضل السورة. ينظر: «بصائر ذوي التمييز» (١/ ٤٤٩)، و«فيض القدير» (٥/ ٢٨٦)، و«السلسلة الضعيفة» (١٣٥٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٢٧)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>٥) ينظر: «البيان في عدِّ آي القرآن» (ص٢٣٧)، و«فنون الأفنان في عيون علوم القرآن»
 (ص٣١٠)، و (روح البيان) (٩/ ٢٨٨).

\* وهي مكية على الراجح(١١).

وقد قيل في سبب نزولها: أن النبي على لما أراد أن يعقد مع المشركين صلح الحُدَيْبِيَة قال لعلي رَحَالَتَهَاهُ: اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم». فقال سُهيل بن عمرو: أما «الرحمنُ» فوالله ما أدري ما هو، ولكن اكتب: باسمك اللهم، كما كنت تكتبُ. فقال النبي على: «اكتب: باسمك اللهم». ونزلت هذه السورة (٢).

فعلى هذا تكون مدنية، ولكن الراجح أن السورة مكية، ولا يلزم أن يكون لها سبب نزول خاص، لكن العرب كانوا لا يعرفون هذا الاسم في الجاهلية.

وأقرب من ذلك أن يكون نزول السورة جوابًا على استنكارهم لعبادة الله الرحمن، كما في «سورة الفرقان»: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسْجُدُواْ لِلرَّحْمَنِ قَالُواْ وَمَا الرَّحْمَنُ اللَّهُمُ اللَّجُمُ اللَّهُمُ اللَّحْمَنُ اللَّاعَمَ اللَّهُمَ اللَّمْمَنُ اللَّاعَ اللَّهُمُ اللَّمْمَنُ اللَّاعَمَ اللَّهُرَانَ اللَّهُمُ اللَّمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمَانُ اللَّهُمُ اللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّ

وقد ورد أن ابن مسعود رَعَوَلِيَّهُ عَنهُ قرأ هذه السورة في مكة عند الكعبة، فضربوه وكادوا يقتلونه (٣).

وهذا من العجب، فالنفوس المليئة بالظلمة لا تطيق الحديث عن الرحمة ومتعلَّقاتها، وتكاد تسطو بالذين يتلون عليها آيات الله الرحمن الرحيم.

\* ومن لطائف الكتاب العزيز أن تكون سورة كاملة تسمى بـ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ ﴾، وأن يختار الله تعالى هذا الاسم ليجعله افتتاحًا لها، وهو اسم يتضمَّن صفة الرحمة،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «المحرر الوجيز» (٧/٣٢٥)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٤٥)، و«مصاعد النظر» (٣/ ٤٤)، و«الإتقان» (١/ ٤٩)، و«روح المعانى» (١٤/ ٩٦)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٧٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٢٣)، و«البحر المحيط في التفسير» (١٠/ ٥٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٢/ ٢٢٨).

وقصة صلح الحُدَيْبِيَة أخرجها البخاري (٢٧٣١) من حديث المسور بن مخرمة رَهَا الله ومسلم (١٧٨٤) من حديث أنس رَهَا الله عَنافَة :

<sup>(</sup>٣) ينظر: «السيرة النبوية» لابن هشام (١/ ٣١٤)، و«فضائل الصحابة» لأحمد (١٥٣٥)، و«تفسير الثعلبي» (١٥٣٥)، و«تفسير القرطبي» (١٥١/ ١٥١)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٥١/ ٢٩٠)، و«مصاعد النظر» (٣/ ٤٨)، و«السراج المنير» للخطيب الشربيني (١٥٦/٤).

ولا يُسَمَّى به غير الله عَزَيَلَ، بخلاف بقية الأسماء، كالرَّحيم، أو العزيز، أو الحكيم، فإنه قد يُوصف بها بعض العباد، أما ﴿الله و﴿الرَّحْنَنُ ﴾ فلا يُسمَّى بهما إلا الله عَزَيْبَلَ ﴿ قُلِ اَدْعُواْ اللهَ أَو اَدْعُواْ الرَّحْنَنَ ﴾ (١) [الإسراء: ١١٠].

هذا التخصيص فيه كثير من الإيحاءات والمعاني: ﴿كُتُبُكُمْ عَكَنَ نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ ﴾ [الانعام: ٤٥]، التعرُّف إلى الله تعالى برحمته، الطمع في رحمته، الشعور برحمته في كل ما حولنا، انتظار رحمته، وهو يقول: «أنا عند ظنِّ عبدي بي، فليظُنَّ بي ما شاءً»(٢). فلنظن بربنا الرَّحمن الرَّحيم أن يسرع إلينا بالخير، وأن يفيض علينا من جُوده وبركته ورحمته، وأن يعفو عن ذنوبنا، وأن يستر عيوبنا، وأن يصلح أحوالنا، وأن يجمع شملنا، وأن يعلمنا ما ينفعنا، وأن ينفعنا بما علَّمنا.

إن التعرف إليه سبحانه من بوابة الرحمة، فيه معنى جميل، وهو لا ينافي الخوف؛ ولهذا تضمَّنت السورة الكريمة تلك الآية العظيمة، وهي قوله سبحانه: 
وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ (الله).

#### \* ﴿ ٱلرَّحْمَنُ ( **\* )**

ها هنا كلمة وآية واسم ومبتدأ وخبر، يمتلأ بها الفم نطقًا، والعقل تألهًا، والرُّوح إشراقًا، والقلب إخباتًا.

﴿ٱلرَّحْمَٰنُ ﴾: الرحمة صفته، وفعله، وشأنه، وخلقه، وشرعه.

﴿ اَلرَّحْنَ ﴾: الذي وسعت رحمته كل شيء، وسبقت رحمته غضبه، وبرحمته يتراحم العباد والدَّواب والبهائم والطير والوحش والجن والإنس.

﴿ٱلرَّمْنَنُ ﴾: الذي خلق مائة رحمة، أنزل منها رحمةً في الدنيا، تشمل كل مظاهر اللَّطْف والفضل والعطف، وادَّخر منها تسعًا وتسعين ليوم الحساب، ولم

<sup>(</sup>١) ينظر ما تقدم في اسورة الفاتحة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱٦٠١٦)، وابن حبان (٦٣٣)، والحاكم (٤/ ٢٤٠) من حديث واثلة بن
 الأسقع رَجَائِشَة.

وأخرجه البخاري (٧٤٠٥)، ومسلم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة رَهَالِلَيْهَـُنهُ، دون قوله: افليَظُنَّ بي ما شاءَه.

يرد هذا الوصف والتعداد لشيء آخر من صفاته، فجدير بقارئ القرآن أن يقف طويلًا عند تخصيص هذه السورة وهذا الاسم؛ ليدرك طرفًا من أهميته ومركزيته في معرفة الله والتقرب إليه والدعوة إلى دينه وفتح الأبواب لخلقه.

استفتاح بديع يمكِّن القارئ من إفراد الآية الأولى بنَفَس خاص، ومد الميم، والوقوف على النون؛ لتكون الكلمة مستغنية بذاتها عن كل إضافة، وليأتي بعدها إسناد المجد والحمد والفضل لصاحب الاسم الشريف العظيم المحمود الممدوح.

#### \* ﴿ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴿ ﴾:

وهذا أول ما نعت به نفسه، وهو يربط القرآن بالرحمة، فهو رحمة وشفاء للعقول والقلوب والأبدان، للأفراد والجماعات والأمم، رحمة عامة وخاصة، عاجلة وآجلة، ظاهرة وباطنة، فمَن أقبل عليه ظفر، ومَن أعرض عنه حُرم.

﴿عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ بأن أعطى آدمَ عَيْمِالسَّكَمْ وذريته القدرات والعقول والمواهب والمَلكات اللُّغوية والعقلية على الفهم والتفكير والنطق.

﴿عَلَّمَ ٱلْقُرْمَانَ ﴾ بأن أنزل الوحي على رسله وأنبيائه عليهم السلام، وختمهم بمحمد ﷺ، وأيَّدهم بالكتب، وختمها بكتابه العزيز الذي ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ، وأيَّدهم بالكتب، وختمها بكتابه العزيز الذي ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ، فهو تأسيس وتفريع، وتأكيد للنبوة عامة، ونبوة محمد ﷺ خاصة، وامتنان وفضل.

يدخل فيه معرفة الحروف والألفاظ والتجويد، ومعرفة المعاني والدلالات والأسرار بما يتفاوت الناس فيه تفاوت ما بين السماء والأرض.

ويدخل فيه تيسيره للذكر والتلاوة والفهم والعمل والدعوة، وهو خبر ووعد بأن يظل القرآن حيًّا في نفوس أهله ممن اختارهم الله، فلا يزال فيهم من يعلِّم القرآن ويتعلَّمه ويدعو إليه ويهتدي به، ويهدي إليه، وينشر رحمته في العالمين.

#### \* ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ﴿ عَلَمَهُ ٱلْبَيَادَ ﴿ ﴾:

فهو الخالق سبحانه، وهذه من نعمه وآلائه، وهذا الخلق منطَّلق من الرحمة،

ولذا بدأ بـ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ﴾.

خَلْق الإنسان رحمة، وهذا يُحسب للتصور الإسلامي؛ ففي كثير من عقائد الشعوب يتصورن الآلهة الأسطورية الوثنية تطاردهم وتلاحقهم وتحاربهم وتمنعهم من العلم والمعرفة، في حين يقرَّر القرآن اسم ﴿ٱلرَّمْنَنُ ﴾ أولًا ليخبر عنه بأنه ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ ﴿ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴿ ﴾، والبيان يشمل الفهم والعقل واللغة؛ لأنه لا قيمة للبيان إذا كان مجرد كلمات وحروف بلا معنى (١).

فمن تعليم البيان: أن يُعطى الإنسان العقل الذي يُفكِّر ويبدع المعاني والتعبير عنها، وأن يزوِّده بمَلَكات الإبداع والتخيل والقياس والنظر والتحليل والتساؤل والاكتشاف.

ومن تعليم البيان: وضع اللغات، وإلهام الإنسان اللغة؛ ليعبَّر بها عما يريد (٢). ولذلك يشعر الأصم بنقص كبير بالقياس إلى القادر على الكلام، فالكلام نعمة إبداعية عظيمة، وسبب للتواصل بين الناس، وأداة للتفاهم والتعاون على البر والتقوى والتواصي بالحق والتواصي بالصبر، وبه ينعقد البيع والشراء والنكاح وسائر العقود والمواثيق، حتى الحرب أولها كلام.

وكما أن السورة أُسِّست بذكر اسم ﴿الرَّمْنَ ﴾، وثنَّت بتعليمه القرآن، فقد أُسِّست مرة أخرى بخَلْق الإنسان، وثنَّت بتعليمه البيان؛ ليكون دليلًا على أن البيان وما يتعلق به من العقل والإنسانية والفهم هو أعظم نعمة وجودية، ولا تتم هذه النعمة إلا بتعلم القرآن وتدبره واتِّباعه.

# \* ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ۞ ﴾:

السورة سورة الآلاء والنَّعَم، ولذلك بدأت بتعليم القرآن قبل خلق الإنسان؛ إشارة إلى أن الإنسان خُلق لعبادة الله، وانتقل إلى الحديث عن نِعَم في الكون،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير التستري» (ص٩٥١)، و تفسير السمرقندي، (٣/ ٣٧٨)، و "تفسير الماوردي، (٧/ ٢٢٣)، و «اللباب، (١/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۹/ ۱۷۷)، و«تفسير البغوي» (۶/ ۳۳۰)، و«تفسير القرطبي» (۱۵۲/۲۷)، و«تفسير الخازن» (۶/ ۲۲۰).

وبدأ بهذه الأجرام الضخمة التي يراها الناس ويحسون أثرها.

وقوله: ﴿ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وفي الآية إشارة إلى الكون المضبوط بنواميس دقيقة يدركها الإنسان بعقله وتجربته، والقرآن هو الهادي والحادي والمحفِّز إلى النظر والتفكير والتأمل والكشف.

#### \* ﴿ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ بِسَمُدَانِ ١٠٠٠)

النجم هي: النجوم المعروفة (٢)، ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ [النجم:١]، والشجر معروف، أخبر عنهما بأنهما ﴿ يَسْتَجُدَانِ ﴾، وهذا فيه معنى السجود لله؛ لأنها تطيع الله سُبْكَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِكَدِهِ ﴾ [الإسراء: ٤٤]، فكلها تسجد لله، والكون يسبّح له، فليكن الإنسان منسجمًا مع هذا الكون في عبوديته وسجوده، ولا يشذ فيعصي ويخالف.

ويجوز أن يكون المقصود بالنجم هنا: النبات الصغير الملتصق بالأرض، والشجر هو: الشجر الذي له ساق<sup>(٣)</sup>.

ولك أن تتخيَّل هذا الشجر وذلك النبت والزرع يؤدِّي واجب الشكر والسجود للخالق المُنعم جلَّ وعزَّ، أليس خَلِيقًا بالإنسان الذي أُوتي مشاعر وعقلًا أن يكون كذلك؟!

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للفراء (٣/ ١١٢)، و«معاني القرآن» للزجاج (٣/ ٢٨٩)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٨)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣٢٥)، و«تفسير القرطبي» (١٥٣/١٥)، ووتفسير ابن كثير» (٧/ ٤٨٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۷۶)، و «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۷۹)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۲۲)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٢٤)، و «تفسير البن كثير» (٧/ ٤٨٩)، و «التحرير والتنوير» (٧/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٦٥)، و«معاني القرآن» للزجاج (٩٦/٥)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٦)، والمصادر السابقة.

وفي الآية تناسب مع خلق الإنسان وتعليمه البيان؛ لأن البيان ومتعلَّقاته يدل على العقل والتفكير والاختيار الممنوح للإنسان، والذي بمقتضاه حصل التكليف وترتَّب الإيمان والكفر، فناسب أن يذكر المخلوقات الأخرى الشريكة له في الوجود والخلق، والمنفردة بالتسخير، حيث تطع الله وتمضي وفق ناموسه ساجدة لا تتردَّد.. أفيجدر بالإنسان المميِّز المكلَّف أن يكون أقل مرتبة منها؟!

### \* ﴿ وَٱلسَّمَآةَ رَفْعُهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ ﴿ ﴾:

وهنا تناسب بين رفع السماء والناس يرونها، وبين وضع الميزان. والميزان يجوز أن يكون هو الآلة التي يزن الناس بها الأشياء(١).

ويجوز أن يكون المقصود بالميزان العدل نفسه (٢)، وهو الأولى؛ لأن الميزان ليس سوى آلة العدل.

ولك أن تفكّر: ما سر المزاوجة بين السماء والميزان؟ لتدرك أن السماء رُفعت بالحقّ والعدل أيضًا، فبالعدل قامت السماوات والأرض، فالسياق إذًا حديث عن عدالة الله الكونية القدرية، وعن عدالة الإنسان التي اتتُمن عليها وكُلِّف بها.

إن وضع «الميزان» في الأرض مقابل «رفع السماء»، وأن عدالة الأرض دنيوية عابرة يعتريها ظلم الإنسان وجَوْره وأنانيته، ويقابلها الآخرة والميزان القِسْط: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَكُمَةِ ﴾ [الأنباء: ٤٧].

\* ﴿ أَلَا نَطْغَوَا فِي الْمِيزَانِ ﴿ وَالْقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَخْيِرُوا الْمِيزَانَ ﴿ ) . فأمرهم أن يَعْدِلوا، فلا يزيدوا ولا ينقصوا، فقال: ﴿ أَلَا نَظْغَوَا فِي الْمِيزَانِ ﴾ يعني: بالزيادة، ﴿ وَاقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ ﴾ يعني: بالعدل، ﴿ وَلَا تَخْيُرُوا الْمِيزَانَ ﴾ بالنقص؛ ولهذا قال سبحانه ﴿ وَيَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ النَّيْنَ إِذَا اَكَالُوا عَلَى اَلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٧٩)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٧٨)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٢٤)، و«تفسير البغوي» (١/ ١٥٤). و«زاد المسير» (٤/ ٢٠٦)، و«تفسير القرطبي» (١/ ١٥٤). (٢) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٣٦)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ١٧٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٩٠)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٣٨)، والمصادر السابقة.

وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴿ ﴾ [المطففين:١- ٣]، أمرهم بالعدل الذي يكون في كل شيء:

العدل في المشاعر، فلا يبالغ المرء في الحب، فيعميه ذلك عن العيوب والأخطاء، ولا يبالغ في البغض مبالغة تعميه عن الحسنات والفضائل، وإنما وأخبِبْ حبيبَك هَوْنًا ما؛ عسى أن يكون بَغِيْضَكَ يومًا ما، وأَبْغِضْ بَغِيْضَكَ هَوْنًا ما؛ عسى أن يكون حَبِيبَكَ هَوْنًا ما»، كما قال عليٌّ رَحِيَّكَةَنْ، ويُروى مرفوعًا، والموقوف أصح(١).

والعدل في الحكم على العدو؛ ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ فَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا يَعْدِرُمَنَكُمْ شَنَانُ فَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ ﴾ [المائدة: ٨]، والحكم على الصديق، فلا يحابيه ولا يجامله: ﴿ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا ﴾ [النساء: ١٠٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ إِن يَكُن غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا ﴾ [النساء: ١٣٥].

العدل مع النفس ومع الآخرين، العدل في القول والفعل، العدل في الأخذ والترك، العدل في المنع، العدل في الأخلاق والموازين والمواقف، ولذا قيل: إن العدل مطلوب في كل حال، وفي كل وقت، ولكل أحد، فلا يوجد حالة يتخلَّف فيها العدل، حتى الحرب والعداوة والبغضاء..

ومن دلالة الميزان ومعناه: التوازن في إعطاء الأشياء قدرها، فقد ﴿جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ فَدْرًا ﴾ [الطلاق: ٣]، وأكثر ما يواجه الناس عدم القدرة على معرفة «فقه المقادير»، دون مبالغة وإسراف، فثم من يتَّجه للعلم، فيهمل العبادة، أو يتَّجه للعبادة، فيهمل الدنيا، أو يهتم بأولاده وأسرته وزوجته، فيهمل عمله، أو يهتم بعمله على حساب العمل والإنجاز، أو

<sup>(</sup>١) أخرجه موقوفًا: ابن أبي شيبة (٣٥٨٧٦)، وأحمد في «فضائل الصحابة» (٤٨٤)، والبخاري في «الأدب المفرد» (١٣٢١)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٦١٦٨).

وأخرجه مرفوعًا: الترمذي (١٩٩٧)، والطبراني في «الأوسط» (٣٣٩٥)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (٧٣٩). وينظر: «علل الدارقطني» (٨/ ١١٠)، و«العلل المتناهية» (٢/ ٢٤٨).

يهمل جانبًا ما كالسياسة، أو ينغمس فيها دون حساب، أو يختلط بالناس فيكثر، أو يباعدهم فينعزل.

والقدرة على الانضباط والتوازن بين المتقابلات لا تتأتى بين يوم وليلة، بل هي محاولة دائمة متراكمة يصل بها المرء إلى مقاربة العدل والوسط الخيار، كما في حديث: «سدِّدوا، وقاربوا، واغْدُوا ورُوحوا، وشيءٌ من الدُّلْجة، والقصدَ القصدَ تبلغوا»(١).

وهذا جزء من معاني قوله سبحانه: ﴿ اَهْدِنَا اَلْمُسْتَقِيمَ ﴾ الذي نقوله في كل ركعة، وعلى مدى الحياة، فأنت على صراط مستقيم، لكن هناك ما هو أكثر دقة وأكثر استقامة مما أنت فيه، وقد يبدو للإنسان أنه منضبط متوازن، وقد أعطى كلَّ شيء حقَّه، فأعطى العلم حقَّه، والعبادة حقَّها، والدنيا حقَّها، والآخرة حقَها، والوالدين حقَّهما، والزوجة حقَها، والعمل حقَّه، وقد يكون ذلك صحيحًا، ولكن بعد تجارب يكتشف أن ثمة مستوى من الميزان والانضباط والتوازن أفضل وأحسن مما هو فيه، وهذا يجعل المؤمن مستغرقًا في تطوير ذاته وتحسين أدائه حتى آخر لحظة: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِيمِ ثَلَ المحبر: ٩٩].

# \* ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ١٠٠٠ ﴾:

لا يوجد في القرآن الكريم لفظ: «الأنام» إلا في هذا الموضع، وكثير من علماء اللغة لم يذكروا كلمة «الأنام».

وقد اختلفوا في المقصود بها: فقيل: الأحياء، ورُوي عن ابن عباس رَهُوَ يَهُمُّا ''). وأجود منه وهو مروي عن ابن عباس أيضًا وغيره -: أنهم البشر، وسياق الآية يرجِّحه؛ لأنه في مقام الامتنان والاعتناء بالبشر، كقوله تعالى: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٦٣)، ومسلم (٢٨١٦) من حديث أبي هريرة تَعَلِقَهُمُنَّهُ.

وأخرجه البخاري (٦٤٦٤، ٧٦٤٧)، ومسلم (٢٨١٨) من حديث عائشة كَالْيَتْمَا نحوه.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۸۰)، و «تفسير الثعلبي» (۹/ ۱۷۸)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٠٦)، و «فتح القدير» (٥/ ١٦٢)، و «التحرير والتنوير» (٧٢/ ٢٤١).

لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾(١) [البقرة: ٢٩].

وهذا يشبه دعاء إبراهيم عَنبالسَلَمْ حين قال: ﴿ وَأَرْزُقُ آهَلَهُ مِن الثَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللهِ وَالْيُورِ ٱلْآخِرِ ﴾، فقال له ربه سبحانه: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِعُهُ وَلِيلًا ﴾ [البقرة: ١٢٦]، فمتاع الحياة الدنيا لا يختص به المسلم دون غيره، والأرض لله تعالى ﴿ وَضَعَهَا لِلْأَنامِ ﴾ للبشر كلهم.

إنها دعوة إلى التعايش بين البشر، وألَّا يتزاحموا، بل يتراحموا، فالأرض تتَّسع لهم جميعًا، أحياءً وأمواتًا، ولهم فيها معايش ومنافع، وقد سلك الله لهم فيها سُبُلًا وطرائق في الضرب والانتفاع.

## \* ﴿ فِيهَا فَلِكِهَةٌ وَٱلنَّاخُلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ( ) \*

وضع تعالى الأرض وأودع فيها ما يكفل للناس غذاءهم ومصالحهم.

والفاكهة مفرد، يعني: الفواكه، وهي: الثمار النباتية التي تُؤكل عادة دون طبخ، كالتفاح والبرتقال، وإنما ذكرها تعالى هنا على سبيل أن ما فوقها مما تقوم به الحياة موجود؛ لأنها تُؤكل تفكُّهًا وتلذُّذًا، فوجود الضروري أولى، وفي الفواكه منافع صحية جمة مما امتن تعالى به علينا، ولذلك ذكر وجوده في الجنة.

﴿وَٱلنَّخُلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ﴾: النخل من الفاكهة، بل هي سيدة الفواكه، ووصفها بـ ﴿ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ﴾ إشارة إلى الجانب الجمالي فيها، وهي الأوعية التي يكون فيها الطلع، ومفردها: كِم، بكسر الكاف، والجمع: أكمام (٢).

يُروى أن قيصرَ ملكَ الرُّوم كتبَ إلى عمرَ رَضَالِلُهُ عَنْهُ: إن رُسُلي أتنني من قِبَلك، فزعمتْ أن قِبَلكم شجرةً ليست بخَلِيقة لشيء من الخير، يخرجُ مثلُ آذان الحميرِ،

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٦٥٤)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٢٥)، و«المحرر الوجيز»

<sup>(</sup>٥/ ٢٢٥)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ١٥٥)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٤١)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۸۱)، و«تفسير الثعلبي» (۹/ ۱۷۸)، و«تفسير البغوي»
 (٤/ ٣٣١)، و«تفسير الرازي» (۲۹/ ۳٤٥)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲٤۲).

وينظر أيضًا: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٣٦)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٢٢٦)، و معترك الأقران في إعجاز القرآن» (٢/ ٢٠).

ثم تَشَقَّقُ عن مثل اللُّؤلؤ، ثم يخضرُّ فيكونُ مثلَ الزُّمُرُّد الأخضر، ثم يحمرُّ فيكونُ كالياقوت الأحمر، ثم ينضجُ فيكونُ كأطيب فالُوذَج يُؤكلُ، ثم تَشَقَّقُ فتيبسُ فتكونُ عصمةً للمقيم، وزادًا للمسافر، فإن تكن رُسلي صدقتني، فلا أرى هذه الشجرةَ إِلَّا من شجر الجنة.

فكتبَ إِليه عمرُ رَحَالِقَهُ عَنْهُ: "من عَبد الله عُمَرَ أمير المؤمنين إلى قيصرَ ملك الرُّوم: إن رُسلكَ قد صَدَقَتْكَ؛ هذه الشجرةُ عندنا التي أنبتها اللهُ عَزَبَهَا على مريمَ عَلَيْهَ السَّلَامُ حتى نَفَسَتْ بعيسى ابنها، فاتَّقِ اللهُ عَزَبَهَا ولا تتَّخذ عيسى إلَهًا من دون الله عَزَيَبًا، ف فَ اللهُ عَرَبَالُهُ مَن تُرَابِ ثُمَّ قَال لَهُ بُنُ فَي كُونُ ﴿ اللهُ عَرَبَالُهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَال لَهُ بُنُ فَي كُونُ ﴿ اللهِ عَرَبَالُهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَال لَهُ بُنُ فَي كُونُ ﴿ اللهِ عَرَبَال اللهُ عَنَالُهُ مُن اللهُ عَنَالُهُ مُن مَن اللهُ عَن اللهُ عَرَبَال اللهُ عَن اللهُ عَرَبَالُهُ مَن مَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

وذكر ﴿ الله كَمَامِ ﴾ هو إشارة أيضًا إلى الجانب المنفعي الجوهري في النخل، حيث هي الثمرة التي تطلع كل سنة مرة، فتكون قوتًا للناس سنتهم كلها.

\* ﴿ وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْعَصْفِ وَٱلرَّيْحَانُ ﴿ ):

﴿ وَٱلْحَبُ ﴾: كثير الأصناف، كالرُّز والشَّعير والحِنطة وغيرها مما يُدَّخر ويقوم عليه غذاءُ الناس، عبر العصور وعبر القارات.

و ﴿ اَلْمَصَّفِ ﴾ : الأعواد التي تُكوِّن أشجار الحبوب، وكذلك الورق الذي يبس، ثم يكون طعامًا للحيوانات أو تبنًا (٢)، فهذا ملمح جميل أن يذكِّرنا تعالى بالحَبِّ الذي نأكله والعصف الذي يكون طعامًا لأنعامنا، كقوله: ﴿ مَنْهَا لَكُوْ وَلِأَنْعَلِمُ ﴾ [النازعات: ٣٣، عبس: ٣٢].

والمتاع المادي ليس خاصًا بالإنسان، بل يشاركه فيه الحيوان، فخَلِيق بالعاقل

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المقرئ في «معجمه» (١٨٢) عن الشعبي. وينظر: «تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٩٠)، و«الدر المنثور» (١٠/ ٦١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: "تفسير الطبري" (۲۲/ ۱۸۳)، و «معاني القرآن» للزجاج (۹/ ۹۷)، و «تفسير الماتريدي المردي» (۶۲۵)، و «تفسير القرطبي» (۶/ ۲۵)، و «تفسير القرطبي» (۱۷۹/ ۲۵)، و «تفسير القرطبي» (۱۷۹/ ۲۵۲)، و «تفسير ابن كثير» (۷/ ۱۹۰)، و «التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۲۲)، وما سيأتي في «سورة النازعات»، و «سورة عبس».

أن يبحث عما يميِّزه من العقل والعلم، والعبودية لله سبحانه: ﴿عَلَّمُهُ ٱلْبَيَانَ ﴾.

﴿وَٱلرَّيْحَانُ﴾ معطوف على «الحَب» عند الجمهور، فيكون معناه مستقلًا، وأنه من ضمن ما امتن الله به على البشر مما خلقه في الأرض.

وفي قراءة سبعية يُقرأ مجرورًا، معطوفًا على ﴿ٱلْعَصَّفِ﴾: ﴿وَٱلرَّيْحَانِ﴾ (١٠)، فيكون تقدير الكلام: والحبُّ ذو العَصْف وذو الرَّيْحانِ (٢).

والرَّيْحان معروف، وهو الورد ذو الرائحة الطيبة (٢)، ولذلك سمي الرَّيْحان، وهو أنواع، منه: الأصفر والأبيض والأحمر، يمتن تعالى على الناس بهذا الشجر الذي لا يُؤكل، ولكن يبعث الرائحة الطيبة الزَّكية، فالجمال والمتعة بالمنظر أو المسمع أو الرائحة الطيبة مقصد إلهي في الكون، ولهذا أمرنا تعالى أن ننظر في الكون ونتملَّى ما بثه فيه من جمال في نجومه وكواكبه وشمسه وقمره وأشجاره وجباله...، فالحسن مقصد إلهي في الخلق وتربية الناس على ملاحظته وإدراكه والاستمتاع به سواء كان مُشتَمَّا كما في الريحان أو كان مسموعًا أو مرئيًا فإن ذلك من كمال شكر الإنسان لنعمة الله، وهو استجابة لغريزة فطرية تتطلب الإشباع والجور عليها تأهيل لتدمير الإنسان والحياة.

\* ﴿ فَإِلَّتِ ءَالَّآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ ﴿ فَإِلَّ مَا لَكَذِّبَانِ ﴿ ﴿ اللَّهِ مَا لَا مُ

هذه الكلمة العظيمة تكرَّرت في «سورة الرحمن» إحدى وثلاثين مرة بعد كل نعمة لله تعالى.

وقد ورد أن رسولَ الله ﷺ خرج على أصحابه، فقرأ عليهم «سورةَ الرحمنِ»

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۱۸۸ - ۱۸۹)، و «السبعة في القراءات» (ص ۲۱۹)، و «معاني القراءات للأزهري (۴/ ٤٤)، و «التيسير في القراءات السبع» (ص ۲۰۲)، و «النشر في القراءات العشر» (۲/ ۳۵۷)، و «التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۶۲)، و «معجم القراءات» (۹/ ۲۵۲).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (الحجة في القراءات السبع) (ص٣٣٨)، و(الحجة للقراء السبعة) (٦/ ٢٤٥)، و(حجة القراءات) (ص٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (١٨٦/٢٢)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٧٩)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (١٨٩/٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٣٤)، و«تفسير البغوي» (١٨/٤)، و«تفسير القرطبي» (١٥/ ١٥٧)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٤٢).

من أولها إلى آخرها، فسكتوا، فقال: «لقد قرأتُها على الجنِّ ليلةَ الجنِّ، فكانوا أحسنَ مردُودًا منكم، كنتُ كُلَّما أتبتُ على قوله: ﴿ فَبِأَيَ ءَالاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ قالوا: لا بشيء من نعمكَ ربَّنا نكذِّبُ فلك الحمدُ»(١).

والخطاب في قوله تعالى: ﴿ فَهِأَيّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ لمثنى، والجمهور على أنه للإنس والجن<sup>(۲)</sup>، وقلَّما ما يخاطب تعالى الجن مع الإنس، والأكثر في الخطاب أن يأتي الجن تبعًا، وفي هذه السورة كان لهم خطاب خاص مباشر، ولعلَّ الله أراد التذكير بأنهم من سائر عباد الله المأمورين بعبادته وطاعته سبحانه، فكيف تظنون أنهم شركاء لله في ألوهيته، وهم عبيد مخاطبون مربوبون، وليس لهم من الأمر شيء، ولذلك كانوا مشمولين بالخطاب، بأي آلاء الله تعالى ونعمه تكذبون يا معشر الجن والإنس؟

وقال بعضهم: إن الخطاب للرجال والنساء، أو للمكذِّبين والمؤمنين<sup>(٣)</sup>، والصحيح قول الجمهور: أن الخطاب للجن والإنس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۹۱)، وابن أبي الدنيا في «الشكر» (۲۹)، وأبو الشيخ في «العظمة» (۱۲٦٥)، والحاكم (۲/ ٤٧٣)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (۲۲٦٤، ۲۲٦٤) من حديث جابر

وتكلموا فيه من أجل: زُهير بن محمد المَرْوَزي، قال الترمذي: «هذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من حديث الوليد بن مسلم، عن زُهير بن محمد، قال ابن حنبل: كأن زُهير بن محمد الذي وقع بالشام ليس هو الذي يُروى عنه بالعراق، كأنه رجل آخر قلبوا اسمه. يعنى: لما يروون عنه من المناكير.

وسمعتُ محمدَ بنَ إسماعيل البخاري يقول: أهل الشام يروون عن زُهير بن محمد مناكير، وأهل العراق يروون عنه أحاديث مقاربة».

وقال العقيلي في «الضعفاء» (٢/ ٣٣٥): «فيه نظر». وقال ابن عدي في «الكامل» (٤/ ١٧٩): «وهذه الأحاديث لزُهير بن محمد فيها بعض النُّكْرة». وذكره الذهبي في «الميزان» (٢/ ٨٥) من منكرات زُهير، وأورده في «تاريخ الإسلام» (١/ ٢٠١) وقال: «زُهير ضعيف». وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٢١٥٠).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (۱۹٦/۶)، و«تفسير الطبري» (۱۸۹/۲۲)، و«تفسير السمرقندي» (۳۸/۳۸)، و«تفسير السمرقندي» (۳۸۰/۳)، و«تفسير البغوي» (۴/۳۳۲)، و«زاد المسير» (٤/ ۲۰۷)، و«تفسير البر ٤٩١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٤٣).

\* ويؤكِّد هذا أنه ذكر خلق الإنسان والجان فقال: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَـٰ لِكَالْفَخَـَارِ اللَّ وَخَلَقَ ٱلْجَـاآنَ مِن مَارِجٍ مِّن نَارٍ اللَّ فَيِأَيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ اللَّهِ : تُكَذِّبَانِ اللَّهِ ﴾:

والمقصود بقوله: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ ﴾: أصل خلق آدم عَلَيه السَّلة (١١).

فإذا قلت: إن الإنسان مخلوق من ﴿ صَلْصَلُو كَالْفَخَارِ ﴾، فذلك باعتبار خلق آدم، وتستطيع أن تقول: إنه مخلوق من ﴿ حَمَا مَسْنُونِ ﴾ [الحجر: ٢٦]، أو مخلوق من طين، أو مخلوق من تراب، وكل هذه صياغات وردت في القرآن الكريم، ولا اختلاف بينها (٢)، وهي مراحل تكوينية مر فيها ذلك التمثال المسجَّى على الأرض، حتى استوى لحمًا ودمًا وعظمًا، ونُفخت فيه الروح (٣).

والصَّلْصال هو الطين اليابس الذي يكون له صوت وصلصلة (٤)، فيُسمَّى: طينًا، ويُسمَّى: صَلْصالًا، ويُسمَّى: ترابًا.

وقوله: ﴿كَالْفَخَارِ ﴾: الفخار هو الطين المطبوخ، والذي يُسمَّى: الخزف، فهذا الطين الذي خُلق منه آدم عَيَالتَامَ كان يابسًا، وكأنه مطبوخ يشبه الفخَّار، وكأن خلق الإنسان من الطين تأهيل لعمارة الأرض وبنائها، وتربية على التواضع ومباعدة العنصرية، فكلهم بنو الأرض يطؤونها بأقدامهم، فكيف يتعالَى بعضهم على بعض، وهو تدريب على الترقي في معارج الكمال كما ترقَّى الإنسان في الخلق الأول؛ من تراب، إلى طين، إلى صَلْصال، إلى حَماً مسنون، إلى جسد وروح.

 <sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٩١)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٢٨)، و«فتح القدير»
 (٥/ ١٦١)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٩٨)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٦٧)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٢٤)، و «تفسير القرطبي» (١٦/ ١٦٠ – ١٦١).

<sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في اسورة الإنسان، ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَى ٱلإنسَنِ حِينٌ مِّنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْعًا مَّذْكُورًا ١٠٠٠ ﴿.

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٩١)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٢٤)، و«الكشاف»
 (٤/ ٤٤٥)، و«فتح القدير» (٥/ ١٦١)، و«التحرير والتنوير» (٢٢/ ٢٤٥).

والمارج هو: اللَّهب الصافي الذي ينقطع من النار في نهايتها وأعلاها(١)، فهو مخلوق من النار، ومن مارجها على وجه التخصيص، ولذا فهو لا ينتسب إلى جنس هذه الأرض، كما أن من صفة النار الطيش والعجلة.

\* ﴿ رَبُّ ٱلمُشْرِفَيْنِ وَرَبُّ ٱلمُغْرِمَيْنِ ﴿ فَا فَيَ عَالْاَهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ ﴾:

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٩٧)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٦٨)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (٢١ / ٢٩٧)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٣٣٣)، و «تفسير الوازي» (٢٩/ ٢٩١)، و «تفسير القرطبي» (٧/ ١٦١)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٩١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: "تفسير مجاهد» (ص٦٣٧)، و "تفسير الطبري» (٢٢/ ١٩٧)، و "معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٩٩)، و "تفسير البغوي» (٤/ ٣٣٣)، و "فتح القدير» (٥/ ١٦١)، و "التحرير والتنوير» (٢٤/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) كما في وصحيح مسلم (٢٨٦٤) من حديث المقداد بن الأسود رَعَنَهَ قال: سمعتُ رسولَ الله على يقول: وتُدَفَى الشمسُ يومَ القيامة من المخلق، حتى تكونَ منهم كمقدار مِيلِ قال سُليمُ بنُ عامر – راوي الحديث عن المقداد رَعَنَهَ قاد فوالله ما أدري ما يعني بالميل، أمسافة الأرض، أم الميل الذي تُكْتَحل به العين ؟ – قال: (فيكونُ الناسُ على قدر أعمالهم في العرق، فمنهم من يكونُ إلى كعبيه، ومنهم من يكونُ إلى حقويه، ومنهم من يكونُ إلى حقويه، ومنهم من يُلْحِمُهُ العرقُ إِلْجامًا الله وسورة الحديد الله عَلَيْ بيده إلى فيه، وينظر ما سيأتي في وسورة الحديد : ﴿ بَرْمَ رَى اَلْنُومِينِ وَالْنُومِينِ وَالْنُومِينِ وَالْمُومِينِ وَالله عَلَيْ فَرَامُ مَن يُلْعِمُهُ العرقُ والمُعلى الله عَلَيْ بيده إلى فيهِ وينظر ما سيأتي في وسورة الحديد الله ويقوم من يكونُ المعرفي المعرفي الله عَلَيْ الله ويقوم وينظر ما سيأتي في وسورة الحديد والله والله والمحديد المحديد الله عَلَيْ اللهُ والله والمحديد المقال الله عَلَيْ الله عَلْمُ اللهُ عَلَيْ الله عَلْمُ اللهُ والله والمحديد الله الله عَلَيْ اللهُ والله والمحديد المحديد الله عنه المحديد المحديد المؤمن الله عَلَيْ الله عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ١٩٩)، و«الكشاف» (٤/ ٤٤٥)، و«فتح القدير» (٥/ ١٦١)، و«تفسير القاسمي» (٩/ ١٠٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٤٨).

المعنى اختاره بعض المفسرين(١).

والأصوب أن المقصود: البحر المالح والبحر العذب (٢)، أي: البحر والنهر، فالله تعالى يرسل الأنهار إلى البحار لتصب فيها، كنهر النيل ودِجْلة والفُرات، ومع ذلك فبينهما برزخ إلهي بسنة التمايز يحول دون امتزاجهما، فلا البحر المالح يتحوَّل إلى عذب، ولا العذب يتحوَّل إلى مالح، وكلَّ له خصائصه التي لا تمتزج بخصائص الآخر.

ويحتمل أن يشمل المعنى البحار المالحة التي تلتقي مع اختلافها، مثل التقاء المحيطات بالبحار العظيمة، ففي أماكن الالتقاء يوجد حدِّ يكون به نهاية البحر وبداية المحيط، فلا يبغى أحدهما على الآخر، فهذا من حكمته سبحانه، لا بشيء من آلائك ربنا نكذِّب، فلك الحمد!

## \* ﴿ يَغَرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُو وَٱلْمَرْجَاكُ ﴿ فَالَّهِ مَنِكُمَا لَكَذَبَانِ ﴿ ﴿ ﴾:

يخرج من البحرين معًا أو من أحدهما، كما في قوله سبحانه: ﴿ يَكُمُعْشَرَ ٱلِجِيِّ وَالْرُسِلُ إِنَّمَا يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ ﴾ [الأنعام: ١٣٠]، والرُّسل إنما يأتون من الإنس، فعليه يكون المعنى أن اللَّوْلُو والمَرْجان يخرجان من البحر المالح فحسب.

وقيل: إنهما يخرجان من البحر الحلو أيضًا، وقال بعضهم: إن الصَّدَف الذي يكون فيه اللُّولُو يتكون من المطر وهو من الماء العذب.

والأولى حمل الآية على ظاهرها، ويؤيده: قوله سبحانه: ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَـٰذَا عَذَبٌ فُرَاتٌ سَآيِغٌ شَرَابُهُ, وَهَـٰذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحَـمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا ﴾ [فاطر: ١٢]، فهذا نص على أن الحلية تخرج من كلا البحرين، وفي بعض الأنهار تُوجد اللآلئ، وكذلك الألماس والياقوت يوجدان في الرواسب النهرية، وقد تحدَّث عدد من المختصين عن وجود اللَّولُؤ وغيره من

<sup>(</sup>١) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ١٩٧)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٠٠)، و «تفسير الماتريدي» (٩/ ٢٦٤)، و «نتح القدير» (٩/ ٢٦٤)، و «نتح القدير» (١٦٢ /١٧)، و «التحرير والتنوير» (٢٤/ ٢٤٨).

المعادن الكريمة في البحار والأنهار، وهذا هو الأقرب للصواب والأكثر تماشيًا مع وضوح النص القرآني المحكم، والله أعلم.

\* ﴿ وَلَهُ ٱلْجُوَارِ ٱلْمُسْتَعَاتُ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَغَلَيمِ اللَّهِ فَيِأَيْ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ١٠٠٠ :

﴿ اَلْمُوَادِ ﴾ جمع: جارية، وهي السفن ﴿ اَلْمُنْتَاتُ ﴾ (١)، وفي قراءة سبعية: ﴿ اَلْمُنشِئاتُ ﴾ (٢)، أي: أنشأت السير في عرض البحر.

والأعلام هي: الجبال الشواهق، يشاهدها الناس من بعيد (٣).

ويرتسم لخيال القارئ صورة السفن كالشاخصة أمام ناظريه تمخر عُباب البحر، ولكنها تشبه الجبل الرَّاسي الثابت بعظمتها وشموخها!

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْغَىٰ وَجْهُ رَبِكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞ فَهِأَيَ ءَالَآهِ رَبِكُمَا ثَكَذَبَانِ ۞ ﴾:

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾: وهذه من الآيات التي تجري على ألسنة الناس كثيرًا، والحق الذي ليس فيه امتراء أن مصير المخلوقات إلى فناء وموت، ﴿ وَرَبَّغَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾، يبقى الله تعالى الحيُّ القيوم الذي لا يموت؛ لأن وجوده قائم بذاته، بخلاف البشر فوجودهم فضل من ربهم الذي خلق الإنسان.

وفي قوله: ﴿وَيَبْغَىٰ وَجَهُ رَبِكَ ﴾ إشارة إلى أن الإنسان بقدر قُربه من الله وعمله الذي يريد به وجه الله يتحقَّق له النعيم والخلود، فالذي يريد الخلود في الدنيا بحيث تصبح الدقيقة عمرًا طويلًا بالأنس والسعادة والرِّضا والإنجاز، أو يريد

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱۰/۲۲)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۸۲)، و«تفسير الرازي» (۳/ ۳۸۲)، و«تفسير ابن كثير» (۳/ ۲۷۳)، و«تفسير ابن كثير» (۳/ ۲۷۳)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۷۳)، و«التحرير التنوير» (۲۷/ ۳۵۱).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱/ ۲۱)، و«السبعة في القراءات» (ص٦١٩- ٦٢٠)، و«حجة القراءات» (٦٩١- ٦٩٢)، و«معجم القراءات» (٢٥٨/٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢١ / ٢١)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٢٧)، و«تفسير القرطبي» (١٦٤ / ٣٤١)، و«تفسير الثعالبي» (١٦٤ / ٢٥١)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٥٢).

الخلود في الآخرة برضوان الله تعالى والجنة، عليه أن يُكثر من الأعمال التي يريد بها وجه الله تعالى، ولا يحتقر شيئًا من العمل ولو كان صغيرًا؛ فإن النية تُزكِّي الأشياء، وكان معاذ رَعَالِلَهُ عَمْ للهُ اللهُ للهُ عَلَى المُحتسبُ في قومتي، كما أحتسبُ في قومتي، (١). والنبيُ ﷺ يقول: «في كُلِّ كبد رَطْبَةٍ أجرٌ» (١).

ومعنى الآية: أن ما سوى الله تعالى فهو عرضة للفناء؛ لأن وجوده ليس قائمًا بذاته، بل بإيجاد الله له، وهو زائل في الدنيا، ولا خلود إِلَّا لَمن كتب الله لهم الخلود في الدار الآخرة، وليس المعنى إطلاق الفناء التام على كل شيء كما زعمه طائفة من الجاهلين، والذين بَنُوا عليه القول الفاسد بفناء الجنة والنار (٣).

و ﴿ ذُو اَلْجَلَالِ ﴾ أي: ذو العظمة (٤)، ﴿ وَالْإِكْرَامِ ﴾: الذي يُكرم مَن يشاء من عباده (٥)، لذلك ناسب أن يُعقّب بقوله: ﴿ يَتَنَكُهُ مَن فِي السَّمَوَاتِ ﴾ [الرحمن: ٢٩]، الفاني يسأل الحي الباقي الذي لا يموت ﴿ يَتَنَكُهُ ، ﴾ يا لعظمة الدعاء! حينما يعجز الإنسان عن شيء يلجأ إلى الحي القيوم القدير الذي لا يعجزه شيء، فلا يعتمد على قوته وقدرته بل على قوة الله تعالى الذي لا يغلب ولا يعجز ولا يمل ولا يتبرَّم بكثرة السؤال.

وكان عمر رَحَالِثَةَتهُ يقول: (إني لا أحملُ همَّ الإجابة، ولكن أحملُ همَّ الدعاء، فإذا أُلهمتُ الدعاءَ، فإن الإجابةَ معه،(٦).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٣٦٣)، ومسلم (٢٢٤٤) من حديث أبي هريرة كَاللَّهُ عَنْدُ.

 <sup>(</sup>٣) ينظر ما سيأتي في السورة الحديدا: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِى أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي
 كَتْنُهِ مِن قَبْلِ أَن نَبْراً هَمَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ ﴾، والسورة النباء: ﴿ لَلِيثِينَ فِيهَا آحْقَابا ﴿ ﴾.

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير البغوي» (٤/ ٣٣٤)، و«تفسير المخازن» (٤/ ٢٢٧)، و«تفسير ابن كثير»
 (٧/ ٤٩٤)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٢٥١)، و«التفسير المظهري» (٩/ ١٥٠).

 <sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمعاني» (٣٢٨/٥)، و (زاد المسير» (١٠/٤)، و (تفسير ابن جزي»
 (٢/ ٣٢٩)، و (فتح القدير» (٥/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «مجموع الفتاوى» (٨/ ١٩٣)، و «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٢٢٩)، و «مدارج السالكين» (٣/ ٢٠٣)، و «الفوائد» لابن القيم (ص٩٧).

وحقيقة فناء الخلق وبقاء الرب الجليل الكريم يمكن أن تمر ببعضهم عابرة لا تهز الضمير ولا تغيّر السلوك كما يقع للأغلب، ويمكن أن تتحوَّل إلى معرفة قلبية راسخة مؤثِّرة مسيطرة، بحيث تحدِّد مسارات الإنسان وأولوياته، وتحكم سلوكه وتصرفه في الدقيق والجليل، ولعلها أهم حقيقة كفيلة بتغيير وجهة الإنسان متى صدَّق بها وآمن ولامست شِغاف قلبه وأعماق وجدانه.

\* ﴿ يَسْنَلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ كُلِّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ١٠ فَإِنَّ مَا لَآءِ رَبِّكُمَا تُكَدِّبَانِ ١٠٠٠ ﴾:

أما مَن في السماوات: فتشمل الملائكة شمولًا أوليًّا، وقد علَّمنا الله تعالى أن سؤالهم في الغالب يتعلَّق بمَن في الأرض: ﴿ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةٌ وَعِلْمًا فَأَغْفِر لِلَّذِينَ تَابُوا وَيَسْتَغُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةٌ وَعِلْمًا فَأَغْفِر لِلَّذِينَ تَابُوا وَيَسَمَّعُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَ شَيْءٍ رَحْمَةٌ وَعِلْمًا فَأَغْفِر لِلَّذِينَ تَابُوا وَيَتَعَلَى الأهل الأرض، وَاتَّبَعُوا سَيِيلَكَ وَقِهِم عَذَابَ الجَّيِم الله ولا نعلمهم، ليبقى النص واسعًا، ويبقى الذهن وتشمل غيرهم ممن يعلمهم الله ولا نعلمهم، ليبقى النص واسعًا، ويبقى الذهن متحفِّزًا مفتوحًا على كل ما يدخل في النص الإلهي بلا تكلف.

أما من في الأرض: فكل الناس يسألونه، حتى الكافر: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلَكِ
دَعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَمَّنْهُمْ .. ﴾ [العنكبوت: ٦٥]، فيعطيهم تعالى ما شاء مما
يطلبون، ويمهلهم، ويُنْظِرهم.

﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾: وهذه آية عظيمة تفتح العقل والنظر على التحولات الفردية والجماعية والأممية، فلا يخلد المرء إلى حال هو يملها ولا ييأس من تغيرات الأحداث فيما يطمع أن يتغيّر.

وليس المقصود «اليوم» الذي نعرفه، والذي هو من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، وإنما المقصود مطلق الزمن، يعني: كل لحظة، وكل ومضة، وكل وقت(١) ﴿ هُوَ فِ شَأْنِ ﴾ سبحانه، وهو شأن يُبْدِيه وليس شيئًا يبتديه، بمعنى أنه معلوم عنده، ولكنه يبديه للبشر، فهذا الشأن الذي ذكره الله تعالى هو تحولات الأحوال

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٤٤)، و اتفسير البيضاوي، (٥/ ١٧٢)، و اتفسير النسفي، (٣/ ١٣)، و اتفسير النسفي، (٣/ ١٣/٣)، و اتفسير القاسمي، (٩/ ١٠٦).

من الغنى والفقر والقوة، والضعف والصحة والمرض، والوَحدة والكثرة، والحياة والموت، والرفعة والضعة، والعلم والجهل، والسفر والإقامة، والإيمان والكفر، والموت، والرفعة والضعة، والعلم والجهل، والسفر والإقامة، والإيمان والكفر، وغير ذلك مما يحدث في هذا الكون من التنوع والتغيُّر والتجدُّد المستمر بإذن ربي سبحانه، وألَّا يكون أسيرًا لحالة يعاني منها من هم أو غم أو مرضٍ أو فقر أو سجن أو حرمان.. فهو يُذكِّرك بأن الله تعالى يُسأل وكل الناس يسألونه، فلا تيأس، ولا يكون سؤالك سؤال العاجز.

انتي بعد ذلك آية مُزَلْزِلة مُجَلْجِلة مُخيفة منطوية على وعيد لا نظير له ولا عهد لقارئ الكتاب العظيم بمثله: ﴿ سَنَفْرُغُ لَكُمْ آَيْدُ النَّقَلَانِ ۞ فَهِأَيَ اللَّهِ رَبِكُما لَكَذَبَانِ ۞ ﴾:

هذا ﴿الرَّحْمَانُ ﴾ الخالق المُعلِّم المُلهم الذي خلق السماء والأرض والمشرقين والمغربين، يتوعَّد الثقلين، وهما الجن والإنس، المخاطبان بسياق الآيات، وهو تعالى لا يلهيه شأن عن شأن: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس:٨٦]، ﴿وَلَهُ ٱلْمَثُلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الروم: ٢٧]، ولكن هذا لفظ جارٍ على مقتضى لغة العرب، والعربي يفهم من هذا المعنى التهديد، وكأن المقصود أن الدنيا قد انقضت، وأسدل على حوادثها الستار، ونحن الآن في الآخرة حيث الجزاء والحساب(۱).

والآية دليل على أن الجن محاسبون مجزيون كالإنس.

\* ﴿ يَنَمَعْثَرَ الْجِنِ وَالْإِنِسِ إِنِ اَسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُواْ مِنْ أَقْطَادِ اَلسَّمَوَٰتِ وَاَلْأَرْضِ فَانفُذُواْ لَا نَنفُذُونَ إِلَّا بِشُلْطَنِ ۞ فَإِلَيْ ءَالَآهِ رَبِيكُمَا تُكَذِبَانِ ۞﴾:

الخطاب للثقلين، وكأنهم الآن في عَرَصات القيامة قد جمعهم تعالى وبعثهم لحسابهم، يخاطبهم متحدِّيًا: إن استطعتم أن تجاوزوا نواحي السماوات والأرض

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (١٩٩/٤)، و«معاني القرآن» للزجاج (٩٩/٥)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٢٢٢/٤)، و«تفسير البغوي» (٣٣٦/٤)، و«تفسير القرطبي» (١٥٨/١٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/٧٧).

فافعلوا(١)، وهذا على سبيل التعجيز.

والأقطار جمع: قُطْر، وهو الناحية العظيمة (٢)، ولهذا قال: ﴿لَانَنْفُذُوكَ إِلَّا بِمُلْطَنِ ﴾ أي: لا يمكن أن تنفذوا إلا بقوة، وهذا متعذّر، فالله تعالى قد فرغ لكم، والموقِف موقِف حساب.

\* والسياق يدل على أنها تُقال يوم القيامة، ولهذا قال سبحانه: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ مِن نَارٍ وَنُحَاسٌ فَلَا تَنْصِرَانِ ۞ فَيِأَيَ ءَالآءِ رَبِّكُمَاتُكَذِبَانِ ۞ ﴾:

فلو همَّ أحد منكم أن يهرب لأرسل الله تعالى عليه شُواظًا من نار ونحاسًا.

ويمكن أن يكون المعنى: أنه تعالى يعاجل الكافرين يوم القيامة قبل أن يدخلوا النار بذلك حتى من دون أن يحاولوا الهرب، فيُرسل عليهم شُواظًا من نار، والشُّواظ هو: اللَّهب الخالص، أما النَّحاس فهو: الدُّخان، وهو يُسمَّى: نُحاسًا في اللغة، كما قال النابغة (٣):

يُضِيءُ كَضَوْءِ سراج السَّلِيطِ لَم يجعلِ اللهُ فيه نُحاسًا فيرسل الله تعالى عليكم شواظًا من نار ودخانًا، وهذا يشبه قوله تعالى: ﴿انطَلِقُواْ إِلَى ظِلِّ ذِى ثَلَثِ شُعَبٍ ﴿ اللَّهَ لِلَا يُغْنِى مِنَ اللَّهَبِ ﴾ [المرسلات: ٣٠- ٣١]. فكأنه يرسل عليهم نارًا فيهربون منها إلى ظل الدُّخان، فيجدونه هو الآخر عذابًا لا ظل فيه و لا غَنَاء (٤).

ويجوز أن يكون المقصود بالنُّحاس: المعدن المُذاب(٥)، يُعذَّب به الكافرون

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الثعلبي» (٩/ ١٨٦)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٢٢٦)، و«تفسير البغوى» (١٤/ ٣٣٦)، و«الكشاف» (٤/ ٤٨٨)، و«التحرير والتنوير» (٧٢/ ٢٥٩).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تهذيب اللغة» (۹/٦) «ق ط ر»، و«لسان العرب» (۱۰٦/٥) «ق ط ر»، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «ديوان النابغة الجعدى» (ص١٠٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر ما سيأتي في «سورة المرسلات».

<sup>(0)</sup> ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/٤/٣)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٣٧)، و«زاد المسير» (٤/ ٢٦٧)، و«التحرير والتنوير» (١١٧٤)، و«التحرير والتنوير» (١١٧/٧).

في العَرَصات قبل أن يصيروا إلى نار جهنم.

\* ﴿ فَإِذَا انشَفَّتِ السَّمَآةُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ ﴿ فَإِذَا انشَفَّتِ السَّمَآةُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ ﴿ فَإِذَا السَّمَاءُ التي رفعها، وامتن بها عليكم، وجعلها مصدر خير وبركة وجمال يتغيَّر حالها حتى تبدو ﴿ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ ﴾، وأقرب ما يكون المعنى: أن السماء تصبح مثل الوردة التي نعلم شكلها وهيئتها وطبقاتها وألوانها (١١).

وهو إشارة إلى بقاء قدر من الجمال فيها، ولكن مع وهن وضعف وتشقق، قال مجاهد: «كألوان الدَّهان». وقال عطاء: «كلون دُهْن الورد في الصُّفرة».

والوردة معناها: حمراء، كما قال زُهير يصف فرسه(٢):

وصاحبي وردة نَهْد مَرَاكلها (٢) جرداء لا فَحَجٌ فيها ولا صَكَكُ (١) فالوردة هي حمراء اللون.

\* ﴿ فَنَوْمَهِ فِلْاَ يُسْتَلُّ عَن ذَنْهِ عِلِمَانَ وَلَا جَانَ ﴿ آَ فَهِا أَيْ ءَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ آَكُ بَانِ اللّهِ الموقف الآن لا سؤال فيه، ويوم القيامة يوم عظيم طويل: ﴿ كَانَ مِقْدَارُهُ مُسْيِينَ الْمَعَارِجِ: ٤]، يجري فيه أحداث متخالفة؛ فمرة هم يُسألون: ﴿ وَقِفُوهُمْ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [المعارج: ٤]، يجري فيه أحداث متخالفة؛ فمرة هم يُسألون: ﴿ وَقِفُوهُمْ اللّهُ مُرْمُونَ ﴾ إلى الصافات: ٢٤]، ومرة لا يُسألون: ﴿ وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ [القصص: ٧٨].

ويحتمل أن يكون المعنى: لا يُسألون سؤال استبصار، سؤال الذي يريد أن يعرف (٥)، فالملائكة قد دَوَّنت عليهم، وأوثقتهم، ولذلك ينكرون ويكذِّبون

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٣٦)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٣١)، و«زاد المسير»
 (٤/ ٢١٢)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٣٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: اديوان زُهير بن أبي سُلْمى، (ص٧٩).

<sup>(</sup>٣) المراكل جمع: مَرْكل، وهو موضع رِجل الفارس.

<sup>(</sup>٤) أي: متباعد ما بين البدين والرجلين.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٣٢)، و«غرائب التفسير وعجائب التأويل» (٢/ ١١٧٢)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٣٨)، و«تفسير الرازي» (٦٩/ ٣٦٦– ٣٦٧)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ١٧٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٩٩٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٦/ ٢٦٢).

ويجحدون، فَ ﴿ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النور: ٢٤]، فالسؤال ليس سؤال تثبيت للمعلومة، وإنما هو سؤال إقرار، وإقامة الحجة عليهم من أنفسهم.

فلا يحتاج إلى سؤال، بل الملائكة تعرف المجرمين بسيماهم وعلامتهم، فتأخذهم بنواصيهم وأقدامهم.

والنواصي: مقدِّمات الرؤوس<sup>(۱)</sup>، فالملائكة يأخذون الكافر بالناصية من أعلى رأسه ومن أسفل قدميه ويصبح مُحْدَوْدَب الظهر في قبضة الملائكة، فليس له مخلص أبدًا، فكيف لمثل هذا أن ينفذ من أقطار السماوات والأرض؟ كيف سيتحدى الله سبحانه؟

# \* ﴿ هَذِهِ ، جَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾:

أشار إليها كأنها جسم مرئي مشهود يراه الناس ويسمعونه ويحسونه، ومثل هذا يتكرر كثيرًا في القرآن، سواء فيما يتعلق بوعد الآخرة أو بقصص الأنبياء أو غيرهما، وفيه تنشيط للخيال وتنمية لمَلكة التصور والتصوير، وبهذه المَلكة يتحوَّل العلم النظري إلى ما يشبه رأي العين، ويحدث التأثير في القلب، وتتحوَّل المعرفة إلى يقين وإيمان.

\* ﴿ يَطُونُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ ءَانِ ( أَن فَإِلَيَّ وَالْآهِ رَبِّكُمَا تُكَدِّبَانِ ( اللهُ \*

والطواف هو: التردد والدوران (٢)، فهم يتردَّدون بين جهنم ﴿فَتُكُوك بِهَا حِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ مُ التوبة: ٣٥]، وإذا ضاقوا منها طلبوا الماء كما يفعل

<sup>(</sup>۱) ينظر: «لسان العرب» (۱۰/ ۳۲۷)، و«المصباح المنير» (۲/ ۲۰۹) «ن ص ی»، و«التحرير والتنوير» (۲/ ۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «مقاييس اللغة» (٣/ ٤٣٢) «ط و ف»، و«الكليات» للكَفَوي (ص٤٤٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٢/ ٢٦٣).

العطشان، فيُذهب بهم إلى ماء حميم شديد الحرارة (١)، و ﴿ اَنِ ﴾ أي: بالغُ في الحرارة مبلغًا عظيمًا (٢)، كما قال تعالى: ﴿ وَسُقُواْ مَا اَهُ جَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَا اَهُ مُ المحدد: ١٥)، فهذا هو الماء الذي يُغاثون به، ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَاءٍ كَالْمُهُلِ يَشْوِى الْوُجُوهُ ﴾ [الكهف: ٢٩]، فما موقفك أنت أيها المؤمن بيوم القيامة من هذا الوعيد؟ هذا دعوة للناس إلى تجديد إيمانهم.

وجاء بجملة معترضة من حيث المعنى تشير إلى تكذيب المجرمين بها، فهم يكذّبون بحقيقة مرئية مشهودة ﴿ مَنْذِهِ ﴾ هي أمامكم ترونها وتقاسون حرَّها، أو تطوفون بينها وبين نوع آخر من العذاب، وهذا التكذيب هو الذي جعلهم مجرمين، حيث لم يقيموا وزنًا لموعد لقائه و لا لوعده ووعيده.

\* و﴿ اَلرَّمْنَ ﴾ سبحانه لا يهلك عليه إلا هالك، ولا يدخل أحدُّ النارَ إلا وقد أعذر من نفسه، ولهذا قال: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴿ فَإِنَّ عَالَا مَرَّكُمُا ثَكَّةً مِنَ اللَّهُ وَلَكُمْ النَّفْسَ عَنِ الْمَوَىٰ ﴾ ، كما قال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمَوَىٰ ﴾ أَلَمُ اللَّهُ هِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُولِلِللْمُولِمُ الللللْمُولِلْمُ اللَّلِمُ

والمقصود بالجنتين مفسَّر في قوله ﷺ: «جنَّتان من فضة، آنِيَتُهُما وما فيهما، وجنَّتان من ذهب، آنِيَتُهُما وما فيهما، وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربِّهم إلَّا رداءُ الكِبْر على وجهه في جنَّةِ عَدْن (٣). فالجنان أربع، هؤلاء جنتان، ومن دونهما جنتان؛ الجنتان الأوليان من ذهب أنياتهما وما فيهما، والجنتان الأخريان من فضة آنيتهما وما فيهما، هذه للسابقين وتلك لأصحاب اليمين.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ٢٠١)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٣٢)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٢٣٢)، و«زاد المسير» (١١/ ٢١٣)، و«تفسير ابن كثير» (١٧/ ١٧٥)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٦٣ ـ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (تفسير عبد الرزاق) (٣/ ٢٦٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٨٧٨)، ومسلم (١٨٠) من حديث أبي موسى تَعَلِّفُهَنَّهُ .

#### \* ﴿ ذَوَاتًا أَفْنَانِ ( ﴿ فَإِنَّا مَالَآ مِ رَبِّكُمَا ثُكَذِّبَانِ ( أَنَّ ﴾:

والأفنان هي: الغصون المخضرَّة (١)، فشجر الجنة كثير الأغصان، كثير الورق، كثير الثمر.

# \* ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ ﴿ فَإِلَّى مَالَّاهِ رَبِّكُمَّا ثُكُذِّ بَانِ ﴿ ﴿ ﴾:

والعيون هنا تجري بقوة، فيكون للواحد منهم بيت وقصر وجنة عن يمينه، وجنة عن شماله، وعين في تلك الجنة، كما ثبت عن النبي وجنة عن شماله، وعين في تلك الجنة، كما ثبت عن النبي عن الاعين رأت، ولا أُذُن سمعت، ولا خَطَرَ على قلب بشر ((٢). و إن أهلَ الجنة لَيَتَراءونَ أهلَ الغُرَف من فوقهم كما تَتَراءونَ الكوكبَ الدُّرِيَّ الغابرَ من الأُقُق من المشرق أو المغرب؛ لتفاضُل ما بينهم (قالوا: يا رسولَ الله، تلكَ منازلُ الأنبياء، لا يبلغها غيرُهم؟ قال: «بلى والذي نفسي بيده، رجالٌ آمنوا بالله وصدَّقُوا المرسلينَ ((٢)).

# \* ﴿ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِهَةِ زَوْجَانِ اللَّهِ فَيِأَيَّ ءَالْاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ اللَّهُ ﴾:

فكل الفواكه موجودة، والفاكهة الواحدة فيها زوجان، والمعنى: تنوع الفاكهة ذاتها، ويمكن أن تكون فاكهة يابسة وفاكهة رطبة، أو كبيرة وصغيرة، أو مختلفة في لونها، أو في طعمها، أو في جميع ذلك(٤).

﴿ مُثَّكِدِينَ عَلَىٰ فُرُشٍ بَطَآبِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَؤُ وَجَنَى ٱلْجَنَّنَيْنِ دَانِ ۞ فَيِأَي ءَالَآهِ رَبِيكُمَا
 تُكَذِّبَانِ ۞﴾:

والاتُّكاء علامة التنعم والراحة والاسترخاء والمُلْك، والإستبرق- بالهمزة

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۲۶۱)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٢٠٢)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٠٢)، و«تفسير البغوي» (٩/ ١٨٩)، و«تفسير البغوي» (١٠٤٥)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٢٣٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٣٣)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٢٤٤)، ومسلم (٢٨٢٤) من حديث أبي هريرة تَعَلِلْهُقَنَهُ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٥٦)، ومسلم (٢٨٣١) من حديث أبي سعيد الخدري تَعَلِيْقَة .

<sup>(</sup>٤) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٢٦)، و اتفسير البغوي، (٤/ ٣٤١)، و ازاد المسير» (٤/ ٢٦٣)، و التفسير القرطبي، (١٧٩/ ١٧٩)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٦٦).

المقطوعة - هو أفخر أنواع الحرير (١)، فإذا كان هذا هو حال البطائن، فكيف بظواهرها؟ والإستبرق عادةً ما يُغزل بخيوط الذهب(٢).

﴿ وَجَنَّ ٱلْجَنَّايِّنِ دَانٍ ﴾: ثمرها قريب منهم يتناولونه حيث شاؤوا (٣).

﴿ فِيهِنَ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَ إِنشُ فَتَنَاهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴿ فَا فَيَأْيَ ءَالَآهِ رَيِكُمَا
 تُكَذِّبَانِ ﴿ ﴿ فِيهِنَ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَ إِنشُ فَتَنَاهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴿ فَيَأْيَ ءَالَآهِ رَيِكُمَا

أي: في الجنتين، أو في الفرش (٤)، ﴿ قَاصِرَتُ الطَّرْفِ ﴾، وهذا يشمل الُحور، ويشمل نساء الدنيا المؤمنات الوفيات الصابرات على حفظ العهود (٥٠).

والمعنى: أنها قصرت طرفها في الدنيا، فهي لا ترى جمالًا غير زوجها، وهو كل عالمها، وفيه دلالة ظاهرة على عفتها، وأنها قصرت طرفها بإرادتها مع قدرتها على ألَّا تفعل ذلك.

والعرب يمدحون المرأة بطرفها الناعس، وهو يوحي بالخضوع والسماح

<sup>(</sup>۱) ينظر: (تهذيب اللغة) (۸/ ۳۰۷)، و(الصحاح) (٤/ ١٤٩٦)، و(لسان العرب) (١٥٦/١٠)، و(تاج العروس) (٢٥/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: ﴿التحرير والتنويرِ ﴾ (٧٧/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>۳) ينظر: «تفسير مقاتل» (۲۰۳/۶)، و«تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«تفسير السمرقندي» (۳۸/۲۲)، و«تفسير البغوي» (۱۸۰/۱۷)، و«تفسير ابن كثير» (۲۸۷/۱۷)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/۲۹).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٣٣٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٣٣٣)، و«زاد المسير» (٤/ ١٨٠)، و«تفسير الرازي» (٢٩/ ٣٧٤)، و«تفسير القرطبي» (١٨٠ /١٨)، و«فتح القدير» (٥/ ١٧٠).

 <sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٣٦)، و«تفسير البغوي» (١/٤)، و«زاد المسير»
 (٤/ ٢١٤)، و«تفسير الخازن» (٤/ ٢٣١).

والمطاوعة.

﴿لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنسٌ قَبْلَهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴾: الطمث هو: الدم(١)، ويُطلق على دم الحيض، ويُطلق على دم البكارة.

والمعنى: لم يعاشرهن قبلهم إنس، بالنسبة لنساء الإنس، ولا جن، بالنسبة لنساء الجنِّ<sup>(٢)</sup>.

وليس في الآية دليل على أن الإنس ينكحون الجن أو العكس، فهذه أشياء غريبة على لغة القرآن، بعيدة عن دلالاته التي فيها تحريك للقلوب ومخاطبة الأرواح، فمثل هذه المباحث ينبغي ألَّا تُقحم في التفسير، وألَّا يتكلَّف لها الاستدلال، حتى لكأنما نزل القرآن من أجلها، ويصبح شغل القارئ للقرآن هو هذه المسائل المتكلَّفة التي لا جَدُوى من ورائها، ولا قيمة لها تُذكر.

\* ﴿ كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ١٠٠ فَيْ أَيَّ ءَالَآءِ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ١٠٠٠ \*

أي: في جمالهن وصونهن وتنوع ألوانهن(٣).

\* ﴿ مَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ أَنْ فِأَيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ ﴾:

لقد كانوا محسنين في طاعتهم، فأحسن الله تعالى جزاءهم، وكانوا محسنين إلى عباده، فأحسن إليهم، فهم ممن أعْطَى فأعْطِي، وأَنْفَق فأَنْفَق الله عليه، وجاد فجاد الله له، والله أكرم وأجود، وحتى إحسانهم هو فضل من الله: ﴿وَمَاكُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلاَ أَنْ هَدَنْنَا الله ﴾ [الأعراف: ٤٣]، فمن فضله عليهم أن وفَقهم للطاعة والعبادة، ثم كافأهم عليها.

 <sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٤٦/٢٢)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ١٩١)، و«تفسير البغوي»
 (٤/ ٣٤١)، و«التفسير القيم» (ص٥٠٥)، و«التفسير المظهري» (٩/ ١٥٩).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۲٤٦)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۸۷)، و«تفسير السمعاني»
 (٥/ ٣٣٥)، و«تفسير البغوي» (١/ ٤١/١)، و«تفسير القرطبي» (١٨١/١٧)، و«تفسير ابن كثير»
 (٧/ ٥٠٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٩٤٩)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٨٧)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٣٦)، و«زاد المسير» (٤/ ٢١٤)، و«تفسير ابن جزى» (٢/ ٣٣١)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٠٠).

وقوله: ﴿ آلِإِحْسَنُ ﴾ هذا يرجِّح أن هاتين الجنتين فوق الجنتين التاليتين، فهما جنتان من ذهب للمحسنين؛ لأن الإحسان أعلى الدرجات، كما في حديث جبريل عَيَالتَكُمُ الذي بدأ بالإسلام، ثم ارتقى إلى الإيمان، ثم انتهى إلى الإحسان، وهو أن تعبد الله كأنك تراه (١).

# \* ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّنَانِ ﴿ فَهِ فَهِلَيْ مَالَآهِ رَبِّكُمَا ثُكَذِّبَانِ ﴿ ﴾:

إما أن يكون من دونهما في المكان، أو من دونهما في المنزلة لَمن هو متأخِّر عن رتبة الإحسان من أهل الإيمان والخير، وهو قوي(٢).

#### \* ﴿ مُدْهَا مَتَانِ ( فَ ) فَيِلَيْ مَالَاهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ( اللهُ ):

يعني لونهما يميل للسواد، من كثرة الخضرة وجودة الشجرة وروائه(٣).

\* ﴿ فِيهِ مَاعَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ١٠٠ فَيَأَيَ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ١٠٠٠ \*

في الأولى عينان تجريان، والجريان أقوى من النضخ (٤)، فهذه العيون تفيض، ولكن الأولى أقوى منها.

# \* ﴿ فِيهِ مَا فَكِكُمَّةً وَغُلُّ وَرُمَّانٌ ﴿ فَإِلَي ءَالَآ وَرَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ ﴿ ﴾:

وهذا إشادة بما ذكر تعالى من الفاكهة، ولكن في الجنتين الأوليين وصفهما بأن ﴿ فِهِمَا مِن كُلِّ فَكِكُهُ وَزَوْجَانِ ﴿ ﴾ ففيهما كل الفواكه، ومن الفاكهة الواحدة أزواج، أما هنا فذكر الفاكهة إجمالًا، وخصَّ منها: النَّخْل والرُّمَّان (٥٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: اصحيح البخاري، (٥٠)، واصحيح مسلم، (٨،٩).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۲۰۶)، و «تفسير الثعلبي» (۹/ ۱۹۳)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٣٤)، و «تفسير البغوي» (٤/ ٣٤٣)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٣٤)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٠٥)، و «تفسير القرطبي» (١/ ١٨٣)، و «تفسير ابن كثير» (١/ ٥٠١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٥٤)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٠٣)، و «تفسير الثعلبي» (٩/ ١٩٣)، و «تفسير الحازن» (٤/ ٢٣٢)، و «روح المعاني» (١٢٠ / ١٢٠)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٤١)، و«تفسير الرازي» (٢٩/ ٣٧٩)، و«تفسير القرطبي» (١٨٣/١٧)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٣١)، و«روح البيان» (٩/ ٣١١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٦٠)، و«معاني القرآن» للزجاج (١/ ٣٢٠)، و«تفسير البغوي» (٤/ ٣٤٠)، و«الكشاف» (٤/ ٣٥٤)، و«زاد المسير» (٤/ ٢١٥)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٠٥).

\* ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَتُ حِسَانُ ﴿ فَإِلَيْ ءَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ حُرُّ مَّفْصُورَتُ فِي ٱلْخِيَامِ ﴿ فِإِلَىٰ ءَالَآهِ رَبِكُمَا تُكذِّبَانِ ﴿ فَ ﴾:

في الأولى ذكر ﴿قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ ﴾، وفي هذه وصفهن بأنهن ﴿مَقْصُورَتُ فِي ٱلْخِيَامِ ﴾، كما قيل(١):

قُصِرْنَ على حبِّ أزواجهنِ ــنَ مُشتاقةٌ تَتَلَقَّى مَشُـوقًا ولكن متعلّق القصر في الثانية لم يذكر، فيحتمل أن يكون عامًا، مقصورات الطرف والمشي وغير ذلك.

والخيام ليست كخيام الدنيا، ولكنها خيام من لُؤلُؤ، ومن ذهب (٢)، بما لا يمكن تصوره، ولكن في حكمة الله أن يُقرِّب لنا هذه المعاني حتى نتشوَّف ونتشوَّق، والشيء الذي في الجنة ليس بالذي يخطر في بالك مطلقًا؛ ولذلك يقول ابن عباس سَيَسَيَّفَة: «ليس في الجنة مما في دنياكم إلا الأسماء (٣). فكل ما ذكره الله تعالى من فواكه الجنة مما نعرفه في الدنيا، فهي ليست كمثلها في الطعم والحلاوة والجمال، إنما التوافق في الاسم فحسب، وكذلك ما يتعلَّق بالمتعة بين الزوجين. والذي في الجنة شيء آخر مختلف؛ لأنك لا تعرف جنسه، ولم تر مثله ولا شبهه؛ وهذا لا ينافي أن يتخيَّل المرء نفسه مقبلًا على إحدى هذه الخيام الجميلة الفارهة، ثم داخلًا من بوابتها، مذهولًا بجمالها، وجمال أثاثها النادر، وجمال مَن فيها، متعجِّبًا أنها له، وله هو دون سواه.

والخيام معروفة، وهي نمط من المسكن الخاص في البر، أو للمتعة، أو للضيوف، ولهم في الجنة مساكن أخرى وقصور وغرف ودور وما شاء الله مما

<sup>(</sup>١) ينظر: «التبصرة» (١/ ٤٤٢)، و (بساتين الواعظين ورياض السامعين، لابن الجوزي (ص٤٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (صحيح البخاري) (٤٨٧٩)، واصحيح مسلم) (٢٨٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في «تفسيره» (١٦/١)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ٦٦)، وأبو نعيم في «صفة الجنة» (١/ ٢٢)، وأبو نعيم في «صفة الجنة» (١٢٤)، والبيهقي في «البعث والنشور» (٣٣٢). وسيأتي تخريجه في «سورة الملك»: ﴿ تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ اَلْفَيَظِّ كُلِّمَا ۖ أَلْفِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَرَنَهُما ۖ أَلَدَ يَأْتِكُو نَذِيرٌ ۞ ﴾.

نعلم وما لا نعلم.

﴿ وَلَوْ يَطْمِثْهُنَ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴿ فَا أَيْ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴿ مُتَكِينَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي حِسَانِ ﴿ فَإِلَى ءَالَآءِ رَبِكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴿ ﴾:

والرَّفْرَف هي: البُسُط أو الوسائد(١)، يعني متَّكئين على ألوان مما يُتَّكأ عليه مما يحتاجه الناس في الاتِّكاء، وعادةً ما يكون اللون الأخضر أجمل وأكثر من يستعمله الملوك والعظماء.

﴿وَعَبْقَرِي حِسَانِ ﴾: والعَبْقَري هو: الشيء النَّفيس الذي يصعب تصوره، والعرب إذا رأوا شيئًا عظيمًا نسبوه إلى وادي عَبْقَر، وهو واد يعتقدون أنه للجن (٢)؛ وذكر النبيُ ﷺ هذا اللَّفظ في قصة الرُّؤيا، قال: «فلم أَرَ عَبْقَرِيًّا في الناس يَفْرِي فَرِيَّةُ» (٣). يقصد: عمر رَحَائِكَا عَنْهُ ، أي: لم أَرَ إنسانًا عظيمًا منجزًا قويًّا (٤)، مثل عمله، فريّة متكنون على متكات وبُسط ووسائد حسنة جميلة، لا تخطر على بال.

\* ﴿ نَبَرُكَ أَسْمُ رَبِكَ ذِى ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ اللَّهُ ﴾:

والبركة هي: الخير الكثير العظيم (٥)، تبارك ربك، وتباركت أسماؤه، ﴿وَيلَّهِ الْمُسَاءُ لُلُّكُمِّ وَالْمَارُهُ ﴿ وَيلَّهِ الْمَالُهُ ﴿ ذِى ٱلْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾، فله الجلال

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٤٣)، و«تفسير البغوي» (٤٤ ٣٤٦)، و«تفسير القرطبي» (١٩٠/١٧)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٣٢)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٠٩)، و«التحرير والتنوير» (٢٧٤/٢٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الكشاف» (٤/٤٥٤)، و«تفسير القرطبي» (١٩٢/١٧)، و«التحرير والتنوير»(۲۷/۲۷).

وينظر أيضًا: (غريب الحديث؛ للقاسم بن سلّام (١/ ٨٨)، و(لسان العرب) (٤/ ٥٣٥)، و(تاج العروس؛ (١٢/ ١٤) (ع ب ق ر».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٦٣٣)، ومسلم (٢٣٩٣) من حديث عبد الله بن عمر تَعَالِفَهَهَا.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «شرح المشكل من أحاديث الصحيحين» (٢/ ٥٠٤)، و «شرح صحيح مسلم» للنووي (١٥/ ١٦٢)، و فقح الباري، (١٢/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الرازي» (٣٨٣/٢٩)، و«فتح القدير» (٥/١٧٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٧٦/٢٧)، وما سيأتي في أول «سورة الملك».

والعظمة والكبرياء، وهو الذي يفيض الخير والفضل على عباده، ويجازي الإحسان بالإحسان، ويجازي الذنب للنادم بالصفح والغفران؛ لأنه الرحيم الرحمن(١١).

000

<sup>(</sup>١) ينظر: «مع الله» للمؤلِّف (ص٢٨٥).

# المُؤْمِّةُ الْوَافِجُوبِّينَ الْوَافِجُوبِينَ الْوَافِجُوبِينَ الْوَافِجُوبِينَ الْوَافِجُوبِينَ الْوَافِجُوبِينَ الْوَافِجُوبِينَ الْمُؤْمِّةُ الْوَافِجُوبِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْوَافِجُوبِينَ الْمُؤْمِنِ الْوَافِجُوبِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِينِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُل

#### \* تسمية السورة:

تُعرف بـ «سورة الواقعة»؛ نظرًا للكلمة ذاتها في الآية الأولى، باعتبار ورودها في الآية الأولى.

وهو في المصاحف، وكتب التفسير (١)، والحديث، وورد في غير ما حديث عن النبي ﷺ، منها الحديث المشهور: قال أبو بكر رَحَالِتُنَهُ : يا رسولَ الله، قد شِبْتَ؟ قال: «شَيّبَتْني هودٌ، والواقعةُ، والمرسلاتُ، و﴿عَمَ يَسَاءَ لُونَ﴾، و﴿إِذَا الشّمَسُ كُوِرَتْ ﴾» (٢). وهو حديث مضطرب، كما ذكر الحافظ ابن الصلاح، وغيره (٣).

وكذلك الحديث المروي أن عثمانَ زار عبدَ الله بنَ مسعود رَعَلِيَّهُ عَنَا في مرض موته، وقال له: أَلَا ندعو لك الطَّبيب؟ قال: الطَّبيبُ أمرضني. قال: هل تُوصي لأهلك وبناتك بشيء؟ قال: إني أوصيتُهم بما سمعتُه من رسول الله ﷺ، أنه «مَن

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص ٦٤٠)، و«صحيح البخاري» (٦/٦٤١)، و«جامع الترمذي» (٥/٢٠١)، و«التفسير (٥/٢٠١)، و«التفسير الطبري» (٢٢/٢٧١)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٢٤/٢٢)، و«تفسير القرطبي» (١٩٤/١٧)، و«تفسير ابن كثير» (١٩٤/٥١)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٢٩٧)، والحاكم (٢/ ٣٤٣)، والبغوي في «تفسيره» (٢/ ٤٧٣)، والضياء (٢/ ٢٠٢) (٢/ ٢٠٨) من حديث ابن عباس رَجَالِهَا تَعَا.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «علل ابن أبي حاتم» (١٨٢٦)، و(علل الدارقطني» (١٩٣١- ٢١١)، و(النكت على كتاب ابن الصلاح» لابن حجر (١١٨/١)، و(فتح المغيث» (١/٢٩٤)، و(تدريب الراوي» (١/٣١٢)، و(الإرشادات في تقوية الأحاديث بالشواهد والمتابعات» (ص٥١٥- ٣٥٤)، و(السلسلة الصحيحة» (٩٥٥).

قرأً سورة الواقعة كلَّ ليلة لم تصبه فاقةٌ»(١).

والحديث على تعدد طرقه، إلا أنه لا يثبت، والصحيح أن الفاقة إنما تُدفع بالأسباب التي خلقها الله تعالى، وأرشد عباده إليها لطلب الرزق، ومن ذلك الضرب في الأرض، كما قال تعالى: ﴿ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللّهِ ﴾ [المزمل: ٢٠]، ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْغُوا مِن فَضْلِ اللّهِ ﴾ [الجمعة: ١٠]، وتُدفع بالإحسان والإنفاق؛ فإن الله تعالى يقول في الحديث القدسي: «يا ابنَ آدَمَ، أَنفِقُ بالإحسان والإنفاق؛ فإن الله تعالى يقول في الحديث القدسي: «يا ابنَ آدَمَ، أَنفِقُ عليك، (٢٠). و ﴿ مَلْ جَزَاءُ ٱلإحسن إلّا ٱلإحسن ﴾ [الرحمن: ٢٠].

وأما قراءة القرآن فللعلم والعمل، ورجاء الآخرة، وإصلاح النفس والمجتمع، وليس تواكلًا ليأتي الرزق به دون سعي، فالحديث لا يصح سندًا ولا متنًا.

ومن أمثل ما ورد في الباب ما رواه أحمد عن جابر رَحَالِشَهَنهُ ، أَن النبيَّ ﷺ كان يقطِّ كان يقطِّ على الله على

\* عدد آياتها: تسع وتسعون آية، وهو الموجود في مصاحف المدينة النبوية (٤).

وقيل: سبع وتسعون آية، أو ست وتسعون، على اختلاف علماء العدِّ(٥).

\* وهي مكية عند جمهور المفسرين، وهو الراجح، واستثنى بعضهم آيات

<sup>(</sup>١) أخرجه القاسم بن سلامً في «فضائل القرآن» (ص٢٥٧)، وأحمد في «فضائل الصحابة» (١٢٤٧)، والتعلبي (١٢٤٠)، والثعلبي في «عمل اليوم والليلة» (٦٨٠)، والثعلبي في «تفسيره» (٩/ ١٩٩)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٢٦٧)، والبغوي في «تفسيره» (٥/ ٢٥).

وينظر: «المنتخب من علل الخلال» (٤٩)، و«تخريج أحاديث الكشاف» (٣/ ٤١١)، و«نتائج الأفكار» (٣/ ٢٦٢– ٢٦٤)، و«السلسلة الضعيفة» (٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٦٨٤)، ومسلم (٩٩٣) من حديث أبي هريرة رَمَوْلِلْهُمَنْهُ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٠٩٩٥)، وابن خزيمة (٥٣١)، وابن حبان (١٨٢٣)، والحاكم (١/ ٢٤٠)، والبيهقي (٣/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «البيان في عدِّ آي القرآن» (ص٢٣٩)، و«فنون الأفنان في عيون علوم القرآن» (ص٣١١)، و«جمال القراء وكمال الإقراء» (٢/ ٥٤٨)، و«مصاعد النظر» (٣/ ٥٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٨٠)، والمصادر السابقة.

منها، والراجح أن السورة كلها مكيَّة (١).

#### \* ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ (١) ﴿:

و ﴿إِذَا ﴾: ظرفٌ لما يُستقبل من الزمان (٢)، أنه شيء سوف يأتي، وفيه معنى الشرط فـ ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ حدث عظيم فيه خفض ورفع، وجزاء وحساب.

و ﴿ اَلْوَاقِعَةُ ﴾: اسم من أسماء يوم القيامة، مثل: ﴿ اَلْمَاقَةُ ﴾، و ﴿ الصَّاخَةُ ﴾، و ﴿ الصَّاخَةُ ﴾، و ﴿ الطَّافَةُ ﴾ الطَّافَةُ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

\* والآية إشارة إلى عظم هذا الأمر، فهو شيء له دَوِيٌّ وهزة عنيفة؛ ولهذا قال بعدها مباشرة: ﴿ لَيْسَ لِوَقْعَنِهَا كَاذِبَةُ ﴿ ﴾ أي: أن وقوعها حقٌّ، لا ريب فيه ولا تكذيب.

وجاء التعبير بقوله: ﴿لِوَقَمَٰهُم ﴾، ولم يقل: «لوقوعها»؛ لأن كلمة «وقعتها» أسرع، كأنها وقعة واحدة سريعة مفاجأة.

ويحتمل أيضًا أن يكون قوله: ﴿لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةً ﴾ أي: ليس فيها تراجع (٤)، وأنها إذا وقعت فإنها لا تُرفع (٥)؛ ولهذا قال: ﴿فَيَوْمَ بِذِوَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴿ وَانْهَا إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴿ وَانْهَا إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ الْعَ الْعَالَا اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/٥٤)، و«الكشاف» (٤/٥٥٥)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٧٨)، ووزاد المسير» (١/٦٤)، ووتفسير القرطبي» (١/١/١٩٤)، ووفتح القدير» (٥/ ١٧٦)، ووالتحرير والتنوير، (٢/٢/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «إعراب القرآن» للنحاس (٤/ ٢١٥)، و «مشكل إعراب القرآن» (٢/ ٧٠٩)، و «روح المعاني» (١٠٩/١٤)، و «الجدول في إعراب القرآن» (٢٧/ ١٠٩)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٧٩)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٠)، و«تفسير القرطبي» (١٣/ ١٩٤)، و«التحرير (١٧/ ١٩٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٨١).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٧٩)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٠)، و«المحرر الوجيز»
 (٥/ ٢٣٨)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ١٩٥)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٣٣)، و«فتح القدير»
 (٥/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٢٥٣)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٤٦)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٤)، و «زاد المسير» (٤/ ٢١٨).

السَّمَآهُ فَهِى يَوْمَيِنْ وَاهِيَةٌ اللَّ وَالْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَآيِهَا ۚ وَيَحْفِلُ عَلَىٰ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ بَوْمَهِنْ بَمَنِيَةٌ ﴾ [الحاقة: ١٥- ١٧]، فهي إذا وقعت لا تُرفع ولا تُدفع، وإنما تمضي في أحداثها المرسومة دون تعديل.

والعرب تُسمِّي المعركة الحربية: الوقعة، أو الواقعة، وقد تعلن الحرب أو تبدؤها على سبيل التهديد والزجر والوعيد، بينما يؤكِّد النص هنا أن تلك ﴿اَلْوَاقِعَةُ ﴾ صادقة حاقة ماحقة ماضية، لا تُقال للتهديد فحسب، بل هي محقَّقة الوقوع، وحين وقوعها تراها العيون والقلوب فتصدِّق ولا تكذِّب.

#### \* ﴿ خَافِضَةٌ رَّافِعَةُ ﴿ ﴾:

وهذا من أخص معانيها، قال بعضهم: إنها رفعت الصوت فأسمعت البعيد، وخفضت فأسمعت القريب<sup>(١)</sup>.

ومن معانيها: أنها تخفض أقوامًا، وترفع آخرين.

وهذا جاء عن عمر وعلي رَخَلِسَهُ عَلَا الموازين يوم القيامة تتغيَّر؛ فيُؤتى بالرجل السَّمين العظيم، فلا يَزِنُ عند الله تعالى جناح بعوضة (٣)، ويُؤتى بالفقير الضعيف المغمور ذي الثياب البالية، لا يُؤبّه له، فيكون ثقيل الميزان عند الله، وفي أعظم المنازل في الجنة (١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (۳/ ۲۷۰)، و «تفسير الطبري» (۲۲/ ۲۸۰)، و «تفسير الثعلبي» (۴/ ۲۸۰)، و «تفسير القرطبي» (۴/ ۲۱۸)، و «تفسير القرطبي» (۲۱۸/۶)، و «تفسير القرطبي» (۱۹/ ۱۹۵)، و «تفسير ابن كثير» (۱/ ۱۵).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٤٦)، و «تفسير القرطبي» (١٩٥/١٧)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ١٩٥)، و «الدر المنثور» (١٤٥/ ١٧٥)، و «السراج المنير» للخطيب الشربيني (١٧٩/٤)، و «فتح القدير» (٥/ ١٨١)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) كما في اصحيح البخاري، (٤٧٢٩)، واصحيح مسلم، (٢٧٨٥) من حديث أبي هريرة رَحَلَقَهَنهُ مرفوعًا: اإنه ليأتي الرجلُ العظيمُ السَّمينُ يومَ القيامة، لا يزنُ عند الله جناحَ بعوضة، اقرؤوا: ﴿فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ وَزْنَا ۖ ۗ ﴾ [الكهف: ١٠٥]».

<sup>(</sup>٤) كما في "صحيح البخاري" (٩١٨)، و"صحيح مسلم" (٢٨٥٣) من حديث حارثة بن وهب الخُزاعي رَحَالِقَهُمَنْهُ مرفوعًا: «أَلَا أخبركم بأهل الجنة؟ كلُّ ضعيف متضعِّف، لو أقسمَ على الله لأبَرَّه».

ونلحظ أن الوصف جاء مطلقًا، فلم يقل: «إنها خافضة لشيء أو رافعة لشيء»؛ ليكون المعنى شاملًا لكل ما يحتمله الرفع والخفض؛ رفع الأشخاص وخفضهم، ورفع الأعمال وخفضها، ورفع الصوت وخفضه، ورفع الميزان وخفضه، ورفع الحق وخفض الباطل.

\* أما متى حينها؟ فجوابه: ﴿ إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ رَجَّا ١٠٠٠)

والرَّجُّ هو: الحركة الشديدة (١)، وهو تعبير عن الزلزال: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ إِلْوَالُمُ الْأَرْضُ إِلْكَ ٱللَّاكَاعَةِ شَقَ مُّ عَظِيمٌ ﴾ [الحج: ١].

\* ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ١٠٠٠)

والبَسُّ يحتمل معنيين:

التفتيت (٢)، فتصبح ﴿ اَلِجَالُكِيبًا مَهِيلًا ﴾ [المزمل: ١٤]، وتكون ﴿ كَالَمِهُنِ الْمَنفُوشِ ﴾ [القارعة: ٥]، فليست كما هي الآن بمتانتها وقوتها وتماسكها وصلابتها. والمعنى الثاني: ﴿ وَبُسَتِ ﴾ أي: ﴿ سُيِرَتَ ﴾ وسيقت (٣): ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيِرَتَ ﴾ والمعنى الثاني: ﴿ وَبُسَتِ ﴾ أي: ﴿ سُيِرَتَ ﴾ وسيقت (٣): ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيرِتَ ﴾ [التكوير: ٣]، ﴿ وَزَرَى الْجِبَالُ مَصَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّمُ السَّحَابِ ﴾ [النمل: ٨٨]، بأمر الله تعالى. ومنه قول النبي ﷺ عن آخر الزمان: «فيأتي قومٌ يُبِسُونَ، فيتحمَّلُونَ بأهليهم ومَن أطاعهم (١٠). أي: يخرجون بأموالهم وأهليهم وإبلهم من المدينة يسوقونها سَوْقًا (٥).

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٠٨)، و«لسان العرب» (٢/ ٢٨٢)، و«تاج العروس»
 (٥/ ٤٩٥) درج ج».

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص ٦٤٠)، و«تفسير مقاتل» (٢١٥/٤)، و«تفسير الطبري»
 (٢٨٢/٢٢)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٠)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٤٢)، و«تفسير القرطبي»
 (٧١/ ١٩٦)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ١٩٥)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٨٨٤).

وينظر أيضًا: «المفردات في غريب القرآن» (ص١٢٢)، و (بصائر ذوي التمييز» (٢/ ٢٤٥) (ب س». (٣) ينظر: (تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٨٧)، و (تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٠٠)، و (تفسير الماوردي» (٥/ ٢٤٦)، و (تفسير الماوردي» (٥/ ٤٤٦)،

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٨٧٥)، ومسلم (١٣٨٨) من حديث سفيان بن أبي زُهير تَعَالِلْهُمَاهُ.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «إرشاد الساري» (٣/ ٣٣٥)، و«فيض القدير» (٣/ ٢٦٠).

والبَسُّ عند العرب يحتمل هذا وهذا، فتقول: بسَّ الشيء، إذا فتَّته، وتقول: بسَّ عقاربه على فلان، إذا أرسلها، بمعنى الوقيعة والأذى.

#### \* ﴿ فَكَانَتَ هَبَآءُ مُنْبَثًا ١٠٠٠ \*

والهباء هو: الشيء التافه الذي لا قيمة له، وهو الغبار(١١).

وقال بعضهم: هو الغبار إذا تسلَّطت عليه أشعة الشمس، فأصبح يُرى في الجو متطايرًا (٢٠).

والمُنْبَث: المنتشر، وهذا التغير للظواهر الكونية مقصود من أجل الإنسان الذي هو محل التكليف، فذكره وتكراره خَلِيق أن يوقظ النائم، ويصحِّي السكران، وينبِّه الغافل.

#### \* ﴿ وَكُنتُمْ أَزْوَجًا ثَلَثَةً ﴿ آَثُوبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والعادة أن الله تعالى يذكر زوجين ويسمِّيهم: ﴿أَصَّحَبُ ٱلْيَمِينِ﴾، و﴿أَصَّحَبُ الْيَمِينِ﴾، و﴿أَصَّحَبُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ أَزُواجِ أَو مجموعات أو طبقات، والخطاب للناس كلهم، للمؤمن والكافر، والبر والفاجر.

والسبب في ذلك أنه هنا قسَّم ﴿أَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ﴾ إلى فئتين: ﴿أَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ﴾، و﴿السَّنِهُونَ﴾، وأما في «سورة فاطر» قسَّمهم ثلاثة أقسام: ﴿ظَالِمٌ لِنَفْسِهِۦ﴾، و﴿مُقْتَصِدُ ﴾، و﴿سَابِقُ بٱلْخَيْرَتِ ﴾ [فاطر: ٣٢].

وفي «سورة المطففين» ذكر ﴿الْأَبْرَارِ ﴾، و﴿اللَّهُزَّوْنَ ﴾، وفي «سورة الإنسان» ذكر قريبًا من ذلك، وهو من باب التنويع والتفصيل والتمييز.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/٧٤)، و«تفسير القرطبي» (١٩٧/١٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٥١٤ – ٥١٥)، و«روح البيان» (٩/ ٣١٧)، و«فتح القدير» (٥/ ١٧٧)، و«روح المعاني» (١٣١/١٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ٢١٥)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٨٤)، و«مقاييس اللغة» (٦/ ٣١) «هـ ب و»، و«تفسير الرازي» (٣٨٦/٢٩)، و«تفسير ابن جزي» (٣/ ٣٣٣)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٢٨٤).

### \* ﴿ فَأَصْحَبُ الْمَيْمَنَةِ مَا آصَحَبُ الْمَيْمَنَةِ ١٠٠٠ :

سمَّاهم: «أصحاب الميمنة»، وسمَّاهم: «أصحاب اليمين»، وهم في معظم آيات القرآن الكريم.

سُمُّوا بذلك؛ لأنهم يكونون عن يمين الرحمن عَنَّبَلَ، أو لأنهم يأخذون كتبهم بأيمانهم، أو لأنهم يُذهب بهم ذات اليمين إلى منازلهم في الجنة (١)، وسمُّوا كذلك تفاؤلًا؛ لأن العرب تقول: هذا فلان له يمن وذاك له شؤم، فالذي له يمن أو يمين يكون خيرًا على نفسه وعلى أهله وعلى الناس الذين يلقاهم أو يعاملهم، ولذلك أصبح اليمين محمودًا في الشريعة؛ في الأكل والشرب والقيام والقعود والدخول والخروج واللَّبس وغيرها، وكان النبي عجبُه التيمُّنُ في تنعُّله وترجُّله وطُهوره وفي شأنه كلَّه (٢).

والمقصود من السؤال في قوله: ﴿مَا أَصَحَبُ الْمَيْمَنَةِ ﴾ التفخيم والتعظيم (٣)، وكأنه مبتدأ وخبر، قال «أصحاب الميمنة»، وأخبر عنهم بمثل السؤال: ﴿مَا أَصَحَبُ الْمَيْمَنَةِ ﴾، فالأمر أعظم وأكبر من أن يُوصف، ويكفي أن يقال عنهم؛ ليدل على تناهي ما هم فيه في الفضل والمكانة والمنزلة والرِّضا والسرور والحُبور وقرَّة العين.

#### \* ﴿ وَأَصَعَبُ ٱلْمُتَعَمَةِ مَا أَضَعَبُ ٱلْمُشْتَمَةِ ( ) :

أي: في العذاب والنّكال والرُّعب والخوف، والمقصود: ﴿أَضَّعَبُ ٱلشِّمَالِ ﴾، كما في السورة ذاتها، ومواضع أخرى من القرآن الكريم، وسمُّوا: ﴿أَضَّعَبُ ٱلشِّمَالِ ﴾؛ لما سبق، ولأنهم يأخذون كتبهم بشمالهم، ولأنهم كانوا عن شمال آدم عَيْمَالتَكُمْ لما رآه

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۲۸۲)، و «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۹۱)، و «تفسير الثعلبي» (۹/ ۲۰۱)، و «تفسير البغوي» (٥/ ٥)، و «تفسير القرطبي» (۱۷/ ۱۹۸)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٥١٥)، و «فتح القدير» (٥/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) كما في حديث عائشة رَعَوَلِيَّهُ عَنه البخاري (١٦٨)، ومسلم (٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: اتفسير القشيري، (٣/ ١٧ ٥)، واتذكرة الأريب في تفسير الغريب، (ص٣٨٧)، واتفسير القرطبي، (١٧/ ١٩٩)، والتفسير المظهري، (٩/ ١٧١)، وافتح القدير، (٥/ ١٧٨)

النبيُّ ﷺ، وكان عن يمينه أَسْوِدَةً، وعن يسارِه أَسْوِدَةً، فإذا نظرَ قِبَلَ يمينه ضحكَ، وإذا نظرَ قِبَلَ يمينه أَسْوِدَةً، وإذا نظرَ قِبَلَ شماله بَكَى (١)؛ ولأنهم ﴿أَضَحَبُ الشِّمَالِ ﴾ الذين كتب الله عليهم الهلاك. \* ﴿ وَالسَّنِعُونَ السَّبِعُونَ السَّنِعُونَ السَّبِعُونَ السَّبِعُونَ السَّبِعُونَ السَّبِعُونَ السَّبِعُونَ السَّابِ الله عليهم الهلاك.

بدأ بـ ﴿ أَصَّعَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴿ ﴾، ثم ﴿ أَصَّعَبُ ٱلْمَشْمَةِ ﴿ ﴾، ومر عليهم دون أن يقف السياق عندهم إلا لمجرد التفخيم والتعظيم، ثم ذكر ﴿ السّيقُونَ ﴾ في المرحلة الثالثة، وهذا – والله أعلم – من أجل أن يفرغ السياق للكلام عنهم، لأنه لما ذكرهم استوفى الكلام المراد بشأنهم، ثم رجع إلى ﴿ أَصَّحَبُ ٱلْيَدِينِ ﴾ و ﴿ أَصَّحَبُ ٱلْيَدِينِ ﴾ و ﴿ أَصَّحَبُ ٱللَّيْمِونِ ﴾ وهذا مبتدأ وخبر، معناه: السابقون إلى الخيرات، السابقون إلى العمل، السابقون إلى الفضل، وكأنه السابقون إلى الفضل، وكأنه أخبر بهم عنهم، وهذا معروف عند العرب، كما يقول قائلهم (٢):

أنا أبو النَّجْم، وشِعْرِي شِعْرِي

أي: فلان هو: فلان، ما يحتاج إلى المزيد من الكلام والتفصيل، فهنا إشارة إلى علو السابقين وفضلهم ومنزلتهم عند الله.

﴿ أُولَتِكَ ٱلمُّمَّرَّيُونَ ﴾ جمع: مقرَّب، أي: مقرَّبون عنده سبحانه، والمقرَّب أفضل من القريب، ففلان مقرَّب عندي، أي: أنني قرَّبته واصطفيته، أما القريب فقد يكون قريب نسب؛ أو هو الذي يحاول أن يتقرَّب مني (٣)، فهؤلاء المقرَّبون هم ممن اختارهم واصطفاهم وفضًلهم في الدنيا بلزوم الطاعة، وفي الآخرة بالفضل والمكانة.

وهذا لا ينافي ذكر أعمالهم الصالحة لأن الله تعالى لا يُقرِّب أحدًا لأنه يسكن في المدينة أو في مكة، أو لأنه من قريش أو من العرب، ولا لأنه أبيض

<sup>(</sup>١) ينظر: اصحيح البخاري، (٣٣٤٢)، واصحيح مسلم، (١٦٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «المنصف؛ لابن جني (ص١٠)، و«المفصل في صنعة الأعراب؛ (ص٢٦)، و«معاهد التنصيص» (١/ ٢٦) منسوبًا إلى أبي النَّجْم.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ﴿التحرير والتنويرِ ﴾ (٧٧/ ٢٨٨).

أو جميل الهيئة، وإنما ﴿ يَجْتَبِي ٓ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِى ٓ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ [الشورى: ١٣]، فهو يختارهم على علم، ويقرِّبهم؛ لصفاء قلوبهم، وصدق نواياهم، وسلامة سرائرهم، وكمال إشراقهم وعملهم الصالح، ويُقرِّبهم لتواضعهم، ولهذا قيل في معاني: ﴿ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ ﴾: أنها تخفض المرفوع وترفع المخفوض، تخفض المتكبر المتعجرف المتعالي، وترفع المتواضع المخبت لربه (١)، فكلما كان الإنسان أكثر ضعفًا وانكسارًا وتواضعًا وأبعد عن رؤية الذات، كان أقرب إلى النجاة.

\* ﴿ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ ﴿ ﴿ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ

يحتمل أن يكون هذا ظرف لتقريبهم، فهم مقرَّبون في الجنة.

ويحتمل أن يكون خبرًا ثانيًا أو ثالثًا عنهم بأن مقرَّهم ومصيرهم ﴿ فِي جَنَّتِ النَّعِيمِ ﴾.

\* ﴿ ثُلَةٌ مِنَ ٱلْأَوَلِينَ ﴿ وَلِيلٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ١٠٠٠ :

الثُّلُّة: الجماعة من الناس، قلَّت أو كثرت (٢).

و ﴿ مِنَ ٱلأُوَّلِينَ ﴾ هذا يحتمل معنيين:

أنهم من أتباع الأنبياء السابقين، كنوح وموسى وعيسى وشعيب وصالح عليهم السلام، والرسل أنفسهم يدخلون دخولًا أوليًّا في ﴿ أُولَتِكَ الْمُقَرَّوُنَ ﴾، وعلى هذا يكون المقصود بـ ﴿ الْلَّنِيقُونَ ﴾ من الأمم السابقة أكثر منهم في هذه الأمة؛ لأن الأمم السابقة كثيرة، والأنبياء كثيرون، وثمة الأنبياء والرسل والشهداء والصّديقون والصالحون والحواريون، فكل هؤلاء من السابقين، وكلهم من المقرَّبين.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «مجاز القرآن» (۲/ ۲۶۸)، و «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٤٦)، و «مقاييس اللغة» (۲۱ ۸۲۳)، و «المفردات في غريب القرآن» (ص١٧٥)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٢٠)، و «لسان العرب» (١٨ / ٢٨)، و «التحرير والتنوير» (۲۷/ ۸۹۹).

وقد ذهب إلى هذا أكثر المفسرين، ونُقل عن جمع من السلف(١١).

والقول الثاني: أن هؤلاء جميعًا هم من هذه الأمة، ف﴿ ثُلَةٌ مِنَ ٱلأَوَّالِينَ ﴾ أي: من الذين صحبوا النبيَّ يَنْ اللهُ مِنَ الْذَين صحبوا النبيَّ يَنْ اللهُ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾ أي: من التابعين ومَن بعدهم إلى قيام الساعة (٢).

وعليه، فالله تعالى لم يذكر الأمم السابقة، ليس لأنه لا سابقون فيها، ولكن لأن الخطاب موجّه لهذه الأمة، فذكر تعالى من هذه الأمة من السابقين ثُلّة من المتقدِّمين من الصحابة رَحَيَّتُهُمَّخ، ولهذا قال النبيُّ عَلَيْ: "خيرُ الناس قَرْني، ثم الذين يَلُونهم، ثم الذين يَلُونهم، "أ. وقال عَلَيْ: "لا تَسُبُّوا أصحابي، لا تَسُبُّوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده، لو أن أحدَكم أَنْفَق مثلَ أُحدِ ذهبًا، ما أدركَ مُدَّ أحدهم ولا نَصِيفَهُ "أ، وذكر في فضل الصحابة رَحَالِيَنَهُ وسابقتهم، بل ذكرهم الله تعالى في القرآن الكريم مما يعزِّز هذا المعنى؛ قال: ﴿وَالسَّنيِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصارِ وَالَّذِينَ اَتَّبَعُوهُم هذا المعنى؛ قال: ﴿وَالسَّنيِقُونَ الْمُهَجِرِينَ الدِّينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأَمَولِهِمْ إِحْسَنِ ﴾ [التوبة: ١٠٠]، وقال: ﴿اللْفُقَرَآءِ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ الحشر: ٨]، فهذا يعزِّز المعنى، ولا ينفي أن يكون من السابقين، ومن المقرِّبين الرُّسل والأنبياء وأتباعهم، لكنه طُوي ينفي أن يكون من السابقين، ومن المقرِّبين الرُّسل والأنبياء وأتباعهم، لكنه طُوي ولم يُذكر هاهنا؛ لأن السياق يخص أمة محمد عَلَيْهِ.

وهذا المعنى نُقل عن الحسن البصري وابن سِيرين وجماعة (٥)، ورجَّحه ابن كثير في تفسيره (٦)؛ لفضل هذه الأمة، ولاستبعاد أن يكون ﴿ ثُلَةٌ مِنَ ٱلأَوَّلِينَ ﴾ من

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (۲۱٦/٤)، و«تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«تفسير السمرقندي» (۲۳/۲۲)، و«تفسير السمرقندي» (۳۹/۳۹)، و«تفسير الرازي» (۲۹/۳۹)، و«تفسير الرازي» (۲۹/۳۹)، و«تفسير القرطبي» (۲۷/۲۷)، و«تفسير ابن كثير» (۷/۷۱)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/۲۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٨٩)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٢١٣)، و«الكشاف» (٤/ ٥٥٨)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٣٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣) من حديث عبد الله بن مسعود كاللَّهُ عَلَى

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٦٧٣)، ومسلم (٢٥٤١) من حديث أبي سعيد الخدري تَعَلَّقُهُمُنَّهُ.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٤٤)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٧/ ١٨٥).

الأمم السابقة، ﴿ وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ من هذه الأمة، فهذا نوع من النقص في حق هذه الأمة، مع أن السياقات والنصوص لم يُعهد منها مثل هذا المعنى، وقد قال النبيُّ ﷺ: "والذي نفسي بيده، إني أرجو أن تكونُوا رُبُعَ أهل الجنة». فكبَّرْنا، فقال: «أرجو أن تكونُوا نصفَ أهل الجنة». فكبَّرْنا، فقال: «أرجو أن تكونُوا نصفَ أهل الجنة». فكبَّرْنا، فضلهم وسابقتهم.

وفي رواية صحيحة قال ﷺ: «وعدني ربي سبحانه أن يُدْخِلَ الجنةَ من أمتي سبعينَ ألفًا لا حسابَ عليهم ولا عذاب، مع كل ألف سبعينَ ألفًا .. »(٣). وهذا عدد ضخم وكبير.

ومع أن الأمر محتمل، فالذي يظهر - والله تعالى أعلم - أن القول بأن ﴿الْأُوَّلِينَ ﴾ و﴿اللَّاخِرِينَ ﴾ هم من هذه الأمة أليق بالسياق وبالنصوص الأخرى، مع غير بخسٍ لمن جاؤوا قبل هذه الأمة.

وفي كل دعوة خير، فمن الناس مَن يبادر ويقول: أنا لها، ويندفع برغبة وبصيرة، ومنهم مَن يكون عنده تردد وإحجام، يراعي المصالح والمفاسد، فإذا رأى الناس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٤٨)، ومسلم (٢٢٢) من حديث أبي سعيد الخدري رَمَالِلَهُهَنَّة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٧٠٥)، ومسلم (٢٢٠) من حديث ابن عباس رَعَلِيُّكَءَنَّهُا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٢١٥٦)، والترمذي (٢٤٣٧)، وابن ماجه (٤٢٨٦)، وابن حبان (٧٢٤٦) من حديث أبي أمامة الباهلي رَعِيَّلِثَةَنهُ. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٢١٧٩).

أقبلوا واندفعوا تنشَّط وصحبهم، وهذا فائدة الصحبة الطيبة، وإذا ثقل الناس فإنه يثقل معهم.

وفي هذه الآية الكريمة دعوة إلى المبادرة، وأن على المؤمن أن يسارع في عمل الخير، وإذا كان هؤلاء هم السابقون، فالله يأمرنا أن نجتهد أن نكون منهم فيقول: ﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُم وَجَنَّةٍ عَرْضُها كَعَرْضِ السَّمَآءِوَ الْأَرْضِ ﴾ [الحديد: ﴿سَابِقُونَ ﴾ لديهم مسارعة وفتح لأبواب الخير وطرائقه وذرائعه، وتشجيع لغيرهم على سلوك الطريق؛ لأنهم جمعوا بين الإيمان الصادق بالله، وبين شدة الرغبة والحماس في الخير، وقلة المبالاة بالمعوِّقين والمثبِّطين وغيرهم تبعٌ لهم في ذلك.

وفيها دليل على فضل هذه الأمة وفضل السابقين منها؛ لأنه تعالى جعلهم بخير المنازل والمكانة، فهم الذين جاهدوا مع الرسول على ولذلك يصح أن نسميهم جميعًا سابقين، كما سماهم ربهم: ﴿وَالسَّيِقُونَ الْأَوّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ ﴾ [التوبة: ١٠٠]؛ وحين جبن الناس وكذّبوا وتأخّروا وتراجعوا وتردّدوا وخافوا أقدم هؤلاء وسبقوا غيرهم وتحمّلوا التّبعة وآمنوا بالرسول على ﴿وَعَزَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَالتّبعُوا النّورَ الّذِي أَنْزِلَ مَعَهُ وَ الاعراف: ١٥٧]، فسماهم تعالى: ﴿السَّيْعُونَ ﴾، وهذا يشمل جمهور الصحابة وَعَلَيْهَ أَهُ وقد يشمل قريبًا أو قليلًا ممن كانوا بعدهم من التابعين، كما قال: ﴿وَالنِّينَ التّبعُوهُم بِإِحْسَنِ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

ولا غرابة؛ فهم الذين ربّاهم الرسولُ ﷺ؛ بل اختارهم الله تعالى على عينه، وشهدوا التنزيل، وسمعوا القرآن رَطْبًا يُتلى من فم رسول الله ﷺ، وصلّو اخلفه، وقال النبي ۗ ﷺ «سمعَ اللهُ لمَن حمدَه». فقالوا هم من ورائه: «ربنا ولك الحمدُ». وقال: «ولا الضالينَ». فقالوا من ورائه: «آمين». وأمرهم، فقالوا: سمعنا وأطعنا. ونهاهم، فقالوا: انتهينا انتهينا. وجاهدوا معه، وقُتلوا بين يديه، وفضّلوا الموت على الحياة؛ فداءً له ﷺ، كما قال عُبيدة بن الحارث وهو يُصرع بين يدي الرسول ﷺ: أما والله، لو أدرك أبو طالب هذا اليوم؛ لعلم أني أحق منه بما قال حين يقول:

كَذَبتُم وبَيتِ اللهَ نُبزى (١) مُحَمَّدًا ولَـمّا نُطاعِن دونَـهُ وَنُناضِلِ ونُسلِمهُ حَتّى نُصَرَّعَ حَولَهُ وَنذهلَ عَن أَبنائِنا والحَلائِلِ (٢) ونُسلِمهُ حَتّى نُصَرَّعَ حَولَهُ وَنذهلَ عَن أَبنائِنا والحَلائِلِ (٢) وإذا كان هؤلاء يرتقي إليهم شك أو ريب، فمَن هو المربِّي أو القدوة أو السياسي أو القائد الذي سوف يصنع أتباعًا، ويقيم مجتمعًا، ويبني دولة بعد رسول الله ﷺ؟!

إن التشكيك في الجيل الأول هو تشكيك في جنس الإنسان، وإذا أصابنا شك في جدارة الأولين الذين ربَّاهم محمد ﷺ، فهل يمكن أن نثق بغيرهم، أو نتوقع نجاحًا من سواهم؟

وقد يحتج بعض الناس بمثل قول النبي ﷺ: «مَثَلُ أمتي مَثَلُ المطر، لا يُدْرَى أَوَّلُه خيرٌ أَم آخَرُهُ» (٣٠).

وهذا الحديث رواه أحمد، وغيره من طرق، وهو حسن بمجموع الطرق، وهو دليل أيضًا على فضل آخر هذه الأمة، وأن فيها من السابقين فضلًا عن أصحاب اليمين، وفيها خير كثير، ولكن لا يدل الحديث على تساوي الأولين والآخرين، وإنما تشبيه الصالحين المتأخّرين بالسابقين الأولين.

#### \* ﴿ عَلَىٰ شُرُرِ مَّوْضُونَةِ ١٠٠٠ ﴾:

هذا طرف من نعميهم ﴿ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾.

والمَوْضُون هو: المَرْمُول أو المنسوج(٤)؛ لأن السُّرُر قد تُصنع من الخشب،

<sup>(</sup>١) أي: نُسلَب ونُغلَب عليه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «السيرة النبوية» لابن هشام (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطيالسي (٦٨٢)، وأحمد (١٨٨٨١)، وابن حبان (٢٢٢) من حديث عمار رَهَاللَهُمّنة. وأخرجه الطيالسي (٢١٣٥)، وأحمد (١٨٣٢، ١٣٤٦)، والترمذي (٢٨٦٩) من حديث أنس رَهَاللَهُمّنة. وينظر: «العلل» لأحمد (٣/ ٣١٤– ٣١٥)، و«الضعفاء» للعقيلي (١/ ٣٠٩)، و«شرح علل الترمذي» (٢/ ٢٠١٥– ٢٠٥)، و «تحقيق منيف الرتبة لمّن ثبت له شريف الصحبة» للعلائي (ص٨٤– ٩٠)، و «المنتخب من علل الخلال» لابن قدامة (١٢)، و «السلسلة الصحيحة» (٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١٠)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٠٣)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٦)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٢٠)، و«فتح القدير» (٥/ ١٧٩).

وقد تُصنع من الحديد، لكن الله سُبْعَانَهُ وَتَعَالَ هنا بيّن أن سُرُرهم أنعم من ذلك، فهي منسوجة من خيوط من الذهب، ولا يذهب وَهْلك إلى أنه الذهب عيار واحد وعشرين، أو أربع وعشرين الذي عند الصَّاغة! اسمه ذهب، لكنه في الجنة شيء آخر؛ لأنه «ليس في الجنة مما في الدنيا إلا الأسماء»(١)، فهو منسوج من ذهب الجنة، وهكذا عادة الأَسِرَّة التي فيها كمال المتعة، تكون منسوجة من هذه الخيوط المتداخلة، ويقعد عليها أصحابها المنعَّمون.

ويُسَمَّى الحبل الذي في بطن النَّاقة: الوَضِين (٢)، كما قال الشاعر في الناقة التي حجَّ عليها (٣):

إلىكَ تَعْدُو قَلِقًا وضِيَنُها مُعترضًا في بطنها جَنِينُها مخالفًا دينَ النصارَى دينُها

#### \* ﴿ مُتَكِينَ عَلَيْهَا مُتَقَبِلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

أي: لا ينظر بعضهم إلى ظهر بعض، وإنما ينظرون إلى وجوه إخوانهم(؛).

وهذا من كمال الإكرام والاحترام والمتعة؛ أن بعضهم ينظر إلى بعض، وقد جعلهم تعالى في الجنان إخوانًا، كما قال: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنَا

<sup>(</sup>١) كما قال ابن عباس رَوَلِقَهَنَا، وسيأتي تخريجه في السورة الملك : ﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْفَيْظِ كُلُمَّا ٱلْفِيَ فِيهَا فَوْجُ سَالْكُمْ خَزَنَتُهَا آلَة يَأْتِكُرُ نَذِيرٌ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٩١)، و «تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٠٣)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٢٠)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٢٠)، و «الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (١٠/ ١٩٨).

وينظر أيضًا: «العين» (٧/ ٦١) (و ض ن»، و «جمهرة اللغة» (٢/ ٩١٢) (ض ن و»، و «تاج العروس» (٣٦/ ٢٥٨) (و ض ن».

<sup>(</sup>٣) ينظر: ﴿دلائل النبوةِ للبيهقي (٥/ ٣٩٠)، و﴿سبل الهدى والرشادِ (٦/ ٤٢٢) منسوبًا إلى أبي علقمة بشر بن معاوية.

ونسبه في انهاية الأرب في فنون الأدب، (١٨/ ١٢٢)، و الإصابة، (٥/ ٤٣٨) إلى كُرْز بن علقمة النجراني.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٩٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٤٦)، و«تفسير القرطبي» (١/ ٢٠٢)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٢٤١)، و«تفسير ابن كثير» (١/ ٢٠٠).

عَلَىٰ سُرُرِ مُّنَقَدِ بِلِينَ ﴾ [الحجر: ٤٧]، فمن كمال المتعة المتعة بالمؤانسة والمجالسة، وهذه متعة محسوسة؛ فإن سهرة مع صديق تحبه ويحبك تعد من متع الدنيا، ولهذا ذكر هذا المعنى في الجنة بكونهم ﴿ عَلَىٰ سُرُرِمَّوْشُونَةٍ ﴿ اللهُ مُتَكِينَ عَلَيْهَا مُتَقَدِيلِينَ ﴾ يتحدَّثون ويتضاحكون ويتذكرون ويستمتعون، فهذا جمع النعيم الحسِّي والنعيم المعنوي.

﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنَّ مُحَلَّدُونَ ﴿ إِنَّ إِلَا كُوابِ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ ﴿ يَعْلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

يدورون عليهم مرة بعد مرة (١)، والولدان جمع: ولد، وهم الصبيان قبل سن البلوغ أو مع سن البلوغ (٢)، ذكرهم تعالى في القرآن الكريم في أكثر من موضع، كما في «سورة الإنسان»، فمَن هؤلاء الولدان؟ قال بعضهم: هم أولاد المؤمنين الذين ماتوا قبل الحُلُم قبل البلوغ (٣)، ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالْبَعَنَهُمْ ذُرِّيَّنُهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقّالِيمِمْ فَرُرَّيَّنَهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقّالِيمِمْ فَرُرَّيَّنَهُمْ هُ [الطور: ٢١]، وهذا القول ليس بذاك.

وقيل: هم أولاد المشركين الذين ماتوا دون الحُلُم، وهذا قول جيد، ونُقل عن جمع من الصحابة رَضِيَكَ عَنْهُم، واختاره البخاري، وجماعة من أهل العلم(٤٠).

وجاء في حديث سمرة بن جندب رَحَلِلهُ عَنهُ، حديث الرُّؤْيا، أن رسولَ الله ﷺ أخبر أن إبراهيم عَنهُ السَّلَمُ في روضة وحوله ولدان، وأنهم «كَلُّ مولود مات على الفطرة». فقيل له: وأولادُ المشركين؟ قال: «وأولادُ المشركين»(٥). لأن هؤلاء غير

<sup>(</sup>١) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «المجموع المغيث» (٣/ ٤٥١)، و«المصباح المنير» (٢/ ٦٧١) (و ل د٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير القرطبي» (٢٠٣/١٧)، و«حادي الأرواح» (ص٢١٥)، و«تفسير الخازن» (٤/ ٣٣٥)، و«فتح القدير» (٥/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: (تفسير السمرقندي) (٣/ ٣٩٢)، و الفسير القرطبي، (٢٠٣/١٧)، و اأحكام أهل الذمة، (١/ ٤٤٤)، و افتح الباري، (٣/ ٢٤٦)، و التكوير، (١/ ٩٤٤)، و التكوير، (١/ ١٤٤)، و التكوير، في السورة التكوير، في ذَبُ تُنِلَتُ ﴾.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٧٠٤٧).

مكلَّفين، فماتوا قبل سن التكليف.

وإذا تذكرت أن هؤلاء وأمثالهم ممن ماتوا قبل البلوغ أنهم إلى رحمة الله سبحانه، فإن هذا يسكب على قلبك سكينة وراحة، والمؤمن يفرح برحمة الله للعباد، ولذلك ذكر بعضهم هذا المعنى عند قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْهُ, دَهُ سُبِلَتُ للعباد، ولذلك ذكر بعضهم هذا المعنى عند قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْهُ, دَهُ سُبِلَتُ للعباد، ولذلك ذكر بعضهم هذا المعنى عند قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْهُ, دَهُ وَرِد أَنها في الجنة (۱)، وإن كان الحديث في ذلك لا يصح؛ لكن يصدق على هذا القول الذي اخترناه، يعني ممن كانوا دون الحُلُم والبلوغ.

ويمكن أن يكون مع الولدان أيضًا ولدان ممن خلقهم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ للخدمة، كما خلق الحور العين في الجنة للتنعم، والحور العين فيهم نساء من نساء الدنيا، وفيهم ممن خلق الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ، فكذلك الولدان يكون فيهم ممن خلق الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ وأنشأهم لهذا العمل، وفيهم الولدان الذين ماتوا قبل البلوغ وقبل الحُلُم، وأمثالهم ممن وسعتهم رحمة الله ولم تقم عليهم حجة الرسالة.

ووصف هؤلاء الولدان بالخلود، أي: أنهم في عمر واحد، وأهل الجنة أعمارهم ثلاثة وثلاثون سنة (٢) في سنّ عيسى عَلِيَالتَلام حين رُفع، ذكورهم وإناثهم، وكأن هذا هو اكتمال النضج للإنسان - والله أعلم - وقبل بداية النقص فيد، أما هؤلاء الولدان فهم صغار، وهؤلاء وأولئك لا يجري عليهم الزمن ولا يصيبهم الضعف أو التغير في وجوههم أو أجسادهم، لا تجري عليهم نواميس الدنيا وقوانينها من الكبر والهَرَم والضعف والشيخوخة، وإنما هم ﴿ تُعَلَّدُونَ ﴾ في هذا السّن (٣).

وهؤلاء الوِلدان يطوفون على أهل الجنة ﴿ بِأَكْوَابٍ وَأَبَارِينَ وَكَأْسٍ مَن مَّعِينِ﴾،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير يحيى بن سلام» (۲/۲٥٧)، و«مسند أحمد» (۲۰۵۸)، و«سنن أبي دواد» (۲۵۲۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (مسند أحمد) (٧٩٣٣)، و(جامع الترمذي) (٢٥٤٥)، و(تفسير الثعلبي) (٢٠٩/٩)، و(التفسير الوسيط) للواحدي (٢/ ٦٨- ٦٩)، و(تخريج أحاديث الكشاف) (٣/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: اتفسير الطبري، (٢٢/ ٢٩٤ - ٢٩٥)، واتفسير السمرقندي، (٣/ ٣٩٢)، والهداية إلى بلوغ النهاية، (١١/ ٢٩٢)، واتفسير ابن كثير، (٧/ ٥٢٠)، والتحرير والتنوير، (٢٧/ ٢٩٣).

والأكواب هي: الأواني التي ليس لها يد تمسك بها، وليس لها خرطوم يصب منه الماء، وأما الأباريق فهي: الأواني التي يكون لها مقبض تمسك به، ولها خرطوم يصب منه الماء(١١)، وكلمة «إبريق» فارسية معرَّبة (٢).

والكلام هنا عن الخمر، وأفرد الكأس؛ لأنه هو المقصود، فالإنسان لا يشرب بأكواب ولا بأباريق، وكأن الأكواب والأباريق هي الوعاء الأصلي الذي تُوضع فيه الخمر، ثم يسكب منها بالكأس للشارب، وإنما يشرب بكأس واحد، ولذلك أفرده.

وأيضًا فكلمة «كؤوس» ثقيلة لأن فيها همزات متعدِّدة، ولذلك أفردها، فصارت ذات رشاقة وجمال.

والمَعِين ذكره الله تعالى في أكثر من موضع، والمقصود به هنا: الخمر؛ إشارة إلى أن هذه الخمر تجري، كما قال سبحانه: ﴿ مَّثُولُ إِلَيْنَةُ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَقُونَ فِيهَا أَنَهُرُ مِن مَّا فَل عَيْدِ عَاسِنِ وَأَنْهَرُ مِن لَبَنِ لَمْ يَنَغَيَر طَعْمُهُ، وَأَنْهَرُ مِن خَمْرِ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ ﴾ [محمد: ١٥]، فالكأس من هذا المَعِين، ومعناه أنها خمر صافية ليست كخمر الدنيا، ولذا عقَّب بقوله: ﴿ لَا يُصَدّعُونَ عَنْهَا وَلاَ يُنزِفُونَ ﴾ أي: لا يصيبهم الصُّداع الذي تسببه خمر الدنيا(٣)، ولذلك قال: ﴿ عَنْهَا ﴾ أي: بسببها(٤).

ومن المعاني الصحيحة أنهم لا يتفرَّقون (٥) عنها أو بسببها؛ لأن الذين يشربون في الدنيا إذا سَكِروا هَذَوْا، وربما تفرَّقوا بسبب تعكر المزاج أو عدوان بعضهم على

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (۱۱۰/۰)، و«تفسير الماتريدي» (۹۱/۹)، و«تفسير السمعاني» (۹/۳٤)، و«تفسير ابن كثير» السمعاني» (۹/۳٤)، و«تفسير البغوي» (۹/۷)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/۳۲۷)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۰۳)، و«التحرير والتنوير» (۲/ ۲۹۳ – ۲۹۶).

<sup>(</sup>٢) ينظر: "فقه اللغة؛ للثعالبي (ص٨٠٨)، و (الإتقان) (٢/ ١٢٩).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٤٤)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١٠)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٢٥١).
 الماوردي» (٥/ ٥٥)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٤٢)، و«زاد المسير» (٤/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٤٦٠)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٤٢١)، و «الدر المصون» (١٠/ ٢٠٠)، و «الدر المصون» (١٠/ ٢٠٠)، و «تفسير أبي السعود» (٨/ ١٩١)، و «روح المعاني» (١٤/ ١٣٦)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٤٧)، و«الكشاف» (٤/ ٤٦٠)، و«زاد المسير» (٤/ ٢٢١)، و«البحر المحيط في المحيط المحيط في التفسير القرطبي» (١٧٨/٥)، و«فتح القدير» (١٨/ ١٨٠).

بعض.

﴿ وَلَا يُنزِفُونَ ﴾ أي: لا تذهب عقولهم (١)، بخلاف خمر الدنيا فإنه يكون من جرائها السُّكر، فهذا المقصود به نزيف العقول، ونزيف العقول هذا مصطلح حديث، ولكن الخمر تنزف العقل وتذهب به.

# \* ﴿ وَفَكِهُمْ مِنَّا يَتَخَيَّرُونَ ١٠٠ وَلَخِهِ طَيْرِمِمَّا يَشْتَهُونَ ١٠٠٠ \*

بدأ بالفاكهة؛ لسرعة هضمها وسهولته، ولذا ينصح علماء التغذية وخبرائها بتقديم أكل الفاكهة بعد اللحم يذهب بعض فوائده وخصائصه (٢).

وفي قوله: ﴿ مِيمًا يَنَخَيَّرُونَ ﴾ إشارة إلى كثرة أنواعها: ﴿ فِيهِمَا مِن كُلِ فَكِهَةِ زَوْجَانِ ﴾ [الرحمن: ٢٥].

وأما اللَّحم فقال: ﴿ وَلَمْ عَلَيْمٍ ﴾، وذلك لأن لحم الطير مفضًل على غيره، وقال: ﴿ وَمَا يَشْتَهُونَ ﴾ لأن الفاكهة لا تمنع من اشتهاء اللَّحم، فسرعان ما تُهضم ويشعر الآكل بالفراغ والحاجة إلى الطعام.

#### \* ﴿ وَحُورُ عِينٌ ١٠٠٠)

قراءة الجمهور بالرفع: ﴿ وَحُورٌ عِينٌ ﴾؛ لأنها معطوفة على ما قبلها، وفي قراءة بكسر الراء والنون: ﴿ وَحُورٍ عِينٍ ﴾ (٢) على الإثباع اللَّفْظي (٢)؛ لقوله: ﴿ وَأَكُولُو

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للفراء (۱۲۳/۳)، و اتفسير السمرقندي» (۱۳ ۳۹۲)، و اتفسير السمعاني» (۱/ ۳۹۲)، و اتفسير البغوي، (٥/ ٧)، و اتفسير القرطبي، (١٧/ ٢٠٣)، و اتفسير ابن كثير، (٧/ ٥٢٠).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: (تفسير الرازي) (۲۹/۲۹۹)، و(روح المعاني) (۱۳۷/۱٤)، و(التحرير والتنوير)
 (۲۷/ ۹۰۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٠١- ٣٠١)، و«السبعة في القراءات» (ص٦٢٢)، و«معاني القراءات» للأزهري (٣/ ٤٩)، و«التيسير في القراءات السبع» (ص٢٠٧)، و«معجم القراءات» (٩٦ /٩٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الحجة في القراءات السبع» (ص٣٤٠)، و «الحجة للقراء السبعة» (٦/ ٢٥٥)، و «حجة القراءات» (ص٩٥٥)، والمصادر السابقة.

وَأَبَارِينَ ﴾، وإن اختلفت في المعنى، فالحور لا يطوف بها الوِلدان المخلَّدون، بل هي معهم على السُّرُر متقابلين.

والحُور جمع: حَوْراء، وهي شديدة البياض مع شدة الجمال والصفاء في الألوان (١)، وعِينٌ جمع: عَيْناء، وهي واسعة حدقة العين مع صفاء العين وجمالها (٢).

والجمال هنا في وجوه أهل الجنة، وفي أزواجهم، وفي مجالسهم، وفي متكاتهم، وفي متكاتهم، وفي متكاتهم، وفي معامهم، فهي جمال تام، لا نقص فيه بوجه من الوجوه، مما يعطي متعة النظر والسمع والقلب وسائر الجوارح.

# \* ﴿ كَأَمْثَالِ ٱللَّوْلُوِ ٱلْمَكْنُونِ ١٠٠٠ ﴾:

أي: في جمالهن وصفائهن وصيانتهن (٣).

#### \* ﴿ جَزَّاءً إِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١٠٠٠ ﴾:

إشادة بهم، وأنهم مقرَّبون، فضلًا من الله، لكن بسبب أعمالهم الصالحة وأخلاقهم الجميلة واحتسابهم لما عند الله.

وفيه دعوة إلى العمل؛ فالعمل الصالح سبب لدخول الجنة، وهذا الجزاء بسبب عملهم.

#### \* ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا ( ) :

اللَّغو هو: الكلام الذي لا فائدة فيه (٤)، وكثير من الكلام لغو، وكذلك اللَّغو فيه السَّب والشتم والقيل والقال وغيره مما يُنزَّه عنه أهل الجنة.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١١)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٢٦٢)، و«بصائر ذوي التمييز» ( ٢٠٢/).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: "تفسير الطبري" (۲۲/ ۳۰۲)، و"معاني القرآن" للزجاج (٥/ ١١١)، و"تفسير ابن أبي زمنين" (٤/ ٣٣٨)، و"روح البيان" (٩/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>۳) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«معاني القرآن» للزجاج (۱۱۱/۰)، و«تفسير الماوردي» (۵/ ٤٥٢)، و«تفسير ابن جزي» (۲/ ۳۳۵).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٠٦)، و«تفسير الخازن» (٤/ ٢٣٦)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٢٤)، و«فتح القدير» (٥/ ١٨١)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٢٩٦).

وأما التأثيم فهو: نسبتهم إلى الإثم (١)، أي: لا يسمعون من ينسبهم إلى الإثم أو ينتقصهم، أو يثيرهم ليقعوا في المآثم، فالجنة منزَّهة عن ذلك، ولكنه إشارة إلى أنهم كانوا في الدنيا كذلك، كانوا يتجنَّبون اللَّغو: ﴿ وَإِذَا سَكِمعُوا اللَّغُو اَعْرَضُوا عَنْهُ ﴾ [القصص: ٥٥]، ولا يردُّون اللَّغو بمثله، فهم قد أمسكوا ألسنتهم عن مثل هذا، يختارون أطيب الكلام، كما يختار آكلُ الطعام أطيبه، فلا يتكلَّمون إلا بخير، وإذا زلَّ واحد منهم بكلمة أسرع في الاعتذار.

وخص «السماع»؛ لأن تمكين أذنك من سماع اللَّغو تشجيع عليه، والذي لغا أو اغتاب أو سبَّ أو شتم، لو لم يجد من ينصت إليه لما تكلَّم، وهم لا يقولونه أيضًا، فما ثَمَّ في الجنة إلا صالحون لا يقولون اللَّغو، ولذا لا يسمعونه، بخلاف الدنيا، ففيها الصالحون عفيفو الألسن، وفيها الهجَّاؤون والشتَّامون والعيَّابون وأهل اللَّغو.

وفي ذلك تذكير بخطر اللِّسان، كما قال النبيُّ ﷺ لمعاذ سَّالِلَهُ، وقد أَخَذَ بلسانه: «كُفَّ عليكَ هذا». قال: يا نبيَّ الله، وإِنَّا لَمُؤاخِذُونَ بما نتكلَّمُ به؟ فقال: «ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يا معاذُ! وهل يَكُبُّ الناسَ في النار على وجوههم أو: على مناخرهم - إلَّا حصائِدُ السنتهم!»(٢).

#### \* ﴿ إِلَّا قِيلًا سَلَمًا سَلَمًا اللَّهُ ﴾:

لا يسمعون في الجنة ﴿ إِلَّا قِيلًا ﴾ أي: قولًا ﴿ سَلَنَا سَلَنَا ﴾، وهنا جعل ﴿ سَلَنَا ﴾ منصوبة مع أن السلام بالرفع أبلغ وأقوى، كما في قصة إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَمَ ﴿ فَقَالُواْ سَلَمًا ۚ قَالَ سَلَنَمٌ ﴾ [الذاريات:٢٥]، وإنما نُصبت ﴿ سَلَمًا ﴾ هنا؛ لأنها بدل من

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۳۰۵)، و «تفسير ابن أبي زمنين» (۶/ ٣٣٨)، و «تفسير الماوردي» (٥/ ٢٥٦)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٣٤)، و «تفسير البيضاوي» (٥/ ١٧٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطيالسي (۲۱)، وعبد الرزاق في «تفسيره» (۳/ ۲۱)، وأحمد (۲۱،۱۲)، والترمذي (۲۱،۲۱)، وابن ماجه (۳۹۷۳)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (٦)، وابن حبان (۲۱٤)، والثعلبي في «تفسيره» (٧/ ٣٦١- ٣٣٣). وينظر: «السلسلة الصحيحة» (۲۱۲، ۲۲۸۶)، و «إرواء الغليل» (٤١٣)

«قيل»، وهي في مقام مفعول به منصوب<sup>(۱)</sup>.

وهذا التكرار ليس للتوكيد، وإنما هو للإعادة مرة بعد مرة، مثلما تقول: قرأتُ القرآن سورة سورة، وقرأت الكتاب بابًا بابًا، وهذا الشهر قضيته في المدينة يومًا يومًا. فالمعنى: سلام بعد سلام، مرة بعد مرة (٢).

#### \* ﴿ وَأَصْمَابُ ٱلْيَمِينِ مَاۤ أَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ ۞ ﴾:

سماهم مرة: ﴿أَصَّحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴿ ﴾ ثم نوَّع وتفنَّن، فسماهم: ﴿أَصَّحَبُ ٱلْمَيْمِنِ ﴾ ثم نوَّع وتفنَّن، فسماهم مرة: ﴿ أَلاَ بَرَارَ ﴾ كما في قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلاَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴿ ﴾ [الإنسان:٥]، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ ﴿ أَن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴿ ﴾ [الإنسان:٥]، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ ﴿ أَلَانَهُ فَلَا الله لَهُ الله الطالم لنفسه ، ومَن لا فالنفطار:١٣]، ولكن ﴿ أَصَحَبُ ٱلْمَينِ ﴾ أوسع؛ فهو يشمل «الظالم لنفسه»، ومَن له ذنوب وكبائر استوجب بها النار ثم أُخرج منها وطُهِر، فهؤلاء معدودون من ﴿ أَصَّحَبُ ٱلْمِينِ ﴾ وهم مؤمنون، ﴿ أَصَّحَبُ ٱلْمَينِ ﴾ ، وهم مؤمنون، فليسوا من ﴿ أَصَّحَبُ ٱلْمِينِ ﴾ ، وهم مؤمنون، فليسوا من ﴿ أَصِّحَبُ ٱلْمِينِ ﴾ .

كما يشمل «المقتصد»، ويشمل «السابق بالخيرات»؛ إذا لم يُذكر منفردًا، كما ذُكر في هذه السورة المباركة.

#### \* ﴿ فِ سِدْرِغَضُودٍ ۞ ﴾:

﴿ سِدْرِ ﴾ جمع: سِدْرة، وهو شجر معروف من شجر الحجاز، وليس بالكبير (٣). وقد ورد أن أصحاب رسول الله على كانوا يقولون: إن الله ينفعُنا بالأعراب ومسائلهم، أقبل أعرابي يومًا فقال: يا رسولَ الله، لقد ذكرَ الله في القرآن شجرة مؤذية، وما كنتُ أرى أن في الجنة شجرة تُؤذِي صاحبها! فقال رسولُ الله على (وما هي؟). قال: السِّدُرُ ؛ فإن لها شوكًا. فقال رسولُ الله على المناز الله المناز الله المناز الله الله المناز الله الله المناز الله المناز الله المناز الله الله الله المناز الله الله الله المناز الله المناز الله المناز الله المناز الله المناز الله الله الله المناز الله الله المناز اله المناز الله المناز الله المناز الله المناز الله الله المناز الله الله المناز المناز المناز الله المناز الله المناز المناز المناز الله المناز المنا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٢٠٤)، و«التبيان في إعراب القرآن» (٢/ ١٢٠٤)، و«تفسير القرطبي» (١٢٠٢)، و«تفسير النسفي» (٣/ ٤٢٢)، و«فتح القدير» (٥/ ١٨١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: "تفسير ابن جزي" (٢/ ٣٣٥)، و «روح المعاني" (١٤/ ١٣٩)، و «فتح البيان في مقاصد القرآن» (١٣/ ١٣٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٩/ ٤٠٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٩٨).

يَخْضِدُ اللهُ شوكَه، فيجعلُ مكانَ كلِّ شوكة ثمرةٌ، فإنها تُنْبِتُ ثمرًا تُفْتَقُ الثمرةُ معها عن اثنين وسبعينَ لونًا، ما منها لونٌ يُشبهُ الآخرَ ١٠٠٠.

والمَخْضود هو: الذي نُزع شوكه، فليس كسِدر الدنيا، وإنما الاسم للتقريب فحسب، إذ هو من جنس السِّدر، وبدل كل شوكة ثمرة؛ فهو سِدر قد خُضِدَ شوكه وكثر طلعه(٢).

#### \* ﴿ وَكُلْمِ مَّنضُورِ ١٠٠٠):

أي: بعضه بجنب بعض، وهو منضود بكثرة الثُّمَر (٣).

والطَّلْح هو: شجر ضخم من شجر البوادي، عريض، كثير الورق، شديد الخُضرة (٤)، فكأنه ذكر الشجر الصغير وإلى جواره الشجر الكبير، وهي ألوان من التفنُّن بالنعيم، ولا يعني حرمان هؤلاء مما عند الأولين، ولا أن ما عند هؤلاء ليس عند السابقين، وإنما المقصود الإشارة إلى أن منزلتهم أقل من منزلة الذين من قبلهم، كما في «سورة الرحمن» (٥).

وقيل: الطُّلْح هو: شجر المَوْز، رُوي هذا عن علي رَمَالِلَّهُ عَنا (٢). وهو كذلك بلغة

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٢/ ٤٧٦)، والبيهقي في «البعث والنشور» (٢٧٦)، والمقدسي في «صفة الجنة» للمقدسي (٧٣) من حديث أبي أمامة وَظَلَيْقَة.

<sup>(</sup>۲) ينظر: وتفسير الطبري، (۲۲/ ۳۰٦)، و معاني القرآن، للزجاج (٥/ ١١٢)، و وتفسير الثعلبي، (٩/ ٢٠٦)، و وتفسير الثعلبي، (٩/ ٢٠٦)، و وتفسير ابن كثير، (٧/ ٥٢٥)، و والتحرير والتنوير، (٧/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفسير مقاتل، (٤/ ٢١٨)، و البيان، (١/ ٥٩٥)، و الفسير ابن كثير، (٧/ ٢٢٥)، و الفسير الثمالي، (٥/ ٣٦٤)، و التحرير والتنوير، (٧/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٤٨)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٠٩)، و«التفسير البسيط» للواحدي (٢١/ ٢٠٠)، و«تفسير القرطبي» (٢٠٨/١٧)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٠٥)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٢٩٩).

<sup>· (</sup>٥) ينظر ما تقدم في السورة الرحمن ؛ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّانِ ﴿ ﴾ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣١١)، و«تفسير القرطبي» (٢٠٨/١٧)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٣٥)، و«اللباب» (٨١/ ٣٩٦)، و«الدر المنثور» (١٨٣ / ١٩٣)، و«فتح القدير» (٥/ ١٨٦).

اليمن، حيث يسمون المَوْز: الطَّلْح، أو: الطَّلْع(١).

والنص يشمل الطَّلْح المعروف، ويشمل شجر الموز، وهو غالبًا لا ينبت في بلاد العرب؛ لكون المناخ فيها لا يوائمه.

#### \* ﴿ وَظِلِّ مَكْدُودٍ ﴿ أَنَّ ﴾:

أي: طويل (٢)، وفي الحديث يقول النبيُّ ﷺ: «إن في الجنة شجرةً يسيرُ الراكبُ الجوادَ المُضَمَّرَ السريعَ مائةَ عام ما يقطعها». ثم قرأ: ﴿ وَظِلْ مَّدُودٍ ﴾ (٣)، فلو أن إنسانًا يركب جَوَادًا مُضَمَّرًا وسريعًا فيسير به مائة عام لم يقطع ظل شجرة واحدة من هذا الطَّلْح.

وهذا الحديث حكم جماعة من أهل العلم بأنه متواتر؛ لوروده عن جماعة من الصحابة رَحَالَتُهُ عَنْمُ (٤).

#### \* ﴿ وَمَآءِ مَّسْكُوبِ ( الله ﴿ الله عَلَيْهِ الله ﴾:

أي: يجري على ظهر الأرض أنهارًا لا تحتاج إلى حواف حتى تحفظ الماء (٥٠)؛ لأن النظام في الجنة ليس كالناموس في الدنيا، فالماء مسكوب يجري للمؤمنين

 <sup>(</sup>١) ينظر: اتفسير الطبري، (٢٢/ ٣١٢)، واتفسير ابن كثير، (٧/ ٢٢٥).

وينظر أيضًا: «مختار الصحاح» (ص١٩١)، و«لسان العرب» (٢/ ٥٣٣)، و«تاج العروس» (٦/ ٥٨٠) «طل ح».

 <sup>(</sup>۲) ينظر: (تفسير الطبري) (۳۱۳/۲۲)، و(تفسير الثعلبي) (۲۰۷/۹)، و(التفسير الوسيط)
 للواحدي (۶/ ۲۳٤)، و(تفسير القرطبي) (۱۷/ ۲۰۹)، و(فتح القدير) (٥/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٢٥٢، ٤٨٨١)، ومسلم (٢٨٢٦) من حديث أبي هريرة رَمَالِلَتَهَهُ.

وأخرجه البخاري (٢٥٥٢)، ومسلم (٢٨٢٧) من حديث سهل بن سعد رَمَوَلِيُّهُ عَنَّهُ.

وأخرجه البخاري (٦٥٥٣)، ومسلم (٢٨٢٨) من حديث أبي سعيد رَمَالِللَّهُمَّة.

وأخرجه البخاري (٣٢٥١) من حديث أنس رَعَلَقُهُمَّة.

وأخرجه البخاري (٢٥٥٣)، ومسلم (٢٨٢٨) من حديث أبي سعيد رَهَالِتُهُمَّة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٠٨)، و «تفسير البغوي» (٥/ ٨)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٠٩)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٠٩)، و «روح البيان» (٩/ ٣٢٥).

ويجري من تحتهم دون حاجة إلى مجرى.

# \* ﴿ وَنَكِمَهُ كَثِيرَةِ ١ اللَّهُ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ١ ٥٠٠

ليست مثل فاكهة الدنيا تأتي في موسم ثم تنقطع بقية العام، أو تكون خاصة ببلد دون آخر، وإنما هي كثيرة متنوعة، وليست في وقت دون وقت، ولا ممنوعة عنهم (١٠).

وقد يرى المرء الفاكهة في الدنيا ثم تُمنع عنه؛ لندرتها أو غلائها أو لأسباب صحية، كما يترك التمر خوف ارتفاع السكر مثلًا.

# \* ﴿ وَفُرُشِ مِّرْفُوعَةٍ ١٠٠٠ ﴾:

فهم على فُرُش و ﴿ سُرُرٌ مَرَفُوعَةٍ ﴾ [الغاشية: ١٣]، والرفع هنا بقدر ما بين السماء والأرض(٢).

إنك في هذا المشهد الأخروي الغيبي أمام عالم آخر مختلف، والسياق فقط للتقريب، وإلا فالأمر مما لا يمكن تخيله! ورفعها بنقائها، بطهارتها، بطيبها.

\* ولما ذكر الفُرُش ذكر النساء، بقرينة التلازم، فقال: ﴿ إِنَّا أَنشَأْتُهُنَّ إِنشَآءُ ﴿ ثَالَ مُرفُوعة وهذا يشمل نساء الدنيا، كما قال جمهور المفسرين (٣)، وورد في آثار مرفوعة إلى النبي عَيْلِيَّ، ولا تصح.

وقد أنت عجوزٌ من الأنصار إلى النبي ﷺ، فقالت: يا رسولَ الله، ادعُ الله أن يُدخلني الجنةَ. فقال نبيُّ الله ﷺ أنها يُسلِّمُ أنها عجوزٌ». فأخبرَ النبي ﷺ أنها لَقِيَتْ من كلامه مشقةً وشدةً! فقال نبيُّ الله ﷺ: "إنَّ ذلك كذلك؛ إنَّ الله إذا أدخلَهنَّ

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۱۸/۲۲)، و«تفسير السمرةندي» (۳/ ۳۹۳)، و«زاد المسير»
 (۲/ ۲۲۳)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۲۱۰)، و«تفسير ابن كثير» (۷/ ۵۳۰).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣١٩)، و«تفسير الثعلبي» (٢٠٨/٩)، و«تفسير السمعاني»

<sup>(</sup>٥/ ٣٥٠)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٢١٠)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٣٠)، و «فتح القدير» (٥/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٩٥)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٣)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٥٠)، و«تفسير البغوى» (٥/ ١٠/)، و«تفسير الفرطبي» (١١/ ١١٠)، و«تفسير البن كثير»

<sup>(</sup>٥/ ٥٥٥)، واتفسير البغوي؛ (١١/٥)، واتفسير القرطبي؛ (٢١/ ٢١٠)، واتفسير ابن كثير؛ (٧/ ٥٣١)، واالتحرير والتنوير؛ (٢٧/ ٣٠١)، والمصادر السابقة.

الجنة حَوَّلَهن أَبكارًا»(١).

#### \* ﴿ فَعَلَّنَهُنَّ أَبْكَارًا ﴿ أَنَّ ﴾:

هنا البكارة دائمة مستمرة، ومثلما قلنا في الولدان: ﴿وِلْدَنَّ نَحُلَدُونَ ﴾ فكذلك نساء الجنة أبكار دائمًا وأبدًا في الجسد والسِّنَّ والروح والجمال، لا يؤثِّر فيها الزمن، ولا يغيِّر حالها إلا إلى الأطيب والأفضل.

#### \* ﴿ عُرُا أَثَرَابَا ١٠ ﴿ لِأَصْحَبِ ٱلْمِينِ ١٠٠٠

﴿ عُرُبًا ﴾ جمع: عَرُوبة (٢)، والعَرُوبة قل فيها ما شئتَ من معاني الكمال والجمال والزينة، العَرُوبة هي: المتحبِّبة لزوجها، تتغزَّل به، وتعرب عن مشاعرها وعن حبِّها، هي العاشقة لزوجها (٣).

و ﴿ أَنْرَابًا ﴾: الأَثْراب: المتساويات في السِّنِّ - وغالبًا ما تُوصف به النساء - أما الرجال فيقال عنهم: أقران - كما قال تعالى: ﴿ وَكُواعِبَ أَزْابًا ﴾ [النبا:٣٣]، يعني في سِنِّ واحد (١) ، ﴿ لِأَصْحَبُ ٱلْمَينِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

#### \* ﴿ ثُلَةٌ مِنَ ٱلْأَوْلِينَ ١٠ وَثُلَقَةً مِنَ ٱلْآخِرِينَ ١٠ ﴿ .

وهذا يقال فيه ما قلنا سابقًا في الخلاف في المقصود بـ ﴿ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ و ﴿ ٱلْآخِلِينَ ﴾ و ﴿ ٱلْآخِلِينَ ﴾ و ﴿ ٱلْآخِرِينَ ﴾، هل هم الأمم السابقة وهذه الأمة، أو أول هذه الأمة وآخرها؟

والأقرب أن ﴿ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ هم: الصحابة رضوان الله عليهم، و ﴿ ٱلْآخِرِينَ ﴾ هم:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٥٥٤٥)، وأبو الشيخ في «أخلاق النبي رَبِيَالِيَّةٍ» (١٨٥)، وأبو نعيم في «صفة الجنة» (٣٩١)، والبيهقي في «البعث والنشور» (٣٧٩) من حديث عائشة رَبِيَالَيْهَ،

وأخرجه الترمذي في «الشمائل» (٢٤١)، والبيهقي في «البعث والنشور» (٣٨٢) عن الحسن مرسلًا. وينظر: «السلسلة الصحيحة» (٢٩٨٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص٥٥٥)، و«بصائر ذوي التمييز» (٤/ ٣٨- ٣٩)، و«لسان العرب» (١/ ٥٩١)، و«تاج العروس» (٣/ ٣٣٨) «ع ر ب».

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٧٨)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٣٥)، و «تفسير القرطبي» (١/ ٢١٨)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٣٥ - ٥٣٤)، و «فتح القدير» (٥/ ١٨٤)، و «التحرير والتنوير» (٧/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر ما سيأتي في «سورة النبأ».

آخر هذه الأمة<sup>(١)</sup>.

#### \* ﴿ وَأَصْعَتُ ٱلشِّمَالِ مَا أَصْعَبُ ٱلشِّمَالِ اللَّهِ فِي سَمُومِ وَجَمِيمِ اللَّهُ ﴾:

والسَّموم: الرِّيح الحارة الشديدة (٢)، قيل: مأخوذة من السُّم؛ لأنها كالسُّم ينغرس في جسد الإنسان لشدة حرارتها وما تورثه من العطش، ولذلك جمع الله بينهما فقال: ﴿ فِ سَمُومِ وَجَمِيمٍ ﴾.

والحَمِيم هو: الماء الحار الذي بلغ النهاية في الحرارة (٣)، فإذا جاءتهم السَّمُوم ولَّدت عندهم العطش، طلبوا الماء فسُقوا هذا الماء الحَمِيم.

#### \* ﴿ وَظِلَ مِن يَعْمُومِ ١٠٠٠) \*:

والذي يسير في الصحراء فتهب عليه السَّموم يهرب إلى الظلِّ يأوي إليه، أما أهل النار فهو ظلِّ يزيدهم عذابًا فوق عذابهم، هو ظلَّ من دخان، مأخوذ من الحُمَم، وهو الفحم، فهو ظل من دخان جهنم شديد الحرارة (٤٠)؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ انطَلِقُوۤ الْإِلَى ظِلِّ ذِى ثَلَثِ شُعَبِ ﴿ اللَّهُ لِللَّا لَهُ عَلِي مِنَ اللَّهَبِ ﴿ اللَّم الله المناء: ٥٧]، ولا يغنيهم هو ليس ظلَّ ظليلًا كظل أهل الجنة ﴿ وَنُدّ غِلُهُم ظِلًا ظَلِيلًا ﴾ [النساء: ٥٧]، ولا يغنيهم من اللَّهب، بل هو من اللَّهب، وهو عذاب لهم أيضًا (٥٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: "معاني القرآن" للزجاج (١١٣/٥)، و"تفسير الثعلبي" (٢١٣/٩)، و"التفسير الوسيط" للواحدي (١٣/٤)، و"تفسير البغوي" (٥/ ١٥)، و"تفسير القرطبي" (٢١٢/١٧)، وما سيأتي في "سورة الحديد": ﴿ لِتُكَلِّ يَعْلَمُ أَهْلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى شَيْءٍ مِّن فَضْلِ اللَّهِ وَأَنَّ اَلْفَضْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَاءً وَاللَّهُ ذُو الفَضْلِ اللَّهِ وَأَنَّ اَلْفَضْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَاءً وَاللَّهُ ذُو اللَّفَضِ اللَّهُ فَلَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْفُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِل

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ۹۷)، و«تفسير البغوي» (۱٦/٥)، و«تفسير الرازي» (۴/ ۲۰۹)، و«نتح القدير» (۶/ ۲۰۷)، و«نتح القدير» (۶/ ۲۰۷)، و«نتح القدير» (۶/ ۱۸۲)، و«التحرير والتنوير» (۲/ ۲۰۳).

وينظر أيضًا: المفردات في غريب القرآن، (ص٤٢٤)، وابصائر ذوي التمييز، (٣/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٥٢)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٤٣)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٥٢)، و«تفسير القرطبي»
 (٧١/ ١١٣)، و«فتح القدير» (٥/ ١٨٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر ما سيأتي في «سورة المرسلات».

### \* ﴿ لَا بَارِدِ وَلَا كَرِيمٍ ﴿ اللَّهُ ﴾:

ليس الظل باردًا يُطلب لاتقاء الشمس، ﴿ وَلَا كَرِيمٍ ﴾ يُطلب لتقدير الإنسان وكرامته (١٠).

#### \* ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ مَثَلَ ذَلِكَ مُتَرَفِيكَ ﴿ اللَّهُ ﴾:

هل كان ترفهم في الدنيا موجبًا للعقوبة؟ هل الترف كله حرام يستوجب ذلك؟ من أجود الأجوبة عندي في ذلك أن يقال: ليس قوله: ﴿مُتَرَفِينَ ﴾ بيانًا لسبب عقوبتهم، وإنما مقارنة بين حالهم الآن في النار، وبين حالهم في الدنيا، فهم الآن في ستُورِ وَجَيرِ وَظِلِ مِن يَعْتُورٍ ﴾، وقد كانوا كلهم أو بعضهم ﴿فَبَلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ ﴾ في ترف ونعيم في الدنيا، لم يتعوَّدوا على تحمل الشدائد والصِّعاب، والتعرَّض للرِّياح السَّموم والشمس والرَّمْضاء، وهذا على سبيل الأغلب؛ لأن الغالب ممن يعادون الرُّسل والأنبياء يكونون متمسكين بمصالحهم الدنيوية ورياساتهم وأموالهم، وقد يكون فيهم من كانوا في الدنيا فقراء لم يستمتعوا بشيء من طيباتها، ثم كانوا في عذاب من جنسه في الآخرة بسبب كفرهم وجحودهم للحق واتباعهم لساداتهم وكبرائهم.

ويحتمل أن يكون المعنى: ﴿مُتَرَفِيكَ ﴾ ترفًا متجاوزًا للحدود، مضيِّعين للحقوق، مغترِّين بما هم فيه، زاعمين أنهم إن رُدُّوا إلى ربهم وجدوا منقلبًا حسنًا ومردًّا فاضلًا، دون أن يعملوا صالحًا أو يتَّقوا النار بإحسان في عبادة الله أو إحسان إلى عباده (٢)!

# \* ﴿ وَكَانُواْ بُصِرُونَ عَلَى ٱلْجِنْثِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ إِنَّ ﴾:

وليس المقصود- والله أعلم- مجرد الحِنْث باليمين؛ لأن مثل هذا يوجد فيمَن هم من ﴿أَضَّعَبُ ٱلْيَمِينِ﴾ من الظالمين لأنفسهم، بل المقصود: أيْمانهم الكاذبة

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٥٦)، و«تفسير الرازي» (٢٩/ ٤١٠)، و«تفسير الخازن» (١٤/ ٢٣٩)، و«البحر المحيط في التفسير» (١٠/ ٨٥)، و«مراح لبيد» (٢/ ٤٨٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٥٧)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٠٦)، والمصادر السابقة.

على مخالفة الدين (١١)، كما قال تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللّهُ مَن يَمُوثُ بَكَن وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا ﴾ [النحل: ٣٨]، فهذا من ﴿ اَلْجِنْثِ اَلْعَظِيمِ ﴾، وكذلك حلفهم يَمُوثُ بَكَن وَعَدًا عَلَيْهِ حَقَّا ﴾ [النحل: ٣٨]، فهذا من ﴿ اَلْجَنْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقيل: المقصود بـ ﴿ لَلِنْ ﴾: اليمين الغموس (٢)، وهي اليمين التي يحلف صاحبها على أمر يقتطع به مال امرئ مسلم، وسُمِّيت: غموسًا؛ لأنها تغمس صاحبها في النار، ولا كفارة لها، ولو أطعم ألف مسكين؛ لأن فيها اقتطاع مال امرئ مسلم، وفي الحديث «مَن حلفَ على يمين صَبْرٍ، يقتطعُ بها مالَ امرئ مسلم، هو فيها فاجرٌ، لَقِيَ اللهَ وهو عليه غضبانُ » (٣).

وفي الحديث دليل على تعظيم حقوق الناس، ليس فقط المال، بل العرض والمال والنفس وكل حق وإن دق.

والصواب أن ﴿ لَلِن َ ﴾ هو: الإثم، يقال: بلغ الغلام الحِنْث، إذا صار مكلَّفًا محاسبًا على أعماله، وكان النبيُّ عَلَيْ يتحنَّث في غار حراء، أو يتحنَّف، أي: يتعبَّد، كأنه يتخلُّص من الحِنْث، أي: من الإثم، وإن كان غلب على اللفظ اتصاله بالحِنْث في اليمين، أي: الإثم بقطعها، والحِنْث بالعهد والوعد، أي: إخلافه، ولكن أصل الكلمة هو: الإثم (1).

 <sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٩٩)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٣٦)، و«المحرر الوجيز» (٧٤/ ٢٤٦)، و«أضواء الوجيز» (٧١/ ٢٤٢)، و«أضواء البيان» (٧/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۳۹۰)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٥٣)، و«تفسير البغوي» (٥/ ١٦)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٣٨)، و«فتح القدير» (٥/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٦٧٦)، ومسلم (١٣٨) من حديث عبد الله بن مسعود رَسَالِقَهُمُنهُ.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (١١٣/٥)، و«تفسير الماتريدي» (٢٩٨/٩)، و«تفسير السمعاني» (٣٥٣/٥)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٤٦)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٦٨).

﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ أَبِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُكَابًا وَعِظْمًا أَءِنَا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ أَوَءَابَآؤُنَا الْأَوْلُونَ ﴿ اللَّهُ عُولُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّا ا

على سبيل الاستبعاد والنفي، ﴿ أَوَءَابَآؤُنَا ٱلأَوَّلُونَ ﴾ هل سيبعثون معنا أيضًا؟ وقد كانوا يقولون: إن الرسل يَعِدُوننا بالبعث، ونحن لم نر أحدًا بُعث، آباؤنا وأجدادنا ماتوا، وما رأينا أحدًا منهم عاد إلى الدنيا، هكذا بسذاجة واستعجال(١).

\* ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ﴿ اللَّهِ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيفَتِ يَوْمِ مَعْلُومٍ ﴿ اللَّهِ ا

أنتم وآباؤكم الأولون ﴿ لَمَجْمُوعُونَ ﴾، فالبعث ليس تدريجًا أو تقسيطًا أو جيل يُبعث وجيل يموت، كلا! بل البعث للناس كلهم في لحظة واحدة؛ ولهذا قال سبحانه: ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾، أخبر أنها واقعة ووقعة واحدة للناس كلهم جميعًا وللأجيال كلها جميعًا، وفي الوقت الذي يريده الله عَزَيبًل، فلا تنتظروا أن يُبعث أجدادكم أو آباؤكم قبل قيام الساعة، وإنما ستبعثون أنتم وآباؤكم وأجدادكم وغيركم عند ميقات محدَّد لا يتقدَّم ولا يتأخّر، ولم يقل: «لمجموعون لميقات»؛ لأن ﴿إِلَى ﴾ تدل على الإمهال والتأجيل، كأنه قال: أنتم جميعًا مُنْظَرُون أو مؤجَّلون إلى ذلك الميقات الذي جعله تعالى لقيام الأرواح والأجساد(٢).

وفي وصفه باليوم المعلوم نسبة لهم إلى الجهل فهو ﴿يَوْمِ مَعْلُومٍ ﴾، معلوم عند الرسل والأنبياء، ومعلوم في الكتب السماوية، ويكاد أن يُجمع البشر عليه، والعقول والفطر السليمة تدل عليه؛ لأن الذي خلق هذه الحياة بكل ما فيها من الحكمة والرحمة من كمال حكمته سبحانه أن يكون لها بقية، فهي فصل قصير عابر، يكون فيه المظلومون والظالمون، ثم يموتون دون أن يقتص لبعضهم من بعض، ولا بد من فصل آخر يعود فيه الأمر إلى نصابه، وينتصر المظلوم من الظالم، ويأخذ كل ذي حق حقه، وتبين من ورائه الحكمة في خلق الناس وامتحانهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۳٤۰)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٥٣)، و«تفسير القرطبي» (١/ ٣٥٣)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٨٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٣٨)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير ابن كثير» (۷/ ۵۳۸)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۰۸- ۳۰۹).

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا ٱلمَّمَا لُونَ ٱلْمُكَذِّبُونَ ۞ لَاكِلُونَ مِن شَجَرِ مِن زَقُومِ ۞ فَالِتُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ
 ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا ٱلمَّمَا لُونَ ٱلْمُكَذِّبُونَ ۞ لَاكِلُونَ مِن شَجَرِ مِن زَقُومٍ ۞ فَالِتُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ

قدَّم وصف ﴿الضَّالُونَ ﴾ على وصف ﴿المُكَذِبُونَ ﴾، عكس ما سيأتي في قوله: ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُكَذِبِينَ الطَّهَ الِينَ ﴿ ﴾؛ مراعاة لترتيب الحصول؛ لأنهم ضلُّوا عن الحق، فكذَّبوا بالبعث، ليحذروا من الضلال ويتدبَّروا في دلائل البعث، وذلك مقتضى خطابهم بهذا الإنذار بالعذاب المتوقَّع(١).

وشجر الزَّقُوم هو: من شجر النار، يتزقَّمونه، وهو شديد المرارة، كثير الشوك، عظيم الضر(٢)، ﴿ فَالِكُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ﴾.

\* وكما كانوا منعًمين مترفين في الدنيا يتَخمون من الأكل، ثم يميلون إلى الشراب، فهم كذلك في النار يأكلون من شجر الزُّقُوم، حتى يملئوا منه بطونهم، ثم يشربون عليه من الحَمِيم، قال تعالى: ﴿ فَشَرْبُونَ عَلَيْهِ مِنَ لَلْمَمِيمِ (اللَّهُ فَشَرْبُونَ شُرْبَ لَهُ مِيمَ الْكَمِيمِ (اللَّهُ فَشَرْبُونَ شُرْبَ لَلْمَارِبُونَ شُرْبَ الْمَمِيمِ (اللَّهُ فَشَرْبُونَ شُرْبَ اللَّهِ مِنْ لَلْمَارِبُونَ شُرْبَ اللَّهِ مِنْ الحَمِيمِ اللَّهُ اللهِ اللهُ الل

وفي قوله: ﴿ لَآكِلُونَ ﴾، ﴿ فَشَرِيُونَ ﴾ إشارة إلى أن هذا حال دائم لهم أصبح جزءًا من حياتهم، وليس شيئًا عارضًا أو عابرًا.

﴿ فَشَارِبُونَ شُرَبَ ٱلْمِيمِ﴾، والهِيم عند الجمهور هي: الإبل العِطاش، والإبل يصيبها داء يُسَمَّى: داء الهُيام، فتشرب دائمًا ولا تُروى(٣).

وقيل: إن المقصود بها الرمال الممتدة التي تشرب كل ماء يُصب عليها(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٠٩).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۸/ ۱٤٥)، و«تفسير البغوي» (۲/ ۳۲)، و«تفسير أبي السعود»
 (۷/ ۹۳)، و (روح البيان» (۷/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٤٤)، و«تفسير مقاتل» (٢٢٢/٤)، و«تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٢٢)، و«تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٨٠)، و«تفسير (٣/ ٢١٤ – ٢١٥)، و«تفسير المرطبي» (٧/ ٢١٤ – ٢١٥)، و«تفسير البن كثير» (٧/ ٥٣٨)، و«الدر المنثور» (١٤/ ٢١٢)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير القشيري» (٣/ ٥٢١)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٥٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٤٧). («الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (٢١٢/١٠)، و«الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (٢١٢/١٠)، و«الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» (٢١٢/١٠)،

#### \* ﴿ هَٰذَا نُزُلُكُمْ يَوْمَ ٱلدِّينِ ١٠٠٠ ﴾:

ليس هذا هو كل ما هنالك، بل هذا النُّزل فحسب، والنُّزل: الضيافة الأولية التي تُقدَّم للزائر(١) قبل أن يُقدَّم له الطعام، فهو كالمقبِّلات والمشهِّيات، وإلا فإن ما ينتظرهم من النَّكال والعقاب أشد من ذلك(٢).

#### \* ﴿ غَنُ خَلَقْنَكُمْ فَلُولَاتُصَدِّقُونَ ﴿ ﴾:

وكان أكثر ما يكذّب به المشركون هو أمر البعث والنشور، ولذا بدأ في المجادلة معهم بتقرير الخلق، فنحن أنشأناكم من العدم (٣)، فلم لا تصدّقون بذلك، ألا يحملكم هذا على الإيمان بأن نشأة الآخرة هي أهون عليه؟! والأمر بالنسبة له عَنْهَبَلُ هَيِّن، ولا يختلف، ﴿كُمَابَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُۥ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، وهو في قوله: ﴿كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة: ١١٧]، ولكن على سبيل الحساب والنظر العقلي أن الإعادة في العادة وعند الناس أهون من الابتداء.

# \* ﴿ أَفَرَءَيْهُمُ مَا تُمْنُونَ ١٠٠ ءَأَنتُو تَغَلْقُونَهُ وَ أَمْ نَحْنُ ٱلْحَيْلِقُونَ ١٠٠٠ \*

وهم يعرفون أن الإنسان تخلَّق بسبب تلاقح ماء الرجل وماء المرأة، وهم كذلك خُلقوا من ذلك، خُلقوا من هذا الماء وعرفوه، فهو يسألهم: هل أنتم الذين تخلقون هذا الماء؟ ثم تخلقون منه إنسانًا سويًّا؟ ﴿أَمْ نَحْنُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾؟

هم يعرفون أنه لا يد لهم في ذلك، وإنما هي قدرة الله سُبْهَاتُهُوَّعَالَ، وهم أدوات بيد القدرة الباهرة التي تختار من مئات الملايين من الحيوانات المندفعة واحدًا يفوز بالسَّبْق ويلقِّح البُويضة، حتى حين يكون المرء غافلًا، أو جاهلًا أو مجنونًا، فالعمل يتم وفق آلية إلهية دقيقة محكمة.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «العين» (۷/ ٣٦٧)، و «مجاز القرآن» (۲/ ۱۷۰)، و «معاني القرآن» للنحاس (٤/ ٢٩٨)، و «لسان العرب» (١/ ٢٥٨) «ن ز ل»، و «بصائر ذوى التمييز» (٥/ ٤١).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٤٧)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٦٨)، و«التحرير والتنوير»
 (۲۱ / ۲۱۷)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٤٥)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٣٧)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٣٩)، و «البحر المديد» (٧/ ٢٩٦).

﴿ غَنُ قَدَرَنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ وَمَا غَنُ بِمَسْبُوةِينَ ﴿ عَلَىٰ أَن نُبُدِّلَ أَمْثَلَكُمْ وَنُنشِئَكُمُ فِي مَا
 لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ ثَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ وَمَا غَنُ بِمَسْبُوةِينَ ﴿ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ أَن نُبُدِّلَ أَمْثَلَكُمْ وَنُنشِئَكُمُ فِي مَا
 لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ عَنْ مَدَّرَا اللَّهِ عَلَىٰ الْمَعْلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ عَلَىٰ إِنْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ إِلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ أَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَا

كما قدَّرنا الحياة والخلق، ولم يقل: «قدَّرنا عليكم»؛ لأن الموت موزَّع بين الناس، كلُّ له منه نصيبه، فنحن قدَّرناه بينكم في وقت معين، وكما أنه مقسوم مقدَّر بين الناس لكل واحد منهم أجله الذي لا يتخطَّاه إلى غيره، بل يتخطَّى غيره إليه، فهو الفاصل والحاجز الذي يحول بين بعضهم وبعض، ويمنع الأحفاد من رؤية الأجداد، ويفرِّق الأحبة، فهو هاذم اللَّذَات.

والمقصود: نحن قادرون على أن نميتكم، ونأتي بأجيال بعدكم تخلفكم في هذه الأرض وتعيش كما عشتم (١)، ﴿وَنُنشِكُمُ ﴾ أنتم أيها المخاطبون ﴿فِمَالًا تَعَلَّمُونَ ﴾ أي: في حياة أخرى بعد الموت في البَرْزَخ ثم القيامة ثم الحشر ثم الجنة أو النار، فهذه مراحل لا تعلمونها، ولهذا جمع سبحانه بين وصفه بـ ﴿مِيقَتِ يَوْمِ مَعَلُومٍ ﴾، ووصفه بـ ﴿مَالَاتَعَلَّمُونَ ﴾، فهو معلوم إجمالًا من حيث ضرورة الوقوع، وغير معلوم من حيث الماهية؛ لأنكم لم تروه ولم تعيشوه، وهو معلوم إجمالًا لدى المؤمنين الذين أوتوا العلم، وغير معلوم لدى أولئك المكذّبين المجادلين.

# \* ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلأُولَىٰ فَلَوْلَا تَذَكُّرُونَ ﴿ ﴾:

لقد علمتم أن نشأتكم الأولى كانت من العدم، ثم من ﴿مَآءِمَهِينِ﴾ [المرسلات: ٢٠]، فهلًا تذكّرتم، فحملكم ذلك على الاعتبار بأن الذي خلقكم أول مرة قادر على إعادة خلقكم وبعثكم، على أن تتذكّروا أن الشيء الذي خُلقتم منه لا يصلح أن يكون سببًا في التعاظم والكِبْر والعُجب، وإنما كمال الإنسان في إيمانه وأخلاقه وسلوكه؛ ولهذا مدح السابقين بقوله: ﴿جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ الله عَلَى الله المَشَامَة قال: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبْلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ ﴿ وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى لَلْحِنْ فَي العَظِيمِ ﴿ الله العبرة بفعل الإنسان لا بأصله.

وعلمكم بالنشأة الأولى يرشدكم إلى أن وراء الأمر خالقًا مدبِّرًا قديرًا عليمًا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٣٧)، و«تفسير البغوى» (٥/ ١٧)، و«فتح القدير» (٥/ ١٨٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٥/ ٢١٧).

حكيمًا رحيمًا، فليس للإنسان استقلال بذاته، ولا قوة ولا تحكُّم في نفسه أو فيما حوله، بل هو مربوب مدبَّر مخلوق ضعيف، فإذا اتَّصل بربه وعَبَده وأحبَّه استمد منه القوة والعزة والسعادة والأمل.

# \* ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَعُرُنُوك ١٠٠ وَأَسْدُ زَرْكُونَهُ وَأَمْ نَعَنُ ٱلزَّرِعُونَ ١٠٠٠

فهم يضعون الحَب في الأرض، لكن الله هو الذي خلق في الحَبِّ الحياة، وجعل الحبة مثل الحيوان المنوي للإنسان، تتخلَّق منها الزروع والشجر، سُنَّة وضعها تعالى في الزرع كما وضعها في الإنسان، والزارع الحقيقي في الحالين هو الله تعالى، وإن كان هذا لا يمنع أن يسمى الإنسان: فلاحًا أو زارعًا، كما قال سبحانه: ﴿ يُعُجِبُ الزُّرَاعَ ﴾ [الفتح: ٢٩]، والمقصود الإشارة إلى أنه تعالى هو الزارع الحقيقى الذي قدَّر لهذه الأشياء مقاديرها.

# \* ﴿ لَوْ نَشَاآهُ لَجَعَلْنَهُ حُطَنَمًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّمُونَ ١٠٠٠ :

أي: أرسلنا عليه ريحًا أو مطرًا أو بَرَدًا فحطًم هذا الزرع قبل أوان الانتفاع به وحصاده (۱)، ولو حدث هذا وجُعل الزرع ﴿ حُطَنَمًا ﴾ فماذا تستطيعون وكيف تتصرَّ فون ﴿ فَظَلْتُمْ تَفَكَّمُونَ ﴾ أي: بقيتم تفكَّهون، وأصل التفكُّه هو: الشيء الذي يتمتع به الإنسان (۲)، ومنه الفكاهة المضحكة، ومنه الفاكهة، والمعنى: لو جعلناه هَشِيمًا يابسًا وحُطامًا فإنكم تتحوَّلون إلى محلِّلين ومتكلِّمين تبحثون عن أعذار لما جرى، وتتفنَّنون في تصريف الكلمات والعبارات والأسباب (۳)، والمقام مقام غم وهم وحزن على فوات ما عولوا عليه وأمّلوا من الرزق والثمرة، ولكنه عبَّر بالتفكّه، إما على معنى النفنُ في القول ومذاهبه، أو على معنى الندم، كما ذكر بعض أهل اللغة.

وقيل: ﴿ تَفَكَّهُونَ ﴾: تتناولون الفاكهة بدل الحَب (١٠)، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٤٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «مقاييس اللغة» (٤٤٦/٤) «ف ك هـ»، و«شمس العلوم» (٨/ ٥٢٤٢)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢١٩)، و«لسان العرب» (١٣/ ٥٢٤) «ف ك هـ»، و«روح المعاني» (١٤٨/١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٤٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «التفسير المظهري» (٩/ ١٧٩)، و«التفسير القرآني للقرآن» (١٤/ ٧٧٨)، و«التفسير الواضح» (٣/ ٢٠١)، و«الموسوعة القرآنية» (٨/ ٤٣٣).

#### \* ﴿ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ١١ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ مَعْرُومُونَ ١٠ ﴿ ):

﴿لَمُغْرَمُونَ﴾ أي: لمعذَّبون، والغَرام: العذاب(١)، ﴿بَلَ نَحَنُ مَحْرُومُونَ﴾، يصرفون الرأي عن احتمال الغَرام، ويقولون: ﴿نَحَنُ مَحْرُومُونَ﴾ أي: غير محظوظين(٢).

وهذا تقريع لهم على صدودهم عن معرفة الأسباب الصحيحة لما وقع لهم، كما جرى لأصحاب الجنتين في «سورة القلم»، وكما جرى لصاحب الجنتين في «سورة الكهف»، فما الذي ذهب بعقولكم وصرفكم عن معرفة السبب الأكبر، وهو الجحود وحبس حقوق الفقراء وكفر النعمة؟

\* ﴿ أَفَرَءَ يَتُكُ ٱلْمَاءَ ٱلَّذِى تَشْرَبُونَ ﴿ مَأْنَتُمَ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِاَمَ غَنُ ٱلْمُنزِلُونَ ﴿ لَوَ نَشَآهُ جَعَلَنَهُ أَجَاجًا فَلَوَلَا تَشْكُرُونَ ﴿ فَ اللَّهِ مَالْنَهُ أَجَاجًا فَلَوَلَا تَشْكُرُونَ ﴿ فَ اللَّهِ مَا لَيْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الللَّا اللّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّا اللَّالَا الل

وهو دليل ثالث على البعث مثل الحياة والنبات، وكثيرًا ما يأتي الاستدلال على البعث بإحياء الأرض: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِيرَيْبٍ مِّن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِّن تُرَبِ مِّن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِّن تُرَبِ مِ وَاللهِ فيها قرن ذلك مِسألة البعث، كما في قوله: ﴿ أَفَلَرْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَنَّهَا وَمَا لَمَ مِسألة البعث، كما في قوله: ﴿ أَفَلَرْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَنَّهَا وَمَا لَمَ مِن فُرُوجِ اللهِ وَالأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَالقَيْنَا فِيها رَوْسِي وَأَنْبَنَنَا فِيها مِن كُلِ رَفِج بَهِيج اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللهُ اللّهُ اللّهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

والماء أصل الحياة، قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَآءِكُلُ شَيْءٍ حَيِّ ﴾ [الانبياء: ٣]، ولهذا امتن به تعالى فقال: ﴿ ءَأَنتُمُ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ ﴾، والمُزْن هو: السَّحاب (٣)،

<sup>(</sup>١) ينظر: «لسان العرب» (١٢/ ٤٣٦)، و«تاج العروس» (٣٣/ ١٧٠) «غ ر م».

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۲۳)، و«تفسير الثعلبي» (۲۱٦/۹)، و«تفسير البغوي» (۱۸/۹)، و«البحر المحيط في (۱۸/۱)، و«المحرر الوجيز» (۱۸/۹۷)، و«تفسير القرطبي» (۱۸/۹۷)، و«التفسير المظهري» (۹/۱۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٥٣)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١٤)، و «تفسير القرطبي» (١١٤ / ٥)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ١٤٥)، و «التحرير والتنوير» (٧/ ٢٤٧).

﴿أَمْ غَنُ ٱلْمُنزِلُونَ ﴾، فالله تعالى هو الذي يجري السَّحاب، فتمطر الغيث الذي به حياة الأرض.

﴿ لَوْنَشَآءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشَكُرُونَ ﴾: فلو شاء سبحانه لجعل الماء العذب الحلو الذي يشربونه أُجاجًا، ولهذا ذكّرهم به ووجوب الشكر لله عليه.

وهنا سؤال: لماذا قال في الزرع: ﴿لَوَنَشَآهُ لَجَعَلْنَـُهُ حُطَّنَمًا ﴾ وقال في الماء: ﴿لَوْنَشَآهُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا ﴾ بدون اللام، واللام للتوكيد؟

وقد قرأتُ في كتب التفسير، ولم أهتد إلى شيء واضح في الفرق بينهما، وخطر في بالي معنى محتمل، وهو أنه بالنسبة للأول جاء باللام في شأن الزرع؛ لأنه أمر كثير الحدوث متكرِّر أن المزارع إذا اكتمل زرعه أنزل الله تعالى عليه بَرْدًا أو مطرًا أو ريحًا فحطَّمته، ومن ذلك ما ذكره تعالى في «سورة القلم»: ﴿ إِنَّا بَلُونَتُهُمُ كُنَا بَلُونَا أَمْعَنَ الْجُنَّةِ إِذَا أَفْمُوا لَيَصْرِمُنَهَا مُصَبِعِينَ ( وَ الله الله و الله و القلم: ١٧ - ١٨]، في حين لما كان الأمر يتعلَّق بالماء المشروب لم يذكر لام التوكيد؛ لأن المقصود الإشارة إلى القدرة والإمكانية مع قلة حدوث ذلك أو ندرته، والله أعلم؛ لأن الماء من ضروريات الحياة الإنسانية خاصة ماء الشرب العذب.

ولذا يموت من يتيه في الصحراء عطشًا أكثر مما يموت جوعًا، فكان من فضل الله ورحمته مع قدرته على ذلك، ومع عدم شكركم، أن مَنَّ عليكم بالماء العذب الفرات السائغ الذي لا لون له ولا طعم ولا رائحة، ومع هذا فهو للعطشان ولغيره ألذ شراب وأطيبه وأسوغه.

والأَجاج هو: المر أو المالح، قال سبحانه: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَنَدَا عَذْبُ فَرَاتُ وَهَاذَ أَلَا عُلَا أَجَاجُ ﴾ [الفرقان: ٥٣]، فالأُجاج هو: الملح شديد الملوحة (١٠).

﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴿ مَا اَسْمُ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتُهَا ٓ أَمْ نَعَنُ الْمُنشِقُونَ ﴿ عَنُ خَتُ الْمُنشِقُونَ ﴿ عَنْ خَتَلْنَهَا تَذْكِرَةً وَمَتَكًا لِلْمُقْوِينَ ﴿ إِنَّ عَالَى الْمُنْفَوِينَ ﴿ إِنَّ عَالَى الْمُنْفَوِينَ ﴿ إِنَّ عَالَى الْمُنْفَوْنَ ﴾ :

وهذا دليل رابع على البعث من وجه لطيف؛ فهو لم يشر إلى النار كلها، بل

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٢٢٣/٤)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٥٤)، و«تفسير السمرقندي»
 (٣٩ , ٣٩٦)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٢١)، و«فتح القدير» (٥/ ١٩٠).

أشار إلى ﴿ اَلنَّار الَّتِي تُورُونَ ﴾ أي: تستخرجونها بالقَدْح من الشجر (١)، فثمة أنواع من الشجر له خاصية الاشتعال إذا قُدح غصن منها بالآخر اشتعل، فهذه النار الكامنة داخل الغصن الأخضر من آيات الله العظيمة، كما قال تعالى: ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُم مِنَ الشَّكَ وَ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وهنا يسألهم: هل أنتم خلقتم هذا الشجر؟ هل أنتم وضعتم النار في جوف الخصن الأخضر؟ ﴿ أَمْ نَحْنُ ٱلْمُنشِئُونَ ﴾؟ بل هو المنشئ سبحانه.

ولعل في ذلك إشارة إلى قضية الروح، ووجودها في جسد الإنسان، مثل وجود النار الكامنة في الغصن، فإذا قدحته ظهرت النار فيه، فكذلك جسد الإنسان الميت هو خاو ثاو، ليس فيه روح، ولكن يأتي يوم ويُؤمر المَلَك فيصيح تلك الصيحة وينادي المنادي فتذهب الأرواح إلى أجسادها، فيكون ذلك بمثابة قدح الزِّناد واستخراج الروح من داخل هذا الجسد.

﴿ نَحْنُ جَعَلْنَهَا تَذَكِرَةً وَمَتَعًا لِلْمُقُوبِنَ ﴾: تُذكّر بنار الآخرة ﴿لِمَنكَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ الْقَى السّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٣٧]، فإن الإنسان الذي يكون في قلبه بعض الحياة يلتقط الذّكرى من أي شيء؛ ولذلك كان النبيُّ يَكُلُمُ يعظ بنار الدنيا للتخويف من نار الآخرة، فيقول: «نارُكم هذه التي يُوقِدُ ابنُ آدمَ جزءٌ من سبعينَ جزءًا من حَرِّ جهنمَ». قالوا: والله، إن كانت لكافية يا رسولَ الله. قال: «فإنها فُضِّلَتْ عليها بتسعة وستينَ جزءًا، كلُها مثلُ حَرِّها».

والمُقْوِي هو: المسافر(٣)؛ لأنه دخل في القَوَاء، وهو البَر، يُسمَّى: قوًّا؛ لأنه

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۳۵۰)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١٥)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٦)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٦١)، و«تفسير البغوي» (٥/ ١٨)، و«زاد المسير» (٤/ ٢٢)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٢٦٥)، ومسلم (٢٨٤٣) من حديث أبي هريرة رَعَوْلَقِنْهَانَد.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٥١)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٥٦)، و«معاني القرآن» للزجاج (١١٥/٥)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٦١)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٥٧)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ٢٢١ - ٢٢٢)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٢).

فارغ، تقول: أَقْوَتِ الدار، إذا رحل عنها أهلها(١١).

وقال كعب بن زُهير(٢):

أمِنْ دِمْنةِ السَّارِ أَقْوَتْ سِنِينا بَكَيْتَ فظَلْتَ كثيبًا حزينًا بها جسرَّت السريحُ أذيالها فلم تُبْقِ من رسمِها مُسْتَبينًا وذكر المسافر؛ لأنه يحتاج النار أكثر من المقيم، فهو يوقد النار ليستدفئ بها، حيث لا يجد ما يُكِنَّه ويُظِلُّه، ويهتدي بها في الطريق، أو يتعرف على ما حوله، أو ليراه أحد فيأتي إليه، أو ليطرد عنه الهوام، إلى غير ذلك من الفوائد.

وفي الآية الكريمة إلهام البحث عن فوائد النار في رُقِيِّ الحضارة وفي حياة الناس الآن، وهي ضلع المثلث المشهور: الماء والهواء والنار، كما تلهم آية موسى عَيْمَالتَلَمْ: ﴿عَصَاىَ أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا ...﴾ [طه: ١٨]، البحث عن فوائد العصا، وقد كتب في ذلك طائفة من العلماء(٣).

وقيل: المراد بالمُقْوِين: كل مَن احتاج إلى النار من مسافر ومقيم (١).

\* ﴿ فَسَيِّح بِأَسْدِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيدِ ﴿ ﴿ اللَّهُ ﴾:

الذي هذا خَلْقُه، وهذا كونه، وهذه مخلوقاته، وهذا وعده، وهذا وعيده، وهذا كلامه.

فسبِّح باسمه تعالى، أي: نزِّه الله عن كل ما لا يليق به، من العبث أن يخلق المخلق من غير شيء: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَى مِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥]، أو أن يخلق الخلق ولا يعيد بعثهم إليه، أو أن يعد عباده ويوعدهم ثم لا يكون هذا الذي وعدهم به.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «غريب القرآن» للسجستاني (ص٤٥١)، و«لسان العرب» (١٥/٢١١)، و«تاج العروس» (٣٩/ ٣٦٥) «ق و ي».

<sup>(</sup>۲) ينظر: «ديوان كعب بن زهير» (ص٩٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «البيان والتبيين» (٣/ ٤٦)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ١٨٧ - ١٨٩)، و«العصا» لأسامة بن منقذ، كما في «نوادر المخطوطات» لعبد السلام هارون (١/ ١٧٥ -٢١٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٣٨)، والمصادر السابقة.

ونزِّهه سبحانه عن الأوثان التي عبدوها من دونه، واشتقُّوا لها أسماءً من أسمائه؛ تشبيهًا وتلبيسًا على الجاهلين والمغفَّلين؛ اللَّات والعزَّى ومَنَاة الثالثة الأخرى.

﴿ فَسَيِّحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾: و «اسم» هنا قد تكون للتوكيد والتفخيم، أي: سبِّح ربَّك العظيم، وسبِّح باسمه، يعني: انطق باسمه (۱).

و ﴿ اَلْعَظِيمِ ﴾ من أسمائه تعالى؛ ولذلك جعل هذا التسبيح للركوع: "سبحان ربي العظيم"؛ تعظيمًا وإجلالًا لله عَنَهَا، وتمهيدًا للسجود الذي هو قمة العبادة ونهاية الخضوع وذِروة النُّسك (٢)، وقد روى أحمد، وأبو داود، من حديث عقبة بن عامر رَبِّكَ اَلْعَظِيمِ ﴾ قال ﷺ: "اجعلوها في مامر رَبِّكَ اَلْعَظِيمِ » قال ﷺ: "اجعلوها في ركوعكم". ولما نزلت: ﴿ مَنِح اَسْمَ رَبِكَ اَلْأَعْلَى ﴾ قال: "اجعلوها في سجودكم".

ويشهد للحديث فعل النبي ﷺ في صلاته، حيث كان يفعل ذلك، كما في حديث خُذيفة رَعَالِيَّةَنه، وغيره (٤٠).

ليس ثمة عبادة أعظم من أن تسجد لله، وتقول: «سبحان ربي الأعلى»، ولذلك قال النبي على الأعلى العبد عنه وبيا النبي على المناء الدعاء العبد من ربّه وهو ساجد، فأكثروا الدعاء (٥٠٠).

وتأمَّل كلمة «أقربُ» اقرنها بالآية الآمرة بالتسبيح، ثم ضم إليها قوله: ﴿ وَالسَّنِهُونَ السَّنِهُونَ اللهُ ولذلك «إذا ﴿ وَالسَّنِهُونَ اللهُ وَلذلك اللهُ ولذلك اللهُ وَالذلك اللهُ وَالذلك اللهُ وَالذلك اللهُ وَالذَا اللهُ عَمْلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَاللهُ عَمْلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَمْلُهُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَمْلُهُ عَلَا عَمْلُولُ اللهُ عَمْلُولُ اللهُ عَلَا عَمْلُولُ اللّهُ عَمْلُهُ عَلَا عَمْلُولُ اللهُ عَلَاللّهُ عَمْلُولُ اللهُ عَمْلُولُ اللّهُ عَمْلُولُ اللّهُ عَلَا عَمْلُولُ اللّهُ عَلَا عَالْهُ عَلَا عَمْلُولُ اللّهُ عَلَا عَلَا عَمْلُولُ اللّهُ عَلَا عَمْلُولُ اللّهُ عَلَا عَمْلُولُ اللّهُ عَلَا عَمْلُهُ عَمْلُولُ اللّهُ عَلَا عَ

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٩/ ٤٢٤)، و«التفسير القيم» (ص٥٢٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٢٨).

 <sup>(</sup>٢) ينظر ما سيأتي في السورة الحاقة ؛ ﴿ فَسَيِّعَ بِأَلْمَ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ۞ ﴾. والسورة الأعلى ا: ﴿ سَيِّج أَسْدَ
 رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۞ ﴾.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطيالسي (١٠٩٣)، وأحمد (١٧٤١٤)، وأبو داود (٨٦٩)، وابن ماجه (٨٨٧)، وابن خزيمة (٢٠٠، ٦٧٠)، وابن حبان (١٨٩٨)، والطبراني في «الدعاء» (٨٨٤)، والحاكم (١/ ٢٢٥)، (٢/ ٤٧٧)، والبغوي في «تفسيره» (٨/ ٢٧). وينظر: «إرواء الغليل» (٣٣٤)، و«فقه العبادة» للمؤلَّف (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٧٧٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٤٨٢) من حديث أبي هريرة رَمَوَلَيْفَهَنَّهُ.

ياً وَيْلِي- أُمِرَ ابنُ آدمَ بالسجود فسجدَ فلهُ الجنةُ، وأُمرتُ بالسجود فأَبيتُ فلي النارُ»(١).

والسجود الخاشع هو سر التواضع لله، وكمال التواضع هو كمال العبودية، والسابقون هم الفائزون في سباق الذُّلِّ لله والتواضع لعظمته والخضوع بين يديه.

إن المؤمن المصلّي حين ينخرط في تسبيح واع صادق يشاركه الكون كله في السجود: ﴿ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجُرُ يَسْجُدَانِ ﴾ [الرحمن:٦]، فإذا سجد فثَمَّ نهاية الخضوع حينها يقول: «سبحان ربي الأعلى»؛ إشارة إلى كمال العلو لله عَزَيْبَلَ.

## \* ﴿ \* فَكَ أَفْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ ١ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوَ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ١ ﴿ \* وَلَا تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ١ ﴿ \*

هذا قَسَم، وإن كان ظاهره النفي (٢)، كما في نظائره في مواضع عديدة في الكتاب الكريم (٣)، وبعضهم قال: لا أقسم أي: الأمر لا يحتاج إلى قسم (٤)؛ والأقرب أن هذا قسم، وأصله عند العرب أنه كان يقول الواحد منهم: لا أقسم على هذا الشيء، يعني كأنه يقول: إن الأمر أظهر من أن يحتاج إلى قسم، ثم جرت وأصبحت هذه كلمة دارجة على ألسنتهم على معنى القسم، فإذا قال: "لا أقسم، فهو حلف ويمين، ولذلك قال: ﴿ وَإِنَّهُ لُقَسَمٌ لُّو تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴾، فأثبت أنه قسم، وإن كان لفظه النفي؛ لأن "لا" هنا أشبه ما تكون بالتوكيد، أو بأنها جارية مجرى الإثبات (٥).

ومواقع النجوم هي: مساقط النجوم، أي: أماكن مغيبها(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨١) من حديث أبي هريرة رَحَالِللهُ عَندُ.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٦٨)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٥٠)، و وزاد المسير» (٤/ ٢٢٧)، و وتفسير القرطبي، (١/ ٢٢٧)، و وتفسير ابن كثير، (٧/ ٤٣٥)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) كما في قوله تعالى: ﴿لَا أَقْيَمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيَّمَةِ ۚ۞﴾، وقوله: ﴿لَآ أَقْيِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ۖۗ﴾.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١٥)، و«الكشاف» (٤/ ٦٨ ٤)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٣٨)، و«فتح القدير» (٥/ ١٩٢)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الطبري» (٣٦٠/٢٢)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١٥)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٥٨)، و«تفسير البغوي» (٥/ ١٩)، و«تفسير القرطبي» (٢٢٣/١٧).

أو يكون المقصود: القَسَم بالشَّهاب الذي يسقط، أو القَسَم بمحل النجوم، سواء كان ظاهرًا أو غير ظاهر.

وقد اكتشف علماء الفضاء أن ثمة نجومًا خُلقت ولا نراها؛ لأن ضوءها لا يزال في طريقه إلينا، وأن ثمة نجومًا احترقت منذ آماد طويلة ونحن لا نزال نرى ضوءها الذي وصل إلينا بعد مسافة طويلة قطعها بين مصدر الضوء الذي قد احترق، وسوف يتوقف الضوء عنا بعد آماد طويلة الله تعالى أعلم بها.

﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَدٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴾: إشارة إلى أن عالم الكواكب والفضاء والنجوم واسع لا يحيط به البشر، وكل الذي نراه أو نقرؤه ليس إلا شيئًا يسيرًا بالقياس إلى ما لم تره، والأفلاك والكواكب والمجرَّات التي لم يكتشفها علم الإنسان أكثر مما اكتشفه بكثير، فلا زال العلم قاصرًا جدًّا.

وثَمَّ معنى لطيف، وهو أن السابقين من هذه الأمة ربما كانت معلوماتهم عن الفضاء والكواكب والمجرَّات محدودة، ولكن كان إيمانهم قويًّا، والقدر المحدود من علمهم أورثهم يقينًا وصدقًا وإخلاصًا، بخلاف حال أكثر الناس اليوم!

ورُوي عن ابن عباس رَحِيَقَتُهُ أَن المقصود ﴿ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ ﴾: مواقع نزول الأيات من القرآن الكريم (٢)؛ فإن القرآن نزل مُنَجَمًا على ثلاث وعشرين سنة،

<sup>(</sup>۱) ينظر: اتفسير مقاتل؛ (٢٠٢/٤)، واتفسير الطبري، (٢٤/٢٤)، واتفسير القرطبي، (١٥٢/٢٤)، وما تقدم في السورة النجم، وما سيأتي في السورة التكوير».

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٤٥)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٥٩)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٣٩)، و«تفسير البغوي» (٥/ ١٩)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٢٤)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٤٥)، و«الدر المنثور» (١٤/ ٢١٩).

بحسب الوقائع والأسباب، كما قال سبحانه: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَتْهُ لِلْقَرَأَهُ, عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزَّلْنَهُ لَنزِيلًا ﴾ [الإسراء:١٠٦]، ولكن القول الأول أقوى.

\* ﴿إِنَّهُ,لَقُرُءَانُّ كَرِيمٌ ١٠٠ فِي كِننبِ مَّكْنُونِ ١٠٠ لَا يَمَسُهُ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ١٠٠ \*

هذا الذي تقرؤونه وتسمعونه وتخاطبون به هو قرآن مقروء يُتلو بالألسن، وهو مكتوب مسطور، ولذلك سماه كتابًا: ﴿ زَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَارَبَ فِيهُ [البقرة: ٢]، و ﴿ كَلِيمٌ ﴾ عظيم من الله سبحانه.

﴿ فِي كِنَكِ مَكَنُونِ ﴾: وهذه من الآيات التي أَشْكَلت على بعض المفسرين، هل المقصود بـ ﴿ كِنَكِ مَكَنُونِ ﴾: المصحف الذي كُتب فيه القرآن، ولم يكن موجودًا آنذاك؛ لأن النبي ﷺ مات والقرآن لم يُجمع في كتاب واحد، ولكن الإشارة إليه باعتبار علم الله سبحانه بأن ذلك سيحدث (١).

فعلى هذا يكون المعنى: في كتاب محفوظ من الزيادة والنقصان، كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وعليه يكون قوله: ﴿ لَا يَمَسُّمُ وَإِلَّا ٱلمُطَهَّرُونَ ﴾ دليل على أنه لا يجوز أن يلمس المصحف إلا إنسان متطهّر من الحدثين الأصغر والأكبر.

وقد ضعَّف ابن القيم رَحَمُهُ اللهُ هذا القول في تفسير الآية من عشرة أوجه (٢)، وذكر أن الآية مكية، لم يكن ينزل كثير من تفصيل الأحكام بمكة، ولم يكن القرآن مجموعًا في كتاب آنذاك، ثم إن المصحف قد يلمسه غير المسلم.

أما القول الثاني في المقصود: بـ ﴿ كِنَابٍ مَكَنُونِ ﴾: فهو إنه اللَّوح المحفوظ (٣): ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانُ لَجِيدٌ فِي لَوْجٍ مَحَنَّهُ وَتَعَالَ في

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/٣٦٪)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٢٣٩/٤)، و«زاد المسير» (٢/ ٢٢٨)، و«تفسير القرطبي» (٢١/ ٢٢٥)، و«قتح القدير» (٧/ ٢٥٠)، و«قتح القدير» (٥/ ١٩٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «التبيان في أقسام القرآن» (ص٢٢٦- ٢٢٩). وينظر أيضًا: «فقه العبادة» (١/ ٤٦٠). (٣) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ٢٢٤)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١٥)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٨)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٣٦٤)، و«تفسير القرطبي» (١١/ ٢٢٤).

السماء السابعة<sup>(١)</sup>.

والقول الثالث: أنه الكتاب الذي بأيدي الملائكة (٢)؛ ولذلك قال مالك: «أحسن ما سمعتُ في هذه الآية: ﴿ لَا يَمَسُهُ وَ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ إنما هي بمنزلة هذه الآية التي في ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَقَ ﴾ ، قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَلَّمَ إِنَّهَا نَذَكُرَةً اللهُ فَنَ شَآهَ ذَكَرَهُ اللهُ اللهُ عَبِلَ وَتَعَلَى اللهُ عَبَسَ وَتَوَلَقَ ﴾ ، قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَلَّمَ إِنَّهَا نَذَكُرةً اللهُ فَنَ شَآهَ ذَكَرَهُ اللهُ عَبِلَ فَي ضُعُفِ مُكَرِّمَةِ اللهُ عَبَلَ مَ مُؤْوَعَةِ مُطَهَّرَةٍ اللهُ إِنَّذِي سَفَرَةٍ اللهُ كَرَامِ بَرَرَةٍ ﴾ (١٦ - ١٦]. فأصح ما تُفسَّر به الآية: قوله تعالى: ﴿ إِنَّذِي سَفَرَةٍ اللهُ كَرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ .

فهذا يدل على أن المقصود: كتاب في أيدي الملائكة، وعليه يكون المقصود بالمطهّرين: الملائكة.

وهذا القول فيه وجاهة، فالله تعالى طهّرهم مثلما وصفهم بأنهم: ﴿عِبَادُ مُكْرَمُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦]، وأنهم ﴿سَفَرَةِ ﴿ كَامِ بَرَرَةِ ﴾، والمؤمن طاهر، وقد قال النبيُّ ﷺ: ﴿إِن المؤمنَ لا يَنْجُسُ ﴾ (٤).

\* ﴿ تَنزِيلٌ مِن رَبِ ٱلْعَكْمِينَ ۞﴾:

فيه إثبات علو الله سبحانه، ولهذا نقول: «سبحان ربي الأعلى»، وأنه أنزل الكتاب على نبيِّه ﷺ.

\* ﴿ أَفَهَ إِذَا ٱلْحَدِيثِ أَنتُم مُذْهِنُونَ ( ﴿ وَجَعَعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ( ﴿ ﴾:

سماه: حديثًا؛ لأنه كلام الله الذي ﴿ زَلَّ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ [الزمر: ٢٣].

و﴿مُدْهِنُونَ﴾ أي: شاكُّون.

وتحتمل الآية معنى آخر، وهو: أنكم مجاملون لغيركم، أو مداهنون لهم(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في «سورة البروج».

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٥٩)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٣٩)، و«فتح البيان في مقاصد القرآن» (١٣/ ٣٨٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «موطأ مالك» (٢/ ٢٧٩) (٦٨٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٨٥)، ومسلم (٣٧١) من حديث أبي هريرة رَعِيَاللَّهُ عَدُ.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٨)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٢٧)، و«تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٢٨)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٧٢)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٣٨- ٣٣٩).

وكأن السياق عتاب لبعض المشركين الذين كان في قلوبهم ميل إلى الإيمان، ولكنهم يجاملون كبراءهم وجلساءهم، فلا يظهرون إيمانهم، بل يكتمونه، ويتظاهرون بالكفر، وهم بذلك كفار قطعًا، فيوافقون جماعتهم على أن هذا سحر أو شعر أو كهانة، وربما في داخلهم اعتقاد آخر، فالله تعالى يعاتبهم ويقول: أنتم أمام حديث واضح البيان قوي الحجة، فلماذا تكتمون الحقّ، وتجاملون غيركم بالباطل؟

وفيه دعوة إلى أن ينفك المسلم عن التفكير على طريقة «العقل الجمعي»؛ لأن الإنسان حين يكون منتظمًا في مدرسة أو جماعة أو طائفة بينه وبينهم علاقة، فهو يوافقهم على ما يقولون وينتحلون ويختارون من الآراء والاجتهادات والأقوال الفقهية والسياسية؛ لأنه لو خالفهم ربما سبُّوه أو آذوه أو اتهموه أو عيَّروه أو انتقدوه أو نفوه من بينهم، فأصبح خليعًا منبوذًا من جماعته أو عشيرته، حتى أولاده وبناته ينظر إليهم بريبة ويحاذرهم الناس لئلا يُقال عنهم ما يُقال، والفرد عادة حريص على التواصل مع نظرائه، وألا يتعرَّض لتأثيم أو تعيير أو عيب.

وهذا مدعاة أن يهز رأسه بالموافقة على الخطأ المشهور، والإعراض عن الحق المهجور، وبهذا يتميز المصلحون والقادة والمجدِّدون بأنهم يشقون طريقًا مختلفًا، ويصبرون ويتحملون، ويكون لديهم من سعة المعرفة وقوة الحجة، وسلامة المنطق واللسان، وعظمة الأخلاق ما يحفرون به مجرى جديدًا وتصحيحًا وتصويبًا، يحاربه الناس أول الأمر، ثم يتقبَّلونه، ثم يتعصَّبون له على غير وعي، فيحتاجون إلى مجدِّد آخر يزيل عنهم الغشاوة، والله المستعان.

ولذلك قال سبحانه: ﴿قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُواْ بِلَهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ لَنَفَكُرُواْ مَا بِصَاحِبِكُرُ مِن جِنَةٍ ﴾ [سبا: ٤٦]، فإذا عزلت إنسانًا عن مجموعته المؤثّرة وجعلته في جو انفرادي، بدأ يفكّر باستقلاله بعيدًا عن المؤثرات الخارجية، فيستخدم عقله وخبراته ونفسيته وروحانيته ويتضرَّع إلى الله سبحانه، فيصل إلى نتائج مختلفة فيها كثير من التجرُّد، ولهذا قال هنا: ﴿ أَفِيهَذَا ٱلْحَدِيثِ أَنتُم مُذَهِنُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وَيَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴿ أَنَ ﴾، والمعنى: أنكم تكذِّبون بهذا الحديث، وتُداهنون من أجل الحفاظ على مصالحكم، وتظنون أن رزقكم لا يتم إلا بهذا، كمثل موظف يوافق مَن حوله على ما يقولون؛ لأنه لو خالفهم يخسر وظيفته، فيكذب من أجل الوظيفة أو المنزلة أو المكانة أو العطاء، فهذا عتاب لمَن يفعل هذا.

وهذا قول ليس بالمشهور، لكن له وجاهة وسلاسة وترابط مع السياق.

والقول المشهور عند جماهير المفسرين: أنكم تجعلون بدلًا من شكركم لربكم أن تكذّبوا (١)، فتقابلون نعمه التي لا تُحصى بالتكذيب؛ ولذلك قال علي ويَخلِقَهُ عَنه لا على سبيل التفسير -: "وتجعلون شكركم أنكم تكذّبون (٢). ورُوي ذلك عن ابن عباس رَحِلَقَهُ أيضًا (٣).

الرزق يأتي في اللغة بمعنى: الشكر (٤)، وفي الحديث عن زيد بنِ خالد الجُهني وَعَلِيَّةَ عَنْ أَنْهُ قَالَ: صَلَّى لنا رسولُ الله عَلَيْ صلاة الصبح بالحُدَيْبِيَة على إِثْرِ سماء كانت من الليلة، فلما انصرف النبيُّ عَلَيْ أقبلَ على الناس فقال: «هل تدرونَ ماذا قال رَبُّكُمْ؟». قالوا: الله ورسولُه أعلمُ. قال: «أصبحَ من عبادي مؤمنٌ بي وكافرٌ، فأما مَن قال: مُطرنا بفضل الله ورحمته؛ فذلك مؤمنٌ بي كافرٌ بالكوكب، وأما مَن قال: بنوء كذا وكذا؛ فذلك كافرٌ بي مؤمنٌ بالكوكب، وأبا عرب في الجاهلية

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ٣٦٨)، و «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١١٦)، و «تفسير البغوي» (٥/ ٢١)، و «تفسير البغوي» (١١٦)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٢٩)، و «تفسير القرطبي» (١١٨ / ٢٢٨)، و «تفسير ابن كثير» (١/ ٥٤٥)، و «فتح القدير» (٥/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في "تفسيره" (٢٢/ ٣٧١)، والثعلبي في "تفسيره" (٩/ ٢٢٢).

وينظر: «إعراب القرآن» للنحاس (٢٢٩/٤)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٦٥)، و«الكشاف» (٤/ ٤٦٥)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٥٢)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «فضائل القرآن» للقاسم بن سلاَّم (ص١٤)، و "تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٧٠).

وينظر: «الحجة للقراء السبعة» (٦/ ٢٦٥)، و«المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات» (٢/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «جمهرة اللغة» (٢/ ٧٠٧)، و«مقاييس اللغة» (٢/ ٣٨٨) «ر زق».

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٠٣٨)، ومسلم (٧١).

كانوا يعتقدون أن النجوم تأتي بالمطر ويعتقدون أن الشَّعْرى أو الزُّهَرة لهما تأثير في الأَنواء ونزول الأمطار، فنفى تعالى ذلك وبيَّن أن الأمر من عنده فكيف تشكُّون وتجعلون شكركم لنعمة الله تعالى بالمطر أو غيره ﴿أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾؟ وتنسبونه إلى النجم أو الوثن، فهذا هو المعنى.

وقد جاء هذا الحديث عن جماعة من الصحابة وَعَلِيَهُ عَنْمُ وقال الشافعي وغيره من العلماء: إن من قال: «مُطرنا بنَوْء كذا»، وهو يقصد أن النجم هو الذي يُحدث المطر، أن ذلك من الشرك بالله سُبْعَتَهُ وَتَعَالَى، ومن قالها وهو يقصد أن هذا هو موسمه وحينه المعتاد فلا بأس بذلك، وهو كقوله: مُطرنا في شهر كذا، أو يوم كذا، وإن كان تجنبه أفضل (۱).

ولذلك لما استسقوا في عهد عمر رَحَالِقَهُ عَنه، وقال عمر للعباس: «يا عباس، يا عمّ رسول الله، كم بقي من نَوْءِ النُّرَيَّا؟». فقال العباسُ رَحَالِقَهُ عَنه: «العلماء بها يزعمون أنها تعترض بعد سقوطها في الأُفق سبعًا». قال: فما مضت سابعة حتى مُطرنا(٢).

فعلى هذا فقد علم عمر رَمَيْلِيَفَهَ أَن نَوْء الثَّرَيَّا وقت يُرجى فيه المطر، ولذا سأل العباس، والثُّريَّا- كما ذكر ابن عبد البر والبيهقي وابن حجر وغيرهم من أهل العلم-: نجم يطلع صباحًا في أول فصل الصيف عند اشتداد الحر في بلاد الحجاز.

### \* ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْخُلْقُومَ ١٠٠٠ ):

إذا كان الأمر عندكم على هذا التكذيب والإصرار، فهلا أعدتم الرُّوح إذا بلغت الحُلقوم عند النزع والاحتضار؟<sup>(٣)</sup>.

ولم يذكر ما هي التي بلغت الحُلقوم؛ لأن أمرها معلوم، والمعلوم قد يُستغنى

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الاستذكار» (٢/ ٤٣٧ - ٤٣٨)، و«شرح صحيح مسلم» للنووي (٢/ ٦٠ - ٦١)، و«تيسير العزيز الحميد» (ص٩٩٤ - ٣٩)، و«القول المفيد على كتاب التوحيد» (٢/ ٣١).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «مسند الحميدي» (۱۰۰۹)، و «تفسير الطبري» (۲۲/ ۳۷۰- ۲۷۱)، و «سنن البيهقي»
 (۳/ ۰۰۰-۱۰۰)، و «الاستذكار» (۲/ ۳۵۵).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٤١)، و اتفسير القرطبي، (١٧/ ٢٣١)، و اتفسير ابن جزي، (٢/ ٣٤١)، و اتفسير ابن كثير، (٧/ ٥٤٠).

عن ذكره عند العلم به، وخاصة أن الروح أمر خفي، فأخفاها تعالى في السياق ولم يذكرها، ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي ﴾ [الإسراء: ٨٥]، وللإشارة إلى عظمة الأمر، وفيه تحدِّ مناسب للمقام؛ لأنه سيقول: أعيدوا الرُّوح، فإذا كان الناس لا يعرفون ماهية الروح ولا أين تسكن، ولا شيئًا من نواميسها، فكيف لهم أن يعيدوها إلى الجسد؟! \* ﴿ وَأَنتُمْ حِينَهِ نَظُرُونَ اللهُ ﴾:

تنظرون إلى المحتضر الذي بلغت روحه الحُلقوم، ليس بيدكم شيء غير النظر بعيونكم، تجعلونها يمنة ويسرة، ولم يذكر متعلّق النظر؛ ليبقى متعدِّدًا، تنظرون إلى المحتضر مشفقين حزينين، وينظر بعضُكم إلى بعض نظر المتحيِّر العاجز، وينظرون إلى الطبيب، وينظرون إلى الأطفال الصغار (١).

## \* ﴿ وَتَعَنُّ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِكِن لَّا نُتَصِرُونَ ﴿ ﴿ ﴾:

﴿ وَخَنُ ﴾: فيه تضخيم وتفخيم وتعظيم، وأنتم أقرب الناس إليه في رأي العين، ولكن الله تعالى بسلطانه وبعلمه وقدرته وبملائكته الذين نزلوا لقبض الروح ﴿ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمٌ ﴾ أيها الأقربون (٢).

﴿ وَلَكِنَ لَا نُبْصِرُونَ ﴾: تأمّل كيف قال في الآية الأولى: ﴿ نَظُرُونَ ﴾، وهنا قال: ﴿ لَا نُبْصِرُونَ ﴾، وهذا عجيب؛ فهم ينظرون وعيونهم مفتوحة يشاهدون هذا المحتضَر؛ لكن لا يبصرون الرُّوح ولا الملائكة.

# \* ﴿ فَلُولًا إِن كُنتُمُ غَيْرَ مَدِينِينَ ١ مَرْجِعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ١٠٠٠

أي: أعادها مرة أخرى بسبب طول الفاصل، فأعاد الاقتراح عليهم والتحدِّي، فإذا كنتم تقولون: لا موت، ولا بعث، ولا جزاء، ولا حساب، وتزعمون أنكم

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للفراء (٣/ ١٣٠)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٧٣)، و«معاني القرآن» للزجاج (١٦٥/٥)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٨)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٢٣)، و«الوجيز» للواحدي (ص١٦٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٦١)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٢٢)، و«تفسير القرطبي» (٧٢ / ٢٣)،

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٧٣)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٢٣)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٦١)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٣٤٤)، والمصادر السابقة.

﴿غَيْرَ مَدِينِينَ﴾ أي: غير مجزيين (١)، فالدِّين هو: الجزاء (٢)، وإذا كنتم مصرِّين على الكفر والتكذيب بالبعث، فارجعوا الروح إلى الجسد! وهو عالَم ليس لهم عليه سلطان.

وهذا التحدِّي أقوى وأوضح في عصر تقدمت فيه علوم الطب والعمليات المعقَّدة وزراعة القلب ومراكز الأبحاث المتقدِّمة التي لا سقف لها في نظر القائمين عليها، ومع هذا كله يظل الطب عاجزًا عن رد الموت إذا حان حينه، أو تأخير وقوعه ولو لحظة.

## \* ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُعَرِّبِينَ ﴿ فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴿ ﴾:

في نهاية السورة أعاد ما فصَّله في أولها بإجمال واختصار، كما هي العادة في سائر سور القرآن الكريم.

﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ ﴾ هذا المحتضر ﴿ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ فَرَوْحٌ وَرَجْانٌ وَجَنَتُ نَعِيمٍ ﴾: والروح: الراحة (٣)، ولذلك قال ﷺ: «مُسْتَرِيحٌ، ومُسْتَرَاحٌ منه». قالوا: يا رسولَ الله، ما المُسْتَرِيحُ والمُسْتَرَاحُ منه؟ قال: «العبدُ المؤمنُ يستريحُ من نصب الدنيا وأذاها إلى رحمة الله، والعبدُ الفاجرُ يستريحُ منه العبادُ والبلادُ وَالشجرُ والدَّوابُ (٤).

فهنا مستَرِيح، وقوله: ﴿ فَرَوْحٌ ﴾ أي: راحة بعد الموت(٥)، الإيمان بهذا يجعل

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للأخفش (۲/ ٥٣٣)، و«تفسير الطبري» (۲۲/ ٣٧٣)، و«التفسير البسيط» للواحدي (۲۱/ ۲۲۷)، و«تفسير القرطبي» (۱۸/ ۲۳۱)، و«اللباب» (۱۸/ ۲۵۷)، و«فتح القدير» (٥/ ۱۹٤)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۳٤٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر ما تقدم في «سورة الذاريات»: ﴿ وَإِنَّ ٱللِّينَ لَزَيْمٌ ۗ ۞ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٧٦)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٢٩٨)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٤٨)، و«الدر المنثور» (١٤/ ٢٤٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٥١٢)، ومسلم (٩٥٠) من حديث أبي قتادة يَعَوَلِيَهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٧٦)، و«معاني القرآن» للزجاج (١١٧/٥)، و«تفسير السمرقندي» (٣٩ / ٢٦)، و«تفسير السمرقندي» (٣٩ / ٣٦٠)، و«تفسير الماوردي» (٥ / ٤٦٦)، و«تفسير القشيري» (٣ / ٥٢٧)، و«الوجيز» للواحدي (ص ٢٠٦٤)، و«تفسير السمعاني» (٥ / ٣٦٢)، و«تفسير البغوي» (٥ / ٢٢).

للحياة معنى مضاعفًا، وحتى الموت يستقبله المؤمن بطُمأنينة ورضا، وإن كان يكره الموت، كما قالت عائشة رَحَيَلِتَهُ عَنَهُ، ولكن إذا بُشِّر برضوان الله تعالى ورَوْح ورَيْحان أحبَّ لقاء الله وأحبَّ الله لقاءه (١٠).

والرَّيْحان هي: الرِّيح الطيبة، ومنه: الورد المعروف ذو الرائحة الزكية (٢). ﴿ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ تنتظره عند الله تعالى.

\* ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْعَلِ ٱلْمَينِ ﴿ ﴾: وهم الفئة الثانية ﴿ فَسَلَدُّ لَكَ مِنْ أَصْعَلِ الْمَينِ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْعَلِ ٱلْمَينِ ﴾ أي سلام لك فأنت ﴿ مِنْ أَصْعَلِ ٱلْمَينِ ﴾ أي سلام لك فأنت ﴿ مِنْ أَصْعَلِ ٱلْمَينِ ﴾ أي

ويحتمل السياق معنى آخر، وهو أن ﴿أَصَّنِ الْيَمِينِ ﴾ يسلِّمون على المحتضر الذي هو من إخوانهم، ويقولون له: سلام لك. والملائكة تقول له: لك سلام نبلِّغه إليك من إخوانك ﴿أَصَّعَنِ ٱلْيَمِينِ ﴾ في الجنة الذين يستبشرون بمقدمك عليهم (٤)، كما قال ربنا سبحانه: ﴿ فَرِحِينَ بِمَا ءَانَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَكِسَّتَ بَشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمَ يَلْحَقُوا بَهِم مِّنْ خَلِفِهِم أَلَّا حَدان: ١٧٠].

﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِبِينَ ٱلطَّهَ آلِينَ ﴿ فَانْزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴿ وَتَصْلِيمُ جَمِيمٍ
 ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِبِينَ ٱلطَّهَ آلِينَ ﴿ فَا فَانْزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴿ وَتَصْلِيمُ جَمِيمٍ

﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِبِينَ ٱلضَّالِينَ ﴾ أي: وأما إن كان المحتضر ﴿ مِنَ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ بالحق ﴿ ٱلصَّالِينَ ﴾ عن الهُدى.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «صحيح مسلم» (۲٦٨٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«تفسير البغوي» (۲۲/۰)، و«تفسير القرطبي»
 (۲۳/۱۷)، و«تفسير ابن جزي» (۲/۱۲)، و«فتح القدير» (٥/ ١٩٥)، و«التحرير والتنوير»
 (۲۲/۸۲۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٨٠)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٥١٠)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٠٠)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٣١)، و «تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٥٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٣٩٩)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٦٣)، و«تفسير الرازي» (٢٧/ ٤٣٨)، و«فتح القدير» (٥/ ١٩٥)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٤٣٩).

وقدَّم هنا وصف ﴿ ٱلْمُكَذِينَ ﴾ على وصف ﴿ ٱلضَّالِينَ ﴾، عكس ما تقدَّم في قوله: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيَّا ٱلصَّالُونَ ٱلْمُكَذِينَ ﴾ المراعاة سبب ما نالهم من العذاب، وهو التكذيب؛ لأن الكلام هنا على عذاب قد حان حينه، وفات وقت الحذر منه، فبين سبب عذابهم، وذُكِّروا بالذي أوقعهم فيه؛ ليحصل لهم ألم التندُّم.

﴿ فَنُزُلِّ مِنْ جَمِيمِ ﴾: النَّزُل هو: الضيافة التي تقدَّم للضيف من القِرَى. وإطلاقه هنا تهكُّم، كما تقدَّم قريبًا في هذه السورة: ﴿ هَذَا نُزُلُمُمْ يَوْمَ الدِينِ ۞ ﴾. والحَمِيم هو: الماء الذي أُغلي حتى انتهى حرُّه، فإذا سُقُوه غلت منه بطونهم، كما قال تعالى: ﴿ وَسُقُواْ مَآءٌ جَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَآءَهُمْ ﴿ ۞ ﴾ [محمد: ١٥].

﴿وَنَصَٰلِيَهُ بَحِيمٍ ﴾ التَّصْلِية: الإحراق والشَّوْي، يُقال: صَلَى اللحم، إذا شواه. والجحيم يُطلق على النار المؤجَّجة، ويُطلق على جهنم، دار العذاب في الآخرة.

\* ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَمُوَ حَقُّ ٱلْيَقِينِ ١ۗ ﴾:

ليس هو ﴿الْيَقِينِ﴾ فحسب، بل هو ﴿حَقُّ الْيَقِينِ﴾ الذي لا مرية فيه ولا جدل(١)؛ لأنه علم ضروري قطعي لا ريب فيه.

\* ﴿ فَسَيِّعْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللهُ ﴾:

فسبحان ربنا العظيم وبحمده، ونسأله أن يلهمنا ذكره وشكره وحسن عبادته.

OOO

 <sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ٢٢٦)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٨٢)، و«تفسير الماتريدي»
 (٩/ ٥١٠)، و«تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٥١)، و«تفسير الخازن» (٤/ ٢٤٤).

# الكان المان المان

#### \* تسمية السورة:

اسمها: «سورة الحديد»، ولا يُعرف لها اسم إلا هذا، وهكذا جاءت في عدد من الأحاديث النبوية، والآثار عن الصحابة، وهو اسمها في كتب التفسير، وفي المصحف، وفي كتب الحديث (١)، وذلك لقوله فيها: ﴿وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْشُ شَدِيدٌ وَمَنكَ فِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [الحديد: ٢٦].

\* عدد آیاتها: تسع وعشرون آیة، وقیل: ثمان وعشرون (۲).

\* وهي مدنية في قول الجمهور، وحُكي إجماعًا.

وفيها شيء من الطول، خلافًا للسور التي قبلها وبعدها، ولذلك قيل: إنها مدنيَّة (٣).

والصواب أن غالبها مدني، وفيها بعض الآيات المكية، ومطلع السورة مكيًّ في بضع آيات من أولها.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص١٤٧)، و«تفسير مقاتل» (٢٢٧/٤)، و«تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٨٦)، و«تفسير (٢٠/ ٢٨٨)، و«تفسير (٢٨٨/١٠)، و«تفسير الكبرى» للنسائي (٢٨/ ٢٨٨)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٨٤)، و«المستدرك» (٢/ ٤٧٨)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٣٥٥)، وو«روح المعاني» (٤/ ١٦٤)، و«التحرير والتنوير» (٣٥/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) وقد اختلفوا في قوله: ﴿يِن قِبَـلِهِ آلْهَذَابُ ﴿ وَاللَّهُ ﴾، وقوله: ﴿وَءَانَيْنَـُهُ ٱلْإِنْجِيـلَ ﴾ [الحديد: ٢٧]. ينظر: «البيان في عدِّ آي القرآن» (ص٢٤١)، و«فنون الأفنان في عيون علوم القرآن» (ص٣١٣)، ووجمال القراء وكمال الإقراء» (٢/ ٥٤٩)، و(بصائر ذوى التمييز» (١/ ٤٥٣)، والمصادر السابقة.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٦٨)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٦٤)، و«المحرر الوجيز»
 (٥/ ٢٥٦)، و (زاد المسير» (٤/ ٢٣٢)، و «الإتقان» (١/ ٥٠)، و «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٥٣).

وموضوعها هو موضوع القرآن المكي من الحديث عن البعث والألوهية وما يتعلق بقضايا العقيدة الكبرى.

وفي أثناء السورة حديث عن الإنفاق وحديث عن الشهادة ومناظرة مع أهل الكتاب، وحديث عن المنافقين، وهذه كلها من موضوعات القرآن المدني.

ولكن نظام السورة واحد مما يبيّن أن الله سُنكانَهُوَعَالَ قد يحجب صدرًا من السورة أو جزءًا منها ثم ينزله وقتما يشاء، فيلحقه النبيُّ ﷺ بموضعه من السورة. \* ﴿ سَبَّمَ يلِّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ \*

التسبيح هو: التنزيه<sup>(۱)</sup>، وإثبات صفات الكمال له سبحانه، ونفي صفات النقص.

وقد ورد الاستفتاح بالتسبيح في صدر العديد من السور التي تسمَّى: «المسبِّحات»، كـ«سورة الجمعة»، و«سورة التغابن»، و«سورة الأعلى»، كما ورد في طي كثير من السور، كقوله تعالى: ﴿ نُسَيِّحُ لَهُ السَّمُوَّتُ السَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن فَي طي كثير من السور، كقوله تعالى: ﴿ نُسَيِّحُ لَهُ السَّمُوَّتُ السَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن فَي طِي اللهِ عَلَى اللهِ مَن السور، كقوله تعالى: ﴿ نُسَيِّحُ لَهُ السَّمُوَّ السَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن فِيهِ اللهِ عَلَى اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهُ مُن اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهِ مِن اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهِ مَن ا

وفي بعض السور استفتح بالتسبيح بلفظ الماضي، ومنه هذه السورة، وهي أول المسبِّحات، حيث قال: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ ﴾، فهو خبر عن الماضي.

وفي بعضها استفتحه بالمضارع، فقال: ﴿ يُسَيِّحُ بِلَّهِ ﴾ [الجمعة: ١]، وفي مواضع ذكر التسبيح بلفظ الأمر للمستقبل، كما في «سورة الأعلى»: ﴿ سَيِّج اَسْمَ رَبِكَ الْأَعْلَى فَكُلَ الْمُعْلَى ﴿ وَالمقصود التنويع، ثم الإشارة إلى أن التسبيح لله كان منذ الأزل، فكل هذه المخلوقات منذ أن خُلقت وهي تسبِّح، فهي قد سبَّحت في الماضي، والآن تسبِّح، فليس تسبيحًا مضى وانتهى، وإنما هو تسبيح دائم مستمر، والأمر يدل على

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ٥١١)، و«تفسير القشيري» (۳/ ٥٣٠)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٥٦). و المحيط في التفسير، (١٠٠/١٠)، و «تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٧٧).

وينظر أيضًا: «المفردات في غريب القرآن» (ص٣٩٢)، و«تاج العروس» (٦/٤٤) «س ب ح»، وما سيأتي في أول «سورة الحشر»، وأول «سورة التغابن».

التسبيح في المستقبل، كما يدل على التسبيح الاختياري التعبدي الذي كُلِّف به الإنسان خاصة، حيث أُمر بذلك أمرًا شرعيًّا تعبديًّا، بخلاف المخلوقات الأخرى التي أُمرت به أمرًا تكوينيًّا قدريًّا(١).

وتأمَّل كيف قال هنا: ﴿ سَبَحَ يِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، ولم يقل: ﴿ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ولم يقل: ﴿ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [النور: ١٤]؛ لأنه لو قال: ﴿ مَن ﴾ لكان المقصود به البشر العقلاء، فلما عبر بـ ﴿ مَا ﴾ دلَّ على أن المقصود المخلوقات كلها، لا سيما من غير البشر، فيشمل ذلك الحيوانات والنباتات وغيرها، كما يشمل الجماد؛ لأنها مخلوقات كغيرها (٢).

أما كُنْه تسبيح هذه المخلوقات، فقد قال بعضهم: إن تسبيحها هو كونها مخلوقة له سبحانه، فهو الذي خلقها، فهي تدل عليه وترشد إليه (٢)، كما قال الشاعر (٤):

فَيا عَجَبًا كَيفَ يُعصى الإِلَ هُ أَم كَيفَ يَجحَدُهُ الجاحِدُ؟ ولله في كُلِّ تَحريكَةٍ وتَسكينَةٍ أبلدًا شاهِدُ وفي كُلِّ شَيءٍ لَهُ آيَةٌ تَلدُلُ عَلى أَنَّهُ واحِدُ

فقالوا: تسبيحها هو إشارتها بالاعتراف والتعظيم لله الخالق الواحد سبحانه. وقال آخرون: تسبيحها: انضباطها بمقتضى السُّنن والنواميس التي وضعها الله سبحانه (٥)، كما قال: ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسَبَانِ ﴾ [الرحمن:٥]، فقالوا هذا الحسبان هو التسبيح، أنها منضبطة مأمورة في جميع حركاتها وسكناتها.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۹/۲۹- ٤٤٢)، واتفسير البيضاوي» (٥/ ١٨٥)، واتفسير الخازن» (٤/ ٢٤٥)، و(روح البيان» (٩/ ٣٤٥– ٣٤٥)، و(التفسير المظهري» (٩/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٤٠٠)، و تفسير الماوردي، (٥/ ٤٦٨)، و اتفسير ابن كثير، (٨/ ٥)، و اتفسير ابن كثير، (٨/ ٥)، و اتفسير أبي السعود، (٨/ ٣٠٠)، و افتح القدير، (٥/ ١٩٨)، و اروح المعاني، (١٢٥ /١٥٠)، و التحرير والتنوير، (٢٧/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ١١ه)، و تفسير القرطبي، (١٧/ ٢٣٥)، و «تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٤٣)، و وتفسير المخازن، (٤/ ٢٤٥)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «ديوان أبي العتاهية» (ص١٢٢)، و اطبقات الشعراء» لابن المعتز (ص٢٠٧)، و اأحسن ما سمعت، للثعالبي (ص٨)، و اشعب الإيمان، (١٠٤، ١٠٥)، و اتاريخ دمشق، (١٣/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٩/ ٤٤٢ - ٤٤٣)، و «تفسير الخازن» (٤/ ٢٤٥)، والمصادر السابقة.

وقال آخرون: التسبيح يشمل هذا وغيره (١)؛ بدليل قوله سبحانه: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبَعُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ قَانِ مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَاكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

إذًا ثمة تسبيح نفقهه، وهو إشارتها إلى خالقها، أو انضباطها بأوامره وسننه ونواميسه، وثمة تسبيح لا نفقهه، وهو نوع من التسبيح والعبودية لله سُبْعَانَهُ وَعَالَ بهذه الكائنات، لا نستطيع أن نحيط به علمًا، فنقر أن الكون كله منخرط في حالة من التسبيح لله تعالى، والمؤمن منسجم مع هذا الكون، يشعر بأن الكون صديق له، ولهذا لما رقى النبي على على جبل أُحُدٍ قال: «أُحُدٌ جبلٌ يُحِبُنا ونُحِبُهُ»(٢).

﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ لَلْمَكِمُ﴾: فهذا اسمان من أسمائه سبحانه، و﴿ٱلْعَزِيزُ﴾: الذي عزَّ فغلب وقهر، ﴿وَيلَّهِ ٱلْهِـزَّةُ وَلِرَسُولِهِۦ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨].

و ﴿ لَقَكِيمٌ ﴾: الحاكم الذي يحكم ما يريد (٣).

ومن معانيها: الذي له الحكمة، فهو يضع الأشياء مواضعها، ويأمر بحكمة، وينهى بحكمة، ويضع السُّنن والنواميس وَفْق حكمة لا تُخطئ (٤) ﴿ لَا يَضِلُ رَبِي وَلَا يَنسَى ﴾ [طه: ٥٢].

\* ﴿ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يُحْيِ ، وَيُمِيثُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ ﴾: استفتح بالتسبيح، ثم عقَّب ببيان ملكية المخلوقات له تعالى، فهو مالكها،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۳۸٤)، و«معاني القرآن» للزجاج (۱۲۱/۰)، و«تفسير السمرقندي» (۳/ ۲۰۰)، و«تفسير السمعاني» (۵/ ۳٦٤)، و«تفسير القرطبي» (۱۲/ ۲۳۰– ۲۳۲). (۲) أخرجه البخاري (۱٤۸۱، ٤٤٢٢)، ومسلم (۱۳۹۲) من حديث أبي خُميد رَهَاللَّهُمَّة.

وأخرجه البخاري (٢٨٨٩، ٢٨٩٣، ٢٨٩٣)، ومسلم (١٣٦٥، ١٣٩٣) من حديث أنس وَ اللَّهُ عَنْدُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «مع الله» (ص٨٣، ٨٤، ١٩٧)، وما سيأتي في «سورة الحشر»: ﴿سَبَّحَ يِلَو مَا فِ ٱلسَّمَــُوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضُ وَهُوَ ٱلْمَرْرُ ٱلْمَكِيمُ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>٤) ينظر ما سيأتي في اسورة الحشر ا: ﴿ هُوَ اللّهُ الّذِي لَآ إِلَهُ إِلّا هُوَ اللّهُ الْقُدُوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

والمُلك- بضم الميم- معناه: أنه خالق السماوات والأرض، ورب السماوات والأرض، ومدبر السماوات والأرض، ومدبر السماوات والأرض (١٠)، فهي له ومنه وإليه، أما مِلك الناس إنما يسمى: «مِلكًا» بكسر الميم، وهو مِلك طارئ عابر ورثها من أبيه، وسوف يورِّثها لابنه، أو اشتراها وسوف يبيعها، وقد تُؤخذ منه بحق أو بباطل، أو يُنزع منها بالموت، فهو تسلُّط عابر محدود.

وكذلك الملوك ملكهم على أشياء دون أشياء، وهم لا يستطيعون أن يدفعوا عنهم العجز ولا الضعف ولا الموت.

﴿ يُحْمِي وَيُمِيتُ ﴾: فكما أنه خالق السماوات والأرض، كذلك له الإحياء والإماتة، فكل حيَّ فاالله الذي منحه الحياة، وهو الذي يسلبه الموت متى شاء، فهو حيٌّ لا يموت، ولا ينام، ولا يغفل ولا يخطئ ولا يضل ولا ينسى سُبْعَانَهُ وَتَعَالَ.

﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرً ﴾: فقدرته سُنِحَانهُ وَتَعَالَ ليست مقصورة على الحياة والموت فحسب، وإنما له القدرة التامة في كل شيء.

ويشبه هذا المعنى قوله سبحانه: ﴿ يَسَّنَلُهُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمِ هُوَ فِ شَأْنِ ﴾ [الرحمن: ٢٩].

## \* ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّلِهِرُ وَٱلْبَاطِئُ ۚ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ۗ ۞ ﴾:

وَالْأَوَّلُ فِي الأصل تُطلق على الشيء الذي يأتي أولًا، لكن في السياق الرَّبَّاني يعني: السابق، الذي ليس له ابتداء، كما كان النبيُّ عَلَيْة يقول في دعائه: «اللهمَّ أنت الأول، فليس قبلكَ شيءٌ (٢). فهو الأول أولية أزليَّة بلا ابتداء، والعقل البشري غير قادر على أن يستوعب هذا المعنى بجماله، لكنه قادر على أن يؤمن به وألَّا يَزُجُّ بنفسه في مضايق يعلم أنه إن دخلها لن يخرج منها، فأجمل وأحسن ما يكون الإيمان أن يتلقًاه الإنسان ببصيرة ويتلقًاه من مصدره الأصلي الذي هو كتاب الله الكريم.

<sup>(</sup>١) ينظر: "تفسير ابن كثير" (٨/٥)، و "تفسير السعدى" (ص٨٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧١٣) من حديث أبي هريرة رَضَالِلَهُءَهُ.

﴿وَأَلْآخِرُ ﴾ أي بعد كل شيء، فهو الآخر بلا انتهاء، ولهذا قال ﷺ: "وأنت الآخرُ، فليسَ بعدكَ شيءٌ". وهو الذي يمنح الخلود الأبدي لمَن شاء من عباده، تفضًلا ومنًا، كما قدَّر سبحانه خلود الملائكة بعد القيامة، وأهل الجنة والجنة والأشياء التي أذن الله تعالى أن يكون لها بقاء سَرْمَدي، فهذه لها آخرية، ولكنها ليست من ذاتها، وإنما هي منَّ منه سبحانه، فهو الذي منحها الخلود والبقاء والدَّوام. و ﴿ ٱلْأَوَلُ ﴾ وهما متعلقان بالزمان، وبعضهم يعبر بـ "القديم" أو "الأزلي"، و ﴿ ٱلْأَوَلُ ﴾ أولى (٢).

والبعض قد يُطلقون على الله سُبنهانهُ وَتَعَالَ اسم: (القديم)، وهذا قد يُطلَق على سبيل الخبر، لكنه ليس من أسماء الله تعالى الحسنى، وإن كان جاء في دعاء النبي عَلَيْهُ، كما في حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رَعَلَيْهُ عَنْهَ، أن النبي عَلَيْهُ كان إذا دخل المسجد قال: «أعوذُ بالله العظيم، وبوجهه الكريم، وسلطانه القديم، من الشيطان الرجيم».

لكن هذا من باب الخبر عن الله تعالى، واستخدامُ اللفظ القرآنيِّ الربانيِّ الثابت في النصوص الكثيرة وهو «الأول» أولى وأفضل.

﴿ وَالظَّابِهِ رُوالْبَاطِنُ ﴾: اسمان متقابلان متعلِّقان بالمكان.

فالظاهر هو: الذي ليس فوقه شيء، وهو يدل على العلو؛ ولهذا قال: ﴿ ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، ﴿ وَهُو ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الشورى: ٤]، فله علو الذات وعلو القهر والغلبة.

ومن معاني الظاهر: القوي الغالب أيضًا: ﴿ فَأَيَّدُنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَىٰ عَدُوّهِمْ فَأَصّبَحُواْ ظَهِرِينَ ﴾ [الصف: ١٤]، أي: منتصرين (٣)، فهو الغالب الذي يعطي النصر والقوة

<sup>(</sup>١) هو جزء من الحديث السابق.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير أسماء الله الحسنى» للزجاج (ص٥٩ - ٦٠)، و «اشتقاق أسماء الله» للزجاجي
 (ص٤٠٢)، و «مع الله» للمؤلّف (ص٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٤٤٥)، و«تفسير القرطبي» (١٨/ ٩٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٨/ ٢٠٠).

والغلبة والعاقبة لمَن يشاء.

ومن معاني الظاهر: البَيِّن الواضح الذي تقوم الحجج والبينات عليه؛ فإن الحجج شديدة الظهور على وجوده وألوهيته وربوبيته (١١).

﴿وَالْبَاطِنُ ﴾: فسَّره ﷺ بقوله: «وأنت الباطنُ، فليس دُونكَ شيءٌ»(٢). فهو العليم الذي لا يخفى عليه شيء، وليس دونه شيء، وكل شيء فهو في علمه وسمعه وبصره وسلطانه.

ومن معاني الباطن: الخفي من حيث أن البشر لا يحيطون به علمًا: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَاشَاءَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وأن العقول لا تستطيع أن تصل إلى كُنْه ذاته ولا صفاته (٣)، وفي هذا يقول الأول (٤):

العجزُ عن دَرَكِ الإدراكِ إدراكُ والبحثُ عن سِرِّ ذاتِ السِّرِ إشراكُ فهو الإله الذي تتأله فيه العقول وتتحير، كما قيل (٥):

فيك يا أعجوبة الكو ن غدا الفيكر كليلا أنت حيَّرْتَ ذوي اللَّب ببوبلبلتَ العقولا كلما أَقْسَدَمَ فكري فيك شبرًا فرَّ ميلا ناكصًا يخبط في عَمْ بياءَ لا يُهدَى السبيلا وهو الخفي الذي لا تدركه الأبصار، وهو يدرك الأبصار، وهو اللَّطيف

الخبير.

<sup>(</sup>١) ينظر: (مع الله) (ص٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) جزء من الحديث المتقدم.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: (تفسير أسماء الله الحسنى) للزجاج (ص٦٠)، و(اشتقاق أسماء الله) للزجاجي
 (ص٨٠٠)، و(مع الله) (ص٢٥٩-٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) نُسب إلى علي بن أبي طالب رَحَالِقَهُ عَنهُ. ينظر: اديوانه، (ص١٤٢).

ونُسب أول هذا البيت إلى أبي بكر الصديق رَحِيَلِقَهَءَنه، كما في •روض الأخبار المنتخب من ربيع الأبرار، (ص٣٨٦)، و«الأشباه والنظائر، (٢٠٣/٢)، وقد ضعَف ابن تيمية نسبته إليه. ينظر: «مجموع الفتاوى، (٢/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: ﴿شرح نهج البلاغة﴾ (١٣/ ٥١)، و﴿مع اللهِ ۗ للمؤلِّف (ص١٠–١٣).

﴿ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾: تأكيد لما سبق، وتمهيد لما يلحق؛ لأن المقصود من إظهار هذه الأسماء والصفات التأكيد على الربوبية التي هي الخلق والتدبير والمُلك، ثم الإلزام بالألوهية والطاعة والعبادة لله وحده لا شريك له.

﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِ سِنَّةِ أَيَّارٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْعَرْشُ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِ
 الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَلَةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُثْتُمُ وَاللَّهُ بِمَا مَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ ثَانَ مَا كُثْتُمُ وَاللَّهُ بِمَا مَعْمَلُونَ
 بَصِيرٌ ﴿ ثَانَى ﴿ ثَانَ مَا كُثْتُمُ وَاللَّهُ بِمَا مَعْمَلُونَ

انتقل السياق هنا إلى شأن ألصق بالإنسان؛ لأن ذكر السماوات والأرض يمهد لذكر ساكنيها، والأيام الستة هي من أيام الله، وليست من أيام الدنيا؛ لأنه قبل خلق السماوات والأرض لم يكن ثمة شمس ولا قمر ولا ليل ولا نهار، وإنما هي أيام الله تعالى أعلم بطولها.

﴿ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْعَرْشِ ﴾: إشارة إلى علوه سُبْعَانهُ وَتَعَالَى، والاستواء: صفة نؤمن بها كما أخبر سبحانه، ونمرها كما جاءت، ونقرها من غير تأويل، نؤمن بأنه تعالى له عرش، لا نُذرك كيفيته، ولا ينبغي أن نقول بغير علم، وإنما نَدَعُ اللفظ على جلالته وهيبته وعظمته، كما قال إمام دار الهجرة مالك رَحَمُ الله لما سأله سائلٌ عن ذلك، فقال: «الاستواءُ غير مجهول، والكيفُ غير معقول، والإيمانُ به واجب، والسؤالُ عنه بدعة الإنسان إلا حيرة.

والأجدر بالمؤمن حين يقرأ هذا النص الإلهي أن ينشغل بتدبره تدبرًا يورث الحب والتعظيم والهيبة والوقار للواحد القهار، دون تقبل أي صورة في الذهن يمليها الخيال المحدود، ودون تشاغل بالتأويل وصرف النص عن سياقه.

﴿يَعْلَمُ مَا يَلِيمُ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ أي: ما يدخل في باطنها، و ﴿مَا ﴾ عمومٌ يشمل كل شيء

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الرد على الجهمية» للدارمي (۱۰۶)، و طبقات المحدثين بأصبهان لأبي الشيخ (۲/ ۲۱۶)، و معجم ابن المقرئ (۲۰۰۳)، و شرح أصول اعتقاد أهل السنة للَّالَكاثي (۲۲۶)، و حلية الأولياء (۲/ ۳۲۲)، و الأسماء والصفات للبيهقي (۸۲۷)، و «الاعتقاد البيهقي (س۱۱)، و و ترتيب المدارك (۲/ ۳۹)، و «تذكرة الحفاظ اللذهبي (۱/ ۱۰۰)، و «سير أعلام النبلاء (۸/ ۲۰۰).

يدخل في الأرض من المياه أو البذور أو البشر، مما يعلم الناس ومما لا يعلمون.

﴿ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا ﴾ يعلمه قبل أن يخرج يوم كان في باطن الأرض، ويعلمه بعد خروجه، مثل خروج النبات والمعادن والبشر حين ﴿ يَغْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِرَاعًا كُأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ ﴿ المعارج: ٤٣]، والماء والهواء والبراكين وما كان وجهه الرحمة، أو ما كان وجهه العذاب (١٠).

﴿ وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ أي: من الوحي، ومن الملائكة، ومن المطر، وغير ذلك مما يحيط علمه تعالى به.

﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ أي: يصعد إلى السماء، كالملائكة والأرواح والأعمال (٢).

والمقصود التأكيد على عظمة علم الله وإحاطته بخلقه، وأنه لا مفرَّ منه إلا إليه، وهو علمٌ يملأ قلب المؤمن شعورًا برقابة الله له: ﴿ سَوَآءٌ مِنكُرُ مَنْ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلَيْلِ وَسَارِبُ إِلنَّهَارِ ﴾ [الرعد: ١٠].

﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَاكُنتُمُ ﴾: وهذه أيضًا آية عظيمة، فهو معكم بعلمه (٣)، كما يقتضيه السياق، فلا تخفى عليه خافية: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ ﴾ [غافر:١٩].

﴿ وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَاكُنتُمٌ ﴾ بسلطانه (٤)، فإن الإنسان لا يخرج من سلطانه تعالى ﴿ لَا نَنفُذُوكَ إِلَّا بِسُلْطَنِ ﴾ [الرحمن: ٣٣].

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ٤٠١)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٦٥)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٨)، و«تفسير القرطبي» (١٩/ ٢٣٧)، و«تفسير ابن كثير» (٨/ ٩)، و«فتح القدير» (٥/ ١٩٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ۲۰۱)، و تفسير السمعاني» (٥/ ٣٦٥)، و تفسير القرطبي، (١٠١/ ٢٣٧)، و البحر المحيط في التفسير، (١٠/ ٢٠١)، و الفسير، (١٠/ ٢٠١)، و البيان، (١٠/ ٢٠٠). و (١٠١/ ٢٠١).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٤٥)، و (زاد المسير» (٤/ ٢٣٢)، و (تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٤٣)، و «البحر المحيط في التفسير» (١٠١/١٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ١٤٥)، و «فتح القدير» (٥/ ١٩٩).

﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُم الله بعد الله و كلاء ته (۱۱) كما قال سبحانه: ﴿ لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ الله بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَيْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ في الرعد: ۱۱] ، فإذا جاء القدر خَلُوا بينه وبين الأمر الذي ينزل به ، فإذا كانت عين الله تراقبكم وترعاكم ، وعلمه معكم وسلطانه عليكم وحفظه وكلاء ته لكم ، أفيجرؤا أحد أن يكون غافلًا عن ذلك صادًا معرضًا عنه ؟ وهو مع المؤمنين برحمته وعطفه ولطفه ونصرته وحمايته ، خاصة حين يواجهون الأذى والعدوان ، والظلم والطغيان ، ولا يقدرون على دفعه عن أنفسهم ولا عن غيرهم ، فيقاسون الغربة والسجن والتشريد والفقر والاضطهاد وتنكُر الصديق ، ولا يكون لديهم ملجأ إلا كنف الله اللطيف الخبير الحفيظ الذي يسكب الصديق ، ولا يكون الكريمات .

ولهذا قال: ﴿وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ فأثبت لله تعالى صفة البصر، وفيه إشعار بمراقبته سبحانه لما يبدر من المرء من قول أو عمل.

## \* ﴿ لَهُ, مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَّا لَيْهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ (١٠) .

أعاد التذكير بأن له ملك السماوات والأرض؛ من أجل أن يبني عليها حقيقة أخرى، هي الرجوع إليه يوم الدِّين، فالخلق منه وإليه، و﴿ ٱلْأُمُورُ ﴾ جمع: أمر، وأول ما يشمله ذلك البشر أن رجوعهم إليه تعالى، كما قال: ﴿ إِنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلرُّبُعْنَ ﴾ [العلق: ١٥]. فأثبت البعث بعد الموت، وحقَّق أن الرجوع إلى الله لا إلى غيره، فهو الحقيق بأن يحب ويخاف ويُرجى.

\* ﴿ يُولِجُ النَّلَ فِ النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النِّيلُ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُودِ (١٠٠٠): أي: يُدخل الليلَ في النهار، ويُدخل النهارَ في الليل.

ويحتمل المعنى: أن الليل يأخذ من النهار، والنهار يأخذ من الليل، فهذا يطول وهذا يقصر بتعاقب الفصول الأربعة، وفي كل يوم يتغير الليل عن النهار بالزيادة والنقصان، يأخذ هذا من ذاك وذاك من هذا.

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الرازي» (٢٩/ ٤٤٩)، و «تفسير الخازن» (٤/ ٢٤٦).

وأجود منه أن يكون المعنى: أن النهار يحل محل الليل، والليل يحل محل النهار(١)، وذاك حين نرى الإسفار يبدِّد ظلمة الليل شيئًا فشيئًا، ثم غسق الليل حين تغيب الشمس، فتغطِّي ظلمة الليل ضوء النهار شيئًا فشيئًا.

﴿وَهُوَعَلِيمٌ بِنَاتِ ٱلصَّدُودِ ﴾: تأكيد على العلم، وإشارة إلى أن علمه بالمكنون كعلمه بما ظهر وجهر به الخلق، لا يَعْزُب عن علمه شيء؛ فعلمه شامل حتى لذات الصدور، وهي: ما يسرُّه المرء في صدره مما لم يتحدَّث به لأحد<sup>(٢)</sup>، بل ربما يوجد في قلبك سرِّ كنتَ في غفلة منه، وهو ما يُسمى: العقل الباطن، أو اللَّاوعي، مما يؤثَّر على سلوكه وتصرفاته وانطباعاته وأحاسيسه، وهو في غفلة منها، فالله يعلم ذلك كله.

وسمَّاها: «ذات الصدور»؛ لأنها لا زالت ملازمة للصدر لم تخرج منه بعد، ولم يعلم بها أقرب الناس إلى صاحبها، وربما كان صاحبها عنها في غفلة.

وهذا القدر من السورة - والله أعلم - نزل بمكة، نحو ست آيات، وعد فيه بعضهم ستة عشر اسمًا من أسماء الله الحسنى: الله، العزيز، الحكيم، المَلِك، الخالق، القَدِير، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، العليم، البَصِير، المُحيي، المُميت، السُبُّوح، العَلي، وفيها ما لا يثبت كونه من الأسماء الحسنى، ومنها ما يقع التردد في وجود دلالته في الآيات.

ولذلك قيل: إن اسم الله الأعظم في صدر «سورة الحديد». ورد ذلك عن ابن عباس رَحِيَلَهُ عَنَا اللهُ عن ابن عباس رَحِيَلَهُ عَنَا اللهُ عنه ا

وجعله آخرون صباحًا ومساءً من الورد الذي يقرؤه المسلم؛ لأنه جامع، بل إن بعض المعاني فيه، ك﴿ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلطَّيْمِ رُوَّالْالْمِنْ ﴾ لم ترد في القرآن إلا في هذا الموضع.

<sup>(</sup>۱) ينظر: "تفسير الطبري" (۲۲/ ۳۸۷- ۳۸۸)، و "معاني القرآن" للزجاج (٥/ ١٢٢)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٥٨)، و «تفسير القرطبي» (٤/ ٢٥)، و «تفسير ابن كثير» (٨/ ١٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر ما سيأتي في اسورة الملك»: ﴿ وَأَسِرُّوا فَوْلَكُمْ أَوِاجْهَرُواْ بِهِ مُ إِنَّهُ عِيدُ بِذَاتِ الشُّدُورِ ٣٠٠).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٦٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٥٥)، و«تفسير الثعالبي»
 (٥/ ٣٧٧)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٦٧)، والمصادر السابقة والآتية.

\* ﴿ ءَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ تُسْتَخْلَفِينَ فِيةٍ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُرُ وَأَنفَقُوا كُمُّ أَجُرٌ كِيرٌ ﴿ ﴾:

هنا بداية ما نزل بالمدينة من السورة، وفيه الدعوة إلى الإيمان بالله ورسوله، لمَن لم يؤمن بعد، ودعوة لتجديد الإيمان وتفقده لمَن آمن واتَّبع الرسول ﷺ، كما يعني ترجمة الإيمان إلى أفعال تصدقه بالإنفاق في سبيل الله، فالإنفاق هو البرهان عليه، وفي الحديث: «الصدقةُ برهانٌ»(۱).

دعاهم إلى الإيمان بالرسول ﷺ المبلِّغ عن ربِّه عَرَّيَكَا، والذي أوحي إليه القرآن (٢).

وعبَّر عن المال بقوله: ﴿ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ تُسْتَخْلَفِينَ فِيدٍ ﴾، وفي بعض المواضع يذكر الله تعالى المال وينسبه إلى الإنسان، كما في قوله: ﴿ وَفِي آَنُولِهِمْ حَقُّ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴾ [الذاريات: ١٩]، ومرة ينسبه لنفسه سبحانه، كما في قوله: ﴿ وَءَا تُوهُم مِّن مَّالِ ٱللَّهِ ٱلَّذِي ءَاتَكُمُمْ ﴾ [النور: ٣٣].

والذي يظهر أنه إذا كان المقام مقام مدح وثناء على بذلهم، نسب المال إليهم فقال: ﴿ وَفِي آَمُولِلهِمْ حَقَّ للسائل والمَحْروم؛ إشادة بكرمهم.

وفي نسبة المال لهم ثناءٌ عليهم؛ لسعيهم في كسبه بالحلال، ولتخلُّصهم من الشُّحِّ في تملكه مع كونه لهم من حيث الملكية الشرعية.

أما إذا كان المقام مقام دعوةٍ إلى الإنفاق وحَفْرٍ وحَثّ، فإنه ينسب المال إلى الله الله الله عن نفسه، ويبخل الله عن نفسه، ويبخل بأنه يبخل عن نفسه، ويبخل بما ليس له، وإنما حقيقته لله، وهو صائر عنه إلى غيره (٣)، ولذلك قال ﷺ: «يقولُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٣) من حديث أبي مالك الأشعرى رَوَاللَّهُ عَدُدُ.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۳۸۹)، و «تفسير السمر قندي» (۳/ ٤٠٢)، و «الوجيز» للواحدي (۲/ ١٠١)، و «زاد المسير» (۶/ ۲۳۲)، و «لباب التأويل» (۶/ ۲۷۷)، و «تفسير ابن كثير» (۸/ ۱۱).

وقيل: إن الخطاب هنا للمشركين. ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٦٩).

ابنُ آدمَ: مالي مالي. قال: وهل لك يا ابنَ آدَمَ من مالكَ إِلَّا ما أكلتَ فأَفْنَيْتَ، أو لَبِسْتَ فأَبْلَيْتَ، أو لَبِسْتَ فأَبْلَيْتَ، أو تَصدَّقْتَ فأَمْضَيْتَ؟»(١). وما سوى ذلك فذاهب وتاركه للناس. ﴿فَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُورُ وَأَنفَقُواْ لَهُمْ أَجَرٌ كَبِيرٌ ﴾ على إنفاقهم.

﴿ وَمَا لَكُورَ لَا نُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُولُو لِنُؤْمِنُواْ بِرَتِيكُو وَقَدْ أَخَذَ مِيثَنَقَكُو إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا لَكُورُ لَا نُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُولُو لِنُوْمِنُواْ بِرَتِيكُو وَقَدْ أَخَذَ مِيثَنَقَكُو إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ لَا لَهُ مُناقَلُهُ إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَّاللَّالَالَةُ اللَّاللَّالَةُ

فهذا رسول الله ﷺ حاضر بين أظهركم ويدعوكم للإيمان وأنتم ترونه وتسمعونه (۲)، وحجج الله تجري على يديه، فما الذي يحول بينكم وبين الإيمان؟ ولا شك أن مَن عاصر الرسالة ورأى شخص الرسول ﷺ أَحْرَى بالتصديق والإيمان.

﴿ وَقَدْ أَخَذَ مِينَ قَكُو إِن كُنُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾، والذي أخذ ميثاقكم هو الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَ (٣)، وهذا إشارة إلى قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى آنفُسِهِمْ السَّتُ بِرَيِكُمْ قَالُواْ بَكَيْ شَهِدَنَا ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، وهي إحالة إلى ما يعلمه الإنسان في نفسه من أن الفطرة تدل على الله تعالى، وأن الإنسان لو استسلم لفطرته ولم يعاندها فإنها تدله على الله وتهديه إليه بإذنه تعالى وفضله؛ فإن الآيات المبثوثة في يعاندها فإنها تدله على الله وتهديه إليه بإذنه تعالى وفضله؛ فإن الآيات المبثوثة في الكون وفي النفس، وكذلك العقل وهو من الفطرة التي فطر الإنسان عليها ترشد إلى الله وتدل عليه، وكذلك النفس فإن فيها فقرًا وعطشًا وجوعًا واضطرارًا لا يسدُّه إلا الإيمان بالخالق؛ ولهذا قال سبحانه: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنَّمَا خَرّ مِن السَانية إلى المنان عليها الفري مَن الموارد الله الإيمان بالله الخالق عَنْ عَلَى سَجِيقٍ ﴾ [الحج: ٣١]، فلا تتحقّق إنسانية الإنسان إلا بالإيمان بالله الخالق عَنْ عَلَى مَن إن الرسل والأنبياء جاؤوا بالوحي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٥٨) من حديث عبد الله بن الشُّخِّير رَسَوَلَقَهُ عَدْ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٨/ ١١)، و«تفسير المراغي» (٢٧/ ١٦٤)، والمصادر الآتية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٩٠)، و«تفسير السمرقندي» (٣/ ٤٠٢)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٢٧)، و«تفسير أبي السعود» (٥/ ٢٧)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٥٨)، و«تفسير أبي السعود» (٨/ ٢٣٨)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٣٧٠).

والإعجاز والدلائل الباهرات القاهرات على وجود الله وكمال أسمائه وصفاته وألوهيته وربوبيته واستحقاقه للعبادة.

والعرب يتداولون قصة حي بن يقظان، ومغزاها: أن الإنسان لو عاش منذ طفولته بين بهائم وحيوانات أو في غابة، فإنه يهتدي إلى الإيمان بالله الخالق المبدع بفطرته، ولكنه لا يستطيع أن يهتدي إلى تفاصيل صفات الله(۱)، ولذلك تاه الفلاسفة الذين دخلوا في أبواب الصفات والأسماء، وخبطوا خبط عشواء، وذهب جهدهم في غير طائل، وقال قائلهم(۲):

نهاية أقدام العُقول عِقالُ وأكثرُ سعي العالمينَ ضلالُ وأرواحُنا في وَحْشة من جسومنا وحاصلُ دُنيانا أذًى ووَبال ولم نستفدْ من بحثنا طولَ عمرنا سوى أن جمعنا فيه: قيل وقالوا

\* ﴿ هُوَ الَّذِى يُنَزِلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٤ ءَايَنتِ بَيِنَنتِ لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللَّهَ بِكُرْ لَرَّهُوثُ زَحِيمٌ (١٠) ﴾:

فهذا من رحمته سبحانه أنه لم يكل الناس إلى أنفسهم، وإنما أنزل على رسله الآيات البينات التي تخرج الناس من الظلمات إلى النور.

وسماه: ﴿عَبْدِهِ ﴾ ، والعبودية تتكرَّر في سياقات الوحي: ﴿مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِهَ ﴾ [البقرة: ٢٣] ، ﴿ مَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَلَ ٱلْفُرَقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ﴾ [الفرقان: ١] ، فهي اصطفاء وتكريم، وعلامة التواضع له سبحانه؛ ولذلك منع اللهُ رحمته وفضله الذين يستكبرون، والله يحب المتواضعين المتنزِّهين عن العُجب والغرور، «قال اللهُ عَرَبَبَلَ: الكِبْرياءُ ردائي، والعظمةُ إزاري، فمَن نازعني واحدًا منهما قذفتُهُ في النار»(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: «الموسوعة العربية العالمية» (٩/ ٩٥- ٩٩٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «معجم الأدباء» (٦/ ٢٥٩٠)، و«عيون الأنباء في طبقات الأطباء» (ص٢٦٨)، و«وفيات الأعيان» (٤٦/ ٢٥)، و«تاريخ الإسلام» (٢١/ ٢١٧)، و«البداية والنهاية» (١٧/ ١٣) منسوبًا إلى الفخر الرازي.

 <sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه في السورة الحشرا: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْمَالِكُ الْقُدُوسُ السَّلَامُ السَّلَامُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّهُ الللَّالِ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

والعبد هنا هو: الرسول على وهو ليس أي عبد، وإنما هو سيِّد العابدين، وفي ذلك تشريف لمقام النبي على وثناءٌ عليه بالعبودية؛ فإن نسبته على إلى الله تعالى هي أشرف نسبة، ولما خُيِّر بين أن يكون مَلِكًا رسولًا أو عبدًا رسولًا، اختار أن يكون عبدًا رسولًا\"، فمقام العبودية أشرف المقامات التي وصف الله تعالى بها نبيَّه محمدًا على (١).

﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ بِكُرْ لَرَهُونَ رَحِيمٌ ﴾: وهذه من أسمائه الحسنى، والفرق بينهما أن «الرؤوف»: صفة في تحصيل «الرؤوف»: صفة في دفع المضرة عن العباد، و «الرّحيم» صفة في تحصيل المصلحة لهم (٣)، ولهذا قال: ﴿ الزّانِيةُ وَالزّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِيمِ نَهُمَامِ أَنْهَ جَلْدَةً وَلا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ اللّهِ ﴾ [النور: ٢]، فالرّأفة هي في منع الضرر، فلا يترك تعذيبهم وجلدهم رأفة بهم.

والرحمة تقتضي إيصال البر والخير والجود إليهم؛ ولذا فـ «الرَّحيم» أعم وأوسع، والله تعالى أعلم.

\* ﴿ وَمَا لَكُو أَلَّا نُنفِقُواْ فِ سَبِيلِ اللَّهِ وَإِلَّو مِيزَثُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ لَا يَسْنَوِى مِنكُمْ مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَلْنَلُ أُولَتِهِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَلْتَلُواْ وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ وَاللَّهُ مِنا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللهُ الْحُسْنَىٰ وَاللَّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللهُ ﴾:

دعاهم إلى الإيمان، ثم دعاهم إلى الإنفاق، ثم عاتبهم على التباطؤ في الاستجابة للإيمان مع توفر أدلته وقيام براهينه، ثم عاتبهم على التباطؤ في الإنفاق

<sup>(</sup>۱) كما في حديث أبي هريرة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ. أخرجه أحمد (۷۱٦٠)، وأبو يعلى (٦١٠٥)، وابن حبان (٦٣٦٥)، وينظر: «السلسلة الصحيحة» (١٠٠٢).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٧٣٩)، و«تفسير الطبري» (٢٤/ ٥٣٣)، و«البحر المحيط في التفسير» (٠٨/١٠)، والمصادر السابقة، وما تقدم في «سورة النجم»: ﴿ فَأَوْجَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْجَى اللّهِ ﴾، وما سيأتي في «سورة الجن»: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَا فَا مَبْدُ اللّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾، و«سورة العلق»: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَا فَا مُعَدِّدُ اللّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾، و«سورة العلق»: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَا فَا مُعَدِّدُ اللّهِ يَنْهُ فَا إِذَا صَلّ إِذَا صَلّ إِذَا صَلّ إِنَا صَلّ إِنَا صَلّ إِنَا صَلّ إِنَا مَا عَلَيْهِ إِلَهُ اللّهِ عَلَيْهِ إِلَيْهُ إِنَا مَا لِللّهُ إِنَا مَا لَكُونُ عَلَيْهِ لِللّهُ اللّهُ اللّهُ إِنَا مُنْ اللّهُ إِنّ اللّهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنَا مُنْ إِنَّهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنَّا لَا عَلَيْهِ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنَّا لَهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنَا مُنْ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنَّا اللّهُ إِنّ إِنْهُ إِنَّهُ إِنَّا عُلِكُ إِنْهُ إِنَّا مُنْهُ إِنَّا مُعْهُ إِنْهُ أَنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَنْهُ أَنْهُ

 <sup>(</sup>٣) ينظر: اتفسير أسماء الله الحسنى؛ للزجاج (ص٦٢)، و(اشتقاق أسماء الله؛ للزجاجي (ص٨٦)، و(مع الله؛ للمؤلّف (ص٨٦).

في سبيل الله وهو لهم في عاقبته، فهو قرض حسن مضاعف، ولذا وصفه بأنه ﴿فِي سبيلِ اللهِ وهو لهم في عاقبته، فهو قرض حسن مضاعف، ولذا وصفه بأنه ﴿فِي سَبِيلِ اللهِ وَهُ وَ وَعَلَّبُ بأن ﴿مِيرَثُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ هو لله، وليس لكم، فأنتم راحلون وتاركوا ما وراءكم لغيركم، وإنما مالكم ما قدَّمتم ومال وارثكم ما أخَّرتم، ولو فقهتم هذا لبادرتم بالإنفاق؛ لأنكم تنفقون لأنفسكم لا لغيركم.

وفي الآية التذكير بغنى الله عنكم إذ له ﴿مِيرَثُ ٱلتَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، كما قال سبحانه: ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَ اللهَ غَنِيُّ عَنكُمْ ﴾ [الزمر: ٧]، وقال: ﴿هَآ أَنتُدَ هَآ وُلاّهِ تُدْعَوْنَ لِلهَ فَمِن يَبْخُلُّ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَقْسِهِ وَاللّهُ ٱلْفَيْقُ ﴾ [محمد: ٣٨].

وفيها الإشعار بأنه سبحانه يخلف على المنفقين، كما قال: ﴿وَمَاۤ أَنفَقْتُم مِن ثَنَّءٍ فَهُوَ يُخْلِفُ أُمْ وَهُوَ خَايِرُ ٱلرَّزِقِيك ﴾ [سبأ: ٣٩].

﴿ لَا يَسْنَوِى مِنكُمْ مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْجِ وَقَلْلَ ﴾: فيه دليل صريح على أن الآية مدنية؛ لأن المقصود: فتح مكة (١)، فهي متأخّرة النزول إذن.

وقوله: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُم ﴾ دليل على أن المؤمنين يتفاوتون في إيمانهم وفي أعمالهم الصالحة، وهذا تأصيل مهم؛ فالله خلق الناس متفاوتين وفضًل بعضهم على بعض، وليست العبرة بالأشياء التي لا يد للإنسان فيها، وإنما بالعمل والإنجاز والفعل، فهي دعوة إلى التنافس والتسابق في الخير، والمبادرة واغتنام الفرص التي تسنح ثم تذهب، ويكون الفضل لمغتنميها، ويبقى لغيرهم الأسف والندم والحسرة على الفوات.

و ﴿ اَلْفَتْحِ ﴾ المذكور هو: فتح مكة، عند جمهور المفسرين، ومنهم ابن عباس رَحَالِتُهُ عَنْهُ (٢).

وقيل: هو صلح الحُدَيْبِيَة، وهو فتح بحق، وقد سماه تعالى فتحًا، فقال: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَامُ بُينًا ﴾ [الفتح:١]، ونُقل هذا عن أبي سعيد الخُدْري، ورجَّحه الطبري

<sup>(</sup>١) على خلاف في ذلك، كما سيأتي.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (۳/ ۲۸٦)، و«تفسير الطبري» (۲۲/ ۳۹۲)، و«زاد المسير» (٤/ ۲۳۳)، و«تفسير القرطبي» (۱۷/ ۲۳۹)، و«تفسير ابن كثير» (۸/ ۱۲)، و«فتح القدير» (٥/ ٢٠١).

وجماعة (١)، والأمر واسع.

والآية تفضيل في المقام والأجر لأولئك الذين أنفقوا من قبل فتح مكة وأيام شَظَف العيش والفقر والمَسْغَبة، وكانوا ينفقون من قوتهم وقوت أولادهم، وأنهم لا يستوون مع الذين تحرَّكت هممهم للإنفاق بعدما رَأَوْا بوادر الفتح والنصر، لا يستوي هؤلاء وأولئك، فالله سُبْكَانُهُوَتَعَالَ قدَّم الذين أنفقوا من قبل الفتح وقاتلوا؛ لأنهم السابقون المبادرون، الأصلح نية، والأكثر عطاء، والأقدم إسلامًا.

﴿ أُولَٰتِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَىٰتَلُواْۚ وَكُلًا وَعَدَ اللَّهُ الْخُسْنَى ﴾: لدفع التوهم أن يكون هؤلاء الذين أنفقوا من بعد لم يُقبل منهم، فالله تعالى وعدهم جميعًا بالحسنى.

وهذا تشجيع للمسلمين على المبادرة والمسارعة والمسابقة في الخير: ﴿ وَالسَّنْبِقُونَ السَّنْبِقُونَ السَّ أُولَيَكَ المُقَرِّبُونَ الله [الواقعة: ١٠- ١١]، المبادرة في البذل، والإنجاز، والتغيير الإيجابي، حتى حينما يكون الناس مستوحشين منه، هذا له مزية، والله تعالى أشاد بأصحابها.

والمبادرة هي السنة الحسنة التي تفتح ذرائع الخير، وتسهِّل أسبابه، وتذلِّل صعابه، وأكثر الناس أَتْباع لا قادة؛ ولذا يحتاجون إلى مَن يشق لهم الطريق، ويبدأ التجربة، فيكتشفون من بعده قدراتهم الشخصية، ويعرفون مواطن الخير والبذل.

﴿وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ الْمُسَنِينَ السابقين وَكُأَن هؤلاء جميعًا من المحسنين السابقين واللّاحقين، وفي ذلك إشادة بالجيل الأول، أصحاب النبي عَلَيْق، سواء الذين أسلموا وجاهدوا وأنفقوا قبل الفتح أو بعده، المهاجرين منهم والأنصار، والذين أسلموا قبل فتح مكة، والذين أسلموا بعده.

وفي بعض كتب التاريخ وبعض ما يُطرح اليوم في الإعلام انتقاص وازدراء للذين أسلموا بعد فتح مكة ممن يسمُّوهم: «الطلقاء»؛ لأن النبيَّ عَلَيْةً قال لهم:

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٣٩٥)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٣٢)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٥٩)، و«البحر المحيط في التفسير» (١٠٣/١٠)، والمصادر السابقة.

«اذهبوا فأنتم الطُّلُقاءُ»(۱)، فحين يقولون: فلان كان من الطُّلقاء، في معرض اللَّمْز والطعن، والله تعالى وعدهم الحسنى؛ مما يدل على أنهم محسنون في الجملة، نعم يوجد آحاد فيهم ضعف ونقص، ولكن في الجملة كانوا مسلمين صادقي الإسلام، لم يكن فيهم منافق ولا مُدَّع، وكانوا أهل صلابة في شخصياتهم، ولو أرادوا النفاق لعرفوا سبيله، بل فيهم مَن قاتل في صف الباطل والشرك الممثل في كيان سياسي واجتماعي له جذور تاريخية، وحين تهاوى البناء انكشف لهم الأمر، وحانت فرصة أن ينتصروا على أنفسهم ويلحقوا بالرَّكْب ولو متأخرين.

# \* ﴿ مَن ذَاالَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ ۚ أَجْرٌ كُرِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾:

دعوة مؤكّدة إلى الإنفاق، والإقراض هو: أن تعطي إنسانًا مالًا ليرد إليك بدله بعد حين من غير زيادة (٢)، ولهذا قال هنا: ﴿ قَرْضًا حَسَنًا ﴾، فهو من غير ربا ولا زيادة ؛ لأن القرض هنا إرفاق بهذا المحتاج، فالله سبحانه عبَّر عما يبذله المؤمن في سبيله بأنه: «قرض حسن»، كأنَّ المؤمن يقرضه ربَّه.

ومعنى كونه ﴿وَرَضًا حَسَنًا﴾: أنه لوجه الله، لا رياء ولا سُمعة، وباذله لا يتبع قرضه وإنفاقه منًّا ولا أذًى، ولا يطلب منه مصلحة أو زيادة أو غرضًا من أغراض الدنيا، وهو يبذله من طيب ماله، كما قال سُنِكَانَهُوَتَالَا: ﴿ لَنَ نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا لَيْجَبُوبَ ﴾ [آل عمران: ٩٢]، ﴿ أَنفِقُواْ مِن طَيِبَنَتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

ولذلك لما نزلت هذه الآية- كما ذكر ابن كثير، وغيره (٣)- قال أبو الدَّحْداح الأنصاريُّ رَسِّكَالِثَهُءَنهُ: يا رسولَ الله، وإن اللهَ ليريدُ منا القرضَ؟ قال: «نعم، يا أبا

<sup>(</sup>۱) ينظر: "سيرة ابن هشام" (۲/ ۲۱٪)، و"أخبار مكة" للأزرقي (۲/ ۱۲۲ – ۱۲۳)، و"الأموال" لابن زنجويه (۱/ ۲۱٪)، و"سنن النسائي الكبرى" (۱۲۹۸)، و"مسند أبي يعلى" (۲۲٤٧)، و"تاريخ الطبري" (۳/ ۲۰– ۲۱)، و"شرح معاني الآثار" (۳/ ۳۲۰)، و"سنن البيهقي" (۹/ ۱۹۹)، و"زاد المعاد" (۳/ ۳۰۷– ۳۰۹)، و"البداية والنهاية" (٦/ ۲۰۰– ۵۲۸)، و"هذا رسول الله ﷺ (۱۹۹).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «أحكام القرآن» للجصاص (١/ ٥٨٢)، و«النكت في القرآن الكريم» (ص٤٨٥)، و«بصائر ذوي التمييز» (٢/ ٢٥٨)، و«التحرير والتنوير» (٢/ ٤٨٢).

وينظر أيضًا: «الصحاح» (٣/ ١٠٢)، و«لسان العرب» (٧/ ٢١٧) «ق ر ض».

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٤٠٤)، و «تفسير ابن كثير» (٨/ ١٤ - ١٥).

الدَّحْداح». قال: أَرِني بدكَ يا رسولَ الله. فناوله يدَه، قال: فإني قد أقرضتُ ربي حائطي. وله حائطٌ فيه سِتمائة نخلة، وأم الدَّحْداح فيه وعيالُها، فجاء أبو الدَّحْداح فنادها: يا أم الدَّحْداح. قالت: لبيك. قال: اخرجي؛ فقد أقرضتُه ربي عَزَيْبَلَ<sup>(١)</sup>.

وفي رواية أنها قالت له: رَبح بيعُك يا أبا الدَّحْداح. ونقلت منه متاعها وصبيانها، وأن رسولَ الله ﷺ قال: «كم من عِذْقٍ رَداحِ لأبي الدَّحْداحِ في الجنة»(٢).

إن الارتباط بالحقل ليس مجرد حب مادي، بل هو اتصال عاطفي، فتحت كل شجرة ذكرى، وفي كل بقعة تاريخ؛ هذه الشجرة زُرعت يوم ميلاد فلان، وتلك يوم أَثْغَر، وهذا الجدول حُفر يوم زواج فلانة.. علاقة حميمية إنسانية تمثّل جمال الحياة وروحها، يرضى المؤمن طائعًا مختارًا أن ينفصل عنها، كما رضي المؤمنون المهاجرون أن يخرجوا من ديارهم وبيوتهم في سبيل الله إلى أرض لم يعرفوها وبلاد لم يألفوها.

﴿ فَيُضَامِفَهُ اللّٰهُ ﴾ : هذا الوعد الإلهي يبيّن أن لفظ القرض استعير لتشجيع النفوس على البذل، وإلا فالمال كله لله، والله هو الغني، لا يحتاج لأحد، ولذا ذكر معنى آخر يشجّع على البذل والإنفاق، وهو خلاف ما يجب في أمر القرض الدنيوي وهو مضاعفة القرض الذي دفعه، ﴿ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، ومع هذا ﴿ وَلَهُ وَالنابِن ١٧]، فَثَمَّ ترابط بين المعفرة والصدقة والإنفاق، ولذلك فالمبتلى بذنب أو عيب عليه أن يكثر من الصدقة؛ فَ ﴿ إِنْ أَنْ النَّيْ السّيتَاتِ ﴾ [هود: ١١٤].

<sup>(</sup>۱) ينظر: «سنن سعيد بن منصور» (۱۷٤ - تفسير)، و «مسند البزار» (۲۰۳۳)، و «مسند أبي يعلى» (۱۹۸۶)، و «المعجم الكبير» (۱۹۸۶)، و «المعجم الكبير» للطبراني (۲۲/ ۳۰۱) (۷۲۶)، و «شعب الإيمان» (۳۱۷۸).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱۲٤۸۲)، وعبد بن حميد (۱۳۳٤)، وابن حبان (۷۱۰۹)، والطبراني في «المعجم الكبير» (۲۲/ ۳۰۰) (۷۲۳)، والحاكم (۲/ ۲۰)، والضياء (۵/ ۵۹) (۱۲۷۹) من حديث أنس يَعْلِلْهُ عَنْهُ، بدون ذكر سبب النزول.

وأصل الحديث في "صحيح مسلم" (٩٦٥)، وينظر: "السلسلة الصحيحة" (٢٩٦٤).

ولأن القرض كرم من المُقْرِض وصف الأجر الموعود بأنه ﴿كَرِيمُ ﴾، ولكن الله أكرم منه، حيث ضاعف له ﴿أَضْعَافًا كَتِيرَةً ﴾.

﴿ يَوْمَ تَرَى اَلْمُؤْمِنِينَ وَاَلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِيهِم بُشْرَىٰكُمُ الْيَوْمَ جَنَتُ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ﴾:

لما ذكر القرض والسَّداد والمضاعفة تشوَّفت النفوس لمعرفة وقت الوفاء والرد، فجاءت هذه الآية الكريمة، و ﴿ رَرَى ﴾ هنا هي للنبي الله ولكل أحد يصلح له الخطاب يوم القيامة، وفي ذلك تأكيد على أن المرأة كالرجل في الأعمال الصالحة، هي كالرجل في الإيمان الذي هو أصل العبوديات كلها، وفي الإنفاق، كما في قصة أم الدَّحداح؛ حيث المرأة تحفز الرجل على البذل أو تصده تحججا بالحاجة والخوف من العَوز والتذكير بالصبية وخطر الجوع والفقر.

﴿ يَوْمَ تَرَى اَلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيِأْتَمَنِهِم ﴾: هو يوم ونهار، ولكن الجو ظلام، والشمس يوم القيامة تدنو من الخلائق، حتى يلجمهم العرق إلجامًا (١١)، فهذا وقت وهذا وقت، فيأتي عليهم وقت يكون الناس فيه في ظلام دامس، لا شيء حولهم ولا يرون شيئًا، هذا جزء من مشاهد ذلك اليوم، وهذا منصوص عن جماعة من السلف في معنى الآية (٢).

والآية تتحدَّث عن حالة خاصة يسير فيها الناس صَوْب شيء أمامهم، ولذا عبَّر بالسَّعي، وهو المشي الشديد<sup>(٣)</sup>، ويقول المنافقون للمؤمنين: انتظرونا! فهي مرحلة

<sup>(</sup>١) كما في «صحيح مسلم» (٢٨٦٤) من حديث المقداد بن الأسود نطيقة قال: سمعتُ رسولَ الله على العرق، فيكونُ الناسُ على قدر أعمالهم في العرق، فمنهم مَن يكونُ إلى كعبيه، ومنهم مَن يكونُ إلى ركبتيه، ومنهم مَن يكونُ إلى حَقْوَيْهِ، ومنهم مَن يُلْحِمُهُ العرقُ إِلْجِامًا». وأشار رسولُ الله على بيده إلى فِيهِ. وينظر ما تقدم في «سورة الرحمن»: ﴿رَبُّ ٱلمَنْمِينَةِ وَرَبُ ٱلمَنْمِينَةِ وَسَلَى ﴾.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: "تفسير الماوردي" (٥/ ٤٧٤)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٢٤٨/٤)، و «تفسير القرطبي» (٢٤/ ٢٤٩)، و «تفسير ابن كثير» (٨/ ١٦)، و «الدر المنثور» (١٤/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٣٣٠)، و«المفردات في غريب القرآن» (ص٢١١)، و«لبسان العرب» (١٤/ ٣٨٥) «سع ا»، و«بصائر ذوي التمييز» (٣/ ٢٢٢).

اجتياز لمكان مظلم، وإن كانت ضمن أحداث ذلك ﴿ اَلْيَوْمَ ﴾ ، الذي هو يوم القيامة. فالله تعالى يعطي كل أحد نورًا ، المؤمن والمنافق في بداية الأمر:

أما المؤمنون فـ ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْنَنِهِم ﴾، وقد يكون النور الذي بأيمانهم هو نور الكتاب، ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنَنِهُ بِيَمِينِهِ ، ﴾ [الحاقة: ١٩].

ويمكن أن يكون هذا باعتبار أن المؤمنين والمؤمنات قسمان؛ منهم مَن يسعى نوره بين يديه، وهم السابقون، ومنهم مَن يكون نوره يسعى بيمينه، وهم أصحاب اليمين.

ويمكن أن يكون للمؤمن نوران: نور بين يديه، ونور عن يمينه، فهم يمشون والنور يمشى معهم يضيء لهم الطريق.

وهذا المعنى ورد في «سورة التحريم» في قوله سبحانه: ﴿ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللّهُ النّبِيّ وَاللّهِ عَامَنُواْ مَعَةً، نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيِأْيَمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَ أَتَهِمْ لَنَا نُورَنَا وَأَغْفِرْ لَنَا أَيْنَ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾، ويقال لهم وهم كذلك: ﴿ بُشُرَىكُمُ ٱلْيُومَ جَنَّتُ تَعْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلأَنْهُرُ خَلِدِينَ فِيها ذَلِكَ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ فيبشّرون بالجنة (١٠).

وعبَّر بالسَّعي؛ دلالة على سرعة المشي هناك، كما كانوا سراعًا إلى الخير في الدنيا، وفيه إشادة خفية بالذين أنفقوا من قبل الفتح وقاتلوا.

وكونه بين أيديهم، يعني أنه أمامهم، ولكنه قريب منهم غير بعيد.

\* ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَقْنَبِسْ مِن نُورِكُمْ قِيلَ ٱرْجِعُواْ وَرَآءَكُمْ فَالْتَيسُواْ نُورُافَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِ لَّهُ بَابُ بَاطِئُهُ وَفِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلِهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴿ ﴾ :

المنافقون والمنافقات كان معهم نور ثم انطفأ في وسط الطريق، فالتفتوا ﴿لِلَّذِينَۦَامَنُوا ﴾ يقولون لهم: ﴿انظُرُونَا نَقْنَبِسُ مِن نُورِكُمُ ﴾ أي: انتظرونا، اصبروا قليلًا، ولا تسرعوا حتى نصحبكم ونقتبس من نوركم، ونتعرف به على الطريق.

وإما أن تكون القراءة: ﴿ أَنْظُرُونَا ﴾ بهمزة الوصل، وإما أن تكون: ﴿ أَنْظِرُونَا ﴾

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في «سورة التحريم».

بهمزة القطع، من الإنظار، وهذه قراءة سبعية (١)، والمعنى واحد: انتظرونا (٢).

ولا يصح أن يكون المعنى: انظرونا بعيونكم، وإن كان الفعل هو نفسه، لكن إذا كان النظر بالعين فإنه يُعدَّى بحرف الجر «إلى» ولذا لا يصح أن تقول: «انظرني»، وإنما تقول «انظر إلى»، وأنظروا إلى ثمروة إذا أثمر الأنعام: ٩٩]، وأما (أنظرونا) فمعناه: انتظرونا توقَّفوا قليلًا (٣)؛ ﴿نَقْنِشُ مِن نُورِكُمُ ﴾ أي: نأخذ من نوركم قبسًا يضيء لنا(٤).

﴿ وَيِلَ ٱرْجِعُواْ وَرَآءَكُمُ فَٱلْتَيسُواْ فُولَا ﴾: يحتمل أن يكون قائل هذا: المؤمنين، والأرجح أنه من قول الملائكة، أي: ابحثوا عن نور هناك خلفكم (٥٠).

وقوله: ﴿أَرْجِعُوا وَرَآءَكُمْ ﴾ تعريض بحالهم في الدنيا، وأن النور كان معهم، فربما حمل أحدهم المصحف، وربما صلّى أو زكّى أو صام تظاهرًا من دون إيمان، وربما قاربت قلوبهم أن تضيء، ولكنهم أعرضوا عنها، فهذا يشبه قوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَرَكُهُمْ فِ طُلُمُتَ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [البقرة: ١٧].

﴿فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِلَهُ بَابُ بَاطِئُهُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلْهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴾: يرجع المنافقون والمنافقات إلى المكان الذي كانوا فيه يلتمسون النور، فإذا رجعوا ضُرِبَ بينهم

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٤٠٠)، و«السبعة في القراءات» (ص٦٢٥)، و«التيسير في القراءات السبع» (ص٢٠٨)، و«النشر في القراءات العشر» (٢/ ٣٨٤)، و«معجم القراءات» (٩/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: (الحجة في القراءات السبع) (ص٤٢)، و (الحجة للقراء السبعة) (٦/ ٢٦٩)، و (حجة القراءات) (ص٩٩ - ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٢٤)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٢٤٨/٤)، و«تفسير القرطبي» (٧١/ ٢٤٥)، و«فتح القدير» (٥/ ٢٠٤)، والمصادر السابقة والآتية.

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الوجيز» للواحدي (ص ١٠٦٨)، و تفسير السمعاني، (٥/ ٣٧٠)، و تفسير البغوي، (٥/ ٢٩٠)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٦٢)، و «التحرير والتنوير» (٧٧/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: "تفسير مقاتل" (٤/ ٢٣٩)، و "التفسير البسيط" للواحدي (٢١ / ٢٨٨)، و "تفسير البغوي" (٥/ ٢٩)، و "المحرر الوجيز" (٥/ ٢٦٢)، و "زاد المسير" (٤/ ٢٣٤)، و "تفسير القرطبي" (١٧/ ٢٤٦)، و "تفسير ابن جزي" (٢/ ٣٤٥)، و "فتح البيان" (١٣/ ٢٠٧).

بسُور، أي: جدار مما يعلم الله من الغيب<sup>(۱)</sup>، بعضهم يقول: إنه سُور بيت المقدس، وجاء في ذلك روايات وأساطير لا تثبت عن كعب الأحبار امتلأت بها كتب التفسير أنه سُور بيت المقدس<sup>(۲)</sup>، والباب: باب الرحمة، وعندهم وادٍ اسمه: وادي جهنم، ويظنون هذا الفاصل ما بين الرحمة وما بين العذاب..

وهذا كله مما ينبغي تنزيه كتاب الله عنه، فالشأن شأن الدار الآخرة، ولا علاقة له بما في بيت المقدس من هذه المسميات التي سماها الناس؛ اعتمادًا على حكايات إسرائيلية لا تثبت (٣).

والضَّرب بالسُّور، يعني: وضعه، فأُقيم بينهم وبين المؤمنين سُور حاجز، وهو يدل على أن المنافقين أرادوا أن يلحقوا بالمؤمنين مرة ثانية ثم وجدوا السُّور مضروبًا أمامهم، ولم يقدروا على تجاوزه.

وهذا السُّور: ﴿ بَاطِنُهُ, فِيهِ ٱلرَّحَمَةُ ﴾، يعني: سُور فيه المؤمنون، وفيه المؤمنون، وفيه الجنة، ﴿وَظُلْهِرُهُ, ﴾ يعني: الوجه الثاني الذي إلى جهة المنافقين ﴿ مِن قِبَلِهِ ٱلْمَا عَني: فيه العذاب، فالمؤمنون في العناية والرَّعاية، والمنافقون في الطرد والإبعاد: ﴿ جَـزَآءُ وِفَاقًا ﴿ آلنا: ٢٦].

﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمُ قَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِكَكُمْ فَنَنتُمْ أَنفُسَكُمْ وَتَرْبَضَتُمْ وَأَرْبَشْتُمْ وَغَرَتْنَكُمُ أَلَهُ وَغَرَّتَكُمُ وَلَكِئَكُمْ فَننتُمْ أَنفُسَكُمْ وَتَرْبَضَتُمْ وَأَرْبَبْتُمْ وَعَرَّتُكُمُ اللّهِ وَغَرَّتُكُمْ فِأَلْفَوْرُ اللّٰ ﴾:

في خطابهم الأول للمؤمنين عبَّر بـ ﴿ يَقُولُ ٱلْمُتَفِقُونَ وَٱلْمُتَفِقَاتُ ﴾؛ لأنهم كانوا معًا بلا حاجز، أما الآن فقد فُصل بينهم بفصل سرمديً ﴿ بِسُورٍ ﴾، وابتعد بعضهم عن بعض، ولذا استخدم لفظ النداء: ﴿ يُنَادُونَهُمُ أَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ ﴾، وهو استفهام تقرير، أي: كنا معكم في الدنيا، وكانوا يؤاكلونهم ويشاربونهم، ويعيشون معهم،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الرازي» (۲۹/۲۹)، و«تفسير القرطبي» (۲۱/۲۶۲)، و«تفسير ابن كثير» (۱۷/۲۱)، و«تفسير السعدي» (ص۸۳۹).

<sup>(</sup>٢) ينظر: "تفسير الطبري" (٢٢/ ٢٠٢ - ٤٠٣)، و"تفسير الثعلبي" (٩/ ٢٣٨)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١ / ٧٣٨)، و «تفسير البغوي» (٥/ ٢٩)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٣٤)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير ابن كثير» (٨/ ١٨).

ويصلُّون، ويجاهدون، فيأتيهم الرد من المؤمنين والمؤمنات: ﴿قَالُواْ بَكَ وَلَكِمْ كُمْ اللهِ مَاتَ وَالْمُؤْمِنُ وَلَكِمْ كُمُ اللهِ مَالُمُ اللهِ مَالُمُ أَوْ رَغْبَةً في التوبة فلا يستجيب له، بل يكتمه ويمضي قُدُمًا لا يَلْوي على شيء، طمعًا في مال أو دنيا أو سلطان أو شيء من هذا القَبِيل، وهذه فتنة للنفس.

﴿ وَرَبَعَتُمْ مُ ﴾: فكانوا يتربَّصون بالمؤمنين الدوائر (١١)، كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ اللَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتْحُ مِنَ اللَّهِ قَالُوٓا أَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَيْفِرِينَ نَصِيبُ قَالُوٓا أَلَمْ نَسَعُوهُ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَاللّهُ يَعَكُمُ بَيْنَكُمْ وَوَمَ الْقِينَمَةُ وَلَن يَجْعَلُ اللّهُ لِلْكَيْفِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ﴾ [النساء:١٤١]، فهم يتربَّصون بالمؤمنين أن يأتيهم عذابٌ أو يرجعوا عن دينهم أو ينتصر عليهم عدوُّهم أو يحصل بينهم شقاق وافتراق.. وكانوا ينتظرون غفلة أو ضعفًا أو تكالبًا من عدو، لينضمُّوا إليه ويُجْهِزُوا على المؤمنين، ولذا لم يستجيبوا للحق.

﴿ وَالرَّبَاتُمْ ﴾ : وقع في قلوبكم رَيْب لم تحاولوا معالجته (٢) ، ولهذا قال سُنهَانَهُ وَتَعَالَ : ﴿ وَالرَّبَاتُمْ وَغَرَّتُكُمُ الْأَمَانِ ﴾ أي : ﴿ وَهُمْ رَيْبِهِمْ يَتَرَدُّونَ ﴾ [التوبة: ٤٥] ، ﴿ وَارْبَبَتُمْ وَغَرَّتُكُمُ الْأَمَانِ ﴾ أي : التمنيات (٢) ؛ أنهم كانوا يتمنون أشياء في الدنيا ويواعدون أنفسهم بها ويتحرَّونها ويوهمون أنفسهم بها من عاجل الحياة الدنيا ومن سوء مصير المؤمنين، فهذه الأماني غرَّتهم ﴿ حَتَى جَآءَ أَمْرُ اللّهِ ﴾ والمقصود هنا: الموت (٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٢٤)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٣١٨)، و «التفسير البسيط» للواحدي (٢١/ ٢٩٠)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٤٧)، و «تفسير النسفي» (٣٨ / ٢٥٠). و «اللباب» (١٨/ ٤٧٥).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٦٣)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٨٧)، و«التحرير والتنوير»
 (۲۲/ ٣٨٦)، و «أضواء البيان» (٧/ ٥٤٥)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٤٠٦)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٣١٩)، و «تفسير ابن جزي» (٢/ ٣٤٦)، و «التحرير والتنوير» (٧٧/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير مقاتل» (٤/ ٢٤٠)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣٥١)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٣٥١)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٤٩)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٣٠)، و«تفسير القرطبي» (٧/ ٢٢٧)، و«تفسير ابن كثير» (٨/ ١٨٨)، و«التحرير والتنوير» (٧/ ٣٨٧).

﴿ وَغَرَّكُمْ بِأَلْقِهِ ٱلْغَرُورُ ﴾: و﴿ ٱلْغَرُورُ ﴾: اسم من أسماء الشيطان الرَّجيم (١)، \* ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِذَيَّةٌ وَلَا مِنَ ٱلَذِينَ كَفَرُواً مَأْوَنكُمُ ٱلنَّارُّ هِيَ مَوْلَـنكُمُّ وَبِشْسَ ٱلْمَصِيرُ ۞ ﴾:

لقد كانوا يُسألون في الدنيا القرض الحسن- ولو بالقليل من المال- فيبخلون، ويموتون والأموال مكدَّسة عندهم لم يبذلوها ولم يُقْرِضوها، فهل كانوا يدَّخرونها لتكون فِدْية تنجيهم من عذاب الله يوم القيامة؟

ففي ذلك الموقف مهما بذل الإنسان وأعطى، فإنه لن يُقبل، على أنه لا يوجد عنده شيء يمكن أن يفتدي به: ﴿ لَوَ أَنَ لَهُم مّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِشْلَهُ, مَعَهُ, عنده شيء يمكن أن يفتدوا به، وإذن ليش لهم شيء يوم القيامة حتى يفتدوا به، وإذن لا يُقبل منكم أيها ﴿ الْمُنْفِقُونَ ﴾ ، ﴿ وَلَامِنَ الّذِينَ كَفَرُواً ﴾ ، و ﴿ مَأُوسَكُمُ النَّارُ ﴾ أي: مصيركم النار، فهي أولى بكم وأجدر (٢)؛ بحكم ما كنتم عليه من النفاق والتلون والخداع والتضليل وسوء الظن بالله عَرْجَيَّل.

﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِكْرِ اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْمَقِ وَلَا يَكُونُوا عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكِيرٌ مِنْهُمْ فَسِفُونَ ﴿ ﴾:
 كُالِّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكِيرٌ مِنْهُمْ فَسِفُونَ ﴿ ﴾:

هذه الآية قيل: إنها مكية؛ حيث ورد أن عبد الله بن مسعود رَحَيَلِتَهُ عَنهُ قال: «ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتَبَنا اللهُ بهذه الآية، إِلَّا أربعُ سنينَ "(٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير مجاهد» (ص٦٤٨)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٤٠٦)، و«تفسير الماتريدي» (٢٢/ ٤٠٦)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٥٢٣)، و«تفسير الرازي» (٤/ ٢٣٤)، و«تفسير الرازي» (٩/ ٤٥٩)، و«تفسير ابن كثير» (٨/ ١٨)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٨٧).

وينظر أيضًا: «مختار الصحاح» (ص٢٢٥)، و«لسان العرب» (١٢/٥)، و«تاج العروس» (٢١٥/١٣) «غرر».

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ٤٠٨)، و «معاني القرآن» للزجاج (۱۲٥/٥)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۵۲۳)، و «تفسير السمرقندي» (۳/ ٤٠٥)، و «الكشاف» (٤٧٦/٤)، و «تفسير القرطبي» (۱۲۸/ ۲۵)، و «فتح القدير» (۱۸/ ۷۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣٠٢٧).

وجاء عن جمع من الصحابة رَحَيَلِهُ عَتْخ منهم ابن عباس أنهم قالوا: إنهم خُوطبوا بالآية بعد ثلاث عشرة سنة أو أربع عشرة سنة من إيمانهم (١٠).

وفي ذلك آثار عديدة؛ فالأقرب أن الآية مدنية، والله أعلم، والسياق مدني.

وأما قول ابن مسعود رَحِوَلَيْهُ عَنه: «ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتبنا الله بهذه الآية إلا أربع سنين ». فلعل هذا محمول على ملا من الصحابة ممن تأخّر إسلامهم، وليس على خصوص ابن مسعود رَحِيَلِيّهُ عَنه.

وفي القصة معنى لطيف، وهو أن الإنسان يكون خشوع قلبه وحضوره في أول إيمانه أكثر؛ لأنه حديث عهد بالجاهلية والمعاصي، فإذا سمع القرآن أو صلًى أو دعا أو سمع موعظة، أجهش وتأثّر؛ لطراوة إيمانه وحماسه وحضور قلبه، فإذا مضى عليه وقت هدأت نفسه، وتحوَّلت بعض العبادات إلى شيء من المألوف، وعافس الأزواج والأولاد والضَّيْعات والأموال، ونسى ولابسته غفلة.

ولذلك رُوي أنه لمَّا قدم أهلُ اليمن في زمن أبي بكر رَمِيَالِفَهَنه، وسمعوا القرآن، جعلوا يبكون، فقال أبو بكر رَمِيَالِتَهُهَنه: «هكذا كنا، ثم قستِ القلوب»(٢).

يعنى إنه في فترة مضت كان أكثر رقة، وهذا نوع من عتاب النفس (٣).

فلذلك خاطبهم سبحانه وقال: ﴿أَلَمْ يَأْنِ ﴾، وهو مأخوذ من «الإني» بالألف المقصورة، وهو الوقت(٤)، كما قال سبحانه: ﴿إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۲،۷۹)، و«تفسير البغوي» (۳۰/۵)، و«تفسير القرطبي» (۲/۹۱)، و«تفسير أبي السعود» (۲/۹۲)، و«تفسير أبي السعود» (۲۸/۸۱)، و«فتح القدير» (۵۸/۸۱)، و«التحرير والتنوير» (۲۰۸/۸۷).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٤٧٧)، و «تفسير الرازي» (۲۹/ ۲۹)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٤٣٧)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٤٣٧)، و «روح المعاني» (١٨٠ /١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» (ص١٣٥)، وابن أبي شيبة (٣٥٥٢٤)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (١/ ٣٣-٣٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٤٥٣)، و«تفسير الطبري» (٢٦/ ٤٠٨)، و«الوجيز» للواحدي (ص٨٦٠)، و«تفسير ابن للواحدي (ص٨١٠)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٧٢)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٦٤)، و«تفسير ابن جزي» (٦/ ٣٤٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٧ / ٣٩٠).

نَظِرِينَ إِنَنَهُ ﴾ [الاحزاب: ٥٣]، أي: غير منتظرين وقت نضجه (١)، أي: ألم يحن؟ وهذا استفهام المقصود منه التقرير والاستدعاء والطلب(٢)، أي: قد آن لكم أن تخشع قلوبكم بعد أن آمنتم وأن يتحوَّل الإيمان إلى حركة في الرُّوح ويقظة في الضمير (٣).

فالخشوع هو: الإخبات والانكسار له سبحانه، وأن يكون في القلب يقظة للآيات والذّكر، وقد دعاهم إلى الخشوع لذكر الله وما نزل من الحق، والذّكر في الأصل شامل للقرآن وغيره، أما وقد عطف عليه ﴿وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْمَيِّ ﴾ وهو القرآن فيكون المقصود بالذّكر: التسبيح، وعموم الذكر والدعاء ونحوه (١٤).

﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِننَبَ مِن قَبْلُ ﴾: وهم اليهود والنصارى (٥)، فهم أُوتوا الكتاب، وحصل لأولهم إيمان وخشوع، ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ أُوتوا الكتاب، وحصل لأولهم إيمان وخشوع، ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبُهُمْ أَوْيَكُمْ مِنْ يَعْمِ الزمن (١٦)، ﴿ فَقَسَتُ قُلُوبُهُمْ وَكِيْرٌ مِنْهُمْ فَسِقُوكَ ﴾ يحذّر المؤمنين أن يكون مصيرهم كمصيرهم، فيطول عليهم الزمن، وتقسو قلوبهم، كما قال لليهود: ﴿ فُرَيْلٌ فَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِي كَالْخِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً ﴾ [البقرة: ١٤]، وقال: ﴿ فَوَيْلُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «إيجاز البيان» (۲/ ٦٧٥)، و«إبراز المعاني من حرز الأماني» (ص٢٢١)، و«تفسير القرطبي» (٢٢ ٢٢٦)، و«تفسير الفرطبي» (٢/ ٢٢٦).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «العين» (۸/ ٤٠٠)، و (غريب القرآن» لابن قتيبة (ص٣٩٠)، و (مقاييس اللغة»
 (۱/ ١٤٣) (أن ي).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٤٠٨)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٢٥)، و«تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٣٥٠)، و«تفسير الماتريدي» (٩/ ٤٢٥)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٣٢٠- ٧٣٢)، و«تفسير الماوردي» (٥/ ٤٧٨)، و«التحرير والتنوير» (٧٧/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «الكشاف» (٤/ ٧٧٤)، و «تفسير الرازي» (٢٩/ ٢٦١)، و «تفسير البيضاوي» (٥/ ١٨٨)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٤٣٧)، و «فتح القدير» (٥/ ٢٠٧)، و «التحرير والتنوير» (٧٧/ ٢٩١)، و «أضواء البيان» (٧/ ٤٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٤٠)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٢٥٠/٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٧٢)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٣٠)، و«تفسير الرازي» (٣٧ / ٢٦)، و«تفسير ابن كثير» (٨/ ٢٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٤٠)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٢٥٠/٤)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٣٠٠). و«زاد المسير» (٤/ ٢٣٥)، و«فتح القدير» (٥/ ٢٠٧).

لِلْقَنَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٢٢].

وهنا سؤال: هل طول الأُمَد يسبِّب قوة الإيمان ورسوخه، أم يسبِّب ضعفه وقسوة قلب العبد؟

على الصعيد الفردي يعتمد الأمر على المجاهدة والعمل، فالزمن عنصر محايد يمكن توظيفه في ترسيخ الإيمان وحشد دلائله، وفي العبادة والخير وطلب العلم وصحبة الصالحين، فيكون طول العمر سببًا للقرب من الله.

ويحدث غالبًا أن يقع المَلَل والتثاقل والميل للشهوات وترك الجِد والحزم، فيكون الزمن سببًا للغفلة وضعف الإيمان.

والآية تشير إلى سُنَّة إلهية غالبة، في أن الأمم والدول تبدأ قوية، وفيها اندفاع واهتمام، ثم يدخلها الضعف والترهُّل والرُّكون إلى الدنيا والفساد والأثرة، ثم تحق عليهم السنة ويعم الضعف: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوٰةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوٰتِ ﴾ [مريم: ٥٩].

وفي هذا الخطاب الربَّاني اللَّطيف دعوة إلى الوعي واليقظة؛ لأن الزمن ليس في صالحك دائمًا، فإذا لم توظِّف الزمن توظيفًا إيجابيًّا، فستكون سريع الانهيار، وهكذا الدول والقوى المختلفة.

ولذلك كان أفضل هذه الأمة: الصحابة، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، وهذا شاهد على السُّنَّة الإلهية على أن الأمة لا تخلو من خير حتى في آخرها، ولكن الكلام عن المجموع(١).

وبعض الناس يغلبهم التشاؤم فلا يرى الناس إلا في هلاك وفساد، وأن العصر عصر انحلال، وبعضهم- مع هذا- يتخيل أن دولة الخلافة الراشدة على الأبواب.

<sup>(</sup>١) وفي الحديث: «خيرُ الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم...». أخرجه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣) من حديث ابن مسعود تَعَلِيَّتَنَهُ وفي حديث آخر: «مَثَلُ أمتي مَثُلُ المطر، لا يُدْرَى أوَّلُه خيرٌ أم آخرُهُ، وقد تقدم تخريجه، وينظر للتوفيق بينهما ما تقدم في «سورة الواقعة»: ﴿ وَمَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُوَ ٱلْعَرِيزُ الْجَمَعَةُ: ﴿ وَمَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُوَ ٱلْعَرِيزُ الْجَمِعَةُ فَي اللهِ اللهُ الله

وهذا توقع مجاف للسياق التاريخي، وليس له ما يسنده من سُنَّة ولا من واقع، والمطلوب الاعتدال والتوازن، فلا يأس ولا قنوط ولا تشاؤم، ولا تواكل ولا غفلة ولا مبالغة.

## \* ﴿ اَعْلَمُوٓ ا أَنَّ اللَّهَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فَذَ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ١٠٠٠ \*

﴿ فَذَ بَيْنَا لَكُمُ اَلْآيَ مَتِلَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾: فالقرآن الكريم يبعث على الخشوع، فهو ﴿ مَثَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ [الزمر: ٢٣]، وهو أهم سبب للإيمان ويقظة القلب؛ لأنه آيات الله البينات، وحججه الواضحة، وحديثه وكلامه إلى خلقه ﴿ فَيِأَيّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ, يُوْمِنُونَ ﴾ [المرسلات: ٥٠]!

واختار كلمة: ﴿تَعْقِلُونَ ﴾ قصدًا؛ فالخشوع ليس نقيضًا للعقل، وليس هو حالة خاصة البسطاء السُّذَّج الذين ليس لديهم عقل يفكِّرون به، أو ليس لديهم قدرات

<sup>(</sup>١) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٦٤)، و تفسير البيضاوي، (٥/ ١٨٨)، و تفسير الثعالبي، (٥/ ٣٨٧)، و «التحرير والتنوير» (٧/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٩)، ومسلم (٢٢٨٢) من حديث أبي موسى الأشعري وَعَلِقَهُمُنَهُ.

ذهنية على التحصيل، فالإيمان دعوة إلى عقول نيِّرة تعقل وتتفكَّر، والعقل هو من أعظم الأدلة والشواهد على الله سُبْكَانَهُوَتَكَانَ، على وجوده وعلى أسمائه وصفاته، ومن غير عقل لا يوجد تكليف أصلًا، والخشوع ليس نقيضًا لوجود العقل الرشيد الذي يهتدي به المؤمن في مصالح دنياه وأسرته ووظيفته ودراسته وأمته ومشاريعها في النهضة والتنمية والتقدُّم، فهما قرينان لا ينفصلان، وإذا انفصلا وقع في الأمة انحراف؛ إما إلى الغلو أو التفريط، فيكون السلوك التعبُّدي منفصلًا عن العقل، ومنفصلًا عن العقل، ومنفصلًا عن العقل، المعرور للاتجاهات المادية.

إن الضعف حالة إنسانية أصيلة، وأعتى الناس وأطغاهم وأقساهم إذا مرض أو هَرِم أو يئيس أو تعرَّض لأزمة ما.. انكشفت بشريته المخبوءة تحت ستار الوهم والتعاظم والكبرياء الكاذب!

\* ﴿ إِنَّ ٱلْمُصَّدِقِينَ وَٱلْمُصَّدِقَاتِ وَأَقَرَضُوا ٱللَّهَ قَرَضًا حَسَنًا يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ حَرِيدٌ اللهِ اللهِ اللهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ حَرِيدٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ اللهِ اللهِ اللهُمْ اللهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ اللهِ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ ال

في قراءة سبعية: ﴿إِنَّ ٱلْمُصَّدِقِينَ وَٱلْمُصَّدِقَتِ﴾، بتخفيف الصاد<sup>(١)</sup>، من الصدق، فعلى هذه القراءة تكون الآية ثناءً على المؤمنين والمؤمنات.

وأثنى على النساء في الصدقة كما أثني على الرجال، وفيه إشارة صريحة إلى

<sup>(</sup>١) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٤١١ - ٤١٢)، و«السبعة في القراءات» (ص٦٢٦)، و«التيسير في القراءات السبع» (ص٢٠٨)، و«النشر في القراءات العشر» (٢/ ٣٨٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: (معاني القراءات؛ للأزهري (٣/ ٥٦)، و(الحجة في القراءات السبع؛ (ص٣٤٣)،
 و(الحجة للقراء السبعة) (٦/ ٢٧٤ - ٢٧٥)، و(حجة القراءات) (ص٧٠١).

حق المرأة في التملك؛ لأنها إنما تتصدَّق من مالها، وفي العالم الغربي قبل مائة وخمسين سنة لم تكن المرأة قادرة على التملُّك، في حين جاءت آيات تحثها على الصدقة، وهي لن تتصدَّق إلا من مال لا يتسلط عليه أبوها، كما يفعل بعض الآباء الجشعين الذين لا يخافون الله، فيتسلَّطون على رواتب بناتهم، وربما يحرمها من الزواج من أجل مالها، أو يسخط عليها إذا لم تعطه، ويحرجها من باب الأبوة، وقد يعيِّرها أو يسبها، ولا يتسلط عليها الأزواج الذين يبحثون عن امرأة ذات غنى ومال، مع أن النبيَّ عَيِّيُ قال: «فَاظْفُرُ بذاتِ الدِّين، نَربَتْ يداكَ»(١).

\* ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ الْوَلَيْكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ وَالشُّهَدَاهُ عِندَ رَبِهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمٌ وَالنَّهِ مَا أَخْرُهُمْ وَالنَّهِ مَا أَخْرُهُمْ وَالنَّهِ مَا أَخْرُهُمْ وَالنَّهِ مَا اللَّهِ مَا أَخْرَهُمْ وَالنَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

أثنى الله سُبْكَاتُوتَعَانَ على المؤمنين بالله والرسل بأنهم ﴿ الصِّدِيقُونَ ﴾ ، و ﴿ الصِّدِيقُونَ ﴾ هم: السابقون، أو من السابقين، وقد ذكر سبحانه في القرآن ألوانًا من الصَّدِيقِينَ ، كما ذكر عن يوسف عَيَّالسَّلَمْ: ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّدِيقَ ﴾ [يوسف: ٢٦]، من الصَّدِيق مريم عَيَهَاالسَّلَمْ: ﴿ وَالمُّهُ صِدِيقَ ﴾ [المائدة: ٢٥]، ومن هذه الأمة أفضلها بعد نبيها: أبو بكر الصَّدِيق رَعَيَاللَهُ ، ولو وُزن إيمانه بالأمة لوزنها ورجح بها (٢٠)، فالصَّدِيقية ليست شيئًا مستحيلًا، وهي أعلى درجات الإحسان، وهي الرتبة الرفيعة النادرة التي يصطفي لها الخلاصة والخاصة من عباده السابقين، وحين جعل الله درجات الإيمان والإحسان والإسلام كان ذلك لتحفيز الناس إلى أن يترقوا في درجات الإيمان والإحسان، ويتنافسوا فيها، ويتسابقوا إليها، كما يتسابق أهل الدنيا إلى مقاماتها ومنازلها.

والصِّدِّيقية تعني سرعة التصديق، ولذلك سُمِّي أبو بكر رَسَحُ لِللَّهُ بالصِّدِّيق؛ لأنه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٠٩٠)، ومسلم (١٤٦٦) من حديث أبي هريرة رَعَالِتُهُمَّة.

<sup>(</sup>۲) ورد ذلك من قول عمر تَعَلِقَتَنهُ ورُوي مرفوعًا، ولا يصح. ينظر: "فضائل الصحابة" لأحمد (۲۰۳)، و«السنة" لعبد الله بن أحمد (۲۰۱)، و«السنة" للخلال (۱۱۳۶)، و«الإبانة الكبرى» (۱۱٦۱)، و«السنة» للخلال (۱۱۳۵)، و«الإبانة الكبرى» (۳۵)، و«شعب الإيمان» (۳۵)، و «تاريخ دمشق» (۳۰/ ۲۲۱ – ۱۲۷)، و «سير أعلام النبلاء» (۸/ ۲۰۵)، و «الفوائد المجموعة» (ص۳۵)، و «السلسلة الضعيفة» (۳۳۶).

لكن حذار أن يفهم أحدٌ أن معنى التصديق أن يكون عقل الإنسان قابلًا لأن يصدِّق كل خبر دون نظر وتفكُّر، مستَقَرَّا للخرافات والأساطير، وإنما يُصدِّق بما هو مُتعبَّد بالتصديق به من قول الله سبحانه وقول رسوله ﷺ الثابت بالإسناد الصحيح، ويصدِّق الحقائق العلمية النافعة في الدنيا أو في الآخرة، أما ما وراء ذلك فينبغى أن يكون تصديقه عن تعقل وتثبت وحسن نظر.

ومن معاني الصِّدِيقية: أن يكون صادقًا: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ [التوبة:١١٩]، ﴿ فَلَوْصَدَقُواْ اللَّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ [محمد: ٢١]، والصدق هنا خُلق عظيم، يشمل الصدق بالكلام فلا يكذب مهما كلَّفه الأمر، إلا فيما جاءت الرخصة فيه مما رُوعيت فيه المصلحة الغالبة، دون توسع في التأويل، أو وقوع في التدليس (٢).

كما يشمل الصدق في الأفعال والإيمان، فلا يكون متلوِّنًا يدور حيث تدور به مصلحته، ولا يدعو إلى شيء ويكون أول مَن يسارع إلى مخالفته.

ومن أعظم ألوان الصدق: الصدق في القلب، صفاء القلب، صفاء النية، حسن المقصد، إرادة وجه الله تعالى والدار الآخرة، أن يسلم الإنسان في داخله من الغل والحقد والحسد على الناس، بل يفرح لهم، وأن يجاهد نفسه في دفع الغل والحسد

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في اسورة النجما: ﴿ لَقَدَّ رَّأَيْ مِنْ مَايَتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَيٰ ۖ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>٢) كما جاء في الصحيح البخاري؛ (٢٦٩٢)، واصحيح مسلم؛ (٢٦٠٥) من حديث أم كلثوم بنت عقبة رَحَيَقَتَ أنها سمعت رسولَ الله ﷺ يقول: اليس الكَذَّابُ الذي يُصْلِحُ بين الناس، ويقولُ خيرًا ويَنْمي خيرًا».

قال ابن شِهاب- الرواي عن حُميد بن عبد الرحمن، عن أم كلثوم رَّوَالِقَتَهَ-: (ولم أسمع يُرَخَّصُ في شيء مما يقولُ الناسُ كَذِبٌ إِلَّا في ثلاثِ: الحربُ، والإصلاحُ بين الناس، وحديثُ الرجل امرأَتُهُ، وحديثُ المرأة زوجَها».

ورُويت الزيادة في آخره مدرجة في الحديث. ينظر: افتح الباري، (٣٠٠/٥)، والسلسلة الصحيحة، (٥٤٥).

والغيرة، فإن «الحِلم بالتحلُّم، والعلم بالتعلُّم» (١)، والصبر بالتصبُّر، ومن أسباب تحقيق ذلك أن يدعو للناس بخير في سجوده ولا يستثني أحدًا، فيدعو لنفسه ووالديه وزوجه وذريته والمسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات، والمؤمن في كل حالاته يتمثَّل قوله ﷺ: «عليكم بالصِّدق؛ فإن الصِّدق يَهدي إلى البرِّ، وإن البرَّ يَهدي إلى البرِّ، وأن البرَّ يَهدي إلى البرِّ مَا يزالُ الرجلُ يصدُقُ ويتَحَرَّى الصِّدقَ حتى يُكْتَبَ عند الله صدِّيقًا» (٢).

ثم وصفهم بأنهم: شهداء ﴿عِندَ رَبِّهِم ﴾، وهذه الأمة هي بالجملة أمة الشُّهداء على الناس، وهم شهداء على أنفسهم قبل ذلك، بالعدل والإنصاف والتحرِّي والنزاهة، فمؤمنو هذه الأمة مثل شهداء الأمم السابقة، وهم بمنزلة الشُّهداء عند الله، ولو ماتوا على فرشهم، ﴿وَالشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمٌ ﴾، فلهم أجر الصِّدِيقية، ولهم النور الذي يسعى بين أيديهم وبأيمانهم (٣).

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَٱلثُّهَدَآءُعِندَرَيِّهِمْ ﴾ استئنافًا لكلام جديد، فتكون الواو للاستئناف، أي: أن الشهداء الذين بذلوا أرواحهم وقُتلوا في سبيل الله لهم أجر عظيم(١٠).

وقد ورد: «للشَّهيدستُّ خصال: يُغفرُ له في أول دَفْعة، ويَرَى مقعدَه من الجنة، ويُرَى مقعدَه من الجنة، ويُجار من عذاب القبر، ويأمن من الفزع الأكبر، ويُوضع على رأسه تاجُ الوقار، الياقوتة منها خير من الدنيا وما فيها، ويزوَّج اثنتين وسبعينَ زوجةً من الحُور العين،

<sup>(</sup>١) كما قال أبو الدَّرْداء رَمَوَلِتَهُمَنَدُ. أخرجه أبو خيثمة في «العلم» (١١٤)، وهناد في «الزهد» (١٢٩٤)، وابن أبي الدنيا في «الحلم» (٤٧)، وابن حبان في «روضة العقلاء» (ص٢١٠)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢١٠)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢١٧).

ورُوي مرفوعًا، والموقوف أصح. ينظر: علل الدارقطني (٦/ ٢١٨ - ٢٢٠)، و «العلل المتناهية» (١/ ٧٦)، (٢/ ٢٢٣ - ٢٢٣)، و «السلسلة الصحيحة» (٣٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٠٩٤)، ومسلم (٢٦٠٧) من حديث عبد الله بن مسعود رَمَعَلِثَهُءَهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/٢٢) - ٤١٣)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/١٢٦ – ١٢٧)، و«المداية إلى بلوغ النهاية» (١٢/ ٧٣٢٣)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٥٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٥/ ٣٩٧ – ٣٩٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٦٦)، واتفسير ابن كثير، (٨/ ٢٢)، والمصادر السابقة.

ويشفع في سبعينَ من أقاربه إ<sup>(١)</sup>.

وفي الحديث: «إن في الجنة مائة درجة، أعَدَّها اللهُ للمجاهدينَ في سبيل الله، ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض»(٢).

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِثَايَنِيَنَآ أُوْلَيَهِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَحِيمِ ﴾: عادة القرآن في المقابلة بين هؤلاء وهؤلاء؛ ليكون العبد بين الخوف والرجاء.

﴿ اَعْلَمُوٓا أَنَمَا الْحَيَوةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَمَّوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ ابَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِ الْاَمْوَلِ
 وَالْأَوْلَةِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَغِبَ الْكُفَّارَ نَبَائُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَنهُ مُصْفَزًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَمَا وَفِ الْآخِرَةِ
 عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ يِّنَ اللّهِ وَرِضْوَنَ وَمَا الْحَيَوةُ الدُّنْيَ إِلّا مَنَاعُ الْفُرُودِ (١٠٠٠)

إذا وجدت الآية تُستفتح بهذا الأمر: ﴿ ٱعْلَمُوا ﴾، فشمة أمر جَلَلٌ مهمٌ، كما قال تعالى: ﴿ فَٱعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]، وهي دعوة إلى التيقظ والمعرفة القلبية التي تتجاوز الكلام اللساني، والنظر العقلي، والقناعة الجافة، إلى ملامسة القلب والوجدان وصبغ الشخصية الإنسانية بصبغة الربانية الصادقة.

والحديث عن الدنيا ليس على سبيل الذم المطلق للحياة الدنيا، ولكنه وصف يهيئ المسلم إلى أن يقف موقف الاعتدال والاتزان، فيأخذ منها نصيبًا لا يشغله عن طلب الآخرة، ووصفها بأنها ﴿لَعِبُ ﴾، واللَّعب ليس كله حرامًا ولا كله مذمومًا، والنبيُّ عَلَيْ كان يلاعب أهله، ويلاعب الصبيان ويمازحهم (٣)، وإنما المذموم ما تعدَّى إلى أن ينقلب أذى للآخرين أو عدوانًا على الممتلكات، أو انشغالًا عن الفرائض.

واللُّهو يكون عادة للمراهقين والشباب، وكذلك النساء فيهن ميل للهو.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٧١٨٢)، والترمذي (١٦٦٣)، وابن ماجه (٢٧٩٩) من حديث المقدام بن معديكرب رَسِّلَقَهَنَهُ. ينظر: «السلسلة الصحيحة» (٣٢١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٧٩٠، ٧٤٢٣) من حديث أبي هريرة رَمَوَالِلَّهُ عَنْهُ.

وأخرجه مسلم (١٨٨٤) من حديث أبي سعيد رَهَاللَّهُ عَنه، بنحوه، وينظر ما سيأتي في «سورة الغاشية»: ﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾.

<sup>(</sup>٣) كما في «صحيح البخاري» (٦١٢٩)، و«صحيح مسلم» (٢١٥٠) من حديث أنس بن مالك رَحِيَّةً قال: إن كان النبيُ ﷺ ليخالطُنا، حتى يقولَ لأخٍ لي صغير: «يا أبا عُمير، ما فعل النَّغير».

وليس كل اللَّهو مذمومًا، و «الأنصارُ يعجبهم اللَّهو» (١)، ويُثْنَى عليه في الأفراح والأعياد والمناسبات المشروعة، والمذموم منه ما تعدَّى الحدود، أو خالف الأمر، أو كان سببًا في تفويت فريضة، أو أشغل عن ذكر الله.

والزّينة مطلوبة، والله تعالى خلق النجوم زِينة، والمال زِينة، والخضرة زِينة، وما على الأرض زِينة، والحيوانات زِينة، فهذا من بديع حكمته وصنعه، والمذموم منها ما بلغ حد السّرف والتّرف، مثل أن يتزيّن الإنسان بالذهب أو بالحرير، أو تتزيّن المرأة بما لا يجوز، أو يكون المقصود به الفتنة والإثارة والإغراء، كما قال تتزيّن المرأة بما لا يجوز، أو يكون المقصود به الفتنة والإثارة والإغراء، كما قال معيلات مائلات، رُءُوسُهُن كأشنِمَةِ الْبُخْتِ المائلة، لا يدخلنَ الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليُوجدُ من مسيرة كذا وكذا» (٢). فهذه زينة مبذولة لغير الزوج، بل للفتنة والإثارة والإغراء، ومعظم ما وردت فيه النصوص من النهي عن ألوان من الزينة، فإنما النهي عنها لأنها تفضي إلى ما لا يحل، أو كانت ذريعة موصلة للمنكر والمفسدة، أو كانت غشًا وخداعًا وتلبيسًا.

ثم ذكر التفاخر، وهو غالبًا للكهول ومَن هم أكبر منهم (٣)، فهم عادةً يتفاخرون بما هو لهم مجد زاهر، ومال وافر، وولد حاضر.

والتكاثر في الأموال والأولاد في الغالب للكهول ومَن فوقهم في العمر، كما قال النبي عَلَيْ: «لا يزالُ قلبُ الكبير شابًا في اثنتين: في حُبِّ الدنيا، وطول الأمل»(٤). فهذا الشيخ الهرم يحب التكاثر في الأموال والأولاد، كما قال سبحانه: ﴿ ٱلْهَنكُمُ التّكَاثُرُ ﴾ هنا يشمل معنيين:

الأول: منافسة الآخرين.

والثاني: الحرص على الكثرة(٥).

<sup>(</sup>١) كما جاء في اصحيح البخاري، (١٦٢) من حديث عائشة رَعَلِيَّكُمَّةَ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢١٢٨) من حديث أبي هريرة رَسِّاللَّهُ مَنهُ.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٤٠٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦٤٢٠)، ومسلم (١٠٤٦) من حديث أبي هريرة رَعَاللَّهُ عَدُ.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «التحرير والتنوير» (٢٧/ ٣٠٤)، وما سيأتي في اسورة التكاثر».

والمذموم منه هو المبالغة، وأن يكون مصدره حرامًا، أو أن يتحول إلى مفاخرة ومباهاة، أو حجب الحق عن المستحقين.

﴿ كَمْثَلِغَيْثِ أَغِبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَائُهُ ﴾: مثّل تعالى الدنيا بالمطر الذي يعجب نباته الزُّرَّاع، والزَّارع يسمى: كافرًا، والقرية تسمى: كَفْرًا، وتشتهر هذه التسمية في مصر، وفي اختيار لفظ ﴿ ٱلْكُفَّارَ ﴾ تعريض بالكفار الذين كفروا بالله ورسله وغرَّتهم الحياة الدنيا، وغرَّهم بالله الغَرور (١).

﴿ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَىٰهُ مُصَفَرًا ﴾: فهذا هياج يمثّل مرحلة الشباب والكُهولة؛ لأن الزرع هنا قد اكتمل ونضج، ثم سَرْعان ما يصفر ويبدأ في الذُّبول (٢)، ﴿ ثُمَّ يَكُونُ حُطَّمًا ﴾: وهو تعبير عن النهاية والموت، فانظر إلى تناسب مراحل الحياة الدنيا مع مراحل الزرع في هذا المثل القرآني العظيم.

﴿ وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَّ ﴾: فالحياة الدنيا هي مزرعة الآخه ة.

﴿ وَمَا اَلْحَيُوهُ ٱلدُّنْيَ آلِلَّا مَنَكُ ٱلْفُرُودِ ﴾ أي: أنها تغر صاحبها(٣).

\* ﴿ سَابِقُوٓ أَ إِلَى مَغْفِرَةِ مِن زَيِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِوَ ٱلْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَذِيرَ عَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ \* ذَلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ \* وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ( ) \*:

ليس المقصود بالعَرْض هنا العَرْض المقابل للطول، وإنما المقصود بعرضها: سعتها (٤)؛ إذ لا معنى من تخصيص العرض دون الطول، فالمقصود سعتها وهذا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٤٤)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٧٥)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٥٥)، و«تفسير ابن كثير» (٨/ ٢٤)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٤٠٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: (معاني القرآن؛ للزجاج (۱۲۷/٥)، و(تفسير السمعاني) (٥/ ٣٧٥)، و(تفسير أبي السعود) (۲/ ۲۱۰)، و(فتح القدير) (۱/ ۲۱۰)، و(التحرير والتنوير) (۲۷/ ۲۰۵).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير ابن أبي زمنين» (٤/ ٢٥٤)، و «التفسير البسيط» للواحدي (٢١/ ٢٠٢)، و «تفسير البغوي» (٥/ ٣٠٢)، و «تفسير ابن كثير» البغوي» (٥/ ٣٠٢)، و «تفسير ابن كثير» (٨/ ٢٥٦)، و «تفسير أبي السعود» (٨/ ٢١١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماتريدي» (٩/ ٥٣٠)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٧٣٢٧)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ٣٧٦)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٤٠٨).

معروف عند العرب، كما قال قائلهم(١):

ودونَ يدِ الحجَّاجِ من أن تَنالَني بَساطٌ لأَيْدي الناعجات عَريضُ وفي قوله: ﴿كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِوَ ٱلأَرْضِ ﴾ تشبيه يقصد به أنها شديدة السعة، ولذلك لا يقال كما يقول بعضهم إذا كانت الجنة عرضها السماء والأرض، فأين النار؟ ولا يقول هذا إلا جاهل يظن أن الكون ليس فيه إلا ما يعرفه من السماوات والأرض. فأعِدَتُ ﴾: فيه دليل على أن الجنة مخلوقة الآن، كما قال الطحاوي: «والجنة والنار مخلوقتان، لا تفنيان أبدًا ولا تبيدان» (٢). فالجنة موجودة، والأدلة على ذلك عديدة، منها هذه الآبة الله المناركة الله المناركة المناركة

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتنْبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْرًا هَمَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ( ) ﴾:

ما مناسبة الكلام عن المصيبة في السياق؟

قال بعضهم: لما جرى الحديث عن الجهاد والشهادة ناسب أن يذكر المصيبة (٤).

والأقرب أنه لما ذكر الحياة الدنيا وما فيها والأموال والأولاد، عُرف أن الحياة الدنيا مبناها على الخطر، وحال الإنسان فيها الشقاء والمكابدة، وأنها لا تسلم من العوارض، فلا أحد بمنجاة من مرض أو نكسة في ماله أو نفسه أو أهله أو ولده،

<sup>(</sup>١) ينظر: «البيان والتبيين» (١/ ٣٠٩)، و«الشعر والشعراء» (١/ ٤٠١)، و«شرح ديوان الحماسة» (١/ ٣٠٣)، و«لسان العرب، (٧/ ٢٥٩) منسوبًا إلى العُديل بن الفَرْخ العجلي.

<sup>(</sup>٢) ينظر: (شرح الطحاوية) (ص٤٢٠)، وما تقدم في (سورة الرحمن): ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞﴾، وما سيأتي في (سورة النبأ): ﴿ لَيْئِينَ فِيهَا آحْمَاً اِلصَّا﴾.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «الفقه الأكبر» (ص٦٣)، و«أصول السنة» لأحمد بن حنبل (ص٥٩)، و«الاقتصاد في الاعتقاد» للمقدسي (ص١٧٦)، و«معالم أصول الدين» (ص١٢٧)، و«شرح الطحاوية» (ص٢٠)، و«أعلام السنة المنشورة» (ص٧٠-٧١)، و«شرح العقيدة الواسطية» للهراس (ص٢٩٧-٢٩٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٥٨)، و«اللباب في علوم الكتاب» (١٨/ ٩٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٠٩).

وما من أحد قط إلا وحاول شيئًا في الدنيا ثم لم يحصل عليه أو حُرم من أمر كان يتمنَّاه أيًّا كان ذلك الشيء، فالحياة لا تخلو من مصائب؛ ولهذا قال: ﴿ مَا أَصَابَمِن مَصِيبَةٍ فِي النفس مرضًا أو همًّا أو مُصِيبَةٍ فِي النفس مرضًا أو همًّا أو غمًّا أو كابة، وبعض الناس قد يسلم من الإعاقة والعجز البدني؛ ولكن في داخله من الاكتئاب والأحزان والقلق ما يعيقه عن تحقيق سعادته وراحته واستقرار نفسه واطمئنان قلبه.

على أن تخفيف ذلك أو إزالته ممكن بالقرآن واتّباع هَدْي الرسول ﷺ، وأن يخالط الناس السُّعداء الذين يعيشون التفاؤل، فإن هذا يُعدي.

وقوله: ﴿فِ ٱلأَرْضِ ﴾: إشارة إلى نوع آخر من المصائب، وهي المصائب العامة، مثل الطوفان، والزلازل، والبراكين، وحالات الفقر والجوع، والأمراض المعدية التي تنتشر بين الناس.. ونحوها من المصائب العامة التي تقع للأمم، فهذه كلها مكتوبة عند الله، وقد علمها وقد رها، وهذا من معاني الكتاب، فعلمه كتاب سبحانه، والقدر مدوَّن في اللَّوح المحفوظ، وهو كتاب عند الله لا يضل ولا يتغيَّر.

ومن معاني الكتاب: إذن الله بوقوعها، ولهذا قال: ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا اللهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَهِ يَهْدِ قَلْبَهُۥ ﴾ (١) [التغابن: ١١].

ونصَّ على المصيبة، مع أن الحوادث كلها - خيرها وشرها، كبيرها وصغيرها - لا تقع إلا بقَدَر، لكنه خصَّ المصيبة؛ ليؤكِّد أن الاحتجاج بالقدر في المصائب لا في المعايب (٢)، والاحتجاج بالقدر هنا يعطيك قوة ويمنحك إيمانًا، فبدلًا من أن تذهب نفسك حسرات في أمر لا يد لك فيه تركن إلى تقدير الله: «قَدَرُ الله، وما شاءَ فعل» (٣)، فيكون الأمر بَرْدًا وسلامًا على قلبك، ويذهب ما تجد من الإحساس

<sup>(</sup>۱) ينظر: اتفسير الطبري، (۲۳/ ۱۲)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۲۱/ ۷۰۰۸)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (۲/ ۳۰۸)، و «تفسير ابن كثير، (۸/ ۱۳۸)، و «التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۰).

 <sup>(</sup>٢) ينظر ما تقدم في اسورة القمرا: ﴿إِنَّاكُلُّ ثَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرِ (١٠٠٠).

<sup>(</sup>٣) كما في اصحيح مسلم، (٢٦٦٤) من حديث أبي هريرة وَمَوْلِلَهُمَنَهُ: "وإن أصابَكَ شيءٌ فلا تقلُ: لو أَنِّي فعلتُ كان كذا وكذا، ولكن قل: قَدَرُ الله، وما شاء فعلَ، وتُروى: اقَدَّر اللهُ.

بالألم أو الفقد أو الخسارة أو ضياع الأحلام، وتتهيَّأ الروح للبدء من جديد.

وثَمَّ فرقٌ ما بين المصيبة الفردية، والمصيبة الجماعية: فالمصائب العامة هي بما كسبت أيدي الناس: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾ [الروم: ١٤]، ولا يتعيَّن أن تكون مسؤولية فرد، وينزل البلاء عليهم جميعًا؛ لأنه لا يمكن إلا هذا، ثم يُبعثون على نياتهم.

ولا يحسن حينئذ أن نقول عن كارثة ما إنها مسؤولية قبيلة بعينها، أو أسرة بعينها، أو بلد بعينه؛ بحيث إذا نزل البلاء في بلد نتَّهم ذلك البلد تهمة عامة.

هذا ليس بسائغ شرعًا ولا عقلًا، فإذا وقع في بلد أمطار وأصيب الفقراء والمساكين والضعفاء، لم يحسن أن نقول: أنتم يا أهل البلد أهل معاص وفجور.. فهذا توبيخ وتحكُم، والمصيبة لا يلزم أن تكون عقوبة للأشخاص الذين نزلت بهم خاصة، وإنما هي عقاب عام، ودعوة إلى الاعتبار والتصحيح.

وكون المصيبة بسبب ذنب لا يمنع أن يكون ثمة آيات تُرسل للناس على سبيل الرحمة، كما قال ابن مسعود رَهِ الله على الكلم تَعُدُّونَ الآيات عذابًا، وإنَّا كنا نَعُدُّها على عهد رسول الله عَلَيْ بَركةً »(١).

ونظر ابن مسعود رَسَّالِلْهُ عَنى الاعتبار، فالله تعالى قد يعاقب أُناسًا ويترك مَن هم أشد منهم، حتى يذرهم في طغيانهم يعمهون: ﴿ سَنَسْتَدَرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَمْلَمُونَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٨٣،١٨٢]، وقد تكون المصيبة تخويفًا وتنبيهًا؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْأَينَتِ إِلَّا تَغَوِيفًا ﴾ [الإسراء: ٥٥]، فتكون خيرًا من جهة أنها لو تأخرت لكانت أهول وأطول وأعظم، ومن علم أن التدبير بيد الحكيم الخبير رضي وآمن وسلَّم، وأدار البحث الرشيد في معرفة مصدر البلاء، وكيف يمكن للمكلَّف تداركه أو تلافيه.

﴿ مِّن فَبَّلِ أَن نَّبْرَأُهَا ﴾: الضمير هنا يعود على المصيبة، أو يعود على النفس، أو

<sup>(</sup>١) ينظر: «صحيح البخاري» (٣٥٧٩)، و«جامع الترمذي» (٣٦٣٣)، و«صحيح ابن خزيمة» (٤٠٤)، و«صحيح ابن حبان» (٤٨٤)، و«الاعتقاد» للبيهقي (ص٢٧٢).

يعود على الأرض، وكلها مما سبق في الآية: ﴿إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ أي: ضبط ذلك و حفظه (١).

﴿ لِكَيْنَلَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَنَكُمْ وَاللّهُ لَا يُحِبُكُلَ
 مُغْتَالِ فَخُورٍ ﴿ ثَلَيْهِ ﴾:

من مصالح حُرمتم منها، لا تحزنوا عليها؛ لأن فواتها قدر مكتوب، ﴿وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَآ ءَاتَكَ حُرَمتم منها، لا تحزنوا عليها؛ لأن فواتها قدر مكتوب، ﴿وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَآ ءَاتَكَ وَالاعتدال إلى الأَشَر والبَطَر والطغيان الذي يكون سببًا في زوال النعمة وحلول النقمة.

وهل يلومنا الله تعالى إذا حَزِنًا؟ كلا؛ فقد قال على التدمعُ العينُ، ويَحزَنُ القلبُ، ولا نقولُ إلا ما يَرْضَى ربُّنَا (٢٠). بل المقصود بالأسَى هنا: الحزن المفرط الذي يُقعد الإنسان عن العمل، أو يحمله على التسخُّط على القضاء والقدر، والكلام بما لا يجوز من هجر القول وفحشه والكفر بالله، فالقرآن يدعونا ألَّا نستسلم للحزن واليأس.

وثمة آداب وأخلاق من شأنها أن تربّي المسلم على مدافعة الحزن، وفي المجتمعات ثقافة عامة تقوم على تكريس الحزن وتعظيم مناسباته، كما يقيم الرافضة مناحات لذكرى وفيات مرَّت عليها مئات السنين، وبطريقة تُجَدِّد الحزن وتعذّب النفس والجسد، وإنما يُثنَى على المرء إذا كان يقاوم الحزن ويسارع إلى تناسيه ومعالجته بالإقبال إلى تجديد حياته والتخطيط لمستقبله، اعتبارًا بما وقع له وتحرزًا من أسبابه؛ ولذا مدح عمرو بن العاص صَيَّكَ الروم، وأثنى عليهم بأنهم: «أسرعُ الناس إفاقةً بعد مصيبة» (٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الثعلبي» (۹/ ۲٤٥)، و«غرائب التفسير وعجائب التأويل» (۲/ ۱۱۸۹)، و«تفسير البغوي» (۵/ ۳۲۷)، و«البحر و«تفسير الرازي» (۲۹/ ۲۷۷)، و«البحر المحيط في التفسير» (۱۱/ ۲۷۷)، و«تفسير ابن كثير» (۸/ ۲۲)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣٠٣)، ومسلم (٢٣١٥) من حديث أنس يَعْلَلْهُمَّنهُ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٨٩٨).

هذا أمر حسن أن يقاوم الإنسان الحزن ويتحرَّر من أغلاله، ولا يجعل نفسه مأسورة له، أن يحاول تجاوز الأزمة العارضة.

ولعل مقصود عمرو رَضَائِقَة المصيبة العامة، كالهزيمة العسكرية أو النكبة أو النكبة أو النكبة أو الحرب الأهلية، وهذا مشاهد مقروء في التاريخ الأوربي الحديث والقديم، وكذلك الأزمة الخاصة من مرض أو فقد قريب على المؤمن أن يتذكّر أن الأولاد عارية، كما قال لبيد:

وما المالُ والأَهلونَ إِلَّا وَديعَةٌ ولا بُدَّ يومًا أَن تُــرَدَّ الوَدائعُ<sup>(١)</sup> فما أعطاك الله تعالى في هذه الدنيا فهو عارية مسترجعة، وهي راحلة عنك أو أنت راحل عنها.

﴿ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا ءَا تَنَكُمُ مَ ﴾ : وهذا ليس نهيًا عن الفرح؛ فالفرح مباح في الأصل، وقد يكون مستحبًّا : ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللّهِ وَبِرَحَيْدِ فَيَذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا ﴾ [يونس: ١٥٨] والله تعالى قال: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُوْمِنٌ فَلَنُضِينَكُهُ حَيَوةً والله تعالى قال: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا الطيبة السرور والرضا وقرة العين، لكن المنهي عنه فرح البَطر والأَشر، ولهذا قال: ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ كُلّ مُعْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ ، فالمذموم الفرح الذي يؤدِّي إلى أذى الناس، والعدوان، والطغيان، والبَطر، وتجاوز الحدود، والنسيان وكفر النعمة ونسيان الشكر، كما حدث لقارون، إذ قال له قومه: ﴿ لاَ فَنَى اللّهُ وَهُو مَاذُونَ فَهُو مَاذُونَ فَهُو مَاذُونَ فَهُو مَاذُونَ فَهُو مِن طبيعة الجِبِلَّة، والله قد أثنى على المؤمنين بالإنفاق وبالصدقة؛ مما يفر، وهو من طبيعة الجِبِلَّة، والله قد أثنى على المؤمنين بالإنفاق وبالصدقة؛ مما مكانة الإنسان يكون تأثيره، فإذا كان له وظيفة كبيرة أو صوت مسموع أو مال أو مكانة الإنسان يكون تأثيره، فإذا كان له وظيفة كبيرة أو صوت مسموع أو مال أو جاه، كان أكثر تأثيرًا وأقدر على إيصال النفع والخير للخلق، وهذا مما يُفرح به أن يُدخل السرور على الناس، أو يساعدهم في حل مشكلة، أو يكون مستشارًا لهم في خير، أو يدفع عنهم ضرًّا أو يدعو لهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: «ديوان لَبِيد بن رَبِيعة» (ص٨٩).

﴿ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِّ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ
 ﴿ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِّ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ

لما ذكر تعالى الدنيا ودعا إلى الإنفاق وجعل في الدنيا ميزانًا معتدلًا لا يزيد ولا ينقص، ختم بذم ﴿ اللَّذِينَ يَبَّ خَلُونَ ﴾؛ لأن المصيبة قد تكون في المال، فهؤلاء يبخلون بأموالهم، فلا ينفقونها في سبيل الله، ﴿ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِاللَّهُ مُو اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنين لا اللهُ ا

الأول: المحمود، فالله سُبْحَاتَهُ وَتَعَالَ هو المحمود على إفضاله وإنعامه وعطاياه.

الثاني: الحامد، فإن الله تعالى يحمد عباده على الخير والبر والإيمان، وعلى ما قدَّموا من خير، فهو حامد ومحمود(٢).

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنْبُ وَٱلْمِيزَاثَ لِيَقُومَ
 ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَٱنْزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ وَاللَّهُ بِالْفَيْتِ إِنَّ اللَّهَ قَوَى عَزِيزٌ ١٠٠٠
 إلْفَيْتِ إِنَّ ٱللَّهَ قَوَى عَزِيزٌ ١٠٠٠

أما البينات فهي: الحجج الظاهرة (٣)، ومنها: القرآن، وورثة الرسل والأنبياء هم العلماء يوضِّحون هذه البيِّنات، ويُقِيمُون الحُجج على العباد، مما يدل على أن أصل المهمة الرسالية هو البيان وإقامة الحجة، ودعوة الناس إلى الخير.

ولم يقل: «بعثنا رسلَنا بالسيف»، وإن كان ثمة حديث مروي عن النبي ﷺ: «بُعثتُ بين يَدَي الساعة بالسَّيْف، حتى يُعبدَ اللهُ وحدَه لا شريكَ له، وجُعل رزقى

<sup>(</sup>۱) ينظر: (تفسير أسماء الله الحسني) للزجاج (ص٥٥)، و(اشتقاق أسماء الله) للزجاجي (ص١٢٥)، و(مع الله) (ص٢٢٧).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ۱۳/۹)، و«تفسير الرازي» (۲۹/ ۲۰)، و«التحرير والتنوير»
 (۲۷/ ۱۱۶).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (١٤/ ٢٣٠)، و «التفسير الوسيط» للواحدي (٢٥٣/٤)، و «تفسير البغوي» (٥/ ٣٣٧)، و «الكشاف» (٤/ ٤٨٠)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٣٧)، و «تفسير القرطبي» (١٤/ ٢٦٠)، و «تفسير ابن كثير» (٨/ ٧١)، والمصادر السابقة.

تحت ظِلِّ رُمحي...»<sup>(۱)</sup>.

وفي بعض ألفاظه نكارة، وفي سنده ضعف واضطراب (٢)، وهو بظاهره يتعارض مع العديد من نصوص القرآن والسنة، ومنها هذه الآية الكريمة، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَالسنة، ومنها هذه الآية الكريمة، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَالْعَلَمَاء مَن حسَّنه (٣). فقوله: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ﴾ قضية قطعية حاسمة، ومهمة الرسل هي السان.

﴿ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنْنَ وَالْمِيزَاتَ ﴾: أنزل ﴿ الْكِنْنَ ﴾ لإقامة الحجة، ﴿ وَالْمِيزَاتَ ﴾ لإقامة العدل أنه وما استهر: ﴿ وَالْمِيزَاتَ ﴾ لإقامة العدل أنه ومما استهر: مقولة ابن تيمية في شأن العدل: «يُروى: الله ينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة ». ويقول أيضًا: «العدل واجب لكل أحد، على كل أحد، في جميع الأحوال، والظلم لا يُباح شيء منه بحال (٥٠).

﴿وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ ﴾: ذهب بعض المفسرين إلى أن معنى إنزال الحديد أنه كان في السماء ونزل في الأرض، وليس هذا ببعيد (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شبية (۱۹٤٠)، وأحمد (٥١١٥، ٢٦٧٥)، والبخاري (٤/٤) معلَّقًا ببعضه بصيغة التمريض، وعبد بن حميد (٨٤٨)، وأبو داود (٤٠٣١) - ببعضه - والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (٢٣١)، وابن الأعرابي في «معجمه» (١١٠٤)، والطبراني في «المعجم الكبير» (١١٧/١٣) (٢٣١)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (١٥٤١)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (٢/١٤٢)، وابن عبد البر في «التمهيد» (١٢/٢١) من حديث ابن عمر صَرَّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٢) ينظر تفصيل الضعف في تخريج (مسند أحمد)، (طبعة الرسالة).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/ ٢٦٩)، واسير أعلام النبلاء» (١٥ / ٥٠٩)، و «تخريج أحاديث الكشاف» (٤/ ٢٢٩)، و «فتح الباري» (٦/ ٩٨)، و «تغليق التعليق» (٣/ ٤٤٥ - ٤٤٦)، و «إرواء الغليل» (١٢٦٩)، و «أنيس الساري في تخريج أحاديث فتح الباري» (٧/ ٤٧٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير عبد الرزاق» (٣/ ٢٨٧)، و«تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٤٤)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٣٣)، و«تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٦٠)، و«تفسير ابن كثير» (٨/ ٢٧)، و«الدر المنثور» (١٤/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «مجموع الفتاوي» (٢٨/ ٦٣)، (٣٠٩/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٦) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٢٩)، و اتفسير الثعلبي، (٩/ ٢٤٦)، و اتفسير السمعاني، (٩/ ٣٧٨)، و المسير، (٤/ ٢٣٧)، والمصادر الآتية.

والمعنى الآخر: أن الله تعالى أنزل سُنَّة هذا الأمر، فالأمر بخلقه هو من عند الله تعالى من السماء، والسنة في التعامل معه هي من عند الله، كما قال: ﴿وَأَنزَلَ لَكُم مِن السَماء، والسنة في التعامل معه هي من عند الله، كما قال: ﴿وَأَنزَلَ لَكُم مِن الْأَنعَلَمِ ثَمَا الله الله الله وتشريع التعامل معها، رعاية وتملكًا وغير ذلك (١).

والبأس الشديد: وصف حيادي يدل على القوة التي قد تضر الناس وقد تنفعهم؛ وقد امتن الله على نبيّه داود عَنَهَ السّكَمْ فقال: ﴿وَعَلّمَننهُ صَنْعَكَةَ لَبُوسٍ لّكَ مُ لِلتُحْصِنكُم وقد امتن الله على نبيّه داود عَنهَ السّكَمْ فقال: ﴿وَعَلّمَننهُ صَنْعَة تقيهم بأس المعتدين، وهو القتال بالحديد، كالدُّروع والتُّروس، كما في قوله: ﴿ أَنِ أَعَلُ سَيِغَنتِ وَقَدِّرْ فِي السّرَدِ ﴾ [سبا: ١١]، فهذه الدُّروع عُلِّمها داود عَنهَ السّكم لحماية الناس من البأس؛ مما يدل على أن الشريعة جاءت لحفظ حياة الناس، وهم خلق الله مؤمنهم وكافرهم برهم وفاجرهم، والله امتحنهم على الأرض ووضعها لهم، وابتلاهم بالدعوة والأمر والنهى والتكليف، ورزقهم كلهم من فضله.

﴿وَمَنَكَفِعُ لِلنَّاسِ﴾: فالبأس الشديد ليس نفعًا محضًا، بل الغالب عليه الضرر، وكثير من الحروب تأتي بمضار عظيمة، وقد يتحقق المقصود بدونها، إلا أنها تكون في حالات كثيرة ردعًا ودفعًا لعدو مغرور مستكبر مخمور بالقوة والسلاح، فأشار هنا إلى منافع الحديد بالوقاية من السلاح أو بالمنافع التي أصبحنا نراها اليوم، من الصناعات المتقدِّمة التي صارت جزءًا جوهريًّا في حياة الناس اليوم.

﴿ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِئُ عَزِيزٌ ﴾: فهذا الذي أنزله الله تعالى من الكتب والميزان والحديد مقصودها أن يعلم الله علم وجود وتحقق في واقع الحياة مَن ينصرُه ورسلَه ومَن يبغي ويتعدَّى ويظلم (٢)، وعلمه تعالى قبل حصول

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ۵۳۷)، و «تفسير القشيري» (۳/ ٥٤٥)، و «تفسير البغوي» (۵/ ۳۳)، و «فتح القدير» (٥/ ۲۱۳)، و «فتح القدير» (٥/ ۲۱۳)، و «التحرير والتنوير» (٧/ ٢١٣).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۰۱/۲۳)، و «تفسير الماتريدي» (۹/ ۵۳۷)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (۱۱/ ۳۱۳)، و «التفسير البسيط» للواحدي (۲۱/ ۳۱۳)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ۲٦٩)، و «تفسير البيضاوي» (٥/ ١٩٠)، و «التحرير والتنوير» (۷/ ۱۸).

الشيء هو علم آخر، فهو تعالى يعلم الشيء قبل حدوثه، ويعلم أنه حدث فعلًا، ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَوِئُّ عَزِيزٌ ﴾ لا يُغلب.

\* ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِى ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنَّـٰبُوَّةَ وَٱلْكِتَابُّ فَمِنَهُم مُّهْتَدُّ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِفُونَ ۞﴾:

وخص نوحًا وإبراهيم؛ لأنهما آباء الأنبياء، ولذلك قال: ﴿وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا النَّبُوَّةَ وَالْكِ قال: ﴿وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا النَّبُوَّةَ وَالْكِينَ عَلَيْهُم مِن صلبهم ومن ذريتهم، ﴿وَكَيْبُرُ مِنْهُم مُهْتَدِ﴾ أي: أن الأكثرين من ذرية نوح وإبراهيم فاسقون، وهذا قبل بعثة النبي ﷺ (۱).

وهو آخر أنبياء بني إسرائيل، ومعنى ﴿ قَفَيْنَا ﴾ أي: أتينا من بعدهم برسل، مأخوذة من «القفا» (٢)، أي: أرسلنا من بعدهم برسل منهم، ومن هؤلاء الرسل: عيسى عَيْمَالِسَلَمْ، ﴿ وَمَاتَيْنَ هُ ٱلْإِنجِيلَ ﴾، وهو كتابه المنزَّل عليه، كما نزلت التوراة على موسى عَيْمَاليَكُمْ، ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱبَّبَعُوهُ رَأَفَةً ﴾ أي: لينًا، ﴿ وَرَحْمَةً ﴾، وذلك أن عيسى عَيْمَاليَكُمْ بُعث ليُلطِّف من القسوة والغلظة والمادية التي غلبت على وذلك أن عيسى عَيْمَاليَكُمْ بُعث ليُلطِّف من القسوة والرحمة، ولذلك يتداولون في كتبهم الكهود، وكان في رسالته السماحة والرأفة والرحمة، ولذلك يتداولون في كتبهم الكلمة المروية عنه: «مَن ضربك على خدِّك الأيمن، فأدِرْ له خدَّك الأيسر، ومَن

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ٥٣٨)، و «التفسير البسيط» للواحدي (۲۱/ ٣١٨)، و «تفسير النسفي» (٣/ ٤٤٢)، و «البحر المديد» (٧/ ٣٢٩)،

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الماتريدي» (۹/ ۵۳۸)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٧٠)، و«معترك الأقرآن» (٣/ ١٣٨)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ٤٢٠).

وينظر أيضًا: «غريب القرآن» للسجستاني (ص٤٠٥)، و«مقاييس اللغة» (٥/ ١١٢) «ق ف ي»، و«مختار الصحاح» (ص٢٥٨)، و«لسان العرب» (١٥/ ١٩٤) «ق ف١».

نازعكَ ثوبك، فزده رداءًك (۱). فبُعث عيسى عَتَبَالسَّة بالرحمة؛ ليُخفَّف من غلواء اليهود وقسوتهم، ولذلك جعل تعالى ﴿ فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱبَّعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾ بالناس وتواضعًا وسكينة، ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ﴾، ويمكن أن يكون هذا عطفًا على قوله: ﴿ رَأْفَةُ وَرَحْمَةً ﴾ على أن الرَّهبانيَّة ليست مثل الرأفة والرحمة، فالرأفة والرحمة مطلوبة مطلقًا، أما الرَّهبانيَّة ففيها نظر؛ لأنها تطوَّرت إلى ما لا تُحمد عقباه، ولذا أشار هنا إلى بدعيتها.

وفي الآية احتمال أن يكون قوله: ﴿ وَرَهْبَانِيَةً ﴾ مفعولًا لفعل يدل عليه ما بعده، فيكون تقدير الآية: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱبْتَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾ ، وابتدعوا رَهبانِيَّة أي: أنشؤوا واخترعوا من قِبل أنفسهم رهبانية (٢) ، ﴿ مَا كُنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ ﴾ أي: أن الله تعالى لم يوجبها عليهم، قال سبحانه: ﴿ إِلَّا ٱبْتِفَاءً رِضْوَنِ ٱللهِ ﴾ .

وهذا فيه احتمال أن يكون المعنى: أن الله تعالى لم يكتب عليهم هذه الرَّهبانيَّة، لكن هم عملوها ﴿ آبْتِغَآ ءَ رِضَوَنِ اللَّهِ ﴾ (٣)، فالأولون منهم اتَّجهوا إلى الرَّهبانيَّة، والرَّهبانيَّة مأخوذة من الرَّهْب، وهو الخوف (٤)، والغالب أن المقصود: الخوف من الله كان المتقدِّمون من عُبَّاد النصارى يعتزلون الناس

<sup>(</sup>۱) ينظر: "المِلَل والنَّحَل" للشهرستاني (۲/ ۱۸)، و «مجموع الفتاوي» (۲۸/ ۲۲۵)، و «مدارج السالكين» (۲/ ۲۸)، و «تفسير ابن كثير» (۳/ ۱٦۷).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٧/٢٢)، و«تفسير الثعلبي» (٩/ ٢٤٧)، و«التفسير الوسيط» للواحدي (٤/ ٢٥٣)، و«تفسير البغوي» (٥/ ٣٣)، و«تفسير الخازن» (١٧/ ٣٥٣).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٢)، و «تفسير السمر قندي» (٣/ ٤١١)، و «الهداية إلى بلوغ النهاية» (١١/ ٥٣٣)، و «المحرر الوجيز» (٤/ ٢٧٠)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٦٣)، و «تفسير ابن كثير» (٨/ ٢٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «تفسير الماوردي» (٥/ ٤٨٤)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٧٠)، و«تفسير القرطبي» (١٧٠/ ٢٣٣)، و«تفسير البيضاوي» (٥/ ١٩٠)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٢٧).

وينظر أيضًا: «الصحاح» (١/ ١٤٠)، و «المفردات في غريب القرآن» (ص٣٦٦)، و «لسان العرب» (١/ ٤٣٦) «ر هـ ب»، و «بصائر ذوي التمييز» (٣/ ١٠٠).

ويقيمون في الصوامع والدِّيارات في القُرى والصحراء، ولا يدخلون على أحد، ولا يدخل عليهم أحدٌ، ويتفرَّغون للعبادة.

وكان من جرَّاء هذه الرَّهبانيَّة أن تركوا الزواج زهدًا وتفرغًا للعبادة، فتخفَّفوا من ذلك، حتى تحول هذا إلى دين عندهم، وبسبب العزوف عن الزواج شاعت الخيانات والتحرش الجنسي والعدوان، وكم خرج للناس من تسجيلات وثائقية تفضح قساوسة يتحرَّشون بالأطفال أو بالنساء أو بالراهبات؛ لأن هذا التشريع معاندة للفطرة البشرية في ميل الأنثى للذكر والذكر للأنثى.

فهم في الأصل فعلوها خوفًا من الله، ويمكن أن يكونوا فعلوها خوفًا من طغيان المتسلّطين عليهم من اليهود والروم وغيرهم، فإن أتباع عيسى عَيَالتَكُمْ تعرَّضوا لحملات شديدة وأُحرقوا وقُتلوا وأُوذوا، ومن ذلك ما سيأتي في «سورة البروج»: ﴿ قُيْلَ أَضَعَبُ ٱلْأُخَدُودِ ﴿ الله فَي الصوامع، علمًا أن الرّهبانيّة الصحيحة هي أن يُخالط الإنسان الناس ويصبر على أذاهم، كما قال النبيُّ المؤمنُ الذي يُخالط الناسَ ويصبرُ على أذاهم، خيرٌ من الذي لا يخالطهم ولا يصبرُ على أذاهم، خيرٌ من الذي لا يخالطهم ولا يصبرُ على أذاهم» (١).

وكما قيل: «ليس الناسك ناسك الصومعة، وإنما ناسك المدينة». أي: أن الرَّاهب الحقيقي هو الذي يختلط بالناس ويصبر عليهم ويدفع بالتي هي أحسن ويجتهد وسعه ما استطاع.

فالمعنى هنا أن الرَّهبانيَّة لم تُكتب عليهم، ولكن هم فعلوها ابتغاء رضوان الله، فكأن الله تعالى قَبِلها منهم أول الأمر وأذن لهم فيها، ولكنهم طوَّروها بعد ذلك إلى ما لا يجوز.

ويمكن أن يكون المعنى: أن الله تعالى لم يكتب عليهم ذلك، إلا أن يريدوا به رضوان الله عَيَّبَل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيالسي (۱۹۸۸)، وأحمد (٥٠٢٢)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٣٨٨)، والترمذي (٢٥٠٧)، وابن ماجه (٤٠٣٢)، والخرائطي في «اعتلال القلوب» (٧١)، والبيهقي (١٥٣/١)، من حديث ابن عمر وَ الله الله الله السلسلة الصحيحة» (٩٣٩).

والأقرب أن الله تعالى لم يكتب عليهم الرَّهبانيَّة، ولكن هم فعلوها (١٠). ﴿ فَمَارَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾: فهم ابتدعوها، وما استطاعوا أن يقوموا بحقوقها (٢٠)، وهذا أصل في عدم تكليف الإنسان نفسه ما لا يطيق.

وربما الرَّهبانيَّة في بني إسرائيل مثل النذر في هذه الأمة، فالنذر ليس مشروعًا، ولا يأتي بخير - كما قال عَيْن وإنما يُستخرجُ به من البَخِيل (٣)، وامتدح الله الموفون بنذورهم: ﴿ يُوفُونَ بِالنَذر ﴾ [الإنسان: ٧]، وسأل عمر وَ يَالَفَهَنه النبي عَيْن إني نذرت في الجاهلية أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام. فقال: «أَوْفِ بنذركَ» (٤). بشرط أن يكون النذر في شيء مشروع أو مباح، وفي الحديث: بينا النبي عَيْن يخطب، إذا هو برجل قائم، فسأل عنه فقالوا: أبو إسرائيل، نَذَرَ أن يقومَ ولا يقعد، ولا يستظل، ولا يتكلم، ويصوم. فقال النبي عَيْن «مُرْهُ فليتكلم وليستظلُ وليقعد، وليتم صومه» (٥). وفي الحديث الآخر عن أنس رَعِن عَنْن أن النبي عَيْن رأى شيخًا يُهادَى بين ابنيه، فقال: «ما بَالُ هذا؟». قالوا: نَذَرَ أن يمشي. قال: «إن الله عن تعذيب هذا نفسه لغنيً». وأمره أن يركب (١).

فنذر الإنسان طاعة من الطاعات إن حقَّق الله مراده يلزم الوفاء به عند القدرة، كقول أحدهم: نذرتُ لله إن شفى اللهُ مريضي أن أتصدَّق بكذا. هذا يجب عليه الوفاء.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/۲۲)، و«معاني القرآن» للزجاج (۱۳۰/۰)، و«تفسير السمرقندي» (۱/ ۱۳۰)، و«تفسير البن أبي زمنين» (۱/ ۳۵)، و«تفسير الثعلبي» (۱/ ۲٤۷)، و«تفسير السمعاني» الماوردي» (٥/ ٤٨٥)، و«التفسير البسيط» للواحدي (۲۱/ ۳۱۵– ۳۱۳)، و«تفسير السمعاني» (٥/ ۲۷۹)، و«تفسير البغوي» (٥/ ۳۳۷).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير السمرقندي» (۳/ ٤١١)، و«زاد المسير» (٤/ ٢٣٩)، و«تفسير القرطبي» (۲۷/ ۲۲۳)، و«تفسير ابن كثير» (۸/ ۲۹)، و«التحرير والتنوير» (۲۷/ ۲۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: اصحيح البخاري، (٦٦٩٢)، واصحيح مسلم، (١٦٣٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٠٣٢)، ومسلم (١٦٥٦) من حديث ابن عمر تَعَالِمُهُمَّنَهُ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٠٤) من حديث ابن عباس تَعَلِّفُهُ تَهَا.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٨٦٥)، ومسلم (١٦٤٢).

وثَمَّ نوع آخر يسمَّى: نذر اللَّجاج، وهو أن يريد الإنسان تَرْكَ شيء فيرغم نفسه على تركه بالنذر لئن فعله ليصومن كذا وكذا أو ليتصدقن بكذا وكذا، فيجب عليه أن يوفِ بنذره لو فعل ذلك الشيء الذي علَّق عليه النذر، فإن لم يوفِ بنذره فعليه أن يكفِّر كفارة يمين: ﴿ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْ يَسَوِلُ الشيء أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [المائدة: ٨٩]؛ لأنه قصد بهذا النذر ما يقصد باليمين من فعل الشيء أو تركه (١).

ولهذا قال هنا: ﴿فَمَارَعَوْهَاحَقَّ رِعَايَتِهَا﴾ أي: ما حفظوها حقَّ حفظها، وقوله: ﴿حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾ أي ما رعوها رعايتها الحقة، كما قال سُبْحَانُهُوْتَعَالَ: ﴿حَقَّ تُقَالِدِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢]. وقال: ﴿يَتْلُونَهُۥحَقَّ تِلاَوْتِهِ ﴾ [البقرة: ١٢١].

﴿ فَنَانَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْهُمْ أَجَرَهُمْ أَي اَي اِسرائيل من أتباع عيسى عَيْدِالسَّلَامْ، ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَلَسِقُونَ ﴾ أي: كافرون (٢)، مثل الذين قالوا من أتباع عيسى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةُ ﴾ [المائدة: ٧٣]، أو الذين قالوا: ﴿ ٱلْمَسِيحُ أَبْثُ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣٠]، أو الذين آمنوا، والفسق [التوبة: ٣٠]، أو الذين آمنوا على الله الكذب، فهم في مقابل الذين آمنوا، والفسق يُطلق على الكفر، كما في قوله: ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللهَ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ مُؤْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَّمْمَنِهِ ، وَيَجْعَل لَكُمْ نُورًا نَمْشُونَ بِهِ ، وَيَغْفِر لَكُمْ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ :

قدَّم الأمر بالتقوى استدراكًا على رهبانية بني إسرائيل، وإلفاتًا للبصائر إلى الحق المعتبَّن، وهو التقوى، وترك المفضول الذي لا يغني من الحق شيئًا، وهو الرَّهبانيَّة التي ابتدعها بنوا إسرائيل.

<sup>(</sup>١) ينظر: «الموسوعة الفقهية الكويتية» (٤٠/ ٣٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٣١)، و تفسير الماتريدي» (٩/ ٥٣٩)، و «تفسير السمعاني» (٥/ ٣٧٧)، و «زاد المسير» (٤/ ٢٦٨)، و «تفسير القرطبي» (١٧/ ٢٦٢).

والتقوى: حال في القلب يحمل على فعل الطاعة وترك المعصية، ألَّا يجدك الله حيث نهاك ولا يفقدك حيث أمرك(١).

وكما يقول ابن المعتز(٢):

خلِّ النَّذُ وَ صَعْيرَها وكبيرَها ذاك التَّقى واصنع كماش فوق أر ض الشوك يحذرُ ما يرى لا تسحقرن صغيرة إن الجبال من الحَصَى والمقصود به الَّذِينَ مَا مَنُوا ﴾: المسلمون من هذه الأمة (٣)، وهذا محتمل وظاهر.

وقد يكون المقصود: الذين آمنوا من بني إسرائيل من أتباع عيسى عَيْبِالسَّلَمْ (١٠)؛ الذين أشار إليهم بقوله: ﴿فَاتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْهُمْ أَجَرَهُمْ ﴿

والأولى شمول الخطاب لهذه الأمة ولبني إسرائيل الذين كانوا مؤمنين بعيسى، فقال: ﴿ اَتَّقُوا اَللَّهُ وَ اَلِهُ أُو بِرَسُولِهِ ، ﴿ النَّبِي الْأَنْمِي اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ وَكَلَّمْ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ وَكَلَّمْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ

وإذا كان الخطاب لبني إسرائيل، فقد شهد بمثل هذا شواهد من القرآن، كما

<sup>(</sup>١) ينظر: (موسوعة فقه القلوب) (٢/ ١٨٨٨).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «ديوان ابن المعتز» (ص٢٩)، و«شعب الإيمان» (١٩١٩)، و«محاضرات الأدباء»
 (٢/ ٢١١)، و«الكشكول» (٢/ ٢٧٠).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير السمرقندي» (٣/ ٢١١)، و«المحرر الوجيز» (٥/ ٢٧١)، و«تفسير الثعالبي»
 (٥/ ٣٩٥)، و«تفسير السعدي» (ص٨٤٣)، و«التحرير والتنوير» (٢٧/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: (تفسير الطبري) (٢٢/ ٤٣٤)، و (التفسير الوسيط) للواحدي (٤/ ٢٥٦)، و (زاد المسير) (٤/ ٢٣٩)، و (زاد المسير) (٢/ ٢٣٩)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٥) ينظر: «العين» (٥/ ٣٧٣) «ك ف ل»، و «معاني القرآن» للفراء (ص ٢٨٠)، و «غريب القرآن» لابن قتيبة (ص ٥٥٠)، و «جمهرة اللغة» (٢/ ٩٦٩) «ك ف ل»، و «الصحاح» (٥/ ١٨١٠) «ك ف ل»، و «المفردات في غريب القرآن» (ص ٧١٧)، و «شمس العلوم» (٩/ ٥٨٥٩) «ك ف ل»، و «لسان العرب» (١/ ٨٥٩) «ك ف ل»، و «لسان العرب» (١/ ٨٩٥) «ك ف ل»، و «التحرير والتنوير» (٧/ ٤٢٨).

في قوله تعالى: ﴿ النِّينَ النَّنكُ مُ الْكِننَبِ مِن قَبلِهِ مُم بِهِ يُوْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا يُنلَى عَلَيْمِ مَا الْوَالَ عَلَمُ الْحَكَا بِهِ الْمَاكُ الْمَ الْحَلَمُ مَرَّ اَلْمَ الْحَلَمُ مَرَّ الْحَلَمُ مَرَّ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلَمُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وإذا كان الخطاب للمؤمنين من هذه الأمة، فهو تشريف لهم أن الله تعالى يُضاعف لهم الأجر أكثر مما كان يعطى مَن كان قبلهم من أهل الكتاب.

وهذا معنى مستقل صحيح؛ يشهد له حديث ابن عمر رَعَالِشَهَنَا، أن النبيَّ عَلَيْ قال: «مَثَلُكم ومَثُلُ أهل الكتابين، كمَثُل رجل استأجر أُجراء، فقال: مَن يعملُ لي من غُدُوة إلى نصف النهار على قيراط؟ فعملت اليهود، ثم قال: مَن يعملُ لي من نصف النهار إلى صلاة العصر على قيراط؟ فعملت النصارى، ثم قال: مَن يعملُ لي من العصر إلى أن تغيبَ الشمسُ على قيراطين؟ فأنتم هم، فغضبت اليهودُ والنصارى، فقالوا: ما لنا أكثرَ عملًا، وأقلَّ عطاءً؟! قال: هل نقصتُكُم من حقِّكُم؟ قالوا: لا. قال: فذلك فضلى أُوتيه مَن أشاءُ»(٢). فهذا فضل الله يؤتيه مَن يشاء.

﴿ يُؤْتِكُمُ كِفَلَيْنِ مِن رَّمْمَـهِ، وَيَجْعَل لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ. ﴾: غير النور الذي في الآخرة، هذا نور في الدنيا؛ أي: نورًا في الدنيا<sup>(٣)</sup>، ﴿وَيَغْفِرَلَكُمْ ﴾ وهذا من فضله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠١١)، ومسلم (١٥٤) من حديث أبي موسى يَعَلَقِهُمَنَّهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٦)، و«معاني القرآن» للزجاج (١٣١/٥)، و«تفسير الماتريدي» (١٣١/٥)، و«تفسير الثعلبي» (٢٥٠/٩)، و«تفسير الماوردي» (٤٨٦/٥)، و«تفسير الن كثير» (٣٠/٨).

سبحانه، ﴿وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾، وذكر النور الدنيوي هنا مناسب لما أخبر عنه في ثنايا السورة من أن المؤمنين يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم(١).

\* ﴿ لِتَكَلَّيَعْلَمَ أَهَلُ الْكِتَنِ أَلَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءِ مِن فَضْلِ اللَّهِ وَأَنَّ الْفَضْلَ بِيدِ اللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْمَظِيمِ ( ) \*:

أي: ليعلم أهل الكتاب، وهكذا كان ابن عباس رَ الله على الله الكلم أهل الكِتَابِ) (٢)، وهذه قراءة تفسيرية ليست وحيًا، وإنما يقرؤها ليُعلِّم طلابه أن هذا هو المقصود، وأن «لا» هنا صلة أو زائدة في سياق الكلام (٣).

والمعنى: حتى يعلمَ أهلُ الكتاب، أي: ليعلم ويدرك من قبلكم من اليهود والنصارى ﴿ أَلَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءِ مِن فَضْلِ اللهِ ﴾، فالفضل لله سبحانه ﴿ وَأَنَّ الْفَضْلَ بِيكِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾.

وكأن أهل الكتاب كانوا يزدرون العرب ويتوعَّدونهم بنبي يُبعث، فيقتلونهم به قتل عاد وإِرَم (١٠): ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾ [البقرة: ٨٩]، فلما وجدوا أن هذا الرسول ﷺ هو من العرب من ذرية إسماعيل منعهم الحسد أن يؤمنوا، وقالوا: «هؤلاء أبناء أُمّة» (٥). يعنون: هاجرَ، واستكبروا عن الرسالة،

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى اَلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيِأْتِنَنِهِرِمُشْرَنَكُمُ اَلْيَوْمَ جَنَتُ تَجْرِى مِن غَيْهَا اَلاَئَهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ اَلْعَظِيمُ ﴿ ﴾.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «المحرر الوجيز» (٥/ ٢٧١)، و«تفسير ابن جزي» (٣/ ٣٥٠)، و«البرهان في علوم القرآن» (٣/ ٧٩)، و«تفسير الثعالبي» (٥/ ٣٩٥)، والمصادر الآتية.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: (تفسير الثعلبي) (١/ ٢٥١)، و(تفسير الماوردي) (٥/ ٤٨٦)، و(تفسير البغوي)
 (٥/ ٣٦)، و(تفسير الرازي) (٢٩/ ٤٧٥)، و(تفسير القرطبي) (١٧/ ٢٦٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «سيرة ابن هشام» (٢١١/١، ٢٢٩)، و«تاريخ الطبري» (٢/ ٣٥٤)، و«دلائل النبوة» لأبي نعيم (ص٢٩٨)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (٢/ ٧٦، ٤٣٤)، و«البداية والنهاية» (٣/ ٥٠٢)، لأبي نعيم (ص٢٩٨)، وما سيأتي في «سورة البينة»: ﴿ لَمْ يَكُنِ اَلَذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئَلْبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنقَدِّكِينَ مُنقَدِينَ مُنقَدِّكِينَ مُنقَدِّكِينَ مُنقَدِّكِينَ مُنقَدِينَ مُنقَدِينَ مُنقَدِينَ مُنقَدِينَ مُنقَدِينَ مُن المُنتِينَ مُن اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تفسير الطبري» (٢/ ٢٤١)، و «تفسير الماتريدي» (١/ ٥٠٩)، و «تفسير السمرقندي» (١/ ٧٢)، و «تفسير البغوي» (١/ ٧٢)، و «تفسير ابن كثير» (١/ ٣٢٥).

ونسوا أن الفضل بيد الله، وأن السابق يدرك أحيانًا أكثر مما أدرك اللَّاحق.

وهذا يُقوِّي أن المقصود بقوله سبحانه في «سورة الواقعة»: ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ ۚ ﴾، أنه في هذه الأمة؛ حيث كتب الله لهم من الفضل ما لم يكتبه لسابقيهم (١١)، والله أعلم.

000

<sup>(</sup>١) ينظر ما سيأتي في «سورة الواقعة».

## فِهُ إِنَّ الْمُجْتَوْيَاتِ

| o          | مقدمةمقدمة     |
|------------|----------------|
| ١١         | سورة الفاتحة   |
| ۲۹         | سورة الحجرات   |
| ٦٧         | سورة ﴿نَّى﴾    |
| ١٠٩        | سورة الذاريات  |
| 101        | سورة الطور     |
| ١٨٥        | سورة النجم     |
| YY1        | سورة القمر     |
| Y0V        | سورة الرحمن    |
| YA4        | سورة الواقعة   |
| ٣٣٩        | سورة الحديد    |
| <b>٣9٣</b> | فه سالمحته بات |

000