

وارالثقافة.بتروت

تطور النظريات والأفكار التربوية

# تطورالنظرةات والافكاراليربوتة

## الدكتورعم مخالتومي لشباني

ائستاذمشارك بكليقوالآدابْ -الجامِدَاللِبلِيّ دبلوم خالي ومَاجِستِد ودكوّراه في الرّبةِ وعم لِننِو

۱۹۷۱ م

دارالة الهامة تيسورات

## WWW.BOOKS4ALL.NET

## إهنداء

السى اخواني طلبة الدراسات التربوية ، واخوانسي المدرسين والمهتمين بالشئون التربوية أهسدي كنابي هذا راجيا الله أن ينفع به وان يجمله خالصا لوجهسه وللوطن ، انه نعم المولى ونعم النصير .

-1 1 23 1 83

عمر التومي الشيباني

## فخراكية

|    | ٠.                                                                          |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 10 | مندمـــة                                                                    |
| 71 | الغصل الاول: منهوم التربية واهدانها في المجتمعات البدائية والثقافات القديمة |
| ٠, |                                                                             |
| ۲1 | ۱ ـ مقدمـة                                                                  |
| 77 | <ul> <li>٢ ــ مفهوم التربية واهدافها في المجتمعات البدائية</li> </ul>       |
| 17 | ٣ ــ مفهوم التربية وأهدافها في الثقافات التاريخية الأولى                    |
| ۲0 | } ــ مفهوم التربية واهدافها في الثقافة اليونانية القديمة                    |
| 77 | <ul> <li>هـ مفهوم التربية واهدافها في الثقافة الرومانية</li> </ul>          |
|    | الفعسل الثاني: تطور الإفكار التربوية في المصور السبحية الاولى               |
| 13 | والعصور الوسطى                                                              |
| ٤١ | ۱ ـ مقدــة                                                                  |
| ٤١ | ٢ ــ العوامل التي مهدت لظهــور المسيحيــة                                   |
| 13 | ٣ ــ موقف المسيحيين الاولين من الثقافة الوثنية                              |
| ٥. | } ــ مفهوم التربية في العصور المسيحية الاولى                                |
| ٥٤ | ه ــ مفهوم التربية في ظل حركة احياء العلوم الاولى                           |
| ٥٧ | ٦ ــ مفهوم التربية في ظل الحركة المدرسية                                    |
|    |                                                                             |

| نحة  | •                                                                                                    |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٩   | ٧ ـ تأمير الحركة المدرسية في المجال التربوي                                                          |
| 75   | <ul> <li>٨ ــ المؤسسات التعليمية في ظل الحركة المدرسية</li> </ul>                                    |
| ٦٧ - | الغصل الثالث: منهوم التربية واهدانها فيعصر النهضة الاوروبية                                          |
| ٦٧   | <ol> <li>العوامل التي مهدت لعصر النهضـــة</li> </ol>                                                 |
| ٦٨   | ٢ ــ المميزات العامة لعصر النهضة                                                                     |
| ٧.   | ٣ ــ الحركة الانسانية في جنوب أوروبا وشماليها                                                        |
| 77   | } _ حركة الاصلاح الديني في جنــوب اوروبا                                                             |
| 77   | ه ــ مفهوم النربية واهدافها في ظل الحركة الانسانية وحركة<br>الامســـــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٨١   | <b>الفصل الرابع :</b> من المربين الذين برزوا في عصر النهضة الاوروبية                                 |
| ۸1   | ۱ _ فتورینودافلتر ( ۱۲۷۸ _ ۱۶۶۲ م )                                                                  |
| ۸٧   | ۲ _ فرانسوا رابلبیه ۱۲۸۲ _ ۱۵۵۳ م)                                                                   |
| ٩.   | ۲ ـ میشیل دی مونتانیی ( ۱۵۳۳ ـ ۱۵۹۲ م :                                                              |
| 18   | ٤ ــ جوان لويس فيفز   ( ١٤٩٢ ــ ١٥٤٠ م )                                                             |
| 11   | الفصل الخامس: مفهوم التربية واهدافها في القسرن السابع<br>عشر                                         |
|      | ١ ــ العوامل التي اثرت في تطور مفهوم التربية وأهدافها في                                             |

#### مفحة

| 117 | <ul> <li>٦ ــ اثر بيكون في الحياة الفكرية وفي مفهوم التربية ومادتها</li> <li>وطرقها</li> </ul>                                            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 111 | الفصل السادس: نزعة التهذيب الشكلي في التربية وابرز ممثليها                                                                                |
| 111 | 1 _ التطور التاريخي لهذه النزعة                                                                                                           |
| 117 | ٢ ــ اثر المذهب التهذّيب في التربيبة                                                                                                      |
| 771 | ٣ ـ جون لوك كابرز ممثلي نزعة التهذيب الشكلي                                                                                               |
| 187 | الفصل السابع: تطور مفهوم التربية واهدافها في القرن الثامن عشر                                                                             |
|     | 1 _ العوامل التي مهدت لظهور التنوير الفكري والحركة                                                                                        |
| 187 | الطبيعيـــة                                                                                                                               |
| 101 | ٣ ــ ظهور حركة التنوير الفكــري                                                                                                           |
|     | ٣ ــ الحركة الطبيعية في النربية ودور جان جـــاك روسو في                                                                                   |
| 107 | تاسیسهـــا تاسیسهـــا                                                                                                                     |
| 101 | } ـــ جان جاك روسو : حياته وافكاره العامة                                                                                                 |
| 170 | الفصــل الثامن : بعض افكار روسو التربوية كما شرحها في كتابه<br>( اميـــل )                                                                |
| 177 | ١ ــ ايمانـــه ببـــراءة الطفل                                                                                                            |
| 177 | ٢ ـ اعلاؤه مــن شأن الطبيعة                                                                                                               |
| 171 | ٣ ـ تاكيده للتربيــة السلبية                                                                                                              |
|     | <ul> <li>السائدة لضرورةمراعاة مبول الطفلوخصائصة وحاجاته</li> </ul>                                                                        |
| 178 | الحـــاضرة                                                                                                                                |
|     | <ul> <li>ه ــ ايمانه بأن العملية التربوية بأهدافها ومناهجها وطرقها</li> <li>يجب أن تكون مناسبة لمرحلة النمو التي يمر بها الطفل</li> </ul> |
| 177 | يجب أن تتون مناسبة لمرحلة النمو التي يمر بها الطفل أو التلميسية                                                                           |
| 177 |                                                                                                                                           |

| منحة  |                                                                       |  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|--|
| 141   | ٦ ــ ايمانه بأهمية الاسفار والرحلات الخارجية                          |  |
|       | ٧ ــ ايمانه باختلاف طبيعة المراة عن طبيعة الرجل وباختلاف              |  |
|       | وظيفتها في الحياة وبضرورة تربيتها بما يتمشى مع                        |  |
| 140   | هــذا الاختــلاف                                                      |  |
|       | الفصيل التاسع: الموامل التي اثرت في تطور التربية ومهدت                |  |
| 190   | لظهور الحركات التربوية في القرن التاسع عشر                            |  |
| 110   | ١ _ العوامل التي أثرت في تطور التربية في القرن التاسع عشر             |  |
| ۲.,   | ٢ _ النزعة النفسية في التربيسة                                        |  |
|       |                                                                       |  |
| ۲.۷   | الغصسل العاشر: الحركة البستالونزية واثس بستالوتـزي في تأسيسها         |  |
|       |                                                                       |  |
| ۲.۷   | <ul> <li>١ حياة « بستالوتزي » والعوامل التي اثرت في افكاره</li> </ul> |  |
| 117   | ٣ _ افكاره التربويـة                                                  |  |
| 717   | ا _ افكاره في مفهوم التربية واهدافهــا                                |  |
| 717   | ب_ افكاره عـن المنهج                                                  |  |
| 114   | جد افكاره المتصلة بطرق التدريس                                        |  |
| ۲۲.   | ٣ ـ نقد وتقييم لافكار بستالوتزي التربوية                              |  |
|       | } ـ تأثير « بستالوتزي » في تطور الافكار التربوية في العالـم           |  |
| * * * | الغربسي الغربسي                                                       |  |
|       | الفصل الحادي عشر: جون فردريك هربارت والحركة الهربارتية في             |  |
| 777   | التربيــة                                                             |  |
| ***   | ۱ _ مقدمة                                                             |  |
|       |                                                                       |  |

۲ ـ حياة هـربارت الاولـى ۲ ـ افكاره الفلسفية العامــة

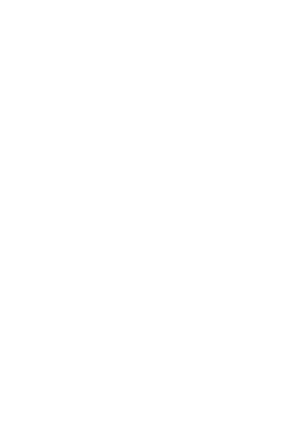
24. 277

| صفحة |                                                                                                         |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 737  | } _ افكار « هربارت » ونظرياته التربوية                                                                  |
| 337  | ا _ افكاره المتصلة بمعنى التربيــة                                                                      |
| 787  | ب افكاره المتصلة بالهدف من التربيسة                                                                     |
| ۲0.  | جـ افكاره المتصلة بالمنهج الدراسي                                                                       |
| 707  | د _ افكاره المتصلة بطرق الندريس                                                                         |
| 807  | هـ تقييم افكار هربارت التربوية                                                                          |
|      | و _ التأثير الذي احدثته افكار « هربارت » في المجـــال                                                   |
| 101  | التربــوي                                                                                               |
| 707  | الفصل الثاني عشر: فروبل: حياته وافكاره الفلسفية والتربوية                                               |
| ٧٥٢  | ۱ _ مقسلمة                                                                                              |
| ۸۵۲  | ۲ ــ حياة فــروبل                                                                                       |
| 777  | ٣ _ العوامل التي اثرت في افكاره                                                                         |
| 377  | } _ الفلسفة العامسة « لفروبل »                                                                          |
| 177  | ه ــ افكار فروبل النربوبــة                                                                             |
| ۲٧.  | ا _ افكاره المتصلة بمعنى التربية ومفهومهـــا                                                            |
| 177  | ب افكاره المتصلة باهداف التربية                                                                         |
| 777  | جـ افكاره النصلـة بالنهـج                                                                               |
| 777  | د ـ افكاره المتصلة بطرق التدريس                                                                         |
| 777  | ٦ ــ نقد وتقييم لأفكار فروبل التربوية                                                                   |
|      | الغمسل الثالث عشر: الحركة العلمية في التربية واثر هربادت                                                |
| 171  | سېنسر فني تلاعيمهنا                                                                                     |
| 171  | ۱ ـ مقـدمة                                                                                              |
| 7.77 | <ul> <li>٢ ــ العوامل التي ساعدت على ندعيم الحركة العلميــــة في التربية في القرن الناسع عشر</li> </ul> |

| منحة     |                                                                                               |  |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| <b>7</b> | ٣ - بعض الميزات العامة للحركة العلمية في التربية                                              |  |
| 144      | } ــ هربارت سبنسر كابرز ممثلي الحركة العلمية في التربية                                       |  |
| 7.7.7    | ا _ حياة « هربارت سينسر »                                                                     |  |
| 7.87     | ب افكاره المتعلقة بمفهوم التربيسة                                                             |  |
| 717      | جـ افكاره المتعلقة بأهداف النربية وغاياتهــا                                                  |  |
| 111      | د _ انكاره المتعلقة بالمنهج                                                                   |  |
| 777      | ه ـ افكاره المتعلقة بطرق التدريس                                                              |  |
| 111      | و ـ تقييم ونقد لافكار سبنسر التربويــة                                                        |  |
|          | الغصسل الرابع عشر: تطور النزعة الاجتماعية في التربية في القرن                                 |  |
| ۲.۱      | التاسيع عشر الله الله الله الله                                                               |  |
| ۲.۱      | ۱ ـ مقادمة                                                                                    |  |
| 7.7      | ٢ _ العوامل التي مهدت للنزعة الاجتماعية وأثرت في تطورها                                       |  |
| ۲.1      | <ul> <li>٣ ــ الميزات العامة للنزعة الاجتماعية في التربية</li> </ul>                          |  |
| 317      | } _ من نتالج النزعة الاجتماعية في التربية                                                     |  |
|          | الغصسل الخامس عشر : العوامل النسي اثرت في تطور التربية في القرن العشرين واهم الحركات التربوية |  |
| 717      | التي ظهرت فيسه                                                                                |  |
| 717      | ۱ _ مقیدمة                                                                                    |  |
|          | ٢ ــ العوامل التي أثرت في تطور النظريات التربوية في القرن                                     |  |
| 717      | العشوين                                                                                       |  |
|          | ٢ _ اهم الحركات والفلسفات التربوية الحديثة التي ظهرت                                          |  |
| 777      | في القرن العشريــن                                                                            |  |
|          | <ul> <li>الفلسفة البرجماتية كأهم الحركات والفلسفات التربوية</li> </ul>                        |  |
| 777      | في القرن العشيرين                                                                             |  |

#### صفحة

| ۲۳. | <ul> <li>ه ـ المصادر التي اشتقت منها الفلسفة البرجمانية مبادئها</li> <li>وأبرز زعمـائها</li> </ul>                                     |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777 | الفصل السادس عشر: جون ديوي: حياته واعماله وافكاره<br>الفلسفيــة المامـة                                                                |
| 777 | ١ ــ حباته وأعماله                                                                                                                     |
| ۲۲۷ | ٢ ــ العوامل التي السرت في افكاره                                                                                                      |
| ۲۳٦ | ٣ ـ افكاره الفلسفية العامة                                                                                                             |
| ۲۳۹ | ا ــ افكاره المتصلة بطبيعة الكون وطبيعة الانسسان                                                                                       |
| 131 | ب- أفكاره المتصلة بنظرية المعرفة                                                                                                       |
| 110 | جـ أفكاره المتصلة بطبيعة القيم الاخلاقية                                                                                               |
| r٤٩ | الغصسل السابع عشر: افكار جون ديوي التربوية وتاثيره في تربية<br>عصره                                                                    |
| ۲٤٦ | ١ - افكاره المتعلقة بمعنى التربيــة                                                                                                    |
| 101 | ٢ ـ أفكاره المتعلقة بأهداف التربية                                                                                                     |
| 701 | ٣ _ افكاره المتعلقة بمناهج الدراسة                                                                                                     |
| T•A | <ul> <li>إ - افكاره المتعلقة بطرق التدريس</li> <li>ه - التأثير اللي احدثته افكار دبري التربوبة والانتقادات النسي وجهت اليها</li> </ul> |
|     | الراجع الاجتبية الخاصة التي يمكن الرجوع اليها لزيادة الاطلاع                                                                           |



#### بسنيها بنيازم لازجتيم

### مقسذمته

يطيب لي ايها القارىء الكريم أن أقدم لك اليوم هذا السفر المختصر عن تطور النَّظريات التربوية في العالم الغربي منذ العصور البدائية حتى القرن العشرين . وقد ظهرت فكرة هذا البحث لدي في عام ١٩٦٤م ، وذلك عندما كنت محاضرا في العلوم التربوية والنفسية بكليـــة الآداب والتربية التابعة للجامعة الليبية . فقد كان من بين المواد التي أسند اليّ تدريسها لطلبة السنة الرابعة بالكلية في ذلك العام الجامعي هي مادة فلسفة التربية . وقد كان المنهج الذي علي ً أن أتبعه في تدريس هذه المادة يتضمن فيما يتضمن اعطاء فكرة: عن المدارس الفلسفية الحديثة وعسن تطبيقها في المجال التربوي وعن اهم المبادىء والمعتقدات الاساسية التى تقوم عليها التربية الحديثة والأهداف التي تسمى إلى تحقيقها . غير أنني لاحظت أثناء تدريسي لهذه المادة أن هنآك صعوبة في كثير من الأحيانَّ أن تدرُّس النظرياتُ والافكار التربوية الحديثة دون التعرُّض إلى جذورهـا وأصولها التاريخية وإلى العوامل التي أثرت في تطورهــا والأشخاص الذين ساهموا في تطويرها عبر العصور المختلفة . فكثير من الأفكار التربوية الحديثة التي تبلورت في القرن العشرين لم تكن وليدة هذا القرن ، بل ترجم أصولها إلى قــرون وعصور سابقة . قد يكــون بعضها يرجع إلى العصر اليوناني القديم مثلاً . واذا كـــان لمربى القـــرن

العشرين من فضل نحو تلك الأفكار فهو تفلسفها وعرضها فى شسكل نظريات أو فلسفسات تربوية شاملة متكاملسة ، وتوضيسح تضميناتها وتطبيقاتها العملية في المجال التربوي . وعملا بمقتضى تلك الملاحظة وإدراكا منى لهذه الحقيقة الأخيرة فقد حاولت في السنة الجامعية التالية ، وهمي سنة ٢٤٦٥/٦٤ م ان أجعل الجزء الأول من محاضراتي في مادة فلسفة التربية متعلقا بتطور النظريات والأفكار التربوية عبر العصور والقرون المختلفة . وقد كانت محاضراتي المختصرة المتعلقة بهذا التطور هي النواة الأولى لهذا البحث . وقد شجّعني التجاوب الصادق الــذي لقيته مــن تلاميذي الأوفياء أثناء إلقائي لتلك المحاضرات على أن أعيد كتابتهما وأتوسع فيها وأضيف إليها من الموضوعات والحركات التربوية ما لسم أنمكن من دراسته أثناء تلك السنة الدراسية ، وبذلك يمكن أن تصبح مرجعا وافيا لطلاب فلسفة التربية وتاريخها وللمهتمين بالدراسات التربوية ، وتضيف لبنة الى لبنات مكتبتنا العربية الشامخة . واذا كنت قد تأخرت في إنجاز هذا البحث فان ذلك يرجع الى تركي للجامعة وفقداني بذلك فرصة الحصول على كثير من المراجع اللازمة له ، كسا يرجع الى انشغالي بعد خروجي من الجامعة بأبحاثٌ في ميادين أخــرى كندريب المدرسين ، ورعاية الشباب . ولكسن قلة المراجع وانشغالسي وتخصيص بعض الوقت بين الحين والآخر لانجاز هذا البحث ، حتسى استطعت – بعون الله وتوفيقه إتمامه على الشكل الذي أقدمه اليك اليوم قارئي الكريم .

وقد حاولت في هذا البحث ــ كما سيتضح لمن يقرؤه ــ أن أتناول بالدراسات الموجزة أهم النظريات والحركات والأفكار التربوية التـــي ظهرت في مختلف العصور والقرون ، وأن أشير عند الحديث عن تطـــور النظريات والحركات والأفكار التربوية في أي عصـــر أو قرن إلى أهم انعوامل التي أثرت في هذا التطور والى أبرز المربين الذين يمثلون تلك النظريات والحركات والى أهم أفكارهم التربوية .

وفي دراستي للافكار التربوية التي تقوم عليها أية حركة تربوية أو التي قال بها أي مرب قد جملت جل تركيزي على ما كان منها متعلقا بيفهوم التربية ، وأهدافها ، ومراقها ، ولم أعط أي اهتمام يذكر لدراسة الأجراءات والتنظيمات التطبيقية ولا لدراسة المؤسسات التربوية ، لأن الهدف الذي حددته لهذا البحث منذ البداية هو الكشف عن أهم النظريات والأفكار التربوية في مختلف المجتمعات والمصور والقرون دون التعرض للتطبيقات والاجراءات العملية إلا بالقدر الذي يتطلبه شرح تلك النظريات والأفكار . ففي الواقع ان هذا البحث يجب أن ينظر إليه على انه تاريخ للنظريات والأفكار التربوية أكثر منه تاريخ التربية وللتعليم بمعاهما الشامل .

وقد حاولت تقسيسم هذا البحث الى سبعة عشر فصالا: عالسج الفصل الأول منها مفهوم التربية وأهدافها في المجتمعات البدائية ، وعالج الفصل الثاني تطور الأفكار التربوية في المصور المسيحية الأولسى والمصور الوسطى ، وعالج الفصل الثالث مفهوم التربية وأهدافها في عصر النهضة الأوروبية ، وعالج الفصل الرابع حياة وأفكار أبرز المربين في عصر النهضة الأوروبية ، وعالج الفصل الحاسس مفهوم التربيسة في عصر التهذافها في القرن السابع عشر والحركة الواقعية بزعاتها المختلفة التسي ظهرت في هذا القرن ، وعالج الفصل السادس نزعة التهذيب الشكلي في التربية وحياة وأفكار المربي والفيلسوف الانجليزي « جون لوك » النربية وحياة وأفكار المربي والفيلسوف الانجليزي « جون لوك » الذي يعتبر أبرز ممثلي هذه التزعة في القرن السابع عشر ، وعالج الفصل السابع تطر م ، وعالج مكل قالربية وأهدافها في القرن الثامن عشر وأعطى فكرة عن الحركة الطبيعية في التربية التي ظهرت في هذا القرن وعسن فكرة عن الحركة الطبيعية في التربية الذي يعتبر من ابرزمستلي ومؤسسي

هذه الحركة وعن ابرز أفكاره الاجتماعية والدينية والسياسية ، وتناول الفصل الثامن بالشرح والتحليل أبرز أفكأر «روسو» التربوية الـــتى ضمنها كتابة : « أميل » ، وعالج الفصل التاسع العوامل التي أثرت في تطور التربية في القرن التاسع عَشر وأهم الحركات التربوية الّتي ظهرت في هذا القرن ، وعالج الفصلَ العاشر الحركة البستالوتزيــة وحيــاة وأفكار « جون هنريّ بستالوتزي » مؤسس هذه الحركة ، وعالــج الفصل الحادي عشر الحركة الهربرتية وحياة وأفكار « جـون فردريك هربرت » مؤسس هذه الحركة ، وعالج الفصل الشاني عشر الحركة الفروبولية وحياة وأفكار « فردريك فروبل » مؤسس هذه الحركة ، وعالج الفصل الثالث عشر الحركة العلمية فـــى التربية وأثر « هربارت سبنسر » في تسدعيمها وأهم أفكار هذا العالس المربي التربوية ، وعالج الفصل الرابع عشر تطور النزعة الاجتماعيــة في التربيــة في القرن التاسع عشر وأهم مسيزاتها ، وعالج الفصل الخامس عشر العوامل التي أنسرت في تطور التربيسة في القرنَّ العشرين وأهسم الحركات والفلسفات التربوية التي ظهرت فيه ، وعالج الفصل السادس عشر حیاة وأعمال « جون دیسوي » باعتباره ابرز مَمثلــــی ومؤسسی الحركة البرجماتية ، كما عالج أهم العوامل التي أثرت في أفكَّاره وأهــــم أفكاره الفلسفية العامة المتصلة بطبيعة الكون وطبيعة الانسان وبنظرية المعرفة وبطبيعة القيم الاخلاقية ، وعالج الفصل السابع عشر والأخسير أفكار جون ديوى التربوية المتعلقة بمعنى التربية وأهدافها ومناهجهما وطرقها والتأثير الذي أحدثته أفكار ديوي التربوية والانتقادات التى وجهت اليها . وقد أرفقت البحث بمجموعة من المراجع الخاصة التي يمكن . أن يرجع اليها من أراد المزيد من الاطلاع في فصوله ومحتوياته .

ولست أدعي أنني تناولت في هذا البحث جميع الحركات والنزعات التربوية التي ظهرت في مختلف البلدان الغربية عبر العصور المختلفة ، بل لم أتناول منها بالدراسات الا أهمها وأبرزها . وذلك على امل أن تتاح لي الفرصة مستقبلا للقيام بدراسة أوسع وأشسل في هذا المجال ، وخاصة بالنسبة للحركات والفلسفات التربوية الحديثة التي ظهسرت في القسرن العشرين التي لم أتناول منها إلا حركة واحدة ، وهي الحركة البرجاتية . وهناك فلسفات وحركات تربوية كثيرة أخرى هامة تستحق وحدها مجلدا خاصا بها .

وإنني لاتوقع من القارى، الكريم أن يتساءل عن الأسباب التي جملتني أقتصر في هذا المجلد على دراسة تطور النظريات والأفكار التربوية في العالم الغربي . أليس في الشرق وفي العالم الاسلامي بالذات نظريات وأفكار تربوية ومربون ساهموا في تطوير النظريات التربوية ?

ولملني إذا ما اردت الاجابة على مثل هذا التساؤل بموضوعية فإنه لا يسعني الا أن أقول بأن غالب الفلسفات والحركات التربوية و وخاصة العديث منها و قد نشأت في العالسم الغربي ، ولسم يقف تأثير هدف الفلسفات والحركات التربوية عند العالم الغربي ، بل تعداه الى العالس الشرقي الذي أصبح في تاريخه الحديث يقوم بدور المقلسد للنظريات والنظم التربوية الغربية . ولكن هذا لا ينافي أن للشرق الاسلامي وغير الاسلامي إبان ازدهار تقافته نظمه وفلسفاته التربوية الحاصة . ويمكن أن يلاحظ وجود هذه النظم والفلسفات كل من درس تاريخ التربية في بلدان الشرق العربقة في حضارتها كالصين ، والهند ، ومصر القديسة وغيرها من بلدان الشرق . وبالنسبة للعالم الاسلامي بالذات الذي تمثل بلادنا جزءا منه كانت التربية في عهد ازدهاره مصطبفة بالصبفة الدينية بلادنا جزءا منه كانت التربية فيه عهد ازدهاره مصطبفة بالصبفة الدينية النبوية الشريفة ، ومن تجارب الأمم الاخرى التي حدث التفاعل بين نقافاتها الشريفة ، ومن تجارب الأمم الاخرى التي حدث التفاعل بين نقافاتها وبين الثقافة الاسلامية ومن تجارب وخبرات وأفكار المربين الاسلامين المين التقافة الاسلامية ومن تجارب وخبرات وأفكار المربين الاسلامين المين التقافة الاسلامية ومن تجارب وخبرات وأفكار المربين الاسلامية ومن تجارب وخبرات وأفكار المربين الاسلامية ومن تجارب وخبرات وأفكار المربين الاسلامية ومن تجارب وخبرات وأميرات و

أنفسهم ، وذلك من أمثال الغزالي ، وابن العربسي ، والقابسي وابسن خلدون ، وغيرهم .

وقد حاولت في بداية الأمر أن أضمن هذا الكتاب دراسة بعض النظريات وأفكار بعض المربين في الشرق ودراسة الفلسفة التي تقوم عليها التربية الاسلامية ، ودراسة حياة وأفكار بعض المربين الاسلاميين . ولكناب قد البداية فعال في هذه المحاولة أن الاستمرار فيسها سيكبر من حجم الكتاب وربعا يفقده وحدة الموضوع وتجانسه . ولذا قررت أن أقسم بعثي الى ثلاثة أجزاء يتناول الجزء الاول منسه تطسور النظريات والافكار التربوية في العالم الغربي منذ العصور البدائيسية حتى بداية القرن العشريسين ، ويتناول الجزء الثالث منه التربية الاسلامية مع ربطها بالواقم الليبي ، وبالتربية والثقافة الليبية .

ولعلني بعد هذا التوضيح الموجز للاسباب التي جعلتني أقتصر في هذا المجلد على دراسة تطور النظريات التربوية في العالم الغربي أكون قد أجبت على التساؤل المتوقع من القارىء الكريم وأكون قد أخبرته سا أنوى عمله مستقبلا.

ولا يسعني في ختام هذه المقدمة الا ان أتوجه إليه تعالى بالنسكر على توفيقه لي في اتمام الجزء الاول من هذا البحث وأرجوه العون والتوفيق في إتمام بقية أجزائه ، لتكون الفائدة من هذا البحث أكبر ، وتكسون المساهمة في بناه المكتبة العربية أجدى وأنقع . والله أسأل ان يجمسل عملي هذا خالصا لوجهه الكريم وأن يعم النفع به إنه نعم المولى ونعسم النصير .

عمر التومى الشيباني

طرابلس في ١٥ أكتوبر /١٩٦٩ م .

#### الغصل الاول

### مفهوم التربية وأهدافها في المجتمعات البدائية والثقافات القديمة

#### مقدمة د

ان ما نرمى اليه في هدندا الفصل وفي القصول التالية له هو اعطاء فكرة موجزة عن تطور النظريات التربية عبر المصور والقرون المختلفة . ونحن اذ نقوم بهذا التنبيع التاريخي لتطور الافكار والنظريات التربية فاننا نرجو ان يجد فيه طالب فلسفة التربية ما يوضح له الاسس التاريخية للنظريات التربية الحديثة السائدة وما يساعده على فهم هدفه النظريات . وغمن في تتبعنا هذا لتطور النظريات التربية وأهدافها ومثلها العليا والمبادى، والافكار والاتجاهات العامة التي تسطر عليها . أما الجوانب العملية والتطبيقية للتربية التي تتعشل في المناه الحق وطرق التدريس والتقويم وادارة وتنظيم المجرات التربية فاننا لن نعطيها الا فعراب المعلية والتطبيقية للتربية فاننا لن نعطيها الا فعراب المعلية والتطبيقية يكن فهها واستنتاجها من المنهوم التربري السائد ومن المتقدات والافكار التربوية السائدة .

وسنة تصر في هذا الفصل على توضيح منهوم التربية وأهدافها ومثلهما العليا ومبادئها العامة في المجتمعات البدائية وفي بعض الثقافات التاريخية الاولى الشرقية ، وفي الحضارة اليونائية القديمة ، وفي الثقافة الرومانية .

#### مفهوم التربية وأهدافها في الجتمعات البدانية

فبالنسبة للتربية في المجتمعات البدائية التي عائت منذ خمسة أو ستة آلاف سنة ، قبل اختراع الكتابة وقبل أن تصبح للتربية مدارسها ومؤسساتها الخاصة بها - فانها كانت تمتاز ببساطتها وبدائسة وسائلها ، مثلها في ذلك مثل الحماة العامة التي كانت تحماهما تلك المجتمعات البدائية في فجر الحضارة الانسانية . وتلك المجتمعات البدائية وان تباينت في كثير من الامور فانها تتشابه في كثير من المميزات العامة التي من شأنها أن تلقى ضوءاً على طبيعة العملية التربوية وعلى أهدافها في تلك المجتمعات . ومن بين تلك المميزات العامة نسبة الحباة الى الجاد أثناء تفسيرهم للسنة المحبطة بهم ، فكان الرجل البدائي يعتقد أن وراءكل قوة مادية قوة أخرى غير مادية هي القوة الروحية. ومن هذه الميزات أيضاً بساطة الحداة البدائية وقلة مطالبها حيث انها لا تعدو اشباع حاجات الجيم من طعام وشراب وكساء ومأوى، والا من ضد عالم الارواح . ولما كانت عملمة التربية في تلك الجتمعات لا تختلف عن عملمة الحماة نفسها فان أهدافها هي الاخرى كانت نفس أهداف الحداد العامة . ومن أبرز الأهداف العامة للتربية البدائية : المحافظة على الخبرة الانسانية والتقاليد السائدة ، وتحقيق المطالب التي يتوقف علمها استمرار حماة الفرد وأمنه النفسي. والتربية المدائمة على هذا تتكون من عمليتين رئدستان ، هما :

اولا : الاعداد اللازم للحصول على ضروريات الحياة من مأكل ومشرب وملبس ومأوى ، ولتمكين الفرد من نفسه ونمن يعتمدون عليسه ومن بنساء علاقات طعة مم أفراد قبيلته .

ثانياً : تدريب الفرد على ضروب العبادة التي يستطيع بواسطتها ان يرضي عالم الأرواح ويثير ارادته الطيبة وبذلك يحقق لنفسه الأمن والسلام. واذا كانت الناحية الأولى هي عماد التربية العملية لدى الرجل البدائي فإن الناحية الثانية هي عماد التربية النظرية عندد. تلك هي طبيعة العملة التروية في الجتمعات البدائسة. وهدف التربية في ضوء هذه الطبيعة - هو تحقيق التراوق والانسجام بين الفرد وبيئت المادية والورحية ۱٬۱۰ وهي لتحقق هذا الهدف ، كانت تعتمد على التلفين والتدريب العملي والتقليد اللاشعوري فمن خصائصها أنها كانت تتم بطريقة غير مقصودة ، بعنى أنها غير مقصودة ، بعنى انها لا يتولى القيام بها معاهد ومؤسسات خاصة بها ، بلي يقوم بها الجتمع بأسره . كا ان من خصائصها إيضاً أنها تربية مباشرة تتم عن طريق الحبرة العملة والاشتراك النشيط المتما أثناء تقليده لما يقوم به الكبار من نشاط ، سواه في سبيل اشباع حاجاتهم الجسعية ، أن في سبيل حاجاتهم الجسعية ، أن في منها وسليتها حيث انها الروحية . ثم ان من خصائصها أيضاً غلبة روح الحافظة عليها وسليتها حيث انها كانت تسمى لاستمرار المرف السائد في الجماعة دون تقدير او تعديل ، وتحاول ويستبطن كل الأرضاع القائمة في مجتمه دون أن يحاول تفيرها أو تعديلها ودون أن يحاول له بجال للحرية والاختبار ۱٬۰۰۱ .

#### مفهوم التربية وأهدافها في الثقافات التاريخية الأولى :

ثم تطورت الثقافة الانسانية وأصبحت أكثر تعقيداً ، خاصة بعد ان أنقن الانسان استخدام البرونز والحديد وأننا نظاماً منقناً للكتابة ، وبعد أن الموجت اندرسة الجمية المحقومة بشنون التربية والمكان الذي يتعلم فيسم الأطفال بعض عناصر تراثهم الثقافي . ونتيجة لهذا النطور الثقافي والحضاري ظهرت عدة ثقافات وحضارات في التاريخ . من أيرزها الحضارة الصينيسة ، والحضارة الموزية ؟ والحضارة البابلية ، والحضارة الاثورية .

 <sup>(</sup>١) صالح عبد العزيز، تطور النظرية الغربوية. القاهرة دار المسارف بصر ١٩٩٤.
 ص ٧٠ -- ٨٨.

 <sup>(</sup>٣) وهيب إبراهيم عمان . الثقافة والغربية في العصور القدية . القاهرة دار الممارف بصر ٠
 ٢٦ . ٣٠ . ١٩ . .

والحضارة العبرانية .كل هذه الحضارات التاريخية الأولى كانت لها نظمها التربوية التي توسعت كتب تاريسخ التربية في دراستها . ولكن لمسا كان المقام لا يسمع بدراسة مفهوم الذبية وأهدافها في هسذه الحضارات جيعاً – فانتنا سنكتفي باعطاء فكرة موجزة عن مفهوم التربية وأهدافها في حضارة من تلك الحضارات ولتكن هي الحضارة الصينية التي تعتبر نموذجاً للحضارات الشرقية القديمة .

منذ القرن الثاني والشرين قبل ميلاد السيد المسيع عليب السلام ، والصين موجودة كدولة متميزة ذات نظام اجتاعي وذات ثقافة مميزة لشعب جامد . فهي في جميع عصور تاريخها الطويل مشابهة لذاتها ، واحدة في صفاتها ، ولم يشاهد أي عصر من العصور شعباً مثل الشعب الصيني من حيث خضوعه خضوعاً تاماً لدقائق التقاليد وتقديم لها، ومن حيث مثابرته طويلاً على الحضوع للماضي.

وكانت التربية الصدنية تمكس باخلاص خصائص المجتمع الصبي ، وخصائص فلسفة حياته وفلسفته الدينية ولهذا السبب لم يكن هناك أي نظام تربوي آخر غير النظام الصبني يمكن أن يتخذ مثالاً واضحاً للملاقة النامة بين التربية وبسين الكيان الاجتماعي وبين التربية والحياة بوجه عام . وتعتبر التربية الصينية عملية تلخيص للماضي ، ترمي الى أن تركز في الفرد حياة الماضي كي لا يتخلف عنسه أو يتخطأه . وهي تعمل في كل مرحلة من مراحلها على أن تحدد للفرد ما يعمل وما يشعر به وصا يفكر فيه ، وهي ترسم له الطريقة المثلى التي يتم بها العمل وكيفية التعبير عن انفحالاته .

والتربية الصينية على هذا تمتير سليبة في أهدافها حيث لا ترمي الى نمو ذاتية الفرد بل تعمل على كبتها ولا تدمل على التقدم الاجتاعي بل ترمي الى الاستقرار الاجتاعي . ولقد كانت سليبة الهدف الذيري واستقراره في الصين مناسباً تماماً خصائص المجتمع الصيني وللفلسفة الكونفوشيوسية التي كانت تقوم عليهما الحياة الصينية والتربية الصينية على السواء . ومن أهم التعاليم الكونفوشيوسية تأكيدها للنظام الطبيعي . فقد جاء في عبارة افتتاحية لبدض نصوصها الاساسية : و ان

ما منحه الاله هو ما يسمى بالطبيعة ، وما يطابق الطبيعة يطلق عليه و طريق الواجب ، والغرض من التربية في ضوء هذا النص هو تدريب كل فرد على سلوك طريس الواجب طريق الطبيعة الذي يمتم على الفرد الاحتفاظ با هو كان فعلا دون أن يلحقه التغيير أو التبديل. أو ببارة أخرى إن الفرض من التربية في ضوء هذا النص ، هو تدريب كل فرد على انبارة أخرى إن الفرض من التربية في ضوء هذا النص ، هو تدريب كل فرد لا تحتاج ما هو قائم موجود من الأوضاح ، ولعل السلبية في هذا الغرض واضحة للا تحتاج منا الى تدليل وفي هذا الوضوح ما يؤيد حكنا السابق على التربية في التربية .

ومواد التربية الصينيـة وطرقها تفلب عليهـا هي الأخرى الصبغة السلبية والشكلية والحرفية . وتظهر الشكلية والحرفيـة في أبرز مظاهرها في نظــام الامتحانات في هذه التربية ١٠٠.

وهكذا يدرك القارى، مما قدمنا ان التربية في الثقافة الصينية التي اعتبرناها تموذجاً للثقافات التاريخية الأولى الشرقية ، لا تختلف كثيراً في طبيمتها ولا في أهدافها عن التربية البدائية ، حيث أنها تغلب عليها روح الحافظة والسلمية كا كانتا تغلبان على التربية البدائية ، وذلك بالرغم من تقدم المصور والقرور... والتطور الكبير الذي أحرزته الحضارة الانسانية ، وبالرغم من أن التربية قد أصبحت لها مؤسساتها الحاصة بها في تلك الثقافات التاريخية الأولى .

#### مفهوم التربية وأهدافها في الثقافة اليونانية القديمة :

ولعل أول انتقال يشعر ب الباحث من مفهوم التربية البدائية الى مفهوم تربري أكثر حبوية وتقدماً هو في الثقافة اليونانية القدية التي تمتبر بحق الأصل للثقافات الغربية والثقافات المعاصرة بصورة عامة. ففي هذه الثقافة ظهر التربية

 <sup>(</sup>١) بول مونرو ، المرجع في تاريخ الغربية . ( الجزء الأول الطبعة الثانية ) ترجمة صالح عبد العزيز ، القاهرة مكتبة النهضة المصرية ، ١٩٥٨ ، ص ٣٧ - . ه ه .

مفهوم جديد يخالف في خصائصه وأهدافه ما كانت عليه التربية في المجتمعات. المدائمة ثم في المجتمعات التاريخية الأولى في الثم ق .

وطبيعي ان الثقافة اليونانية القديمـة لم يحتوها عصر واحد بل تطورت في عدة عصور ٬ يذهب بعضهم الى أنها أربعة ٬ وهي كالاتى .

٣ – عصر ازدهار الديمقراطية الأثينية ثم اضمحلالها ( ٥٠٠ – ٣٣٨ ق.م )

رغن في هذه العجالة لا نريد أن نتمرض لمناقشة مفهوم التربية ومثلها العليا في هذه العصور كلها بل سنقتصر في مناقشتنا للتربية اليونانية القديمة على العصر الثالث في الترتيب السابق باعتباره العصر الذي سارت في الثقافة اليونانية في اتجاهين هما الاسبرطي ، والأثيني ، وباعتباره العصر الذي بلغت فيه الحضارة اليونانية أعلى درجاتها وازدهرت فيه الديمقراطية الأثينية وأصبحت أرضاً خصبة لتهضة فلسفية وتربوية .

### ١ -- التربية في أسبرطة :

فبالنسبة للتربية الاسبرطية فانها بالرغم من العصور الطويلة التي تفصل بينها وبين مرحلة التربيبة البدائية ، لا تختلف كثيراً عن التربية البدائيبة من حيث اتسامها بروح الحمافظة ، وبساطتها وغلبة الصيفة العملية عليها . ولقد كانت متاثرة في طبيعتها وفي أهدافها ووسائلها بالطروف الجغرافية والاجتاعيبة والاقتصادية والسياسية لولاية اسبرطة في ذلك العصر . فقد أدى موقعها الجغرافي

<sup>(</sup>١) وهيب ابراهيم سممان . الثقافة والتربية في العصور القديمة . ص : ٧ .

من حيث انها منطقة سهلة تحيط بها الجبال من كل جانب ، وبعدها عن البحر ال امتراه اعداد جيش قوي على الدوام الدوام عن النواط عن كانها والتدعم سلطتها وفرض سيطرتها في الداخل والحارج. وقد انتقلت اسبرطة في هدا المصر من يجتمع بدائي الى دكتاتورية أرستقراطية عسكرية تسيطر الدولة فيها على جيسم نواحي الحيساة ، بما في ذلك الناحية التعليمية ، وتحاول توجيها وتسخيرها في خدمة أغراضها . فكان المثل الأعلى للتربية هو خلق مواطنين عاربين ، وكان كل شيء في العملية التورية موجها التربية الأسبرطية خلقه بحميم وسائلها هو الفرد القوي في جسمه الصحيح اللائق في بدنه ، الحارب الشجاع ، والمواطن الذي كان ينشده الجنمي المسلحة العامة والاحتال وضبط النفس والتصعيم بروح الشجاعة والبسالة والتقشف والصبر والحاتال وضبط النفس والتصحية في سبيل الوطن وفي سبيسل المسلحة العامة والعامة العماء للعانون والولاء التام للجهاعة ، الى غير ذلك من الصفات التي كانت تحساول التربية الأسبرطية غرسها في نفوس أفراد المجتمع الأسبرطي ليكونوا جنوداً محاربين .

ولتحقيق هذه الأهداف كان جسل تركيزهم على التربية البدنية التي كانت تشمل فيا تشمل التمرينات الرياضية والتدريبات العسكرية ، والرقص الشعبي الذي يمتاز بقيمته العالمية في التدريب العسكري ومن شأنه ان يساعد الشباب على الاستعداد للحرب . ومن أشهر رقصاتهم من هذا النوع الرقصة و بعريبه الاستعداد للحرب عن الحركات الحذرة الضرورية لتجنب ضربات العدو والحركات المناسبة الهجوم على العدو . اما التربية العقلية والتربية الفنية فلم توليا التربية الأسبرطية عناية قد كر . فلم تهم بتعليم القواءة والكتابة ، ولم ترم من وراء الموسيقى وحفظ الشمر والأناشيد تربية الذوق الفني بل كان الغرض منها هي الأخرى ان تبعد بينهم الفيرة والمنافسة في حاضر حياتهم ، وأن تقوي فيهم الروح

المعنوية في المعارك والحروب (١) .

وهكذا نجد التربية الاسبرطية عدودة في أهدافها جافة في أسلوبها تؤكد القربية المعتبدة والناخلاقية. والاخلاقية. والاخلاقية. ومن والمجال المسلمي وهي وان نجحت في الجمال الحربي فانها فشلت في الجمال الثقافي والمجال السيامي والاجتاعي حيث انها لم تساعد على ازدهار الثقافة والفلسفة والفنون الجميلة ، فلم عنانا ولا فيلسوفا واحداً. ومن الناحية الاخلاقية ، فانها وان نجحت في غرس صفات الشجاعة والقشف وضبط النفس والطاعة العمياء القانون فانها العواطف المتبادلة بين الأفراد . فالصنات الاخلاقية التي كانت تميز الأسبرطي فشلت في تحقيق صفات رقة الاحساس والشعور ، وخلق الوازع الداخلي وتنمية لا تظهر الا في ظل النظام المفروض ، حتى اذا ما أخذ بعيداً عن ذلك النظام المفروض ، حتى اذا ما أخذ بعيداً عن ذلك النظام أمبرطة من القوة العسكرية فانها لم تكن ناجعة في المجال السياسي ، وقد انضح منا أعروبية ، فانه بالرغم من انتصارها الحربية ، فانه بالرغم من انتصارها الحربية ، فانه بالرغم من انتصارها الحربية وتكن قادرة على القيادة والتقدم شأنها في ذلك شأن الدول للسكرية التي زدهر عادة في الحرب وتنطفيء في زمن السلم .

وقد نقد أرسطو مثل هذه الدول العسكرية في كتابه : « السياسة ، بقوله: « ان معظم هذه الدول العسكرية تكون في مأمن ما دامت في زمن الحرب ، ولكنها تقشل حينا تحصل على امبراطوريتها ، فهي في هذه الحسال تصبح مشل النصل غير المستعمل الذي يفقد حدته في زمن السلم . والارم في هذا يقسع على مشرعيهم الذين لم يعلموهم مطلقاً كيف يعيشون في زمن السلم "" ، م.

<sup>(</sup>١) المرجم السابق ، ص ٣٠٣ . ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٣) اقتبس من المصدر السابق ، نفس الصفحات .

#### ٢ -- التربية في أثينا:

حق اذا ما اتجهنا نحو النظام التربوي في أثينا فاننا نجده بختلف في طبيعته وفي أهدافه ومثله العليا عن نظام التربية في أسبرطة . وهسذا الاختلاف بسين النظامين لم يجسدت فقط في العصر الذي اخترناه مركز اهتامنا في مناقشتنا لطبيعة وأهداف التربية اليونانية القديمة ، بل كان هذا الاختلاف واضحاً حتى في العصور التي سنقت ذلك العصر .

وهذا الاختلاف برجع الى اختلاف الولاينين في طبيعتها الجغرافية وفي نظام حكمها وفي فلسفة حياتها وفي مواردهما الاقتصادية . فوقوع أثينا على البحر جملها ولاية بجرية تجارية تشتهر بإزدهار تجارتها وبعظمة أسطولها التجاري البحري ، كا ساعد على زيادة فرص تفاعلها مع الثقافات والمؤثرات الخارجية حتى أصبحت ملتفى الثقافات والحضارات . وما حققته أثينا من ازدهار اقتصادي وانتصار في حروبها ضد الفرس في عام ٢٩٩ قن، م أكسبها نوعاً من الاطمئنان بلاقتصادي والسياسي وشجعها على اقامة نظام ديقراطي يتمتسع في ظله الفرد بكامل حربته ١٠١٠.

وقد اتخذت التربية الأثينية في هـذا العصر شكدلاً منظماً وأصبحت لها معاهدها الخاصة وأهدافها المحددة . ولأول مرة في ناريخ الحضارة الانسانية أصبحنا نجد نوعاً من التربية بختلف في خصائصه عن التربية البدائية ، ويجمع الكثير من خصائص التربية الحديثة في فلسفته وأهدافه ومناهجه وطرقه . فقد كان هدف التربية عند الأثنينين في عهد ازدهار ديقراطيتهم يماثل هدفها في المجتمعات الديمقراطية في الوقت الحاضر ، الا وهو مساعدة الفرد على تحقيق النمو المتكامل والاهتام بالناحو الجمعية والعقلية والوحية والفنية .

John Seiler Brubacher, A History of the Problems of Education. (v) New York. Mc Graw-Hill Book Company, Inc 1947, p. 3.

وقد استمر الأتشيون في عنايتهم بتنمية الجوانب المختلفة للشخصية الانسانية حتى هزمت بلادهم أمام د اسبرطة ، في الحروب البلبونيزية المشهورة في التاريخ وضعفت نتيجة لذلك ثقتهم في النظام الديمقراطي كأسلوب في الحياة فنذ ذلك الحين بدأ يقل اهتامهم بالنمو البدني والنمو الجالي ، واصبحوا بركزون على النمو العقلي . وقد استمر هذا التركيز على النمو العقلي في التربية الاثينية حتى وقعت بلاد اليونان تحت سيطرة الإمبراطورية الرومانية في عام ١٤٦ ق.م واندبجت بذلك الحضارة اليونانية بالحضارة الرومانية '١٠.

#### اعلام التربية اليونانية :

وقد ظهر في هذا العصر : عصر ازدهار الديمتراطية الأثنينية ثم اضمحلالها جماعة من كبار الفلاسفة حاولوا العمل على اصلاح شئون التربية بالتوفيق بسين مصلحة الفرد ومصلحة الجماعة في أهدافها وباقامتها على أسس فلسفية .

ومن أشهر فلاسفة اليونان الذين ظهروا في هذا العصر والذين كان لهم أكبر الأثر في تطور النظرية التربوية هم سقراط ٬ وأفلاطون ٬ وأرسطو .

#### ۱ -- سقراط ( ۱۸۰ – ۳۹۹ ق.م )

فال سقراط برجع الفضل في انزال الفلسفة من الساء الى الأرض ، أي أن و حوّل النظر من الفلك والعناصر الى النفس البشريسة والى شئوت المجتمع ومثا كله (٢٠) . فقد كانت الفلسفة قبله منفصلة عن الحياة العملية . وهذا الانفصال كان سبباً في عدم كفاية التفكير الفلسفي القسديم . ولهذا عندما جساء سقراط وحاول ان يربط الفلسفة بالانسان وبالجتمع ، اعتبر هسفا الاتجاه الجديد منه تجديداً في مفهوم القلسفة وفي مفهوم التربيسة في الوقت ذات ، الأرب الفلسفة

<sup>(</sup>١) وهيب ابراهيم سمعان

 <sup>(</sup>۲) عبد الله عبد الدائم ، تاريخ الغربية . دمشق ، سوريا : مطبعة جامعة دمشق ، ۱۹۹۰

والتربية في نظره متصلان تمسام الاتصال ان لم يكونا أمراً واحداً. وكان سقراط برى ان موضوع الفلسفة هو البحث في الانسان من جهة أخلاف وتقاليده وأحواله الاجتماعية ، ابتفاء خيره وسعادته بمرف طبيعته الحقة لا باتباع العرف السائد والمقائد البالية . وغاية الفلسفة في نظره هي صياغة النفس الانسانية وطبعها على الحق والخير والجال ، وتحقيق مجتمع أفضل . والوسيلة التي تمتمد عليها الفلسفة في تحقيق غاياتها هي التربية ١٠٠١ .

وقد أقام مقراط فلسفته ومنهجه التربري على الحكمة الآتية : واعرف نفسك بنفسك قبل كل نبو، ، ، وهو وان أقر مبدأ السوفسطائيين الاساسي القائل : بأن و الانسان مقباس الأشياء جيماً ، ، فانه كان يخالفهم بقوله بوجود حقائق عامة ، وبأن هناك حقائق ثابتة تقوم عليها الأخلاق وتقاس بهما أعمال الانسان ، وبأن الأساس الصحيح للموقة هو المقل وليست الحواس . وما دام المقل هو أداة المرفة ، فان الحقائق الخارجية ثابتية لأن الناس جيما يرونها بمنظار واحد هو والمقل ، الذي يجمع الجواهر والصفات الذاتية دون الأعراض

وقد ربط مقراط بين المرفة والفضية ، وأكد أن علم الانسان بأن الشي. خبر، علماً تاماً، يحمله حتماً على عمله، ومعرفته بضرر الشيء تحمله حتماً على ترك. وكل من المعرفة والفضيلة اللتين يعتبران في نظر، ترأمسين لا ينفصلان بمكن تعلقها واكتسابها عن طريق التربية الصالحة .

والطريقة التي كان يستعملها مقراط في تعلم تلاميذه والمنرددين على حلقاته هي الطريقة الحواربة التي تقوم على مرحلتين أساسيتين : المرحلة الأولى ، هي مرحلة التهكم التي يتمكن بواسطتها مقراط من أن يزعزع ما في نفس صاحبه من البقسين الذي يمتقده والذي لا أساس له من الصحة ، ومسايزال يتدرج في

<sup>(</sup>١) أحمد فؤاد الأهواني، جون ديري . القــــاهرة مصر : دار المارف بصر ، ١٩٥٩ ص ٢٧٠٣٦.

حواره مع صاحبه حتى يجعله يدرك أنه وقع في حسيرة لا مخلص له منها وأنه تعرض لشيء لا مجال له فيه ويوقن بأنه جاهل مغرور وتشتد رغبته في معرفة الحقيقة وحينت تبدأ المرحلة الثانية والاخيرة وهي مرحسله البقين بعد الشك . والمقصود من هذه المرحلة البحث من جديد في الموضوع ومحاولة معرفة الحقيقة على أساس سلم ١١١.

#### ٢ - أفلاطون ( ٢٧٤ - ٢٤٧ ق.م )

حتى اذا ما انتقلنا الى و افلاطون ، – وهو تلميذ سقراط – فاننا نجده قد تأثر في كثير من آرائب الفلسفية والتربوية وفي طريقته العامــة بآراء وطريقة استاذه سقراط ، ولا غرابة في هذا الناثر حيث أنه لازمه نحو ثمانية أعوام كان فيها من القربين لديد يستمع الى مناقشاته ومحاوراته وبدون الكثير من آرائه .

ومن بين المسائل التي ينفق فيها و أفلاطون ، مع أستاذه سقراط العمل على جمل الفلسفة متصلة بالانسان وبشئون المجتمع ، والقول بضرورة وضع قانون أخلاقي يعيد للمجتمع الأغربقي بجده القديم ، ومحاولته لوضع أساس جديسد للحياة الأخلاقية لا تتمارض فيه مصلحة الفرد مع مصلحة الجماعة ، وقوله بأن الأساس للفضيلة هي المرفة وبأن الهدف الأساسي مسن الفلسفة والتربية هو اصلاح الفرد والمجتمع والوصول الى معرفة الحير وتنمية هدفه المعرفة وطبسع النفس الانسانية على الحق والحير والجمال ، واتخساذه لطريقة الحوار والمناقشة أساساً لكتابته وتعليمه .

ومن ناحية أخرى فانتنا نجد أفلاطون قد خضع لعدة مؤثرات أخرى جملته يختلف في كثير من آرائه ونظرياته عن أستاذه سقراط.ومن بين هذه المؤثرات : أصله ونشأته الاستقراطيتان ، الضعف الذي اعترى أثبنسا وفقدانها لمنزلتهما

<sup>(</sup>١) صالح عبد العزيز ، تطور النظرية التربوية ص ١٣٤ – ١٣٣ .

السامية التي كانت لها بين الولايات اليونانية ، مماصرته الحرب الطوبلة المدى التي دارت رحاها بين أثينا واسبرطة ثم امتد لهيبها حتى شحلت بلاد اليونان بأكملها وما صاحب هذه الحرب من سفك للدماء وازهاق للارواح، ومن الفوضى وفقدان الانسجام والوحدة في الدولة بفعل الشهوات الجاعة والرغبة في الترف، هجرته وأسفاره خارج بلاد اليونان ، ثم بعد ذلك كله دراسته للمذاهب الفلسفية الشائمة في زمته بما في ذلك مذاهب الفلسفية الشرقية كالهندية والفارسية . كل هذه العوامل قد أثرت من غير شك في فلسفة و أفلاطون ، وفي نظريته التربية وجعلته يختلف في كثير من آرائه عن آراء استاذه التي كانت أقرب الى روح الدياطة والبساطة .

ونحن لا تهمنا في هذه العجالة ، مظاهر اتفاقه واختلافه مع أستاذه سقراط ولا آراؤه في الفلسفة العامة ، وانما التي تهمنا هي آراؤه التربية ، لا سيا ما كان منها متصلاً بفهوم التربية وأهدافها . فيالنسبة لفهوم التربية ، فانه كان ينظر الى التربية على أنها عملية تدريب أخلاقي أو هي الجمهود الاختياري الذي يبذله الجميل القديم لنقل العادات الطبية للحياة ونقل حكمة الكبار التي وصاوا اليها بتجاريهم الى الجميل الصغير . وأما بالنسبة لأهداف التربية فانه قسد أشار الى عدد منها في أمكنة متفرقة من كتابه : والجمهورية ، ، من بينها ما بلي :

١ - تحقيق وحدة الدولة . فالدولة التي تشتلها أفلاطون كان من أغراضها
 مدم روح الفردية المنفشية في أثبنا في ذلك الوقت ، ولذلك كان يرى
 أن الفرض الأول للتربية هو تنمية روح الجماعة أو الاحساس بالشمور
 الحماة الجماعة الجماعة المحاصة ا

 ل تنمية المواطنة الصحيحة في الأفراد ، وذلك عن طريق امداد الشباب بالمرفة الدقيقة عن طبيعة الحكم وطبيعة الحق المطلق حق يستطيعوا بمارسة الأعمال الرئيسية في الحياة المدنية والاجتاعية .

- علاء العقل على الأمور الحسية ، والروح على البدن، وذلك عن طريق
   انقاظ الملكة العاقلة فيه .
  - إ تنمية الاحساس بالجال وبحمة الحنر والجال .
- تحقيق التناسق في شخصية الانسان وذلك عن طريق التوفيق بسين
   مطالب الجسم والمعلل ، والحياة التي تقوم على العادة وتلك التي تقوم على
   التفكير ، والمصالح الفردية ومصالح الدولة .
- انتاج أطفال قادرين على حكم أنفسهم بأنفسهم، ويستطبعون بتفكيرهم
   التصرف في المسائل المتدلقة بسلوكهم وبذلك يوفرون على الدولة عبء
   اصدار تعليات وقوانين تفصيلية في مثل هذه المسائل.
- لا عندين الأطفال وتطبيعهم اجتماعياً وتهذيب علاقاتهم بعضهم ببعض وعلاقاتهم بالذي يحكمونهم ('').

وغن عندما ندقق النظر في هذه الأهداف فانتسا نلحظ بوضوح ما حققه أفلاطون من تقدم في منهوم التربية وفي أهدافها ، حيث انه استطاع أن يحسل مشكلة النزاع بين صالح الفرد وصادة المجتمع حلاً مرضياً ، وأن يوفق بسين مطالب الجسم والروح وأن يترك لنا مجموعة من الأهداف يمكن ان تصلح لكمل زمان ومكان .

واذا كان لذا من مأخذ نأخذه على فلسفة أفلاطون التربوية فاننا نأخذ عليه نزعت المثالبة ، ومبالفته في تقدير العنصر العقلي والعنصر الأدبي على حساب الجانب العملي في التربية وعلى حساب الناحيتين الوجدانية والارادية ونزعته الارستةراطية '''.

<sup>(</sup>١) وهيب ابراهيم سمعان ، الثقافة والتربية في العصور القديَّة . ص ٢٣٩ - ٣٣٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٣٣٩ ٪ ٥ ٢٠ .

#### ٣ - أرسطوطاليس ( ٣٨٤ - ٣٢٣ ق.م )

ثم جاء من بعد أفلاطون في الزعامة الفلسفية تلميذه أرسطو الذي كان أكثر منه واقعية وعمقاً وقرباً من العصور الحديثة في فلسفته وأفكاره التربية . فكانت نظرته الى التربية على أنها فرع من السياسة بعنى أنها خدمة ضرورية لبناء الروح المنزية ، ولاعداد المواطنين الصالحين . فهمة التربية عنده هي مهمة السياسة ، وهدف التربية هو هدف الدولة وهدف الحياة الانسانية بوجه عام ، وهو السعادة . وأن السعادة لمحقق المحقول عليها عن طريق التشغيل المناسب لكل الملكات . والتربية لتحقيق هذا المثل الأعلى لا بد أن تعمل - في نظره - على مساعدة الفرد على ان ينمي صحته ومحافظ عليها ، وأن ينمي ملكاته العقلية ، وأن يتحل على الشهرة والشرف ، وأن ينجع في تكوين حياة عائلية طبيسة ، وأن يستخدم أوقات فراغه استخداماً حكيماً " .

وهكذا نجد أن أرسطو يقترب بمفهوم التربية الى مفهومها الحديث وبائي لنا بأهداف تشبه الى حد كبير أهداف التربية الحديثة . فهو وان كان يعطي التربية العلمة المقام الأول ، فانه لم يغفل النواحي الأخرى للانسان . فقد كان ينظر للانسان على أنه مكون من جسم وروح . ثم ان الروح أو النفس تنقسم عنده الى قسمين رئيسيين : نفس عاقلة أو كا يسميها أحياناً بالنفس الناطقة ، ونفس غير عاقسة أو كا يسميها أحياناً بالنفس النزوعية . والتربية الصالحة في نظره يجب أن تشمل تربية هذه القوى الثلاث فيجب ان تشمل أولاً تربية الجسم عن طريق الألعاب الرياضية ، ونانساً تربية النفس غير العاقلة ، أي تهذيب الريابة والمدون والشوافع والشهوات ، وهذه تكون عن طريق الموسيقى والأدب او التربية المفاحة ، وناناً تربية النفس غير العاقلة ، أي تهذيب الربية المفاحة ، وهدفه تكون بدرات الفلسفة والرياضة والمخدمة "."

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ٢٤٥ - ٢:٦.

<sup>(</sup>٣) مول مُونرو ، المرجع في تاريخ التربية . الجزء الأول ، مترحه . ص ١٦١ - ١٦٠ .

ومما كان يميز أرسطو عن أستاذه أفلاطون هو حرصه على تقوية الأواصر الاسربة واعتبار هسذه التقوية هدف أساساً من أهداف التربية ٢ ثم نزعت. الديمراطية وقوله بأن التربية يجب ان نكون واحدة وان تكون عامة بالنسبة لجميم المواطنين ١١١.

#### مفهوم التربية وأهدافها في الثقافة الرومانية :

بعد هذه النظرة الخاطفة عن التربية اليونانية وعن بعض أعلامها ، يمكن ان ننتقل الى الحديث عن التربية في الثقافة الرومانية التي كانت تجاور الثقافة اليونانية . ولكن بالرغم من هذا الجوار ، فان هناك بعض الفروق الواضحة بين الثقافة اليونانية والثقافة الرومانية . ولهذه الفروق أثر واضح في اختلاف مفهوم التربية وأهدافها ومناهجها في الثقافتين .

على ان هذه الفروق ، قد قلئت عندما قوي الاتصال بين الثقافيين في القرن الثالث قبل الميلاد وانتهى هذا الاتصال ببسط الرومان سيطرتهم على بلاد اليونان سنة ٦٤٦ ق.م ، فامتزج منذ ذلك العهد تاريخ الحضارة اليونانية بتاريخ أختها الحضارة الرومانية امتزاجاً يصصب معه تمييز أحد التاريخين عن الآخر .

وبالرغم من ان البونانيين كانوا هم المنهزمين ، فان تفافتهم هي التي بسطت سيطرتها على الثقافة الرومانية وصبفتها بصبغتها . وبذلك تمكنت بلاد اليونان المنهزمة من ان تأسر الدولة الفاتحة تفافياً . وقد شمل ذلك الامتزاج والتشاب. بين الحضارتين الجانب التربوي فيهها ، وبذلك أصبحت التربية الرومانية في عصورها الأخيرة مظهراً من مظاهر التربية اليونانية .

وبما أنسا بصدد اعطاء فكرة عن مفهوم التربية وأهدافها في الثقافة الرومانية ، فانه لا بد لنا من الاشارة الى بعض مميزات هذه الثقافة قبل ار

<sup>(</sup>١) عبد الله عبد الدائم ، تاريخ التربية . ص ٦ ؛ ٧ ؛ .

تندمج اندماجاً كلياً مع الثقافة اليونانية وتتأثر بها • لأن معرفة هذه المميزات من شانها ان تساعدنا على فهم معنى التربية وأهدافها عند الرومان .

لقد كان الرومان شعباً علمياً ، وكان أبرز ما عبروا به عن روحهم العملي تلك الطرق العظيمة ، والقنوات المائية ، والمباني العامة ، والادارة الحكومية والعسكرية ذات النظام المتفن ، الى غير ذلك من المظاهر العملية المحسوسة للثقافة والحضارة الرومانية . وهذه الروح العملية التي كانت تسيطر على الشخص الروماني جملته يهتم بالوصول الى نتائج عسوسة ومفوسة وبالتوفيق بين الوسائل والغايات وبالدقة والاتقان في محله . فيلم يكن الرجل الروماني ذلك الشخص الذي يهتم بالنظريات او الذي يرضى لجمرد السعادة وحياة التأمل الذاتي وتذوق الجمال والنشاط العقلي لذاته ، كاكان زميله اليوناني .

ويتصل بالميزة السابقة ميزة أخرى هي نظرتهم النفعية المادية في حكمهم على الأشياء . و فيينا كان اليونان يملون دائماً الى قياس قيم الأشياء بقياس المقل والأنسجام ، والتناسب ، فان الرومان كانوا يميلون دائماً الى الحكم على تيم الأشياء بفائدتها وبما لهما من أفر . وقد كان المقياس اليوناني عقليساً أو جالياً ناشئاً عن الاهتام بالاهداف أو القيم النهائية . أحسا المقياس الروماني فكان مقياساً نفعياً مستمداً من تقدير منفعة الشيء بالنظر الى علاقته بنظام الحياة القائم ، " "

ولقد كان لتلك الروح العملية النفعية التي كانت تسيطر على الرومان اثرها البالغ في مفهومهم التربوي وفي أهدافهم النربوية . فالتربية عندهم لم تكن سوى عملية الاحداد للحياة العملية وهدفها العام هو الاعداد للقيام بهام الحياة العملية . وكانت الفضائل أو الصفات التي يحرصون على غرسها في نفوس أبنائهم لتحقيق هذا الهدف العملية وذلك كالرجولة والشجاعة ، والتقشف ، والصبر ، والثبات ، وطاعة الوالدن ، والولاء للدولة ،

<sup>(</sup>١) وهيب ابراهيم سممان ، الثقافة والنربية في العصور القديمة . ص ٢٣٠ .

والحشمة والوقار ، والجد في سبيل الحياة ، واحترام الحقوق والقيام بالواجبات التي حددها القانون .

وقد كان الرومان بولون عناية كبرى بالبيت ويعتبرونه أم وسائل التربية المعلمية ، قبل نشأة المدارس لديم وبعد نشأتها ، كا كانوا بعتمدون اعتاداً كبيراً على التقليد باعتباره ميلاً فطرياً في الانسان . فكان الشاب الروماني بكتسب كثيراً من تلك الصفات العملية عن طريق التقليد المباشر لوالده ، والشخصيات الرومانية القديمة ، وللأشخاص الذين يظهرون أمامه على المسرح أو على منصة الخطابة .

# أعلام التربية الرومانية :

وقد ظهر من بين الرومان ٬ بعد أن أصبحت عندهم انتربية عملية مقصودة منظمة وبعد أن اندبجت ثقافتهم مع الثقافة البونانية – بعض الكتاب والمربين من بينهم «كافز» . و مُشِيئير ون » ٬ و وكوينتليان » .

### ۱ -- د کاتو ، Cato ( ۲۲۴ – ۱۶۹ ق.م )

فكان وكانو بمن الذي قابلوا تأثير الثقافة اليونائية بالمدارضة لما هاله ما وقع فيه الرومانيون من الترف والانحلال نقيجة لذلك التأثير ، وكان يكره الآداب والفلسفة اليونانية وتأثيرها في أهل روما ، ولكن تيار تأثير الثقافة اليونانية في المصر الذي عائن فيه هو وفي المصور التي لحقته كان أقوى من ان تصده معارضة وكان عن ولذلك هو نفسه تراجع واستسلم آخر الأمر أمام التيار المتدفق الفكر اليوناني "".

 <sup>(</sup>١) محمد حسين الخزنجي وجورج جوين ، تاريخ الغربية . الفاهرة ، مصر : مطبعة مصطفى
 السابى الحلق وأولاده ١٩٥٣ ، س ٢٥ . . .

أما شبشيرون فكان على نقيض وكانو، من ناحية اتجامه نحو الثقافة اليونانية ، حيث انه كان متحساً للعلام والثقافة اليونانية تحساً كبيراً ، وكان ين قائيرها على الثقافة الرومانية خيراً وبركة . وهذا الاتجاه الايجابي عند وشيرون ، نحو الثقافة الرومانية جرجع الى عدة عوامل من بينها اتساع نطاق تأثير الثقافة اليونانية على الثقافة الرومانية في المصر الذي عاش فيه شيشيرون ، والمام شيشيرون وعقمه باليونانية وعلومها وفلسفتها بجانب المذهم بالأدب اللاتيني الذي كان هو نفسه من قادته ، وقد كان لانام شيشيرون باتجاب وعلوم الثقافتين أثره البالغ في مفهومه المذبية وفي آرائه التربية التي كانت تجمع بسين نظريات اليونان الفلسفية وآراء الرومان العملية . وقد محن شيشيرون كثيراً من آرائه التربية في كتابه و الخطيب De Oratore ، الذي ألفه سنة ( هه في . م) .

وفي هذا الكتاب حدد و شيشيرون و مفهومه عن فن البلاغة والخطابة و وأوضح فيه فوع التربية التى تتلام مع الخطيب والقائد الوطني . وقد رأى أن يكون الخطيب ذا ثقافة عامة واسعة كاساس لنجاحه في حياته الفنية وفي حياته العامة فاذا لم يرب الخطيب تربية حرة واسعة و فان هذا يؤدي الى ضيق اعداده ومن ثم الى فساد أحكامه . ولم يكتف شيشيرون بتأكيد الدراسة النظريسة في اعداد الخطيب ؟ بل أكد أكثر من ذلك أهمية قدرة الخطيب على جعل المعارف الحرة التي درسها ذات فائدة عملية يؤثر بها في مستمعيه وتابعيه . فالهدف من الدراسة عنده ليس مجرد تدربب الخطيب تدريباً عقلياً أو روحياً بل اعداده للحياة الدامة والخاصة .

والخطيب في نظر و شيشيرون » – كما هو في المهربم الحديث أيضاً -- يجب ان يكون شخصاً موهوباً متصفاً بصفات خاصة ، وان تكون له مواهب طبيعية خاصة ، وما على التربية الا تنمية هذه المواهب وترقيتها . فهي لا تخلق في الفرد اي استعداد جديد لم يكن موجوداً فيه من قبل؛ ولكنها تساعد فقط على تنمية الموجود منها .

وقدكان لآراء شيشير ونهذهأثر كبيرعلى النظرية التربوبة فيخلال العصر الهيليني الجمهوري٬ ولكن هذا التأثير أخذ بتلاشى تدريجياً في القرون التالية لشيشيرون.

# ۳ – کوینتلیان Quintilian ( ۳۵ - ۹۵ م )

ولعل أشهر فلاحفة الرومان وكتابهم في الغربية هو ه كوينتليان ، الذي كان له أكبر الأثر في التربية الرومانية في العصر الامبراطوري المبكر وفي العصور التي خقت مذا العصر . وقد كانت أفكاره التربوبة وارشاداته العملية التي شعلت جميع جوانب التربية تمتاز بفائدتها العملية التطبيقية التي يسهل على المدرس أن يستفيد منها في تدريسه . ولا غرو أن يكون لافكار « كوينتليان » وارشاداته هذه القيبة العملية ، حيث انه هو نقسه قد زاول مهنة الندريس مدة طويلة من الزمن وخبر بنفسه المشاكل العملية التي يصادفها الملارس في تدريسه .

ومن أشهر كتب و كوينتليان ، التربوبة وأهمها هي كتابه : وأسس الخطابة ، : (Institutes of Oratory) الذي حاول ان ببسط فيه آراه التربوية التي بتبين للمطلع عليها أنها متصلة بطرق التدريس وبالتنظم المدرسي وبمالجة مشاكل التعليم العملية أكثر من اتصالها بنظرية التربية ومفهومها وأهدافها .

على ان هذا لا ينافي أنه كان له مفهومه التربوي وأنه كان يرمي الى تحقيق أهداف تربوبـــة من وراء التنظـــم التربوي الذي اقترحـــه ومن التوصيـــات والاقتراحات التي قدمها في كتابه : • أسس الخطابة » .

والهدف العسام للتربية عنده وعنسد شيشيرون من قبسله هو اعداد المواطن الصالح الروماني الذي يستطيع الاضطلاع بمهام الحياة العملية '''

<sup>(</sup>١) أ المرجم السابق ، ص ٢ : • : .

<sup>·</sup> وهيب ابراهيم سممان ، الثقافة والتربية في المصور الوسطى . س ٣:٩ - ٣:٩ .

# الغصشيل الشكايى

# تطور الافكار التربوية في العصور المسيحية الأولى والعصور الوسطى

#### مقدمة :

ان الغرض في هذا الفصل هو إعطاء فكرة مبسطة موجزة عن الحالة الثقافية والتربوية خلال العصور المسجعية الأولى والعصور الوسطى . ومن النقاط التي سنتناولها بالناقشة الموجزة في هذا الفصل هي العوامل التي مهدت لظهور المسجعية وقبولها من قبل الفقراء والمستضمفين ، وموقف المسبحيين الأوالين من الثقافة الوثانية والرومانية ، ومفهوم التربية وأهدافها في العصور المسبحية الأولى ، وما آل إليه أمر الثقافة المسبحية بعد أن تمت لها الغلبة على الثقافة الوثنية ، وحركة إحياء العلوم الاولى التي بدأت تظهر بوادرها في القرن السابح الملادي ، وما أحدثته هذه الحركة من تأثير في طبيعة التربية والحركة المدرسية ومدى تأثيرها في المجال التربوي .

#### العوامل التي مهدت لظهور المسيحية :

فلقد بدأت الحضارة الرومانية في الفترة التي سبقت ظهور المسيحية مباشرة تتجه نحو الضعف والانحلال ، كما بدأت تخفي كثيراً من الفضائل والصفات التي كان يتحلى بها المواطن الروماني قبل ان تقسم رقعة الامبراطورية الرومانيــة وتفقد سيطرتها على أجزائها المتناثرة المتباينة قبل ان يدب الفساد والانحــلال المــــا ۱٬۰

وقد فشل التفكير البوناني الذي انصل به الرومان وتأثروا به في إصلاح أمر الأخلاق في الامبراطورية الرومانية ، لأن هذا التفكير او النرات كانت تفلب عليه الصبغة العقلية ،وكان – تبعاً لذلك – ليس في متناول فهم جماهير الشعب في تلك الامبراطورية الشاسمة .

وقد مهدت هذه الحال التي وصلت إليها الحياة الرومانية الى ظهور الديانــة المسيحية التي جاءت تخاطب العاطفة والوجدان؛ وتدعو الى صقل الروح وتهذيب الأخلاق .

وقد قوبل هذا الدين الجديد في أول الأمر بمعارضة شديدة من قبل الحكام المسطرين في الامبراطورية الرومانية ، ولاقى ممتنقوه كل ألوان الذل والاضطهاد والتنكيل. ولا غرابة أن يلقى هذا الدين الجديد تلك المعارضة الشديدة من السلطات الرومانية ، لأنه جماء بنادي بعقيدة وبنظام أخلاقي يختلفان كل الاختلاف عما كان سائداً في المجتمع الروماني في ذلك الوقت من وثنية وعبادة للأشخاص ، وظلم اجتاعي وسيامي وانحلال اجتاعي وأخلاقي . فكانت مبادى، هذا الدين الجديد تقوم وتدعو الى عبادة الله ، والى العمدل والمساواة والتراحم بين الناس والى الإيان باليوم الآخر واعتباره الغاية من هذه الحياة ، الى عبر ذلك من المبادى، والقم التي كانت تختلف من غير شك في طبيعتها وفي روحها عما كان سائداً في المجتمع الروماني من مبادى، وقم مادية وعادات وثنية .

وبقدر ما كان يلقى هذا الدين الجديد من معارضة شديدة من الحكم و ذوي المصالح الدنيوية فإنه كان يلقى التأييــد والقبول من قبل العامــة والفقراء

Frank P. Graves, A Student's History of Education N.Y.: The (v)
Macmillan Co., 1922, pp. 42-43.

والمستضعفين الذين رأوا فيه الملجأ لهم من ظـلم الحاكمين والوسيلة لتطهيرهم من دنس الشرك والانحلال . ثم بمضي الزمن بدأ الحكام الرومانيون بتساهلون مسح اتباع هذا الدين الجديد، لا سيا بعد ان تبين لهم أنه لم يأت لافتاء الدولة الرومانية ولا لتأسيس دولة ساسمة تقوم على السلطة والقوة .

وقد ساعد هذا التساهل مع أتباع المسيعية على تقوية شوكتها والتمكين لها وعلى التساهل مع أتباع المسيعية على تقوية شوكتها والتمكين لها وعلى انتشارها في كافة أنحاء الامبراطورية الرومانية . وقد ظائر نشأ : في عهد الامبراطور و قسطنطين ، الذي استمر حكمه احسدى وثلاثين سنة : و ٣٦٦ - ٣٣٧ م . وقد كان من بين أيادي هذا و الامبراطور ، على الدين المسيعي هو المرسوم الذي أصدره عام ٣٦٦ م وكان يقضي بانهاء عاكمة وقتل المسيعية وتعذيبهم ومنعهم الحقوق المدنية التي كان يقمتم بها أتباع الأدياب الأخرى والذين ليس لهم دن على الاطلاق ٤٠٠٠

وهكذا استمرت المسيحية بعد همذا المرسوم في قوتهما حتى أصبح رجال الكنيسة في النهايسة مم المسيطرين الحقيقيسين على الدولة في الشئون الدينية والدنيوية على السواء.

وبانتصار المسيحية وبالاعتراف بسيطرتها ، لا سيا في المجال الديني ضعفت الثقافة الوثنية التي كانت ترعاها المدارس اليونانية والرومانية الوثنية وأصبحت الثقافة المسيحية هم السائدة .

ومن نقاط التحوّل في تاريخ سيطرة الكنيسة على العالم المسيحي الغربي هو الاعتراف برئيس كنيسة و روما ، عام ه ؟ يم كرئيس أعلى الكنيسة الرومانية الغربية ، وبأن سلطة الإمبراطور في الحراب المدني ، ومن هذه النقاط أيضاً ذلك المرسوم الذي أصدره الامبراطور و حرستنيان ، في عام – 270م بخصوص قفل المدارس الوثنية وترك الجمال

Edward Power, Main Currents in the History of Education. (1)
N.Y.: Mc Graw-Hill Book Co., Inc., 1962, p. 194.

للمدارس المسيحية وحدها بدون منافس لها. ويمكن ان يعتبر هسذا المرسوم الامبراطوري إيذانا ببده فترة جديدة في تاريخ تطور الديانة المسيحية . هذه الفتراطين من عادة المؤرخين ان يطلقوا عليها فترة العصور الرسطى (۱۰) . وهي تمتد من بداية القرن السادس الميلادي او من صدور مرسوم - جوستنيان - سالف الذكر الى عبد النهضة التي بدأت تظهر ممالمه بوضوح في النصف الثاني من القرن الرابع عشر الميلادي .

### موقف المسيحيين الأولين من الثقافة الوثنية :

بعد هذه النظرة الخاطفة عن العواصل التي مهدت لظهور المسيحية وعن الأدوار التي مرت بها في عصورها الأولى يجدر بنا ان ننتقل إلى مناقشة موقف المسيحيين الأولين من الثقافة الوثنية اليونانية ومدى تأثر هؤلاء المسيحيين بهذه الثقافة ، والأحوال الثقافية والتربوية للسيحيين في المصور المسيحية الأولى .

لقد أبدى المسجون الأولون تحفظاً شديداً تجساء الثقافة الوثنية وتجساء المدارس التي أقامتها تلك الثقافة > لأنهم كانوا يرون أن أي اتصال بمناصر هذه الشقافة من ثأنه ان يفسد عليهم عقيدتهم . ولم يكونوا من القوة في أول أمرهم بحيث يستطيعون إنشاء مدارس خاصة بهم . ومن ثم ظلت الغالبية العظمى منهم في القرون المسجعية الأولى أميين او شبة أميين مكتفين بالتماليم الدينية البسيطة التي كان يدعو اليها مبشرو هذا الدين الجديد وتدعو اليها الكنيسة > بعد استحم لهم بفتح كنائسهم > وحتى الذين الجديد وتدعو اليها الكنيسة > بعد الرسائية والرومانية والبونانية الوثنية > وأتبحت لهم فرص الاطلاع على التراث اليوناني والروماني قبل الدخول اليها كان الكثير منهم يشمر بالحير والفيتى ويماني ألوانا من الصراع النصو وخز الضير > كا يتضح ذلك بالحرج والضيق ويماني ألوانا من الصراع النصي ووخز الضير > كا يتضح ذلك

Frank P. Graves, op. cit., pp. 49-54. (v)

من اعترافات كثير من الآباء والقديسين المسيحيين الفريبين والشرقيين على السواء، وذلك من أمشال و تيرتوليان ، (Tertullian) — ( حوالي ١٦٠ – ٣٠٠ م) و د ثانيان ، (Tatian) و د ثانيان ، (St. Jerome) و د ثانيان ، (Tatian) و د القديس جيروم ، (St. Jerome) ، وغيرهم مـن و د القديس اوغوستين ، (St. Augustine) ، وغيرهم مـن الآباء والقديسين المسيحيين الذين أتبحت لهم فرصة العراسة المفلسة والآداب .

ولقد عبر و تيرترليان ، في بعض رسائله بوضوح عن عدم ثقته في العقل وفي التراث الفكري اليوناني ، لا سيا الفلسفة منه التي لا تعدو في نظره ان تكورب شبكة من المتناقضات ، وأشار الى أنه ليس هناك اي شيء يستحق البحث او التصديق فعه سوى العقدة الدينية ١١٠ .

وبالرغم من ان د القديس جبروم ، كان عالماً كلاسبكياً وكان عمباً للآداب الكلاسبكية لاسيا أدب دشيشرون، الذي كان يكثر من قراءته – فانه كار عندما نجتلي بنف بعاني وخز الضمير من حبه هذا ويعاتب نف عليه ، لانــه كان برى فيه ما ينافي واجبه الدبني ويتنافى مع عقيدته .

و هكذا يمكن ان نلاحظ هذه النظرة التعفظية - ولكنها بصورة أخف - لدى د القديس أوغوستين ، الذي ولد وشب في مدينة وقرطاجة، Carthage ، فتأثر منذ صغره بالثقافة الفينيقية التي لا بد ان آثارها كانت قسد استمرت الى عهده ، وبالثقافة الرومانية المسطرة على الشبال الافريقي في ذليك الوقت ، وبالثقافة اليونانية التي كانت هي الأخرى تحتل مكاناً بارزاً في كثير من أجزاء الامبراطورية الرومانية ، هذا بالاضافة الى تأثيرها العام في الثقافة الرومانية بعد ان تحت الغلبة السياسية للرومان على اليونان .

وقد تلقى و اوغوستين ، تعليمه الابتدائي في احدى المدارس الرومانية في بلدته. وكانت الدراسة في هذه المدرسة تسير حسب الأسس والمبادى، التي رسمها و كو نشلمان ، في كتابه ((Institues of Oratory) .

Edward J. Power, op. cit., pp. 156-158. (v)

وبانتها، المرحلة الابتدائية واصل دراسه الثانوية في مدرسة النحو بمدينة - 
و تجاسى » (Tagaste) القريبة من بلدته . وكان من بين مسا درسه في هسذه 
المدرسة قواعد النحو اللانيني والأدب اللانيني ، والحساب ، وبعض المبادى، في 
اللفة اليونانية التي كانت تعتبر لفة أجنبية بالنسبة إليه . ولكنه صرح في 
اعترافاته التي كتبها في زمن لاحق من حياته أنه كره اللغة اليونانية طبة حياته، 
ولذا فإنه لم يبرز فيها ولم يكن في يوم من الأيام من علماء الثقافة اليونانية . وهذا 
لا يناني أنه كان ملماً بالمبادى، الاساسية الغة اليونانية التي تمكنه من فهم ما كتب 
بها . ومن دراسته للأدب اللانيني في هذه المرحلة أحب بعض كتابه وشعرائه مثل 
« فيرجل » ( ٧٠ - ١٩ ق.م ) وغيره .

ومن مدرسة و تجاسق ، النحوية انتقل الى مدرسة أخرى بمدينة ومداورا، مسقط راس الأدبب الافريقي الشهير «ابوليوس، صاحب رواية «الحمار الذهبي، ومنها انتقل الى مدرسة البلاغة في « قرطاجة » . وهناك واصل دراسته المالية في الأدب اللاتيني وتعرف على منطق « أرسطو ، القديم . وبالرغم من اعترافه بصعوبة فهم هذا المنطق فانه يقول إنه قد تمكن من فهمه . أما أعمال «ارسطو» الفلسفية الأخرى فإنه لا يوجد أي دليل على ان « أوغوستين ، قد اطلع عليها .

وقد أتم ، واوغرستين ، دراست في مدرسة ، قرطاجة ، وهو في الحادية والعشرين من عمره . اشتغل بعد تخرّجه كدرس في ، تجاسي ، ثم انتقل إلى د روما ، ومنها انتقل الى مدينة ، وميلانو ، وفي مديسة ، ميلانو ، تعرف د أوغرستين ، على ، القديس امبروس ، St. Ambrose الذي كان له أكبر الاثر في عقيدته الدينية ، وفي د ميلانو ، ايضاً اتصل ، واوغوستين ، يكتب ، ماريوس فكتورينس ، أحد أنباع الافلاطونية الحديثة ، فدرسها وكان لهذه الدراسة تأثيرها البالغ في فلسفة ، وأوغوستين ، وتفكيره حق بعد اعتناقه المقيدة المسجعة ، ووصوله الى مرتبة القديسين في المجتمع المسيحي ، فقد ظلت فلسفته بعد هذا الاتصال مصبوغة بصبغة الافلاطونية الحديثة . ويجب أن نشير بهذا بعد هذا الاتصال مصبوغة بصبغة الافلاطونية الحديثة . ويجب أن نشير بهذا الصدد الى أن و أوغوستين ، كان لا يعرف الاالقليل عن و أفلاطون ، نفسه ، كما أنه لم يكن يميز بين تعالم و أفلاطون ، وتعاليم و فلوطين ، .

وهكذا نرى مما قدمنا أن و أوغوستين ، قد تلقى تعليمه في مدارس وثنية وأنبحت له فرصة الدراسة والاتصال بالأعب الكلاسيكي اللاتيني وبمنطق و ارسطو ، وبالأفلاطونية الحديثة. وقد كان لهذا الاتصال تأثير كبير في تفكيره و في فلسفته التي كان لها تأثيرها البالغ في العالم المسيحي لمدة قرون من بعده .

ونتيجة لهذا الاتصال فقد أورك و أوغوستين ، القيمة النفعية للتعليم الوثني ، كا ادرك أن هذه القيمة ليست قاصرة على المجال الدنيوي بل يمكن ان تتعداه الى المجال الأخروي. فالفنون والعلوم والآداب الوثنية يمكن ان تكون سفي نظره – أداة صالحة لحدمة الدين ، اذا ما أحسن اختيار محتواتها وأحسن استخدامها . ولعلها إذا لم تفد صاحبها في فهم الدين وتدعم العقيدة فانها لا تكون فسا أيسة قيمة على الاطلاق ورعا تكون ضارة . فتحت تأثير النزعة الدينية القوية أصبح لا برى قيمة ذائبة للتعليم الوثني ، بل قيمته تتوقف على أن يصبح أداة لحدمــة إذا ما قورنت بوجهات نظر كثير من آباه الكنيسة القربية فسان روح المحافظة والحيطة لا تزال بادية فيها '' .

ونحن إذا ما قارنا بين اتجاه المسيحين الغربين واتجاه المسيحين الشرقيين نحو الثغافة الوثنية في العصور المسيحية الأولى فاننا نجد ان الفريق الأول اكثر معارضة لتلك الثقافة وأكثر نفوراً منها من الفريق الثاني الذي لم يبالغ في تحفظه ضد الثقافة الوثنية ، ولم ير كثير من قادته حرجاً في دراسة عناصر هذه الثقافة وفي استمال هذه العناصر في تدعيم مبادى، الدين الجديد . ولعلنا لو بحثنا عن

S. J. Curtis and M. E.A. Boultwod. A Short History of Educational Ideas. London: University Tutorial Press, Ltd., 1965, pp. 66-92.

العوامل والأسباب التي جعلت المسيحيين الغربيين ببالغون في كراهيتهم ونغورهم من الفلسفة اليونانية والثقافة الوثنية بصورة عامة لوجدنا أن من أهمها وأبرزها جهلم بالثقافة والفلسفة اليونانية وعدم احتكاكهم المباشر بعناصرها ، وعدم شعورهم بالحاجة الى هذه الفلسفة اليونانية والتعليم الوثني -في اول الامر - لتدعيم عقيدتهم والدفاع عنها وتوصيلها الى قلوب الجاهير ، لأنهم وجدوا أنه في إمكانهم الاتصال بالجاهير العامة والشعوب البدائية المشتروة في المعالم الغربي وإقناعهم بدينهم الجديد حتى بدون الاعتاد على العقل والمنطق والتعليم الوثني . يضاف الى هذه الأسباب قوة نزعتهم الدينية وخوفهم من ان الاتصال بالثقافة الوثنية قسد يفسد عقيدتهم وبحدت بلبة في قلوبهم وعقولهم .

وذلك على خلاف المسيحين الشرقين الذن لم تجد الفالية منهم حرجاً كبيراً في دراسة الآداب والفلسفة اليونانية لأنهم كانوا على دراية نامة بها حيث أنها كانت تكوّن جزءاً من تراثهم الثقافي العقلي. وكان من الطبيعي جداً أن يقبلوا عتويات ثقافتهم وتقاليدهم التي لا تعارض المبادى، الأساسية لعقيدتهم الدينية الجديدة. وقد أدر كوا منذ البداية أن في الآداب والفلسفة اليونانية ما ينفع لتدعم وتوضيح المبادى، المسيحية . وأن كثيراً من عتويات وعناصر الفلسفة اليونانية والثقافة اليونانية بصورة عامة يمكن التوفيق بينها وبين العقيدة المسيحية .

وقد كان هذا الاتجاه المتحرر نسبيا الذي اتخذه المسيحيون الشرقيون أحد الموامل التي ساعدت على تقسيم العالم المسيحي منذ العصور المسيحية الأولى الى ممسكر شرقي يدن بمبادى، الكنيسة الشرقية ، وممسكر غربي لاتبني يخضع للكنيسة الغربية ، ولتسامح المسيحين الشرقين مع الثقافة اليونانية استمرت مدرسة الاسكندرية وغيرها من المدارس الشرقية في ازدهارها وفي تأديسة المتلة المقلة بجانب وظلفتها الدينية الجديدة الاستفادة بجانب وظلفتها الدينية الجديدة الاستفادة المتلة بحانب وظلفتها الدينية الجديدة الاستفادة المتلة بحانب وظلفتها الدينية الجديدة الاستفادة المتلة المتلة بحانب وظلفتها الدينية الجديدة الاستفادة المتلة المتلة بحانب وظلفتها الدينية الجديدة الاستفادة المتلة المت

Frank P. Graves, op cit., pp. 44-49. ( \( \)

واذا كانت الفالية من آراء الكتيسة الفرية قد أبدوا معارضة شديدة في أول الامر للفلسفة اليونانية والآداب الوثنية للأسباب التي سبقت الاشارة اليها فإنهم أخذوا بالتدريج يتسامحون بعض الشيء مع التعليم الوثني والفلسفة اليونانية والمهام أدر كوا – بمعه ان اتسع نطاق دينهم وانتشر بين مختلف الطبقات والمستويات الاقتصادية والثقافية — أنه ليس في إمكانهم الاستمرار في الاعتاد على الجاذبية العاطفية لدينهم ؟ بل لا بد لهم من شد عقلي يمتمدون عابه في إنساع الحتمل دخولهم في هدا الدين وفي الدفاع ضد معارضيه ، ورأوا ان الوسية الوحيدة لتحقيق هذا الدين وفي الدفاع ضد معارضيه ، ورأوا ان الوسية المعلم المنظم والاستفادة من الصابح والفنون والآداب الكلاسيكية والفلسفة اليونانية . كا أدر كوا ما أدر كه آباء الكنيسة الشرقية من قبلهم مين ان العلام والفنون والآداب الكلاسيكية والفلسفة والفنية ليست جميع عنوياتها المهام المعربية وبين المقيدة المسيحية ويكن ان تنفع في تدعيم المقيام هذه المقيدة . همذا المقيدة . المتحين من هذه . المقتويات يمتبر وتنظيم هذه المقيدة . همذا المقيدة . المتحين من هذه . المقتويات يمتبر وتنظيم هذه المقيدة . همذا المقيدة المتحين من هذه . المقتويات يمتبر وتنظيم هذه المقيدة . همذا المقيدة المتوات يمتبر وتنظيم هذه المقيدة المامة ولا يستغني عنه المؤنن .

ونتيجة لهذه النظرة الجديدة نحو التعلم الوثني من قبل رجال الكنيسة الغربية ، لم يجد كثير من مسيحيي القرن الثالث والرابح والخامس الميلادي حرجاً في إرسال أبنائهم الى المدارس الوثنية العامة التي كانت منتشرة في كافة أرجاء الامبراطورية الرومانية وان يعمل المؤهلون منهم كمدرسين بهذه المدارس مستغلين الحرية الدينية المدنية التي أصبحوا بتمتمون بها لا سيا في عهد الامبراطور و قسطنطين » . ولم تأت سنة ٣٦٣ حتى أصبح الاطفال المسيحيون والمدرسون المسيحيون منتشرين في المدارس الوثنية يجميع مستوياتها . وفي سنة ٣٣٣ حتى الموثن بعض التقيدات والتشديدات بالنسبة لعمل المدرسين المسيحيين في المدارس بعض التقيدات والمشراطور و جوليان عليات عمرسوماً يقضي بضرورة التأكد من سلامة أخلاق المدرسين قبل تعينهم وبوجوب أخذ موافقة بضرورة التأكد من سلامة أخلاق المدرسين قبل تعينهم وبوجوب أخذ موافقة

السلطات الحاكة عند تصينهم . وسلامة الخلق التي نص عليها هذا المرسوم تدي فيا تمني ان المدرسين الذين يناط يهم تدريس الاشعار الكلاسيكية الوثنية لا بد ان يكون لهم إيمان قوي بالآلمة الوثنية التي تنفق بها تلك الاشعار . وهذا يعني إن المسيحيين لا يصلحون كدرسين لهذه الأشعار والآداب الكلاسيكية الوثنية لأنهم لا يؤمنون بالآلمة الوثنية التي تجدها ولكن مفعول هذا المرسوم لم يستمر طويلا حيث ألمني العمل به بعد سنتين فقط من تاريخ صدوره ، وبذلك رجع المدرسون المسيحيون للتدريس بالمدارس الوثنية . وكانت الكنيسة تشترط على هؤلاء المدرسين – في مقابل الساح لهم بالتدريس بالمدارس الوثنية – ألا يتركوا فرصة في هذه المدارس الا استغلاما لبت المقيدة المسيحية والدعوة اليها '' .

#### مفهوم التربية في العصور المسيحية الاولى :

وكرد فعل ضد الاجراء الذي اتخذه الامبراطور و جوليان ، فقد حاول المسيحيون ان ينشؤا مدارس خاصة يهم ينشى النطع فيها مع المبادى، والتعاليم المسيحية. ولعل هذه المدارس التي أنشت كرد فعل لذلك المرسوم الامبراطوري كانت حفيا نعلم – اول مدارس منظمة تجمع بدين التعليم الديني والمدني ينشئها المسيحيون الأطفالهم في العالم الغربي وكانت التربية في العهد الاول المسيحية تصطبغ بالصبغة الدينية السرفة ، وتستم عن طريق الاسرة ، وعدن طريق الكتاتيب الملحقة بالكتائس أو التي كان يديرها مسيحيون معروفون بنزعتهم الدينية وروحهم التبشيرية . ومهمة هدف الكتاتيب او المدارس الدينية الدينية وروحهم التعميد وغودية الكتيبة وتهيئة أذهانهم لتقبل المبادى، قاديم من غيرهم التعميد وعضوية الكتيبة وتهيئة أذهانهم لتقبل المبادى، المسيحية . وقد كان لهذا النوع من المدارس دور بارز في القرنين الأولين ولكنها المسيحية . وقد كان لهذا النوع من المدارس دور بارز في القرنين الأولين ولكنها

Edward J. Power, op. cit., pp. 158-160. ( )

بعد ذلك بدأت تفقد أهميتها وأخذت تحتل مكانها مدارس دينية أكثر تنظيماً وأوسم أهداقاً .

ولكن إنشاء المدارس المسيحية لم يتسع الكثير من المسيحيين من إرسال أبنائهم إلى المدارس الوثنية لتثقيقهم في الفنون الحرة والعلام الديرية. وقد ظلت المدارس الدينية تسير جنبا الى جنب مع المدارس الدينية الى ارف أصدر الامبراطور و جرستنيان و مرسومه المبور في عمام ٢٥٩٨ لذي يقضي بقفل المدارس الوثنية . وبذلك تمت الفلية المتقافة المسيحية بعد خمهة قرون من المدارس والاحتكاك مع الثقافة الوثنية وأصبح النعلم المسيحي في المدارس الكسية والكادرائية وفي الاديرة والمدارس التابعة لهما بدون منافس له في المدارس المادارس التابعة لهما بدون منافس له في المدارس المدارس التابعة المدارس ا

بصدور هذا المرسوم بدأ يقل تأثير الثقافة الوثنية ويضعف شأنها وأخذت الثقافة الدينية تطفى على الثقافة الكلاسيكية . ويمتبر هذا المرسوم إبداناً بدخول الثقافة المسيحية فترة جديدة من تاريخها ، وهي ما جرت عادة المؤرخين ان يطلقوا علمها المصور الوسطى .

وفي أول هذه الفترة أخذت الثقافة المسيحية تنظوي على نفسها وتصطبخ التربية فيها – كاكانت في اول عهد المسيحية – الصبغة الدينية الحلقية فأصبحت التربية المسيحية في مجموعها تربية دينية اخلاقية تهم أول ما تهم بهذيب الروح وتصفيتها وتنمية دوح الفضية عن طريق الدعوة الى حب الله والحياة النقية ، والتمرس بالطقوس الكنسية ، وتربية الرجدان وكبح الشهوات ، وإخضاع الجسم لنظام قاس من التقشف والزهد والحرمان من ملذات الحياة ،

وقد وجدت التربية المسيحية في العصور الوسطى في أسلوب حياة الرهبنة وسية ناجحة لتحقيق أهدافها ومثلها العليا ؛ لذا شجعتها وحملت لواءها . وقسد

Frank P. Graves, ioc. cit. ( \ )

استمر نظام الرهبنة من القرن الرابع الى القرن الثامن عشر ، وقد تنوعت أغاط الرهبنة ، فشملت حياة الراهب المتبتل في الصحراء وحياة المتصرف المتصد في صومعته : والمتدين الجوال الذي يمثي في مناكب الأرض ، والمنضم الى دير من الاديرة التي السمور الدينية والتعليمية السائدة في العصور الوسطى .

والرهبنة في معناهـا الأول هي نوع من التقشف والزهد والعزلة والرياضة الروحية وهدفها الأساسي هــو الســـو بالروح والرقي الخلقي والاعداد للحيـــاة الآخرة . وهي لتحقيق اهدافها حاولت تطبيق مبدأين رئيســين ، هما : مبدأ الزهد وإخضاع الجـــد ، ومبدأ التجرّد والتنازل عن المسائل الدنيوية .

وعلى أساس المبدأ الأول كانت فضية الراهب و تقاس بمدى براعت. في ابتكار طرق جديدة لعقاب البدر بالصوم او الأطعمة غير الكافية او غمير المناسبة ، وبالمفي دون الحصول على قسط كاف من النوم ، وبارتداء ملابس غير كافية او ملابس غليظة خشنة، وباتخاذ أوضاع جسمية غير طبيعية او مؤلمة...».

وأما المبدأ الثاني – التجرد عن الدنيا – فكان يعني انكار المطالب الدنيوية الفانية . وفي هذا الصدد فرض منظمو الرهبنة ثلاثـة تعهدات او نذور هي : العفة ، والفقر ، والطاعة .

فأما فكرة العفة فقد تضمنت نبذ الأمرة وجميع العلاقات الانسانية
 والمبول والعواطف التي تنمو من مؤسسة السبت ، ذلك لأن الروابط والمسئوليات
 الاسرية كان يجب ان تستبدل بروابط دينية واهتمامات روحية صرفة بعبر عنها
 بالتكرس والمعادة التأملية التفكيرية الدائمة .

وأما فكرة الفقر فقد تضمنت نبذ جميع العملاقات الاقتصادية
 والاهتامات المادة في الحماة .

فيدخول الدير يجب ان بسلم الشخص كل ممثلكاته وان يتخلى عن كل نزعاته للتملك او الأرث . .. أما فكرة الطاعة فقد تضمنت النخلي عن كل قوة وجاه ورتبة وامتباز . فمندما كان الشخص بدخل الدير كان عليه أن بتنازل عن كل حق في الاختبار الشخصي ، وأي ترتبب لوقته الخاص ، وأي اشباع لرغباته الشخصية . كما كان كي عليه ان يخضع نفسه لإرادة من هم أعلى منه ولرغبات إخوانه . وهذا يعني الطاعة التامة والحضوع الكامل وترك الاشتراك في الامور السياسية والاجتاعية ، فالرهبنة إذن هي نبذ للنواحي الثلاث الكبرى التنظيم الإجباعي : حياة البيت المائلية ، والبناء الاقتصادي ، والنظم السياسية . اذكان هدف التعلم الرهباني هو الاعداد للمسام المقبل وليس الاعداد لهدف العالم الان . وهي جذا النبذ تمتبر وسية سلبة للتربية ، قد قديد تهذيب نفس الفرد ولكنها لا تنفع في تعمير الكون وإصلاح ثأن هذه الحاة الدندا .

وقد ظل كل دير – بعد نشأة نظام الأديرة في العقد الرابع من القرن الرابع الميلادي ( ٢٣٠٥ ) – يسير حسب قوانينه الخاصة التي كانت تختلف فها بينها اختلاقاً واسماً ، الى ان وضع ، بندكت st. Benedict ( ٨٠٠ ) – ٩٤٥ ) ( ١٨٠ – ٩٤٥ ) دستوره المكون من ٧٣ مادة عام ٥١٩ التنظيم الدير الذي أسبه في جنوب إيطاليا – دير د مونتي كاسينو ، وإدارته ورسم منهجه والحياة اليومية فيه .. وقد سارت غالب الأديرة في العالم الغربي بعد وضع هذا الدستور على هديه .

وكان المنهج الذي تسير عليه الغربية والحياة الديرية لا يقتصر فقط على الزهد والتقشف والتعبد والتأمل الفكري ، بل يشمل عناصر أخرى تشمل فيا تشمل تعلم الدراءة والمكتابة وبعض الدراسات الدينية وقدراً كبيراً من العمــــل اليدوي . وقد خصص دستور و بندكت ، للرهبنة سبع ساعات في اليوم للعمل الدوي الذي كان يشمل فيا يشمل الأعمال الزراعية ، وصناعة الحشب والجلاد والمعادن ، والنسيج والتطريز وإعداد الملابس ، ونسخ الخطوطات . وكان هذا

<sup>(</sup>١) محمد براهيم نبهات ، التعليمُ في خدمة السلام . القساهرة : دار الكرنك ١٩٦٥ . ص ١٩٦٩ .

التعليم البدوي يتم لتحقيق أغراض دينية وخلقية ، قد يكون من بينها المحافظة على محة الرهمان البدنية وإكسابهم شيئًا من الحيوية والنشاط فيكونون بذلك أقدر على العمادة .

وكانت تلبع كل دير تقريباً مدرسة تقبل الأطفال في سن العاشرة وتستمو الدراسة فيها لمدة تماني سنوات ؛ يتمام التلاصية الشاءها القراءة والكتابة ؛ وبعض المبادىء في النجو والمنطق والبلاغة والحساب والهندسة والفلك والموسيقى''' .

### مفهوم التربية في ظل حركة احياء العلوم الاولى :

وقد ظلت الغربية المسجية فترة غير قصيرة من العصور الوسطى مصبوغة بالصبقة الدينية والتهذيبية ، وتتخذ من حياة الوهبنة والتقشف والزهد أسلوباً او وصبة من أهم وسائلها ، وتركز محتوباتها على المعارف والحجيرات الدينيسة والاخلاقية واللغة البسيطة التي لا تعد الفرد إعداداً صالحاً لهذه الحبياة الدنيا . وبسيطرة الثقافة المسجعية في بداية الصور الوسطى فقدت الثقافة الحرة جدوتها ، وضعف مستوى التعليم ، وساءت أحوال مؤسساته من المدارس الكنسية والكاندرائية والديرية . . حق أصبح ليس من التجني على العالم الغربي ان يطلق عليه في القرون الاولى من العصر الوسط عالم الجهل والطلام .

ولم يطرأ على الثقافة والقربية المسيحية في العالم الفربي اي تغيير يذكر حتى جاء القرن الثامن الميلادي فبدأت تظهر بوادر اليقظة الثقافية او حركة إحياء العلام الاول . وقد قوي جانب هذه الحركة في أواخر القرن الثامن وفي القرن التامع على يد مشارلمان Charlemagne ، ( ١٤٢ – ٧١٤ ) الذي يعتبر بحق

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ١٧٢ م١٧٠ .

زعم حركة إحياء العلوم الاولى التي تعتبر خطوة هامة في تطور التعليم الحديث وعلى أبدي من تأثروا به من بعده ، وذلك من استنل الملك الانجليزي والفرد الاكبر Alfred the Great ، ( As A - - 0.0 م ) .

وقد مهدت لهذه الحركة عدة عوامل ثقافية وسياسية ، لعل أهمها النهضة العلمية والثقافية المتحررة التي كانت سائدة في العالم الاسلامي في الشرق والمغرب وسوء الحالة التي آلت إليه المدارس الكنسية والديرية في القرن السادس والسابع الميلادي، وإدراك كثير من الامراء والسيلاء أن التملم الكنسي والديري لا يكفي في الاعداد لهذه الحياة الدنيا والشمت بمباهجها ، وطموح و شارلمان ، قائد هذه الحراك في تدعيم ملكمه وسلطانه وادراكه أن تعميم التمليم وتطويره وتحسين ظروفه هي أحسن وسائل همذا التدعيم وأحسن وسائل تحقيقي الوحدة الثقافية بسين الواطنين في مملكته . وقد أدرك و شارلمان ، هذه الحقيقة وبدأ في تنفيذها حق قبل ان يعترف بسب البابا كخليفة لاباطرة الرومان في العالم الغربي في عاسم ها ۱۰۰

ولتنفيذ اصلاحاته في مجـــال التربية والتعام فقد استمات بنستشارين المتحررين الذين كان من ابرزهم واكثرهم تأثيراً في عهد دشاريان ، هو العالم المربي الانجليزي و ألكوين Alcuin ، ( ۷۳۵ – ۱۰۸م ) الذي كارت ناظراً لمدرسة الكاتدرائية في مدينة و بررك York ، بانجاترا ۲۰۰ .

وكان من أبرز النطورات والاصلاحات الغربوبية التي تمت تحت رعابية و شارئان ، ونوجيهات و ألكوين ، النظرة الى التعليم على أنه الوسية الوحيدة لتوحيد الشمب وتحسين أحواله ، وتحسين مستوى النعليم في مدارس الادبرة والمدارس الكنسية ونوسيع مفهوم أهدافها ومناهجها المحررين اللين كارب من

Edward P. Power, op. cit., pp. 219-228. (1)

Ibid. ( \* )

ابرزم ولتحقيق هذه الغاية عقدت صلة قوية بين المعرفة الدينية الروحية والتعليم الحر، وأصبح الفتون السبعة الحرة ،كان بارز في كثير من المدارس الدينية بجانب العلوم الدينية . ومن إصلاحات وشارلمان، الغربوية أيضاً إنشاؤه لبعض المدارس الحديثة التابعة للبلاط التي تجمع مناهجها بـين العلوم الدينية والأخلاقية وبـين الآداب والفنون الحرة، وبعض الحبرات والمهارات العملية المتعلقة بالفروسية والجندية . ولقد أصدر و شارئان ، عددة مراسم وقرارات ترمي الى تحسين مدارس الأدبرة ومدارس الكاندرائية وكان يرسل المبعوثين الرسمين الى الحارج ليناكمت من أن مراسيمه وقراراته كانت تنفيذ فصلاً من قبل رؤساء الأدبرة .

وكان الحمرك والموجه للاصلاحات التربوية التي تمت في عهد شارلمان همو و ألكوين » – كا قدمنا . وقد حمل لواء هذه الحركة الاصلاحية والتجديدية بعد تقاعد وألكوين، ثم بعد موته – بعض تلاميذه الذين تأثروا بافكاره الاصلاحية . وباقي على رأس هؤلاء التلاميذ الذين تسلموا فيسادة الاصلاح بعد و ألكوين ، و ربازس ماروس Rabanus / ٧٧٦ / ٨٥٦ ) و دجون سكوت أرجينا ، د حوالي موه - ٣٠٠٠ ، .

وبالرغم من ان هؤلاء التلاميذ والمتاثرين بافكار و شارلمان ، و و ألكوين ، استطاعوا ان يحافظوا على استمرار الحركة التحررية التي بدأها هذات المسلحان لمدة غيير قصيرة من الزمن فان جذوتها بدأت تضمف وربما بدأت تتلاقى على الأقل في بعض اجزاء من اوروبا الغربية بعد وفساة شارلمان وتمزق شميل دولته وانقسامها الى ثلاث دول ، هي : ألمانها ، وفرنسا ، وابطالها . وبذلك رجم العالم المسيحي الغربي في معظم أجزائه الى ماكان عليه من الحول والتأخر العلمي، تهدد أمنه الحلافات والاضطرابات الداخلية والهجات والتحديات الحارجية .

#### مفهوم التربية في ظل الحركة المدرسية :

ولم تبدأ أوربا تشعر بالأمن والاستقرار النسبين إلا في القرن الحادي عشر الذي نعتبر بدايته إبداناً بنهاية المصور المظلمة في أوروبا وبداية عهد جديد فيها. وفي مستهل هذا القرن بدأت تظهر حركة فكرية جديدة ، وهي حركة إحياء العلوم الثانية التي استمرت من بداية القرن الحدي عشر إلى القرن الخامس عشر. وتسمى عادة هذه الحركة و بالحركة الكلامية المدرسية , Scholasticiam وهي حركة عقلية تمسل أبرز مظاهر النهضة المقلسة في الفترة المتأخرة من المصور الرسطى . ولعلنا لو دققنا النظر في طبيعة هذه الحركة لوجدناها تنطبق عليها الرسطى . ولعلنا لو دققنا النظر في طبيعة هذه الحركة لوجدناها تنطبق عليها لشدرس والتأليف واختبار الحقائق وقعيصها وتدعيها والتدليل عليها والترفيق بين الأقوال والتمالي الدينية التي تبدو متعارضة .

ومن مجزات هذه الحركة او الطريقة أيضاً الاعلام من شأن فلسفة وأرسطو، ومنطقة القياسي الى مستوى يجعلها في مصاف التصالم الكفسية . ومن هسفه المديزات أيضاً بحاولة التوفيق بين الدهل والدين والايان بأن ليس بينها أي تناقض او صراع إذا ما فها حق فهمها ومحاولة تدعيم السلطة الدينية في عبارات وتبرير الدهيدة بالمقل ومحاولة صباغة المقائسة والمبادى، الدينية في عبارات منطقية وتدعيمها على أساس من المنطق الأرسطوطاليسي . وبالرغم من تسليم زعماه هذه الحركة بامكانية التوفيق بين العقيدة والعقل فقد اختلفوا في تقديم أحدها على الآخر . فذهب و انسيلم Anselm ( ١٠٣١ - ١٠٣٩ م) الى : أحدها على ان تسبق المعرفة أو ان الشلك كقدمة او كتمهيد المقددة لا يكن نبوله ، ومول في هذا الشأن :

وأنا لا أبحث عن المعرفة لكي أومن ولكني أومن لكي أصل الى المعرفة ..
 وأحرى بالمسجى ان بتقدم الى المعرفة عن طريق الايمان ، لا ال يصل الى

وقد وجهت لهذه الحركة عدة انتقادات كان من بينها اتهامها بضيق مبدانها الفكري حيث ان مجال تطبيقها لم يتمد في الفالب الأعم العقائد والتعاليم الدينية ، والمبالفة في تقدير المنطق الأرسطوطاليسي والوقوف عند حدوده ، وتركيزها على اللفظ والشكل والأمور المنوية المجردة . فكان رجافها يجهدون أنفسهم بالبحث في أمور مبنافيزيقية وفي مسائل وهمية لاحقائق واقعية تؤيدها الملاطقة الحسنة . وكانت كشبه كما قال وهلام » :

م تحتوي على مجردات عقلية لا قيمة لهـا وعلى قضايا مفروضة فرضاً وعلى
 تعريفات مملوءة بالألفاظ البربرية المزعجة و (٢٠).

ولكن بالرغم من الانتقادات التي وجهت الى هذه الحركة او الطريقة فاننا لا نستطيع ان ننكر أنها كانت لها بعض المزايا والتأثيرات الفكرية الحسنة في المصور اللاحقة له . فن هنده المزايا والتأثيرات الحسنة تأديتها – ولو بطريقة غير مقصودة لاتباعها – الى تحرير العقل المسيحي من النظرة الدينية الضيقة والى الايمان بأن العقل والدين ليسا متنافضين ، والتحسين من أساليب البحث والتأليف والثمالي الدينية ، ووضع مجموعة كبيرة من المفردات والمصطلحات الفلسفية والعلمية سبل الاتصال والبحت العلميين على مفكري العصر الوسيط والعصور اللاحقة له ، وترك مجموعة كبيرة من المؤلفات القيمة في ميادين الدين والقانون والفاضة ، وانتاج طائفة كبيرة من مشاهير الرجال الذين خدموا العم والدين

<sup>(</sup>١) محمد ابراهيم نبهان ، التعليم في خدمة السلاء ، ص ١٧٦ . ١٨١ .

<sup>(₹)</sup> بول مونرو ، المرجع في تاريخ الشربية . « الجزء الاول » .

في ذلك الوقت. ومن بين مؤلاء العاماء ونسيم و و روسيالينوس Roscellinus ، و دو روسيالينوس Peter Lombard ، و دوبطرس لمبارد Peter Lombard ، و دوبطرس لمبارد ۱۹۵۰ - ۱۹۵۹ ، دامتخندر هالس Alexander of Hales ، و داستخندر هالس ۱۹۵۹ - ۱۲۵۹ م ) و دوبرماس ۱۹۵۸ - ۱۲۵۹ م ) و دوبرماس الاكويني ۲۵ دام ۱۹۵۹ م نام ۲۵ دام الاكويني Thomas Aquinas ، ( ۱۳۵۲ - ۱۲۵۲ م ) وغيرهم بمن قادوا لواء هذه الحريني والفكر .

وكان من النتائج الايجابية لهذه الحركة وللجهود التي بذلها قادتها بعث الهمم والميول العقلية ، واستيقاظ العقول بعد نوم طويل دام مئات السنين ، والتمهيد لليقظة الفكرية الحقيقية التي سنتحدث عن بعض خصائصها وآثارها الفكرية والتروية في الفصل القادم من هذا المحث .

# تأثير الحركة المدرسية في الجال التربوي :

وفي الجمال التربري استمرت - في ظلل الحركة المدرسة - الافكار والامداف الرئيسية التي كانت تسيطر على التربية المسيحية في عصورها الأولى . وغير المقصودة اعتبر الاعداد للعباة الاخرى الهدف الاساسي التربية المسيحية المقصودة وغيديا الحلق خين الاهداف العامة الاساسية لتربية العصر الوسيط في العالم المسيحي . ومن الاهداف التربية الأساسية لتربية العصر الوسيط في العالم المسيحي . المباشر في هذا التأكير ومن الاهداف التربية المن وكان للحركة المدرسية التأثير بين المقال على عليه من حربة وبين المقيدة التي اعتنقتها الكتيسة والقضاء على الشك والتساؤل والالحاد عن طريق المناقشة ، وتقوية القدرة على صوغ المهتدات في اصاليب منطقية وعلى الدفاع عنها بأدلة منطقية وصونها عمل يوجه اليها من نقد او معارضة وتنظيم المارف السائدة في ذلك الوقت وصبغها بالصبغة

اللاهوتية والشكلية العلمية وتمكين الفرد من الالمام بتلك المعارف المنظمة حسب نسق منطقى معنن (١).

وكانت المناهج المطبقة لتحقيق هذه الاهداف - لا سها في المراحل الدراسية العالمية - مزيماً من اللاهوت والفلسفة ، وكانت المبادى اللاهوتية والدينية تصاغ بطريقة منطقية قياسية . وقد استمرت العناية في ظل الحركة المدرسية بالفنون السبعة التي تشمل القواعد النحوية والحطابة ، وفن المناظرة والمجادلة والحساب والهندمة . والفلك والموسيقى وقد استمرت النظرة الى هذه الفنون على انها ليست لها قيمة في حد ذاتها ، بل قيمتها ترجع الى أنها وسائل لفهم الدراسات الدينية . والفن الذي كان يعطي عناية اكثر من غيره من هذه الفنون على القواعد النحوية التي لم يتم تنظيمها على اساس من المنطق العلمي الا في اواخر القرورت الوسطى . ومن المواد الجديدة التي تجمعت اضافتها الى مناهب والاخلاق المراسلة عي دراسة منطق ارسطو وبعض الاجزاء من كتابه والاخلاق القديم لارسطو او المفالات الاولى من كتابه و المروف لارسطو او المفالات الاولى من كتابه و المروف كالموسية عني بدايت القرن النافي عشر . وقد بدأت تظهر في النصف الاول من القرن النافي عرب المدادة الاولى من المناق الحرى منظق ارسطو التي جرت المسادة الاول من المرات المحدد المناق المعدد » "" .

ولم تلق دراسة كتب ارسطو المتعلقة بالمتافيزيقيا والفلسفه الطبيعية اي تأييد من الكنيسة في بداية اكتشافها ، بل على المكس من ذلك فان كتب تاريخ تربية الغرب تروي لناعدة شواهد على تحريم الكنيسة لدراسة هذا العصر. وبدأ يظهر هذا التحريم واضحاً في بداية انقرن الثالث عشر ، ولكن تشديد

<sup>(</sup>١) نفس المرجم السابق ص ٢٩٩ ٢٠١.

Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 93-94. ( v )

الكنيسة ضد دراسة فلسفة ارسطو المتافيزيقية والطبيعية بدا يخف بالتدريسج بعد ان اطمأنت الكنيسة الى ترجمتها وشرحها والتعليق عليها من قبسل علماء مسيحين . وقد سام و البرت الكبير ، و و ونوماس الاكويني ، في شرح فلسفة ارسطو والتعليق عليها ، ومحاولة التوفيق بينها وبين مبادى الدين المسيحي . وقد ساعدت هذه الجهود من امثال هذين العلمانين اللذين يتمتمان بمركز ديني كبير والمسيح والمناسب من المالين الذين يتمتمان بمركز ديني كبير والإسطوطاليسية ، ويعتبر هذا الاقتاع من ابرز الانجازات التي حقتها الملماء المدرسون في أواخر العصور الوسطى وكانت خطوة كبيرة نحو التوسع في الدراسة النهي عنها الدارات التحريرة للخوابات الذي سبأتي للدراسة الذي يساتي عصر النهضة الذي سبأتي الداكلام عن تطور النظريات والافكار الغربوية فيه .

وبالندريج بدأت مناهج الجامعات والكليات في هذا العصر تستوعب شيئاً ما كان يرد اليها من العواصم العربية في بحال الفلسفة والطب، والرياضيات، ولم تعد المناهج قاصرة على الدراسات الدينية . ولكن بالرغم من الاتجاه المنجر نسبياً الذي بدأ يظهر منذ بداية العصور الوسطى واصبح واضحاً بعض الشيء في اواخرها – فسان دراسة الآداب الكلاسيكية استمرت مقتصرة على دراسة كتابات الأدباء المسيعين وعلى بعض المظاهر الأدبية النثرية من كتابات بعض المظاهر الأدبية النثرية من كتابات بعض الأدباء الرومانيين من أمثال شيشرون و و فيرجل Vergii و 0 ( ٧٠ – ١٩ ق.م) و و كوينتليان و و و قيصر Caesar و لكن دراسة هذه الآداب على محدودتها فانها كانت قاصرة في الفالب الأعم على دراسة الآداب القانونية والبلاغية واللهفية وكان الدافع على دراستها هو دافع ديني صرف .

وكان الكتاب يمثل الأداة الرئيسية المنهج. فالطالب في دراسته لأية مادة دراسية إنما هو يدرس في الواقع كتاباً معيناً يتصل بتلك المادة. وقد ظهرت في هذا العصر كثير من كتب المراجع في جميع الفنون والعلوم. ففي مادة القواعد اللاتينية ظلل كتاب و پريشيان ، احد علماء القرن السادس الميلادي، وعنوانه: القرن الرابع عشر تقريبا.. وبعد Institutio de Arte Grammatica Alexander of Villa Dei المرتبع على هذه المادة حتى منتصف القرن الرابع عشر تقريبا.. وبعد ١٣٦٦م بدأ كتاب الابيانية (Priscian) الذي كان عنوانه: (Doctrinale) يحل بالندريج على كتاب الريشانية كانت كتابات وكياب الآداب الأوروبية . وفي الدراسات البلاغية والبيانية كانت كتابات الرئيسية فيها .. وفي مادتي المنطق والفلسفة كان كتاب و الأرجنون » لأرسطو وكتاب و اليرضوعات Topics وكتاب و الوضوعات Topics ولم بالوثيرس Boethius ) ( 140 - 150 م) وكتاب و الأخلق ، لأرسطو وكتاب والموضوعات الدرسات والموسوعات الدينية عم ركزاً مرموقاً . وهي في الواقع الدراسات قاصرة في محتواتها على المباحث الدينية بل تشمل أيضاً مباحث في بحالات أخرى من المسارف الانسانية كالفلسفة ، والمنطق ، والقواعد النحوية ، والقانون . ومن اشهر هذه الموسوعات و موسوعة اسكندر هاليس ، وموسوعة واللابت الكبير ، وموسوعة وتوماس الاكوبني » .

وكانت الطريقة السائدة في العصور الوسطى في تأليف الكتب هي طريقة المتون والشروح والحواشي . أما في مجال التدريس فكانت طريقة المحاضرات ؛ وطريقة التكرار وطريقة المحاورة أو المناظرة .

وكانت الحاضرات في معاهد وجامعات العصور الوسطى تتكون من نوعين رئيسين : نوع عادي يعطيه المدرسون الى الطلبة في الصغوف العالمة لشرح موضوعات متعددة وبط بينها اهنام واحد ، او لشرح النص او النصوص التي سبقت تمليتها في الحاضرات العادية . أما طريقة التكرار والتثبيت فمن أغاطها ان يناقش المدرس ما سبق ان أعطاء لتلاميذه ليتاكد من فهمهم له . أو ان يعيد لهم قراءة المحاضرات التي سبق له ان ألقاما عليهم ليصححوا ما عسى ان يكون لديهم من أخطاء في النصوص التي نفاوها وليكماوا النقس ويلاوا

الفجوات التي عسى ان يكونوا قد تركوها أثناء التعلية في الحاضرات العادية . اما طريقة المحاررة والمناظرة فإنها هي الاخرى كانت لها اغاط متعددة . فن اغاطها ان بأخذ شخص واحد قضية من القضايا ذات الطبيعة الاشكالية فيتناول جانباً من جوانبها بالشرح وعرض البراهين المؤيدة والبراهين المعارضة ثم يتناول الجانب او الوجه الآخر للقضية بنفس الطريقة ، وفي النهاية يحاول ان يتوصل من مناقشته لشقي القضية الى بعض الاستنتاجات العامة في الموضوع . وقد يقوم بالمناظرة مجرعتان من العاماء او الطلبة او عالمان أو طالبان فيأخذ كل منها مهمة للدفاع عن جانب من القضية المطروحة للنقاش . وهذا النوع من المناظرات يكون عادة عاماً يحضره الجهور ، والسامعين ان يوجهوا الاسئلة وان يقدموا الادة لأي الجانبية .

بالاضافة الى ان طريقة المناظرات كانت تعتبر ضمن طرق التدريس الرئيسية فاتها في الوقت نفسه كانت تكون جزءاً من عملية التعليم في جامعات القرور... الوسطى؛ وكانت المهارة في الحوار وقيادة المناظرات تعتبر من الاهداف الرئيسية التي تهدف اليها الجامعات في العصور الوسطى فكان على الطالب قبل ان يأخسنا إجازته العلمية من هذه الجامعات ان يثبت انه قد اشترك في عدد من المناظرات وان يظهر مهارة في فن الجدل والمناظرة . '' .

### المؤسسات التعليمية في ظل الحركة المدرسية :

اما بالنسبة للمؤسسات التعليمية فقد استمرت في الوجود مدارس الاديرة والكاندرائيات ، ومدارس قصور الماوك والامراء . وكل الذي طرأ عليهــا في ظل الحركة المدرسية وفي الفسترة الأخيرة من العصور الوسطى هو التحسن

Edward J. Power, op. cit., pp.265-266. ( \( \)

والتوسع النسبيان في مناهجها . ومن أفراع المدارس التي استجدت في ظل هذه الحركة – بعد ان بدأت تنمو وتقسع المدن الاوروبية ويتغير نظام الحياة فيها في بداية القرن الثاني عشر – هي مدارس البلديات ، ومدارس المسدن ومدارس النقابات الحرفية التي اهتمت بالتدريب المهني وكانت في أهدافها ومناهجها علمائية أو دنيوية أكثر من مدارس الاديرة والككاتدرائيات والايرشيات .

ولمل أهم وأعظم منجزات العصر الوسيط هي نشأة الجامعات الاوروبية وازدهارها . ومن أمهات هذه الجامعات الاوروبية جامعة بولونيا في إيطاليا وحامعة باريس في فرنسا وحامعة اكسفورد في بريطانيا . وقيد أصبحت هذه الجامعة الثلاث مثالاً يحتذى في تنظيم الجامعات التي انشئت بعدها في كافة انحاء اوروبا ، ويرجع الفضل في تأسيس جامعة و بولونيــا ، بصورة رسمية الى الملك و فردريك برباروسا Frederick Barbarosa ، في عام ١١٥٨م وذلك كاعتراف منه بخدمات طلبتها وأساتدتها في تأبيده . وقد انسمت هذه الجامعة وتنوعت الدراسات فيها حتى أصبحت في زمن لاحق لانشائها تضم كلمة الآداب ، وكلمة الطب؛ وكلمة اللاهوت؛ وكلية الحقوق والقانون. وقد اشتهرت جامعة دولونما. بدراسة القانون . أما جامعة باريس فقد كانت في نشأتها امتداداً للمدرسة الكاتدرائية و نتردام Notre Dame ، وقد علا ثأنها تحت قيادة و ولم اوف شامبو William of Champeax ، المتوفى عسام ١١٢٠م ، و د بيستر أبيلارد ، و دبيتر لومبارده. ولكنها لم يعترف بها تماماً كجامعة رسمية الابعد عارد١٢٠٠٠، وذلك بعد ان أضفت الى الدراسات اللاهوتية والفنون الحرة التي كانت تغلب على برائجها دراسة القانون ودراسة الطب. وقد اشتهرت جامعة باريس بالدراسات اللاهوتية . أما حامعة و اكسفورد ، فقد نشأت في بداية القرن الثالث عشر متأثرة في تنظيمها بجامعة باريس.

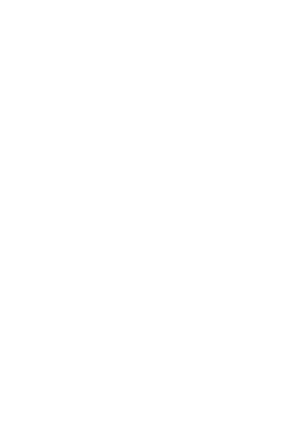
واذا كانت جامعة بولونيا تعتبر جامعة طلبة بسيطر على إدارتها الطلبة –

فان جامعة باريس تعتبر جامعة مدرسين واساتذة، وتبما لذلك فان ادارتها كانت في أيدي المدرسين والأساتذة . وإذا كان تمط التنظيم الجامعي لجامعة ويرلونيا، هو الذي اتبسع بصورة عامة في جامعات ايطاليا واسبانيا وجنوبي فرنسا — فان تمط التنظيم لجامعة وباريس ، هو الذي اتبع في الجامعات الألمانية والانجلزية '''.

(v)

<sup>(</sup>a) Ibid, pp. 254-267.

<sup>(</sup>b) William Boyd. The History of West ern Education, London: Adam and Charles Black, 1964, pp. 125-158.



# النصّب الشّالث مفهوم التربية واهدافها في عصر النهضة الاوروسة

ومن النقاط التي نرى ضرورة إلفاء الضوء عليهـا – ونحن نناقش مفهوم التربية وأهدافها في عصر النهضـة – هي العوامل التي مهدت لعصر النهضـة ، والمعيزات العامة لهذا العصر ، والحركات الرئيسية التي ظهرت فيه ، وتأثير هذه الحركات على مفهوم التربية وأهدافها .

#### العوامل التي مهدت لعصر النهضة :

فبالنسبة للعوامل التي مهدت لعصر النهضة في أوروبا ، فان الباحث في التاريخ الثقافي لأوروبا يمكن أن يجد الكثير من هذه العواصل . وهي عوامل ثقافية وسياسية ، وقتصادية ، واجتاعية . فن العوامل الثقافية التي ساعدت على التمهيد لهذا العصر الذي استمر من بداية النصف الثاني من القرن الرابع عشر ، حتى أواخر القرن السادس عشر تقريباً ، البقطة الفكرية التي أحدثتها الحركة المدرسية في القرون الوسطى والتي استمر تأثيرها حتى هذا العصر ، وزيادة فرص الاتصال الثقافي بين البلدان المدن الأوروبية وبينها وبين البلدان الشرقية ، وزيادة وعي الناس وانساع مداركم .

وفي أواخر العصور الوسطى بدأ الناس يضيقون فرعاً من النظام الاقطاعي الطبقي الذي ساد أوروبا بعد انهيار امبراطورية ( شارلمان ) وبدأوا يطالبون بحقوق سياسية أكبر وبحرية أكثر في حسكم أنفسهم وفي تنظيم أنفسهم في شبسه نقابات او جمعات مهنمة لها تنظمانها ومدارسها الحاصة .

وفي أراخر المصور الوسطى أيضاً بدأت تتحسن الظروف الاقتصادية تحسنا ملموساً ، وذلك بسبب انتشار الصناعات البدوية البسيطة ، واتساع نطساق الحرف البدوية ، وزيادة الاتصال التجاري بين حكومات المدرب الأوروبية ، واكتشاف طرق ومناطق تجارية جديدة، وانتشار كماليات الحياة وزيادة الطلب عليها في أوروبا وخارجها .

وقد تحسنت الأحوال الاجتاعية نتيجة ازيادة الاتصال والوعي الثقافيين ، ولتداعي النظام الاقطاعي وزيادة الحربة السياسية وتحسن الظروف الاقتصادية. فقد اتسمت المدن القديمة ، ونشأت مدن جديدة كثيرة ، وتفيرت أساليب الحياة الاجتاعية ، وبدأ بجدث نميء من التوازن بين المطالب الروحية والمطالب المادية للحياة ١٠٠٠.

#### الممزات العامة لعصر النهضة :

وقد كان من نتائج هذه الموامل مجتمعة ظهور يقطئة فكرية أكثر عقماً وأوسع مدى من اليقطات والانتماشات الفكرية التي حدثت في المصور الوسطى. وقد استمرت هذه اليقظة الفكرية الجديدة او البعث الفكري Renaissance - كا قدمنا - من النصف الثافي من القرن الراجع عشر حتى نهاية القرن السادس عشر تقريباً . وتسمية ما حدث في هذه الفقرة التاريخية بالبعث الفكري فيسه شيء من النجوز لأن ماتم في تلك الفترة يشبه اليقطئة من فرم طويل أكثر مما

Frank P. Graves, A Student's History of Education N. Y.: The (v) Macmillon Co., 1922, pp. 100-104.

يشبه البعث او المسلاد من جديد ١٠٠ . وهمدة البقظة تعتبر في مجوعها حركة فكرية ابداعية اجتاعية اصلاحية دينية . وهي تمتاز باهتامها بتجديد الاتصال بالترات الكلاسيكي اليوناني والروماني ، ويجمع الخطوطات القدية لهذا الترات وتحقيقها ونشر بحنوباتها ، وباللغات الكلاسيكية التي كتب بها هذا الترات . كا متاز أيضاً باهتها بها بنمو الفردية وتحرير الفرد من الشكلية والتقاليد والثورة ضد شكلية الطرق المدرسية وضد ذري الافق الضيق من رجال الكتيسة ، والاهتام بشؤن الجنمه ويهذه الحياة الدنيا .

والنهضة الفكرية او البعث الفكري الذي حدث في أوروبا لم ببدأ في وقت واحد في جميع الأقطار الأوروبية ، ولم بكن واحداً في أهدافه ومركز اهتماماته الوفي الصبغة الغالبة عليه . فقد بدأت حركة احياء التراث الكلاسيكي الانساني في ابطاليا في منتصف القرن الرابع عشر تقربياً . وكان من بين المراكز الهامة لهذه البقطة الفكرية في ابطاليا مدينة ، فلورنس Florance ، ، ومدينة ، وبادوا ، ، ومدينة ، فينيس ، venice ، ، ومدينة ، فير رنا « Naples ، ، ومدينة ، وفير رنا « Verona ، ، ومدينة ، وفير رنا « Mantu ، ، ومدينة ، وفير رنا « Mantu ) ، ومدينة ، وفير رنا « Mantu ) .

رکان من بسین قادهٔ حرکهٔ البعث الفکري في ايطاليسا في عصر النهضة و فرانسيسکوبترارك (۱۳۷۸ – ۱۳۰۷) و و بوکاشيو (۱۳۷۸ – ۱۳۷۸) و و بوکاشيو (۱۳۷۸ – ۱۳۷۸) و و بطرس برل فيرجيربو Petter P. Vergerius ، ۱۳۷۵ ) و و فقرينو دي فلتر ۱۳۷۰ – ۱۳۷۸) و (۱۳۷۸ – ۱۳۷۸) و و فقرينو دي فلتر Leone Battista Alberti الم۱۹۷۱ – ۱۹۷۱ ) و د منفوس و د وانيستا جوارينو (۱۳۷۸ – ۱۹۷۱ ) و د منفوس فيجبوس ۱۹۵۸ ) و د ماتير بلئيري فيجبوس ۱۹۵۸ ) و د ماتير بلئيري بليروس

<sup>(</sup>١) محمد حسين الحزنجي وجورج جربن ، تاريخ الغربية ، ص ٦٩ - ٨٣ .

Paldassare ) ، ( ۱۱۹۰۰ ) ، و د بالدسار کاستیلیونی ۱۱۹۰۳ ) ، ( د بالدسار کاستیلیونی Matteo Palmiri ) ، ( د بالدسار کاستیلیونی ۲۱۹۰۰ ) ، ( Castiglione

# الحركة الانسانية في جنوبي أوروبا وشهاليها :

وقد كان من نتائج جهود هؤلاء الادباء والمربين ان نشأت حركة فكرية متميزة جرت عادة مؤرخي الفكر الغربي ان يطلقوا عليها والحركة الانسانية ء.

وقد اهتمت هذه الحركة اول ما اهتمت باحياء الغراث الانساني الكلاسيكي وقد أعطي النصيب الاكبر من هــذا الاهتام الى الاداب والفنون الكلاسيكية الرومانية . أما الاداب واللغة اليونانية فلم يأت الاهتام الحقيقي بها الا في القرن الحامس عشر .

وكان الفضل في بعث الامنام باللغة والآداب اليونانية في أصولها الاولى يرجع الى و كان الفضل في الول الامر الى د كربساورس ( ١٣٥٠ - ١٤١٣م ) الذي قسدم الى ايطاليا في أول الامر كمثل وبلوماسي للامبراطوربة الشرقية ، ثم أقدم بالبقاء في ايطاليا وبقبول كرسي الملغة والآداب اليونانية في و جامعة فلورانس » في عسام ١٣٩٧م . ومنذ ذلك الحين بدأ نطاق الحركة الانسانية يتسع لبشمل احياء القرات الكلاسيكي الروماني والوياني مما ٢٠٠٠.

وقد سرت تأثيرات الحركة الانسانية الايطاليسة الى بلدان اوروبا الشمالية المتمثلة في فرنسا والمجلترا وألمانيا عن طريق الاعداد الكبيرة من طسلاب هذه البلدان الذين درسوا في الجامعات والمعاهد الإيطالية وعن طريق الادباء والمربين الانسانيين الذين هاجروا من ايطاليا الى الاقطار الشمالية فتقاوا معهم الأفكار والاتجاهات الانسانية الجديدة ، وعن طريق كثير من وسائل الاتصال الشقافي الأخرى التي استعمر وتدعمت في هذا العصر ، ويمكن ان يعتبر اختراع الطباعة

Ibid., pp. 105-118. ( \ )

Ibid. ( 7 )

في منتصف القرن الحامس عشر عاملاً من العوامل التي ساعدت على تدعيم حركة إحباء التراث الكلاسيكي وعلى سرعة انتشار هذا التراث في المناطسق الجنوبية والشمالية على السواء .

وقد كان اتجاه الحركة الانسانية في الشهال يختلف تماماً عن اتجاهها في الجنوب. فاذا كانت الحركة الانسانية في الطالب التجهت نحو العمل على إحياء الترات الكلاسيكي الوثني وعلى تنمية الروح الفردية وتحقيق النمو الذاتي للفرد، فان هذه الحركة عندما انتقلت الى الاقطار الشهالية اتجهت نحو الاصلاح الاجتاعي والديني، وسيطرت عليها الاهداف الاجتاعية بدلاً من الاهداف الفردية ، وعنيت باحياه الترات المسيحي وبدراسة المهد الجديد في أصوله اليونانية وبدراسة اللغة المهربة ليتمكن المصلحون الدينيون من فهم المهد انقديم في لفته الاصلية .

ومن قادة الحركة الانسانية في فرنسا وبرديه ۱۵۹۵ – ۱۹۹۷ و (۱۵۹۰ – ۱۹۹۵) و د فرانسوا (۱۵۹۰ – ۱۹۹۵) و د فرانسوا درابليه Corderius و (۱۹۵۰ – ۱۹۹۵) و د فرانسوا (۱۹۸۳ – ۱۹۹۹) و د ميشيل دى مونتساني (۱۹۹۳ – ۱۹۹۹) و د ميشيل دى مونتساني (۱۹۹۳ – ۱۹۹۹) .

و من الانسانيين البارزين في انجلترا الذين كان لهم دوركبير في المجال النربوي و من الانسانيين البارزين في المجال النربوي ( ١٩٦٠ ) و دوليام جروسين ( William Latimer ) و دوليام جروسين ( William Latimer ) و دوليام لا تبار ۱۹۲۵ – ۱۹۱۹ ( ۱۹۱۹ – ۱۹۲۹ ) و دوساس البوت ( ۱۹۲۱ – ۱۹۲۹ ) و دوساس البوت ( ۱۹۲۹ – ۱۹۲۹ ) و دوساس البوت ( ۱۹۲۱ – ۱۹۲۹ ) و دوساس البوت ( ۱۹۲۱ – ۱۹۲۹ ) و دوساس البوت ( ۱۹۲۱ ) دو

وبالرغم من ان وأراحمس Desiderius Erasmus ، (1877 – 1877) و دجوان لويس ڤيشس Vives المحلم ، (1897 – 1861) ليسا انجليزيين بحكم أصلها فقد كان لها تاثير كبير في الحركة الانسانية الانجليزية أثناء الفترة التي بقياها في انجلترا في هذا المصر .

أما في المدن الألمانية فقد كان من بين قادة الحركة الانسانية و ألكسندر مدير من المركة الانسانية و ألكسندر مديرس Alexander Hegius). و و رودولف أجربكولا و Johann Wessel ) و دير حنا ويسل Rudolph Agricola - ١٤٥٠ ) و ديمقوب وينفلنج Jacob Winpheling ) ( ١٤٨٠ - ١٤٠٠ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٠٥٨ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٠٥٠ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٠٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٤٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٥٥ ) ( ١٥٥٢ - ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥ ) ( ١٥

#### حركة الاصلاح الديني في نبالي اوروبا :

ولم تفف روح الاصلاح الديني التي ظهرت واضحة في اقطار أوروبا الشهالية في القطار أوروبا الشهالية في القطار بشبع الحركة الانسانية في القطار بتلك الروح الاصلاحية بل تمدتها الى قيام حركات دينية خاصة جملت هدفها الأحاسي اصلاح الأحوال الأخلاقية والاجتاعية للمجتمع و والتحرر من سلطة الكنيسة الكاثوليكية ومن السلطة البابوية . ومن أيرز هذه الحركات الدينية الاصلاحية : الحركة البروتستانتية التي قاد لواءها في ألمانيا و مارين لوثر الدينية الاصلاحية : الحركة البروتستانتية التي قاد لواءها في ألمانيا و مارين لوثر ملائدة المراكبة و بوحنا استيرن Johann Sturn ) و وفيليب ميلانكتورب Johann Sturn ) و وفيليا استيرن Johann Sturn ( ماري الوثر ماري) و المستمرن المراكبة و المراكبة و المراكبة و المناكبة و

وقد انتشر الاتجاه البروتستانتي (الاحتجاجي) والثوري ضد سلطة الكنيسة

Edward J. Power, Main Currents in the History of Education. (v) 1962. pp. 276-302.

Ibid., pp. 305-328. (v)

الكاثوليكية في أقطار شمالية أخرى غير ألمانيا ، وذلك كسويسم ا ، وفرنسا ، وهولاندا . وانجلترا ، وسكوتلاندا . وظهرت حركات بروتستانتية أخرى متأثرة بحركة و لوثر ، ومتفقة معها في مبادئها الأساسة. ومن أبرز هذه الحركات البروتستانتية التي تفرعت عين والحركة اللوثرية، هي والحركة الكلفنية Calvinism ، التي مهد لها المصلح الديني السويسري وزوينجلي Zwingli ، ( Calvinism ) ١٥٣١) وقام بتأسيسها المباشر دوحنا كالفن John Calvin (١٥٦٩–١٥.٩)؛ وقد بدأت هذه الحركة نشاطها في مدينة جنيف Geneva بسويسرا ومنها انتقلت الى فرنسا ، وهولاندا ، وانحلترا ، وسكوتلاندا . وأمريكا الشالية . ولعلنا لو قارنا درجة القبول والتأييد التي لاقتها ﴿ الحركة الكلفنية ﴾ في جميع البلدان التي انتشرت فيها ملا وجدنا أقوى من القبول الذي لاقته في وسكوتلاندا، بقيادة المصلح الديني الاسكوتلاندي ويوحنا نوكس، (١٥٠٥ - ١٥٧٢ م) الذي درس في و جنبف ۽ لفترة من الزمن وعقد صلات شخصة وثبقة مسم ه كالفن ، نفسه اثناء هذه الفترة ، فتأثر به وعقد العزم على التبشير ببادئه بمد الرجوع الى بلده و الكوتلاندا ، وقد أصبح المذهب والكالفني، هو المذهب الرسمي لدولة و اسكوتلاندا ، ، بعد ان قطعت العلاقات مع السلطة البابوية في روما وقبلت فكرة استقلال الكندة الاسكوتلاندية عن الكنيسة الكاثوليكية في روما مجكم نص القانون الذي أقره البرلمان الاحكوتلاندي في هذا الشأر. عام ١٥٦٠م (١١) .

ولملنا لر قازنا بين حركة الاصلاح الديني في شكلها البروتستاني التحرر التي سادت في المانيا وفي أقطار أخرى من أوروبا الشمالية في القرن السادس عشر وبين الحركة الانسانية الابطالية ، لوجدتا ان هاقسين الحركتين تشفقان في أمور وتختلمان في أمور أخرى . فمن بين الأمور التي تشفقات فيهما ، هي الأمور الآت تشفات فيهما ، هي الأمور الآت تشفات فيهما ، هي الأمور الآت تشفقات فيهما ، هي الأمور الآت :

William Boyd, The History of Western Education. London: (\(\cdot\))
Adam & Charles Black, 1964, pp. 197-203.

 ١ - كلتاهما تعارض الحركة المدرسية وتنتقد شكليتها المبالغ فيهما وضيق أفقهما .

٧ – كاتاهما قد آمنت بأهمية الفرد وبأهمية تحريره من الشكلية والتقاليد . فالحركة الانسانية شجعت الفرد على التمبير عن نفسه عسن طريق الادب والفن والنشاط المعلي بشق مظاهره ٬ وحركة الاصلاح الديني حررت ضمير الفرد من التقليد الأعمى والطقوس الدينية الحرفية والسيطرة الكنسية وشجعت الفرد على استخدام عقله حتى في تفدير الانجيل .

٣ - كاتاها كانت مهمة باللغتين الكلاسيكينين اللاتينية واليونانية ، لان في القرات المكتوب بهاتين اللغتين - بالنسبة للحركة الانسانية - مصدراً لموفة حياة الاقدمين ومعرفة مشاعرم الانسانية وتعبيراتهم الجالية والفنيسة . أما بالنسبة لحركة الاصلاح الديني فان هاتين اللغتين كانتا تعتبران مفتاحاً لحزائن المصادر الدينية والكتب المقدمة في أصولها الاولى ، ولما كتبه آباه الكنيسة الأولون بهاتين اللغتين . وبجانب اللغمة اللاتيفية واليونانية فقد اهتمت حركة الاصلاح الديني أيضاً باللغة المعبرية .

لا كالناهما قد استفادت من التفكير العلمي النقاد ، والدراسات النحوية
 والقواميس في اللغات الكلاسيكية : اليونانية واللاتينية والعبرية .

 م كاتاهما تعلقت بالماضي البعيد ، لصفائه وأصالته وبساطته ورفضت الماضي القريب لما طرأ عليه من تعقيد وشكلية وتحريف ، بل وفساد . وكان الشعار السائد في كل مكان في العالم الغربي في عصر النهضة : و ارجعوا الى الماضي، ارجعوا الى فنون وآداب ودين العالم القديم ، ١١٠٠ .

وفي الوقت الذي كانت فيه هاتان الحركتان تتعلقان بالماضي البعيد وتدعوان الى

Tbid., p. 159. ( \ )

احياء تراثه لتستمدا منه العبرة والالهام والارشاد ٬ فانها لم تهملا الحياة الحاضرة ولا الحماة المقدلة .

أما النواحي التي تختلف فيها الحركة الانسانية عن حركة الاصلاح الديني فان من بينها ما يلي :

١ - انها تختلف ن في منبتها ، فبينا نشأت وترعرعت الحركة الانسانية في الطالبا ، فان حركة الاصلاح الديني في شكلها الثوري المتحرر بدأت في المانيا .

٣ - تختلف الحركتان كذلك من حيث رصيدها الشعبي ، ومدى غشيها مع الروح الديقراطية ، ومن حيث اتجاهها الطبقي. فيهنا كانت الحركة الانسانية الإيطالية تعتبد في تأييدها وغفرها على طبقة الأمراء والاغتياء والأدباء والفنيين والمتقفين ، وكانت أرستقراطية في مظهرها ، فان حركة الاصلاح الديني نشأت بين الطبقات الدنيا واعتمدت في تأييدها على الجاهير الشعبية . وإذا كان من بين مؤيديا كثير من المتقفين ، فان هؤلاء المثقفين كانوا من المتواضعين المتشبعين بالروح الدينية و الاصلاحية .

و مما تختلفان أيضاً في مركز اهتامها والصبغة العامة المسيطرة عليها .
 وضيئا كانت تغلب على الحركة الانسانية الناحية المقلية والفنية والأدبية والاهتام بالأدب والفن والطبيعة – فان حركة الاصلاح كانت تغلب عليها الروح الاخلاقية والدينية والوحدانية .

إ - وهما ، وان اهتمتنا كلناها باحيساء تزات الاقدمين ، وبتملم اللغسات الكلاسيكية التي كتب بها ذلك التراث ، فان الدافع على هذا الاهتام كان انسانية الإيطالية ، بينها كان الدافع على هذا الاهتام دينيا روحياً في حركة الاصلاح الديني (١٠) .

Frederick Ely, The Development of Modern Education. (Second Edition). Englewood Cliffs, N. J.: Prentice-Hall, Inc., 1980 pp. 40-42.

## مفهوم التربية وأهدافها في ظل الحركة الانسانية وحركة الاصلاح الديني :

بعد هذه الفكرة الموجزة عن عصر النهضة وعن الحركتين الأساستين اللتين ظهرنا في هذا العصر ، وعن أوجه الشبه والاختلاف بينهها . بمكن ان ننتقل الى مناقشة مفهوم التربية وأهدافها في ظل الحركة الانسانية الايطالية وحركة الاصلاح الديني اللتين ظهرتا في عصر النهضة . وفي نظرنا ان مفهوم التربعة وأهدافها قد شهدت تطوراً كمراً في هذا العصر لم تشهده من قبل إبان العصور الوسطى. فقد أصبحت التربية ينظر اليها على أنها عملية تفتح لشخصية الفرد ، وتحربر لعقله ، وتهذيب لعواطفه وأخلاف وتحقيق لكفاءت العملية في الحيــاة . هذا بالنسبة للفرد. أما بالنسبة للحياة الثقافية والاجتماعية فقد أصبحت التربية ينظر البها على أنها عملية إحياء لتراث الأقدمين واصلاح لحاضر الجتمع وواقع حياتمه واعداد لمستقبل أفضل . وقد ارتبط هذا المفهوم الجديد للتربية في هذا العصر بظهور عدة عناصر جديدة في التربية كانت مفقودة في تربية العصور الوسطى . فمن بين هذه العناصر الجديدة ٬ العنصر الجسماني والاهتمام بالتربية البدنية في شق أشكالها . وقد صاحب هذا الاهتهام بالتربية البدنية اهتهام آخر شبيه بــه وهو الاهتهام بالسلوك والأخلاق وكان هذا الاهتهام بالمنصر الأخلاقي في التربية أفل شكلمة من مثبله في ظل الحركة المدرسة وحركة الرهينة وأكثر اتصالاً بواقع الحياة منه في ظل حركات العصور الوسطى .

وهناك عنصر آخر يميز تربية عصر النهضة هو العنصر الجمالي والاهتمام بالماطفة والانتاج الفني والادبي بشق صوره وأشكاله وقد كان هذا العنصر يكاد يكون معدوماً من تربية القرون الوسطى وذلك لتغلب مبادى، الزهد والرهبنة في تلك القرون . ورابع هذه العناصر التي كانت تميز التربية في عصر النهضة هو عنصر الطبيعة الجامدة والاهتمام بعدراستها ووصفها ، ولم يكن هذا الاهتمام مفقوداً فقط ، لدى معظم أبناء العصور الوسطى ، بل كانوا مجتفرون الطبيعة وينظرون اليها على أنها شائنة بتأثيرها في الانسان . يضاف الى العناصر الأوبمة السابقة عنصر بميز هام خامس هو عنصر الاهتهام بحياة الاقدمين وبدراسة تراثهم الأدنى

وهذه المناصر ، وان وجدت بدرجات متفاوتة في كلا الحركتين : الحركة الانسانية وحركة الاصلاح الديني ، فان بروز بعضها في إحدى الحركتين أوضح منه في الحركة الاخرى .

فينها نجد العنصر الجمالي والعنصر الأدبي وعنصر الطبيعة الجامدة تفلب على الحركة الانسانية ، فانتنا نجد العنصر الاخلاقي اللاهوتي يغلب على حركة الاصلاح الديني . ومن حيث الاختلاف في التفسير والتطبيس قل المعناصر السابقة بدين الحركتين ، فانتا نجد الحركة الانسانية تحاول توجيمه المعناصر السابقة وجهة ادبية انسانية ، بنها نجد حركة الاصلاح تحاول توجيهها وجهة دينية خلقية اصلاحية .

وفي ضوء المفاهم الجديدة للعملية التربوية في هذا العصر ، وفي ضوء المناصر الميزية للتربية أي هذا العصر فانه الميزية للتربية في هذا العصر فانه يكننا ان نستخلص أم الاهداف التي كانت مؤسسات التربية في عصر النهضة تسمى الى تحقيقها . ومن بين هذه الاهداف التربوية الأساسية الهامة - في نظرنا- الاهداف التاليذ :

١ حكوين جسم سليم وتحقيق لياقة جسمية صالحة ومساعدة التلميذ على
 اكتساب بعض المهارات الرياضية المتعلقة باستخدام القوس والوتر والرمح
 وركوب الخيل واللعب بالكرة والقرص ، وما إلى ذلك .

٢ – غرس الفضيلة في نفس التلميذ وإتاحة الفرصة أمامه للتدرّب علمها ؟

- ومساعدته على تكوين قيم أخلاقية يستطيع ان يحكم في ضوئهـــا في شئون الحياة السومــة .
- ٣ تشجيع التفكير المستقل في الامور الدنيوية على السواء وتحرير ضمير الفرد من التقليد الاعمى حتى في الأمور الدينية .
- إ تنمية القدرة على تذوق الجال في نفوس التلاميذ ، واحــلال تذوق الجال محل المناقشات الجدلية والتركيز على الألفاظ والأشكال المنطقية .
  - وجيه الفرد نحو التثقيف الذاتي والنمو الشخصي المتعدد الجوانب.
- ٦ مساعدة الفرد على اكتساب المعارف الخاصة بالعالم الواقعي وبالطبيعة
   المسادية .
- إحياء التراث الكلاسيكي القديم ، والنمكين من تملك وسائله ، وتنمية المهارات والاتجاهات الضرورية لتقديره .
- ٨ ايجاد رابطة قوية بين التربية والحياة وتحقيق رفاهية المجتمع. وإصلاح الأحوال والانظمة السائدة فيه .
- هذه أهم الأهداف التربوية العامــة التي يمكن أن يستخلصها الباحث من كتابات مربي عصر النهضة ومن كتابات المؤرخين لتربية هذا العصر .
- واذا كنا قد ذكرنا هذه الأهداف بجردة عن شواهدها العملية ، وعن اقوال مربي العصر التي تؤيدها فاننا لم نفعل ذلك الا بقصد الايجاز . ولعسل من يدقق النظر في هذه الاهداف يدرك أنها تنفق الى حد كبير مع أهداف التربية الحديثة ومبادئها . فهي تنظر الى الفرد ككل فتعني بجسمه وروحه وعقله وارادته وذوقه وبده وعمله ، كما أنها تحاول الجمع بين رفاهية الفرد ورفاهية الجمع .

وبالرغم من وجود همذه الأهداف في كلا الحركتين: الحركة الانسانية وحركة الاصلاح الديني بدرجات متفاوتة. فان كلا منها قد حاولت ان تصبغها بالصبغة الفالية عليها. فصبغتها الاولى بالصبغة الانسانية وصبغتها الثانية بالصبغة الدينية الاصلاحية. وموقفها كان نفس الشيء من مادة الدراسة ومناهجها. فكانت مناهج الدراسة في ظلل الحركة الانسانية تقلب عليها الانسانيات او العلوم الانسانية.

ويقصد بها الدراسات والأبحاث والأعمال المتصلة بالانسان والمساعدة له على التعبير عن شخصيته وعن مشاعره . ويدخل تحتها بهذا المدى الفن والموسيقى واللغات الكلاميكية اللاتينية واليونانية والعبرية والآداب القدية و والفلسقة والتاريخ و وما الى ذلك . ثم لما ظهرت حركة الاصلاح الديني استمرت في تطبيق المنهج الانسانية اوى الدى به المربون الانسانيون وطبقته المدارس التي تسير حسب الممادى، الانسانية و وكل الذي عملته ازاءه هو توجيهه وجهة اصلاحة دينية واضافة الكثير من المواد الدينية اللاهوتية اليه ٤ حتى أصبحت المواد التي تعرب المعام بالعلام الطبيعية والرياضية من هذا النوع تكون الجزء الأكبر عنه . وبدأ الاهمام الطبيعة والرياضية يترابعد تزايداً كيار أن تطور الحياة الاجتماعية والاقتصادية أصبح يقتضي هدذا الاهمام الماترايد .

وفي مجال الطريقة بدأت تضعف وتلقى انتقادات قاسية طرق تدريس العصور الوسطى التي كانت تقوم على ما تمليه النصوص والملاحظات ؛ والمناظرة والحوار ؛ وتعلي من شأن الحفظ والتسميم والمنطق القياسي . وقسد بدأت في الوقت نفسه تظهر طرق جديدة تنمشى مع كثير من مبادى، التملم التي نعرفها اليوم ، وتحترم الفروق الفردية بدين التلاميذ ، وتعلي من شأف الطريقة الاستقرائية التي المصر الحديث .

وبهذه التطورات التي طرأت على مفهوم التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها في عصر النهضة ، وفي ظل الحمر كنين الرئيسيتين اللتين ظهرتا في هذا العصر يتبين لنا أن النظريات التربوبة المتعلقة بهذه الجوانب التربوبة قد خطت خطوات مفوسة نحو المفهوم الحديث لها . وقد مهدت الجهود التربوبة باهتهامها بدراسة الطبيعة وبدراسة الانسان وبإصلاح واقع الحياة الاجتهاعية الى الحركة الواقعية في التربية التي بدأت تتضح منذ بداية القرن السابع عشر .

## الفصت لالوابتع

# بعض المربين الذين برزوا في عصر النهضة الأوروبية

#### مقدمة :

ان المربين الذين ساهموا في هــذه التطورات التربوية أكثر من ان يستطيع الباحث في مثل هذا الفصل القصير التحدث عنهم جميعاً.

ولذا فإنسا سنكتفي بالاشارة الموجزة الى أم وأبرز الأفكار والأعسال التربوية لبعض مربي هذا العصر . وسنحاول في اختيارنا لهؤلاء المربين ان نراعي مدى تثيلهم للأقطار الأوروبية المختلفة وللحركات الفكرية والتربوية والاصلاحية التي ظهرت في هذه الأقطار .

## ۱ – « فترينو دا فلتر Vittorino da Feltre » ( ۱۳۷۸ – ۱۹۴۸ ) :

فبالنسبة لإيطاليا والحركة الانسانية الايطالية فان خبير من يمثل وجهة الانسانيين في هذا القطر الاوروبي هو المربي الإنساني الإيطالي، فترينو دا فلتر ، الذي لعب دوراً كبيراً في تدعيم حركة إحياء التراث الانساني الكلاسكي وفي تطوير الفكر التربوي حسب الخطوط التي رحمتها الحركة الإنسانية . وقبسل الاشارة الى بعض أفكار هذا المربي وأساليبه التربوية يجدر بنا ان نعطي فكرة مسطحة موجزة عن حياته وعن أم العوامل التي أثرت في تلك الافتصار والاساليب .

#### أ · العوامل التي أثرت في أفكاره :

فقد ولد و فترينو ، في عام ٢٣٧٨ و الحركة الانسانية الايطالية لا تزال في بدايتها ، وبعد اتماصه لدراسته الابتدائية والنائوية في مدارس عصره دخل و جامعة بادرا Padoue بايطاليا ، وذلك عام ١٣٩٦ . وكانت وجامعة بادرا ، في ذلك الوقت مركزاً من المراكز الهامة طركة احياء التعليم الكلاسيكي. وكانت هذه السنة التي دخل فيها و فترينو ، الجامعة هي السنة نفسها التي دعي فيها و كرسولورس قد المهادرة . وقد قبل و كرسولورس ، في السنة اللاحقة ( ١٣٩٧ ) كرسولورس ، في السنة اللاحقة ( ١٣٩٧ ) كرسي اللغة والآداب اليونانية بهذه الجامعة وكان قبوله هذا بداية لدخول عنصر جديد في حركة إحماء التراث الكلاسيكي الانساني .

وأثناء دراسته الجامعية العالمية والعلما التي استمرت قرابة العشرين عاماً تأثر بأفكار علماء عصره من قادة الحركة الانسانية ، وبأفكار المربين القدماء من أمثال وأفلاطون ، و وأرسطو ، و و مشيرون ، ، و و كوينتلمان ، ، ، و و كوينتلمان ، ، ، و و بادتارك ، الذين ساعدت حركة إحياء التراث الكلاسيكي في هذا العصر على ترجة ونشر كتاباته التروية .

وبالرغم من أن الشاعر والمربي الابطالي المشهور و بترارك ، كان قد مات قبل دخول و فترينو ، لجامعة و بادوا ، مجوالي ثماني عشرة سنة ، أي في عسام ١٣٧٦م.فان روحه كانت لا تزال تسيطر على وجامعة بادوا، عند دخول وفترينو، إليها . ومن ثم ، فإننسا لا نستبعد أن يكون و فترينو ، قسد تأثر بهذه الروح وباتجاه و بترارك ، الإيجابي المؤيد لحركة إحياه التراث القديم ولحركة الاصلاح التربوى .

ومن الأساتذة المباشرين « لفترينو » الذين أثروا في أفكاره وطرقه التربوية هم : « جيوفاني دا رثينا Giovanni da Ravenna » و « بطرس فيرجيربوس » ، و وجوارينو دافير ونا Guarino da Verona ( جبوفاني ) مديناً وتنبيريس ) فكان ( جبوفاني ) صديناً وتلبداً مقرباً ( لبترارك ) . أما ( فيرجيريس ) فكان من أوائل الذين عبروا و كتبوا عن المثل والنظريات التي تقوم عليها تربية عصر النهشة ؟ كاكان من المتأثرين بالفلسفة البونانية ، وكانت المادة الرئيسية التي يقوم بتدريسها في – جامعة بادوا - هي مادة المنطق وقد عني بالكتابة في الجسال التربوي . ومن كتاباته في هذا الجال شرحه وتعليقاته على كتب ( كوينتابان ) . . لا يزال في الجامعة ؟ وكانت تحت عنوان : ( حول الاخلاق والدراسات الحرة ) ويؤكد المؤرخون اطلاع ( فترينو ) على ما كتبه ( فيرجيريس ) وتأثره البالغ بأفترينو في المدرسة الخاصة التي تولى نظارتها لفترة طويلة من الزمن القول بضرورة تربية شخصية التليذ ككل ، وبضرورة تكييف منامج الدراسة وطوي التدريس لن التغييذ ومستواه المقدلي ؟ وبضرورة تكييف منامج الدراسة وطوية التدريس لن التغيية العدية جزءاً من التعليم الحر

أما (جوارينو دا فيرونا) فان تأثيره في (فترينو) وفي غيره من مربي عصره يظهر بوضوح في طرق تدريس الأدب البونافي وتدريس الآداب الكلاسيكية بصورة عامة . وقسد جمع ( بانيستا جوارينو ) ابن ( جوارينو دا فيرونا ) والزميل ( الفترينو ) في النمريس معظم المبادى، والافكار التي كان يؤمن بها والده في رسالة خاصة تحت عنوان : ( حول طريقه التدريس والقراءة للكتاب الكلاسيكيين ) . ولا يشك أحد في ان ( فترينو ) قد اطلع على هذه الرسالة وتأثو بالأفكار التي تضمنتها . وقد قام ( جوارينو ) الاب بمجهود في بحسال الترجمة لمحض نفائس التراث اليونافي الكلاسيكي ، وكان من بين ما ترجمه (جوارينو ) الأب رسالة ( بلوتارك ) التربوية التي كانت تحت عنوان : ( حول تربية الاطفال On the Education of Children ) . وبعمد ترجمة هذه الرسالة تربية الاطفال انقربياً اكتناب كوينتليان التربوي القيم :

(اسس الحطابة) في دير القديس (جال) بسويسرا عام ١٤١٦م. وبعد ذلك بسنوسرا عام ١٤١٦م. وبعد ذلك بسنوسرا عام ١٤١٦م. وبعد ذلك في مقل التجهيف التجهيف التجهيف التجهيف في مقل التجهيف التجهيف في مقل التجهيف في عصر النهضة بما فيهم فترينو نفسه المصادر الاساسية للنظويات التربوية في العصور القدية التي اهتمت الحركة الانسانية بإحياء تراتها. ومن أبرز هذه المسادر (جهورية أفلاطون) ، وكتاب (السياسة) لأرسطو، و (الخطيب) لشيشرون، و (أسس الخطابة) لكوينتليان و(حول التربية) ليلوتارك. ونحن لا نستبعد ان يكون وفترينو ، قد اطلع على هذه المسادر التربوية التي تم تشرها في عصره وتأثر بما تضمنته في افكاره وطرقه التربوية.

وقد اشتغل فترينو بعد اتمام دراسته الجامعية كدرس بالجامعة لوقت قصير، وكدرس خاص لبعض طلبــة الجامعة ، كما أدار مدرسة خاصة لإعداد الطلبــة لدخول الجامعة . وقد أحرز و فترينو ، نجاحاً كبيراً في الندريس ونال شهرة فائقة في إخلاصه وحبه للتدريس وفي حدبه على تلاميذه .

وقد دعت شهرة و فترينو والعلمية سيد وحاكم ومانتواه و جيانقرنسيسكو جونزاجه ، الى دعوته لتولي نظارة مدرسة بلاطه الخاصة في عام ١٤٢٣م وقد بقي في عمد كدير لهذه المدرسة ومدرس بها حتى وفاته عام ١٤٣٦م . وخلال هذه المدة الطوبلة نال و فترينو ، شهرته الفائقة كمدرس وإداري تربوي ناضج له آزاؤه وفلسفته التربوبة التقدمية والمهارة العملية النادرة في قطبيق ما يؤمن به.

# ب – أفكاره وطريقته التربوية :

وهكذا يتبين لنا من هذه النبذة الموجزة عن حياة و فترينو ، وعن العوامل التي أثرت في أفكاره وطريقته التربوية ان التكوين التربوي لفتورينو كان نتاجاً لعدة عوامل ، وان أفكاره وطريقت التربوية كانت ترجع الى عدة مصادر كلاسبكية ( الخطيب )

لشيشرون ، و ( اسس الخطابة ) لكوينتليان ، و ( حول التربية ) لبلوتارك . ولمل اكثر هذه الصادر تأثيراً في أفكار و فنورينو ، هي كتابات كوينتليان ، حتى ان بعض مؤرخي التربية يرى ان و فنورينو ، كان يقبع وبطبق أفكار كوينتليان التربوية <sup>(١١</sup> . أما مصادره الماصرة فانها تكون في أفكار المربسين الذين درس عليهم وعاصرهم وفي الاتجاهات الانسانية التي أصبحت سائدة في عصره .

وقبل الاشارة الى بعض أفكار و فتورينو ، وأساليه التروية يجدر بنا ان نشير الى ان ( فتورينو ) نفسه لم يترك لنا ما يمكن ان يعتبر كناباً بالمعنى الصحيح في المجال التربوي . وكل الذي تركه لنا هو بعض الرسائل الصفيرة التي لا تكفي لاعطاء فكرة واضحة مؤكدة عن أفكار ( فتورينو ) وعن المصادر التي اشتقها منها .

ومعظم ما نعرفه الآن عن فتورينو وعن افكاره وطريقته في الادارة المدرسة وفي التدريس يرجع الى ما كتبه تلاميذه عنه والى الداع المتواتر . وأياً كانت هذه المصادر فانه من الؤكد لدينا ان ( فتورينو ) لم يكن له دور يذكر في تاريخ التربية كصاحب نظرية وإنما دوره كان كاداري تربوي ناجع وكمرب على يحسن ترجمة المسادى الى برامج واساليب وطرق تربوية علمية . ومن التطبيقات التربية التعدمية التي تنسب الى فتورينو والتي تدل على إيانه بافكار تقدمة تقابلها هي التطبيقات الثالة :

فقد كانت أعماله تدل على أنه كان له إيان قوي بقيمة التربية في إصلاح الفرد والمجتمع على السواء . وفي جمه بين التربية المقلية والتربية الجسمية والتربيبة الفنية في منامج المدرسة التي كان يشرف على إدارتها دليل على إيمانسه بضرورة

S. J. Curtis and M. E. A. Boultwod, A Short History of Educational Ideas. London: University Tutorial Press, Ltd., 1965, pp. 113-115.

تربية شخصية الفرد ككل وبضر ورة إحداث التوازن بين العقل والجسم . وتأثر ( فتورينو ) بالاتجاه الانساني السائد في عصره وبحر كة إحياء التراث الكلاسيكي المبنية على ذلك الاتجاه الانساني لم يقلل من اهتهامه بالروح المسيحية ، بل ظلل الاعمال اهتهامه بإذه الروح الدينية طول حياته . وكانت هذه الروح تتخلل كل الاعمال وأوجه النشاط السائد في مدرسته . وكان يرى ان التعلم يجب ان يكون في خدمة الأخلاق، وان تهذيب الاخلاق يجب ان يكون الهدف الأساسي للتربية .

و ر نترربنو ، كانساني كان يعتقد أنه في الامكان تدرب المواطن الصالح المقدر لواجباته ومسئولياته عن طربق التعلم الحر ودراسة الفنون الحرة واللغات والاداب الكلاسيكية . ويدخل تحت الفنون الحرة التي كانت تمسل الجزء الأكبر من منهج مدرسة ( فتورينو ) : الادب والتاريخ ، والفلسفة ، والحظابة والشمر ، والموسيقى ، والمنطق ، والرياضيات. وكانت اللغة المستعملة في تدريس جميع المواد النظرية هي اللغة اللاتينية . ولم تكن تستعمل اللغة الالإيطالية الوطلية الا في فترة اللعب، ومجانب الدراسات النظرية كان هناك مكان بارز في منهج ( فتورينو ) للتمرينات الجسعية المختلفة .

وكانت طريقة فتورينو في ادارة مدرسته وفي تدريسه وفي معاملته لتلاميذه تقوم على احترام شخصيات التلاميذ والحرص على رفاهيتهم الجسعية والنفسية بجانب تدريبهم العقلي . وتدل الطريقة التي كان يطبقها في إدارته وتدريسه على أنه كان يؤمن بأن عملية التعلم يجب ان تكون سارة وجذابة ، كا يجب ان تتم في جو نفسي طيب . وكان يؤمن بأهمية العلاقات الشخصية الحسنة بسين المدرس والتلميذ في تسهيل عملية التعلم . وكان يعلي من شأن الدرس ويعارض استمال العقاب البدني .

وبالرغم من ان طرق الندريس الني كانت متبعة في مدرسته أبقت على كثير من الأساليب التقليدية الني كانت ساندة قبسل عصر النهضة ، وذلك كطريقسة المحاضرات ، وعملية إمسار، النصوص والملاحظات . وتأكيد أهميسة القسميم والحفظ في عملية التعلم - فانها أدخلت كثيراً من التجديدات التي جعلت منها تموذجاً عنطفاً عن طريق تدريس العصور الوسطى . ولعمل أهم التجديدات اهتامها بفردية التلميذ واعترافها بالفروق الفردية بسين التلاميذ وتهيئتها الفعلية هذه الفردية . فكان طول اليوم المدرسي في مدرسة ( فتورينو ) تماني ساعات ، يقضي التلميذ نصفها الأول في المحاضرات والمناقشات العامة ، ونصفها النساني في أعمال فردية خاصة به . وكان ( فتورينو ) بمن يعترفون بضرورة الكشف عن استعدادات التلاميذ وقدراتهم العقلية وأذواقهم الفنية وميولهم المنهية ، وبضرورة تكييف محتوبات التعلم وطرق التدريس وأساليب المعاملة لهنده النواحي التي يختلف فها التلاميذ .

هذه بعض المبادى، التي كان يطبقها ( فتورينو ) في مدرسته والتي اكتسب بنطبيقه لهسدة ، بنطبيقه لهسدة المبلقه المسلقة المس

## ۲ - فرانسوا رابلیه (François Rabelais) ( ۱۵۸۳ - ۱۷۸۳ م)

إذا ما انتقلنا الى فرنسا فاننا نجد ان الحركة الانسانية قد تأخر انتشارها بصورة واضحة حتى القرن السادس عشر . وكان من أبرز المقبات التي وقفت في سهيل انتشار الحركة الانسانية التي تقوم على إحيساء التراث الكلاسيكي في فرنسا هي معارضة الكنيسة ومعارضة جامعة باريس التي كانت تدور في فلك الكنيسة الكاثوليكية الفرنسية والتي كانت تشجع الطرق المدرسية وتقساوم الأفكار الدينية الثورية التي بدأت تظهر بوضوح في ذلك الوقت في المانيسا . ولكن هذه المعارضة للأفكار التقدمية الانسانية والدينية بدأت تضعف في بداية الغرن السادس عشر أمام مقاومة العلماء الانسانيين وبعض الحسكام المتحروين . ومن أبرز العلماء الانسانيين الفرنسيين الذين ساهموا في إضعاف الحركة المدرسية وتدعيم الحركة الانسانية في فرنسا هما ( رابليه ) و ( مونتانيي ) .

فبالنسبة ( لرابليه ) فقد نشأ نشأة دينية في بداية حياته ، ولكن دراسته لم تقنصر عني الميادين الدينية بل شملت ميادين إنسانية وعلمية أخرى. وحوالي عام ١٥٣٠م أصبح ( رابليه ) قسيساً مدنياً وحول اتجاه دراسته نحو دراسة الطب ، وقد قضى بقية حياته بعد ذلك كطبيب و ككاتب . واذا استثنينا عمله كمحاضر في الطب وعلم الأحياء فان رابليه لم تكن له خبرة شخصية في مجال التدريس . ولكن بالرغم من ذلك فأنه كان له الهمام بالغ بالاصلاح التربوي وكانت له أفكاره وفي العالم الغربي بصورة عامة .

وقد كان (رابله) من الثائرين على المندم المدرسي وعلى النزعة الانسانية القاصرة وعلى الأوضاع الاجتماعية والتربوبة السائدة في عصره ، ومن أوائسل الدعة والمناصرين للمندم الانساني الراقمي الذي بدأت تتضح ممالمه في القرن السابع عشر الذي سنتحدث عن تطور النظريات التربية فيه في الفصل القادم . السابع عشر الذي سنتحدث عن تطور النظريات التربية التاقهة ولمنهج الزبية على دراسة الألفاظ او الكلمات بدلاً من دراسة الحقائق الحيوية . فقد حمل التربية الأدبية الشكلية القديمة ، ونادى بوجوب التربية الحتوية على المناصر الاجتماعية والحلقية والدينية والجسمية . تلك التربية التي تؤدي الى الحرية في المناصر الفكر وفي الممل بدلاً من الاعتماد على السلطة : سواء أكانت سلطة رجسال المدرسة او المؤلفين او رجال الكنيسة . وكان يرى ان جميع أنواع التربية يمكن المصول عليها من بطون الكتب ولكن لا يمكن تحقيق ذلك الا بعد استيعاب عضوات هذه الكتب وتطبيق حة نقها تطبيقاً نطباً في الحياة الالم

Ibid. pp. 137-138. ( \ )

وغن اذا ما رجمنا الى ما كتب عن هذا المربي وعن أفكاره التربية فاننا غد لهذا المربي كثيراً من الأفكار التربوية التقدمية التي مهدت الطريق المفهوم الحديث للتربية والتي كان لها أكبر الاثر في تكوين أفكار كل من (مونتاني) الذي سيأتي لنا الحديث عنه في همذا القال ، و (جون لوك ) ممشل المذهب التهذيبي ، و (روسو ) ممثل الذهب الطبيعي . ومن بسين افكاره المتصلة بمفهوم التربية واهدافها وعنوياتها وطوقها نظرته الى التربية على أنها عملية تحرير الضمير الفرد وارادته واستعداداته ، وتوسيع لمقله وإغنائه بدلاً من تحصله بالتطويلات التي لا فائدة منها وبالألفاظ المبتة الجواء . والتربية في ضوء هذا المفهوم بجب التي لا فائدة منها وبالألفاظ المبتة الجواء ..

ولقد حاول ( رابليه ) ان يضمن كثيراً من أفكاره الاجتاعية والسياسية بطريقة رمزية وغير مباشرة في كتابه الشهرين: ( جرجانتوا Pantagruel ) و (بانتاجرول Pantagruel) اللذين اتخذها وسية للنقد المقذع وبيان مساوى، عصره ومساوى، التعلم فيه ، والقارى، يمكن ان يجد تلخيصاً وافياً لآراه (رابليه) الغريبة في الرسالة التي كتبها على لمان المعلاق جرجانتوا الى ابن الأخير: ( بانتاجرول ) يرشده وبوجه فيها وبرسم له منهجاً دراسياً معيناً . ويتضمن المنج الذي نصح به ( جرجانتوا ) ابنه دراسة اللغة اليونانية واللاتينية والعبرية والموسقى والرياضة البدنية ، وعلم الحيوان والنبات ، والذن والأعمال اليدوية ، وموضوعات أخرى تجمل منه منهجاً مزدها بالمواد وأرجه النشاط ، ومشابها للمنج المؤسوعي الذي اقترحه ( ملتون Mitton ) الشاعر والمري الأنجليزي ، و ( جون لوك ) العالم و المربي الانجليزي في القرن السابع عشر الذي سأتي لنا الحديث عن تطور النظريات التروية فيه ۱٬۰۰۰ .

<sup>1</sup>bid. ( \ )

#### ۳ - « میشیل دي مونتاني Michel de Montaigne » (۱۵۹۲–۱۵۳۳)

والمربي الانساني الثالث الذي يمكن ان نشير بإيساز الى دوره في تطوير النظريات التربية وأهدافها ومناهج النظريات التربية وأهدافها ومناهج العراسة وطرق التدريس هو المربي الفرنسي (ميشيل دي مونتانبي) الذي تأثر بأفكار المربين الفرنسيين من قبله ( رامس ورابليه ) . فنار مثلها ضد الحركة المدرسية وضد مفاهم وأساليب تربية العصور الوسطى بصورة عامة . و ثار كها الاسانية تختلف تام الاختلاف عن التربية الغرنسية ، وفي المنافرة بنتو من التربية الانسانية الفاصرة الشائمة في عصرهم. وإذا كان هؤلاء المربون القرنسيون الثلاثة بنتفون في كثير من الأفكار العامة في نظرياتهم المتربوية فان لكل منهم آراءه التربوية التي اذا ما أخذت ككل يمكن ان تعتبر مئالة تزعة توبوية تختلف عن النزعة التي يقالما المربي الآخر . فاذا كان ( رابليه ) قد اعتبر مهمة بأفكاره للدهب الاساني الواقعي في التربية فان لنظم الزعة الواقعي الواقعي وذلك لتنف النظم الواقعي الواقعي وذلك لتنف النظم الواقعة الواقعي وذلك لتنف النظم الواقعة الواقعي وذلك لتنف النظم الواقعة الواقعة الواقعة على أفكاره النفو التغلم الواقعة الواقعة الواقعة المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة النفس النظمة الواقعة الواقعة المنافقة على أفكاره النفسة التنفس الزعة الواقعة الواقعة المنافقة على أفكاره النفسة النفسة الزعة الواقعة الواقعة على أفكاره النفسة المنافقة على ال

وقد حاول (مونتاني) ان يضمن غالب أفكاره النربوية في رسائله النربوية الثلاث المشهورة التي نشر أولها سنة ١٥٨٠م تحت عنوان (الحذلقة العلمية ) (Basay on Pedantry) وقد شجمه الإقبال على هذه الرسالة ان ينشر رسالته الثانية في نفس السنة وكان عنوانها : ( مقالة عن تربية الاطفال ) .

أما رسالته الثالثة فقــد نشرت في سنة ١٥٨٨م . وكان عنوانهـــا : ( حب الآماء لأطفالهم ) .

وقد تناول هذه الأفكار بالشرح والنقد والتحليلالذين كتبوا عن مونناني ٠

Paul Monroe, A Brief Course in the History of Education. 1918, (v) pp. 220-223

وذلك مشـل ( ركتور Rector ) ۱۱۱ و ( كومبير Compayre ) ۱۲۱ كا تناولها كثير غيرهما من المؤرخين الهدئين للتربية .

ونحن إذا كنا لا نستطيع في هذه العجالة ان نقتبع ونناقش جميع أفكار ( مونتانيي ) التي بسطها في رسائله التربوية والتي تناولها الشراح والمؤرخون له من بعده – فاننا منحاول في السطور التالية ان نأتي ببعض أفكاره المتملقة بمغوم التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها .

#### مفهوم التربية عنده :

لقد انتقد مونتاني المفهوم الضيق للتربية المدرسمة التي سادت في أواخر العصور الوسطى واستمرت في فرنسا حتى عصر ( مونتاني) كم انتقــد مفهوم التربية في النزعة الانسانية ، لان التربية الانسانية حتى في أحسن صورها المتحررة فانها – في نظره -- كانت تركز على تراث الأقدمين ومعارفهم وآدابهم ولغاتهم وعلى تقلمد هــذا التراث دون محاولة ربطــه بشئون الحســاة وبمشاكلها . وحتى الدراسات غير الانسانية التي أضافها الانسانيون المتحررون الى الدراسات الانسانية لم تكن هي الأخرى - في نظره - متصلة بشئون الحياة العملسة ولا تنفسع لتنمنة الفهم ولا لتربية الضمير الخلقي والقدرة على الحكم في مشاكل الحماة الموممة . فالشاب في نظره قد يقضي خمس عشرة أو ست عشرة . سنة في مثل هذا النوع من التعلم النظري ، ثم برجع الى بلده أو بدخل معترك الحياة وهو ليس احسن حظاً في قدرته على الحكم على الأشياء وعلى فيمها على ما هي علمه ، وعلى صحبة الناس ومعاشر تهم والتكيف والعمل معهم ، ولا أكثر إلماماً بشئون الحماة العملية منه قبل ذهابه إلى المدرسة . فتعلم مثل هذا الشاب لم يعده لتحمل مسئوليات الحياة العملية ، ولم يزد عن كونه خلق منه عالماً ماماً باللغة اللاتنية والونانية والمعارف النظرية التي قد تكسيه شهرة كعالم ، لكنها لا تنفعه في حياته العملية .

L. E. Rector, Montaigne on the Education of Children, 1899. (1)

G. Hodgson, The Teacher's Montaigne, 1915. (v)

ولتصحيح هذا الخطأ السائد في تربية عصره فقد نادى ( مونتانبي ) بفهوم جديد التربية بجمل من التربية عملية إعداد للحياة العملية و لمواجهة مشاكلها . ووسيلة لتكوين ضمير الفرد الحلقي وتنمية ملكاته العقلية التنافية لا سيا ملكة الفهم والحكم . والتربية في نظره ليست عملية تلقين وتقليد لما قاله السابقون ، بل هي عملية هضم لما درس وتفاعل، واحتكاك مع الشيء المدروس ومع عوامل البيئة ومشاكل الحياة . وهي من ناحية أخرى عملية إحداث تفيير في سلوك الابنان .فلا قيمة فجرة او معرفة اذا لم تضمين قبل المتعلم وتحدث تغيير أفي سلوك.

### الهدف من التربية عنده :

وترتبط فكرة (مونتانبي) عن الهدف من التربية بمهوم التربية عنده.
فالهدف الأعلى من التربية عنده هو الإعداد للعيباة العملية السعيدة الناجحة
الفافسلة . وليتحقق هسندا الهدف الأعلى هنساك أهداف أخرى أقسل
عوماً منه يجب ان تتحقق في نظره ، ومن بينها تحقيق صحة جسمية للفرد
وتنمية ضميره الخلقي ونزعته الى الفضية ، وتنمية قدراته المقلية لا سبأ القدرة
على الحكم الصحيح وترويده بالمارف النافعة التي تساعده على تنمية ضميره وملكاته
وقدراته المقلية وعلى توسيم مداركه في الحياة المملية وتحقيق كفايته الإجهاعية .
وهو بهذا المفهرم الشامل للهدف التربوي يتفق مع المفهرم الحديث للتربية الذي
ينادي بأن التربية يجب ان تهتم بالطفل ككل فكما تهتم بتربية عقله يجب ان تهتم
أيضاً بتربية جسعه وعقله وروحه .

وفي شرحه للغرض العقلي التربية ركز على تنمية انقدرة على النقد والفهم الصحيح والحكم الصائب وميز بين المعرفة والتربية ، ونظر الى المرفة نظرة وظيفية (أداتية ). فالمرفة الحقيقية هي التي تنفع الانسان في حياته ويستطيح هضمها وتطبيقها في حياته. والمرفة المستعدة من الكتب وحدها هي في الغالب معرفة نظرية لا تتصل مجياة الفرد الحقيقية .

( ومونتانيي )يؤمن بضرورة تدريب الحواس وبقيمة التربية الجسمية كما يؤمن

أيضًا بإعطاء الأهمية الاولى في تعليم اللغات الى اللغة الوطنية وبضرورة تدريس هذه اللغة بالطرق الطبيعية . ولتأكيده لاهمية تدريب الحواس اعتبره البعض ضمن أنصار المذهب الحسي الواقعي الذي سيأتي لنا الكلام عليه في الفصل|الهادم.

ولكن بالرغم من اتفاقه مع أنصار هــذا المذهب في تأكيد أهمية تدريب الحواس فانه لا يتفق معهم في تأكيد أهميــة دراسة العــاوم الطبيعية او دراسة الظواهر الطبيعية ، كما أنه لم يتم مثلهم بالمرفة من أي نوع كفاية أساسية للتربية. وبذلك لا يمكن اعتباره ضمن أنصار المذهب الحــي الواقعي .

وفي شرحه للفرض الأخلاقي من التربية فقد أكد واجب التربية في تنهية الشعبر الأخلاقي للفرد وفي تربية الحكمة والنزعة الى الفضية لديه . وقد جاءت الاخلاق التي نادى بها محالفة للأوضاع الأخلاقية الشكلية التي كانت منتشرة في عصره . فهي أخلاق عملية وافعية تنصل بواقع الحياة وتنجنب التزمت والشكلية والمناب الخيالية وتسمح للشخص بالتمتع بالحياة الجميلة البريئة .

## مفهومه عن المنهـج والطريقة :

لقد جاء مفهومه للمنبج الدراسي منفساً مسع مفهوم التربية عنده ومع الأهداف التي اقترحها للتربية . فهو وان لم يهمل الموادو الدراسات العادية والوجبات المدرسة المألوف – فإنه نادى بالتجديد في اختسار محتويات مده المواد والدراسات وفي طرق تدريسها . فحتويات النهسسج يجب ان تكون متصلة بجيساة الطفل ومساعدة له على تقويم خلقه وتكوين ضميره وتنمية القدرة على الحكم الصائب لديه وتدريبه على النقد والمهم الصحيح . فادة التاريخ مثلا يجب ان تساعد دارسها على تربية روح النقد وعلى استخلاص العبرة . ودراسة الناريخ بجرد حفظ للحقائق التاريخية والأحداث . ودراسة المفسقة في نظره ينبغي ان تمانا - كيف نعيش - . والفلاسفة الحقيقيون إذا المناطق على المتقد المنافقة المقيقيون إذا كالقواعد والمنطق ؟ لأنها في نظره تهتم بالألفاظ بدلاً من ان تهتم بالأشياء . ومر

اعتراف هذا بالدراسات العادية فإن أعطى أهمية بالغة للرحلات والأسفار الخارجية في منهج الدراسة . لأن من شأن همذه الرحلات والأسفار ان تقيم الفرصة للناميذ لأن يتفاعل مع شعوب العالم المختلفة ويطلع على عاداتها وتصالمدها ويتمرف على لفاتها .

وقد جاءت الطريقة التي نادى و مونتاني ، باتباعها متفقة مع المفاهم السابقة فانتقد الطرق التقليدية التي كانت سائدة في عصره والتي كانت تقوم على القسوة والمقاب ، وتركز على الحفظ وحشو الذاكرة بالممارف الجافة وتهمل خبرة التلميذ ونشاطه وتطبيقه لما درس . ونادى بطريقة تهم بالفهم قبل الحفظ وتتبح الفرصة للمصل والتطبيق وتراعي الفروق بسين التلاميدة وتتجنب اللجوء الى القسوة واستمال المقاب وتعتبر التفير في سلوك الفرد أهم دلائل تعلمه . الى غير ذلك من خصائص الطريقة التي نادى بها .

وغن اذا ما دقعنا النظر في آراء مونتاني المنصلة بمفهرم التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها فاننا نجدها تشبه الى حد كبير الآراء الحديثة في هذه الأهور. وبذلك يمكنسا القول بأن مونتاني استطاع ان يحسدت تأثيراً كبيراً في تطور النظريات والأفكار التربوية . وان يهد الطريق لنظرة أكثر واقعية في التربية . فهو لم يهد الطريق لظهور المذهب الاجتاعي الواقعي ، بل مهد الطريق أيضاً لظهور المذهب الواقعي الحدى وقد ظهرت الحركة الواقعية بنزعاتها المختلفة واضحة في القرن السابع عشر الذي سنتحدث عن تطور النظريات التروية فيه في الفصل القادم .

والمربي الرابح الذي يجدر بنا انتلقي الضوء على أفكاره—ونحن نناقش تطور الافكار والنظويات التربوية في عصر النهضة الاوروبية – هو المربي الاسباني جوان لويس ثبقز . وقد ذهب و قيقز » بعد تخرجه الى و بروجس Bruges. عاصمة إحدى المستمرات الاسبانية في الاراضي المنخفضة في ذلك الوقت ، حيث استقر هناك بعض الشيء واشتغل بالتدريس وأتبحت له الفرصة هناك التعرف و بأراجمس ، شخصياً . وفي سنة ١٩٣٢م تقريباً انتقل و قيقز » الى بربطانيا حيث أتبحت له فرصة الاتصال بالبلاط الملكي البربطاني والحصول على عطف الملكمة و كارين » فرصايتها . وقد اتخذه البلاط مدرساً للأميزة و ماري » ، وساعيد في الوقت نفسه على تعيينه أستاذاً المفلسفة والعدام الانسانية في جامعة و أكسفورد » . وقد كتب أتناه إقامته في بريطانيا عدة كتب تربوية كان من بينها الكتب الثلاثة الثالثة :

- ١ و مشروع دراسات للشباب ۽ ١١٠٠ .
- ٢ د الطريقة الصحيحة لتعليم البنات ، (٢).
  - ٣ = وحول تربية المرأة المسيحية ، (٣).
    - On a Plan of Studies for South. (1)
- On the Right Method of Instruction for Girls. ( v )
  - On the Education of a Christian Woman. (7)

وقد كتب كتابيه الأخيرين لتلميذته و الأميرة ماري ، ، وهما يمتبران من أحسن ما كتب في تعليم البنت في القرن السادس عشر . ولما وقع طلاق الملكة وكاثرين، وكاثرين، من و الملك منري الثامن ، فان و ثيفز ، لم ينس فضل الملكة وكاثرين، عليه ، فدافع عنها دفاعاً مخلصاً ، وقد جر عليه دفاعه هـذا غضب الملك و مذري الثامن ، فطرده من البلاط الملكي ، وبذلك فقد رعاية البلاط له .

وقد اضطر بعد فقدان هــــذه الرعاية ان يفادر بربطانيا وبرجع الى مدينة و بروجس ، سالفة الذكر حيث قضى فيها بقية حيات. يزاول بعض الأعمال الحاصة ويشتغل بالتدريس ويكتب . وقد كان من أهم كتبه الغربية التي ألتفها بعد مفادرته لبريطانيا موسوعته التربوية المكونة من عشرين مجلداً والتي كانت بعنوان : وحول مواد الدراسة ، (() وكتابه النفسي : وحول العقل ، ().

ويعتبر كتابه الأول الذي تم نشره عام ١٥٣١ أعظم كتاب تربري أنتجه عصر النهضة ، ويمكن للباحث ان يجد فيه خلاصة أفكار ، فيفز ، وفلسفته التربرية . أما كتابه الثاني الذي نشر سنة ١٥٣٨ فقد ضمنه مفهرمه لعلم النفس والمبادىء التي يؤمن بهما في شق المظاهر النفسية المتصلة بعمليسة التعلم وعمليسة التربية .

وكنابات وفيقره بصورة عامة تدل على سعة علمه واطلاعه وتحرره الفكري وقسد احتوت على الكثير من الأفكار والآراء القيسة المتعلقة بمفهوم التربية وأهدافها ، وبمناهج التدريس وطرقه ، والتي يمكن ان يجد فيها السند والتأبيد أكثر من مذهب واحد من المذاهب التربوية . فأفكاره ، واحد كانت تفلب عليها النزعة الانسانية الواقعية فان الباحث يمكن ان يجد فيها أيضاً ما يتصل بنزعة التهذيب الشكلي ، والنزعة الطبيعية والنزعة السيكولوجية في التربية التي سياتي لنا الحديث عنها في فصول قادمة .

De Tradendis Disciplinis (On the Subjects of Studies), 1531.

De Anima et Vita (Concerning the Mind), 1538. (v)

ومن بين أفكاره الرئيسية المتصلة بمفهوم التربيسة وأهدافها ومناهجها وطرقها هي الأفكار الثالمة :

 ١ - كان برى ان الهدف الأساسي للتربية هو تنميسة روح الحسير والفضيلة والدين . وحول هذا الهدف الأساسي ينبغي ان تدور الأهداف الاخرى التي يجب ان تشمل في نظره جميع مظاهر شخصية التلميذ .

٧ - كان ينظر ال علية التربية على أنها عملية تعلم ، ومن ثم يجب استنص مع الحصائص العقلية للمتعلم وتتوفر فيها الشروط اللازمة لإحداث التغييرات الساوكية المرجوة منها في سلوك التلميذ . ومن الشروط والمبادىء التي تادي بوجوب مراعاتها في عملية التربية وعملية التعلم – الإيمان بضرورة مراعاة ميول الطفل وحاجاته الفردية ، وبضرورة ترتيب الافكار المراد تعلمها وبوجوب ربط عملية التربية والتعلم بشئون الحياة اليومية ومخبرات الطفل في الحياة وبضرورة جعل الديئة التي يتم فيها التدريس والتعلم سارة ومضحعة على التعلم .

كان ينظر الى الحواس على أنها المصادر الاولى للعرفة الانسانية ، والى الادراك الحيي أو علية الاحساس على أنها أول خطوة في النشاط العلمي .
 فالانطباعات الحسية تنتقل – في نظره – من الحواس الى الحيال ومنه الى المقل حيث تشكامل وتكلسب معنى .

إ - نادى بوجوب مراعاة الفروق الفردية بين الاطفال في عملية التربية ، وكان له فضل السبق في الاهتام بشكلة ضماف المقول والبكر والعميان في التربية . وكان ينصح المدرمين بأن يجتمعوا في كل مدرسة أربع مرات في السنة ليتنافشوا في الاحوال العقلية والدراسية لكل تلميذ منافشة تحدوها الحجبة والأبوة والحزم التربوي ، وليوجهوا كل تلميذ الى المواد المناسبة لمستواه وطالته الحاصة . وهو ويفرق بين ضروب مختلفة من المقل ، فيذكر المقل التحليل ، والمقسل التركيبي ، والذي يدرك إدراكا عقلياً ،

والمقل الثابت، والمتقلب ، والحامل، والواضع ، والسريم ، والبطي، ، والمقل الصنيد المكابر ، والمقل المنيد المكابر ، والحقيف المتين ؛ وهناك الشخص الذي يفكر بيديسه والذي يفكر برأسه . ويميل ، فيغز ، الى اعتبار التربية تدربيا ، والى تخصيص كراسات مناسبة لكل نوع من أنواع المقول الهتلفة ، وان كل انسان في نظر، قادر على ان بتملم اللفات على الأقل ، الا . ( )

٥ - أكد أهمية دراسة الطبيعة في التربية. ونادى بأن يشمل المنهج الدراسي - يجانب الآداب والمواد الانسانية - دراسة الجغرافيا والتاريخ والمعلم الطبيعية واللغات الحديثة. كا نادي بوجوب استمال اللغة الأم في تدرس اللغات الكلاسيكية القدية للأطفال. وقد هاجم هجوماً عنيفاً المهوم المدرسي للتربية وطرق التعلم وفضل المنهج الاستقرائي على المنهج القياسي ، وبذلك يكون قسد سبق و بيكون ، ومن أنوا بعده من أنصار المذهب الاستقرائي .

هذه بعض الأفكار التربوية التي قال بهما و فيفز ، والتي يمكن ان يجدهما الباحث متناثرة فيا كتبه عنه كل من و كيرتس ، وزميله (٢٠٠ ، و و وليمام بويد ، ٢٠٠ ، و و وميم بشمل بويد ، ٢٠٠ ، و و فرديك آيي ، ٢٠٠ . وهو بمسل هذه الأفكار الواقعية التقدمية قد مهد الطريق للمذهب الواقعي وللمفهوم الحديث التربية .

<sup>(</sup>١) و . ج . ماك كالستر ، نشأه الحرية في التربية ( الجزء الأول ، ترجمة أمين موسى فنديل ) ،

S. J. Curtis and M.E.A. Boultwood, op. cit., pp. 130-135. ( \*)

William Boyd, The History of Western Education. 1954, pp. 179-81( $\tau$ )
Foster Watson, Vives on Education. London: Cambridge Univer-

sity Press, 1913.

Frederick Eby, The Development of Modern Education. (2nd ed.) (\*) Cliffs, N. J.: Prentice-Hall, Inc. 1960, pp. 48-52.

## الفصّــل لكخاميس

# مفهوم التربية وأهدافها في القرن السابع عشر

#### مقدمة :

بعد ان تتبعنا في الفصل السابق في ايجاز بالغ التطور التاريخي لفهوم التربية واهدافها منذ فجر الحضارة الانسانية حق نهاية القرن السادس عشر تقريباً يجدر بنا أن نضيف الى الحلقة التاريخية السابقة حلقة جديدة في هذا الفصل واتجاهاتها في القرن السابع عشر . وسنلحظ أن مفهوم التربية وأهدافها ومذاهبها كبيراً في هذا القرن فبدأت تظهر فيه وتتضح النزعات والمذاهب التربية وتقترب كبيراً في مفاه القرن فبدأت تظهر فيه وتتضح النزعات والمذاهب التربية وتقترب كثير من العوامل وساهم فيه كثير من المربين يجهودهم وآرائهم كا سنرى في الصفحات التالية من هذا الفصل .

## العوامل التي أثرت في تطور مفهوم التربية وأهدافها في القرن السابع عشر :

ففي القرن السابع عشر نجد أن التربية الغربية قد أحرزت فيه تقدماً ملموساً نحو المفهوم الحديث لها وذلك بالرغم من الحروب الدينية الدامية التي شهدهـــا هذا القرن بين الكائوليك والبروتستانت في أجزاء كثيرة من أوروباً . وقد كان من أشهر هذه الحروب وأقساها وحرب الثلاثين سنة Thirty Years War المروت الكاثوليك في ( ١٦٦٨ - ١٦٢٨) التي وقعت بين البروتستانت اللوثريين وبين الكاثوليك في الكاثوليك وبين أقباع المبلك شارل الاول الكاثوليك وبين أقباع البيلان البيوريتان ( المتطهرين ) وحرب الهوجينوتس الكاثوليك وبين أقباع البيلان البيوريتان ( المتطهرين ) وحرب الهوجينوتس الأمراء في الولايات الالمائية وحكام انجلترا وفرنساعن توجيه كامل عنايتهم الاصلاح حال التربية والاصلاح احوال مجتمعاتهم بصورة عامة طبيلة فترة هذه الحروب اللهوبة. ولكن هذه الحروب الدينية لم تعم كل البلدان الأوروبية وحتى في البلدان التوريخ والمن هنا لم المتناية م المناية من المناية عنائل الحروب وكان لها تأثيرها الالإيابي في تطور التربية واصلاح شانها في هذا القرن .

ومن أم هذه العوامل ذات التأثير الايجابي على تطور النظرية التربوبة في هذه العوامل ذات التأثير الايجابي على تطور النظرية الأوروبية والتي كان من أبرزها وأهمها والجمعة البسوعية - The Society of Jesus ، الجمعة البسوعية باريس سنة ١٩٥٣ ، على بد «انياتيوس ليولا ١٩٥٥ م العارف الاهادية البروتستانتية وتقوبة النفوذ الرام ١٤٩١ م الحاربة العقائد الالحادية البروتستانتية وتقوبة النفوذ البلبوي وتوسيع نطاق سلطة الكتيسة الكاثوليكية وإسلاح التعلم المسيحي الكاثوليكية وإسلاح التعلم المسيحي الكاثوليكية من منه ١٩٧٣م التي أمر فيها البابا بتصفيها (١٠٠ الأوروبية الكاثوليكية حتى سنة ١٩٧٣م التي أمر فيها البابا بتصفيها (١٠٠ وقد نشأت عدة جمعيات تعليمية دينية أخرى كرد فعل لتمسب وترمت والجمعية

 <sup>(</sup>١) بول مونرو ، المرجع في تاريخ التربية ( الجزء الثاني ترجمة صالح عبد العزيز ) القاهرة
 مكتبة النيشة المصرية ٥٩٥٣ ، ص ٥٤ .

Frederick Eby, The Development of Modern Education. (Second Edition). Englewood Cliffs N.J. Prentice-Hall, 1960, pp.108-114.

اليسوعية ، . ومن بـين هذه الجميــات أو الجاعات جماعة خطابة بــوع بالمعاليا سنة ١٥٥٨ وأصبحت الحماليا سنة ١٥٥٨ وأصبحت الحماليا سنة ١٥٥٨ وأصبحت المحافة دهور رويال ٢٥٠١ وأصبحت التي أسمت في فرنسا سنة ١٦٣٧ على يـد ١٥٨١ ) والمحاف ١٥٨١ على المحاف المحاف

فهذه الجماعات وغير ما قد كان لها تأثيرها البالغ في اصلاح التربية وتطورها في القرب السابع عشر ، ومن ثم فلا غرو اذا ما اعتبرناها عاملاً من العوامل الأساسية التي أثرت في تربية هذا القرن ويضاف الى هذا العامل عوامل اخرى اساسية ، نذكر منها على سبيل المثال النهضة العلمية التي بدأت في القرن السادس عشر وقوبت شوكتها واتسع نطاقها في هذا القرن وما ارتبط بهذه النهضة العلمية من ظهور ما لا يحمى من العلماء العظام في شتى العلام الطبيعية والانسانية والمربن المبرزين الذين كاب لكتاباتهم وجهودهم أعظم الأثر في تطور نظرية التربية ، وفي قبول الطريقة العلمية التحبيبة والتعكير .

وقد كان لهذه العوامل كلها تأثير بالسغ على مفهوم التربية وأهدافها في هذا القرب. ومن أبرز مظاهر هذا التأثير اتجاه التربية في مفهومها وأهدافها ومناهجها وجهة واقعية وتحروها تدريجياً من شكلية القرون الوسطى ومن سطرة النزعة الانسانية القاصرة عليها . ومن الميزات العامة للاتجاه الواقعي أو للحركة الواقعية في التربية في هذا القرن – الابتماد عن الطابع الشخصي وعن الثقافة الشخصية الافرادية والاهنام باعداد للعياة العلمية ولمسئوليات الحياة الاجتماعية والاتجاه نحو ادراك الحقيقة الواقعية والاعجام بدراسة الطبيعة وعالم وعالم

<sup>(</sup>١) بول مونور – المرجع في تاريخ التربية . ج ٢ ، ص ٩٦ - ٩٩ .

الأشياء والرفع من شأن العلوم الطبيعية والعلوم غير الانسانية ، والاعلاء من شأن العلوم الطبيعية . شأن الطريقة العلمية والتوسع في استمالها في مجال أوسع من مجال العلوم الطبيعية . ولم تنفصل الحركة الواقعية التي سامت في هذا القرن تماماً عن الحركة الانسانية الكلاسيكية التي ساحت في أوروبا الشهائية في القرن الساحس عشر بسل استعرت فترة غير الشي ساحت في أوروبا الشهائية في القرن الساحس عشر وأول القرن السابع عشر مظهران من مظاهر الحركة الواقعية يحمل كل منها اسماً يعبر عن هذا الارتباط والتأثر . هذان المظهران عمسا المذهب الانساني الواقعي ، والمذهب الابتائي الواقعي ثم جاء بعدهما المذهب الحسي الواقعي يمثل المرحسة النائية لتطور الحركة الواقعية في التربية في هذا القرن . وفي النصف الثاني من النائرية توهي القرنية وهي التهذيبية ، التي كان من أبرز أنصارها وعمثلها – كا سبأتينا – السالم والقبلسوف الانجليزي ، جون لوك » .

## ا – المذهب الانساني الواقعي Humanistic-Realism :

ويقصد بهذا المذهب ذلك المذهب التربوي الذي ظهر في القرن السادس عشر والقرن السابع عشر لاحياء المبادىء التربوية التي امتاز بها عصر النهضة الأول ولمقاومة الاتجاء الانساني الشيق الذي يتجلى في و النزعة الانسانية القاصرة ، و والنزعة الشيشرونية ، اللتين ظهرتا وقويت شوكتها في القرن السادس عشر . والانسانيون الواقعيورت ، وان انتقوا مع الانسانيين الكلاسيكين محدودي الأفقى في الاهتام باللغات والآداب الكلاسيكية – فانهم كانوا يختلفون معهم في النظرة الى هذه اللغات والآداب . فبينا كان الانسانيون الكلاسيكيون ضيقي النظرون البها على أنها غاية في حد ذاتها ويجملونها عور المجمود التربوي – فان الانسانيين الواقعين كانوا ينظرون الى هذه اللغات والآداب الكلاسيكية لا

على أنها غاية في حد ذاتها أو رسية لتحقيق تربية لفوية ، ولكن على أنها مصدر هام لمعرفة تراث الماضين ومعرفة الدوافع الانسانية ونظم الحيساة البشرية ، ولتسلية الإنسان وجلب المسرة له، ولمعرفة كثير من الحقائق التاريخية والعلمية . والتربية في نظر الانسانيين الواقعين لا تهدف فقط الى كسب المعرفة، بل تهدف أيضاً الى تحقيق النمو الجسمي والخلقي والاجتاعي للعرد ''' .

ولقد كان للمذهب الانساني الواقعي كثير من الدعاة والمناصرين من بين مربي القرن السادس عشر والقرن السابع عشر نذكر منهم على سبيل المثال و جوان لويس فيقز ، و و فرانسوا رابليه ، اللذين سبق لنسا الحديث عنهها في الفصل السابق و د جون ملتون Adm Milton ، (١٦٢٨ – ١٦٢٨ م) الذي يمكن أن نعطي فكرة موجزة عن حياته وبعض أفكاره في السطور الثالية : ...

فهو المربي والشاعر الانجليزي الشهر الذي يعتبر حير من يمثل المذهب الانساني الواقعي في القرن السابع عشر. ولقد بسط « ملتون » أفكاره التروية في كتاباته التروية التي من أشهرها وأوسمها انتشاراً رسالته الترويبة : في هذه الرسالة التروية التي من أشهرها من كتاباته التروية بكثير من العوامل ، نذكر منها في هذه الرسالة وفي غيرها من كتاباته التروية بكثير من العوامل ، نذكر منها على سبيل المشال عقيدته الدينية « البيوريتانية Puritanism » التي نصب نقسه للدفاع عنها ، والنزاع الدبني الذي كان سائداً في عصره ، ونزعته الانسانية واقعية أهداف واقعية علية ، وأفكار المربين المتحررين في عصره ، من أمثال « صحوبل هرتلب والتمية الذكر ، و «جون ديرري John Dury على كتابة رسالته التروية الذكر ، و «جون ديرري John Dury ) و « كومنيوس و د وليكون Bacon » وغيد هؤلاء من المربين المتحررين في

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٠٩ – ١١١

الغرن السابع عشر وفي الغرون السابقة عليه '''. وقد جاءت أفكار ، ملتون ، التربوية نتيجة للعوامل السابقة – مصبوغة بالصبغة الدينية وبالصبغة ، الانسانية الواقعية ، فنجده – مثلاً – ينظر الى انتربية على أنها عملية إعداد لحياة دينية أخلاقية عملية ، ويعتبر أن الأهداف الأساسية للتربية هي تقوية الروح الدينية ، وغرس روح الفضية ، وإعداد المواطن الصالح القادر على تحمل المسئوليات في السلم والحرب ، وذلك عندما يقول في رسالته سائة الذكر :

وإن هدف التربية مو اصلاح ما أفحده آباؤنا الأولون وذلك بمرفة الله معرفة حقيقية ؟ ومن هذه المعرفة نشطيع أن نجب وأن نحاكيه وأن نتشبه به حتى نكون أكثر قرباً منه وذلك بالتحلي بأصدق الفضائل التي بارتباطها بجلال المقدة المتبعث من الساء توصلنا إلى أعلى الكمال ...

ومن ثم فانني اعتبر التربية الكاملة الصالحة هي التي تعد الرجل لاداء جميع الأعمال خاصها وعاميها بعدل ومهارة واحكام في أيام السلم والحرب . ، ° ''

ويكن أن تنجلى نزعة و ملتون ، و الانسانية الواقعية ، يصورة أوضع في المنج الدراسي الذي اقترحه بالنسبة للتلاميذ الذكور الذين تقع أعمارهم بين سن الثانية عشرة وسن الحادية والعشرين . وهم الذين اهتم وملتون، بتربيتهم . ويقدم و ملتون ، منهجه المقترح – حسب سن التلاميذ – الى ثلاث مراحل هي مرحلة ما بين سن الثانية عشرة و سن السادسة عشرة ، ومرحلة ما بين سن السادسة عشرة وسن الحادية والعشرين. ويشمل منهج المرحلة الاولى دراسة قواعد اللغة اللاتينية والتربيسة الدينية الطبيعية الطبيعية الطبيعية الطبيعية

S J. Curtis and M. E.A. Boultwood, A Short History of Education (\(\cdot\))
Ideas. (Second Edition) London: University Tutorial Press, 1956,
pp. 212-218.

<sup>(</sup>٣) بول مونور ، المرجع في تاريخ التربية . ج ٢ ، ص ١١٥ – ١١٩ ،

ويشمل منهج المرحلة الثانية دراسة الشعراء الكلاسيكيين الذين تناولوا مواضيع علمية ودراسة علمية وفنية عميقة في المياديس التالية : حساب المثلثات ، وفن الحرب والدفاع ، وفن العارم الطبيعية ، وعلم الاحياء ووظائف الاحياء والطب . ويشمل منهج المرحلة الثالثة نفس مواد المرحلة الثالثة نكن على مستوى أعلى . (١)

هذه العلام يجب أن تدرس - في نظر وملتون، - باللغة الاغربقية واللاتينية في كتابات الكتاب الشهورين القدماء . فتدرس الزراعة مثلاً عن طريق دارسة كتب و كانو Cato ، و دكانو Cato ، و دكانو و Cato ، و تدرس وظائف الأعضاء عن طريق دراسة كتب و ارسطوطاليس ، و و نيوفراستوس Virtruvus ، و ويدرس فن العهارة عن طريق كتب وفرترفيس Senca ، ويدرس فل العهارة عن طريق كتب وفرترفيس Senca ، و دبليني،

ودلائل النزعة الواقعية في المنهج الدراسي السابق الذي اقترحه و ملتون ، تبدو واضحة في استخدامه للف اللاتينية واليونانية والدراسات الكلاسيكية القدية كوسائل لتحقيق اهداف واقسية وكمصادر لدراسة علوم وفنون تنفيح الانسان في حاضر حياته وفي محاولة جمه بين العلوم الانسانية وغمير الانسانية وبين العلوم النظوية والعلوم ذات الصنفة الفنية العملية.

#### ۲ – المذهب الاجتماعي الواقعي – Social-Realism –

وقد مهدت جهود الانسانيين الواقعيين لظهور اتجاه جديد في التربية يعتبر أكثر تشبعاً بالروح الواقعية . يتمثل هذا الاتجـاه في المذهب الاجتاعي الذي

Curtis and Baultwood, loc. cit., (1)

<sup>(</sup>٣) بول مونرو : المرجع في تاريخ التربية ، ج ٣ ، ص ١١٧ .

اعتنقه بعض المربين في القرون السابقة على القرن السابع عشر ثم اتضحت معالمه واتسعت دائرة نفوذه بين المربين أكثر فأكثر في القرنين السابع عشر والثامن عشر . ويقصد به ذلك المذهب التربوي الذي ينظر الى التربية على أنها وسية لاعداد الفرد للعباة الاجتاعية الناجعة السعيدة المطوءة بالمسرات وطاق الرجل لاعداد الفرد للعباة الاجتاعية الناجعة السعيدة الميدة في المهالية في المهالية بالمحملة في حيثة المعلية ، ولتحقيق هذا الحداثة واتجاعية الناجعة السعيدة لفرد وتهذيب في حياته المعلية ، ولتحقيق هذا الهدف النعمي الاخلاقي فقد دعا انصار هذا المذهب الواقعي الى العنابة بالرحلات والاساس المديدة الاجل باعتبارها اهم عوامل التربية ووسائلها فهي من شأنها ان تساعد في نظرم على تنمية تجارب الفرد وتوسيع افقه العقلي وتبصيره بأحوال النساس وعاداتهم واخلاقهم واتاحة الفرصة لان يحتبك احتكاكاً مباشراً بالاماكن والشعوب فتقوى بذلك وتتسع معارفه التي استفادها من الدراسات الادبية النظرية .

ويتفق انصار هذا المذهب في اعلائهم من شأن الاسفار والرحلات في التربية مع كثير من المربين اليونانيين والرومانيين القدماء . فها هو • كويتلياك • المربي اليوناني مثلاً يمالج موضوع هذه الاسفار والرحلات ويدعو اليها بقوله :

ه وددت انه لو يكون لي ولد فأرسه الى الخارج منذ نعومة اظفاره حتى يتمكن من ان يقوى عقله ويشحد ذهنه باحتكاكه بالآخرين. ان العالم الكبير الذي يضم انواعاً كثيرة تحت جنس واحد هو المرآة الحقيقية التي يجب ان ينظر البها فنعرف حقيقة انفسناكا يجب . وفي نظري انه هو الكتاب الذي يجب ان يدرسه الطالب الناشى، بكل عناية . وسنعلم كيف نحكم على افعالنا اسكاماً صائبة وان نصحيح اخطاءنا ، وان نغذي عقولنا وهذا امر ليس هيناً وذلك بالعلم بالفكاهات النادرة والفرق المتعددة والاحكام الكثيرة والآراء والقوانين والعادات . وسيعرف الانسان ما يحسن العلم به وما يحسن الجهل به وما يجب ان مكون غرض الدراسة وهدفها ، (۱) .

وتركيز انصار هذا المذهب على هدف الاعداد للحياة المعلية السعيدة التاجعة وعلى عامل الرحلات والاسفار في تحقيق هدذا الهدف ، يجب الا يعني بأي حال من الاحوال انهم كانوا يحتفرون الدراسات الانسانية النظرية لأن كانوا يعتم مذا حيث اننا نجد لها وجوداً وكياناً في المناهج الدراسات الاعلى كانوا يعتم حوباً . ولكن على اي حال كانوا ينظرون الى هذه الدراسات لا على انها فاية في حدد ذاتها او انها الوسية الوحيدة للتربية كاكان ذلك سائداً بين الانسانيين الضيقي الانق ولكن على انها وسية جزئية من وسائل التربية ترمي ال تحقيق غاية ، وهذه الفاية هي تحقيق الحياة العملية السعيدة الناجعة . ومن ناحية احرى فانسانجد ان دراستهم الآداب الانسانية والدراسات الحرة كانت دراسة انتقائية وظيفية بختارون منها منا يساعد على تحرير المود وينفعه ويصوره بشئون الحياة .

وغن اذا ما مجننا عن ابرز انصار وعملي المذهب الاجتاعي الواقعي في القرن السادس عشر فاننا لن نجد احسن من المربي الفرنسي ، ميشال دي مونتانيي ، الدي كان لأفكاره ولأفكار المربين الفرنسيين من قيله : ورامس Ramus ، وراملي Ramus ، اكبر الأثر في الثورة ضد النزعة المدرسة الشكلية وضد الحوب تربية المصور الوسطى بصورة عامت ، وفي مناصرة روح النهضة في التربية الانسانية تختلف تمام الاختلاف عن التربية الانسانية تختلف تمام الاختلاف عن التربية الانسانية تختلف تمام الاختلاف عن التربية الانسانية المناصرة الشائمة في عصرهم .

## 

ونحن نقصد بالمذهب الحسي الواقعي ذلك الاتجـــــــــــاه في التربية او الحركـــة التربوية التي قويت شوكتهـــا في القرن السابع عشر بعد ان مهدت لهـــا جهود

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ص ١٣٢ .. ١٣٣ .

الانسانيين المتحررين وجهود انصار النزعتين الواقعيتين السابقتي الذكر في هذا الفصل والتي تعتبر اكتر ايضالاً في الواقعية واقرب الى الروح العلمية الحقيقية والى روح التربية الحديثة من النزعتين السابقتين. فقد قامت هذه الحركة على احترام العلوم الطبيعية وعلى استخدام الطبيقة العلمية الحديثة كا انها احتوت بدور التربية الحديث المن تشرين. ومن المبادئ، التي تقوم عليها هذه الحركة الاعلام من ثنان الحواس ومن ثنان الادراك الحسي في اكتساب المرفة وفي عملة التربية ، فالمرفة في نظر انصارها تأتي اولاً عن طريق الحواس كا انهم برورت وحوب بناء عملية التربية على الادراك الحسي أو الحجرة الحسية بدلاً من بنانها على التربية على الادراك الحسي أو الحجرة الحسية بدلاً من بنانها على التعليدية القائمة على الحفظ والدراسة النظرية. وقد جر الايمان بهذا المبدأ انصار مذا لحر كذا التربية الى الاعراك بعداً آخر وهو أن الطفل يجب أن يحيط بالفكرة المشيدة بعدال أن يعرف الكلمة واسطة معرفة الشيء.

ومن المبادىء التي تقوم عليها إيضاً الاهتام البالغ بالطبيعة كصدر المعرفة والخقيقة والاعتقاد بأن التربية نفسها هي عملية طبيعية اكثر منها صناعية وان القوانين والمبادىء التي يجب ان تؤسس عليها التربية يكن الكشف عنها في الطبيعة . والتربية في ضوء هذا المبدأ يجب ان تكون قائمة على أسس نفسية ومنشية مع طبيعة الطفل وميدله واستعداداته كا يجب الا تبدف الى كبت الطفل أو الشغط عليه بل يجب مساعدة الطبيعة - كا يقول و ريتشار ملكاستر، احد عملى هذه الحركة - على اتمام علمها بكمال (١١) .

والتربية في ضوء هذا المبدأ أيضاً يجب ان تهتم بالنمو الشامل لشخصية الطفل بدلاً من الاهتام بنموه العقلي الشكلي فقط كا يجب ان تهتم بأنواع مختلفة من المواد

<sup>(</sup>١) بول مونرو : المرجع في تاريخ التربية ( الجزء الثاني ، مترجم ) ص ١٣٩ .

الدراسية التتمكن من تحقيق هذا النمو الشامل . ولتكون عملية التربية واقعية طبيعية اكثر فقد نادى انصار هذه الحركة بوجوب احلال المواد المستمدة من العلوم الطبيعية والعلوم الاجتاعية ومن الحبياة المعاصرة على المواد الادبية واللغوية المحتفة واحلال اللغة القومية على اللغة اللانتينية في تدريس المواد المختلفة لاحيا في السنوات المدرسية الاولى . وسعاً منهم وراه تسهل عملية التربية فقد نادوا بوجوب استخدام طريقة و الاستقراء induction ، في دراسة المواد المختلفة بعد ان فويت شوكة هذه الطريقة بجهود بسكون ومن انوا بعده (١٠) .

هذه اهم المبادى، التي قامت عليها الحركة الحسية الواقعية في القرن السابع عشر والتي كان لانتشارها وتدعيمها من بعد ذلك اكبر الاقر في تطور النظرية الترورة في القرون التالية لذلك القرن .

ولهذه الحركة كثير من الانصار والمثلين الذين شرحوا مبادئها ودافعوا عنها في كتبهم من بينهم : ويمكون ، و و كومندوس ، .

#### فرنسیس بیکون Francis Bacon ( ۱۹۲۱ – ۱۹۲۹ م ) :

ولد بيكون في لندن سنة ١٥٦١ في بيت عز ومجد ، اذكان والده والسير نقولا بيكون Sir Nicholas Bacon ، حامل الخاتم الاكبر في خدمة الملكة . وقد اتبحت له الفرصة ان يدخل و جامعة كبردج ، في سن الثانية عشرة من عره ولكنه خرج منها بعد ثلاث سنوات دون ان يحصل على شهادة منها وفي نفسه ازدراه لما كان يدرس فيها من علوم عن مذهب أرسطو والمدرسين . ولقد كان هذا الاتجاه السلبي الذي كونه نحو الدراسات الجامعية في عصره أثره البالغ فيا كنبه بعد ذلك ، لأن غالب كتاباته كانت كرد فعل للخبرة غير السارة التي مر بها طيئة السنوات الثلاث التي قضاها في جامعة كبردج . وبعد خروجه من الجامعة دخل ملك الوظائف العامة لفترة من الزمن ، ولكن نف ما لبثت أن

<sup>(</sup>١) نفس الرجع السابق ، ص ١٣٢ .

حنت الى الرجوع الى الدراسة فرجع السها . ولكنه اتجه هذه المرة نحو دراسة القانون بدلاً من الفلسفة . وقد استطاع ان يؤهل نفسه للمحاماة ، ثم ينتظم بعد ذلك في سلك الحاساة في سنة ١٥٨٣ م . ثم بعد سنين من اشتفاله بالحاساة انتخب عضواً في مجلس النواب ، ثم بعد خس سنين اشتفل بالندريس في كليسة الحقوق ثم عينته الملكة مستشاراً فوق العادة . وبعد ان آل الحكم الى الملك جلى اللسك الأول استمر و بيكون ، في نفوذه لدى البلاط الملكي حتى وصل الى مركز الوزر الاول سنة ١٦٦٨ م ٢٠٠٠ .

وهكذا نلعظ من هذه النبذة البسيطة عن حياة بيكون انه كان رجل قانورة وحكم قبل ان يكون رجل علم او تربية . ولكن شواغل الدنورية واهتامه بشاكل السلطة والحكم والجاه لم تنمه من أن يعالج بعض الافكار الفلسفية ويتم باصلاح العلوم واحياتها على اساس منطق جديد هو المنطق الاستقرائي كما أن ذلك الاهتام لم يتمه أيضاً من الاهتام بلشاكل التربوية ومن الافتراح لحل هذه المشاكل ولإصلاح تربية عصره (٢٠).

ولقد حاول وبيكون ، ان يبسط افكاره العلمية والفلسفية والتربوبة في كتبه ورسائله التي ألفها في النصف الاخير من حياته . ومن اشهر كتبه كتابه الكبير : و التجديد العظم Great Renewal ، الذي كان في نيته ان يخرجه في ستة اجزاء ، ولكن العمر لم يسعفه حتى يتم اجزاء هذا الكتاب كلها . فقد اتم منها جزءن فقط .

وكانت خطته في هذا الكتاب - كا وضح ذلك في مقدمته - ان يقم هيكلاً ومنطقاً وأساً وطريقة جديدة للمرفة والعلم والفلسفة ، تاركاً استخدام تلك المواد والأسس والطرق التي استخدمها الأقدمون من المدرسين والانسانيين ضيقي الأفق والتي هي في اعتقاده خطيرة وغير بحدية . وهو لم يرم من وراه

<sup>(</sup>١) يرسف كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة . القاهرة ، مصر : دار المعارف ، ١٩٦٢ ص؛ ؛ .

Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 207-208. ( v )

خطته مذه ان يتبعها مو فعسب بل لتكون أساساً للجهود الفكرية في المستقبل ولم يقصد يجهوده الا ان تكون نموذجاً مصغراً لتطسق هذه الخطة (۱).

وقد نشر أول جزء من خطئ هذه باللغة الانجليزية سنة ١٦٠٥ م تحت عنوان : و تقدم العلم – Advencement of Learning ، وقد تعرض وبيكون» في هذا الكتساب الى التعلم الجامعي السائد في عصره فنقده نقداً لافعاً وقدم بعض الاقترحات لاصلاحه ، وقد كان من بين الانتقادات التي وجهها الى التعلم في عصره هي الانتقادات التالية : انه يركز على الدراسات الانسانية والنظرية وبهدل الفنون والعلوم ، كا أنه لا يتم بتاناً أو على الأقل لا يتم الامتام الكافي بالمصل التجربي ولا بعمل الأمجاث و دراسة المشاكل، . ومن هذه الانتقادات أيضاً أنه عاب على التعلم المعالي السائد في عصره تركيزه على بعض الدراسات أيضاً أنه عاب على التعلم المعالي السائد في عصره تركيزه على بعض الدراسات والقراءات والمناظرات والتدريبات المدرسية التي ليست لها قيمة عملية ولكنها كانت تعطى لقيمتها الشكلية ؟ وقد ضرب مثلاً هذه الدراسات الشكلية بادة المنطق ومادة البلاغة اللتين كان الطلبة يدرسونها دون أن يكون لهم المام بالمواد التي بتوقف فهمهم لها عليه 10.

اما الجزء الثاني من خطته السابقة فقد وضمه باللغة اللاتينية ونشره في سنة المعرد م. تحت عنوان : و الارجانون الجديد او العلامات الصادقة لتأويــــل الطبيعة (The New Instrument) م. والجديد في الطبيعة (The New Instrument) م. والجديد في هذا الكتاب اذا ما قورن و بأرجانون ، ارسطو انمه اكد المنطق الاستقرائي و inductive logic ، بدلا من المنطق القياسي و deductive logic ، الذي ركز عليه ارجانون ارسطو . وقعد حاول و بيكون ، في ارجانونه حمدًا ان يشرح عليه ارجانون المنج الاستقرائي المبادى التي يقوم عليها منطقه الجديد وان يصف بالتفصيل المنبج الاستقرائي

<sup>(</sup>١) بول مونرو ، المرجع في تاريخ التربية . ص ١٤٣ – ١٤٠ .

William Boyd, The History of Western Education. London: (v)
Adams and Charles Black, 1954, pp. 235-236.

الذي يمثل في نظره الجانب الايجابي لهذا المنطق الجديد . وهذا الوصف المنصل للنهج الاستقرائي كان تقدماً حقيقياً للمصر الذي عاش فيه بيكون ولكنه على اي حال لم يفهم الاستقراء الفهم الحديث . فهدو يفترق عن افلاطون وارسطو والمدرسين ويقف في مرحلة انتقال بين الفلسفة القدية والفلسفة الحديثة (١١) .

د وكان الجزء الثالث من خطته يتضمن جمع نتائج التجارب الطبيمية عمت عنوان د التاريخ التجربي للطبيعة ، ... وكان الجزء الرابع هو : عاولة وضع خطة عامة للفلسفة من المواد الناتجة من المواد الناتجة من المواد الناتجة من التجارب الطبيعية الخاصة بالطريقة الاستقرائية . اما الجزآن: الخامس والسادس من خطته وهي بناء الهيكل نفسه فكان من الواجبان يتضمنا النتائج العملية الطبيعة ، "".

وهذه الاجزاء الاربعة الاخيرة وان كانت موضوعة في اصل خطته فانه مات قبل ان يتمها . وفي آخر حياته كتب مثاليت هذا الكتاب بعد ثلات منوات من الجديد The New Atlantis . و الاطلنطي وفاة و بيكون ، 77 . وقد دائر هذا الكتاب بعد ثلات منوات من وفاة و بيكون ، 77 . وقد حاول في الفصول الاخيرة من مثاليته هذه ان يصف المهد المثالي او جامعة البحث التي يسمها وبيت سابان Solaman's House ، وكان ينتظر من هذا المهد او الجامعة ان تقوم بأعمال اكثر من التي تقوم بها في الوقت الحاضر الجامعات والاقسام العلمية الحكومية والباحثون من رجال العلم . وكان تصويره لها بأسلاب علي لا يزال حتى الآن في عالم الاماني الانسانية التي المتعقق . وكان نما تنبأ به بيكون من المبتكرات العلمية العظيمة الشأن : وقية الاجناس من الحيوات والنبات . وطرائق للعلاج الحقن بالمعل تحت الجلد .

<sup>(</sup>١) يوسف كرم تاريخ الفلسفة الحديثة ص ه

<sup>(</sup>٣) بول مونوو المرجع في تاريخ التربية ص ١٤٤ ... ١٤٥

Frederick Eby, op. cit., p. 159 (v)

وتحسين المعادن كما في حال الصلب وتحويل غتلف أنواع الطاقة واستخدام الآلة الدخارية وتعسير سبل الوصول الى الاماكن النائمة عالماً.

# اثر بيكون في الحياة الفكرية وفي مفهوم التربية ومادتها وطرقهــا :

ونحن في تقويمنا للأتر الذي تركه وبيكون ، في الحياة الفكرية بصورة عامة وفي بحال التربية بصورة خاصة بجب ألا يفرب عن اذهائنا أن وبيكون نفسه لم يكن عالماً ولا مبتكراً لقوانين أو طرق علية جديدة ولا مربياً بالمني الصحيح. في لم يشتفل بالعلم وان كان قد أجرى بعض التجارب العلمية فهي قلبة لدرجة لا تذكر وقد ظل طول حياته قليل الالام بمكتشفات القرن الرابع عشر وعصر النهضة جاهلا بالرياضيات وبما اتخذت من شأن في تكوين العلم الطبيعي . ومن الطوق الرياضية مع ان الطرق الرياضية مع ان الطرق الرياضية و بعد السبل لدراحة الفلك بالطرق الرياضية مع ان ورائع و والمناف ودراحة الطبيعة. ولم يدرك أهمية قوانين و كبيل حسل وجاليو و حياليرت و جيابرت وروجر بيكون ، في وكا يقول الدكتور يوسف مراد : لم يكن اكثر تقدماً من سميه و روجر بيكون ، في الفرن الثالث عشر واغا كانت افكاره في جملتها افكار وراسيط المنقولة عن الرواقية والافلاطونية الجديدة ، "" .

وفي نظر و فردريك آيي ۽ انه من الخطأ الكبير أن نصنف و بيكون ۽ بين الفلاسفة البنائين او نعده المكتشف الوحيد للعلم الحديث . فقد كارے مشفولاً باهناماته الاخرى عن احاطة نفسه احاطه صحيحة بالتقدم العلمي في أيامه ، ومعرفته بالتربية كانت مفقودة تقريباً .

. فبيكون ، لم يقدم اي شيء جديد للملم ، وليس هناك اي اكتشاف مهم يمكن ان ينسب لتطبيق المبادىء والقواعد الق وضعها . فطريقته معمية منطقيًا.

<sup>(</sup>١) بول موفرو ، المرجع في تاريخ التربية ص ١:٨ ١:٨

<sup>(</sup>٣) يوسف كرم ، تاريخ الفلسفة الحديثة . ص ه ي .

فقد عارض نظرية و كوبرنيكس<sup>(۱)</sup> ، ولم يكن له فهم لعمل و وليام جيلبرت، ولم يكن له اهمام بالرياضة التي تعتبر اعظم اداة للعلم البحت <sup>(۱)</sup> .

ولكن بالرغم من أن غالب أهنام و بيكون ، في أول حياته كان منصباً على الامور السياسية ، وبالرغم من الانتقادات التي وجهت لفلسفته العامة ولفهومه العلمي ولطريقته التي نادى بها ، فأن احداً لا يذكر أنه استطاع في النصف الاخير من حياته أن يخصص جزءاً من وقته وجهده للكتابة والدعوة الماصلاح حال الفلسفة والعلم والتربية في عصره . ومهما كان مقدار عمق وصحة الافكار التي نادى بها ومقدار جدتها ، ومهما كانت قيمتها العملية ، فأنها أحدثت – من غير شك – تأثيراً أكبر في افكرا رماصاربه من الفلاسفة والعلماء والمربين وفي افكرا الفنين اتوا بعده منهم . فقد استطاع أن يكشف النقاب عن كثير من العبوب في الطرق التي كانت متبعة في البحث العلمي في أيامه، وفي تربية عصره والعلماء والمربين فيزيدوا من تحسينها وتطويرها وبحاولوا تطبيقها .

ومن هنا – في نظرنا – جاءت قيمة وبكون، في مجال التفكير الفلسفي العام و في مجال التفكير التربوي ، واعتسبر ضمن قادة الحركة الواقعية في الفلسفة والتربعة على السواء .

## افكاره العامة :

ومن افكار ببكون الرئيسية التي تقوم عليها فلسفته العامة وطريقته والتي كان لها تأثيرهما في التفكير الفلسفي والعلمي والتربوي هي الافكار الثلاثــة الرئيسية النالمة :

<sup>(</sup>١) تقوم نظرية « كوبرنيكس » على ان هناك علاقة بين الشمس وبين بقية الكواكب على ان الارض مي التي تدور حول الشمس وقد حلت هذه النظرية في نفسير النظام الشمسي محل النظرية الفديمة التي قال با «بترليمي . Ptolemy » والتي تؤمن بان الارض ثابتة وان الشمس والشجوم مي التي تدور حوفاً .

Frederick Eby. op. cit., pp. 158-159. (\*)

١ – لقد آم بأن الفلسفة والعلم والحياة المقلية بصورة عامة يجب ان يكون لها هدف عملي نفعي . ولما كانت التربية تعتبر في نظره طريقة من طرق الفلسفة في تحقيق اهدافها فان ما ينطبق على الحياة الفلسفية بوجه عسام ينطبق على طريقتها . والسبيل في نظره لجعل الحيساة الفلسفية او العلمية نافعة هو ان تبنى على اساس جديد وهو الطبيعة .

فالمرفة العملية ينبغي ان تؤخذ من دراستنسا المباشرة الطبيعة لا من دراسة مظاهر الحياة العقلية التي شفلت الفلاسفة منذ عصر قدمساء الاغريق . وعمساد الفلسفة الجديدة مو الطبيعة ، لا علم الاخلاق ، ولا فلسفة ما وراه الطبيعة التي اتخذتها المذاهب الفلسفية السابقة اساساً لمماحثها '''.

وفي دراستنا هذه الطبيعة ينبني - في نظر ( بيكون ، ان يكون اهتامنا ليس مجرد حب الاستطلاع لمرفة كنه الطبيعة وقوانينها واسرارها او جرد الرغبة في كسب المرفة أذاتها ، ولكن الرغبة في السيطرة على قوى الطبيعة وتسخيرها في خدمة الشرية وخبرها .

بغي نظره ان هناك بعض العقبات التي قد تحول بين العقل البشري وبين
 ادراكه للعقبقة ادراكا موضوعياً دقيقاً ، وبالتالي تمنم من تقدم المعرفة والعلم .
 وقد اطلق على هذه العقبات اسم الاصنام او الاوهام « Idols » وقسمها الى
 الاقسام الاربعة التالمة :

اولاً : اوهمام القبيلة ، وهي تلك الاوهام او العقبات او مظاهر القصور الدفية في الطبيعة البشرية، وذلك لأن الكانن البشري محدود في طاقته وقدراته. ومن مظاهر هذا القصور والمحدودية هو ان حواسه ، سواء أكانت حاسة البصر او حاسة السمع او غيرهما – محدودة في مدى ادراكها بحدود المكان وبالظروف المحيلة بالموتف الادراكي . وكذلك بالنسبة لقدرات العقلية فانها لا تستطيع ان تستوعب او تدرك اللامحدود ، بل هي الاخرى محدودة في امكانية ادراكها .

<sup>(</sup>١) بول مونور ، المرجع في تاريخ التربية . ج ٢ : ص ١٤٠ ~ ١ . ١

ثانياً : اوهام الكهف ، وهي تلك الاوهام والميول الشخصية الحاصة بالفرد التي قد تحول بينه وبين الادراك الموضوعي الدقيق للحقيقة.

ثالثاً : اوهام السوق ، وهي تلك الصماب والمقبسات التي تحسول دورن الوصول الى معرفة حقيقية. وترجع هذه الصعاب الى العادات والنقاليد الاجماعية وما يتيمه الانسان في علاقاته الاجماعية ، وإلى قصور وسائل الاتصال اللغوي .

رابعاً : اوهام المسرح وهي تلك العقبات التي تنتج من المسلمات او العقائسه. الدينية او الفلسفية التي يؤمن بهـا الشخص والتي قد تعميه عن رؤية الحقيقة في النظريات والفلسفات الاخرى ١٠٠ .

هذه هي العقبات الرئيسية التي تحول دورث الادراك الموضوعي الدقيق للحقيقية ، وعلى الباحث – في نظره – ان يستخسدم الطريقة التي تخلو بقدر الامكان من هذه العقبات والشوائب والاوهام .

٣ - لقد رأى أن أنسب الطرق وأصلحها لدراسة الطبيعة والعلوم التجريبية هو المنبج الاستقرائي التجريبي الذي يعتمد على ملاحظة الظواهر أو الوقائع وإجراء التجبارب عليها ثم استخلاص القانون السام الذي تخضع له . ويسير المنبج الاستقرائي في ثلاث مراحل رئيسية هي (أ) مرحلة البحث التي تقوم على الملاحظة والتجربة ؛ (ب) مرحلة الكشف أو الفرض ؟ . (ج) مرحلة تحقيق الفرض ؟ . وهو اذ يعلي من شأن المنبج الاستقرائي في دراسة الطبيعة فائه لا ينكر اهمية المنبح القياسي اطلاعاً عبل يعتمون بها في ميادين اخرى للمرفة وذلك كالملوم اللاهوتية والدينية ؟ . . والقيمة التي تكمن في الطريقة الاستقرائية - كالملوم اللاهوتية والدينية ؟ . . والقيمة التي تكمن في الطريقة الاستقرائية . .

<sup>(</sup>١) أ المرجم السابق ، ص ١٥١ - ١٥٢ .

ب ـ يوسف كرم ، تاريخ الفلسفة الحديثة . ص ٧ ٤ - ٨ :

<sup>(</sup>٢) يحيى هويدي ، منطق البرهان . القاهرة / مكتبة القاهرة الحديثة ، ص ٣:٣ – ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣) بول مونرو – المرجع في تاريخ التربية . ج ١ ، ص ١٤٩ .

يستعملها في اكتشاف المعارف الجديدة ، وبهذا يصبح في مقدور كل انسان ان بدرس الطمعة .

هذه هي اهم النقاط والافكار التي تقوم عليها فلسفة ه بيكون ، العامة والتي كان ها اكبر الاثر في التفكير الفلسفي والعلمي وفي مناهج البحث في القرون الاحقة لقرنه ، حق اصبحت الان العلوم الطبيعية والطرق الاستقرائية والتجريبية تحتل المقام الاول في مناهج الدراسة وفي طرق البحث . واذا كان المنج الاستقرائي قد خطا خطوات واسعة النطاق منذ كتابة بيكون المنج الاستقرائي فد خطا الفضل داغًا يرجع الى بيكون الذي نادى بوجوب استمال المنهج الاستقرائي في دراسة الطبيعة ووضع اسمه في وقت كانت الغلبة في المنبج القياسي .

# تأثيره في المجال التربوي :

وفي الواقع إن تأتسير مثل هذه الافكدار لم يقتصر على التفكير الفلسفي والمسلمي فقط بل تعداه الى التفكير التربوي والى النظرية الغربوية . فمن غير شك ان د بيكون ، استطاع أن يؤثر في مفهوم التربية واهدافها ومنهاهجها وطرقها بأفكاره الفلسفية العاصة في ويقراحاته التي كان يتقدم المالحل بعض المشاكل التربية ولاسلاح شون عصره من ناحية أخرى . وإذا كان د بيكون ، فقسه لم يطبق فلسفته وطريقته في الجمال العلمي للتربية – فانه قد أتى بعده من المربين من أمثال ولفجنج راتك و الجمال التربيي . و دون آموس كومنيوس ، وغيرهما من حاول تطبيقها في الجمال التربي .

ومن مظاهر التجديد الذي احدثه في مفهوم التربية وأهدافها انه كان برى ان التربية يجب ان تكون وسيلة لتحقيق اغراض عملية نفعية ، بدلاً من ان تكون وسيلة لتكديس المعلومات وحثو ذهن التلميذ بالنظويات وبالمعلومات النظرية التي لا صلة لها بالهيئة الحيطة به ولا بالواقع الذي يعيش فيه . والفرض الذي يحب ان تسمى التربية لتحقيقه هو تمكن الانسان من فهم اسرار الطبيعة وتسخيرهما لحير البشرية وتقدمها . ولا سبيل في نظره الى جمل التربية نافعة الا يبنائها على أساس جديد وهو الطبيعة . وهو يرى كا يرى المربون المحدثون التربية يجب ان تسمى لتحقيق النمو الكامل المشكامل لشخصية الفرد .

وبالنسبة لمنهج الدراسة فان تجديد و بيكون و وتأثيره قد أنيا عن طريق نقده للدرسات الانسانية والعلوم المدرسية التي لا ترمي الا الى تكويز القدرة اللغوية والقدرة المنطقية الشكلية ، وعن طريق مناداته بتركيز المساهج على دراسة الطبيعة وواقع المجتمع . وحسب هذا المبدأ فان المواد العلمية يجب ان تحتل المركز الرئيسي في المناهج الدراسية ، لان دراسة هـنه المواد هي التي تؤدي الى المرفة النافصة : معرفة الطبيعة . فهذه المرفة هي التي تؤدي الى القوة البشرية والى تقدم المجتمع وازدهاره صناعياً واقتصادياً .

واما بالنسبة لطرق التربية فان تجديد ببكون وتأثيره يكن أن يتجليا في الطريقة الاستقرائية التي باءت الطريقة الاستقرائية التي باءت مناسبة لمفهومه للهدف التربوي وللمناهج الدراسية . و ديكون، وان لم يقم هو نفسه بتطبيق الطريقة الاستقرائية في المجال العملي للتعلم فانه قد اتى بعده من امثال و كومنيوس، و و دراتك ، من اخذ عنه هذه الطريقة وحاول تطبيقها عميان التعلم .

### الفصيل السكادس

# نزعة التهذيب الشكيلي في التربية وأبرز ممثليها

وقبل أن نتهي الكلام عن تطور النظرية الغربية في القرن السابع عشر يجدر بنا أن نشير الى نزعة تربوية أو مذهب تربوي آخر قد ظهر واضحاً في أواخر هذا القرن ، وبذلك يمكن أن يضاف الى المذهب الواقعي بنزعاته الثلاث التي ظهرت هي الآخرى في هــذا القرن والتي مر الحديث عنها في الفصــل السابق ويقصد بخدهب التهذيب الشكلي في التربية ذلك المذهب التربوي الذي يقوم على مبدأين رئيسين ، هما : النظرة الى التربية على انها عملية تهذيب لملكات الشخص العامة ، واعتبار أن الشكل للعملية التعليمية أهم من الشيء المتما نفسه .

# التعاور التاريخي لهذه الغزعة :

وقبل ان نشرح هسفن المبدأن الرئيسيين والمبادىء الفرعيسة الآخرى التي تقوم عليها هذه النزعة او هذا المذهب التربوي ونبين مفهوم التربية واهدافهسا ومناهيها وطرقها في ضوتها لا بد لنا ان نشير الى ان هذه النزعة ليست وليدة القرن السابع عشر فقط بل لها أصول تاريخية سابقة على هذا القرن وقد استمرت في نفوذها وتأثيرها حتى بعد انتهائه . وفي الواقع ، ان أصول هذه النزعة قديمة بقدم النظم التربوية . فنحن اذا ما رجعنا الى الغربية الصينية القديمة مثلاً فانننا نجدها نقوم على اساس هذا المذهب او النزعة حيث إنها كانت تجهد الطفل بالحفظ والدراسة النظرية التي لا تتصل بحياته ومبوله لاعتقادهم ان ذلك الحفظ وهدد الدراسة يساعدان على تهذيب القدى المقلية والنزعات الحلفية . فالتربية الصينية القديمية تربية تهذيبية في مجرعها .

حتى اذا ما انتقانا الى الثقافة الغربية القدية والى الثقافة اليونانية منها بالذات فائنا نجد في كتابات فلاسفة البونان وآثارهم ما يدعم هذه النزعة. فها هو أرسطو مثلاً يضع الاساس لعلم نفس الملكات «Faculty Psychology» الذي يعتبر من أم الموامل التي دعمت النزعة التهذيبية ، وذلك بايمات بأرس الذات البشرية مكونة من جمم وروح ، وإن الروح هي مركز الذات التي تمدها بالحياة وتساعدها على اداء وظائفها المختلفة . والروح انحا تؤدي وظائفها عن طريق بعض الملكات النفسانية العامة التي تنحصر في المملكات الحس الثالية : (١) قدرة الجسم على النمو والمحافظة على ذاته ؛ (٢) ومسل النفس الى كل ما كان مرضياً وحسنا ؛ (٣) وملكة تدوى الذن والجسال ؛ (١) والقدره على الحركة ؛

وأرسطو اذيقول بهذه الملكات الدامة لم يضع فقط الاساس لعلم ننس المملكات بل دعم ايضاً نظرية النهذيب الشكلي حيث ان هناك شبه اللازم بسين نظريــة الملكات ونظرية النهذيب الشكلي ، وهما يتفقان في النظر الى التربية على انهــا عملية تهذيب للملكنات النفسانية .

وعندما اندبجت الثقافة الرومانية بالثقافة اليونانية ؛ انتقــل نفوذ نظرية التهذيب الشكلي من التربية اليونانيــة ال التربية الرومانيــة ؛ وأصبحت هي

John S. Brubacher, A History of the Problem of Education. New York: Megraw - Hill Book Co Line. 1947, p. 137.

الاساس الذي يعتمد عليه المربون الرومانيون في تبرير دراسة اللغة اليونانيسة وآدابها ؟ لا سجا بعسد ان فقدت قيمتها العمليسة في الحياة الرومانية في العصور الرومانية المتأخرة ؛ كما لجأوا البها في تبرير دراسة بعض المواد الشكلية الاخرى .

فها هو و كوينتليان ۽ ( ٣٥ – ٩٥م ) أشهر مربيهم يشرح أمم المبادى، التي تقوم عليها نزعة التهذيب الشكلي في كتابه : و اسس الحطابة ، ، بصدد الحديث عن قيمة دراسة علم الهندسة ، فيقول : و ... ان اجزاء من هذا العلم لها قيمة كبيرة في تعليم الاطفال ، لانها تدرب عقولهم وتهذيها ، وتزيد من حدة ذكائهم، وتنمي لديهم سرعة الادراك الحسيى ، ولكن قيمة مادة الهندسة تكمن في عملية تعلمها وليس – كا هو الحال في العلوم الأخرى – في المعرفة المكتسبة منها ، ١٠٠٠

ثم لما جاءت العصور الوسطى فاحتلت نظرية الملكات ونظرية التهذيب الشكيل لم كن الرئيسي في علم نفس الآياء المسيحين والمربين المدرسين بما فيهم والقديس توماس الاكوبني St. Thomas Aquinas ، ( ١٣٢٥ - ١٢٢٥ ) . وقد كانت نزعة التهذيب الشكيلي في تلك العصور متفقة مع روح التربية الدينية حيث ان التربية الدينية في جوهرها ، كا كانت متفقة أيضا مع روح التربية الدرسة الشكلة .

وقد استمر نفوذ نظرية التهذيب الشكلي في عصر النهضة وعصر الاصلاح الديني لأنها كانت من بين الاسس الرئيسية التي اعتمد عليها مربو هذا العصر في تبرير دراسة اللفات والاداب الكلاسيكية .

وكانت النتيجة لحركة الاصلاح الديني، ولتطور اللغات الحملية الحديثة ، وللنهضة العلمية والنزعة الواقعية اللتين قويت شوكتها في القرن السابع عشر ولعوامل أخرى اقتصادية واجتاعية وسياسية هوضعف كيان اللغة اليونانية واللاتينية وآدابها وفقدانها قيمتها العملية في الحياة. فبحلال القرن السابع عشر

As Quoted in Ibid. pp. 139-140. ( v )

لم تعد اللغة اللاتينية لغة الدين ورجال الكنيسة ولم تبق لغة التعليم الوحيدة ، لا في المدارس ولا في الجامعات ولا خارجها ، بل لقد حدث من قبل هذا القرن و ان حلت محلها اللغة الفرنسية التي صارت اللغة المستعدة في القصور الملكية وفي المخاطبات السياسية . وبنمو الآداب القومية ظل استخدام اللغة اللاتينية على انها لغة الثقافة وتدريس المواد الانسانية وعجزت عن ان تسيطر على المدارس على الاسس نفسها التي قامت عليها فيا مضى الاس

وبضعف كيان اللغات والاداب الكلاسيكية وفقدانها لقيمتها العملية ، لم يبق للانسانيين من حجة يعتمدون عليها في مناداتهم بالابقعاء على هذه اللغات والآداب الكلاسيكية في مناهج الدراسة الاقيمتها التهذيبية. ولذلك كان الانسانيون من أشد أنصار النزعة التهذيبية في القرن السابع عشر وفي القرنين التاليين له . وقد انضم لهم في تأييد هذه النزعة رجال الدين والذين كانو اينظرون الى التربية بمنظار ديني . وكان من أبرز فلاسفة هنذا القرن الذي أيدوا النزعة التهذيبية هو الفيلسوف الانجليزي الشهر وجون لوك ، الذي يمكن ان يعتبر محق المشل الحقيقي للمذهب التهذيبي في القرن السابع عشر .

ثم استمرت هذه النزعة في نفوذها في القرون اللاحقة ، وذلك بالرغم من ازدياد قوة المذهب الواقعي وتطور العلام الحديث وتغير الحياة الاجتاعية والاقتصادية وخفة وطأة معارضة رجال الدين لروح التربية الواقمية وللروح العلمية . ولم يبدأ الضمف يقسرب اليها الافي أواخر القرن التاسع عشر وفي الربح الاول من القرن العشرين عندما بدأ علماء النفس والمربون يشكون في قيمة النزعة التهذيبية وفي قيمة عنظرية الملكات الارسطوطالية التي قامت عليها ، وبدأوا يوجهون اليها الانتقادات ويجرون الدراسات والتجارب التأكد من حقيقتها .

<sup>(</sup>١) بول مونرو ، المرجع في تاريخ الغربية ( ج ٢ مترجم ) ، ص ١٨٣ .

وقد جاءت نتائج غالب هذه الدراسات مؤيدة للشك في قيمتها ١٠١ ولكن بالرغم من الشك في صحتهما فانهما استمرا في تأثيرهما ولو على شكل ضيق حتى وقتنا هذا .

#### اثر المذهب التهذيبي في التربية ،

يكن أن ننتقل بعد هذه النبذة البسيطة عن الاصول الناريخية لهذه النزعة الى ذكر وتوضيح بمض المبادىء التي تقوم عليها هذه النزعة والتي تتصل بمفهوم التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها

فن المبادى، المتصلة بمنى التربية ومفهومها النظرة الى التربية على انها وسهد لتدريب الملكات النفسانية وتهذيبها . وفي نظر انصار هذه النزعة ان النات البشرية او الشخصية الانسانية تشتمل على عدة قوى او ملكات يوتبط بعض لتكون الذات البشرية . وكل ملكة من هذه الملكات في نظرم لها ذاتيتها المستقلة وتحتفظ بمستواها ودرجة قوتها في جميع المواقف . فاذا كان الشخص حافظة قوية مثلاً فانه يسهل عليه حفظ وتذكر وتعلم كل شيء اما اذا كان بدرجة متاوية في الصعوبة .

وما دامت كل ملكة وحدة مستقلة في نظر انصار نظرية الملكات ونظرية الشكات ونظرية الشبكات الشبديب الشكلية في نظر أن ملكة من هذه الملكات يجب تدريبها ككل وكوحدة مستقلة . وعلينا ان نختار أخصر الطرق وانسبها في تدريب اية ملكة من الملكات والعبرة في عملية التربية في نظرهم هو الطريقة التي يمتهم هو المريقة عتم بها التملم لا المادة المتملة نفسها . أو بعبارة أخرى ان الذي يعنيهم هو كيف نتائم وليس هو ما نتمل . وكلما كانت العملية التربية صعبة مجتاج

Herbert Sorenson, Psychology in Education L (Third Edition) (\(\nabla\))
New York: Mcgraw Hill Book Co. Inc. 1954, pp. 4, 8469.

التليذ فيها الى بذل مجهود كبير فان قيمتها التربوبة تكون أكبر وليس بشرط في نظرهم ان ترتبط العملية التربوبة بحاجات التلمييذ وميوله وواقع حيات مادامت تتوفر فيها الخصائص التهذيبية . وفي نظرهم أيضاً أن اذا ما حدت التدريب لأية ملكة من الملكات النفسانية نتيجة لحبرة تربوبة في موقف معين فان اثر هذا التدريب ينتقل و اوتوماتيكياً و الى المواقف الاخرى ، حتى ولو لم يكن بينها وبين الموقف الذي تم فيه التدريب اي تشابه . فلو فرضنا ان ملكة من الملكات ولتكن مثلا القدرة على التعليل او الحافظة او القدرة على تركيز الانتباء او ابة ملكة أخرى قد تحسنت نتيجة لتدريبها في موقف (أ) \_ فان هذا التحسن ينتقل الى مواقف (ب) و (د) عندما تراجه الشخص" .

والهدف من التربية عند أنصار هذه النزعة يتفق مع مفهوم الغربية عندهم وهو تهذيب الملكات النفسانية المختلفة وإحداث نمو متكامل في شخصية التلميذ؟ والملكات التي يجب تهذيبها عند واسعي الافق من انصار هـذه النزعة كثيرة متنوعة ؟ تدخل تحت الفصائل الثلاث الآتية : الملكات المقلية ؟ والملكات الحلقية ؟ والملكات الجسمية . وتنقيم الغربية حسب هذه الفصائل الى ثلاثـة أقسام : تربية عقلية ؟ وتربية خلقية ؟ وتربية جسمية .

فالتربية المقلبة تهتم بتنمية وتهذيب القدرة على التعليل والتفكير الصحيح ، والقدرة على الملاحظة الدقيقة والحكم الصائب والتنبئ الصحيح ، والقدرة على التخيل والاحساس بالجال .

اما الغربية الخلقية فانهــا تهتم بتهذيب الميول والرغبات الطبيعية والغرائز الفطرية وتعمل على تنمية الغزعات الاخلاقية كالغزوع الى حب الحــير والفضيلة والحكمة وضبط النفس ومقاومة الشهوات وقوة الارادة وحب العمل.

Charles E. Skinner, Educational Psychology, (Rev. — Ed.) New (v) York: Prentice—Hall. Inc. 1947. pp. 251-271.

اما الغربية الجسمية فانها تهتم بتهذيب القوى الجسمية وبتنمية روح التقشف والجلد والقدرة على احتمال المشاق وتفلمات الجو .

والمنهج الذي يمكن ان يساعد على تحقيق أهداف التربية النهذيبية هو منهج تهذيبي يمتاز بقيمته التهذيبية ، وقد اختبرت مواده ونظمت وعرضت بطريقة تجمله اقدر على تحقيق الاغراض التهذيبية للتربية . وما دامت قد وجدت هذه القيمة التهذيبية في المنهج فانه ليس بشرط ان يكون منصلا مجاجات التلميسة وميدله الحاصة وواقم حياته .

وفي اعتقاد انصار هذا المذهب أن المواد ذات المبادى. كالعلوم الرياضية والمنطق وما شاكلها ، والعلوم ذات الطبيعة الشكلية في عتواها وتنظيمها كاللغات وغيرها – تساعد على تدربب الملكات العقلية وتهذيبها . وهم يؤمنون أيضاً ان من احسن الخبرات لتهذيب الخلق والجسم وتقوية الارادة وتنمية المزاج الصحي هي الالعاب الرياضية الجماعية والحياة في الهواء الطلق .

ولما كانت التربية في نظر أنصار هــذا المذهب يحب ان تركز على تهذيب الملكات العامة فانهم نادوا برجوب توحيد المنج بالنسبة للجميع ولم يقبلوا مبدأ الاختيار في النهج . والعبرة في نظرهم ليس بكثرة المواد في المنج وانحا بالقيمة التهذيبية للمواد المدروسة وفعلم أو علمان يدرسان بعناية يصبح لهما قيمة تربوية هامة اكثر من خس مواد او ست تنطلب الجهود نفسه والزمن عينه ، (١٠) .

والطريقة التي تنفق مع روع النزعة التهذيبية من شأنها ان تلجساً الى جعل العملية التربوبة عملية صعبة ، والى الاعتاد على الحفظ والاكثار من التعرينات والاختبارات واثارة النشاط الذاتي المتلاميذ ، كا من شأنها ان تلجأ أيضاً الى تثبيت السلطة في الفصل وفي المدرسة بصورة عامة .

هذه هي اهم مبادىء وخصائص النزعــة التهذيبية المتصــلة بمفهوم التربيــة

<sup>(</sup>١) بول مونرو ، المرجم في تاريخ التربية . ج ٢ ، ص ١٨٧ ،

وأهدافها ومناهجها وطريقتها روقد استمر نفوذ هذه النزعة والمبادى، التي قامت عليها في عالم التربية حتى جاء القرن العشروين او قبل ذلك بقليل فبسداً الشك يتسرب الى صعتها وتوالت عليها الانتقادات التي لا يتسم المقام لذكرها وطرأ على مفهومها ومبادئها عدة تطورات . ويمكن لمن أراد ان يتوسم في فهم هسذه النزعة وفي التطورات التي جدت عليها ان يرجع الى ما كتب عنها في كتب التربية وكتب علم النفس التربوي .

# « جون لوك John Locke »

# كأبرز ممثلي نزعة التهذيب الشكلي :

ونحن أذا ما حاولنا أن نبحث عن أبرز بمثلي هذه النزعة التهذيبية في القرن السابع عشر الذي نحن بصدد الحديث عن تطور النظرية التربوية فيه – فاننا لن نجد أشهر وأبرز من الفيلسوف الانجليزي الشهير وجون لوك > ( ١٦٣٢ – ١٦٧٢ ) . فقد استطاع لوك هذا أن يضع الاساس الفلسفي لهذه النزعمة ، ويحدث توسعاً في مفهومها ويقترح من الاهداف والمناهج الدراسية والطرق التعليمية مايتمش مع مبادئها .

# حياته والعوامل التي اثرت افكاره :

ونحن قبل أن نتحدث عن أهم أفكاره التربوية المتملقة بمفهوم التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها رعن دوره في تدعيم النزعة التهذيبية في التربية – فانننا نحاول إعطاء نبذة بسيطة عن حياته وعن أهم العوامل التي اثرت في فلسفته العامة وفي فلسفته التربوية .

لقد ولد و لوك ، في احدى القرى الانجليزية الصغيرة التي تبعد حوالي عشرة اميال عن و بريستول Bristol ، في عام ١٩٣٣ . وكان أبوء محامياً قديراً ، ينتمي روحياً الى جماعة المتطهرين «Puritans» الدينية ، ويناصر سياسياً جماعة البرلمانيين ويحارب في صفوفهم . وبارغم من الاضطراب السياسي الذي عاصر نشأته الاولى فانه استطاع ان ينال الحظ الوار من التملم في أرقى مدارس عصره. فما كاد يتم تعليمه الابتدائي في قريته حق بعث به الى و مدرسة وستمنستر Westminster School ، ليواصل تعليمه الثانوي وبعد نفسه للدراسة الجامعية . وقد قضى في هذه المدرسة ست العبد الثانوي وبعد نفسه للدراسة الجامعية . وقد قضى في هذه المدرسة سنوات ، عام استطاع ان يحصل منها على شهادة و البكالوريوس ، بعد اربع سنوات ، عام ماتمام أ في الفلسفة وألد خلاق والبلاغة واللغة اللاتينية في الكلية التي تخرج منها ، عاضراً في الفلسفة والاخلاق والبلاغة واللغة اللاتينية في الكلية التي تخرج منها ، وفي اوقت نفسه استمر في متابعة دراسته واطلاعه الخاص في شق مبادين المرفة الانسانية حتى اصبح اكثر رجال عصره ثقافة وعلماً . وكان من بسين حيث واصل دراسة فيه حتى أخذ درجة علمية في هذا الميدان الطب حيث واصل دراسة فيه حتى أخذ درجة علمية في هذا الميدان تؤهلا لمارسة لطب علياً . ولعمل الذي دفعه الى دراسة الطب هو سوه صحته ورغبته في تطبيق ما درسه في علاج نفسه والحفاظ عليها وفي علاج وخدمة بني جنسه .

وقد اضطر تحت ظروف السياسة المضطربة في عصره ان يترك جامعة الكسنورد عام ١٦٦٧م وقد عاش عدة سنوات ملازماً و الورد شافلسبري المسنورد عام Lord Earl Shaftesbury المسالم الاخلاقي والسياسي الانجليزي الشهير ، وذلك كصديق وسكرتير أصين وطبيب له ومعلم لابنه . وقد اتاحت له صحبته لا «افقت بي » ان يشتفل في عدة مناصب عامة بالرغم من ان سوء صحته كانت لا تسمح له بالعمل . والبحث عن جو مناسب لصحته اضطر ان يسافر في سنة ١٦٧٧م الى فرنسا حيث قضى فيها أربح سنوات ، اشتفل خلالها كدرس خاص لاين أحد النجار واتصل بكثير من الاطباء والفلاسفة والعماء . ثم اضطر تحديقه و شافقسبري ، ان يرجع الى انجلترا . ولما مقط صديقه و الآخر لم يحدد واضطر الهروب الى مولاندا حيث مات هناك فان و لوك ، هو الآخر لم يحدد

بدأ من الفرار ومفادرة بلده الى هولاندا ، وذلك سنة ١٦٦٣ . وبالرغم من قسوة الجو بالنسبة كالته ، فقد وجد في هولاندا من الفراغ ما يسمح له بالقراءة والتفكير والكتابة . فبالاضافة الى كتاباته في المجلات ، والى رسائله العلمية التي كان يتبادلها مع اصدقائه فانه قد استطاع ان يتم كتابة اعظم كتبه الفلسفية في منفاه ، وهو كتاب : « مقالة في العقل البشرى » .

وبعد نجاح الثورة ضد جيمس الثاني وزوال الظروف التي هرب من أجلها رجم إلى بلده انجلترا ، وذلك سنة ١٦٨٨ ، وقد حظى بأعظم تقدر ، وكان من الممكن ان محتسل اكبر المناصب الدياوماسة في ظل العهد الجديد ، لو ان صحته كانت تسمح بذلك . ولكن سوء صحته جعلته بقبل وظيفة اقل خطورة مما أربد ان يسند النه في اول الامر . فقد قبل منصب : و مستشار التحارة والمستعمرات ، وقد بقى في هذا المنصب حتى عام ١٦٩١ حسث اضطر ان يعتزل الخدمة . ثم عاد الى نفس المنصب في عام ١٦٩٦ وقد بقى فيه لمدة أربهم سنوات أخرى ، اضطر بعدها - بسبب سوء صحته الى ان يعتزل الخدمة العامة نهائبًا وان يعيش في الريف الهادىء مع اصدقائه : أسرة و ماشام ، وهم و فرانسس ماشام Francis Masham ، وزوجته المثقفة ثقافة عالمة ابنة الفىلسوف د رائم كودورث Ralph Cudworth ، أحمد أفلاطوني كمبردج Cambridge Neo-Platonist وابنها وفرانك ماشام Frank Masham؛ الذي تولى ولوك، تربيته منذ سنته الرابعة ووجد في تربيته مجالًا لتجربة افكاره ونظرماته التربوية . وقد بقى في حياته الهادئة مع أصدقائه آل و ماشام ، بيحث وبكتب حتى وافته المنية في ٢٨ اكتوبر عام ١٧٠٤م بعد حياة حافلة بالدراسة والبحث والتأليف والجهاد السياسي المثمر .

هذه نبذة بسيطة قد أوردناها عن حياة وجون لوك . ويمكن لمن أراد

المزيدعليها أن يرجع أن ما كتبه في هذا الصددكل من الاستاذ وعز مي اسلام (١٠٠٥) والدكتور و وليام يويد و (٢٠٠٥ والدكتور و س.ج - كيرتس وزميله و (٢٠٠٠) والاستاذ و فردرك آنهي و ٢٠٠٠.

وبالرغم من الايجاز البالغ في النبذة التي أوردناها عن حياة هذا الفيلسوف والمربي الفذ فانه يمكن للقارىء الكريم ان يدرك منها اهم العوامل التي أثرت في أفكار هذا الفيلسوف وفي نظرنا ان أهم هذه العوامل هي العوامل النالية :

١ - العقيدة البيوريتانية او مذهب التطيير و Puritanism ، الذي ظهر وقويت شوكته في القرن السابع عشر في بريطانيا ، وهو مذهب ديني سياسي اجتماعي ، من بين مبادلت السياسية والاجتماعية الدعوة الى العدالة والمساواة والحرية السياسية والدينية، والثورة ضد جميع ضروب الفساد والتحلل الاخلاقي. فالى هذا المذهب كارت بنتمي و جون لوك ، وكثير من العلماء والمربن – الاخلاقيين في عصره ، ولا بد أن تأثر بمبادئه في أفكاره الدينية والسياسية والتبرية . وربا يظهر هذا الثاثر في نزعته الاخلاقية القوية .

 7 - صحبته الطوية و للورد الملي Lord Ashley الذي أصبع يعرف فيا يعد و باللورد ايرل شافتسبري ، وهو بالإضافة الى انه شخصية من ابرز الشخصيات السياسية في عصره كان عالماً أخلاقهاً. وقد تأثر لوك بافكاره السياسية المتحررة التي تدعو الى نبذ الظلم والاستبداد والتمصب بجميع أشكاله الى تحقيق

 <sup>(</sup>١) عزمي اسلام ، جون لوك ، ( من سلسلة نوابخ الفكر الغربي ) القاهرة ، مصر ، دار المعارف ١٩٦٤ ص ٧ - ١٠.

William Boyd, The History of Western Education, 1954, pp.273-  $(\tau)$  275.

S. I. Curtis and M. E. A. Boultwood, A Short History of Educational Ideas, pp. 223-26.

Frederick Eby, The Development of Modern Education. 1960, (£) pp. 286-288.

المدالة والمساواة والحرية لجميع الناس. ويظهر هذا التأثر في رسائله في الحكومة المدنية وفي القسامح.

الحلافات الدينية والاضطرابات السياسية التي قضى في ظلها جل حياته ،
 وما كان بصحب تلك الخلافات والاضطرابات من قسوة وتنكيل وتشريد
 وحروب ، والباحث يجدد ردود فعل واضحة في كتاباته ضد هدفه الخلافات
 والاضطرابات وضد النتائج السيئة التي كانت تترتب عليه .

إ - النهضة العلمية التي كانت سائدة في عصره والتي كان من بين أقطابها و جاليليو (Boyle و (١٦٦١-١٦٦١م) و « بريل Boyle (١٦٦١-١٦٦١م) و « بريل الماليون ( Galileo و د نيون ( Newton ) ( ١٦٤٢ – ١٦٧٢) م) كا تأثر ايضاً بالنهج العلمي الجديد الذي دعا البه وبيكون، ومن التي بعده . ويظهر تأثره بالنهضة العلمية في عصره وبالطريقة الاستقرائية التي نادى بها وبيكون، في تأكيده للادراك الحسي كركن أساسي في عملية اكتساب المدوقة ، وفي بعض آرائه التربوية المتصلة بمفهوم التربية وأهدافها وطريقتها ( ) .

ه افكار الفلاسفة والعالم و الحربين من مختلف العصور والقرون . فكثرة قراءة و لوك ، وسعة اطلاعه قد مكتناه من الاتصال بمظم ما كتبه الفلاسفة و المفكرون في جميع العصور . وبمين تأثر بافكارهم من الفلاسفة و ارسطو ، ، و د جندى ، (۱٪ .

٦ - الوسط الارستقراطي الذي عاش فيسه والتقاليد الطبقية المحافظة التي
 كان يخضم لها المجتمع الانجليزي في عصره .

وبالنسبة لافكاره التربوبة التي تهمنا في المقام الاول في هذا الكتاب فانه
 قد تأثر فيها بالاضافة الى العوامل السابقة – بخبرته الشخصية كتلميذ في المدارس

<sup>(</sup>١) بول مونرو ، المرجم في تاريخ التربية ، ج ٢ ، ص ٢٠١ - ٣٠٣ .

<sup>(</sup>٣) بول مونرو ، المرجع في تاريخ التربية ، ج ، ص ١٣٤ - ١٣٣ ، ص ٢٠١ - ٣٠٣ .

الانحلنزية بمراحلها المختلفة ثم كمدرس في الجامعة التي تخرج منها وكمدرس خاص لابناء بعض الطبقة الاستقراطية وذلك كان واللورد ابرل شافتسيري ، وابن و فرانسيس ماشام ، كا تأثر ايضاً بشاهداته لمدارس عصره التي كان غير راض عن مناهجها ولا عن النظام القاسي الذي كان يخضع له التلاميذ فيها ، وبالتقاليد التعلممة السائدة عند الطبقات الانجلنزية وبدراسته وخبرته الطمة التي جعلته يقدر حاجات الطفل الجسمية، وبأفكار بعض مربي القرن السادس عثم والقرن السابع عشر . وفي مقدمة هؤلاء المربين المربي الفرنسي و ميشيل مونتاني ، ( ١٥٩٢ – ١٥٩٢ ) الذي نادي بأن تكون الاخلاق الصالحة للحياة في المجتمع القائم هو الغرض الحقيقي للتربية ، وليس هـو التدريب العقلي ، وبأهمة التربية . الجسمة ، وبأهمة الساحة والرحلات في التربية ، وبأهمة السلطه الخارجية في التربية وجعل التربية تهذيب معتمداً عليها ، وبتفضيل النعليم الخاص بواسطة مرب خاص على التعلم في المدارس العامة (١١) . وبمن تأثر و لوك ، بافكارهم التربوية ايضاً ، ولكن بدرجة اقسل ، هو المربي الانجلىزى و روحر اسكام Roger Ascham ) ( 1010 - 1010 ) الذي كان من أهم كتبه التربوبة و المربي The Schoolmaster ، الذي نشر بعد وفاته بسنتين سنة ١٥٧٠م والذي أكد فيه وجوب اتباع سياسة الشفقة والرحمة واللين في معاملة التلميذ ؛ على عكس ما كان سائداً في عصر من قسوة في معاملة التلاميذ ؛ كما اكد فيه دراسة اللغات . وممن تأثر بافكارهم التربوب أيضا المربى الانجلىزى ورنتشارد ملكاستر Richard Mulcaster ) ( ۱۵۳۰ – ۱۲۱۱م ) الذي كان من بين مثلي المذهب الواقعي الحسى والذي كان من أبرز أفكاره التربوبة تأكيده لدراسة اللفة القومىة واللغات الحديثة ومناداته بوجوب مراعاة حاجات التلمىذ ومىوله في عملمة التدريس (٢). والشاعر والمربي الانجليزي الشهر دحون ملتون، (١٦٠٨-

 <sup>(</sup>۱) عزمی اسلام ، جون لوك . ص ۱۸ – ۲۰ .

Frederick Mayer, A History of Educational Thought. Columbus, (v) Ohio. U. S.A. Charles E. Merrill Boocks, Inc, 1962, p. 225.

الذي سبقت الاشارة السه كمثل للمذهب الانساني الواقعي والذي ادى بدراسة المواد المفيدة في الحياة وآمن مجرية البحث (۱) و وحمويل هرتلب، الحوالي درات ما 137 م الحياة الي الشهرين من عمره فاكتسب فيها شهرة فائقة بسبب مشاريعه الخيرية المتنوعة التي كانت تغلب على معظمها الصبغة التربوبة . وقد كان و هرتلب ، هذا من المتحسين لافكار و كومينيوس ، والمبشرين بها . وبما أن وجون لوك كان على معموفة نامة و بهرتلب ، فانه لا يستبعد ان يكون قد اتصل عن طريقه أو طريق كتاباته بأفكار (كومينيوس) وبافكار والبيكونين ، بصفة عامة (۱) .

هذه أهم العوامل التي اثرت في فلسفته العامة وفي فلسفته التربوية . والباحث يجد انعكاساً لهذه المؤثرات كلها فيها كتبه و جون لوك ، في شتى مبادن المعرفة .

# كتبه ورسائله :

والميادين الرئيسية التي كتب فيهــا هي الميادين الحمــة التالية : الفلــــة ؛ والحكومة المدنية ؛ والنربية والدين والاقتصاد . ومن اشهر كتبه ورسائله المتصلة بهذه الميادين هي الكتب والرسائل التالية :

۱ - ومقالة في العقب ل البشري An Essay Concerning Human و العقب الفلسفية المحتاب من اشهر كتبه الفلسفية واحسنها . وقد أحدث فيه تجديدات ثورية في نظرية المعرفة لا يزال لها وزنها في التفكير الفلسفي حتى وقتنا هذا . والقارىء يجد تلخيصاً ومختارات وافية في كتاب : و سمت ومارجوري جرين ا" كا يجد بعض الختارات من هذا الكتاب :

Frederick Eby, op. cit., pp. 126-133. ( )

Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 212-214, 226. ( v )

T. V. Smith and Marjorie Grene, From Descarts to Kant. Chicago. (7)
Illinois: The University of Chicago Press, 1957.

مترجم الى اللغة العربية في كتاب الاستاذ عزمي إسلام ١٠٠٠.

r — مقالتان في الحكومة المدنية Two treatises on Government .

٣ -- ثلاث رسائل وجزء من رسالة رابعة في التسامح. وقد كنبت هذه الرسالة ونشرت في فقرات مختلفة. فنشرت الرسالة الأولى في عام ١٦٨٨م ، ونشرت الثالثة في عام ١٦٨٩م ، وقسد نشر الثانية في عام ١٦٩٩م ، وقسد نشر الجزء الذي انجزه من الرسالة الرابعة في عسام ١٧٠٦م ، وذلك بعسد وفات بسنتين ١٦٠٠م.

4 - د بعض افكار في التربية Some Thoughts Concerning Education .

٥ - « معقولية المسيحية Reasonableness of Christionity » (١٦٩٥).
 ٦ - « مسلك التفكير او النهم of the Conduct of the Understanding »

ويعتبر هذا الكتاب الاخبر مكملاً النقص الذي أدركه ( لوك ) في كنابيه السابقين في الفلسفة وفي القربية : ( مقالة في المقل البشري ) و ( بعض أفكار في الغربية ) ولم ينشر هذا الكتاب الا بعد وفاة لوك يستنين "" .

وله في الغربية – بالاضافة الى كتابيه السابقين ( بمض أفكار التربية ) و( مسلك انتفكير او الفهم ) – بمض الرسائسل التربوية الأخرى التي من بينها ( بمض أفكار في قراءة ودراسة الرجل المهذب ) و ( ارشادات وتوجيهات في تربية وقيادة الشاب المهذب ) • و ( مدارس العمال ) <sup>13</sup> .

<sup>(</sup>١) عزمي اسلام . جون لوك . ص ٢٣٥ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٦) نفس المرجم السابق ، ص ٢١٩ ، ٢٢٠ .

Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 231-232. (v)

Ibid, pp. 250-251. (t)

هذه أم كتبه ورسائه التي حاول ان يضمنها أفكاره وتجاربه والتي كان لها أكبر تأثير في التفكير الفلسفي والسياسي والديني والتربوي من بمده ، لا في انجلترا فحسب ولكن في بلدان اوروبية أخرى كفرنسا وأمريكا .

### بعض افكاره ومعتقداته العامة :

وبالرغم من انذا لا نستطيع في هذه العجالة ابراد جميع الأفحار الرئيسية التي تقوم عليها فلسفة ( لوك ) العامة - فاننا سنحارل ان نشير في ايجاز بالغ الى أهم هذه الأفكار ٬ كا بلي :

١ - لقد انكر ( لوك ) وجود الافكار الفطرية الذي قال به كثير من الفلاسفة في مختلف عصور الفلسفة الحديثة . وآمن بأرخ جميع أفكار اللوائفة ، و ( ديكارت ) في عصر الفلسفة الحديثة . وآمن بأرخ جميع أفكار الانسان ومعارفه مكتسبة له عن طريق النجرية أو الخبرة (Experience) التي تتضمن نوعين من النشاط المفلي ) يطلق على أو لهم الاحساس (Sensation) وعلى يشبه الصفحة البيضاء الحالية من الافكار الفطرية والمسافي الاولية ، ثم عندما ينبدأ في الاحساس فان الانطباعات الحسية تبدأ ترداليه وبيدأ هو بدوره في يبدأ في الاحساس فان الانطباعات الحسية تبدأ ترداليه وبيدأ هو بدوره في تكوين أفكار عنها . فوظيفة المفل عنده ليست بجرد تلقي الانطباعات الحسية ندمنية أو الفياعات الحسية نوعين أو كوين صورة نصية أو النجرية التأخرى ، وهي ربط همذه الانطباعات وتكوين صورة وان الخبرة أو النجرية التي هي مصدر المرفة تعتمد على الاحساس والتفكير مما باطنية -قد خالف الفلاسفة المنامل أو التفكير الداخلي (١٠) الموان عبر عابين بعملية النامل أو التفكير الداخلي (١٠) الموفة غير عابين بعملية النامل أو التفكير الداخلي (١٠) .

To be seen also: • • • د س اسلام ، جون لوك . س ٢٠ د د (١) Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 226-231.

٣ - وفي مجال السياسة ، رفض لوك الحكم المطلق والاستبداد في أي شكل من أشكاله ودعا الى أقاصة حكم ديقراطي دستوري تتحقق في ظله المدالة والمساواة بالنسبة للجميع وتحتم في ظلمة حربة الافراد وحقهم في الدفاع عن النفس والملكية الحاصة ، ويهز في ظلم بعين السلطات التشريعية والتنفيذية والقضائية . ونادي يجمل السلطة التشريعية في بد الشعب وفصل هذه السلطة عن بقية السلطات حتى لا ينقلب الحكم الى نوع من الطفيات . ودعا الى فصل الكتيمة عن الدولة والى احترام المقيدة لجميع المؤمنين بالله والى التسامع بنوعيه الديني والسياسي ، ولم يستثن من هذا اللسامع الا بعض الأفراد كالمحدين والذين تنسل عقدتهم اللونية ولاء لسلطة خارجة اجتمعة (١٠) .

# افكاره التربوية :

حتى اذا مسا انتقلنا الى افكاره الذهبية المنصلة يفهوم الذهبية وأهدافها ومناهجها وطرقها والتي تأثر فيها بالعوامل التي تحدثنا عنهها سابقاً وبأفكاره الفلسفية والنفسية والسياسية - فاننا نجمد فيها ما يتفتى مع مبادى، اكثر من مذهب تربوي واحد . فنجد في أفكاره - مثلا - ما يتفتى مع مبادى، النزعة الواقعية التي تحدثنا عن مظاهرها الختلفة في أول هذا الفصل 'كا نجد فيها أيضا ما يتفقى مع مبادى، النزعة الطبيعية التي سنتحدث عنها في الفصلين القادمين\" كم تم بعد هذه وتلك فاننا نجد فيها ما يؤيد ويتفقى مع نزعة التهذيب الشكلي .

ولكن بالرغم من وجود أفكار له تتصل بالمذاهب والنزعات الغربوب... المختلفة – فان الصبغة الغالبة على افسكاره اذا ما أخذت ككل هي صبغة نزعة التهذيب الشكلي ، ولذا اعتبره غالب كتاب الغربية المحدثين من أبرز ممثلي هذه

<sup>(</sup>۱) عزمي اسلام جون لوك . ص ۲۰۶ ، ۲۱۵ .

<sup>(</sup>٣) بول مونرو ، المرجع في تاريخ التربية . ج ٢ ، ص ٢٠١ . . ٣٠ .

الغزعة في القرن السابع عشر '`' وهذا ما نميل اليه وما سنحاول التدليل عليه في الفقرات التالمة .

# معنى التربية ومفهومها عنده :

لقد آمن و جون لوك ع كا آمن غيره من أنصار النزعة التهذيبة بأن الانسان 
يولد وهو مزود بعدة ملكات لها استعداد القيام بكل شيء اذا ما هذبت .
والوسية الوحيدة لتهذيبها وجعلها تؤتي نمارها هو التدريب وتكوين المادات 
الطيبة . ومن أهم وظائف التربية - في نظره - هو إناحة الفرص لتدريسب 
وتهذيب هذه الملكات . و وان أعظم عمل للمربتي هو ان يقوم السلوك وأرب 
يشكل المقل وان يغرس في تلميذه العادات الطيبة ومبادى، الفضية والحكمة ،
وان يكو ن في منه شيئاً فشيئاً فكرة عن الدوع الانساني ويقوده الى حب ما 
هو حميد وجدير بالثناء ، وان يعوده الفشاط والحيوية والاجتهاد في أداء ما 
يعمل . أما الدراسات التي يطلب منه القيام بها فهي تمرين لملكاته وحسن 
استغلال أوقاته حتى لا ينزع الى التواني والكوس > "."

ونا كانت المكات النفسانية تشمل عنده القوى الجسمية والاستعدادات والقدرات المقلية والدواقع النطرية النصلة بالنزعات الاخلاقية – قانه ينظر الى الغربية على أنها عملية تدريب وتهذيب لهذه القوة والاستعدادات والنزعات جيماً ويقسم الغربية تبما لذلك – الى ثلاثة أقسام او أنواع ، وهي – الغربية البدنية ، والغربية المقلية ، والغربية الخلقية "٢٠. ولكن بالرغم من ان مفهرم الغربية عنده يشمل هذه النواحي الثلاث كلها فانه يعطي اهمية اكبر للناحية الاخلاقية ويسخر

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٢١٩ . ٢٣٠ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص ١٨٦ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق ، ص : ١٩ . ٢٠١ .

الناحيتين الاخربين لخدمة هذه الناحية الاخلاقية . ويمتبر ه لوك ، من أقوى أنصار النظرية التي تقول ان التربية هي عملية تهذيب أخلاقي اكثر منها تدرب عقلي .

## أهداف التربية عنده :

وتتفق نظرة و لوك و للاهداف الغربوية مع نظرته لمنى الغربية ومفهوها . فالغربية عنده وان كان يجب ان تسعى الى تحقيق تحبو كامل متكامل الشخصية التلميذ، بحيث تشمل تهذيب وتنمية جسمه وعقله وخلقه – فان الجانب الأخلاقي او الاهداف الاخلاقية يجب ان تعتل الصدارة وتنال اكبر قدر بمكن من القائمين على العملية الغربوية . وهو يلخص الاهداف العامة الغربية في الاهداف الاربعة التالية : الفضيلة ، والحكمة ، والسيرة الحسنة في السلوك والمعاملة ، والسيرة الحسنة في السلوك والمعاملة ،

#### ۱ -- الفضيلة Virtue :

وتمتبر هذه الصفة من أول متطلبات والجنتليان، أي الرجل المهذب الكامل حيث إنها تجمل الانسان محبوباً ومقبولاً عند الناس وعنسد نفسه . وهو يعني بالفضية حسن الحلق . ومن الصفات التي تدخل تحتها عنده :

معرفة الله وحبه وتقواه ، وحب الحقيقة وقولها، ونكران الذات ، وضبط النفس ومقاومة الشهوات والاتجاه الطبب نحو الآخرين (١١٠ . ويتوقف تحقيق الفضية على التربية الدينية . ومن أم مستلزماتها القدرة على ضبط النفس وكبح الشهوات . يقول لوك في عرض حديثه عن التربية الخلقية :

Frederick Eby, op. cit., p. 297. ( \)

وكا ان قوة الجسم انما تكون بقدرته على احيال المشاق ، كذلك قوة المقل انما تكون في ضبط النفس ومقاومة الشهوات . وأساس الفضية وأصلها العام ان يقتدر الانسان على حرمان نفسه كثيراً ما تميل البه ويكبح ميوله وان يجعل العقل واثنه في أن المناس الفضية والسعو ينحصر في قدرتنا على كبح وعباتنا اذا الوضوح يمكان أن أساس الفضية والسعو ينحصر في قدرتنا على كبح وعباتنا اذا العقل . اما الحصول على هذه المقدرة ورفع ثمانها فيكون بالتمود منسند الصغر حتى بصير السير في طريقها سهلا ومالوف اولو كان الناس يستمعون الي لنصحت بطريقة مخالفة الطريقة العادية وارشدت المربين ان يأخذوا الاحداث بالمعود والحرمان ويحولوا بينهم وبين كثير مما يشتهون ١٠٠٠ .

#### r - الحكمة Wisdom :

وهي الصفة الاخلاقية الثانية التي يتطلبها الرجل المهذب الكامل والتي تتمثل في قدرة الانسان على التصرف الصحيحة تجاه مشكلات الحياة وعلى ادارته الأعماله وشئونه الخاصة ادارة صحيحة ، تتمثل في الحكم الصحيح وبعد النظر في شئون الحياة (٢٠). ومن مستلزماتها المزاج المعتدل او النفس المتزنة وتطبيق العقسل والحجرة معاً. و وانسب الطرق الاعداد الطفل للحكمة هو تعويده على ان يكون أفكاراً صحيحة عن الاشياء ولا يكتفي بجود حصوله عليها > وان يدفع ويوجه عقله الى الأفكار العظيمة القيمة > وان يحفظ بعيداً عن الافكار الخاطبة القيمة ، وان يحفظ بعيداً عن الافكار الخاطبة القيمة ،

<sup>(</sup>١) كا اقتبعه : بول مونرو ، المرجم في تاريخ التربية ( الجزء الثاني ) ص ١٩٥ . ١٩٦ .

Frederick Eby, Loc. cit. ( )

Curtis & Boultwood, op. cit., p. 244. (\*)

#### ٣ – السيرة الحسنة في الساوك والمماملة Good breeding :

وتعبر هذه الصفة عن قدرة الشخص على قيادة نف وتعويدها في علاقاتها الاجتاعية مع الآخرين - على أساليب السلوك المقبولة حسب التقاليد الانجليزية ، وهي تنبع من مصدرين أساسيين ، هما : احترام الذات واحترام الاخرين والمبدأ الذي يتحكم فيها هو : و الانفكر فقط في أنفسنا وألا نفكر فقط في عبرنا ، بل نحدت شيئاً من التوازن بين اعتبارة لأنفسنا واعتبارة لغيرة (١٠٠٠).

#### } - التملم المرفي «Learning» :

وهي الصفة الرابعة التي اعتبرها و لوك ، ضمن الأهداف الاساسية للتربية . وهو يشير بها الى التربية المقلية بصورة عاسة . وبالرغم من أهمية هسفه الصفة و للجنتمان ، فانها تأتي – في نظر لوك – في مرتبة تانوسة بالنسبة للصفات الاخلاقية الثلاث التي سبقتها الأنه لا قيمة في نظره الى تكديس المعرفة وتدريب الملكات الفعلية إذا لم يكن ذلك مساعداً على تنمية الاخلاق . وبقول و لوك ، في هذا الصدد : و ان من الواجب اكتساب العلم والمعرفة ، ولكنه يجب اسب يكون اكتسابها في المرتبة الثانية ، وعلى سبيل التبعية لتكوين الصفات العظمى : يكون اكتسابها في المرتبة الثانية ، وعلى سبيل التبعية لتكوين الصفات العظمى : بمن شخص من الاشخاص يمكن أن يعرف كيف يبني اخلاف بطريق مباشر . ضع هسفا الشخص بدين يديك بحيث محتفظ بصفاه نف بقدر مسا يستعليع . ثم أراح طيب أخلاقه ونعهدها واستأصل الميول الشارة واغرس في يستعليع . ثم أراح طيب أخلاقه ونعهدها واستأصل الميول الشارة واغرس في المسادات الطبية . هذا هو الامر الرئيسي ومق تم الوصول الى ذلك كان من نفسه المادات الطبية . هذا هو الامر الرئيسي ومق تم الوصول الى ذلك كان من يمكون بأساوب سهل وبطوائق ينبغي التفكير فيها ، (أي

Frederick Eby, Loc. cit. (1)

<sup>(</sup>٣) بول مونرو ، المرجع في تاريخ التربية . الجؤء الثاني ، مترجم ) ، ص ١٩٨ – ١٩٩ .

هذه هي الصغات الاساسة التي تعتبر ضرورية للرجل الكامل المهذب والتي تكون بالتالي الأهداف العامة الاساسة للتربية . وهي مرتبة في أهميتها عند و لوك ، على النعو الذي ذكرت عليه سابقاً . ولعل من الواضح جداً ان الغالب على هذه الاهداف هي الروح الاخلاقية وهذا يؤكد ما ذكرناه سابقاً من ان و لوك ، يعتبر من أقوى أنصار النظرية التي تقول : ان التربة عملية تهذيب اخلاقي اكثر منها عملية تعليم عقلي. واذا كانت هذه الأهداف التي ذكرها التربية إلى تنتضين ما يشير مباشرة الى التربية الجسية فانه قد أكد أهمة صحة الجمم وقوته بالنسبة للمواطن الكامل وضرورة عناية التربية بتكون هذه الصفة في أول هدذا الكتاب نفسه وفي ورائلها . وكان المبدأ الذي يسترشد به في ايمانه باهمية التربية الجسمية هو ورائلها . وكان المبدأ الذي يسترشد به في ايمانه باهمية التربية الجسمية هو وال المقل السابق باهمية التربية الجسمية هو والله القال السابق بالهمية التربية الجسمية هو واللهقل السابق في الجدية التربية الجسمية هو المناسق السابق في الجدية التربية الجسمية هو واللهقل السابق في الجديدة الجسمية هو المناسق السلم في الجديد السابق المياسة التربية الجسمية هو

### افكاره في المنهج

و و لوك ، في مفهومه المنهج الدراسي يؤكد مبدأين اساسين ، هما : مبدأ التهذيب الشكلي ، ومبدأ النفسة . ففي الوقت الذي يجب ان يكون المنهج الدراسي فيه مساعداً على تدريب وتهذيب أخلاق النلميذ ، وملكاته العقلية ، وقواه الجسمية وعلى تكوين العادات الصحيحة المقبولة في هذه النواحي كلها — فانه في الوقت نفسه يجب ان يكون ذا قيمة نفسة في الحياة وان يكون متصلاً مجاجات التلميذ كرجل كامل في المستقبل وعاملة مساعداً على خلق المواطن المدالحات ا

وهو في تأكيده مبدأ النفعية بجانب مبــدأ التهذيب او القيمة التهذيبية في عملية التربية وفي مناهجها خالف ضيقي الافق من أنصار مذهب التهذيب الشكلي

Frederick Eby, op. cit., p. 300. ( )

الذين ركزوا على القيمة التهذيبية في تحديد طبيمة المنهج ومحتوياته ، غير مهتمين بالقيمة النفسة للمنهج .

ويمكن ان يتضع تأكيد و لوك ، للقيمة النفعية بجانب القيمة التهذيبية في مفهومه للمنهج من أفكاره واقتراحاته المتصلة بالمنهج والتي يمكن ان نذكر منهــا ما يلى :

لقد انتقد بشدة ما كان سائداً من مناهج وطرق في « مدارس النحو » في عصره وفي المدارس الانجلزية حنفاك بصورة عامة ، كما انتقد التربية الانسانية والبرامج المتمعة فيها . وقد عارض بشدة تدريس اللغة النونانية في المدارس الابتدائية والثانوية حيث يغلب على مناهج هذين النوعين من المدارس الصبغة العامة . وفي نظره ان الشخص اذا ما أراد ان بكون عالمًا محاثًا فانه بمكنه ان بدرس اللغة البونانية في الجامعة . وهو إذا كان قد ابقى على اللغية اللاتدنية في مناهج الشباب فانه قد اكد قىمتها النفعية ولم يرم من وراء دراستها سوى اعداد الشباب لقراءة وفهم ما كتب بها من تراث ، فهو لا يريد من الشباب ان يكون خطسًا او شاعراً باللغة اللاتينية ، بل كل مــا يريده منــه ان يكون قادراً على القراءة بها وعلى فهم مقاصد كتابها . وبتحقيق هـذا الغرض النفعي من دراسة اللغة اللاتدنية فانه نادي بعدم التركيز على دراسة قواعدها النحوية وقواعيد نطقها وأساليبها وعلى حفظ نصوصها . وكما نادى و لوك ، بإبعاد اللغة البونانية من مناهج الشباب فانه نادي أيضاً بإبعاد دراسة المنطق والبلاغة من مناهجهم ، لأنه في نظره لم يلاحظ أي شخص قد أصبح ماهراً في التعليل العقلي او متحدثاً بلمغاً لمجرد دراسته للقواعد التي اشتملت علمها هاتان المادتان . وقد اعترض أيضاً على اشتمال المناهج الدراسية على فن المناظرة disputation الذي كان ضمن مواد الدراسة في مناهج القرون الوسطى (١١) كما اعترض على بعض المهواد الأخرى وذلك كالموسىقى وانفلسفة الطبيعية (٢) .

Ibid, pp. 301-302. (\)

William Boyd, op. cit., p. 277. ( v )

والمنهج الذي يقترحه ولوك ، يتاز بالشمول ويمكن ان تدخل المواد التي مقترحها تحت الفضائل الست الآتمة :

 القواءة التي يجب ان يبدأ الطفل في تعلشمها بمجرد تمكنه من الكلام ، ثم الكتابة ، والرسم ، وربما الاختزال .

اللغة الفونسية التي يجب البده في تعلمها شغوباً بجرد ان يصبح الطفل
 قادراً على الحديث باللغة الانجليزية ، ثم تأتي اللغة الانتينية لمدة سنة او سنتين .
 أما اللغة الانجليزية فان در استيا حب أن تستير طبلة مدة الدراسة .

٣ - الجغرافيا التي يمكن ان تجر الى درامة الحساب والرياضة والفلك
 والهندمة والتاريخ ، لا سيا التاريخ الروماني .

إ - الاخلاق مستمدة اولاً من و الانجيل ، ، ثم من كتاب و شيشرون ،
 (De Officties) عندما يصبح التلاميذ قادرين على قراءة اللغة اللاتينية ، وأخيراً من القانون الدولى والقانون العام .

ه – فنون اللغة الانجليزية وأدابها .

٦ - الرقص وفن الدفاع ، وركوب الخيل ، وصنعة أو صنعتان يدوبتان
 مع تفضيل الفلاحة وعمل البساتين ومسك الكتب (١٠) . بالإضافة الى هذه المواد
 فإنه أكد أهمية دراسة العاوم الطبيعية والبيولوجية (٢٠) .

وهذه النزعة الواقعية النفعية التي نلعظها على أفكار و لوك ، المتصلة بالمنهج لم تخرجه عن ان يكون المثل الرئيسي لمذهب التهذيب الشكلي في التربية في القرن السابع عشر . وفي رسالت : و مسلك الفهم ، كثير من الافكار والاشارات التي تؤكد جعله من انصار مذهب التهذيب الشكلي في المنهج وفي التربة بصورة عامة (٣) .

Ibid. (1)

Frederick Mayer, op. cit., p. 229. (v)

<sup>(</sup>٣) بول مونرو ، المرجع في تاريخ التربية . ( مترجم ج ٢ ) ص ١٩٩ .. ٢٠١ .

#### أفكاره في الطريقة :

وهو في مفهومه للطريقة يتفق في كثير من أفكاره مع النزعة النهذيبية ، فنجده في غير ما موقع من رسالته : « بعض أفكاره في التربية ، ورسالته : « مسلك الفهم ، يرصي بكثرة التدريب والتمرين الملكات والنزعات والقوى العقلية والاخلاقية والجسمية . وفي نظره ، لينتقل أثر هذا التدريب من الجال الذي تم فيه التدريب الى مجالات أخرى يجب ارت يتكور التدريب ويتم في بحالات وظروف مختلفة . يقول « لوك ، في ثأن أهمية التمرين والتدريب في تهذيب الملكات والقوى العقلية في رسالته : « مسلك الفهم » ما نصه :

و أن القوى العقلية أغا تصلح وتنمى وتجمل نافعة لنا بالطرق التي ينمو بها الجمم ، فأذا أردت من طفلك أن يجيد الخط أو التصوير أو الرقص أو اللعب بالسيف فعاول أن يكون مميلاً أولاً وقبل كل شيء بالنشاط ، وأن يكون مهل الانعطاف ، خفيف الحركة ، حاذقاً ماهراً . ولكن الطفل لا يصل الى ذلك الابالتمويد وإنفاق الرقت الطويل والجهد العظم في تمرين بده وبافي أطرافه على هذه الحركات . كذلك الحال في المقل فاذا أردت من الانسان أن يجيد التفكير، ويحسن الاستدلال ، فعليك أن تأخذه بذلك في الاوقات الملاثة . فعوده من العسر كيف يربط الافكار بعضها ببعض ، وكيف يتتبع الماني على حسب ترتبها في الوجود ، ١١٠ .

ويقول : في مكان آخر من نفس هذه الرسالة مؤكداً أهمية كثرة الندريب والتمرين في تنعيسة القدرة على التفكير والتعليل وأهميسة القيام بهذا النمرين في بجالات مختلفة ما معناه :

و ان العلاج لضعف القدرة على التعليل يكمن في دراسة العلوم الرياضية حيث
 هناك احتال كبير لانتقال أثر التدريب، وبالرغم من ان الغرض من هذه الدراسة

<sup>(</sup>١) كما اقتبس في المرجع السابق ونفس الصفحات .

هو تمرين المقل على ملاحظة وربط الأفكار ومتابعتها فإن أحداً لا ينتظر من الطالب الذي درس الرياضة ان يكون قادراً على التعليل والتفكير المنطقي الجيد في حيدان في جيع الاشيام بدون تدريب . فالاشتغال بالتفكير والتعليل العقليين في ميدان تقد لا يضمن القدرة على التفكير والتعليل الصحيحين في ميدان آخر . ومن ثم فانه من المرغوب فيه الشباب ان يكون لهم أكبر قدر يمكن من التدريب العقل في ختلف المادن ... ، ''' .

وهو إذ ينادي بكثرة التدريب والتمرين للملكات والغزعات والقوى المحتلفة فإنه أنما يرمي الى تكوين العادات الصحيحة العقلية والاخلاقية والجسمية التي في نظره هي أهم ما ترمى الى تكوينه التربية الصالحة ١٠٠ .

فيقول في بيان أهمية العادة في التربية الخلقية ما نصه :

وان أمم شيء مو تكوين العادة، ويقول أيضاً : وان أممية العادة في التربية تقوق أممية الفكر : فالعادات تعمل باستعرار وبسهولة أكثر من الفكر الذي عندما نكون في أشد الحاجة اليه يندر ان نستشيره وقفا يطاع ، "" .

وفي نظره ان ما يستفيده الطالب من عادات صالحة في درات اية مادة أم بكتبر من الممارف والمعلومات التي يستفيدها من هذه الدراسة ، الى غير ذلك من الافتكار التي تؤكد ميسله الى مذهب التهذيب الشكلي ، لكن في مفهوم، الراسم المتحرر .

ولما كان الانسان في نظره حاسي وعقلي في آن واحد وان المعرفة تنبع من مصدر الحس والتفكير معــاً - فإنــه أوصى بأرـــ بتضمن تنظيم المنهــج وعرف ما يساعد على الادراك الحسي وعلى التفكير معا <sup>(1)</sup> .

- Curtis and Boultwood, op. cit., 234. ( )
- Frederick Eby, op. cit., p. 294. ( v )
- (٦) كا اقتبس في المرجم في تاريخ التربية . ص ١٩٦ .
  - Frederick Eby, op. cit., p. 295. ( ; )

وهو يعترف كما يعترف المحدثون من علماء النفس بأن السلوك البشري ينسع من دوافع وحاجات عضوية ونفسة .

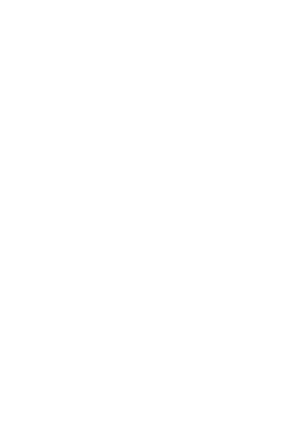
ومن أم الدوافع النفسية للطفال حب الحربة ، وحب التعليك ، وحب الاصلاق ، هي الاصلاع والرغبة في الترفيه واللعب . وأمم هذه الدوافع على الاطلاق ، هي الاحساس بالمار والرغبة في الشرف. وعلى المدرسين والقائمين على المعلية التربوبة ان يأخذوا هذه الدوافة في الاعتبار ويستفلوها في دفعهم الى الدراسة '' . وهي المدرس بالان تكون الملاقة بينه وبين تقيذه علاقة ود وحب بعيدة عن القسرة واللجوء الى العقاب الجسمي . وفي الوقت الذي يوصى فيه المدرس باللين وعم المعاملة وعدم إضفاء الاطراءات والجوائز على التلميسة . فالجوائز لا تقال خطراً في نظره عن المعاملة وعدم إضفاء الاطراءات والجوائز على التلميسة . فالجوائز لا تقال خطراً في نظره عن المعاملة وعدم إضفاء العقال. '' ."

هذه مي أثم أفكار و لوك ، التربوية التي كان لهسا أكبر التأشير في أفكار المربين الذين أثرا من بعده من غتلف المذاهب والنزعات. ونمن أثرت فيهم أفكار و لوك » : « روسو » و « بزدوا » و « بستالونزي » » و « هربارت » .

وقد كان لأفكار ولوك ، التربوبة هذه دور كبير في التعهد للتربية الحديثة وفي تحرير الفكر التربيق الحديثة المدينة المدينة المدينة المدينة المدينة التحرية فاننا نأخذ عليها نزعتها الاستقراطية . فان ولوك ، لم يتم الا بتربية أبناء الطبقة العلياء أما أبناء الطبقة العاملة فلم يتم ولوك، بتربيتهم ولم يوافق على اختلاطهم بأبناء الطبقة العليا ، بل يقترح لهم مدارس مهنية خاصة أقل مستوى بكتير من مدارس الطبقة العليا . وهو أن كان متمشياً في هذا الاتجاء الارستقراطي مع الروح الطبقية التي كانت سائدة في بريطانيا في عمده فإنه قد خالف المبادي، الديقراطية التي كانت سائدة في بريطانيا في عمده فإنه قد خالف المبادي، الديقراطية التي نادى بها في رسائله وكتب

Ibid. pp. 293-294, 299. (1)

Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 238-239. (v)



### الفصل السسابع

# تطور مفهوم التربية واهدافها في القرن الثامن عشر

حق اذا ما انتقلنا الى القرن الثامن عشر فاننا نجد بعض التطورات الفكرية والمدروية قد حدثت في البدان الاوروبية وعلى رأسها فرنسا التي انتقلت الهها الزعامة الفكرية في هذا القرن . وقد تبلور التطور الفكري العمام عن ظهور حركة التنوير التي سادت فرنسا والمانيا في هذا القرن . اما التطورات الغربوية فقد تبلورت عن ظهور الحركة او النزعة الطبيعية في الغربية بزعامة و جارب جاك روسو ، في النصف الثاني من هذا القرن .

وهاتان الحركتان ليستا منفصلتين عن بعضها ، بل هما متصلتان تمام الاتصال وقد مهدت اولاهما للثانية . والتي تهمنا في المقسام الاول في هذا البحث التربوي هي النزعة الطبيعية في التربية باعتبارهــــا اهم النزعات والحركات التربوية التي ظهرت في هذا القرن. أما حركة التنوير فائنا لن نهتم بها الاكمامل مهد الهذهب او النزعة الطبيعية في التربية .

#### العوامل التي مهدت لظهور حركة التنوير الفكري والحركة الطبيعية :

وغن قبل أن نتحدث عن هذين الحركتين يمكن أن نشير في ايجاز الى بعض العوامل والظروف التي مهدت لظهورهما . وفي نظرنا أن غالب هذه العوامل والظروف ترجع في جذورهما الى القرن السابع عشر السابق على هذا القرن . لان ما تم في القرن الثامن عشر من تطورات فكرية وسياسية وتربوبة لم يكن الانقيجة وامتداداً لما تم في القرن السابع عشر . ومن بين هذه العوامل والظروف يمكن ان نشير الى ما يلى :

١ – ان الحركات الدينية المتحررة التي ظهرت في القرن السابع عشر كرد فعل ضد سيطرة رجال الكنيسة، وضد الطقوس الدينية الشكلية ، وضد التحلل الاخلاقي الذي كان سائداً في ذلك المصر ، وضد الظلم والفساد والتمصب في اشكاله المختلفة ، وضــــد الحروب الدينية . ومن ابرز هذه الحركات الدينية التحررية هي الحركات الثلاث الثالية :

أ – حركة التطهير او التطهر « Puritaniem » التي ظهرت في بريطانيــا في القرن السابـع عشر والتي كان لفلسفتهــا الاخلاقية اكبر الاثر في تشكيل افكار « لوك » التربوية والسياسية وافكار غيره من الاخلاقيين في بريطانيــا (۱) .

ب - ومذهب التقوى و Pletiam ، الذي تأسس في المانيا في منتصف القرن الساب عشر على يد وفيلب بعقوب سبنر (Philip Jacob Spener) ، (Philip Jacob Spener) ، أن الذي كان قسيساً في و ستراسبرج Strassburg ، ثم اصبح واعظ بلاط في و Dresden ، و و د برلين Berlin ، و كان المربي لهذه الحركة والمطبق لمبادئيا في المجال التربوي هو المربئي الالمسافي الشهير و اوجست هيرمسان فرانك للمادئيا في المجال التربوي هو المربئي الالمسافي الشهير و اوجست هيرمسان فرانك ...

ج - ومذهب و الجانسيزم Jansenism الذي ظهر في فرنسا في القرب السابح في فترة كان الحلاف فيها على اشده بين و السوعين Jasuits و المدرسين وبين البساع و القديس اوجستين St. Augustine ، وكانت نشأته على يد و كرزيليوس جانس اوجستين Cornelius Jensen ، وكورنيلوس جانس المذهب وزميله و Duvergier de Hauranne ، وقد آمن كلاهما بمذهب القديس اوجستين الديني الذي كان من بين مبادئه الايمان باغراف النفس بدهب الخطيئة الاصلية والايمان بالفضاء والقدر وكاتا يكرهان تصب

William Boyd, pp. 269-273. ( v )

Frederick Eby, pp. 244-260.(v)

السوعين وكبتهم الفردية ودكت قريتهم ، ولذا حاولا ان يقيا مذهبهم الديني . ومن الاصلاحي الجديد بعيداً عن حركة السوعيين وعن تعصبهم الديني . ومن الناحية الفلسفية الفلسفية فقد قبلا هما وانصارهما منطق و رامس Ramus ، وفلسفية وديكارت bockartes ، وقد اصبح لاتباع هذه الحركة مدرسة فكرية اطلق علها وحركة بورت روبال Port Royal Movement ، (1).

فهذه الحركات الدينية الاصلاحية الثلاث قد كان لها تأثير كبير في التفكير الدينية والسياحي في القرن السابع عشر والثامن عشر معاً ، وهي وان اختلفت في بعض مبادئها وفي منبتها ، وفي ارتباطها بالكنيسة الكاثوليكية ، وفي درجة تشبعها بالتفكير الفلسفي - فانها تتفق الى حد كبير في كثير من المبادى، التحرية التي مهدت لحركة الننوير والحركة الطبيعية في القرن الثامن عشر . ومن هذه المبادى، الثورة ضد سلطة الكنيسة واعمال رجال الدين ، والد الطقوس الشكلية التي فقدت كل روح في هذا العصر ، وضد التحلل الدين عليها في اول عصر الاصلاح ، والى الأخلاق ، والد نظام اخلاقي كان عليها في اول عصر الاصلاح ، والى الأخلاص في الدين ، والى نظام اخلاقي لا يخلو من التزمت والمباطقة في النبي عربة مباهيج الحياة ، والى الأيان بحرية الواقعية في التربية ما الاحتفاظ بروح التربية الدينية .

فهبذه الافكار التحررية استطاعت هذه الحركات الدينيسة. أن تخلق رأياً عاماً يتطلع الى الحربية والسلام والاصلاح الشـــــــامل؛ وبما زاد تأثيرها هو صغها لمبادئها بالصيفة الدينية .

 لا سالمال الثاني الذي ورث عن الفرن السابع عشر وكمان له تأثير بالسخ في تفكير الفرن الثامن عشر يتمثل في النزعة الواقعية التي قويت شوكتها في القرن السنبع عشر وفي النهضة العلمية التي نشأت عنها والتي كان من أقطابها وكوبرنيكس.

Ibid, pp. 216-222. ( \( \)

و ( جالبليو ) ، و د نيون ) و ( بويل ) وغيرهم من العلماء ) وقسد كارب من نتيجة هذه النزعة الواقعية والنهضة العلمية التي نشأت عنها هو الوقع من قيمة العقل ) ومن قيمة الانسان وقدرته على اكتشاف الحقيقة ) ومن قيمة العسلوم الطبيعية ) ومن قيمة الطرق الاستقرائية التجريبية في كشف الحقيقة العلميسة الواقعية .

٣ - العامل النالث بتمثل في الحركات الفلسفية الثلاث التي ظهرت في القرن السابع عشر والتي اعلت إحداها من قيمة الحواس وتانيتها من قيمة المقل وتالثنها من قيمة المقل وتالثنها من قيمة المقل المثنية الإولى الفيلسوف الدن والمقيدة . وقد كان من بين قيادة الحركة الثانية الفيلسوف الفرنسي الانجليزي و هونز ، وقد كان من ابرز انصار الحركة الثانية الفيلسوف الفرنسي بين وجهتي نظر الجانبين العاديين المقليين المتطرفين واتوا بمذهب وسط في نظرية المرفة هو الفيلسوف الانجليزي الشهر ، وجون لوك ، الذي اكمد قيمة كل من الحواس والتمقل او التفكير الداخلي في اكتساب المرفة ، وقبال بأن المرفة تأتي عن طريق الحبرية الوبية التي تنطلب كلا من عملية الاحساس الحارجي وعلمة الداخلي .

إ - العامل الرابع الذي مهد لحركة التنوير العقبلي وللحركة الطبيعية في القرن الثامن عشر يكمن في سوء الاحدوال السياسية والروحية والاقتصاديسة والاجتاعية التي كانت سائدة في أوروبا بما فيها فرنسا منذ عدة قرون واستمرت حتى القرن الثامن عشر . فن الناحيسة السياسية كانت اوروبا تعيش تحت ظل حكم مطلق مستبد يجمع اربابه في ابديهم جميع السلطات التشريعية والقضائيسة والتنفيذية ويسخرون لخدمتهم وخدمة الطبقة الارستقراطية التي كانت تساندهم العالمية الموطنة التي كانت تساندهم والدينية . واصدق مثل يمكن ان يضرب لهذا الحكم المطلق المستبد هو حكم والدينية . واصدق مثل يمكن ان يضرب لهذا الحكم المطلق المستبد هو حكم وليس الرابع عشر الدي بلنغ فرنسا في القرن الثامن عشر الذي بلنغ

قمة الدكتانورية والاستبداد . ولم تكن الحالة الروحمة او الدينمة بأقسل فساداً من الناحمة السياسة ، فقد اصبح الدين مجرد طقوس شكلية خاوية لا روح فيها، وقد ربطت الكنيسة مصالحها بمصالح الدكتاتورية السياسية القائمة اذذاك واصبحت بذلك اداة لكبت حرية عامــة الشعب واستغلاله واستنزاف دمه . وكانت الحالة الاقتصادية بالنسب. الغالبية العظمي من الشعب ، بالرغم من التحسن والازدهار النسبين اللذن حدثا في بعض المدن الاوروبية ــلا تقل سوءاً عن الحالة الساسة والروحمة . فكانت الزراعة بدائمة في طرقهما واسالمها ، ونظام الاقطاع كان لا بزال سائداً حتى القرن الثامن عشر . فلو اخــذنا فرنسا مثلًا التي كانت اقوى الدول الاوروبية في هذا القرن فاننا نجدان خس الاراضي جميم الاراضي فيها يبقى معطلاً من غير زراعة كل سنة. وكانت الحالة الاجتاعية تمكس الفساد في الجوانب الاخرى . فكان المجتمع الاوروبي يرزح تحت اغلال الطبقية والبؤس والفقر ويسوده التحلل والاباحية والفسياد . فينها نجد الطبقة الارستقراطية تعيش في عالم خيالي من البذخ والترف فأننا نحد السيواد الأعظم من الشعب يعيش في ذل ومهانة وفقر .ولم يغير منهذا الوضع ماحدث من تطور في القرن السابع عشر ، لانه كان مقصوراً في الغالب على تحسن أحوال الطبقة الارستقراطية في المدرس (١١).

هذه هي اهم العوامسل والظروف التي كانت سائدة في اوروبا حتى القر ن الثامن عشر ، وكان من نقيجتهما مجتمعة ان ظهر في القرن الثامن عشر كثير من الممكرين المنحررين الذين نادوا بتغيير تلك الاوضاع الفاسدة .

## ظهور حركة التنوير الفكري :

وقد تبلورت جهود مؤلاء المفكرين المتحورين في اول الفسون الثامن عشر عن ظهور حركة فكرية جديدة نسمى ومجركسة التنوير The movement

Ibid, pp. 307-311. (1)

of Enlightement وهي الحركة التي مهدت لظهور والحركة الطبيعية Naturalism في النصف النساني من القرن الثامن عشر وقد ظهرت حركة التعرير أول ما ظهرت في فرنسا ثم انتقلت بدرجة عدودة الى المانيا ، وكان من التحرين والادباء ورجسال الدين المتحررين انسازها ودعاتها في فرنسا كثير من الفكرين والادباء ورجسال الدين المتحررين يأتي على رأسهم و فولسير Voltaire ، ( ١٩٧٨ - ١٩٧٨ م ) ، و و كوندلاك يأتي على رأسهم الى هولاء في مناصرة هذه الحركة فريق آخسر يسمى وبلق على والمتحرب المتحرين ، وبلفوسوعين المتحرب المتحرب وباقع على رأس هؤلاء الموسوعين وديدرو Diderot ، و دالمسير Diderot ) ، و دالمسير Diderot ) ، و دالمسير المتحربين ،

وبالرغم من ان رجال حركة التنوير يختلفون في افكارهم وفلسفاتهم الفردية وفي درجة تطرقهم ورفضهم للاوضاع السائدة في عصرهم فانهم يكادون يتفقون في الافكار الرئيسية التي تقوم عليها وحركة التنوير » . وتشمل هذه الافكار الرفع من شأن العقل وتحكيمه في كل الامور با في ذلك الامور الدينية ، ورفض كل سلطة دبنية او سياسية لا تستطيع ان تجد لها مسايع رها في عقل الفسرد المفكر والايمان بأن العقل البشري وحده هو الوسية الى السمادة الانسانية والثورة ضد سلطة الكنيسة وضد الظلم والفساد والاستبداد في جميع الجالات وضد الحرافات والنفاق الاخلاقي والجهل في التفكير ، والايمان بالتطور والتقدم والتعرر الفكري ، الى غير ذلك من المبادى، التحررية التي يمكن تلخيصها في مبدأ واحد هو « الدعوة الى حكم المقل » .

ولكن بالرغم بما لهذه الحركة الفكرية من مزايا في تحرير الفكر من سيطرة التقاليد والخرافات وفي محاربة الظلم والفساد والاستبداد وفي التمهسد لحركات

Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 263-265. (1)

اصلاحمة اكثر واقعمة واتصالاً بجاجات عامة الشعب - فانها قد اخذت علمهـــا عدة مآخذ ووجيت المها عدة انتقادات . كان من بينها اتهامها بأنها حركة ارستقراطية تهدف إلى انشاء ارستقراطية عقلية على انقاض ارستقراطية الاسرة والمنصب والكنيسة . فهي قــد حاربت الارستقراطية السياسية والاحتاعــة والدينية لتقم مكانها ارستقراطية فكرية عقلية . ولم يهتم اتباع هذه الحركة بجموع الشعب وبالطبقات الدنسا بل كانوا مجتقرونهم ويعتقدون فمهم انهم غبر جديرين محكم المقل . وفي نظر نقاد هذه الحركة ان الدكتاتورية المقلمة التي نادى بها انصار هذه الحركة لا تقل ارهاباً عن الدكتاتورية الساسة والدينسة التي قاوموهما ، فالعقل لبس معصوماً عن الخطأ . واتساع هذه الحركة في محاربتهم الدين لم يفرقوا بين الدين في سمسوه ويساطته وبين الدين المشل في تصرفات الكنيسة ورجال الدين . وكانت النتمجة لرفضهم للدين والوحى ، ولدعوتهم الى التحرر الفكري ، ولاقامتهم للاخلاق على اسس عقلمة مادية ان انتشرت الفوضي في النظـــام الاجتماعي والالحـــاد في الاعتقاد ؛ والاباحية في الاخلاق. وقد أخذ على اتباع هذه الحركة ايضاً انهم كانوا سلمين في انتقاداتهم للاوضاع والمؤسسات القائمة، وانهم لم يولوا اية عناية بالعواطف والمشاعر الانسانية وانهم كانوا يبالغون في مسدح المدنية . كما اخسة عليهم عسدم اهتامهم بتحسين الاوضاع الاقتصادية .

كل هذه المـآخذ او اوجـ النقص جملت حركــة التنوير التي سادت في فرنـــا وانقشرت بصورة محدودة في المانـــا ، في النصف الاول من القررــــ الثامن عشر حركة ناقصة لاقامة نهضة دعقراطمة شاملة .

# الحركة الطبيعية في الغربية ودور ( جان جاك روسو ) في تأسيسها والتبشير بمبادثها

وقد دعت هذه العيوب واوجــه النقص بعض مفكري القرن الثامن عشر الى الانفصال عن هذه الحركــة والمناداة بحركة او مذهب جديد يحل محلهــا ويتلافى الانتقادات التي وجهت البها . ومن ابرز هؤلاء المفكرين هو الفيلموف والمربي الفرنسي الاصل و جان جاك روس Jaan Jacques Rousseau ( ١٧٢٥ م ) الذي ظهر على العام في النصف الثاني من القرن الثامن عشر بمذهبه الطبيعي الجديد الذي يقوم على الاعسلاء من شأن الطبيعة المادية والطبيعية البشرية ، واللاعوة الى حياة الطبيعة، والحلط من شأن المدنية القائمة في عصره ، بالمحواطف والمشاعر الانسانية ، والايمان بحقوق العامة والعطيف عليهم ، والايمان بالمطبيعة الحيرة للانسانية ، والايمان بالطبيعة الحيرة وموله وحاجاته بالطبيعة الحيرة والمعلمة واطبعته ومبوله وحاجاته الحاضرة ويتمشى مع قوانين الطبيعة بصورة عامة ، الى غير ذلك من الخصائص والمبادى، التي يقوم عليها المذهب الطبيعي والتي يمكن ان تجمل من هذا المذهب حركة متميزة عن حركة التدوير التي ظهرت في اول همذا القرن ، لان هذه المبادى، كانت مهمة الى حد كبير في حركة التنوير ( ١٠٠٠ .

#### جان جاك روسو ، حياته وافكاره ،

و ( روسو ، في تطبيق نزعته الطبيعية لم يقتصر على الميدان التربري فقط ، بل تعداه الى ميادين الفلسفة و الدين السياسة والاقتصاد والاجتاع . فكان له في هذه الميادين جميعاً افكاره البارزة التي تنفق مع نزعته الطبيعية ، ولذا فانه يجدر بنا قبل ان نتحدث عن افكار و روسو ، التربوية او عن التطبيقات التربوية لنزعته الطبيعية ، ان نشير في ايجساز الى اهم العوامل التي اثرت في حيساة هذا الفيلسوف المربي والى ابرز افكاره الاجتاعية والسياسية حيث انه لا يمكن فهم افكاره التربوية فهماً صحيحاً الا اذا فهت تلك العوامل والافكار .

<sup>(</sup>١) بول مونوو المرجع في تاريخ التربية . الجزء الثاني ، مترجم ، ص ٣١٣ - ٣٢٨ .

لقد ولد و روسو ، في و حنيف ، عسام ۱۸۱۲ من اب فرنسي الاصل وأم سويسرية . وكان ابوه و اسحق ، صانع ساعات ، يمتاز بخفة روسه وحبه للمرح وقوة عاطفته وعدم استقراره نفسياً . وكانت أمه ( سوزان ) اديبة ، فنانة ، ذكية ، جملة ، ذات عاطفة قوية ، وذات شغف بالموسيقى . وكانت ابنة احد القساوسة .

وغن اذا دقمتنا النظر في حياة ، روسو ، فيا بعد فاننا نجده قد ورت كثيراً من صفات والديه ، فورت عن ابيه الحيـــال الشارد ، وخفة الروح ، والميل الى الكـــل، والاندفاع وراء الشهوات، وقلة الاعتداد بالفضائل ، وعدم الاستقرار، وورث عن امه قوة العاطفة والروح الفنية وحب الجال (١١).

ولم يكد (روسو) يبلسخ الاسبوع الاول من عمره حتى نوفيت والدته بسبب مضاعفات الولادة . وقد كان لهذه الحادثة أثرهـا النفسي المؤلم في حيساة (روسو) بعد أن كبر وعلم بها . وقد عبر (روسو) عن تألمه لهذه الحادثة في احدى اعترافاته حين قال : ولقد كلفت أمي حياتها وكانت ولادتي هي أول سوء حظى في هذه الحياة ، <sup>(1)</sup>

وقد كفلته بعد وفاة أمه عمته واكنها لم تعنن به عناية الامومة ، فلم تهتم بتقويم أخلاقه ، بل تركته يكذب ويسرق مهاكان له أثره في حياته المتحلة بعد أن كبر قليلاً . ولما بلغ السادمة من عمره تقويباً بدأ أبوه يعلمه القراءة ويقرأ له كل ليلة ما تركته أمه من قصص أدبية وروايات رومانقيكية . وبعد أن أتم معه قراءة ما تركته أمه من روايات الحب والقصص الأدبية تحول به الى قراءة كتب التراجم والناريخ . وقد قوت عنده هذه القراءة العاطفة والخيال وروح البطولة

 <sup>(</sup>١) صالح عبد العزيز - تطور النظرية التربوية . القاهرة ، مصر / دار المارف بصر ،
 ١٩٦١ - ٢٩٠٠ مـ ٢٩٠٠

Frederick Eby, op. cit., p. 320. (\*)

وحب الحرية ، كا نمت عنده عادة القراءة التي كان لها أكبر الأثر في تكوين شخصيته الفكرية فيها بعد . وفي العاشرة من عمره بعث به مع بن عم له الى مدرسة بقربة د بوسي Bossey ، خسارج جنيف ولا بد انه قد درس في هذه المدرسة بعض الواد التقليدية السائدة كا تعلم فيها الفلاحة وعمل البساتين . وكانت اقامته بهذه القربة الريفية فرصة له للاتصال بالطبيعة والعيش في كنفها فأحبها وآمن بها . ولكن هذه الدراسة المنظمة الوسيدة التي كانت هي الدراسة المدرسية المنظمة الوسيدة التي ناطعت بعد سنوات قلائل نقيجة لموسدة التي ناها في حياته لم تستمر طويلاً بل انقطمت بعد سنوات قلائل نقيجة لموسدة الزميل له (۱۱) .

حتى اذا مــا جاءت من المراهقة فاننــا نجـــد و روسو ، فاشلا تماساً في تكبيف نفــه مــع الحياة الاجتاعية والمهنية ، ولذا كان بعيش غالب حياته في هذه الفترة الاولى من شبابه في بؤس وتـــكع وتشرد وبطالة واطلاق لعناس غرائزه وعواطفه . ولكن هذه الحيــاة البائسة التي كان بحياهــا و روسو ، في فترة مراهقته لم تخل من تأثير الجـــابي في تكون شخصيته الفكرية وفي تكــون نزعه الطبيعية ، حيث انها تمت لدبه حب الطبيعة ، والميل الى حياة البـــاطة ، وحب التجول وحب الفقـــراه والعطف عليهم ، والحدب على المظاومــين ، والحدب على المظاومــين ،

وفي الناسمة عشرة من عمره حدث تضير جذري في حياته حيث تعرف على و مدام دي وارنز Madame de Warens ، تلك السيدة التي كانت على جانب من الجال وكانت مرتدة حديثاً الى المقيدة الكاثوليكية ، فارته واضفت عليه شيئاً من عطفها ورعايتها ودفعته الى المدرسة والقراءة وشجعته على الانتقال الىمذهبها الكاثوليكي بعد ان كان بروتستانقياً . وفي نفس هذا الوقت تعرف على قسيس كاثوليكي . وقد استطاع تحت ارشاد ورعاية هذه السيدة التي استمرت علاقته بها عشر منوات تقريباً – ان يجرز تقدماً قليلاً في تقويم سلوكه . وبساعدتها

Tbid, pp. 320-321. ( \)

ايضاً استطاع ان يحصل على وظيفة . فاشتغل في هذه الفترة ككاتب في دوائر المكومة ، وكدرس للموسيقى ، وكسكرتير ، وقد اتاحت له فترة الاستقرار النسي انتساء علاقته بهذه السيدة ان يبذل بعض الجهدود لاعداد نفسه للقسوسة والوعظ وان يتدرب على الموسيقى وان يدرس مبادى، اللغة اللاتينية وان يحيط نفسه — عن طريق القسراءة الشخصية – بما كتبه الفلاسفة والمفكرون والملاء والملماء والكتاب من مختلف المصور ٬٬٬

وفي عام ۱۷٤١ م قطع علاقته و بدام دو رارنز ، ورحل الى باربس حيث تمرف على تيريز ليقاسوية Therese Levassur ، وكانت خادمة غيبة على جانب عظيم من الحشونة ، قد قدر له ان يعيش ممها بقية حياته كصديقة لمدة ثلاثة وعشرين عاماً ، ثم كزوجة ، وقد انجب منها خمسة اطفال كان مصيرهم جميعا ببت القطاه . واذا كان مناك من تأثير لحذه الخادمة على حياته فهو حمله على تقدير المدوولية والعيش من عرق جبينه ، واتبح له بعد انتقاله هذا الى باريس وفعاد و تحقل في المناخ في المناخ و المنافق من كتب على المناخ المبارة الباريسية وما تشتمل عليه من طبقية فاحشة وظلم وفعاد وتحمل في الاخلاق وانجماه مادي منظوف كما اتيسح له ان يتصل اتصالاً مباشراً بزعماء و حركة التنوير ، وان يعقد مع بعضهم ، وذلك و كفولتير ، و و ديدرو ، ، صداقات وعلاقات شخصية ، وهو وان انقق مع رجمال حركة التنوير في بعض الافكار فانه خالهم في كثير اخرى (٢٠).

# اليقظة العظمى التي حدثت في حياة د روسو ،

ولكن بالرغم مما اصبح عليه و روسو ، من سعة الاطلاع واتساع دائرة الحبرة والنضج الفكري ، فانه بقي حتى السابعة والثلاثين من عمره دون ان يظهر عليه تفوق في الذكاء او نضج في الفكر ودون ان ينتج شيئًا يستحق الذكر.

Ibid. ( \ )

Ibid, 322. ( v

واول يقطة عقلية حدثت له كانت في اكتوبر من عام ١٧٤٥ عندما لفت نظره اعلان في جلة د Le Mercure de France ، عن جائزة من قبل د اكاديمية ديجون العلمية The Academy of Dijon على بفرز في مقال عن السؤال الآتي :

#### « هل تقدم العلوم والفنون ادى الى نقاء الاخلاق ام الى فسادها ؟ »

وقدكان هذا الاعلان بمثابة صدمة كهربائية ايقظت قواه العقلية الكامنة فقرر فوراً الاشتراك في تلك المسابقة وكتب بحثه الذي كان بعنوان و مقالة في الفنون والعلوم ، والذي نال موافقة اعضاه الاكاديمة واعجاب الجماهير بعد نشره . وقد كان نجاحه هذا نقطة التحول الكبرى في حياته الفكرية كما فتح امامه آفاقاً جديدة للمجد والشهرة . وقد أتبع هذا المقال بعد مقالات ورسائل اخرى في شق مبادن المعرفة ، شرح في جميعها الاسس والمبادي. التي يقوم عليها المذهب الطبيعي الذي آمن به . ولكن كتاباته التي جلبت اليه الشهرة والمجد لفترة من الزمن كانت هي نفسها التي جرت عليه البؤس والشقاء في آخر حياته ، حيث اثارت افكاره السياسة المتحررة عليه حفيظة رحيال السياسة والحكم ، كما أثار عليه كتابه داميل، سخط وحفيظة فريقين لهما تأثيرهما البالغ في المجتمع ، هما : رجال حركة التنوير وعلى رأسهم و ڤولتبر ، ، ورجال الدين من كلا المذهبين البروتستانتي والكاثوليكي . فأمر مجرق كتابه : داميل، علناكا امر بالقبض علمه · ولم ينحه من الوقوع في قبضة السلطات الفرنسية الا تنديه بعض اصدقائه له . ولذا قرر اول الامر أن بلحاً ساساً إلى و سويسرا ، ولكنه سرعان ما تمن له ان السلطات السوسم به لن تقبله. فعدل عن فكرته وذهب الى «Neuchatel» التي كانت تابعة لملك بروسيا و فردريك الكبير Frederick the Great وحنث بقي فيهــا ثلاث سنوات . وفي ١٧٦٦ م دعـاه الفيلسوف البريطاني الشهير • David Hume » الى انحلترا فلمي دعوته وذهب الى بريطانيا حيث كتب فيها الجزء الاول من اعترافاته . ولكن سرعان مــا سثم البقاء في بريطانـــا ، فقرر الرجوع الى باريس غير عابىء بالنتائج المترتبة على رجوعه . وهكذا رجم الى باريس عام ١٧٧٠ لبحيا حياة البؤس والشقــــاء حتى توفي فجأة عام ١٧٧٨ عن عمر يناهز ٦٦ عاماً ١٠٠.

#### العوامل التي اثرت في حياته الفكرية :

وغن اذا ما رجعنا الى رسائله وكتبه ومقالاته المديدة التي سنشير الى اهمها في الفقرة التالية وحللنسا الافكار التي تضمنتها فانسا نجدها متأثرة بكشير من العوامل التي يمكن استنباطها – اذا دقفنا النظر – من النبذة البسيطة التي اتينسا بها عن حياته في الفقرة السابقة. وأم هذه العوامل في نظرنا مي العوامل الآتية:

 ١ – ما ورثه من والديه من سمات وصفات قد أشرنا الى بعضها في اول الحديث عن حماته .

حياة البؤس والشقاء والقشرد والتحلل التي عاشها في عهد طفواته وفي
 عهد مراهقته وجزءاً كبيراً من شبابه ، ومـــا ترتب على هذه الحياة من اتصال
 وثيق بالطبيعة وبالطبقة الفقيرة البائسة ومن شعور بالفروق الواسعة بين الطبقات.

 والعامل الثالث يمكن ان يكون نتيجة للعاملين السابقين ، ويتمثل هذا العامل في قوة عاطفته ، ورقة شعوره واضطرابه النفسي واستهتاره بالقيم السائدة وتناقض شخصيته الى غير ذلك من السات النفسية التي كانت تتصف بها شخصية « روسو ، والتي كانت تنعكس في كتبه ورسائله .

 إ - اتصاله عن طريق القراءة والاطلاع الشخصي بالتراث الفكري الذي تركه الفلاسفة والعلماء والمربون من مختلف العصور . ومن الكتب التي يمكن ان يجد الباحث صدى لتأثيرها في كتابات و روسو ، ويعترف هو نفسه بتأثيرها في أفكاره - هي : و جمهورية افلاطون ، التي قال عنها و روسو ، إنهها احسن كناب في التربية، ورسائل ومونتانيي ، في التربية ، ورسائل و جون لوك ، في

Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 269-270. ( v )

التربيسة وفي الحكومة المدنية والتسامسح ، ورسالة والكسنسدر بوب « Alexander Pope التي كانت بعنوان « مقالة عن الانسان » ، وكتب « موبز Hobbes » ، وكتب و دبيوى Grotus » ، وكتباب « دينوى Defoe » الشهير الذي كان بعنوان « روبنسون كروزر » ، وكتابات « باسكال Pascal » و دفيناره من رجسال حركة التنوير و « ديكارت Descarts » وغير مؤلاء من الفلاسفة والمفكرين الصل بكتاباتهم وتأثر بها (۱۰ .

ه – حركة التنوير التي اتصل بزعمائهــا وقرأ لهم وعاش معهم فترة غــير قصيرة من الزمن من عمره في باريس .

هذه هي اهم العوامل التي أثرت في افكاره السياسية والاجتماعيــة والدينية والتربوية وساعدت على تكوين نزعته الطبيعية .

#### كتابات :

واهم الميادين التي كتب فيها و روسو ، هي الموسيقى ، والحكومة المدنية ، وعلم الاجتاع ، والاقتصاد السياسي ، والدين ، والتربية ، ومن اهم رسائله التي خلدت احمه وأكسبته شهرة في عسام الفكر السياسي والاجتاعي والتربوي هي رسائله وكتبه التالية :

١ – د مقالة عن الفنون والعلوم Discourse on the Arts and Sciences ، وثال بــه جائزة وهي المقالة او البحث الاول الذي قدمه و لا كاديمة ، وقد نشر هذا المحث عام ١٧٥٠ م .

۲ - د مقالة عن أصل عدم الماواة بين الناس Discourse on the Origin ومن البحث الثاني الذي قدمه لا كاديمة ديجون في عام ١٧٥٣ وقد نشر هذا في عام ١٧٥٥ .

Ibid, p. 268. (1)

٣ - د مقالة عن الاقتصاد السياسي د وقد نشرت في الموسوعة الكبرى
 ١٥ - التي كان يشرف عليها د ديدرو Diderot ، وغير من الموسوعين في عام ١٧٥٨ م .

إ - رسالة كانت في شكل قصة رومانليكية ولكنها تضمنت بعض أفكاره
 في الزواج والحباة الأمرية ، وقد نشرت عام ١٧٦١ ، وكان عنوانها :
 La Nouvelle Héloise » .

ه - د العقــ د الاجتماعي The Social Contract ، وقد نشرت هذه الرسالة
 عام ۱۷۹۲ وكانت قمة رسائله في السياسة والحكومة المدنية .

٦ - و اميل Emile ، وهي احسن رسائله التربيبة ، وقد نشرت أيضاً
 عام ١٧٦٢ .

اعترافاته ( Confessions ) التي كتبها في آخر حيات، ونشرت بعد
 وفاته في الفترة التي بين عام ١٧٨٢ و ١٧٨٩م .

بالاضافة الى هذه الرسائل والمقالات ؛ له عدة مقالات ورسائل اخرى يمكن أن يجد الباحث اسماهما وبعض التحليلات الموجزة لهتوياتها فيا كتبه مؤرخو الفكر الفلسفي والسياحي والاجتاعي والادبي والتربوي عن روسو . وقد ترجمت آثار د روسو » الى اللفة الانجليزية والى اللفات الحية الاخرى . وعلى سبيل المثال يمكن أن يرجم الباحث الى جموعة الرسائل والمقالات التي ترجمها الاستاذ وكول G. H. Cote ) الى اللفة الانجليزية <sup>(11)</sup> . وقعد شملت هذه المجموعة التي ترجمها الاستاذ «كول» رسائل ومقالات «روسو» الآتية : (المقد الاجتاعي) (17

Jean Jacques Rousseau, The Social Contract and Discourses (\)
(Translated by G. D. H. Cole), London: Everyman's Library,
1936.

cThe Social Contract or Principles of Political Right\*, in Ibid, pp. 1-116.

و (مقالة عن الفنون والعلوم أو - مقالة عن الآثار الاخلاقية للفنون والعلوم)''' و ( مقالة عن أصل عدم المساواة ) ''' و ( مقالة عن الاقتصاد السياسي ) '''' .

#### بعص افكار روسو الاحتاعية والفلسفية

وليس من غرض هذا البحث تحليل الافكار التي تضمنتها جميع رسائل ومقالات ( روسو ) في شقى ميادين المعرفة ، لان مثل هدذا التحليل الشامل يتطلب بحثاً مستقلا وربما عدة أبحاث . بل كل الذي يهندا في هذا البحث هو الاشارة الى بمض افكاره التربية البارزة المتصلة بمنى التربية واهدافها ومناهجها وطرقها . ولكن لما كانت افكاره التربية متأثرة بأفكاره الاجتاعية والدينية والسياسية فإنه لا بد لنا ان نشير الى بعض افكاره الاجتاعية والدينية الى نعتقد ان لها تأثيراً واتصالاً بأفكاره التربية .

ولعل من ابرز افكاره الاجتاعية والدينية والسياسية هو ايمانه بفكرة الدولة الطبيعية وبفكرة الدولة وفي الطبيعية وبفكرة الدولة أمن وسلام وحربة ومساواة ، بعيدين عن ترف الحيساة المدنية وتعقيداتها ومفاسدها ، لا شيء يقيد حربتهم ولا طمع يشغل بالهم . والرجوع الى الطبيعة التي تسير وفق القوانين الطبيعية - في نظره - هو الشفاء لكل اضطرابات العالم ومتاعب الانسان . وفي اعتقاده ايضا أن تقدم الفنور والملوم يعتبر مسؤولاً عن تحول الانسان عن الطبيعة وعن فساد عقله واخلاقه . وهذه عي فيقدر صا تتقدم الفنون والملوم فإن أخلاق النساس تتدهور وتفسد . وهذه عي رسالته :

<sup>&#</sup>x27;A Discourse on the Moral Effects of the Arts and Sciences, in ( ) Ibid. 117-142.

<sup>\*</sup>A Discourse on the Origin of Inquility,\* in Ibid., pp. 143-229. ( )

A Discourse in Political Economy, in Ibid., pp.33-269. (+)

(عن الفنون والعلوم). وقد اكد في رسالته (عن اصل عدم المساواة) ان تقدم الفنون والعلوم) وتقدم الحياة المدنية ، وتعقيد الحياة الاجتاعية هي المسؤولة عن عدم المساواة بين الناس. وهو في عقيدته الدينية التي عبر عنهما في المكتاب الوابع من كتابه (اميسل) يؤمن بيداً الدين الطبيعي الذي يتعشى في نظره مع قوانين الطبيعة البشرية . ومن شأن النفس البشرية السليمة ان تقبيل وتؤمن به . ومن عناصر هذا الدين الايان بالطبيعة الحتيرة المانسان لا يرجع الى طبيعته الاصلية ، وأغا يرجع الى البيئة التي تربى فيهما ، والايان بأن فهذا الكون إلها عظيماً يدبره وبدبر شونه وبتصف بالارادة الحكيمة والقدرة المطلقة والمم الشامل وهو يؤمن بأن معرفة الله يمكن أن تتحقق في كل مكان من خلال مخلوقاته ؛ فالانسان يستطيع ان يتوصل الى التأمل في نفسه وفها حوله من الخلوقات ؛ فالانسان يستطيع ان يتوصل الى عليم عقيدته الدينية المتحررة التي أثارت عليه سخط رجال الكنيسة ورجال المكتب ورجال المكتب وراجال المكتب ورجال المكتب وراجال المكتب وراجال المحتب في الامر بحرق كتابه ( اميل ) وفي الامر بالقيض عليه للقصاص منه ، ولكنه هرب وترك باربس على النحو الذي قدمنا عند الحديث عن حباته ( ۱).

وهو اذا كان متطرفاً في أفكاره السياسية والاجتماعية التي ضمنها في رسالته (عن الفنون ومعلوم)، وعن (أصل عدم الساواة) – فاننا نجده اكثر اعتدالاً في كتابه القم : (المقد الاجتماعي) ففي هذا الكتاب الاخير نبذ فكرة الانسان البدائي كثل أعلى وتخلى عن المدح والاطراء والتصوير الروماندي للمجتمعات البدائية واعترف بضرورة تنظيم اجتساعي وبضرورة وجود حكومة تنولى الاثراف على هذا التنظيم الاجتماعي ولكن هذه الحكومة التي اعترف بها بل ونادى بها يجب أن تكورت صاحة يتحقق فيها حكم الشمب وتسيرها الارادة الشمية العامة ، وبعيش في ظلها المواطنون في حربة وأخوة ووثام وأمن وسلام الشمية الشامة ، وبعيش في ظلها المواطنون في حربة وأخوة ووثام وأمن وسلام

 <sup>(</sup>١) جانجاك روسو، اميل . (ترجمة الدكتور نظمي لوقا) ، القاهرة / الشركة العربية للطباعة والنشير ، ١٩٥٨ ، ص ١٩٠٠ .

وعدالة ومساواة ، وتقدر فيها المصلحة العامة وتحترم فيها القوانين وتفل فيها العقابات ، ليس بسبب تساهلها ازاء الجرائم ولكن لقلة الجرائم فيها ، وتقدر فيها الحقوق والواجبات . وان حكومة تتوفر فيها هذه الصفات لتعتبر مثالية لا في عصر (روسو) فقط بل حتى في عصرنا هذا . وقد ناقش ( روسو ) في هذا الكتاب جميع اركان الدولة ووظائفها بشيء من التفصيل ولذا ينبغي الرجوع اليه لمن اراد معرفة المزيد من أفكاره السياسة "'.

Jean Jacques Rousseau, «The Social Contract or Principles of Political Right.» loc. cit.

#### الفصر الشامن

# بعض أفكار روسو التربوية كما شرحها في كتابه • أميـل •

بعد تلك اللمحة البسيطة التي تعرضنا فيها للعوامل التي أثرت في تطور الحركة الطبيعية وفي حياة دروحو، وأفكاره الاجتماعية والدينية والسياسية ، يمكن ان ينتقل في همنذا الفصل الى الحديث عن أفكار و روسو ، التربوية كا شرحها في كتابه التربوي الحالد و أميل ، الذي نشر لاول مرة في عام ١٧٦٢م ، وترجمه الى اللغة العربية الدكتور نظمي لوقا '''.

ويعتبر هذا الكتاب فريداً في نوعه من حيث طرافت وجدة الأفكار التي تضمنها ، وصدق تعبيره عن نفسية كاتب المضطربة وروحه المتجررة الثائرة وخروجه بل ومهاجته للمتقدات والاساليب التربوية السائدة في عصره . وهو كتاب يجمع بين الرواية والمقالة ، وقد قص علينا ، روسو ، فيه بأسلوب أدبي شيق التربية الحقة التي براها لأميل ، وهو الشخصية الفرضية التي اختار النت تكون تربيتها موضوعاً لافتراحاته وارشاداته التربوية – وذلك بصد نزعه من والدبه ووضعه بين يدي مرب مثالي يوجهه ويرشده محتكا يجال الطبيعة وعجائبها .

 <sup>(</sup>١) جان جاك روسو ، أميل . ( توجمة الدكتور نظمي لوقــا ) ، القاهرة : الشركة العربية الطباعة والنشر ، ١٩٥٨م .

وقد قسم ( روسو ) مؤلفه هذا الى خمسة كتب ، شرح في كل منها التربية المناسبة لمرحلة من مراحل نمو و أميل ، .

فقد خصص الكتاب الاول ننافشة تربية و أميل ، في مرحلة طفولته الاولى التي تقد من الميلاد الى سن الخامسة ، والكتاب الثاني لمنافشة تربيته من الخامسة الى سن الثانية عشرة ، والكتاب الثالث لمنافشة تربيته من الثانية عشرة الى سن الحامسة عشرة ، والكتاب الرابع لمنافشة تربيته من سن الخامسة عشرة الى سن المستون ، والكتاب الخامس والأخير لمنافشة تربية البنت (صوفي Sophie ) ولمنافشة ترائه في تعلم المرأة بصورة عامة .

#### المبادىء التربوية العامة في كتاب اميل :

وبالرغم من أن هذا الكتاب مقسم الى كتب فرعية يعنى كل كتاب منها بتربية مرحلة معينة من مراحل نمو و أميل ، فان الدارس لهذا الكتاب يمكن ان يجد فيه بعض السجات والمبادىء التربوية العامة التي يمكن ان تعتبر بمثابة الإطار الفلسفي العام لهذا الكتاب . ومن بين هذه السجات والمبادىء التربوية العامـة في هذا الكتاب ، السجات والمبادىء الآتية :

١ – الايمان بيراءة الطفل النامة وخيرية طبيعته الأصلية فهو ينكر الخطيئة الاصلية كا ينكر وجود اي انحراف أصلي في قلب الانسان واما ما يطرأ على قلب الانسان من حقد و كراهية وحسد وأنانية وفخر ومسا يلحق سلوكه من فساد وتحلل فهما مكتسبان له من البيئة الفاسدة التي عاش فيهما وليسا من فطرتسه الأصلية . والقارئ، لكتاب أميل ، يجد العديد من العبارات والاشارات التي تؤكد ايمانه بهذا المبدأ ، فاستمع اليه مشالاً اذ يقول بصدد الحديث عن بدايسة الحياة الاخلاقية في الكتاب الثاني : «وقد يقال لي ان الطفولة هي أوان تصحيح ميول الانسان الخبيثة وفي فترة الطفولة بكون الاحساس بالآلام أقل فيجب ان

نكثر من الآلام في الطفولة كي نوفتر الآلام في سن الرشد حيث الألم وجبع ثقبل الوطأة .

ولكن من قال لكم ان جميع هـــذه التمبيرات طوع امركم وان كل تلك المعاومات الجميلة التي تهادنها على ذهن الطفل الضميف ان تكون له يرما ما ضارة ضرراً يرجع كثيراً على نفعها \* ... بل إني أسالكم من ابن لكم البرهان على ان تلك الميوان على ان تلك الميوان على على شفائه منها ليست في الواقع الأثمرة جهودكم \* لاثمرة خلقته الفطرية ؟ و ١٠٠ .

٧ - الاعلاء من شان الطبيعة والايمان بوجوب مراعاة قوانينها في تربية النشر. وهو يؤمن بضرورة التربية للانسان ، لأنها هي التي تساعد على تفتتح شخصيته وصقلها وتشكيلها بالشكل المرغوب فيه . والتربية - في نظره تأتينا أما من الطبيعة ، او من التاس ، او من الاشباء . فنمو وظائفت وجوارحنا الداخلي فلك هو تربية الطبيعة وما نتمام من الافادة من ذلك النمو ذلك هو تربية الاشباء .

كل امرى, منا إذن يتولى أمر تشكيله ثلاثة ضروب من الأساتيذ ، والتلميذ الذي تتضارب فيه دروسهم التباينة تسوء تربيته ولن يكون على وفاق مع نفسه. اما من تتوافق فيه تعاليمهم ، فتنصب على أمور واحسدة ، وتستهدف غايات واحدة ، فهذا هو الذي يصل الى مبتغاه وبعيش في وفاق مع نفسه . وهذا هو من طابت تربيته .

ومن بين ضروب التربية الثلاثة ، نلقى تربية الطبيعة خارجة عن إرادتنا . وأما تربية الأشياء فلا تدخل تحت سلطاننا إلا بقدار . وأما تربية الناس فتلك دون سواها مطوعة لنا بحق . بيد أننا لسنا مسيطرين عليها الا افتراضاً ، فن ذا الذي يتطاول فيطمع ان يهيدن الهيمنة كلها على أقوال كل من يحيطون بالطفل وأفعالهم ؟ . . .

<sup>(</sup>١) جان جاك روسو ، اميل ( ترجمة لوقا ) ، ص ٨١ .

وحيث ان ائتلاف ضروب التربية لا معدى عنه لاكتالها ، فيجب ان نوجه هذين الضربين اللذين لنسا عليهمها بعض السلطات الى مضاهاة الضرب الذي لا سلطان لنا علمه ، ``` .

والتربية التي تسير وفقاً لقوانين الطبيعة تحترم ميول الطفل وغوائزه الفطرية ونزعاته الأولية ونزواته ورغباته المعقولة ، وتعمل على تحرير قواهم بدلاً من كتبه وأذلا لها وإخضاعها للنظم والنقاليد الاجتاعية ، لأن في الحرية عوناً للطفل على تنبية شخصيته وتعويده على الاستقلال والاعتباد على النفس . والتربية التي تسير وفقاً لقوانين الطبيعة تعمل أيضاً على تعويد الطفل على حياة البساطة والتقشف والصبر والاعتدال في كل شيء والاعتباد على النفس وتحمل الألم ، وفي مذا الصدد : و إني أؤكد أنه لا مبيل لتفوق الحير العظيم الا اذا عرفنا جائبً من الشرور الهينة . هذه هي طبيعة الانسان فاذا كان الجسد على أحسن حال ، فسدت الروح ، والشخص الذي لا يعرف الألم لا يمكن ان يعرف الحنان الانساني ولا عذوبة الرحة والشفقة . لأن قابه لن يتعرك لشيء ، ولن يمكون اجتماعاً .

أتعم ما هي أخنن وسيلة لاشقاء طغلك ؟ ان تعوده الحصول على كل شيء ، فرغباته ستزداد باستمرار بسهولة الترضية وعاجلاً او آجلاً ستجد نفسك عاجزاً رغم أنفك عن تنفيذ رغبته . فيصدمه هذا الرفض الذي لم يتعوده منك وبؤله أكثر من الألم الحقيقي للحرمان من رغبته أنه قد يبدأ بالرغبة في الحصول على عصاك التي تمسك بها . ثم يطلب منك ساعتك وبعدها سيطلب العصفور الذي يطير في الساء . وان حصل عليه سيطلب النجم الذي يراه يلمع في القبة الزرقاء . سيشتهي بالاختصار كل مسا تقسم عليه عينه . ولن تستطيع تلبية رغباته كلها ... ، ١٦٠ .

 <sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٢٦ - ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص ٨٧ . ٨٠ .

ثم ان التربية الطبيعية او التي تسير وفقاً لقوانين الطبيعة تتبيح أكبر قدر بمكن من الاحتكاك بمظاهر الطبيعة المادية وعناصرها ومن الحياة في كنفها بعيداً عن حياة المدن التي ليست سوى مقابر للجنس البشري في نظره . وهي تتخذ من مظاهر الطبيعية موضوعاً للدرس ووسيلة لتوضيح الممارف المراد اكتسابها . هذه بعض بميزات التربية الطبيعية او التربية التي تسير وفق قوانين الطبيعة وسنذكر المزيد من هذه المعيزات عند الحديث عن المبادىء الأخرى لأن المبادىء الآتية لم تكن في الواقع الا فروعاً لهذا المبدأ .

٣ - وبتصل بالبدأ السابق مبدأ آخر يتمثل في تأكيده للتربية السلبية ألا تكون حتى من الثانية عشرة تقريباً . ولم يقصد و روسو ، بالتربية السلبية ألا تكون عنال تربية مطلقاً وإغا قصد بها تلك التربية التي تسير وفقاً لقوانين الطبيعة والتي تخالف في خصائصها التربية الطبيعة التي تحدثنا عن بعض خصائصها عند الحديث عن عن مفهو التربية الطبيعية التي تحدثنا عن بعض خصائصها عند الحديث عن المبدأ السابق . وما نسب لاحداهما من الحصائص يمكن ان ينسب للاخرى . وفي كتاب : و اميل ، العديد من الاشارات والمناقشات التي تعبر عن خصائص التربية الطبيعية . فمن بين التربية الطبيعية . فمن بين خصائصها اعتمادها على الحبرة والمارسة العملية والاحتكاك بالأشياء أكثر من الاعتاد على التلفين الفظي وحدود ذمن الطفل بالالفاظ التي لا معنى ضاعده .

يقول دروسو ، في أحد المواقع من كتابه : د اميل ، د لا ينبغي ان نلقن التلميذ دروساً لفظية . فالتجربة وحدما هي التي يجب ان تنولى تعليمه وتأديبه . فالتربية الأولى ينبغي اذاً ان تكون تربية سلبية خالصة ، '' . . ويقول في مكان آخر من هذا الكتاب : د إني أؤكد ان الرموز لا قيسة لتعليمها أصلا في أي نوع من أنواع الدراسة ، من غير المعاني والأفكار التي تدل عليها تلك الرموز . . .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٩٨ .

ما جدوى ان نسجل في رؤوسهم رموزاً لا تعني في نظرهم شيئا ؟ أن يتملوا الرموز حين يتملون مدارلاتها ؟ فلماذا إذن نرههم بتماتم الشيء الواحد مرتبن ؟ مذا فضلا عما نلهم من الخطل الخطير حين نرههم ان تلك الألفاظ التي لا معنى المباخة في حماية السلبة أيضاً عدم لها عندهم علم وما هي بعملم ! ، `` ومن خصائص التربة السلبة أيضاً عدم تلبية جميع رغباته ، وعدم عقابه إلا بما كان نتيجة طبيعية لفعله ، وعدم الندخل المسرع في شغونه وفي الحكم له او عليه . يقول روسو في تأكيده هذه المبادى ه : وإلى أن أستدعي بتاتا أي طبيب لعلاج و أميل ، " اللهم إلا إذا بانت حياته من الموت الذي هو مشرف عليه ! ... وعلى الطفل إذا لم يعرف كيف يشفي في خطر ماحق . إذن لن يكون في وسع الطبيب عندنذ أن يؤذيه بما هو شريكون أيسما لن يتملقم كيف يرض ، فهذا الفن عوض صالح عن ذاك ، وكثيراً ما يكون أبعد نجاحاً منه . فإن فن المرض هو فن الطبيعة . فعينا يرض الحيوان يتعلق من الرجال .

وكم من أناس قتلهم نفاد الصبر والحنوف والقلق والعقاقير ٬ وكانت أمراضهم حرية ان تبقى عليهم لو ترك للزمن وحده مئونة علاجهم ! . . .

ان الجانب الوحيد المجدي من علم الطب هو علم الصحة . بيد ان علم الصحة، فضيلة أكثر منه علماً . فالاعتدال والعمل هما الطبيبان الأوحدان الحقيقيات للانسان . فالعمل يشحذ شهيته والاعتدال يعصمه من الإفراط فيها ٢٠٠ .

وهو يقول في مكان آخر من كتابه : و اميل ، : و والعادة الوحيدة التي يجب ان ندع الطفل يكونها هي ألا تكون عادة ثابت . فلا نحمله على إحدى

<sup>(</sup>١) نفس المرجم السابق ، ص ١١٨ - ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق ، ص ٣٠ ٪ ٠ .

الفراعين دون الأخرى ، ولا نجمله يمد إحدى يديه دون الأخرى . أو ار.. يستعمل إحداهما أكثر من الأخرى ، ولا ان يأكل او ينام او ينشط في ساعات بعينها ، أو يعجز عن المكت وحده ليلا او نهاراً .

أعدوه من بعيد كي تسود حياته الحريسة والقدرة على استعمال قواه كلهــا ، تاركين لجسمه العادة الطبيعية ، بحيث يكون دائمًا سيد نفسه ، قادراً في جميع الأمور على العمل بمشيئته متى صارت له مشيئة (١١ ... ولا تستجيبوا لرغباته لأنه أعرب عنها بل لأنه مجاجة فعلمية إليها ... محتساج الأطفال الى ان يقفزوا ويجروا ويصبحوا كلما راق لهم ذلك . وجميع حركاتهم هذه إنما هي في الواقع احتياجات بدنهم وتكوينهم الذي يريدون ان يتقوى بالنشاط والرياضة. ولكن يجب ان نحذر بما يبدون رغبتهم فيه من غير ان يقدروا على تنفيذه بأنفسهم ، او ان يضطر غيرهم الى عمل ما برغبون فيه . فعندئذ يجب التمييز بدقة بين الحاجة الحقيقية او الحاجة الطبيعية؛ وبين الحاجة المبنية على نزوة بدأت تنبت في رأسه، ار الحاجة التي تنجم عن فرط الحيوية فيه...(٢) وقد أكد فكرة الجزاء الطبيعى في مواقع عديدة من كتابه سابق الذكر فهو يقول في احد هذه المواقع : ﴿ وَلَا تُصعوا أمام ارادته الطائشة إلَّا عقبات مادية او عقوبات ناتجة من أفعاله نفسها وبحيث يتذكرها كلما جاءت مناسبتها . فلا لزوم لمنعه من الاساءة ، بل يكفي ان نجِعله يمتنع من غير تحريم لفظي . فالتجربة او العجزهما القانون الوحمد الذي يجب ان يشمر به الطفل ، . ويقول في موقع آخر منه عند الحديث عن كذب الاطفــال : ﴿ وَأَظَنَىٰ قَلْتُ مَا فَيــه الكَفَايَةُ للافصاحِ عَنْ دَعُوتِي الَّا يُصِبُ عَلَى الاطفال عقاب من حيث هو عقاب ، بل يجب ان يحدث العقاب لهم كما لو كان نتبجة طبيعية لسوء فعلهم . وبذلك يجب ألا تنددوا بالكذب ولا ان تعاقبوهم لأنهم كذبوا ، بل ترتبوا الامور بحيث ان جميع الآثار السيئة للكذب تتجمع

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص :٦ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص : ٨ ٩ ٨ .

فوق رؤسهم ، كان لا يصدقهم أحد حين يقولون نبأ ، وان يتهموا بغنوب لم يقترقوها وان دافعوا عن أنقسهم بحرارة (۱) . وفي مكان آخر من كتابه هذا قد نصح بعده التسرع في الحكم على الطفل بالذكاء او الغباء لأنه كثيراً ما يحكم على الطفل بالذكاء او الغباء لأنه كثيراً ما يحكم على العباقرة أحياناً ، كان نصح أيضا بعده التخل السريع في شون الطفل ، فقال : السباقرة أحياناً ، كان نصح أيضا بعده التخل السريع في شون الطفل ، فقال : أثبت وأصدق من هذه . وانه من أصحب الأمور حقا أن تميز بين النباء الحقيقي والغباء الظفاهري الذي يدل على قوة الطبع والشخصية ... ففي الطفولة لا تكون لدى الطفل الا أفكار جوفاء مشوشة ، فكل الفرق بين العبقري وصواء مسن الناس ، ان العبقري برفض تقبل تلك الأفكار ، ولا يتمامل مع ذهنه بها ، فيبدو ومكذا يتشابه في البداية المبقري والأبد . كلاما عاجز ، لأن الأبد لا يصلح ومكذا يتشابه في البداية المبقري برئ والغبة . وماحل عاد .

فلا سبيل التمييز بينهما إلا بطريق الصدفة التي قد تتبح للمبقري فكرة يحسن ادراكها ، في حين يعجز الأبله عن ذلك . ومن يحكمون على الاطفسال بهذه السرعة حريون ان يقعوا في الحطأ الجسم . لذا أنصح الا تتسرعوا بالحكم للطفل او عليه . ودعوا الحالات الحارفة تثبت نفسها بنفسها ، وتفحصوا جسداً خصائمها قبل ان تتخذوا لها مناهج خاصة غير المناهج المتبعة في تربية الأطفال العادين وامنح الطبيعة الفرصة كي تعمل عملها بهدوء تام ولا تفسدها بتدخلك المتسرع . إنك قد تحتج بأنك تعرف قيمة الوقت وتخشى ان تضيعه هدراً ، ولكنك تتناسى أنك تهدر الوقت بتدخلك وإساءتك استماله ، أكثر بما تهدره بعدم التدخل وتركم يم وأنت ساكن . وان الطفل الذي أسبىء تعليمه ابعد عن الرشعة عالو لم يتعلم شيئا على الإطلاق ، "" .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ١٠٦ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجم السابق ، ص ؛ ١٤ - ١١٠٠ .

هذه بعض خصائص التربية السلبية . يضاف إليها ما ذكرناه من الخصائص لتربية الطبيعية حيث ان التربية السلبية لا تخرج في معناها – عند روسو – عن معنى التربية الطبيعية وهناك كثير من الخصائص الأخرى التي ناقشها و روسو » في كتابه واميل، ويمكن ان نذكر المزيد منها عند الحديث عن المبادىء اللاحقة.

ومن شأن وأميل، الذي تربي على هذه الطريقة الطبيمية السلبية حتى الثانية ـ عشرة - في نظر روسو - ان يكون سلم البنية قوى الصحة حسن التكوين بالنسبة لسنه ، متوقد الحبوية بريثاً من الهموم المضنبة ، قد اكتملت حواسه وقواه المقلمة وهو يحسن استعمالها جمعاً . قد نشأ بلا خوف ولا وحل، ؟ لا نقلقه طلوع النهار ولا يزعجه سدول اللمل ولا يعرف مشغلة لوقته إلا المسرات ، لم تشغل كاهله قراءة الكتب قبل أوانها . فإنك لو سألته عن أى شيء فانه يجبك بكل ثقــة وبدون تلعثم في عبارات بسيطة خالية من التنميق والصيــغ المحفوظة. و ولئن كانت أفكاره محدودة إلا أنها واضحة ، ولئن كان لا يعرف شيئًا عن ظهر قلب فهو يعرف الكثير عن خبرة وتجربة . ولئن كان قليل القراءة في كتبنا على خلاف سواه من الاطفال ؛ فهو مجسن القراءة في كتاب الطبيعة . وعقله ليس في لسانه ، بل في دماغه . وحافظته أقل نمواً من واعيته وادراكه . ولئن كان لا يتكلم الا لفته القومية فحسب ، فهو يدرى ماذا يقول بها . وان كان لا يحسن تنميق القول مثل غيره فهو محسن العمل اكثر من غيره ، . وهو لا يعرف ما هي الآلبة الروتينية وليدة العادة ، فما صنعه بالأمس لا يؤثر فما يصنعه البوم ، لأن العادة تستمد تأثيرها من الكسل الفطرى في الانسان ، وكلما استسلم الانسان للعادة زاد كسله لأن العمل العادي أسهل ، من حيث ان تكرار العادة يشق الطريق وعده فنزداد السبر فنه سهولة .

وهو لا دراية لديه بالمهمومات الخلقية التي تنصل بحياة الرجال لأنه لا قيمة لهذه المفاهم بالنسبة له ما دام طفلاً لم يصبح بعد عضواً عاملاً في المجتمع ، فهو لا بعرف معنى الواحب والطاعة ، ولكنه بعرف حقوق المعروف المتنادل فأنت إذا ما أدبت له خدمة فإنه يردها لك بمثلها او بأحسن منها . وهو معتمد على نفسة لا يسأل الناس أبسداً عن أشياء يعرف هو كيف بحصل على معلوماتهما بالملاحظة . فهو ميال لبذل الجمهودكي يحصل على المعلومات من دون سؤال .

وإذا حدث ان وقع في مأزق ، فسلا تجده مرتبكا مذعوراً . ولا تخف الخاطر لأن نظرته الى الاشياء واقعية وهذا هو سبب احتفاظه بشباته . وهو لا يفرق بين الشغل والتسلية او الهواية ، فهو لا يعمل إلا ما يهوى . وهو مفطور على الزعامة والقيادة ، لا لايانه بفضله على غيره حسباً او سلطاناً ، بل لأرب مهارته وتجربته تؤهلانه لذلك ، الى غير ذلك من النتائج الايجابية التي من شأنها ان تنتج في شخصية الطفل اذا ما اتبعت في تربيت الطريقة الطبيعية السلبية بلمنى الذي حدده له و روسو ، وقد شرح و روسو ، هذه النتائج في الفصل الاخير من الكتاب الثانى في كتابه و اميل ، '''.

إ - المبدأ الرابع الذي تقوم علب الذرية الطبيعية التي شرح أسها وخصائصها دروسو ، في كتابه داميل ، يتمثل في الايمان بان الطفسل وخصائصه وميوله وحاجات الحاضوة ومصالحه يجب ان تكون مركز علية التربية بدلا من حاجات الكبار وميولهم وقيمهم ومصالحهم ومفاهيمهم ، وفي الاعتراف بعنرورة التمييز بين الاعمار ومراحل النمو افتتلفة وحاولة إقامة بأن التربية عملية مستمرة باستمرار الحياة وأنها عملية طبيعيد تتمثيم مم الميول والنوازع القطرية للطفل وليست عملية اصطناعية تصدهذه النوازع وتلك الميول وتكبتها ، وأنها عملية نمو تنبع من الداخل نتيجة لاحتكاكنا بالموامل البيئية . وتنفى هذه المبادىء التي اروسو ، في القرن الثامن عشر مع مبادىء القربية الحديثه في القرن الشرن . واليه يرجع فضل السبق في المذان الخربية فيه تدور حول قم الكبار ومصالحهم وأهدافهم وتحاط

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ١٤٥ – ١٥٩ .

بياج من الشكلية والقدوة بما يجعلها عملية اصطناعية . والمتصفح لكتاب و اميل ، يجد العديد من الاشارات والمناقشات التي تؤكد إيان مؤلف بهذه المدوى فها هو ذا مثلاً يصف الغربية التقليدية التي تضحي بحاضر الطفل في سبيل مستقبل بجهول غير مضمون ، وهي تربية التي تضحي بالحاضر القائم في سبيل مستقبل بجهول غير مضمون ، وهي تربية تكبل الطفل بالاغلال من جميع الأنواع والأشكال . وتبدأ بأن تجعله شقياً في طفولته لتي تعده لمستقبل بعيد تزعم أنه سيكون سعيداً . مع أنه ربا لا يصل الله مطلقاً ؟

وإذا اعتبرت مثل تلك الغربية معقولة من حيث المضمون . فكيف يمكن ان أغالب السخط والاستنكار حينا أرى الصفار المساكين مرهقين تحت نير ثقيل ومكرهين على أعمال متصة > كأنهم سجناه > وهم واثقون من ان كل تلك الجهود ستجدي عليهم برماً ما ? إو... أيها الناس كونوا أشد انسانية ... أحبوا الطفولة وارعوا في مودة لهوها وملذاتها وطبيعتها اللتطبقة ... > ١١٠ ويقول في مكان تخر من كتابه هذا : وعاملوا التلهيذ بما يوافق عمره وضعوه أولاً في مكانه الطبيعي ولا تحاولوا إخراجه منه ولا تسمحوا له بالخروج منه ... ، ١٠٠ .

ويتصل بهذا المبدأ : مبدأ تأكيد الحاجات الحاضرة للتلميذ مبدأ آخر قد آمن ه ، وروسو ، أيضاً . ويتمثل هذا المبدأ في ايان ، وجوب اهتام التربية باعداده التعليذ اللحياة العامة ولان يكون رجلا وانساناً قبل الاهتام باعداده للهنة او لأن يكون مواطناً في وطن ضيق . يقول في تأكيد هذا المبدأ الأخير : • ان النساس في الحالة الطبيعية سواسية ومهمتهم المشتركة ان يكونوا رجالاً . وأنا لا يعنيني ان يكون مصير تلميذي الانضام الى الجيش او الكنيسة او الاشتفال بالقانون . فالطبيعة تندبه قبل كل شيء للحياة الإنسانية . والحياة

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٧٩ - ٨٠ .

 <sup>(</sup>۲) نفس المرجع السابق ، ص ۹٦ .

هي المهنة التي أربد ان ألقنه إياها ، وحين يتغرج من بين يدي ان يكون قاضياً او جندياً او قسيساً ، بل سيكون إنساناً قبل كل شيء ، بكل ما ينبغي ان يكون الانسان ، وسيعرف كيف يكونه على الوجعه الصحيح ومهما غيرت صروف الأيام من وضعه فسكون داغاً في موضعه الحق . . .

لذا يجب أن نوسع أفقنا . ونستهدف في تفيدنا الانسان الجرد المرّض لجيع عوارض الحياة البشرية ولو أن الناس كانو بولدون مرتبطين بأرض وطنهم ولو أن السنة كلها يستغرقها فصل واحد لا يتغبر ولو أن حظ كل واحد من الحياة لا يعتربه التبدل مطلقاً ، لكانت الطريقة السائدة في تربية الأطفىال بحسب حال ذويهم طريقة صالحة من بعض نواحيها . لأن الطفل الذي يربى على أساس وضع معين لن ينزحزح عن ذلك الوضع ، فلا يتمرض لأكدار وضع سواه ، بيد ان حظوظ الناس لا تثبت على حسال . وقرننا الحالي ذر روح قلقة تستخر حظروف لا تنفير فاذا اختلفت حاله قليلا أو هبط السلم درجة واحدة هلك لا عالة إن ضراء ١٠٠٠ و طروف الا أن ضراء ١٠٠٠ و طلقة و ضراء ١٠٠٠ و طلقة و صلى العالم الم المناه المناه عليه المناه و سلى العالم المناه المن

وفي كتاب: و اميل ، إشارات ونصوص عديدة تؤكد ان التربية عملية مستمرة تبدأ بالولادة وتنتهي بالموت، وهي في كل مرحلة من مراحل السن يجب ان تكون متمشية مع خائص تلك المرحلة . فمن هذه الاشارات والنصوص قوله : و ان تربية الرجل تبدأ منذ مولده . فهو يتملم قبل ان يتكلم ، بل وقبل ان ينهم . فالتجربة هي التي تمده بالدروس . وعندما تراه بعرف مرضمه فهو قد عرف شيئا كثيراً ... فاهاذا إذن لا تبدأ تربية الطفل قبل ان يتكلم وقبل ان ينهم ما دام مجرد اختيار الأشياه التي تعرض عليه كافيا لجمله خوافا او مقداماً ؟ إني أربد ان يتمود الطفل مشاهدة أشياه جديدة وحيوانات قبيحة مقززة غير مألوفة ولكن في هوادة ، فليلا وقبل بعد الى ان بألفها ... ، ۱۳ .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٢٨ - ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص ٦٣ - ٧٠ .

٥ — المبدا الخامس الذي تقوم عليه فلسفة «روسو» التربوية هو إيمانه بان الأهداف التي يجب ان تسمى التربية لتحقيقها والمناهج او المجرات التي تساعد على تحقيق هذه الأهداف ، والطرق والأساليب التي تتبع لتحقيق الاهداف المرسومة والمناهج والحبرات المقترحة يعجب ان تكون مناسبة لمرحلة النمو التي يمر بها الطفل او التلهيذ . ففي مرحلة الطفولة الأولى التي تمسد من الولادة ألى السنة الحاصة ، يجب التركيز في نظره على التربية الجسمية والتربية الشهية ، ومن المثل التي يجب بحقيقها في هذه المرحلة خلق طفل صحيح الجسم المناهبية بمثل، بالحموية والنشاط ، فادر على تحمل تقلبات الجو وعلى استخدام حواسه وعلى تحمل الالم وعلى المتخدام عبر وجل ولا خواف من الحيوانات والاشكال القبيحة والآصوات المزعجة .

حتى اذا ما جاءت المرحلة الثانية من الطفولة وهي التي تمتد من الحاصة الى الثانية عشرة عند وروسو، بدأ الاهتام بصورة أوسع بتكون الصفات الحلقية . هذا بالاضافة الى الاستمرار في التركيز على اهداف المرحلة السابقة. ومن الصفات الحلقية التي يجب الاهتام بتنميتها : صفة الشجاعة ، والتمود على التقشف وتحمل الألم ، والاعتاد على النفس ، وتقدير الحقوق المتبادلة ، وعدم التصتت في أعماله وفي معاملته . كل هذه الصفات وغيرها يجب غرسها في نفس الطفل في هذه المرحلة عن طريق الوعظ والتلقين .

حق إذا ما جاءت المرحلة الثالثة التي تمند من الثانية عشرة الى الخامسة عشرة بدأت الغربية المقلية تأخذ بجراها في البرامج التي رسمت لغربية و أميل ، بصورة أكثر تنظيماً ، ولكنها تختلف كل الاختلاف في برامجها وطرقها عن الغربية المقلية التقليدية السائدة في ذلك العصر . ومن الاهداف التي تهتم الغربية بتحقيقها في هذه المرحلة تنمية ملكاته وقواه المقلية ، وتنمية روح المبادأة عنده ، وتزويده ببعض المعارف النافعة في الجغراف والمعلوم الطبيعية ، وتحبيب بعض الفنون العملية والحرف البدوية اليه وذلك كالزراعة والحدادة والتجارة . حتى اذا ما جاءت المرحلة الرابعة والأخيرة في تربية ( اميل ، ) وهي التي تمند من الحامسة عشرة الى العشرين / بسدأ التركيز على تربيسة العاطفة والضمير الدبنى والذوق الاجتاعى عنده .

هذه أبرز الأهداف في كل مرحلة من المراحل الاربح التي حددها و روسو ، لتربية و أميل ، وغن اذا ما أردنا ان نجمل الأهداف النهائية التي تسمى إليها تربية و أميل ، في جميع مراحلها يمكن ان نجدها تتمثل في مساعدته على تنمية جسمه ، وتفتح شخصيته وتكاملها ، وتحقيق فرديت. وتعويده على الشجاعة والاقبال والاستقلال والاعتباد على النفس وغرس قوة المثاعة لدبه ضد التأثيرات السيئة للمجتمع ، وتدريب تفكيره وإرادته وملكة الحكم لديه ، وتوبية روحه وعاطفته ، وإعداده لحماة متشرة منطورة .

والمنهج الذي يقترحه وروسو، لتحقيق الاهداف السابقة يختلف في طبيعته وعنوباته من مرحلة الى أخرى . ولكن بالرغم من هذا الاختلاف فان له ذا المنج الفترح بعض المعيزات العامة التي تنعشى مع الفلسفة التربوية التي يني عليها والتي أشرنا الى بعض مبادئها في هذه الفقرة . ومن بين هذه المعيزات العامة ، الاعتاد على الحبرة والتجربة الشخصية في التعلم والتهذيب والايمان بأن الطفل لا يتعمل أهناه من يكتسبه ويكتشفه بتجربته ولا يحمل فهنه من المعلومات الا ما يقدر على خعله فعلا ۱٬۱٬ و والإيمان و يجدوى الأعمال اليدوية والتعربنات البدنية لتقوية الرح المعنوبة واعتدال المزاج والصاحة ، و والإيمان بأن و الاعتدال والعمل هما الطغيبان الارحدان الحقيقيان للانسان ، فالعمل يشحذ شهيته و الاعتدال يصحه من الإفراط فيها ، ۱٬۰ . ومن هذه المعيزات المنهج المقترع أيضا عدم الايمان يحدد أشياء لا يفهم لها معنى يجدوى الكتاب لا سيا في مرحمة الطغولة ، لأن القراءة المبكرة في الكتب من غابا ان تضيق أفق الطغل وتستعبد عقله وتجمله بردد أشياء لا يفهم لها معنى

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ١٧٤ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص ؛ ٥ - ٥٠ .

وتحول بينه وبين تدريب ملكة الحكم لديه . ﴿ فَأَمْلِ ﴾ لم يمرف كالمة كتاب قبل سن الثانية عشرة، ولذا فان رأسه لا يعرف التدلي فوق رقبته ولم تثقل كاهله الأحزان . ومما قاله و روسو ، في شأن الكتب : و ولا بنبغي ان يكون هناك كتاب لدى الفتى غير كتاب الدنيا من حوله ولا ينبغى ان يكون هناك تعلم او إرشاد الا ما تلقنه اياه الحوادث والوقائع . ان الطفل الذي يقرأ لا يفكر . فهو يقرأ فحسب . انه لا يتعلم حمّاً ، بل هو يجفظ الفاظأ فحسب ، . وقال في مكان آخر من كتابه و اميل ، : و ان الكتب ضارة لانها تمله ان يخوض بالكلام فيا لا يعرف . ولن أترك بيد و اميل ، إلا كتاب وروبنسون كروزو ، لأنه صورة رجل عمل بمفرده على حفظ حياته فهو جدير ان يرتفع ﴿ بأميل ﴾ فوق مستوى المزاعم المنقولة عن الغير ويعلمه الحكم السلم الصائب على العلاقات التي بين الأشياء ، (١) . ومن هذه الميزات أيضاً وعدم الاستعاضة مطلقاً بالرَّمز عن الشيء ذاته إلا عند استحالة الدراسة على الطبيعة ، لأن الرمز يستغرق انتساه الطفُّل وينسيه المرموز إليه، ٢٠٠٠ ومنها أيضاً الايمان بعدم جدوى ودراسة اللغات والتاريخ. فيقول بالنسبة لدراسة اللغات: ووقد يدهشكم أني أعتبر دراسة اللغات من بين تلك المواد التي لا نفع فيها للطفل . ولكن تذكروا أني لا أتكلم الا عن دراسات فترة الطفولة الأولى . ومها قيل في هـذا الشأن لا أعتقد أنه الى سن الثانية عشرة او الخامسة عشرة يمكن لأي طفل ان يتعلم لفتين تعلماً حقيقياً اللهم الا اذا كان عبقرياً ، (٣) ... ويقول في شأن دراسة التاريخ والأساطير : و انه لخطأ سخيف ان يفرض على الأطفال دراسة التاريخ ؛ على زعم ان التاريسخ في متناول إدراكهم ، لأنه ليس الا مجموعة من الوقائع والحوادث . ولكن ما الذي يعنونه بكلمة الحوادث التاريخية سهلة الادراك وآن الأفكار التي تتكون عين هذه الحوادث يسهل تكوّنها في ذهن الطفل حقاً ؟ وهل يعتقدون ان المعرفة

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ١٦٧ ، ١٥٢ ، ١٦٣ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجّع السابق ، ص ٥٥٠ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجم السابق ، ص ١١٣ - ١١٩ .

الحقيقية للحوادث يمكن أن تنفصل عن معرفة أسبابها ومعرفة نتائجها ? وان كنتم حقاً لا ترون في أفعال الناس الا الحركات الخارجية المادية الصرفة ، ففيم دراستكم للتاريخ ? أنه اذن يكون خالباً من كل موضوع للدرس ، ومن كل فائدة ومن كل متمة أيضاً . أما أن كنتم تقدرون أعمال الناس على ضوء علاقاتهم الأدبية ، فعليكم أن تفهّدوا هذه العلاقات لتلاميذكم ، وعندنذ سترون هل بلاتم للنابخ عرهم أم لا . . . وكا أن و أميل ، لن يدرس التاريخ في طفولته فانه لن يدرس أيضاً الاساطير لانها لا تناسب مستواه العقلي في هذه المرحلة : و لن يعنوس أيضاً الاساطير لانها لا تناسب مستواه العقلي في هذه المرحلة : و لن أساطير و لا أساطير المنافق على ما فيها من سحر وسذاجة وجمال . ذلك أن الفاظ الاسطورة شيء والتاريخ شيء التاريخ شيء التاريخ عيء آخر ! .

كيف بالله يبلغ العمى بالناس ان يسموا الاساطير أخلاقيات الطفولة من غير ان يدركوا ان ما في الاسطورة من أكذوبة تستهوي الاطفال محيث يغفلون عن الحقيقة ؟ وان ما يراد به إغراء الاطفال على التملتم ، هو الذي يفتنهم عن الملم ويعوقهم عنه ؟ .

ان الاساطير قد تجدي في تعليم الكبار . أما الاطفال فلا بد لهم من الحقيقة المادية. فاذا أعطيناها لهم بقناع رفيق لم يجشموا أنفسهم عناء إماطته ... و(١٠)

ومن القواعد العامة التي يقوم عليها المنهج المقترح من و روسو ، الاهتام بالميول الحضوة التنفيذ و عاولة تربيت بالصبغة التخصصية الشبقة ، لأن المنهج العام أكثر فعالية في تحقيق شخصية متكاملة وفي اعداد الفرد لحياة متطورة متفيرة والرفع من العمسل اليدوي والحرف الشعبية باعتبارها أقرب جميع الاعمال البشرية الى حالة الطبيعة ، والايان بعدم جدوى التربية الدينية في فترة الطفولة وبأن الجهل بالأهيات في هذه الفترة غير من

<sup>(</sup>١) نفس المرجم السابق ، ص ١٢٠ - ١٨٣ ، ١٨٣ - ١٨٩ .

تكوين أفكار خاطئة عنها لا تلبق بجلالها ، والايان بأن خير دين يمكن ان يوجه البه التلميذ عندما يكون مستمداً للتربية الدينية هو الدين الطبيمي . ونحن إذا كنا لا نربد ان نطيسل الحديث بجلب النصوص من كتاب و اميل ، الدالة على إيان و روسو ، بهذه القراعد فاننا نرجو الرجوع اليها في هذا الكتاب (١١) .

حتى اذا ما حاولنا ان نبحث عن الطريقة التي ينادي بها دروسو، نجدها هي الاخرى تختلف من مرحلة الى أخرى من مراحل نمو و امـل ، ولكن بالرغم من هذا الاختلاف فيناك بعض المبادىء العامــة التي تقوم عليها طريقة ﴿ رُوسُو ﴾ ككل . ومن بين هذه المبادىء : الايمان بأن التربية الحقة تستم عن طربق الخبرة والمارسة أكثر منها عن طريق التلفين اللفظى وبضرورة الانتقسال من المادي المحسوس الى المعنوي المجرد ؛ وعدم الاستماضة بالرمز عن الشيء ذاته الا عند استحالة الدراسة على تمويد التلمنذ على الصبر والتقشف والاعتباد على النفس وتحمل الألم ٬ وربط عملسة التربية بحرجات الطفسل ومبوله الحاضرة واحترام فردية الطفل؛ ومعاملته في حدود سنه وعدم ارهاق قواه عا محاوز طاقته؛ وعدم تدليله ؛ وفي الوقت نفسه عدم إذلاله وكبت حريته وعدم تلبيسة جميم رغباته بل المعقول منها فقط واستخدام القانون الطبيعي في تدريبه الخلقي محبث نجعله يتحمل النتائج الطسمة لأعماله دون تدخل من أي انسان لقوم بعملية الدفاع او بعملية العقاب، وعدم تعليمه أي شيء إلا بعيد ظهور الحاجية والاستعداد إليه وتشحيم التلمنذ بعد أن بيدأ في التفكير والتعقيل على أن يكون معبار نفسه والَّا يلحاً إلى مقارنة نفسه بسواه من التلاميذ لأنه لن يحني من هذه المقارنة الا احدى سيئتين : اما الحسد واما الفرور . الى غير ذلك من المادي. والقواعد التي تقوم علمها طريقة ﴿ رُوسُو ﴾ التربوية (٢) .

<sup>(</sup>١) نفس المرجم السابق ، ص ١٦٦ ١٧١ ، ١٩٠٠ .

 ٦ المبدأ السادس الذي تقوم عليه فلسفة « روسو » التربوية هو الايمان بأن الاسفار والرحلات الخارجية هي خير ما يختم به الشاب دراسته المنظمة لان من شأن هذه الاسفار والرحلات ان توسّع من افقه العقلي ومن تجارب وتزيد من معرفته للشعوب المختلفة ، وتفيّر من اتجاهاته ومفاهيمه نحو هذه الشعوب ، وتهذب من أخلاقه . ولايمان و روسو ، بهذا المبدأ فانه جعل من ضمن خطته لتربية ، اميل ، واعداده للحياة أن يقوم – بعد اتمامه للبرنامج التربوي الذي وضع له وبعد تعرفه على زوجة المستقبل له : • صوفي ، ولكن قبل زواجه منها – برحلة طويسة الى بلدان العالم يدرس شعوبهما وحضاراتها . ويعتبر و روسو ، في ايمانه بهـــذا المبدأ متمشياً تمامــا مع المبادى. الآخرى التي تقوم عليها فلسفته التربوية لا سياً ما كان منها متصلًا بالمنهج والطربقة . فهوكا قدمنا يقلل من قيمة الكتب ومن قيمة القراءة كمصدر للمعرفة ويعلى من قيمة الخبرة او التحربة الشخصة كوسلة للمعرفة وينادى بوجوب عدم الاستعاضة بالرمز مطلقاً عن الثميء ذائبه الاعند استحالة الدراسة على الطبيعة واستحالة الاتصــال المباشر بالشيء المراد دراسته . فهــو عندمــا يؤكد أهمِمة الأسفار والرحلات إنما يؤكد في الواقع أهمية الخبرة الشخصية والاتصال المباشر بالاشياء في التربية . فنحن اذا ما أردنا ان نعرف تماماً أي شعب من الشعوب فانه لن يتسنى لنا ذلك – في نظر و روسو ، عن طريق ما كتبه الرحالون والمؤرخون عن هذا الشعب ، بل لا بــد لنــا من السفر اليــه والاحتكاك به والعيشة معه لفترة من الزمن تكفى لمعرفة قيمه وتقاليده وبالتالي تكفى لتكون أحكام علمه . بالإضافة الى ذلك فان هنا عوامل أخرى جعلت وروسو ، يفضل الاسفار والرحلات في دراسة الشعوب على القراءة النظريــة للكتب . من بين هذه العوامل ما كان يلاحظه بين بني عصره من الفرنسيين من سوء استعالهم للكتب ومن جهلهم الواضح بالشعوب مع كثرة قراءتهم وكثرة كتب الناريخ والرحلات بينهم ، وما كان بلاحظه على كتب الناريخ والرحلات من تأثر واضح بنزعــة مؤلفيها وأهدافهم وتخيلاتهم ؛ تفقد معه كل موضوعية في تصوير الواقع ووصف الشعوب . فلهذين العاملين وغيرهمـــا أنكر د روسو » قيمة الكتب ورفسع من قيمة الأسفار والرحلات في دراسة الشعوب ومعرفــة قيمتها وأخلاقها وآثارها وقد عبر عن رأيه هذا في كتابه د اميل ، بقوله :

 ويتسامل الناس هل من المفيد للشبان أن يسافروا وقد كثر خلافهم في هذا الموضوع .

و والحقيقة أن إساءة استخدام الكتب تقتل العلم؛ لأن القارى، يخال أنه يعلم ما قرأه ٬ فيصقد أنه يصفى من تعلمه . والحق أن الافراط في القراءة لا يؤدي إلا إلى خلق الادعيث نصباً من عدد العارفية نويساً من عدد القراء ومع هذا فهو أقل العصور في عدد العارفين وليس في جميع دول أوروبا دولة يطبع فيساً أكثر مما يطبع في فرنسا معرفة بخصائص الشعوب الأخرى وأخلاقها . فإن تلك الكتب تجملنا نهمل كتاب الدنيا الكبير ٬ وحتى حين نقرأ ذلك الكتاب ، يتمسك كل واحد منا بالصفحة التي يقف عندها ولا يتجاوزها .

وإن الباريسي يعتقد أنه يعرف البشر عموماً.مع أنه لا يعرف الا الفرنسيين. وهو في مدينته الحافلة بالأجانب ينظر الى الأجنبي كأنه ظاهرة خارقة لانظير لها في الدنيا ...والغريبان كل واحد منهم قرأ عشر مرات على الاقل وصف بلد ذلك الأجنبي الذي يدهشه كل الدهشة .

وانها لمهمة شاقة ان بقاوم الانسان الزاعم التي يوردها المؤلفون ، ومزاعمه الشخصية كي يصل ال الحقيقة . وقد قضيت عمري أطالع كتب الاسفار . ولم اجد من بينها كتابين يعطيان فكرة واحدة عن شعب بعينه . وحينا أقارن القليل الذي أمكنني ملاحظته بنفسي بما قرأته في تلك الكتب، أجدني نادماً على ما أضمته من وقتي في مطالمة كتب الرحاليين . ويزداد اقتناعي بأرس تلك الموصوعات لا يجمل تحصيلها بالقراءة ، بل بالمشاهدة ...

وفلنترك اذن الكتب ومطالعتها لاولئك الذين يقنعون باستقاء معلوماتهم منها فهى لا تصلح الالحشر اذهان وشقشقة لسان . فأنا أومن إيماناً راسخاً بأن الشخص الذي لم ير الاشعباً واحداً لا معرفة له بالبشر . فعينا يتسامل بعضهم عن جدوى الأسفسار للشبان ، يجب أن يتساملوا من باب أولى : هـــل يكفي للرجل الحسن التربية ان يعرف مواطنــه فحسب ؟ أم ينبني ان يعرف البشر عمرما ؟ م ١١٠ .

وهو في الوقت الذي آمن فيه بأهمية الاسفار والرحلات لاقام تربية الشباب أول – كا يتضع من مناقشته الموضوع التي تلت النص السابق – أنه ليس في إمكاننا أن نجوب الأرض كلها وأن ندرس جميع أفراد السلالة البشرية ، كا أول أنه ليس كل الناس صالحين لها ويمكنهم الاستفادة أول أنه ليست كل الاسفار نافعة وليس كل الناس صالحين لها ويمكنهم الاستفادة منها ، بل الذي يصلحون لها ويستفيدون منها أقل القليل من الناس . وإذا كان الأمر كذلك فان واجب الشباب ان يختار المناطق الفيدة والفرورية لأسفاره ورحلاته ، وأن يتملم كيف يسافر وكيف يمكنه أن يستفيد من أسفاره . فيجب عليه أن يحدد الهدف من سفره وأن يكون دقيق الملاحظة لما يشاهده ويلسه ، وأن يتم بلاحظة الأشاء ، وأن يكون عتم بلاحظة الأشاء ، وأن يكون حازماً صارماً مع نفسه ، مجبت يستطبع استخلاص العبرة من أخطاء الشعوب التي يزورها من غير أن تفويه تلك الاخطاء او ينزلق اليها (٢٠) .

هذا هو ملخص رأي و روسو » في الاسفار والرحلات الخارجية كوسلة من وسائل التربية وهو يتفق في تأكيده لأهميتها في التربية مع كثير من المربين في مختلف المصور والثقافات . و فقد انفق كثير من رجال التربية في كل المصور على ان الاسفار هي خير ما يمكن ان تختم به الدراسة . فهي توسع من افق الرجل المقلى ومن تجاربه ، "" . . . وقد أشرنا في فصل سابق عند حديثنا عن والمذهب الاجتاعي الواقعي » إلى أن انصار هذا المذهب وعلى رأسهم المربي الفرنسي

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٣٢٥ - ٣٢٦ .

<sup>(</sup>٢) ففس المرجع السابق ، ص ٣٣٦ - ٣٣٩ .

<sup>(</sup>٣) بول مونور – المرجع في قاريخ التربية(ج ٣ - ترجمة صالح عبد العزيز)ص ١٣١ – ١٩٣٠.

وميشيل دي مونتانيي ، يعطون أهمية كبرى للاسفار والرحلات في التربية .

فهو اذن لم يأت بشيء جديد في تأكيده لأهمية الاسفار والرحلات في التربية بل كارب تابماً لمن قبله من المربين الذين أكدوا هذه الأهمية وذلك من أمشال «كونتليان» و«مونتانيي» وغيرهما . واذا كان هناك من جديد في رأي (روسو) في هذا الموضوع فهو تقليله من شأن قبمة الكتب كصادر لدراسة الشموب ، وتنبيهه الى المنصر الذاتي الذي يغلب في هذه الكتب ، ووضعه بعض القواعد والارشادات للأسفار والرحلات ، وإيمانه بأنه ليست كل الأسفار نافعة ثقاقياً وانه ليس كل الناس قادرين على الاستفادة منها ثقافياً وخلقياً .

وغن اذا كنا نخالف روسو بعض الشيء في الحط من شأن الكتناب ووسية القراءة – لا سيا بعد أرب تحسن مستوى الكتاب وتطورت طرق البحث في التاريخ وتغير مفهومه والنسع موضوعه وميدانه – فاننا نتفق ممه في أن القراءة وحدها لا يمكن أن تعطي صورة صادقة كاملة عن الشيء المقروء عنه ، بل لا بد من أن يضاف الى وسية القراءة وسية الحبرة والتجربة والمشاهدة والاتصال الشخصي ما أمكن إلى ذلك سبيلا . كا أننا نتفق ممه في أن الأسفار والرحلات التقافية يجب أن تراعى فيها شروط معينة ، وأرب قلة من الناس هم الذين يستغيدون حقاً من هذه الأسفار والرحلات .

٧ - وهو بالنسبة المرأة يؤمن بانها تختلف في طبيعتها عن الرجل. ويحكم هذا الاختلاف في الطبيعة فان وظيفتها في الحياة والتربية التي تتلقاها يجب أن تكونا مختلفتين عن وظيفة وتربية الرجل. وقد عبر (روسو) عن آرائه في طبيعة المرأة وفي وظيفتها وتربيتها في الكتاب أو الجزء الخامس من مؤلفه: « اميل ، . وله في كل ناحية من هذه النواحي من الآراء والملاحظات ما يستحق المناقشة والاخد في الاعتبار من مدارس التربية وعلم النفس وعلم الاجتاع.

فمن بين آرائه المتصلة بطبيعة المرأة إيمانه بأنبه بقدر ما يوجد بين الرجل

والمرأة من اتصال وتشارك في بعض الخصائص والسبات وذلك بحكم اشتراكها في النوع البشري – فإنه يوجد في الوقت نفسه اختلاف وتباين بينها في كثير من الحصائص والسات الأخرى وذلك لاختلافها في الجنس . وقد عبر عن هذا الايمان عندما قال : و وما نعله علم اليقين أن ما بينها من قسط مشترك إنما هو مستعد من اشتراكها في النوع البشري. وأن ما بينها من اختلاف إنما هو راجع الى اختلاف الجنس . ومن هذين الوجهين نجد صلات كثيرة وتناقضات كثيرة أيضاً . ولعل من أعظم آبات قدرة الحالق المبدع أنها صنعت كاننين فيها كل هذا التشابه وكل هذا التباين في آن واحد (۱۰) » .

وقد أشار في عرض مناقشته الطبيعة المرأة الى عدد من مظاهر الاختلاف والتباين بين الرجل والمرأة وقد كان من بين هذه المظاهر التي أشار إليها هو ما يمتاز به الرجل من قوة في الجسم والعقل ومن شجاعة وإقدام وايحابية وثبات ، وما تمتاز به المرأة على نقيض ذلك من ضعف وسلبية ، وحياء وخجل ورغبات غير محدودة وقوة في العاطفة ووقة في المشاعر وتقلتب في الأذواق وخضوع زائد المرأي العام وميل الى الزينة .

فقد اقتضت حكمة الخالق أن يكون الرجل ايجابيا قوباً وأن تكون المرأة عمولة سلبية ضميفة ، وفي نظره أنه ومق وضعنا هذا الميدأ ، ترتب عليه ان المرأة مجمولة اساساً لارشاد الرجل . ولنن كان ينبغي للرجل ان برضيها ففلك عن ضرورة او هي لان المزية الاولى الرجل هي قوته . فهو بروق المرأة من حيث هو قوي فحسب ، . ولكن اذا كانت المرأة مجمولة كي تخضع الرجل وتسمى للقوز برضاه بدلاً من أن تتحداه فانها تشطيع بما لها من المفاتن أن تسيطر عليه و ترغم على شحد قوته واستخدامها . وخير وسية لايقاد جذوة تلك القوة هي إحداها نصراً مؤزراً للأخرى . وبهذا يتولد المجوم والدفاع وجسارة أحد

<sup>(</sup>١) جان جاك روسو ، اميل . ( ترجمة نظمي لوةا ) ، ص ٣٣٠ .

الجنسين وخجل الآخر ، ذلك الخجل أو الخفر الذي زودت به الطبيعة الضعيف كي يسترق به الجنس القوى (١٠) » .

ومن جهة أخرى فقد أعطى الله و الرجل ميولاً لا حد لها ، وأعطاه في الوقت عبنه القانون الذي ينظمها ، مجيت يكون حراً وخاضماً لذات نفسه . وهذا القانون هو المقل . واما المرأة فقد منحها رغبات غير محدودة ، وشفع تلك الرغبات بالحياء والحفر كي يلجمها ... أعطى المرأة ذلك اليسر في إثارة الرغبات ، أكثر بما يستر الرجل إرضاء تلك الرغبات . ويهذا أصبح الرجل خاضماً لهوى المرأة ، مضطر البحث عن وسائل التقرب إليها ، كي تسمح له أن يارس حق الجانب الأقوى ، .

والدهاء الذي تمتاز به المرأة يمكنها من جعل الرجل – حتى وهو في نشوة انتصارة – في شك دائم مجيت و لا يعلم عن يقين هــل الشعف هو الذي استسلم للقوة ، ام ذلك الاستسلام جاء عن إرادة وطواعية ، . . .

(واانساء) لا يعرفن حمرة الحجل من ضعفين؟بل يفاخرن به... دويتملكمين الحزي من الظهور بمظهر القوة؛ لماذا؟ ليس ذلك كي يظهرن بمظهر الرقة فحسب بل لمارب أبعد من هذا . فين يمهدن بذلك لانفسهن العذر والحق في الضعف عند الحاجة البه لحظة الاستسلام <sup>(7)</sup> » .

ومن شأن المرأة أن تكون أكثر خضوعاً للرأي العام وتأثراً به من الرجل في لا تستطيع ان تتحدى الرأي العام وما كذلك الرجل. يقول روسو : ووقد شاء قانون الطبيعة نفسه أن تكون النساء تحت رحمة آراء الرجال فيا يخصن وفيا يخص أبناء من . فلا يكفي أن يكن جيلات ، بل يجب أن يرفن الرجال يجافس، ولا يكفي أن يكن حكيات ، بل يعب أن يعترف لهن الرجال بالحكمة .

<sup>(</sup>١) نفس الرجع السابق ، ص ٢٣٥ ، ٢٣٦

<sup>(</sup>٢) نفس الرَّجم السابق ، ص ٢٣٦ ، ٢٣٧ .

ولا يكفي أن يكون لهن شرف السلوك ، بل يجب أن يكون لهن شرف السمعة ١٠٠٠ .

والمرأة تمتاز بميلها الطبيعي منذ و صغرها الى الزينة ، ، فالفتيات الصغيرات يمن إلى الزينة منذ ولادتين تقريباً فلا يكفيهن أن يكن جميلات ، بل يردن أن يجدهن الناس كذلك ونلاحظ في سلوكهن الفض أن هذه الغاية تشغلين منذ البداية و ويظهر هذا الميل بارزاً في لعب الفتيات الصخار . فنحن نجد الفتاة الصغيرة ، تقضي نهارها حافلة بدمينها تنمق هندامها . تبدل ثيابها مائة مرة من غير أن قل . وتنفن في تربينها بطرق مبتكرة تتفاوت في النجاح أوسوه الاختيار . وفي هذه المشغلة ينقضي وقت الطفسة وهي لا تحس بمروره . وقم الساعات وهي لا تدري حق انها قد تنسى طعامها ، ولذلك أن جوعها الى الزينة أقرى وأشد من جوعها إلى ألوان الغذاء (٢٠) .

والفتيات يفضلن في لعبهن كل ما يزيد جمالهن وما يتصل بجنسهن ولذا فأن الدسية هي الالعوبة المفضلة لدى الفتاة الصغيرة وفي هذا دلالة واضحة على تأثير الجنس في تكويز الذوق والميل . والفتيات يملن عادة الى بمارسة العابهن باندفاع أشد من اندفاع الفتيان في ألعابهم ، وهن متقلبات في أذواقهن وملاهبهن . ومن واجب التربية أن تعالج هذا التغلب وتحد من شدة ذلك الاندفاع (٣٠).

و والفتيات أسرع إلى تعلم الكلام من الفتيان وأشد منهم طلاقة ، بل إن الفتيات قسد يتهن بالترثرة . وهذا طبيعي وأقرب الى المزينة منه الى النقص . الفتيات قسد يتهن بالترثرة . وهذا الفتاة . ولئن كان الرجل يقول ما يعرفه . فأن المرأة تقول ماييير الاعجاب ، فالرجل بجاجة إلى المرفة كي يتكلم . اما المرأة فبحاجة الى الذوق كي تتكلم . أي إن الرجل يتكلم فيا يراه نافعاً ، أما المرأة فتتحرى ما يطيب للناس حماعه (أن ) .

<sup>(</sup>١) نفس المرجم السابق ، ص ٢٤٢ ، ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٧) نفس المرجم السابق ، ص ٢٤٨ ، ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجم السابق ، ص ٢٠١٠ ٢٠١ .

 <sup>(</sup>٤) نفس المرجع السابق ، ص ٢٥٩ .

وهو برى د أن عقلية النساء عقلية عملية ، تتيح لهن الوصول إلى هدفين الهدد ببراعة . ولكن هذه العقلية تمجز عن تحديد ذلك الهدف لنفسها ». وهن يحكم هذه العقلية المجردة والمسائل المدينية النامضة . و والنساء بحكم تطرفهن العاطفي إما أن تكون الواحدة منهن مستبرة أو تقية ولا تعرف كيف تجمع بين الحكمة والتقوى » . وفي نظره وأن سلوك المرأة خاضع الرأي العام . وعقيدتها خاضعة السلطة . ولهذا يجب ان تعتنق كل ذوجة ديانة زوجها » (1) .

هذه بعض النواحي التي تختلف فيها المرأة عن الرجل في نظر « روسو » • ولهذه الاختلافات أو الفروق بين المرأة والرجل في طبيعتهما تأثيرها علىالاختلاف في وظائفها في الحياة وعلى الدور الذي يجب أن يقوم به كل واحد منهها • كا لها تأثيرها على الاختلاف في نوع التربية الذي يجب أن يتلقاه كل واحد منهها .

فأن طبيعة المرأة تفرض عليها أرت تكون في طاعة الرجل وأن تسمى باستمرار الفوز برضاه وهو من جانبه يجب عليه احترامهـا وتقديرها . وليس للمرأة اية مكانة في الجمتم ـ في نظر « روسو » - الا كزوجة ولذا فان مهامها وواجباتها الأساسية هو العمل على إسعاد زوجها ورعايته ورعاية اطفاله وحفظ بيته وشرفه . ولهذه الوظيفة يجب ان يتم اعدادها وتوجيه تربيتها .

ومن أفكار و روسو ، المتعلقة بغربية المرأة هو إيمانه بأن هذه الغربية بعب أن تكون مختلفة في طبيعتها وفي أساليبها عن تربية الرجل وهذا الاختلاف في تربية الجنسين أمر طبيعي – في نظره – يقتضيه الاختلاف في طبيعتها ويقول في هذا الصدد : وومن حيث إنه ثبت أن الرجل والمرأة ما كان ينبغي لها تكوين واحد ولا خلق واحد ولا مزاج واحد – يغرّب على هذا أنه لا ينبغي لها تربية واحدة (١٠) م . والتربية الصالحة للمرأة في نظره هي التي تنشى صع

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٢٦١ ، ٢٦١ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجم السابق ، ص ٢٤١ ، ٢٤١ .

طبيعتها ومع وظائفها في الحياة وتساعد على تنمية الخصائص الأنتوية فيها بدلاً من كبت هذه الخصائص أو عاولة تنمية خواص الرجل لديها . وفي نظره و أن تنمية خواص الرجل لديها . وفي نظره و أن تنمية خواص الرجل لديها . و في نظره و الأم تقوله : و صدقيني أيتها الأم الحسينة . ضرراً واضحا » . و لهذا نجده برصي الام بقوله : و صدقيني أيتها الأم الحسينة التي لا تجميل من ابنتك رجلاً ؟ فإن هذا يكون منك بمثابة تكذيب للطبيمة التي خلقتها المرأة ، بل اجمليها امرأة صالحة أمينة وتفي أنها ستكون بذلك أصلح لنفسها (۱۱ » . و يقول في مكان آخر من هذا الكتاب عن التربية التي يجب أن تتلقاها المرأة في مراحل نموها المتلفة وذلك بصدد نقده المفالاة في التزين والتجميل ولعادة التبرج القبيحة بين النساء / و ان العلاج الشافي ان نربي المرأة تربية نسوية صالحة نجيت نطيعها على حب مهام جنسها والاشراف على بيتها والتسلي بإعمال التدبير وفنون البيت والأسرة وعندنذ سوف تنهار عادة التبرج القبيعة ، وتغدو المرأة أبهى منظراً وأقل بذخاً وأرقى ذوقاً (۱۲) » .

ولما كانت واجبات النماء في جميع الأزمان هي أرضاء الرجال ونفهم ، واسمادهم ونفعهم وتحري عبتهم وتكريهم ، وتربيتهم صفاراً ورعايتهم كباراً وارشادهم بالمشورة والتسرية عنهم وتهوين الحياة عليهم – فساحت تربية النساء برمتها يجب أن تكون – في نظره - مرتبطة بالرجبال ، كا يجب ان يكون هدفها الاول مو تلقينهن منذ طفواتهن الاولي هذه الواجبات ("" .

وغن لنمد المرأة لهذه الواجبات والوظائف يجب أن بهـتم – في نظره – بتربية جسمها وذوقها وعقلها وروحها . وأول تهذيب يكن ان نقوم به بالنسبة للمرأة مو تهذيب جسمها . وبالوغم من ان هذا الترتيب مشترك بــين الجنــين ، فان الناية من التربية البدنية غتلفة بــين الجلسين ، و فتربية بدن الرجل غايته زيادة القوة . اما تربية بدن المرأة فغابته زيادة الرونق . ولكن ذلك لا يعني

<sup>(</sup>١) نفس المرجم السابق ، ص ٢٤١ ، ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص ٢٥١ ، ٢٥١ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق ، ص ؛ ؛ ٢ .

ان تخلو تربية بدن الرجل من الرونق تماماً او ان تخلو تربية بدن المرأة من القوة تماماً . اذ ينبغي ان يكون للمرأة نصيب من القوة يتح لها القيام، اعمالها ومهامها في رشاقة ويجب ان يكون للرجل نصيب من الرشاقة يتبح له القيام بمهامه في يسر (۱) .

والمرأة من صغرها تميل الى اللتزين والتجميل ، ولذا نجد الفتاة الصغيرة تفضي نهارها حافلة بدميتها تنمق هندامها وتنفن في تربينها ، حتى اذا ما كبرت قليك تحول هذا الاهتام الى تربين وتجميل نفسها . ثم بعد ان تنضج أفرتنها تبدأ في الاهتام باثات البيت وبجهال الوسط الحيط بها . وعلى الامهات ان يرجهن هذا الميل الفطري لدى بناتها ويرشدنها الى الاساليب الصحيحة في التربين والتجميل والتنسيق من غير منالاة ولا افواط . وهو يرى في حب المرأة و الموضة ، وليك على فساد ذوتها ، وفي مبالعتها في التزين وسية من وسائلها لستر عيوبها . وقد عن هذا المرأى عندما قال :

و ان حب الموضة من فساد الذوق. لأن الوجوه لا تتغير بنفير الموضات وما يلائم الوجه مرة ينبغي أن يلائه على الدوام. إني عندما أرى فتاة تمشي في زينة متبرجة يساورني القلق على قوامها الذي أخفته ذلك الأخفاء التنكري وأقول: – لو أنها كانت جميلة لما ركبت كل هذه المشقة فلا بد أنها عاطلة من الجمال مجيث لا تستطيع الاستفناء عن كل هذه التمويهات.

و ومن سمعتي الفتاة أقول ذلك عنها ستكون هي الساعبة كي تخلع عنها تلك الزينة المتبرجة ، كي تحكم على جمالها الحقيقي الذي تمتز به كل فتاة . ومن فعلت ذلك فإني سأصفق لها اعجاباً، ان كان جمالها يستأهل التصفيق ولكن لن أطربها الا اذا كانت في زينة بسيطة الفاية (١) » .

وهو ينادى بالعمل على شغل فراغ الفتيات بأنواع من النشاط توافق ميولهن

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ه ٢٤ - ٧٤٧ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجم السابق ، ص ٥٥٠ .

وتتمشى مع وظائفهن في الحياة ، لأن الفراغ في نظره و أخطر رذيلة تنعرض لها الفتاة وهو عادة يصعب اقتلاعها متى رسخت فى الصغر » .

ومن أوجه النشاط التي يمكن أن تشغل بها الفتاة اوقات فراغها هي اشفال الأبرة وعمل الحياكة والتطريز والرسم . وكل هذه الأعمال لا تحتاج الى القراءة والكتابة بل يمكن اكتسابها عن طريق التقليد والخبرة والتمرين . وهو ينادي أيضاً بعدم اكراه الفتاة على تعلم القراءة والكتابة قبل ان تقتنع وتحس با القراءة والكتابة من نفع لديها . وهو يطبق مبدأ الميل والاقتناع بضرورة الخبرة المراد اكتسابها على جميع انواع التعلم ، وذلك حين يقول: و يجب الا تفرض الدروس والمعدن على الفتيات بمل ندع الفتاة تطلب تلك الدروس عند شعورها باحتياجها اليها . ويجب اكثر من ذلك الا ندفع الفتاة في طريق التعلم دفعاً ، بل نقركها للمها الفطرى (١٠) .

وبالنسبة لتربية المرأة الدينية والاخلاقية يوصينا بأن ناخذ في اعتبارنا بعض الحقائق الهامة التي معن الحقائق المهامة التي مدفعين المحافظة التي من بينها ان عقلية النساء عقلية تتيج لهن الوصول الى هدفهن الهدد ببراعة ، ولكنها تعجز عن تحديد ذلك الهدف لنفسها، وان سلوك المرأة خاضع للرأي العام وعقيدتها خاضعة للسلطة ، وأرب النساء يمتزن بتطرفهن العاطفي .

ولكي نعلم الدين للفتيات الصغيرات يجب علينا- في نظره - الانجمل الديانة موضوعاً للضيق او الكتابة او واجباً ثقيلاً مفروضاً والا نعلمين اطلاقاً شيئاً عن ظهر قلب ، حتى الادعية والصلوات ، والا نلجاً الى طريقة التعليم الديني بالسؤال والجواب لانها طريقة ضالة مفسدة للعقل والدين معاً ، بل يجب ان نلجاً الى التعليم المباشر . كا يجب في تعليمين الديني تحاشي الموضوعات المذهبية الجافة والحقية التي لا تعني الا ألفاظاً بغير مفهومات والاقتصار على تعلم المبادى، التي تجمل يجسن السلوك ويفعلن الحير . وقد ختم مناقشته لتربية المرأة الدينية

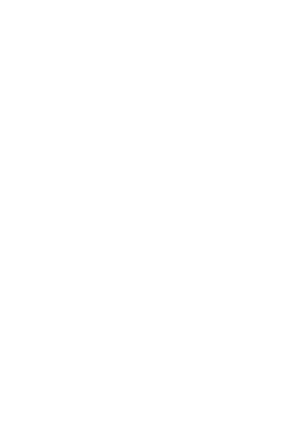
<sup>(</sup>١) نفس المرجم السابق ، ص ٢٥٨ .

بالعبارة التالية التي يمكن ان تعتبر تلخيصاً لرأيه في هذا النوع من تربية المرأة :

« لا تجملوا من بناتكم فقيهات في العلوم الالهية او بجادلات. فلا تعلوهن من امور السهاء الا مسايفيد في الحكمسة البشرية والفضيلة الدنيوية. علموهن وعودوهن الشعور دائماً بأنهن تحت انظار الله > فهو شاهد دائم على اعمالهن وافكارهن وفضيلتهن وماذاتهن وعودوهن ان يصنمن الحير لان الله يجب الحير ، وان يكن في كل يوم من ابام حياتهن في النحو الذي يحبين ان يظهرن به امام بحده يوم الدين. هذه عي الديانة الحقة التي يدر كها الفساد بسوء التأمل او الزندقة او التمسب. فبشروا بهذه الديانة التي لا اعرف لي ديانة سواها (۱۰) » .

هذه بعض افكار دروسو، المتصلة بطبيعة المرأة ووظائفها وتربيتها . ويمكن القارىء ان يرجع اليهما مفصلة في الفصل الاول من الجزء الخامس من كتاب. « اصل » .

<sup>(</sup>١) نفس الرجع السابق ، ص ٢٦٩ .



## الغضسل التشاسع

# العوامل التي أثرت في تطور التربية ومهدت لظهور الحركات التربوية في القرن التاسع عشر

## العوامل التي أثرت في تطور التربية في هذا القرن :

ولكن قبل ان نتحدث عن ذلك النطور وهذه الحركات – يجدر بنا ان نشير في إيجاز الى أهم العوامل الفكرية والاقتصادية والسياسية والاجتاعيه التي مهدت لظهور هذه الحركات وأثرت في ذلك النطور ، لان التربية في أي عصر او في أي قرن متأثرة بالظروف السائدة في ذلك العصر او القرن وبما يتم في كافة جوانب الحياة فيه من تطورات وتغيرات . وليست العوامل التي سنشير اليها كلها وليدة القرن الناسع عشر ، بل ان الكثير منها تعتبر امتداداً واستمراراً لما تم في القرون السابقة عليه ، لا سيا القرنين السابع عشر والثامن عشر .

ومن بين هذه الموامل نذكر ما يلي :

بتمثل في الجهود الجمارة التي بذلها المفكرون والمربون في القرون السابقة ، التربوبة التي نشأت وظهرت نتمجة لتلك الجهود . فجهود « ڤـڤز » و « ملتون » و و مونتاني ، و و بمكون ، و و كومنوس ، التي أدت الى بلورة وتطور النزعة الواقمية في التربية في القرن السابع عشر ، وجهود و جون لوك ، التي أدت الى تدعيم نزعة التهذيب الشكلي في نفس هذا القرن ، وجهود و جان جاك روسو » و « بزداو » و د کامب » و د سالزمان » – لم تنته هی ولا المذاهب التربوية التي نشأت عنها بانتهاء القرن السابع عشر او الثامن عشر ، بل استمرت تلك الجهود في تأثيرها ، وهذه المذاهب في عملهـا حتى في القرن التاسع عشر . وكل الذي حدث في هذه المذاهب او النزعات أنها ربما أخذت أشكالاً حديدة تناسب روح القرن وما تم فيه من تطورات وتغيّرات ، ولكن هذا التطوّر لم يقطع صلته بالمذاهب السابقة . فالنزعة العلمية التي سنتحدث عنها كإحدى النزعات الاساسية في القرن الناسع عشر لم تكن الا امتداداً للحركة الواقعية في القرن السابع عشر والثامن عشر . والنزعات النفسة التي سنتحدث عنها أيضاً في هذا القرن لم تكن الا امتداداً للحركة الطبيعية التي تزعمها وروسو ، في القرن الثامن عشر ، وتبعه من بعده و بزداو ، ، و و كامب ، ، و و سالزمان ، . واذا كان هناك من خلاف يسط بين النزعة الطبيعية والنزعات النفسية فان هــــذا الخلاف اقتضته التطورات التي حدثت في القرن التاسع عشر .

### العامل الثاني :

الذي كان له تأثيره البالغ في تطور النظريات التربرية في القرن الناسع عشر هو التوسع الكبير الذي حدث في تطبيق الطرق العلمية ، حتى شمل هذا التطبيق بحال العراسات النفسية والتربرية .

فاذا ما أَحْدُنا علم النفس مثلًا فاننا نجده قد أحرز تقدماً كبيراً في هذا القرن لا سيا في النصف الثاني منه ، ولم ينته هذا القرن حتى أصبح لعلم النفس كيانه المستقل عن الفلسف وتحرر من كثير من الآثار والمفاهيم المتنافيزيقية ، وبــدأ علماؤه يطبقون في جمع حقائقه وفي التحقق من صحتهما الطرق الاحصائية والتجريبية . وقد ساهم في تطوير علم النفس في النصف الاخير من هذا القرن كثير من العلماء نذكر منهم على سبيل المشال العالم الالماني و فونت Wudnt ، ( ١٨٣٢ – ١٩٢٠ ) الذي يعتبر الاب لعـ لم النفس الحديث . وقــد ألف أول كتاب له في علم النفس حسب المفهوم العلمي الحديث عام ١٨٧٤ ، كما أسس أول معمل لعلم النفس التجربي بجامعة وليبزج، بألمانيا عام ١٨٧٩ . والعالم الانجليزي د تشارلس داروین Charles Darwin ) ( ۱۸۸۲ – ۱۸۸۱ ) صاحب نظریــة التطور العضوى ومؤسس الاتجاه الوظيفي في علم النفس. وفبعد ان كان علم النفس القديم لا يهتم الا بتكون العمليات العقلية وتحليلها ووصف مكوناتها ، أذا بهذا و بالاتجاه الوظفي ، . ومؤداه ان العمليات العقلمة – أي العقل – أدوات وظيفتها معونة الكائن الحي على التكيف لبيئته وكفاحه للبقاء ، . ومن هؤلاء العلماء أيضاً العالم الانجليزي وفرنسيس جولتون F. Galton ، ( ١٩١١ – ١٩١١) الذي يعتبر الاب الحقيقي للقياس العقلي في علم النفس . الى غير ذلك من العلماء الذبن ساهموا في تطور وتقدّم علم النفس في هذا القرن ، لا سيا في النصف الاخير منه . وقد كان لهذا التقدم الذي تم في علم النفس تأثيره البالغ في تطور النظريات التربوية . ومن الدراسات النفسية التي وجدت عناية في هذا القرن هي ما تسمى بدراسة الطفـل ( Child Study ) . ولكثرة الاهتمام بهـذا النوع من الدراسة النفسية على اسس علمية ، ولكاثرة الاهتمام بدراسة النمو البشري بصورة عامة سمى و ألين كي Ellen Key ، هذا القرن بأنه قرن الطفــــل ، وذلك لكثرة ما ركز فيه على الطفل . وهناك كثير من العلماء قد قاموا في هــذا القرن بدراسة حاجات الأطفال ومبولهم وخصائصهم بصورة عامة ٬ كان من بينهم و تشارلس داروین ، ر ، و لیم بربیر William Preyer ، و واستانلی هول G. Stanley Hall ، و واستانلی هول G. Stanley Hall ، ( ( ۱۸۶۲ – ۱۸۶۹ م ) .

وقد ساعد التقدم الذي أحرز في دراسة الطفل والمراهقين وفي عـلم النفس بصورة عامة – مربي هــذا القرن ومربي القرن الشمرين ان يعرفوا الكثير عن خصائص الاطفال في شق مظاهر نموهم وان يطبقوا المبادى، التي كشف عنهــا البحت في هذا الميدان في مناهج التعلم وطرقه .

وفي الوقت الذي بدأت فيه الدراسات النفسية تأخذ مكانها كملم مستقل عن الدراسات الفلسفية بدأت الدراسات التربوية تتجه نفس الاتجاء تقريباً ؟ وارف كان ذلك بصورة أضعف وأبطاً . وقد كان من بين الذين ساهموا في تأسيس علم التربية في هذا القرن ونادوا باستمال الطرق العملية في دراسة التربية هما و جون فرديك هربارت مربارت المحالمة ( ١٩٧١ - ١٧٧١) و وهربارت سينسر Herbert Spencer ) . (مهربات القرن حق بدأت تتكون الفلسفات والطرق التربوية على أسس علمية ، وأصبحت التربية بدأت وما محاله المعلين وكلياتهم كادة مستقلة .

#### العامل الثالث :

يتمثل في الغروة الصناعية وفي التوسع الكبير الذي حدث في تطبيق العلوم الطبيعية في المجالات العملية للحياة ، وقد كان من بدين التنائج التي ترتبت على التقدم الكبير الذي أحرز في الحاوم الطبيعية وفي تطبيقاتها العملية في مجالات الصناعة والزراعة والطب وكافة مجالات الحياة وعلى الثورة الصناعية والتوسع في نظام المصانع – هو تغير القيم الاوروبية ، ورغبة مربيهم وعلمائهم بل وعامتهم في جعل هذه العلوم جزءاً أسامياً من المناهج الدراسية . كا بعداً نتيجة لذلك التوسع في التعليم المهني والصناعية الحاصة .

#### العامل الرابع :

الذي كان له أكبر الاثر في تطور النظريات التربويــة في القرن التاسم عشر يمكن أن يتمثل في النظرة الى التربية على أنها وسيلة من أهم وسائل خلق المواطن الصالح وعاملمن أهم عوامل تحقيق الوحدة السياسية وتحقيق التقدم الاقتصادي والاجتاعي . وقد جاءت هذه النظرة الجديدة نتبجة لعدة تطورات اقتصادية واجتماعية وسياسية قد حدثت في أواخر القرن الثامن عشر وفي القرن التاسع عشر . ومن هذه التطورات – على سبيل المثال – النهضة الصناعية التي حدثت في أوروبا لا سيا في بريطانيا وألمانيا ؛ وضعف روح الطبقية والاقطاع ؛ وبروز النزعة الديمقراطية ، وبدء الاهتمام بالجماهير العامة ، ونزعة الشعوب نحو الحبكم الديقراطي والحركات الثورية والاستقلالية التي كان من أبرزها الثورة الامريكية والثورة الفرنسة والوحدات الساسسة التي تمست في بعض اجزاء من أوروبا كايطاليا وألمانيا . كل هذه التطورات والتغيرات وكثير غيرها قد أدت الى زيادة الاهتبام بالفرد وبرفاهيته وتربيته؛ والى التوسع في الفرص التعليمية وانشاء النظم التعليميَّة العامة الوطنية . ولم ينته القرن التاسُّع عشر حتى أصبحنا نرى غالب الدول الأوروبية الحديثة ، إن لم يكن كلها ، لهــا نظمها التعليمية الوطنيــة . وانتقل الاشراف على الشئون التربوية في غالب هذه الدول من يــد الكنائس والمؤسسات الدينية والاهلمة الاخرى الى يبيد الدولة . وقيد كان لهذه النظرة الجديدة للتربية ، ولما ترقب عليها من الاهتمام بتعليم عامة الشعب تأثير كبير في تطور النظريات التربوية المتصلة بمفهوم التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها . وقد أصبحت كل دولة تحاول جذب المصلحين المربين البها ليساعدوها على تنظم تعلمها وارشادها في نظامها التعليمي ، كما بدأت تهتم بتشجيم الدراسات التربوية والنفسة بغمة ان تساعدها نتائج هذه الدراسات على تطوير مناهج مدارسها وطرقها وادارتها .

هذه هي أم العوامل الاساسية التي أثرت في تطور النظريات التربوية المتصلة

يمنى التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها في هذا القرن ، وقد مهدت هدذ العوامل وغيرها الى ثلاث نزعات تربوية رئيسية في هذا القرن ، هي : النزعة النافسية ، والنزعة الملية والنزعة الاجتماعة . وقد نمت هذه النزعات وتطورت مما وانندج بعضها ببعض لدرجة أنه أصبح من السعب مع هذا الاندماج فسلها من حيث الزمن والمكان ومن حيث الشخصيات التي يخلونها . وبالرغم من است كل نزعة من هذه النزعات كان لها تأثيرها على جميع جوانب التربية فان تأثير النزعة النفسية كان أكبر في طرق التدريس ، وتأثير النزعة العلمية كان أوضح في اهداف التربية والنظم المدرس . والنظم المدرس في اهداف التربية والنظم المدرس .

ولكل نزعة من هذه النزعات الثلاث بميزاتها ومبادئها وممثنوها . وسنحاول في هذا الفصل وفي الفصلين اللذين يلياه ان نناقش كل نزعة من همذه النزعات الثلاث بشيء من التفصيل ؟ مع الاشارة الموجزة الى آراء أبرز ممثليها .

#### النزعة النفسية في التربية

فبالنسبة للنزعة الاولى وهي النزعة النفسية فان من أبرز بميزاتها هو ايمات أنصارها بأن عملية التربية ليست عملياً اصطناعية يعرف الفرد عن طريقها أفكار السابعين وتراثيم، بل هي عملية فو طبيعية تنسع من الباطن وتتضمن الافراج عن الاستعدادات والقدرات المتلفة المغروسة في طبيعة الفرد و فطرته، ولعلنا لاحظنا عندا لحديث عن المذهب الطبيعي في التربية أن هذه الفكرة قد أكدها وجانجاك روسو ع، زعم المذهب الطبيعي كما أكدها الذين أقرا بعده من أنصار هذا المذهب في التربية ، وإذا كان هناك من فرق بين النزعة النفسية وبين الحركة الطبيعية في التربية عنها بأساليب ايجابية بينا الثانية عبر عنها بأساليب ايجابية بينا الثانية عبر عنها بأساليب ايجابية بينا الثانية عبر عنها بأساليب الجابية بينا الثانية عبر عنها بأساليب الجابية وبين المربة .

ومن مميزات النزعة النفسية أيضاً هو محاولة مناصريها التوفق بــين كثير من مبادى، التربمة القديمة ومبادى، التربمة الحديثة ، والتوفيق بين النظريات المختلفة التي كانت ساندة في القرن التاسع عشر . ومن أبرز مظاهر التوفيق بسين القديم والحديث في هذه النزعة هو التوفيق بين مبدأ و الميل أو الاهتام ، وهو شمار التربية الغدينة . ويعتبر هسذا التوفيق من النواحي التي تختلف فيها الحركة النفسية عن الحركة الطبيعية ، لأن الحركة الأخيرة ركزت كل التركيز في عملية التربية وطرق التدريس على مبسل الطفل واهتهامه وعارضت بكل شدة طرق التدريس التي تشتق روحها من مذهب التدريب الشكلي والتي تعتمد على كثرة الجهد والتعرين الشاق لملكات الطفل وقواء ، غير ناظرة الى ميولد واهتهاماته .

ومن ميزاتها أيضاً هو تأكيدها للملاقة بين العطيات النفسية والعمليات الجسمية في التربية . وقد أكد فكرة هذه العلاقة كثير من الفلاسفة والمربين حتى قبل هــــذا انفرن . فقد أكدها حتى سبيل المئسال - و ديكارت ، و و مبينوزا ، و و جون لوك ، . ولكن هذه الفكرة لم تتبلور قاماً في بجال النظريات التربيسة إلا في القرن التاسع عشر وذلك بفضل الفيلسوف والمربي الألماني و هربارت ، و وبفضل تقدم المدراسات النفسية في هذا القرن .

ومن بميزاتها أيضاً هو تأكيدها للهبدأ الذي يقول : ان التربية هي عملية نمو لشخصية الفرد . وقد عبر عن هدذا المبدأ و بستالونزي ، ، أبرز زعماء هذه الغزعة ، وذلك عندما عرف التربية بقوله : ﴿ ان التربية هي عملية النمو المنزن المنسجم لجمسم قوى الفرد ، .

ومن مميزاتها أيضاً في مجــال الطريقة هو تأكيدها لأهمية الميـــل ، والنشاط الجــمــى ، والخبرة وتدريب الحواس ``` .

هذه هي أهم الميزات العامة للنزعة النفسية التي سادت في التربية في النصف الأول منالقرن التاسم عشر . ومن هذه الميزات يمكنان ندرك ان هذه النزعة كانت

Paul Monroe, A Brief Course in the History of Education. New (v)
York: The Macmillan Company, 1918, pp. 303-307.

تقوم على محاولة جعل العملية التربرية ومناهج الدراسة وطرق التدريس متمشية مع طبيعة الطفسل وخصائصه النفسية . فهي سميت بهسفا الاسم لتركيزها على العوامل النفسية في التربية ولمحاولتها صبغ العملية التربوبة بجميع مظاهرها ، لا سيا طرق التدريس فيها ، بالصبغة النفسية .

وهذه النزعة النفسية ، وان كانت قد ازدهرت في القرن التاسع عشر ، فان أصولها ترجع الى ما قبل هذا القرن بكثير . ونحن لو تتبعنــا تطور النظريات التربوية في مختلف المصور والثقافات لوجدنا بين الحين والآخر في مختلف المصور من أكد أهمية الفرد وأهمية ميوله وحاجاته في التربية . فنحن نجد هذا التأكيد او الاهتمام بالفرد - مشـلا - في التربية الاثينية في عصر ازدهارها ، كما نجـده أيضًا في أفكار بعض المربين الرومانيين وذلك مثـــل المربي • كوينتليان Quintilian . و اذا كانت تربية العصور الوسطى قد اهملت بعض الشيء النمو الشخصى وركزت على تحقيق غايات دينية وسياسية فان الاهتمام بنمو الفرد قسد بدأ يظهُّر من جديد في القرن الرابع عشر بعد ان انضحت معالم عصر النهضة . ثم ازداد هذا الاهتهام وضوحاً في القرون التالية . ولعلنا لاحظنا وضوح هـذا الاهتهام في افكار ﴿ ڤيڤنز ﴾ و ﴿ مونتانبي ﴾ في القرن السادس عشر ، وفي أفكار وجون لوك ، في القرن السابع عشر . ولكن هـذا الاهتمام بطبيعة الطفـل وبخصائصه النفسية لم يصبح نزعة تربوية مستقلة لها أسسها ومبادئها حتى منتصف القرن الثامن عشر . ولعله لأول مرة في تاريخ التربية يأتي لنا مرب في القرن الثامن عشر بمذهب تربوي جديد يقوم أساساً في نظرياته على طبيعة الطفل. هذا المربي هو د جان جاك روسو ، الذي تحدثنا عن مذهبه الطبيعي في التربية شيء من التفصيل في الفصل السابق . ﴿ فروسُو ﴾ يمكن أن يعتبر مجق هو أول من استخرج واشتق النظريات التربوية من طبيعة الطفل . وإذا كان و روسو ، لم تتج له الفرصة لان بطبق نظرياته التربوية المستمدة من طبيعة الطفل - فانه قد أتى بعده من أتباعه في المذهب الطبيعي من حاول تطبيق تلـك النظريات في المجال العلمي ، وذلك من أمثال و بزداو Basedow ، ( ۱۷۲۳ – ۱۷۹۰م ) ، و د سالزمان Salzman » ( ۱۷۶۹ – ۱۸۱۱م ) ؛ و د کامب Campe » (۱۷۶۳ – ۱۸۱۸ م ) ؛ وجمیع هؤلاء الثلاثة من المربین الألمان .

فالحركة الطبيعية يمكن ان تعتبر اذن هي العامل المؤثر المباشر في النزعة النفسية التي ظهرت واضحة في القرن التاسع عشر . ولم تكن الحركة النفسية هذه الا امتداداً العركة الطبيعية ونتيجة من نتائجها ، ولذلك فسلا غرو ان تتشابه الحركتان في كثير من الحصائص والممادي.

ولكن بالرغم من هذا التشابه بين الحركتين فان هناك كثيراً من النواحي التي تختلف فيها الحركتان ، لا سيا اذا ما أخذنا مفهوم الحركة الطبيعية كا شرحه لنا « روسو » في كتاب » : « أميل » . ومن النواحى التي تختلف فيها الحركة النفسية عن الحركة الطبيعية هو اعتراف الاولى بضرورة تنظيم العملية التربوية ، وبأهمية الكتاب بجانب الحبرة والتجربة ، وتأكيدها للوسائل الايجابية في تحقيق الاهداف التربية ، ومحاولتها التوفيق بين فكرة الميل أو الاهتام وبين فكرة بذل الجهد ، الى غير ذلك من الأمور التي تخالف بها الحركة النفسية الحركة اللهبيعية .

وتعتبر الحركة النفسية من ناحية أخرى مرتبطة تمام الارتباط بالمثالية الحديثة تلك الحركة الفلسفية التي كانت سائدة في أوخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر . فن هذه الحركة الفلسفية استمدت الحركة النفسية أساسها المنطقي وسندها الفلسفي . ومن أبرز الفلاسفة المثاليين الذين تأثر بأفكارهم أنصار الحركة النفسية هم : « كانت Kant » ( ۱۷۲۴ – ۱۸۰۵ ) ، و « فيخته Fichte . ۱۷۲۲ – ۱۸۰۵ ) ، و « شيلنج ( ۱۸۲۱ – ۱۸۲۱ ) ، و « شيلر Schillar » ( ۱۸۰۵ – ۱۸۰۵ ) ، و « شيلنج Schilling » ( ۱۸۳۰ – ۱۸۳۱ م ) .

فلو أخذنا من بين هؤلاء وكانت ، و و شيار ، مثلا فاننا نجد لكل منها من الأفكار ما كان له تأثير بالسنم في التمهيد للحركة النفسية وفي قطور النظريات الغربية بصورة عامة في هذا القرن . فن أفكار وكانت ، التي كان لها تأثيرها في تطور النظريات التربوية في القرن الثامن عشر والقرن الشرين هو نكرانه النظرية التي تعمم فطرية الممارف الانسانية ، وإيانه بأن هناك نوعين من الممارف : أحدهما يرجع في مصدره الى الحواس والآخر يرجع الى العقل . فهو يرى ان معرفتنا المسالم الحارجي تأتينا عن طريق حواسنا وعن طريق خبرتسا واحتكاكنا بالأشياء . أما ممارفنا المتصلة بالمفاهم الرياضية وبالاحساس بالواجب والجال فانها لا تأتي نتيجة لعمل حواسنا ، بسل هي متصلة بطبيعة العقل نفسه وتعتبر سابقة على خبرة الاحساس . وهو يؤمن بوجود عالمين متميزين : مما العالم الجسمي المادي والعالم الاخلاقي ، ففي العالم الاوليكنيكية ولا وجود الحرية ولا للذكاء . أما العالم الشائية ، الى غير ذلك من الافكار الفلسفية المنازية التي المن بها وكانت ، وكان لها تأثيرها في تطور النظريات التربوية . وقد ضن وكانت » افكاره التربوية في كتاب خاص نشره عمام ١٨٠٣ تحت

أما الفيلسوف و شبار ، فانه أكد كما أكد وكانت ، من قبله أهمية التربية بالنسبة النوع البشري وأتى بأفكار قيمة في التربية الأخلاقية والجمالية ولعب الأطفال كما كان لها أكبر تأثير في أفكار و بستالوتزي ، ، و و هربارت ، ، و و فروبل ، الذن يعتبرون من أبرز أنصار الحركة النفسة . ومن بـ بن أفكار شيلا المتصلة بفلسفة المجال وتربية الذرق ، إيمانه بأن للجيال تأثيراً مباشراً على انفعالات الشخص وعواطفه ولذا يمكن ان يستخدم في الرفع من طبيعة الانسان من الهمجية الحيوانية الى الحربة الأخلاقية والانسان في نظره – يمر في نموه في الموحلة المخطوقية .

Frederick Eby, The Development of Modern Education, (Second (1))
Edition), Englewood Cliffs, N. J.: Prentice-Hall Inc., 1960, pp. 411-414.

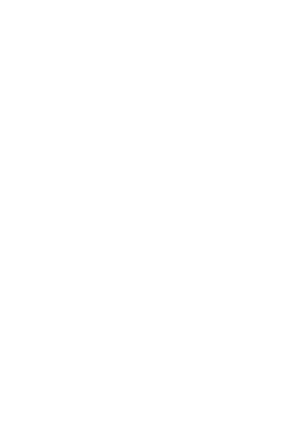
وقد أكد مبدأ اللعب ، ومبدأ النشاط الخلاق ، ومبدأ تحقيق الذات ، ومبدأ النطبيع الاجتاعي في التربية . وسنرى كيف تبنتى ، فروبل ، هذه المبادى. وضمها في فلسفته التربوبة وحاول تطبيقها في رياض أطفاله ٬٬٬

هذه هي أهم مميزات الحركة النفسية التي سادت في النصف الأول من القرن الناسم عشر وأهم المصادر الني استمدت منها أصولها .

وقد تفرغت هذه الحركة النفسية الى ثلاث حركات فرعية ، هي : « الحركة البستالوتزية ، و « الحركة الفروبولية » .

ولكل حركة من هذه الحركات الثلاث مبادئها المتصلة بمنى التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها ، والتي سنتحدث عنها ضن مناقشتنا الافكار المربي المؤسس والمشل لها .

Ibid., pp. 414-427. (\)



## الفصب العتباثير

# الحركة البستالوتزية وأثر • بستالوتزي ، في تأسيسها

فاذا ما أخذنا أولى الحركات النفسية الثلاث التي أشرنا اللها في آخر الفصل السبات ، وهي الحركة البستالوترية – فاننا نجدها تدين بتأسيسها في المقام الأول الى Johan Heinrich Pestalozzi الى المربي السويسري الشهير وجون هنري بستالوتزي Johan Heinrich Pestalozzi ) .

ولما كانت الأفكار والمبادى، التي نادى بها هي الأساس الذي قامت عليه هذه الحركة فاننا سنكتفي بدراسة هذه الأفكار بادئين باعطاء فكرة بسيطة عن حياة صاحب هذه الافكار وعن أهم العوامل التي أثرت في حياته وفي أفكاره التربية .

## حياة بستالوتزي والعوامل التي أثرت في أفكار .

لقد ولد و بستالوتزي ، في و زيرت ، بسويسرا عام ١٧٤٦ ، وكان والده طبيباً جراحاً يرجع في أصله البعيد الى أصل ابطالي وينتمي دينياً الى المذهب البدوتستانتي ، وكان دخله بحكم مهنته الطبية يمكنه من العيش في نطاق الطبقة المتوسطة ومن العناية بأسرته . وقد مات هذا الوالد البار باسرته ، و و هذري بستالوتزي ، لم يتجاوز سن الحاسة ، وبذلك حرم رعاية أبيه وهو لا يزال صغيراً . وكانت المصبة يمكن ان تكون أكبر عليه لو لم يرزق بأم صاطحة

أوتيت حظاً كبيراً من الحكمة والحنان والاخلاص والوفاء لذكرى زوجها . فقد كرست هذه المرأة البارة حياتها بعد وفاة زوجها لرعاية أطفافها الثلاثة وتربيتهم . وهي لتعوضهم عن عطف أبيهم ، قد بالفت في رعايتهم . وقد كان لهذه الغربية المنزلية الاولى الناعمة تأثيراتها السابية والايجابية على شخصية وبستالوتزي ، وعلى اتجاهاته في مستقبل حياته ، كا يعترف هو نفسه بذلك في بعض كتاباته .

ومن آثار هذه التربية المنزلية الأولى الناعة في حياة وبستالوتري، الانطوائية التي كانت تفلب عليه في مرحلة دراسته الابتدائية وعزلته عن رفاق سنه، وتنمية كثير من سمات الأنزنة لديه على حساب خصائص الرجولة الصلبة ، وقوة الماطفة على حساب التفكير المقبلي الموضوعي ، والتردد وانتناقض الداخلي ، وعدم الثقة الكاملة بالنفس ، الى غير ذلك من الخصائص والسات التي كانت تمتاز بها شخصية و بستالوتري ، والتي يمكن ارجاعها الى تربيته المنزلية الأولى المدلة (١٠٠

وقد أتيح لبستالوتزي ان يتمم جميع مراحل تعليمه ، بما في ذلك المرحلة الجامعية . ولكنه لم يظهر عليه في أية مرحلة من المراحل دراسته ما يدل على نبوغه او تفوقه على أقرائه ، بل كان على المكس من ذلك من المتأخرين في دراسته ، لا سبا في المرحلة الابتدائية والثانوية . واذ كان لدراسته من تأثير على حياته فانها مكتنته من الوقوف بنفسه على العيوب التي كانت سائدة في مناهج الدراسة وطرق التدريس . ووقوفه على تلك العيوب قد نمى لدبه الرغبة الصادقة في إصلاحها ودفعه الى القيام مجهوده الاصلاحية في الجمال التربي ، وان كانت ررح الاصلاح لم تنضج لديه اللا في مرحلة متأخرة من حياته . وقعد أتاحت له دراسته العالية ان يقع تحت تأثير أساتذة عظام ، وذلك من أمثال و برايتنجر دراسة العالية ان يقع تحت تأثير أساتذة عظام ، وذلك من أمثال و برايتنجر التربخ والعلوم السياسية في الكلية التي درس فيها بستالوتزي (۱۲) .

Frederick Eby, The Development of Modern Education p. 432. (1)

Tbid., pp. 432-434. ( v )

وغالب الؤثرات التي وقع تحتما أثناء دراسته جاءته من مصادر خارجية عن معاهد الدراسة نفسها ، وذلك كجده الذي كان يكتر التردد عليه ، و دالجمية الملفتية الملفتية المحده الذي كان ينخترا التردد عليه ، و د الجمية الملفتية المحدود ( المحدود الذي كان منضما اليها في فترة دراسته العالمية . وقد كان جده هذا و أندربه بستالوتزي العداده ومهنته يحب الخير وبعطف على الفقراء وبدء و الى إصلاح أحوال المجتمع . ولما كان و هنري بستالوتزي ، قد تعرف منذا فقد تأثر بكتير من أفكار جده واتجاهاته الدينية والاصلاحية . ويظهر هذا الثأثير في بكثير من أفكار جده واتجاهاته الدينية والاصلاحية . ويظهر هذا الثأثير في إصلاح أحواله وبستالوتزي ، الدخول في مهنة القوصة ، وفي حجمه الفقراء والعمل على إصلاح أحوالهم وتعليم أبنائهم ، كا يتضح ذلك من أعماله فيا بعد . وهناك تأثير يتمثل هذا التأثير في الحب الذي خلفته عنده الطبيعة وللحياة الريفية البسيطة المحادثة الريفية البسيطة

أما انضامه الى و الجمعية الهلفتية ، \_ وهي جمعية سياسية اجتاعية ، تهدف فيا تهدف الى إصلاح الأوضاع السياسية وتحسين الفرص التمليمية \_ فانه قد أثر فيه من حيث إنه أتاح له الفرصة ان يتعرف على مشاكل مجتمعه ، ووجهات النظر المختلفة في الاصلاح ، والأفكار السياسية والقربوية السائدة إذ ذاك والتي كانت تناقش في اجتاعات وحلقات هذه الجمعية . فمن طريقها استطاع ان يتعرف على أفكار وجون لوك ، وأفكار وجان جاك روسو، من بعده في السياسة والقربية . وقد كان من نتائج انضامه الى هذه الجمعية وقراءته لكتاب ووسوى : وأميل ، إعانه البالغ بأهمية القربية في عسلاج مشاكل المجتمع والنهوض به وبضرورة إصلاحها حتى تستطيع ان تحقق هذا الهدف .

وبعد ان أتم دراسته العالمية في عام ١٧٦٤ ، أتجه الى الاشتغال بالزراعة ، فقضى سنة في التدريب الزراعي العلمي مع أحد المزارعين الناجعين ، و تشفيلي Techitfeli ، ليمد نفسه كزارع . ثم اشترى قطعة كبيرة من الأرض فيني فيها

بيتًا وكوَّن فيها مزرعة . وكان في اعتقاده ان العمل الزراعي هو أكثر الأعمال الاقتصادية رمحاً . وكان متأثراً في هذا الاعتقاد و بالحركة الاقتصادية الطبيعية The Phisiocratic Movement ، التي ظهرت في فرنسا ومنها انتقلت الى ألمانيا في النصف الثاني من القرن الثامن عشر . وكانت هذه الحركة تعلى من شأن الزراعة ، وتنظر البها على أنها المصدر الوحيد للغني والازدهار الاقتصادي ١١٠. وقد تأثر و نستالوتزي ۽ في هذا الاعتقاد أيضاً وبروسو، الذي نادي بالرجوع الى الحياة الزراعية البسيطة واعتبر مهنته الزراعية أشرف المهن وأسعدها . ولكن لأساب ؟ قد لا تتصل بطسعة الزراعة نفسها فقيد فشل و يستالونزي ، فشلا ذربعاً في مشروعه الزراعي هـذا ، فتراكمت علمه الديون وخرج من جميم ممتلكاته الاالبيت الذي بناه بنفسه . ولكن هذا الفشل لم يضعف إيمانه بأهمية الزراعة وبأهمة الاعمال المدوية ، ولذا فانه حول بيته في عام ١٧٧٤ الى ملجأ خبرى للأطفال يأوى النه الاطفال الفقراء الذين لا يلقون عناية من آبائهم . وقد حاول بالتدريج ان يحول هذه المؤسسة الخبرية التربوية الى شه مدرسة صناعمة للفقراء ، كان الاطفال فيها يتعلمون القراءة والكتابة ويشتغلون ماستغلال حقل خاص وغزل القطن ونسحه وبعض الحرف الأخرى . وقد أتاح له هذا المشروع الخبرى التربوي ان يجرب الكثير من نظريات دروسو ، ، وان يدرك أوجه الصحة والخطأ فمها ، وإن يطور أفكاره التربوية وبعرف الكثير عن خصائص الأطفال ، لا سيا خصائص نموهم العقلي . وكان في الوقت الذي يشرف فسه على هذا المشروع التربوى يشرف أيضا على تربية ابنه بنفسه ويلاحظ سلوكه ونموه وبتخذ منه حقلاً لتحربة نظرياته ومعتقداته . وقد سحل ملاحظاته عن نمو ابنه هذا في كتاب نشم ، تحت عنوان : ومذكرات والدى ، وكان هذا الكتاب أول كتاب ظهر في دراسة نفسة الطفل.

Ibid., pp. 313, 315-435 ( \( \)

ولكن تلك المدرسة الزراعية المهنية قد فشك كا فشل مشروعه الزراعي من قبلها ، وذلك لعدم ترفر العنصر البشري الذي يساعده ، فكان هو الذي يقوم بكل شيء تقريباً في هذه المدرسة ، ولذلك كان من الطبيعي ان يفشل في الاستمرار فيها . ولكن فشله العملي في تعليم أبناء الفقراء وفي التعليم الزراعي والتعليم المهني بصورة عاصة لم يضعف إيمانه بأهمية تعليم هذه الطبقة وبضرورة الجمع بين التعليم النظري والتعليم المهني ، ولذا فانه استعر طبلة حياته يدافع عن أفكاره المتصلة بهذين المتقدين الأساسين .

وفي عام ۱۷۹۸ حدث تغير عظيم في حياة و بستالوتزي ، حيث قرر الاتجاد الكلي نحو النعلم ، والعمل على إصلاح مناهجه وطرق في الفترة الباقية من حياته . وقد كان و بستالوتزي ، حق هذه السنة الفاصة نظرياً أكثر منه عملياً كل همه في كتاباته انتقاد طرق التربية القديمة وابراز عيوبها ليطلع عليها الجميم . ولكنه بعد هذه السنة قرر ان يتفرغ لهنسة التملم ويترك كل مهنة سواها ، فاشتفل منذ ذلك الحين بالتدريس والتأليف التربوي ، وكان له دور كبير في تأسيس المديد من المدارس والماهد . فقده أسس مدرسة للابتام في و استانز نعميا الديد من المدارس والماهد . فقده أسس مدرسة للابتام في و استانز ذهب الل بلدة و برجدورف Burgdorf » ليؤسس فيها أول معاهده لتدريب لمالهين . وفي هذا المهد الذي استمر فيه من ١٨٠٠ الى ١٨٠٤ بدأ بحد في تطوير نظرياته التربوية وفي عمله الحقيقي كمدرس . وقد كان من بين المدرسين المساعدين له في هذا المهد و كروسي » و و توبلر Tobler » و و بوس Buss » و د نيف Neef » كا المتوبوي .

وقد نقـل و بستالوتزي ، معهده هـذا الى و فردون ، عام ١٨٠٥ حيث استمر يؤدي وظيفت كأشهر معاهد عصره حتى عام ١٨٢٥م. وقد كان كل من • معهد برجدورت » و • معهد فردون » معهداً واخلياً يؤمه الطلاب السويسريون وغيرهم من جميع البلدان الجناورة . وقد كان هذان المعهدان ؛ لا سية الآخير منها قبلة انظار المربين والمهتمين بالتبعديد التربوي .

وفي سنة ١٨٢٥ اضطر و بستالوتزي ، الى قفل معهده في و قردون ، ورجع الى بيته بقريته : ( Neubof ) ليميش في سلام ويتحين الفرص لاعادة فتح معهده في مكانه الأصلي او في مكان جديد له ، ولكن كبر سنه وشدة الممارضة التي كانت تلقاها أفكاره التحررية حالا دونه ودون تحقيق هذا الهدف الأخير . وقد انتهت حياة هذا المربي الكبير بصد جهاد طويل مثمر في سبيل إصلاح التربية وتطوير نظرياتها وطرقها في اليوم السابع عشر من شهر فبراير في عام ١٨٣٧م ، وذلك عن غريناهز الإحدى والثانين سنة ١٠٠ .

هذه هي أهم معالم حياة هذا المربي وأمم أعماله النربوية. وغن اذا ما تأملنا في هذه المعالم والأعمال يمكننا ان نستنتج العوامل البارزة التي أثرت في حياته وفي أفكاره التربية . ومن بين هذه العوامل تربيته المنزلية الأولى ، وحيش تردده على جده : و أندريه بستالوتزي ، وأفكار مدرسيه وأساتذته وفلاسفة عصره ، وقراءته لما كتبه المربون من قبلة من أمثال وأفلاطون ، و وكومنيوس ، و وجون لوك ، و وجان جاك روسو ، ، ثم خبرته الطويلة التي استمرت ما يزيد على خسين عاماً في حقل التعليم وأقحت له ان يجرب ما استقاه من غيره من أفكار ونظريات ويحدت بعض التعديلات والزيادات عليها ويطبعها بطابعه الحاص ، حق أصبحت تنسب اليه بسدلاً من نسبتها الى مصادرها الاولى التي أخذت منها .

Charles Oliver Hoyt, History of Modern Education. New York: (v) Silver, Burdett and Co., 1910, pp. 08 - 85.

#### أفكاره التربوية :

واذا ما أخذت افكار و بستاوتزي ، ككل فانه قد يلاحظ عليها أبها تؤكد مبدأين أماسيين : المبدأ الاول هو ان التربية يجب ان تكون متمشية في معناها ، وأهدافها ومناهيها ، وطرقها مع طبيعة الطفسل وصبح حاجاته وخصائص نموه وصبح القوانين الطبيعية لنموه . اما المبسدأ الثاني الذي تؤكده وتدور حوله هذه الافكار فهو ان التربية تعتبر من أم وسائل اصلاح المجتمع وتغيير أحواله.وهو لتأكيده المبدأ الاول في افكاره اعتبر زعيماً من زعاه الحركة النفسية في التربية في القرن التامع عشر . اما تأكيده للمبدأ الثاني فقد جمله من رواد الحركة الاجتاعية في التربية في هذا القرن ايضاً .

والمستقمي لأفكار وبستالوتزي ، المتصلة بالمبسدأ الاول فانه يجد لهما من الشمول ما يجعلها تعالج وترتبط بالجوانب الرئيسية الذربية التي تتمثل في معنى التربية ، وأهدافها ومتاهجها ، وطرقها .

#### أ - افكاره عن مفهوم التربية وأهدافها :

فهو بالنسبة لمعنى التربية ومفهومها وأهدافها يؤمن بأن التربية هي عملية طبيعة وليست عملية الصطناعية . وهو يدي بهذا أن التربية الصحيحة يجب أن تسير حسب القوانين الطبيعية لنمو الطفل ، بدلاً من أن تكون مناقضة لها ومعرقلة لسيرها . والتربية بعد هذا كله – عنده – هي عملية النمو المضوي الكامل المتكامل لكافة ملكات الشخص وقواه الجسمية ، والمقلية ، والحلقية . فالسر الداخلي لنظرية ، وبستالوتزي ، التربوية العامة يمكن في مبدأ النمو المضوي . والطفل – حسب هذا المبدأ – كانن عضوي ينمو وفقاً لقوانين عددة منظمة . وبرجع هذا المبدأ الى الفكرة التي نادى بها « لامتري بستالوتزي على منظمة . وبرجع هذا المبدأ الى الفكرة التي نادى بها « لامتري بستالوتزي على وبعض آخر من العلماء والتي تشبّه الانسان بالحيوان . وقد ركز بستالوتزي على

هذه الفكرة وأكد صحتها في كثير من كتابات. . فقد قال في بمض خطبه : و أن الانسان المكون في أصله من تراب الارض بنمو كا ينمو النبات المتصلة جذوره بالارض ع'\'. وقد كان من بين الأغراض الأساسية التي كان يسعى إليها بستالوتزي من وراء ملاحظاته لنمو الاطفال وتجاربه هو كشف القوانين التي يعير حسبها نمو الطفل . وقعد وصل إلى أن القوانين التي يسير وفقها النمو البشري - في نظره - ثلاثة مظاهر او جوانب رئيسية . أولها الجانب المقلي الذي يتحقق نتيجة لاحتكاك الفرد بالبيئة المحيطة به وخبرته . المظهر الشافي غذا النمو يتمثل في النمو الجلسي الذي من بين مظاهره ما يعبر الفرد عنه بنشاطات حركية . وتنبع هذه النشاطات الحركية من الداخل نتيجة لحاجات بالفرد الداخلية . المظهر الثالث هو الجانب الاخلاق الذي يتصل بعلاقات الفرد مع غيره من بني جنسه ومع ربه . وقعد أطلق بستالوتزي على هذه المظاهر الثلاثة : الرأس ، واليد ، والقلب . وكل مظهر من هذه المظاهر الثلاثة يسير نمو حسب قوانين عددة . ومن واجب التربية ان تكشف عن هذه القوانين وتنتفع بها في ندريب وتعليم الطفل .

ولما كانت هذه العناصر الثلاثة تؤدي وظيفتها ككل فانه يجب تنميتها أيضاً كوحدة وككل متكامل ، والتربية الحقيقية هي التي تأخذ في اعتبارها هذه الوحدة الطبيعة البشرية وتعمل على تنمية كل من العقل والجسم والروح ، مع تأكيد مبدأ التوفيق والانسجام بين هذه العناصر (٢٠) . وله عدة تعريفات للتربية تنفي مع هذه المبادى ، فن ذلك قوله : وان التربية هي نمو جميع قوى الانسان وملكانه نمواً طعما تقدماً عنسجها ، ٢٠) .

Asquoted by : Roger Deguimps, Pestalozzi : His Life and Work (\(\cdot\))

(Translated to English by J. Russell) New York,

Appleton. 1895. p. 123.

Frederick Eby, op. cit., pp. 443-444. ( 7 )

As quoted by : Paul Monroe, op. cit., p. 315. (7)

ولكن بالرغم من إيانه وجوب الاهتام بتربية تلك الجوانب الثلاثة كلها لفرورة تربيتها لتحقيق النمو المتكامل ، فانه يتقق مسم ، امنويل كانت ، و و ، فردريخ شيلا ، في ان همذه الجوانب الثلاثة لا تقف على قدر المساواة في أصبتها ، وأم هذه الجوانب على الاطلاق هو الجانب الروحي او الاخلاقي . اما الجانبان الآخران : الجانب الجسمي الحركي والجانب العقلي فانها بالرغم من أميتها ومن ضرورة نموها الى أقصى حد يمكن فان نموهما هذا ليس غاية في حدداته بل هو وسية لتحقيق النمو الاخلاقي . وعليه فان الهدف الاعلى للتربية عنده هو تحقيق خصصة كاسلة متكاملة تعيش في علاقات منسجمة مسمع عنده هو تحقيق تخصية كاسلة متكاملة تعيش في علاقات منسجمة مسمع ربط القوى والملكات الاخرى الكائن الدضوي وتوحيدها ١٠٠١.

ولفهم فكرة وبستالوتزي ، عن الهدف التربوي لا بد من فهم ميسه نحو الطبقة العامة واهتامه الشديد باصلاح أحوالها والرفع من مستواها الى المستوى اللائق بالبشرية ، ولا بد من فهم مذهبه في الاصلاح الاجتاعي بصورة عامة . والذي كان يضايق بستالوتزي في هؤلاء العامة ليس هو فقرهم وبؤسهم ولكن هو جودهم وشمورهم بالنقص ، وسيطرة روح الفشل واليأس عليهم ، وفقدانهم للهدف المحدد في الحياة والشمور بالكرامة الانسانية وباحترام الذات . ويقوم مفهومه للاصلاح الاجتماعي على ثلاثة مبادى، رئيسية ، هي :

أولا: ان الاصلاح الحقيقي يجب ان ببدأ بالفرد لا بالجتمع ، لان اصلاح الكل لا يأتي الا باصلاح اجزائه ، ولا قيسة لاصلاح المنظبات والمؤسسات الاجتماعية والسياحية والاقتصادية اذا لم يصلح حسال الفرد وتنمى قدراته واستعداداته فيكون بذلك قادراً على الانتفاع بتلك المنظبات والمؤسسات الى أبعد حد مكن .

Frederick Eby, op. cit. p. 445. (1)

ثانياً : أن الوسيلة الوحيدة للنهوض بالفرد واصلاح حاله هو تنمية القدرة لديه على مساعدة نفسه بنفسه وليس أضر على الانسان من التصدق عليه ، لان الصدقة تكسبه ضعفاً وتنمي لديه روح الاعتباد على الغير وتسلبه ميزة احترام الذات التي تمتبر أعز شيء في الحياة الانسانية . فأعظم خدمة يؤديها المجتمسع للفرد هو أن يعلمه احترام نفسه ومساعدة نفسه بنفسه .

ثالثاً ، ان عملية النمو هي الوسيدة الوحيدة لتحقيق الغابة المرغوبة ، وهي صفة الاعتباد على النشطر ولا تنتظر على الفرية المنتفر في الفرصة لمنذا النمواً ".
إلا الفرصة لتنمو . وواجب التربية في نظره هو توفير الفرصة لهذا النمواً ".

## ب - أفكاره عن المنهج :

بالنسبة لمناهج الدراسة فقد جامت مبادئه و تطبيقاته مخالفة أنهوم المناهج المطبقة في بلده و سويسرا ، وفي كثير مسن البلدان الأوربية الأخرى في ذلك المصر . فقد كانت المناهج ذلك الوقت لا سيا بالنسبة للعامة يفلب عليها الطابع الديني والتعالم الكفسية ، وتمتاز بالجفاف وضيق الأفقى وعدم مسايرة خصائص الطفل وحاجاته وعدم الاتصال بالحياة العملية . ولذا حاول و بستالوتزي ، ان يصلح من حسال المناهج الدراسية ويترجم الأفكار التقدمية التي نادى بها المصلحون التربويون من قبسله وذلك من أمثال و بيكون ، و و كومنيوس ، و و برداو ، والأفكار التي استطاع ان يكورتها لنفسه نتيجة لدراسة وخبرته التربوية الطوبلة الى برامج مطبقة في المدارس التي أنشأها او ايتحت له فرصة الاشراف عليها .

ومن المبادىء التي تقوم عليه نظرياته في المنهـج :

Ibid., pp. 442-443. ( \( \)

الايان بأن المناهج والبرامج والخبرات والنشاطات الدراسية يجب ان تكون مساعدة على تنمية المقل والجسم والروح ، كا يجبب ان تكون متمشية مسع خصائص الطفل وحاجاته . ولما كانت خصائص الطفل وحاجاته تختلف باختلاف مراحل نموه – فانه نادى بتصنيف المناهج الدراسية – حتى في المرحلة الابتدائية العامة – الى مراحل تقابل مراحل النمو التي يم بها الطفل في حياته . ونحن اذا ما رجعنا الى المدارس الابتدائية التي كان يشرف عليها فاننا نجده يقسم منهجها الى قسمين أساسين : القسم الاول يطبق في الصفوف الاولى مسن المرحلة الابتدائية بينا يطبق القسم الناني منه في الفصول العالمية .

م هذه المرحلة . وفي ترتيب مواد الدراسة نادى و بستالوتزى ، بأن يكون هذا الترتيب متمشياً مع ترتيب ظهور قوى الطفل ومع درجة نمو هذه القوى في كل فترة ، كما نادى بأن براعى في هذا الترتيب الانتقال من البسط الى المركب ومن الأسهل الى الأصعب ، ومن المحسوس الى المعقول ومن الخاص الى العام ، الى غير ذلك من المادي، التي نادي باتباعها في ترتب وتنظم المنهج الدراسي والتي لا تعدو في نظره ان تكون تطبيقاً عملياً لقوانين النمو البشري . وهو يؤمن أيضاً بأن التعلم العام الذي ينمي الخصائص العامة المتعلم يجب ان يسبق التعلم المعد لتنمية المهارات الخاصة . وقد أعطى بستالوتزي أهمية كبيرة للخطوات التعليمية الاولى والسنوات الاولى في التعلم لأنه كلم كانت البدايات قوية صحيحة ، از داد اطمئناننا عن الخطوات التالمة في التعلم . وكان برى ان خبر ما نبدأ به في تربية الطفل هي الخبرات الحسمة وتدريب حواسه على الادراك الحسي الدقيق. فمن طريق الاحساس الماشر بالاشباء والادراك الحسى لاشكالها عكن للطفل ارب يكوَّن بعض الافكار عن خصائصها وصفاتها وينمي بالتالي ثروته اللغوية . وعن طريق ملاحظة الاشباء والتعامل بالاشكال الجسمة المحسوسة تنمو لدى الطفل القدرة على القياس التي تعتبر أساسًا لتعلُّم الحساب والرسم والهندسة . ومجمل القول ان بستالوتزي كان تربط العملية التعليمية وجميع مواد المنهسج الدراسي وخاصة في السنوات الأولى من المرحلة الابتدائية بالأشياء المحسوسة والحبرات الحسية . وكان يرى ان التمليم الذي يتلقاه الطفل في المرحلة التمليمية الأولى يجب ان يؤكد ثلاثة عناصر أساسية هي الشكل ، والعدد ، والكملة أو اللغة . ولا يمكن في نظره ان يقال عن شخص أنه قد عرف أشياه ممينة إلا إذا عرف عدد عدف الأشياء وعرف أشكالها ، وعرف أسماهها . فالعدد ، والشكل ، واللغة ، هي وسائل وعناصر التمليم الأولى ، وهي التي يدور حولها منهج التربية العقلية عند و بستالوتزي ، . والمواد والحبرات الدراسية التي كان يشتمل عليها منهج الدراسة عنده في المرحلة الابتدائية هي : دروس مشاهدة الطبيعة ، والجغرافيا ، والمشاهدة أو الملاحظة الحسية ، والقراءة ، والرسم ، والكتابة ، والحساب ، والموسيقى ، والدين ، والاخلاق ، والتدريب اليدوي ، والألماب الرياضية . والم يعط بستالوتزي أي اهنام لدراسة التاريخ السياسي في المرحلة الابتدائية لانه كان يرى فيه أنه غير منصل بخبرات التلاميذ الحاضرة والمباشرة (۱) .

# ج - أفكاره المتصلة بطرق التدريس:

حتى اذا ما انتقلنا الى أفكاره المتصلة بطرق التدريس فاننا نجدها تحتسل الجزء الجزء الاكبر من كتبه ومقالاته التربوية ومن فلسفته التربوية ، وهي التي تتركز فيها غالب التجديدات التي أتى بهما في الجال التربوي . وتنفق أفكاره المتصلة بطرق التدريس مع الأفكار والمبادى التي آمن بها بالنسبة لمنى التربية وأهدافها ومناهجها . ومن المبادى التي تقوم عليها طريقته العامة هو الايارب بوجوب البسده بالمدركات الحسية ، والانتقال من الحسوس الى المقول ، ومن المبلط الى المركب ، ومن العام ومن العملوم الى المقول المناهل المناهلة الى الحرب ، ومن العام الى الحاصة مع الأطفسال الى الحاسة مع الأطفسال المبتدئين .

Ibid., pp. 450-451. ( \( \)

وللتربية في نظره ناحيتان : ناحية إيجابية وأخرى سلبية . فالوظيفة السلبية للمربي تتلخص في إزالة العقبات التي تعترض نمو الطفل . أسا الوظيفة الايجابية فتظهر في انارة المتملم لتدريب قواه ، فالملم يمده بالوسائل والفرص المناسبة . و « تعتبر التلقائية والنشاط الذاتي الظروف الضرورية التي في ظلها يعلم العقل نفسه ويحصل على القوة والاستقلال » (١٠) .

ومن هذه المبادى، أيضا الايمان بأن الزيادة في القدرة أم من المعرفة وبالتالي فان مهمة المدرس في نظره ليست هي تزويد التلمية بالمعارف ، ولكن مهمته هي مساعدته على تنمية قواه وملكانه المقلية وقدرته على اكتساب المعرفة بنفسه . ومهمته أيضاً ان بربط بين خبرات التلمية داخل المدرسة وخارجها ، وان يربط المعرفة والتطبيق العملي ها . وفي اعتقاده أنه لا قيمة لأي تعليم ما لم يكن متصلا بخبرة الطفل . وقو يعطي أحمية كبيرة لميل الطفل والمتأمه في العملية التعليمية . وما الطفل . وهو يعطي أحمية كبيرة لميل الطفل والمتأمه في العملية التعليمية . وما لتباعد على إثارة الهمام الفنو العقلي للطفل ، وهو النظام النهي الذي يسير في النمو العقلي للطفل ، وهو النظام النهي الذي يسير في خطوات متدرجة من القريب الى المعيسة ومن البسيط الى المركب ، الى آخر الملدىء التي ستر ذكرها ١٠٠٠ .

ولما كان تعلم الطفل يتأثر بحالته الانفعالية وبالجسو النفسي والاجتماعي السائد في الفصل والمدرسة فانه نادى بأن تكون العلاقة بين المدرس والتلميسة علاقة أبوة قائمة على العطف والحب والتعاون.ولكن في الوقت الذي كان ينادي فيه بتأكيد العلاقمة الطبية بين المدرس والتلمية فانم كان ينادي أيضاً بوجوب اتباع سياسة الحزم من قبل المدرس وبوجوب تأكيد سلطته وسلطة المدرسة.

 <sup>(</sup>١) د. سعد مرسي أحمد ، تطور الفكر التربوي . القاهرة : عالم الكتب ، ١٩٦٦ ،

William Boyd, The History of Western Education. (Seventh (v) Edition), London, 1964, pp. 322-328.

الى غير ذلك من المبادى. والأفكار التي نادى بها وطبقها و بستالوتزي ، في عجال طرق التدريس ، وقد شرحت بشي، من التفصيل والتطويسل فيا كنبه و بستالوتزي ، وخاصة في كتابه : « كيف تمام جيرترود أطفافها ، ۱٬۰۰۷ شرحت أيضاً مع افكاره التربوية الأخرى المتملقة بمنى الغربية وأهدافها ومناهجها فيا كتبه عنه وعن أفكاره التربوية كثير من المربين ، وذلك من أمثال « روجر حيوبيس» (۲۰) وجوين (۲۰) و هيرهم كثير .

#### نقد وتقييم لافكار بستالوئزي التربوية :

ولعلنا لو دققنا النظر في أفكار وجهود و بسنالونزي ، التربوبة واخضمناها للحكم والنقد الموضوعيالدقيق لوجدناها تحويالكثير من جوانب القوة والضمف، كشأن أفكار أي مرب آخر .

ومن جوانب القرة التي تحملها هذه الافكار أنها أعلت من أهمية التربية في إصلاح أحوال الفرد والمجتمع ، ونادت بضرورة الاهتام بشخصية الطفل ككل مع إعطاء أهمية أكبر للجانب العاطفي والنفسي في شخصية الطفل ، واعتبرت الطفل وحاجات، وقوانين نموه نقطة البداية في تحديد معنى التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها وأقامت بذلك العملية التربية على أسس نفسية في الوقت الذي اهتمت فه الذي لم يكن فيه وجود يذكر لعلم النفس. وهي في الوقت الذي اهتمت فه

J.H. Pestalozzi, How gertrude Teaches her Children. Translated (1) by L.E. Holland, 1894.

Roger Deguimps, Pestalozzi: His life and work, Translated by J. Russell N. Y.: Apleton, 1895.

J. A. Green, Life and Work of Pestalozzi, London: University tutorial Press. Ltd. 1913.

H. Holman, Pestalozziz : an Account of his Life and Work, London Longmans green and Co, 1908. (t)

بفردية الطغل وبتحرير شخصيته فاتها لم تبالغ في هذه الحربة كا بالفت أفكار 
و روسو » ولم تهمل الوسط الاجتماعي في التربية » بل اعتبرته عاملاً ضرورياً 
في العملية التربية . ولقد أعلت من أهمية البيت في التربية واعتبرت المؤسسة 
التربوية المثالية التي يجب على المدرسة أن تحاكها . ولقد حاول بستالوتزي أن 
يطبق هذا المبدأ عملياً ويجمل من المدارس التي كان يشرف علها نوعاً من الأسرة 
المترابطة . كما أعطى دفعة قوية لتدريب المدرسين ولدراسة التربية كملم » الى 
غير ذلك من جوانب القوة التي تحملها أفكار و بستالوتزي » التربوية ، والتي 
كان لها أكبر الأثر في تطور الافكار التربوية الحديثة .

ولكن عجابنا بكثير من أفكار بستالوتزي التربوية وادراكنا لمظاهر القوة والجوانب المضيئة فيها لا يعني بأي حال من الاحوال أننا نقبل جميع أفكار وبستالوتزي ء أو أننا غير مدركين لجوانب الضعف فيها والانتقادات الكثيرة التي وجهها النقاد التربوين ولبستالوتزي ءولافكاره التربوية. فقد دلت الدراسات التي اجربت على أفكار بستالوتزي التربوية أنها تحوي – يجانب نقاط القوة التي أشرنا الى بعضها – كثيراً من نقاط الضعف . ومن نقاط الضعف هذه يمكن الإشارة الى ما يلى :

١ - ففي بجال تعليم القراءة والكتابة نادى بضرورة البدء بالأصوات والمقاطع قبل الكلمة والجلة . وقد عيب عليه هذا الاتجاه الذي يسير من الجزء الى الكل والذي ان ناسب عقلية الشخص الكبير فلا يناسب عقلية الطفل الصغير التي بناسبها البدء بالكل بدلاً من الجزء ، أي البدء بالجلة أو الكلمة بدلاً من البدء بالصوت أو الحرف .

 ٢ – ان دروس الاشياء التي تعتبر الى حد كبير من اختراعه لا تناسب الا الاطفال الصفيار في المرحلة التعليمية الاولى . أصا تلاميذ المراحل الدراسية المتقدمة فانها لا تناسهم .

٣ - ان جهوده الاصلاحية قد تركزت في مجموعها في المرحلة الابتدائية . أما

المراحل التعليمية التي فوق المرحلة الابتدائية فانها لم تحظ منه بعناية تذكر (١٠). الى غير ذلك من نقاط الضعف والانتقادات التي وجهت الى أفكار وبستالوتزي، التربوية. وهو نفسه قد اعترف في كتاباته بقصور أفكاره التربوية وبأنها لا تعدو أن تكون محاولات أولية تفتظر من يطورهما ويتوسع في تطبيقها من بعده .

# تأثير بستالوتزي في تطور الافكار التربوية في العالم الغربي :

ولكن نقاط الضعف التي قد بكون لها وجود في أفكار و بسنالوتزي و التربية لا تقلل من قيمة هذه الأفكار اذا ما أخذت ككل ، ولا تنافي أن هذه الافكار كانت من العوامل الهامة في تطور النظريات والافكار التربية في القرن التنافي من العوامل الهامة في تطور الافكار التربية التقدمية الحديثة. التناف عشر والقرنالمشرين وفي التمهد لظهور الافكار التربية التقدمية الحديثة . لواهما أتباعه وأنصاره في مختلف البلدان . ولم يقتصر تأثير هذه الحركة على وسويسرا ، والبلدان الجاورة لها ، بل تعداها الى بلدان أوروبية كثيرة أخرى نائية . حتى إنه من المكن القول أنه لم يبقى بلد أوروبي الاوتاثر بافكار بستالوتزي وحاول أن يستفيد من طرقه في إصلاح تعليمه . ولكن بالرغم من أن تأثيره قد عم البلدان الأوروبية فان درجة هذا التأثير ومظاهره ونواحيه قد التربية بأفكار و بستالوتزي ، مي : الولايات الالمانية ، وفرنسا ، وانجلترا ، وأمريكا الشالية .

فبالنسبة الولايات الالمانية ، وعلى رأسها ولاية و بروسياء المتحررة التقدمية فانها كانت أسبق البلدان الاوروبية الى الاعجاب بأفكار وبستالوتزي، وطرقه والى التأثر بها والى تطبيقها باخلاص والأخذ بها والاسترشاد بها في إعادة تنظيم تعليمها الابتدائي وفي تدريب مدرسها .

William Boyd, op. cit., pp. 327-328. ( \( \)

فاذا ما أخذنا ولاية و بروسيا أعظم الولايات الالمانية ، فاننا نجد أن أفكار و بستالوتزي ، بدأت تقسرب البها مند بداية القرن التاسع عشر ، كا تدل على الاستجابة الطبية التي لاقاها النداء الذي وجهه و بستالوتزي ، في عام ذلك الاستجابة الطبية التي لاقاها النداء الذي وجهه و بستالوتزي ، في عام المدام ، وفي عام ١٨٠٦ نجد الفيلسوف والمربي الألماني الشهير و هربارت، الذي سياتي لنا الحديث عنه في الفصل القادم يتناول بالكتابة والقاء المحاضرات وقد جذبت كتابات وعاضرات ، وبيين ما لها وما عليها وبشرحها لبني وطنه . الانتباء اللها أكثر فاكثر . وفي ١٨٠٣ بعث و بروسيا ، مندوباً عنها لزيارة ومعهد برجدورف ، وكتابة تقرير عن الطرق الطبقة في هذا المهد . وفي الوقت نفسه بدأ المشرون بالحركة البستالوتزية ينشرون أسسها ومبادئها في الأراضي نفسه بدأ المشرون بالحركة البستالوتزية ينشرون أسسها ومبادئها في الأراضي معهد و بستالوتزي ، في و برجدورف ، ثم أسس معهداً على غطه في و برلين ، عام ١٨٠٥ ، ونشر عدة كتب تطبق طرق بستالوتزي في تدريس اللفة والجغرافيا ، والتاريخ الطبيعي .

ولعل اهم العوامل التي ساعدت على انتشار أفكار و بستالوتزي ، في بروسيا وألمانيا بصورة عامة وعلى تدعيمها حتى على المستوى الرسمي هو النداء الذي وجهه الفيلسوف الالماني و فيخته Flothe ، للشعب الالماني عقب تغلب و نابليون Napoléon ، على بروسيا وإخضاعه لها تحت سلطاته لفترة قصيرة من الزمن — على أساس المبادى، والطرق التي نادى بها و بستالوتزي ، . وفي نفس هذه السنة تقريباً التي صدرت فيها نداءات و فيخته ، ' وهي سنة ١٨٠٨ م ' أرسل ما لا يقل عن سبعة عشر شاباً ألمانياً بتفويض من ملك بروسيا ووليام الثالث، الهرممهد فردون ، في بعثة دراسية لمدة ثلاث سنوات على نفقة الحكومة البروسية على يد المربي و بستالوتزي ، نفسه الذي كان بشرف على هذا المهد . وقد رجع هؤلاء الشباب متسمين بأفكار بستالونزي ، وقد أصبحوا فيا بعد كبار المدرسين والمربين في ألمانيا . وقد أعيد تنظيم مدارس و بروسيا ، الابتدائية على أساس من أفكار بستالونزي وفتحت فيها معاهد تدريب المدرسين على نسق معاهد بالمتالونزي ، ولكثرة ما تأثر النظام التعليمي في بروسيا و بالحركة البستالونزية ، فأن التسمية التي كانت سائدة لهذا النظام هو والنظام البروسي البستالونزي ، . وأكثر المؤسسات التعليمية الالمانية تأثراً بأفكار وطرق بستالونزي مى المدارس الابتدائية ومعاهد المطين (١١).

وقد انتشرت افكار وطرق و بستالونزي ، بنفس الروح تقريباً في بقية الولايات الالمانية ، وقد لاقت قبولاً حسناً من المدرسين والمسؤلسين والامراء الالمان على السواء ، حتى أصبحت لها السيادة في ألمانيا ولعل اتباعها كان من أهم أسباب النهضة التعليمية والعلمية السريعة في ألمانيا وأثم بواعث وعوامل وحدتها وقوتها السياسة .

وبالنسبة لفرنسا فأن تأثرها بافكار بستالونزي كان أقل بكثير من ألمانيا. ومن المقبات التي حالت دون انتشار دالحركة البستالونزية ، في فرنسا في بداية القرن التاسع عشر هي سيطرة الروح والمقلية العسكرية على (بابليون) وانشغاله بالمشاكل السياسية والفتوحات الحربية عن الاهتام بالاصلاح التربري او بتطبيق أفكار وطرق ( بستالونزي ) ولكن عدم الاهتام بأفكار وطرق ( بستالونزي ) على المستوى الرسمي في فرنسا لا ينافي أن بعض المربين الفرنسين والمهتمين بشئون التربية على المستوى الاهملي قد بذلوا بعض الجهود في التعريف بأفكار وطرق ( بستالونزي) لدى الشعب الفرنسي . غير ان هذه الجهود لم يكن لها تأثير يذكر (بستالونزي) لدى الشعب الفرنسي . غير ان هذه الجهود لم يكن لها تأثير يذكر الا بعد ثورة عام ١٩٨٠م . فبعد هذه الثورة تغيرت الاوضاع في فرنسا، وبدأت

A. Diesterweg, "Pestalozzi and Schools of Germany," in Henry
Barnard, American Journal of Education. Vol. IV, 1857, pp. 343358. To be seen also: Frederick Ebv. op. cit. pp. 464-465.

تظهر فيها روح جديدة وأخذت المبادىء البستالونزية تنتشر بسرعة في فرنسا وتأخذ طريقها الى التطسق العملي .

ومن أبرز الذين ساهموا في نشر أفكار وطرق ( بستالوتزي ) في فرنسا هو ( جوليان M. A. Jullien ) صاحب الشروة الطائلة الذي بعث على حسابه الخاص أربعة وعشرين طالباً الى معهد ( بستالوتزي ) في ( قردون ) لمدة سنة كاملة . ومن هؤلاء ايضاً الاستساذ الفرنسي الشهير ( فكتور كوسين Victor Coussin ) الذي اصبح فيا بعد وزير التعلم في الحكومة الفرنسية ، والذي نشر في عام م 1 مات م 1 مات التقرير أحن التعلم العام في بروسيا ) وحاول هذا التقرير الن يبين القيمة الكبرى ( للعوكة البستالوتزية ) والتقدم الذي احرزته المدارس الابتدائية البرسية باتباعها مبادىء وطرق تلك الحركة .

وبالنسبة لأنجلترا فقد انتشرت أفكار وطرق بستالوتزي التروية بسرعة فيها وان كانت لم تطبق بنفس السرعة التي انتشرت بهما . ومن أبرز المربين الانجليز الذين زاروا (بستالوتزي ) في معهده ( بفردورت ) وشاهدوه يطبق مبادئه وطرقه عمليا ثم رجعوا الى بلادهم انجلترا ببشرون مجركة بستالوتزي ويدعون الى تطبيق مبادئها هما : (ج. ب. جريفس J.P. Greaves )و (تشارلز مايو Charles Mayo ) .

فقد قضى جريفس بعض السنوات في ( معهد قردون ) ثم رجع الى انجلترا حامــــلا معه افكار ( بستالوتزي ) الجديــــــة . وتلبيـــة لطلب جريفس كتب (بستالوتزي) رسالة عن تربية الاطفال في طفولتهم الاولى التي تعتبر من احــــن رسائله تعبيراً عن وجهات نظره في تربية الاطفال ( ، ) .

ولكن بالرغم من الجهد الذي بذله (جريفس) في نشر افكار (بستالونزي) في انجلترا فان الفضل الأكبر في جعل هذه الأفكار موضع التنفيذ يرجع من غير

Ibid., pp. 464-466. ( \ )

شك الى الدكتور ( تشارلز مايو ) والى اختسه الآنسة إليزبت مسايو ( مايو ) قرابة ثلاث سنوات في معهد بستالوتزي بقردون ، من ١٨٩٩ الى ١٨٩٣ . وبعد رجوعه مباشرة إلى انجلترا أنشأ مدرسة خاصة في ( ابسوم Еврот ) ثم نقلها الى تشيم ( Cheam ) فيا بعد . وقد أقام مدرسته هذه على أسس (الحركة البستالوتزية). وقد ألف عدة كتب مدرسية على الطريقة البستالوتزية ليستمعلها تلاميذ هذه المدرسة . وكانت أخته الآنسة ( اليزبت مايو ) الساعد الأين له في مشروعه هذا . وقد استمرت في التدريس بعدرسة اخيها حتى عام ١٩٨٤م ، حيث انتقلت الى التدريس بكلية في المعلمين، وكان للمعلمين، وكان فضل كبير في التعريف بأفكار وطرق بستالوتزي في هذه الكملمين . وكان

اما بالنسبة للولايات المتحدة الامريكية فانها هي الاخرى قد تأثرت بأفكار وطرق بستالوتزي وقد ظهرت المدارس البستالوتزية فيها قبل ظهورها في بريطانيا . وقد جاء تأثير التربية الامريكية ( بالحركة البستالوتزية ) من عدة مصادر يمكن تصنيفها تحت المصادر والمظاهر التالية :

۱ – العمل الذي قام به ( وليام مكاور William Maclure ) و ( جوزيف نىف Joseph Neef ) .

٢ - الكتابات المختلفة عن بستالوتزى وعن حركته التربوية .

٣ – تدريس بعض المواد الدراسية .

إ - و ( حركة احويجو The Oswego Movement ) التي تعتسبر الترجمة
 اللحركة البستالوتزية ) .

فأول محاولة للتعريف بنظام ( بستالوتزي ) في امريكا الشمالية جاءت من

S.J. Curtis and M.E.A. Boultwood, A Short History of Educational Ideas. London: University Tutorial Press, Ltd; 1965, pp. 349-350.

(وليام مكلور) الذي جاء في شبابه الى (فيلادلفيا Philadelphia المستغلل بالاعمال المرة. وقد استطاع ان يجمع ثروة طائلة قبل ان يتجاوز الاربعين من عره. وقد قضى بقية حيات. في متابعة اهتامين اثنين هما : اصلاح التربية الامريكية، ودراسة جيولوجية امريكا الشهالية. فقد على اول مسح جيولوجي شامل لامريكا الشهالية. وقد انجذب انتباهه الى طريقة ( بستالونزي ) التعليمية بينا كان يعمل في بعثة دبلوماسية في فرنسا عام ١٨٠٤ م. فقد زار في تلك الفترة بستالونزي في (فردون)، ومدارس (فيلتبرج Fellemary) في ( موفويل بها، ولكن ( بستالونزي ) الوفيلادلفيا ) لتأسيس مدرسة بها، ولكن ( بستالونزي ) اعتذر عن قبول هذه الدعوة لكبر سنه ولصعوبات أخرى ذكرها . ووجه (ملكلور) الى شخص آخر يمكن ان يقوم بذه المهمة على حير وجه ، هذا الشخص هو ( جوزيف نيف ) الذي كان في ذلك الوقت يدير حجه ، هذا الشخص هو ( جوزيف نيف ) الذي كان في ذلك الوقت يدير داراً للرعاية على اساس المبادي، ( البستالونزية ) في باريس . وقد قبل (نيف) والمدوسة له الدعومة للمارسة المدارة المدمة الفرصة للاطلاع على مبادى، وطرق بستالونزي مطبقة علما .

اما بالنسبة للصدر الثاني لتأثر التربية الامريكية ( بالحركة البستالوتزية ) المتشل في الكتابات المختلفة عن هذه الحركة فأن من الصعب حصر كل هذه الكتابات التي وصلت الى أمريكا الشهالية وكانت أداة التمريف بالحركة البستالوتزية. فن هذه الكتابات ما كتبه ( نيف ) من مقالات ورسائل ، والتقرير الذي كتبه ( جون جريسكوم ) بعد ان زار أوروبا خلال عامي ۱۸۱۸ و ۱۸۱۸ و ۱۸۱۸ و مقالات (وليام وودبربدج) وتقارير كل من فكتور كوسين، وركالفان إ. ستوو ( Henry Barnard ) و ( باتش Barnard )، وهنري برنارد ( Horace Mann ) .

وقد ظهرتعدة كتب تعالج طرق تدريس المواد المدرسة المختلفة على أساس

الطريقة (البستالوتزية ) . ومن هــذه الكتب كتب ( وليام وودبريدج ) في تدريس مادتى الجغرافية والموسقى .

أما بالنسبة للمصدر الرابع الذي جاء منه تأثير أفكار (بستالوتزي) والمتمثل كَا ذَكُرْنَا سَابِقًا – في (حركة اسويجو) التربوية التي تمتبر بمثابة الترجمة الانجليزية ( للحركة البستالوتزية ) فأن الفضل في تأسيس هذه الحركة برجع الى ( ادوارد شلدون Edward A. Sheldon ( ۱۸۹۷ – ۱۸۹۳ م ) ، الذي بقي مراقساً للتعلم المام في مقاطعة (أسويجو) التابعة لولاية نمويورك لعدة سنوات، وحاول حاهداً أن محسن من طرق التدريس المطبقة في المدارس التابعة له وأن ينشيء فصلًا لتدريب المدرسين في مقاطعت على استعال الطرق الستالوتزسة . وقد استحلب التدريس في هذا الفصل مدرسان من كلية المعلمان في لندن التي أقيمت على مبادىء الحركة البستالوتزية والتي سبقت الاشارة السها عند الحديث عن تأثير الحركة المستالوتزية في التربسة الانجليزية وهي و Home and Clonial د Training College . ومن الاساتذة الذين استحلبتهم مراقبة التعلم او ادارة التعلم في اسويجو و من الكلمة البريطانسة المذكورة لندريب المدرسين في هذه المقاطعة على طرق يستالوتزي هي الآنسة دم. جونيس M.E.M. Jones ، والاستاذ و هنرمان كروسي .Herman Krusi, Jr ، ولم تنق الآنسة و حونس ، الاسنة واحدة ولكنها استطاعت أن تعرف بطرق تدريس و يستالونزي ، . اما الاستاذ ( كروسي ) فقد بقي في ( اسويجو ) خمساً وعشرين سنة ، استطاع ان برى خلالها تلاميذه بصحور م أنفسهم مدريين للمدرسين على طرق ستالوتزى ، كا استطاع أن برى طرق بستالوتزى منتشرة في كافة انحاء الولامات المتحدة الامريكية (١).

(1)

a) Ibid., pp. 350-351.

To been.

b) Frederick Eby, op. cit., pp. 469-470.

c) Will S. Monroe, History of the Pestalozzian Movement in the United States. Syracuse: C. W. Bardeen, 1907.

# الغصب لاكحادي عشر

# جون فرديريك هربارت والحركة الهربارتية في التربية

#### مقدمة :

لقد تحدثنا في الفصلين السابقين عن أمم العوامل التي اثرت في تطور النظريات والأفكار التربوية في القرن التــاسع عشر وعن الحركة ﴿ السَّنَالُوتُونَةُ ﴾ كأول وأبرز الحركات النفسية في التربية الَّتى ظهرت في أول هذا القرن . وقد أطلنا بعض الشيء في الحديث عن حياة بستالوتزي مؤسس الحركة البستالوتزية وعن أهم افكاره القربوية وعن التأثير الذي أحدثته تلك الافكار في افكار مربي الغرب على اختلاف بلدانهم وبيئاتهم . ولعلنا لاحظنا ان تأثير بستالوتزى كان أبلـــغ وأقوى على المربين الألمان وعلى التربية الألمانية ، خاصة في ولاية بروسيا أعظم الولايات الألمانية . وقد كان من أبرز المربين الالمــان الذين تأثروا بأفكار د بستالوتزي ، وحملوا لواء القيادة التربوية في ألمانيا لفترة غير قصيرة من الزمن هو الفيلسوف والمربي الالماني الشهر وحون فرديريك هربارت Johann Fredrick Herbart ، . فقد كان لهـــذا الفيلسوف المربي دور كبير في تطوير النظريات التربوية في القرن التاسع عشر وفي إنشاء وتدعيم الحركة النفسية التربوية التي تنسب إلىه وهي و الحركة الهربارتية ، وكثير من افكاره لا يزال تأثيرها بأقسا الى بومنا هذا في علم النفس التربوي وفي طرق التدريس وفي كافة الجوانب التربرية الأخرى . ونحن قبل ان نشير الى أهم افكاره والى التجديدات والتأثيرات التي أحدثها في الجال التربوي فانه بجدر بنا ان نأتي بنبذة بسيطة عن حمات وعن أهم الموامل التي أثرت في افكاره ونظرياته التربوية .

#### حياة «هربارت» الأولى؛

فقد ولد د جون ف. هربارت ، في مدينة د أولدنبرج Oldenburg ، بألمانما في ١٤ مايو ١٧٧٦ . وكان والده محامياً ، قد تدرج في الوظائف الحكومية حتى وصل الى مركز مستشار في الدولة . اما والدته فكانت على حانب كــــىر من الذكاء وقوة الشخصة ، كما كانت لها مقدرة أدبية عالية بما جعلها فها بعد قادرة على الوقوف مجانب ابنها وتوحب والاشراف على دراسته من المرحلة الابتدائية حتى المرحلة الجامعية . وهكذا نشأ هربارت في كنف أبوين مثقفين يسمى كل منهما الى إسماده ويود له المستقبل البياسم الزاهر . وفي الخامسة من عمره حدث له حادث كاد يودي بحياته ، فقــد وقع في حوض مملوء بماه مغلى ، وكان من حسن حظه ان كان بجانبه من أنقذه يسرعة . ولكن هذا الحادث ترك آثاره الداغة في تكوين جسمه ، فنشأ بعده رقيق البنية غير قادر على تحمل الحياة الصعبة القاسية ، بما في ذلك مواصلة التعلم في المدارس الابتدائية العامة . ولذا حاول أبواه ان يعهدا به في مرحلة تعليمه الابتدائية الى مدرس خاص ، هو : « باستر أولزن Pastor Ulzen ، الذي كان مدرساً مجرباً له خبرته وفلسفته التربوية المحــددة الق يمكن تلخيصها في • ان الهدف من كل تعليم صالح هو تزويد الطفل بأفكار واضحة ، محددة ذات أثر مستمر ، وتحريك الميل الفطرى لديه نحو التعلم . وقد كان لهذا المبدأ الهام الذي اتبعه هذا المدرس الخاص في تربية و هاربارت ، الشاب تأثيره في فلسفة و هربارت ، التربوية فما بعد . وكان من نتيجة التعليم الابتدائي الراقي الذي تلقاه على هذا المدرس الحكم ان برزت استعدادات الشاب الكامنة وأظهر قوة عحمة في الحفظ والفهم والرياضات والموسقي . وقد زادت مواهبه وقدراته في المجالات المختلفة نمواً ونضجاً واتساعاً في مرحلة دراسته الثانوية التي اجتازها بنجاح عال في و مدرسة أولدنبرج ، الثانوية . وقد تخرج من هــذه المدرسة الثانوية في الثامنة عشرة من عمره بتقرير من مدرسيه ينبىء عن تفوقه العقلى وعن حوزته السات شخصيــة تبشر بستقبل علمي زاهر بالنسبة له . وبمسا تضمنه النقوبر العبارة التالية : د لقد كان ممتازاً متفوقاً بين رفاقه في المدرسة ، وذلك لنظامه ، وحسن ساوكه وقدرته على التنظيم المتزايد في تطوير وتحسين قدراته الطبيعية الممتازة ، .

وفي عام ١٧٩٤م بعث به والده الى ﴿ جامعة بينا ٤٠٥٠ ﴾ الشهيرة ، تصحمه والدته كرفيق وموجه له في دراسته . وكانت رغية والده ان يدرس مشله القانون . وبذلك لم يسع و جون هربارت ، الا تلبية رغبة والده ويبدأ في دراسة القانون . ولكن هذا النوع من الدراسة لم يكن متمشياً مع ميوله التي هي أدبية وفلسفية في المقام الأول . ولذا فانه كان يقضي غالب وقته في الفترة التي قضاها في الجامعة في دراسة الفلسفة . ومما زاد من تقوية ممله للفلسفة أثناء دراسته في وجامعة بينا ، ، هو ان هــذه الجامعة كانت في ذلك الوقت مركزاً لنشاط ثقافي وفلسفي قوى لا في و بروسيا ، فحسب ولكن في جميم أنحاء ألمانيا . وقد عاش فسها أمرز المفكرين والادباء والفلاسفة الألمان ، وذلك من أمثال و هبردر Herder ۽ و د وايلند Wieland ۽ و د جوته Geothe ۽ و د شار Schiller ۽ و د شلنج Schelling ، و د فخته Fichte ، وكان لهؤلاء جمعًا تأثر بالغ في وجامعة بينا، وعلى الجو الفكرى السائد فيها ، لأن الكثير منهم كانوا اساتذة في هذه الجامعة ، وذلك مثــل و فخته ، الذي كان استاذ الفسلفة فيهــا . ومجكم درسات و هر دارت ، في هذه الجامعة فاننا نفترض بأن تأثر بأفكار أساتذتها والاتجاهات الفلسفية السائدة فيها . وكانت الفلسفة الألمانية اذ ذاك منقسمة الى اتجاه مثالي وآخر واقعي . وكان د فخته ، يمثل الاتجاه المثالي في الفلسفة وقـــد تأثر وهربارت، بفخته في هذا الاتجاه في بادى، الأمر ، ولكنه تحول عنه بعد ان أصبح مفكراً مستقللًا إلى الاتحاه الواقمي ، كا سنتين عما سنذكره من بعض أفكاره الفلسفة.

وقد ساعدته والدته على عقد صداقة شخصية مــع وشيار ، الذي كان في

ذلك الوقت يكتب و رسائله عن التربية الفنية للانسان ، ```. وقد كان لصاته و بشيار ، تأثير بالغ على تحويل اتجاهه نحو دراسة الفلسفـــة والتربية في الفترة العاقمة من حماته .

وفي عام ۱۷۹۷ ترك و هربارت ، - بنساء على اقتراح والدته - و جامعة يننا ، و وفعه الى و سويسرا ، ليممل كدرس خاص لأبناء و هرفون سنايجر و Hervon Steiger ، حاكم مقاطعة و انترلاكن Interlaken ، سويسرا ، وكان عدد هؤلاء الاطفال ثلاثة ، تبلغ أعارم على الترتيب : ١٩٠ ، ١٩ ، ١٩ ، وقد ترك والد هؤلاء الأطفال و لهربارت ، الحربة التامة في اختيار المنهج والطريقة المناسبين ، والشرط الوحيد الذي أخذه عليه هو ان يقدم تقريراً في كل شهرين يشرح فيه سير تقدم كل منهم و الحطة التي يتبها في تعليمهم ، وقد كتب هربارت أربعة وعشرين تقريراً من هذا النوع ، وكانت هذه التقارير خشة الى يومنا هذا ، الاطفال في شكل رسائل ، وقد بقيت من هذه التقارير خسة الى يومنا هذا ، وهي تحوي الحطوط العربضة الذي كان يسير عليها في تربية مؤلاء الأطفال ، وكثيراً من المبادى، والأفكار النفسية والتربوية التي كان يؤمن بها ويطبقها في تربية مؤلاء الأطفال ،

وبالرغم من ان الفترة التي قضاها في تربية أولئك الأطفال لم تزد على سنتين فإنها كانت ذات فائدة كبرى في تكوين أفكاره التربوية وفي تجربتها عمليـــاكما كان لها تأثيرها البالغ على فلسفته العامة وخاصة نظرياته النفسية والأخلاقية .

وفي السنة الأخيرة من عمله هذا وقبسل ان يرجع من سويسرا زار مدرسة ( بستالوتزي ) بـ ( برجدورف Burgdorf ) فأعجب كثيراً بمــا لاحظــه من أهداف وبرامج وطرق مطبقة ومراعاة في هـــذه المدرسة . وقد أتاحت هـــذه الزيارة ( لهربارت ) فرصة دراسة برامج وطرق بستالوتزي دراسة ناقدة فاحصة ؟

Schiller, Letters on the Aesthetic Education of Man. (1)

كاكان لها مع عوامل أخرى تأثيرها في تكوين وتطوير أفكاره التربوية وفي اتخاذة قراره الحاسم بترك دراسة القانون نهائياً واعداد نفسه التدريس على مستوى الجامعة في ميدان الفلسفة وعسلم التربية في السنوات التالية من حياته . وقسد ظهرت نتائج دراسته الافكار وطرق (بستالوتزي) وتأثيره الواضح بهذه الطرق والأفكار في رسالتيه التربويتين اللتين كانتا باكورة انتاجه في الجال التربوي والتين كانت أولاما بعنوان (فكرة بستالوتزي عن أوليات الادراك او الانطباع الحسبي ) (۱٬ وكانت ثانيتها بعنوان : ( العرض الجالي للمالم كوظيفة أساسية للتربية ) (۱٬ فعمله في الرسالتين كان نابعاً أساساً من أفكار بستالوتزي : وقد حاول فيها ان يبين ان نطبيق هذه الأفكار ليس قاصراً على التعليم الابتدائي بل

وفي عام ١٧٩٩م استقال من عمله كدرس خاص ورجع الى ألمانيا حيث استقر بمه المقام في مدينة ( برين Bremen ) ، وقسد كرس نفسه بعد رجوعه الى بلده . لتحقيق الهدف الذي حدده لنفسه ، وهو الاتجاه نحو دراسة الفلسفة والتربية والاعداد التدريس فيها على المستوى الجامعي . وقد استطاع في ظرف ثلاث سنوات تقريباً ان يعد رسالته لنيل شهادة الدكتورة في الفلسفة التي تقدم بها الى جامعة ( جوتنجن Gottingen ) عام ١٨٠٧م . وقد عين بجرد نيله لشهادة الدكتوراه محاضراً في الفلسفة والتربية في هذه الجامعة التي بقي فيها الى عام ١٨٠٩م . وقد كتب في السنوات السبع التي قضاها في هذه الجامعة عالم رسائله وكتبه التربوية ، بما في ذلك رسائله و

Johann F. Herbart, Pestalozzi's Idea of an ABC of Sense(1)
Impression 1802.

Johann F. Herbart, Aesthetic Presentation of the World as (v) the Business of Education, 1804.

William Boyd, the History of Western Education, London (τ) 1964. pp. 338-339.

الثالثة القيمة التي كانت بعنوان: ( المبادىء العامة التربية التي يمكن استنتاجها من هدف التربية ) (١).

وقد اكتسب بهولفاته القيمة التي ألفها أثناء عمله في جامعة (جوتنجن) شهرة في جال التفكير الفلسفي والتربوي . ولملها كانت من بين الأسباب التي جملت جامعة د كونج برج Konigaberg ، تطلبه عام ١٨٠٩ لشفل كرسي الفلسفة بها وكان لهذا الكرسي أكبر شهرة في عالم الفلسفة في ألمانيا في ذلك الوقت ، لانسه يحتله الفيلسوف الألماني الشهير و كانت Kant ، الذي توفي عام ١٨٠٩م . وسرعان ما لبي هربارت طلب جامعة (كونج برج) لان الوصول الى مثل هذا الكرسي صاحب الشهرة الفائقة كان الأمل الذي ظل يتمنى تحقيقة – على حد وقد بقي في هذا الكرسي أربعاً وعشرين سنة ، بلغ خلالها قمة بحده العلمي ، حق طوقت شهرته الآفاق . وقد كتب في هذه الفترة الطوية العديد من الكتب الفلسفية والتربوية ؟ كا فام خلالها بعمل تربوي جبار ناجع زاد من شهرته . يتمثل هذا العمل في إنشائه الكلية لتدريب المدرسين والمقتشين والقادة التربوبين . وقد أطعت يهذه الكلية مدرسة للتطبيق العملي . وقد جذب عمله هذا الكثير من الطلبة المهتمين بشنون التعلم كالقي التأبيد الكامل من قبل السلطات التعليمة في الحكومة البروسيه الألمانية .

وعندما ترفي الفيلسوف الألماني الشهير دهيجوا ، Hegel ، الذي كان يشفل كرسي الفلسفة في جامعة برلين عام ١٩٢١م - فان نفس ( هربارت ) الطموحة تاقت مرة ثانية ليشفل هذا الكرسي كا شفل قبله كرسي الفيلسوف ( كانت ) . ولذلك قرر عام ١٩٨٣م ترك ( جامعة كونجسبرج ) والتقديم بطلب الى جامعة ( برلين ) لشفل كرسي الفلسفة الذي كان يحتله ( هيجل ) . ولكن طلبه هذا

J.F. Herbart, General Principles of Pedagogy Deduced from (\(\)) the Aim of Education. 1806.

لم بلق القبول من حامعة ( برلين ) ، وبذلك اضطيم (هريارت) إلى قبول كرسي شاغر في جامعته الأولى التي أخذ منها الدكتوراه وبدأ حماته التدريسية بها في باديء الامر ، وهي حامعة (حوتنجن). وقد بقي (هربارت) في هذه الجامعة حتى آخر حيات ، وقد توفي في الرابع عشر من شهر أغسطس عام - - ١٨٤١

هذا هو ملخص حياة هذا الفيلسوف والمربى الألماني الكبير ، كما جاءت في كتب تاريخ الفلسفة والتربمة الفربمة (١).

ولعلنا أشرنا أثناء هذا العرض السريم لأهم النقاط والوقائم في حماة هــذا الفلسوف المربى الى بعض العوامل البارزة التي أثرت في أفكاره وفي تكوين اتجاهاته الفلسفية والتربوية . وإذا كان لا بد من الاشارة الى هذه العوامل ثانية مجردة ومستقلة عن الأحداث التي ارتبطت بها فيمكن ان نذكر منها: اتصاله ب ( بامتر أولزن ) مدرسه في المرحلة الابتدائمة في جامعة (بينا) وما أتاحت له من فرصة النم ف والاتصال بكيار أسانذتها من أمثال ( فيخته ) و ( شار ) و (شلنج) وتدريسه لأبناه (الهرفون ستايجر)، واتصاله بيستالوتزي واطلاعه على مدرسته ودراسته لكتبه وآثاره ، وقراءته الشخصة الواسعة التي مكنته من الاطلاع على الكثر بما كتبه الفلاسفة والمربون من قبله ، والكلبة التي أنشأها في (كونجسبرج) وما أتاحت له من فرصة تجريب وتطسق نظرياتــه التربوية ، وروح المعث والتجديد التي سادت جمسم ألمانما عقب الهزيمة المنكرة

See the following :

<sup>(1)</sup> a) Frederick Eby, the Development of Modern Education. (2nd

Ed.) 1960, 471-474. b) Charles Oliver Hoyt, History of Modern Education. New

York: 1910 pp. 103-110.

c) S. J. Curtis and Boultwood, A short History of Educational Ideas; (Fourth Ed.) 1965, pp. 357-358.

التي حلت ببروسيا أكبر وأعظم الولايات الألمانية على يد (تابليون) عام ١٨٠٦م. هذه العوامل وغيرها قد كان لهما تأثيرها البالغ في أفكار ( جون هربارت ) . وسيتبين لنا هذا الثأثير بصورة أوضح عندسا نشير الى بعض أفكاره الفلسفية والتربوية في الفقرات التالية .

#### أفكاره الفلسفية العامة :

وبالرغم من ان الذي يهنها في المقام الاول في هذا الفصل هو أفكار (هربارت) الغربوية ان الذي يهنها في المقام الحديث عن هذه الأفكار الغربوية ان نعطي ولو نبذة بسيطة موجزة عن أبرز أفكاره ونظرياته الفلسفية العاممة ، لأن فهمنا لهذه الأفكار الفلسفية العامة من ثأنه ان يسهل علينا فهم أفكاره التربوية التي تحدو ان تكون تطبيقاً لأفكاره الفلسفية العامة في المجال التربوي وترجمة لها الى معتقدات ومقترحات تربوية .

وفي حديثنا عن افكاره الفلسفية سنركز بصورة خاصة على ما كان منها متصلاً بالتيم الاخلاقية وما كان منها متصلاً بطبيعة النفس او الروح الانسانية وبنظرية المعرفة عنده ٬ لأن فهمنا لنظريته الأخلاقية سيساعدنا على فهم الهدف من التربية عنده ٬ كا ان فهمنا لطبيعة النفس والعقل ولنظرية المعرفة عنده من شأنه ان يساعدنا على فهم افكاره المتصلة بمنى التربية ومناهجها وطرقها .

وغن إذا ما أردنا ان ننسب ( هربارت ) لمدرسة من المدارس الفلسفية او لاتجاه من الاتجاهات الفلسفية السائدة في عصره فاننا نجده يتردد بسين الاتجاه المثالي والاتجاه الواقعي . فقد بدأ تفكيره الفلسفي حكا قدمنا – مثالياً متاثراً بالفلاسفة المثالين الذين سبقوه والمعاصرين له ،وذلك من أمثال (فيخته) و(كانت) و ( شيلر ) وغيرهم . ولكنه بمرور الزمن أخذ يستقل في تفكيره الفلسفي عن هؤلاء المثاليين ويتجه اتجاماً جديداً يعتبره البعض اتجاماً واقعباً ١٠٠ ومن مظاهر سيره في الاتجاه الواقعي وتخليه عن الاتجاء المثالي هو رفضه المبكر للفكرة المثالية التي كان يؤمن بها ( فيخته ) والتي مفادها ان النفس تخلق عالمها الحاص بها . ولكن هناك بعضاً آخر من الباحثين ومن بينهم الدكتور (وليام بويد) — لاون ان فلسفة ( هربارت ) ليست واقعية بالمنى الصحيح لهذه الكلمة ، وذلك لأننا نجد ان من أبرز افكار ( هربارت ) الفلسفية هو إيمانه بأن الأشياء الممروفة لنا ليست حقيقية ، او بعبارة أخرى ان طبيعتها الحقيقية لا تمكن معرفتها . فهو واقعي فقط من حيث إيمانه بوجود حقائق للأشياء تكمن وراء مظاهرها ، ومو يتفق في هذا الاعتفاد مع الفيلسوف المثالي ( كانت ) .

ولملنا اذا ما دققنا النظر في افكار ( هربارت ) الفلسفية الماسة و أخذناهما ككل فانه يتبين لنا أنها مزبج من الواقعية والمثالية ومحاولة ناجحة للتوفيق بين المناتجين الفلسفية ين والأخذبالصالح منها، فهو واقعي من حيث رفضه كا قدمنا حقائق للأشياء ألم فيخته ) من ان النفس تخلق عالمها الحاص بها ، وإيانه بوجود حقائق للأشياء تكمن وراء مظاهرها المدركة لنا . ولكنه من جهة أخرى نجده يقترب من المذهب المثالي . وذلك عندما يؤمن بأن الأشياء المعروفة لنا ليست حقيقية او بعبارة أوضح انه كان يؤمن بأن حقائق الأشياء المورفة لنا ليست غير ممكن ادراكها ومعرفتها . وكل الذي يمكن ان يقال عنها هو أنها موجودة وأنها عديدة ومتنوعة . بالرغم من ان هذه الحقائق ( reals ) ليست في فضاء حسي وليست قوى خارجية فأنه يمكننا ان نفكر فيها اذا ما أردنا واخترنا على الله لل ( idea ) او في فضاء عقلي شامل ( idea ) ، الى غير ذلك من الأفكار التي كان يؤمن بها (هربارت) وتقربه من الانجماء الفلسفي المثالي .

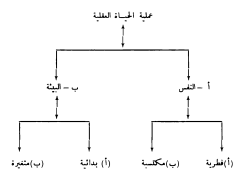
William Boyd, op. cit., pp. 340-341. ( v )

والعالم في نظر ( هربارت ) يشتمل على ما لا يحصى من الحقائق الجزئية المتنوعة المستقل بعضها عن بعض ، واكنها في تفاعل مستمر وليست الروح او النفس الا إحدى بلايين الحقائق التي توجد في عالم الوجود. والروح او النفس كغبرها من حقائق الوجود لا يمكن ادراك كنهها وطسمتها الأصلمة وانما الذي بمكن إدراكه هو آثارها ووظائفها . وهي تكون عند الملاد وحدة بسطة خالبة من المعرفة والوجدان والارادة ومن كل اتجاه نفسي ؛ ولا تتصف بالخبر او الشم ، لان كل هذه الأمور تكتسبها من اتصالها واحتكاكها اللاحق المدثة المحيطة بها . او بعبارد أخرى انها تولد وهي كالصفحة البيضاء الخالسة من كل أثر. ولكن بالرغم من هذه الصفات السلسة التي تكون للنفس عند ميلاد الشخص فان لها صفة ايجابية واحدة كافية لتحقيق غيرها . وتتمثل هذه الصفة الايجابية التي تولد بها في قدرتها على المحافظة على خصائصها الاصلية من الثأثر العكسي للحقائق الأخرى التي تنافسها وتتفاعل معها في هذا الوجود ، كما تتمثل أيضاً في ميلها الطبيعي الى التنافس والتصادم والتفاعل والدخول في علاقات مع حقائق الوجود الأخرى الموجودة في البيئة الاجتاعية والطبيعية المحيطة بها. وعن طريق هذا التفاعل والتنافس المستمرين مع حقائق البيئة تنمو النفس البشرية وتكتسب معارفها وعواطفها ورغباتها . وبهذا التفاعل أيضاً وما ينشأ عنه من نمو تتحول النفس الفطرية الى نفس مكتسبة ، كما تتحول البيئة أيضاً من بيئة بدائية الى بيئة متفعرة متحددة (١).

يقول الدكتور و تشارلز هويت ، : و ان النفس وحدة وليست مزودة ( في الاصل ) بملكات فطرية لا تعدو ان تكون في حقيقة أمرها ان تكون مصطلحات تقليدية تستعمل لتمبيز الظاهرة العقلية . والنفس خالية عند الميلاد من جميع القوى الا من قوة واحدة وهي قدرتها على الدخول في علاقات صع

J. S. Brubacher, A History of the Problems of Education New (\(\cdot\)
York: Mcgraw-Hill book Co., Inc., 1947, p. 144.

بيئتها خلال الجهاز العصبي . وعملية الحيــاة العقليــة عند د هربارت ، يمكن تصورها بالشكل الآتي :



فالبيئة البدائية او الاولية تنج، بتأثيرها الى النفس الفطرية التي يرد فعلها واستجابتها لهذا التأثير تغير نفسها الى نفس مكتسبة ، كا ان البيئة البدائية تنقلب بهذا التفاعل الى بيئة متفيرة .

وعن طريق العلاقات او التفاعلات التي ذكرت بين النفس والبيئة يكتسب العقل أفكاره ومدركاته الأولية ، وبهذه التفاعلات تنمو كل الحياة العقلية . العقل أفكار ومدركاته الأوكار والمدركات يؤدي بواسطة التعميات الى مفاهم ، وبواسطة عمليات مشابة الى أعمال للعكم والتعليل . والنفس تكتسب عنواها لبس عن طريق نمو ملكات فطرية ولكن عن طريق أفكار ناتجة من خبراتها هي . والنفس فطرياً لبست خبيراً او شراً ؟ ولكنها تنمو او تسير في طريق الحير او الشر ؟وذلك حسب المؤثرات الحارجية . فالافكار تأتى من مصدرين أساسين : من الحيرة ومن التفاعل ، والاتصال

فالافكار تاتي من مصدرين أساسين : من الحبرة ومن التفاعل والاتصال الاجناعي . فمعرفة الطبيصة تشتق وتاتي من المصدر الاول؛ والعواطف تأتي من المصدر الثاني . ويمكن تصوير دور الفكر بالشكل التابي :



وفي نظر و هربارت ، أنه بجرد ان تبدأ النفس في خبرتها وفي تفاعلها مع عناصر البيئة الهيطة بها . فان المدركات والأفكار تبدأ تتوارد عليها . وكل فكرة تدخل النفس فإنها تتحول الى قوة تسمى جاهدة الى عرض نفسها وإلى الوصول الى قمة الشعور او بؤرة الانتباه . ونجاحها في تحقيق هذا يتوقف على مدى قوتها وقدرتها على مقاومة الأفكار المنافئة على أ. فالأفكار التي تصل الى قمة الشعور او بؤرة الانتباه ثم تستطيع المحافظة على المركز هي الأفكار القوية . أما الأفكار والرغبات التي ليس لها من القوة ما يكتها من الوصول الى الجزء

Charles O. Hoyt, op. cit., pp. 114-115. ( \( \))

الأعلمين الشعور او الى الانتباء او التي وصلت الى هذا المركز ولكنه دخل عليها ما هو أقوى منها فانها تضطر الى الحبوط الى قاع الشعور او الى منطقة اللاشعور. ولكن هبوطها هذا واختفاءها من خشبة المسرح للنفس لا يعني بأي حال من الأحوال موتها او انحلالها بل هو نسيان مؤقت لها تسعى بعده جاهدة الى دخول منطقة الشعور ثانية عندما تجد الظروف مناسبة لها (۱).

ولملنا نلحظ الشبه الكبير بين ما ذكره و هربارت ، بالنسبة لتقسيمه المقل البشري الى منطقتين أساسيتين : هما منطقة الشعور ومنطقة اللاشعور وبين ما ذكره و فرويد Freud ، بالنسبة اللجهاز النفسي . فكل منها قد آمن باطباة اللاشعورية واذا كان هنساك من فرق بينها هو ان و هربارت ، أم يضف على مفهومه للاشعور صبغة جنسية كا فعل و فرويد ، كا ان علية الكبت عنده تقريفة رياضية ميكانيكية . وعلى كل فان الذي تأثر بصاحبه هو و فرويد ، لأنه اللاحق و هربارت ،

والافكار والمعاني والمدركات التي ترد على النفس البشرية او على العقل الانساني نتيجة لحبرة الفرد وتفاعله لا تخلو الملاقة بينها : إما ان تكون علاقة تناقض او تضاد واما ان تكون علاقة تشابه ، واما ان تكون علاقة تخالف . فان كانت العلاقة بين الفكرتين المتواردتين او بين الفكرة اللاحقة والفكرة السابقة علاقة تناقض او تضاد وذلك كالاحر والازرق فانه لا يمكنها ان يجتمها مما في بؤرة تأتي الظروف المؤاتية لبروزما ثانية الى منطقة الشعور ، اما اذا كانت العلاقة بين الفكرتين علاقة تشابه فان الفكرتين من شأنها ان يرتبطا ويقويا وبظهرا مما في بؤرة الانتباه . أما اذا كانت العلاقة بين الافكار الواردة على العقل علاقة تخالف، وذلك كالافكار المتعلقة باللون ، والشكل والوائحة او الطعم فانها لا تتمارض في الوجود ، ولكنها في الوقت نفسه لا يمكن اتحادها واندماجها كا هو الحال

Brubacher, op. cit., pp. 144-145. ( )

بالنسبة لحالة التشابه. ومن هذا يتبين لنا أن خير هذه العلاقات في نظر دهربارت، في تثبيت الافكار وتقويتها على الوصول إلى منطقة الشعور العليا وعلى البقاء في هذه المنطقة لفترة مناسبة – هي علاقة التشابه (۱۰). وستأتي لنا الاشارة الى أن لهذا المبدأ تطبيقات هامة في الطريقة التربوية التي نادى بها « هربارت » وأتباعه .

ويؤمن وهربارت وبأن النفس البشرية ثلاث وظائف أساسية ، هي : الموقة ، والشعور او الرجدان ، والارادة . وهي عندما تدرك وتقوم بكسب المرفة تسمى عقلا ، وعندما تشمر وتدخل في علاقات عاطفية وترغب وقبل تسمى قلباً . وهذه الوظائف الثلاث ليست ملكات او قدرات عقلية فطرية ، ولكنها مكتسبة كا هي الحال بالنسبة للافكار المتسلة بها عن طريق الحجرة او الاحتكاك بالطبيعة وعن طريق التفاعل والاتصال الاجتاعي (11) .

هذه بعض أفكار وهربارت ، المتصلة بطبيعة النفس البشرية ، وبوظائفها الاساسية وبالطريقة التي تكتسب بها المعارف والافكار الانسانية ، وبالطريقة والشروط التي يتحقق بها لهذه الافكار القوة التي تمكنها من الوصول الى المنطقة العلميا من الشعور ، او كا تسمى أحياناً ببؤرة الانتباه ، ومن المحافظة على بقائها في هذه الدؤرة أطول مدة مكنة .

و سنرى التطبيقات التربوية العملية لهذه الأفكار الفلسفية في معنى التربية ومناهجها وطرقها عند و هربارت c .

أما أفكاره المتصلة بطبيعة الاخلاق التي كان لها تأثيرها البالغ في مفهومه للهدف من التربية فانه يمكن تلخيصها في أنه كان يؤمن كما آمن كثير غيره من الفلاسفة الاخلاقيين وعلى رأسهم الفيلسوف الألمماني وكانت ، – ان الفرض الأساسي للتربية هو الاخلاق او الفضيلة .

William Boyd, op. cit., pp. 341-342. ( \( \)

Frederick Eby, op. cit., pp. 479-484. ( v )

والأخلاق عنده لا تقف عند جانب معين من جوانب النفس ، بل هي النمو الكامل المتكامل المقل والسلوك البشري . والسلوك الاخلاقي له خسة مظاهر متميز بعضها عن بعضولا بد من وجودها جميعًا ليتحقق السلوك الاخلاقي الكامل المتكامل ، حتى اذا ما فقد أي واحد منها كان السلوك ناقصاً . وقد جمت هذه المظاهر فيا يطلق عليها و هربارت ، الافتكار الاخلاقية الخسة التالية :

اولها فكرة الحربة الباطنية ( the Idea of Inner Freedom ) التي تعني عنده الانسجام والتوافق التام بين البصيرة الاخلاقية والارادة . وثاني همذه الانسجام والتوافق التام بين البصيرة الاخلاقية والارادة الطبيبة والنسبة المفكار هي فكرة الكرادة الطبيبة والنسبة المفتر في الاتجاه الذي يتخذه الحسنة ( التجاه الذي يتخذه المختص نحو الآخرين . ورابعها هي فكرة الحقوق ( the Idea of Rights ) في مسائل الملكية والمؤسسات الاخرى . وخاصيها هي فكرة المدل والانصاف ( the Idea of Rights ) في كل ما يعمله الشخص من خير او شر . واذا ما أخذت هذه الافكار الحس ككل فائنا نجدها تشمل الاخلاق على كل واذا ما أخذت هذه الافكار الحس ككل فائنا نجدها تشمل الاخلاق على كل من الجانب الدجاعي . وأية واحدة منها بنفسها غير كافية ، بل ربا تكون سيئة وضارة . فالشخص الذي يصر على والحقوق ، بدون اعطاء أي اعتبار « للارادة الطيبة ، التي تنظم و العدل ، ليس بشخص أخلاقي ( ۱۰ )

# أفكار « هربارت » ونظرياته التربوية :

بعد هـذه الفكرة المبسطة الموجزة عن أبرز أفكار و هربارت ، الفلسفية العامة المبشونة المسلفية ا

William Boyd, op. cit., pp. 342-343 (1)

نكون امتداداً وتطبيقاً لأفكاره الفلسفية ، لأن التربية في نظره يجب ان تكون نقطة البداية والنهاية في النفكير الفلسفي . ونحن في حديثنا عن أفكاره التربوية سنقتصر على ما يتصل بمفى التربية ومناهجها وطرقها .

## ١ - أفكاره المتصلة بمعنى التربية :

فهو بالنسمة لمعنى التربمة مؤمن بأن التربمة هي عملمة بناء الأخلاق وتكومن الشخصية المتكاملة النمو . وهو يشير في شرحه لمعنى التربية الى مــا يمتاز بــه الانسان من مرونة وقابلية للتشكيل بأى شكل يقبل ويرتضه المجتمع، والتعليم في نظره هــو أنجع الوسائل لهــذا التشكيل . وليتحقق النمو الخلقي الكامل والشخصية المتكاملة لابد من وجود التعليم المنظم الصالح الذي يستمد أسه من طبعة العقل ومن الطريقة الطبيعية التي يكتسب بها العقل معارفه واتجاهاته او بعبارة أخرى لا بد من التعليم الذي يسير وفق قوانسين التعليم الصحيح. وعملية التعلم في نظره لاتعدو ان تكون عملية ربط بين الأفكار القديمة والافكار الجديدة في عقل التلميذ . فالتلميذ - في نظره - يتعلم الامور الجديدة اذا ما تمكن من ربطها وايجاد شبه بينها وبين ممارفه وأفكاره السابقة . ومن شأن التمكن من ايجاد هذه الرابطة ان بساعده على سرعة التعلم وعلى تثبيت الافكار الجديدة في ذهنه . وليتحقق هذا الربط او التداعي بين الافكار الجديدة والقديمة لا بد من وجود مثل او اهتمام من جانب التلمنذ . فالمثل شرط أساسي في عملية التعليم وفي عملية الربط التي هي أساس عملية التعلم وعملية التربية على السواء . والمبل الذي يشترط « هربارت » وجوده ليس هو المبل او الاهتمام العمارض الذي ينقضي بسرعة ويترك النفس غمير متحركة ، ولكن هو المل العميق الذي يدفع الذات للحركة والنشاط ويساعد العقل على عملية الربط بين الافكار الجديدة والقديمة ، وعلى تركيز الانتباه على الخبرة المراد اكتسامها . وهو يمز بين نوعين من الاهتام والانتباه . أحدهما اهتهام وانتباه بدائي أصلي ينسع من الحبرة الحسية التجربيية ويتمثل في الميل الى الألوان والأنوار الساطمة ، والانتباه الى الاصوات العالية ، والى غير ذلك من الانطباعات الحسية القوية ، ولا مين من الانتباه لم يكن بينها وبين الافكار الخزونة في المقل أي ترابط وهذا النوع من الانتباه وإن كان يوجد في جميع مراحل النمو فانه يغلب في مرحلة الطفولة المبكرة ، وبذلك فانه لاقيمة له تذكر بالنسبة للمدرس في تربية الشباب .

وثانيها هو الاهتام أو الانتباء الترابطي ( apperceptive attention ) الذي يم عن طريق الربط وباتي في مرحلة متأخرة من النمو عندما تكثر أفكار التلميذ ومدركاته حتى تزيد على القدر الذي يستطيع معه أن ينتبه اليها جيمها في آن واحد ، وفي هذه الحالة فان التلميذ من ثأنه أن يقتصر في انتباهه على الاشياء التي لها معنى عنده واتي ها شبه وارتباط بمارفه وأفكاره المابقة وهذا النوع الاخير من الانتباه أو الاهتام هو المهم بالنسبة المدرس وبالنسبة لعملية التملم والتربية (١)

و والعملية التربوية في نظره يجب أن نهم بتدريب جميع قدرات الثلاميذ بالطرق انتمشية مع المقيدة الهربارتية الاساسية المتمشية مع مبدأ الترابط و التمثل ( apperception ) ومبدأ الميل والاهتام ( interest ) . والترابط مو التمثل والتعرف على فكرة جديدة بواسطة كتل الأفكار المرجودة في المقل ، هذا مع العلم بأن كلمة ( فكرة ) ( idea ) يقصد يها ما يشمل الادراكات الحسية والادراكات والانظباعات العقلية والانتمالية . والتقدم في مضهار المرقة لا يعدو أن يكون علية ترابط وتداع ، حيث أن طبيعة الادراكات الجديدة تحددها الى حد كبير الادراكات التي حدثت من قبل ... فالادراك الاول من شأنه ان يؤثر في الادراكات اللاحقة ويختلط مها ... ويشمر الهربارتيون بأنه من الضروري في بحال التربية توجيه علية الترابط والتداعي بالاختيار والتنظيم الدقيقين

Ibid., pp. 344 - 345. (\(\cdot\)

للادراكات الحسية والانطباعات التي يواد من التلاميذ اختيارها والقيام بها . فعقولهم لانشتمل الاعلى الافكار المدركة، ومن ثم فانه يجب أن تكور مذه الافكار مرغوباً فيها ومساعدة لهم على بناء أخلاقهم ومعارفهم .

فالأفكار والادراكات غير المرغوبة يجب أن تبعد عن خبرة التلاميذ ، حق لا تكون في النهاية ، هناك أفكار في العقل صديقة لأفكار ضارة . والأفكار، والاحساسات ، والانطباعات يمكن ربطها وتداعيها وتمثلها عندما تكور معادة ، بمعنى أنها مناسبة لكتلة الأفكار والمدركات الموجودة في العقل منقبل. أما اذا كانت الفكرة الجديدة أجنبية عن الكتلة الموجودة في العقل فإنها تجد العقل بانبة حائط زجاجي لا تستطيع أن تثبت عليه .

والعامل الأساسي في السلوك البشري الذي يهم عملية الترابط هو الميل الذي يتوقف على الهمتوى الموجود في العقل في أي موقف من المواقف. وهناك رد فعل بين المرفة والميل ، ومن شأن الميل أن يضمن ليس فقط ميلا اختياريا ، بل يمنح أيضا انتباها حاداً اضطراريا . ومن ثم فانه يوجه الملاحظة البشرية ، بل والارادة البشرية أيضا ، وبالتالي فسانه هدف ومبدأ أساسي في بيداغوجية « هربارت ، وليس مجرد عامل مساعد . . .

والطفل عادة لا يتم كثيراً بالموامل الموجودة في بيئته التي تزوده بأفسكار ليست له معرفة سابقة بها . ومن ثم فان التملتم السريع السكامل يمكن تحققه عن طريق تنظيم التعليم الجديد وربطه بالأساس الموجود في عقل التلميذ . فالفكرة الغربة غير المتصلة التي تقدم لمقل الطفل لا يكتها أن تحافظ على نفسها لمدة طوبة في الجزء الأعلى من الشمور ، كا أن الطفل لن يتم بها ، بينا اذا كانت الفكرة الجديدة مرتبطة بالكتلة الموجودة في عقله فانه سبيدي اهتاماً بها، وعليه فان عامل الميل والإهتام ليس عاملاً عرضياً أو سطحياً في العملية التربية ولكنه عمال أساسي فيها . وقد أعطىء هربارت، تفسيراً ذا شقين للاهتام ، فقد اعلىء هربارت، تفسيراً ذا شقين للاهتام ، فقد اعلىء هربارت، تفسيراً ذا شقين للاهتام ، فقد اعلىء هربارت، تقسيراً ذا شون للاهتام ، فقد اعلىء هربارت، تقسيراً ذا شون للأهتام ،

الجديدة ، ومن جهة أخرى فقد نظر اليه على أنه الشعور بالسرور النابع من اتمام الربط الناجح بين الأفسكار القديمة والأفسكار الجديدة ، '''.

# ٢ \_ أفكاره المتصلة بالهدف من التربية :

وهو بالنسبة لأهداف التربية فاننانجد أن أفكاره المتصلة بها تنفق مع أفكاره المسلة بالمدف من المدف المن المدف الأساسي والنهائي للتربية هو تكوين الأخلاق الحسنة وغرس روح الحير والفضلة في نفس الشلف. وليتحقق هذا الهدف النهائي المتربية لابد من تحقق هدف آخر مرتبط به ، وهو النمو الكامل المتكامل المتجاهز ( all-round development ) ، أو كا يعبر عنه و هربارت ، أحيانا المتبع الالتربية حدد الجوانب ( all-round development ) . وبهذا يمكن القول بأن للتربية حمند موبارت مدفين أصاحيين هما الحلق الحسن ، والنمو الكامل المتكامل المتكامل المتكامل المتحامل المتحامل المتحامل المتحامل المتحامل المتحدوبات حدفين أصاحيين هما الحلق الحسن ، والنمو الكامل المتحلم المتحدوبات المدفن لبا منفطين ، بل هما مرتبطات تما الارتباط ومثلازمان والرجل المثالي الذي يجب ان تسمى التربية خلقه هوذلك الشخص الذي تحقق له أعلى قدر من الاخلاق الفاضلة ونحت شخصته و اهتماماته في اتجامات متعددة منسجمة . فن شأرت هذا الشخص الذي تحقق له الحلق الحسن والنمو الكامل ان يكون خيراً لنفه ولجتمعه وبدخل تحت هذين الهدفين عند و هربات ، العديد من الأهداف الجزئية .

فبالنسبة لهدف الأخلاق الحسنة او الفضيلة فإن تحقيقه عنسد و هربارت ، يتطلب تحقيق كثير من الصفات والسات الأخلاقية نذكر منها : الحرية البساطنية ، والرقسابة الذاتية او الضبط الذاتي ، والنية الطبية ، نحو النساس والمشاركة الوجدانية ، واحترام السلطة والقانون ، وفهم الآسال الإنسانية ،

S. J. Curtis and M. E. A. Boultwood, op. cit., pp. 358 - 359 ( \( \cdot \))

والرعبة في التصاون ، والسيطرة على الاتجاهات والميول العدائية في النفس ، والاحساس بالتوازن والتوافق بين العقل والعاطفة وبين الحاضر والمستقبل وبين مطالب الحالق ومطالب الانسان ، فالتطرف يجب تجنبه .وخير الامور الوسط. ولمله متأثر في هذا بنظرية (أرسط ) الأخلاقية التي تؤكد ( مبدأ الوسط ) ، الى غير ذلك من السهات والصفات الحلقية التي يتطلبها النمو المخلقي الذي يعتبر هدفا اساسياً للتربية عند ( هربارت ) ، " . والقيم الأخلاقية عند ( هربارت ) ليست بجردات نظرية يتأمل فيها والكنها معايير السلوك الصحيح والنشاط المثمر البنداء . ثم إن الأخلاق عنده يجب ان تبنى على المرفة . وبالرغم من ان المعرفة بلغير والأشياء الحسنة لا تستانم عمل الحير واتباع هذه الأشياء الحسنة فانه لايكن ان تتحقق الفضيلة وبكون الصلاح بدون معرفة "" . والشخص المربى عند (هربارت) يعرف الفضيلة وبطبقها في المجال العملي للحياة ، ولا قيمة لمعرفة الحربات الحيرة والفضيلة اذا لم تنحكس على ساوك الفرد .

أما بالنسبة للهدف الأساسي الشاني للتربية وهو هدف الاهتام المتعدد الجوانب - فإن (هربارت) واتباعه يذكرون سنة انواع من الميول والاهتامات التي يجب على التربية تنميتها حتى يتحقق النمو الكامل المتكامل لشخصية التلميذ . هذه الاهتامات او الميول السنة تدخل تحت قسمين أساسين اولها : الاهتامات والميول المرفية العقلية (Knowledge Interests) التي تنتج من الاحتكاك بالعالم الطبيعي ؟ وتانيها : الأهتامات الأخلاقية والاجتاعية التي تنبع من التفاعل والاحتكاك الاجتاعي . ، والميول الثلاثة التي تدخل تحت الميول المرفية العقلى هي :

أ – الميل الخبروي العملي ( empirical ) المتمثل في الاهتمام بجمع الحقائق

Ibid., pp. 359 - 362. (\)

William Boyd, op. cit., p. 344. (v)

والأشياء الغريبة النادرة الذي يوجد لدى علماء الاحياء والمؤرخين وعلماء الآثار وغيرهم من يهتمون بجمع الحقائق وشرحها وتحلملها .

ب - والميل العقلي المنطقي ( speculative ) المتمثل في الميل الى رؤية
 الحقائق مرتبطة بالقوانين المسامة ، وذلك مثل الميل الذي يوجد لدى طالب
 الرياضيات او المنطق.

 والميل الجالي (aesthetic) وهو الميل النابع من التأمل في الأشياء الجملة وذلك كالميل الى الأشكال المتحونة او المتنوعة من الصلصال او الى الشمر او الى غير ذلك من الأمور الفنية الجملة .

اما المبرل الثلاثة التي تدخل تحت المبرل الاخلاقية ( the Ethical Intereste ) فاتها تتمثل في المبول الرئيسية التالية :

أ - ميل الانسان الى مشاركة اخوانه في الانسانية وجدانياً والتعاطف
 مهم كافراد ( sympathetic Interest ) .

 ب - والميل الاجتماعي ( the social interest ) المتمثل في الميل الى الحياة المدنية والوطنية ، وخاصة في اشكالها المنظمة .

ج \_ والميل الديني (the religious interest) المتمثل في ميل الناس الى
 التمثل بالذات العلمة (۱).

ولكل ميل من هذه ألميول الستة له خصائصه وأهميته في بناه الشخصية المتكاملة النحو الذي يعتبره (هربارت) هدفاً رئيسياً للتربية . ولا يتسع المسام لشرح خصائص وأهمية كل ميل من هذه الميول عند هربارت . ولعله من الواضع من الأفكار التي أوردناها (هربارت) مجموص الهدف من التربية أن (هربارت) يصبغ الهدف من التربية بصبغة أخلاقية ويعتبر أن تكوين الاخلاق الحسنة عن طريق النمو الكامل المتكامل هو الهدف الأسامي للتربية .

Ibid., p. 346. (1)

### ٣ – أفكاره المتصلة بالمنهج الدراسي :

ولتتحقق الشخصية الخلقية ذات النمو الكامل والاهتمام المتعدد الجوانب فإنه لا بد– في نظر (هربارت)– من وجود المنهج الدراسي الواسع المدى الذي يتصل بختلف الميول والاهتامات المراد تنميتها ، كا أنه لا بد من ربط عناصر هذا المنهج وتنظيمها بما يسهل هضمها وفهمها ويسـاعد التلميذ على النمو المتكامل . و( هربارت ) في مناقشته للمنهج الدراسي قسم المواد الدراسة الي مجموعتين رئىسيتين أولهما : مجموعة المواد التاريخية والانسانية واللغوية، ويدخل تحت هذه المجموعة مادة التاريخ، واللغة، والأدب، والفن، والدين. ومهمة هذه المجموعة من مواد المنهج هي تنمية الميول والاهتامــات الأخلاقية والاجتماعية . وثاني المجموعتين هي مجموعة المواد العلمية التي تدخل تحتها دراسة الطبيعة، والجفرافيا، والرياضيات . ومهمة هذه المجموعة من المواد هي تنمية الميول المعرفية العقلية ، وتمكين الفرد من معرفة قوى الطبيعة المحيطة به . ويعلى ( هربارت ) من شأر المجموعة الاولى لأنها في نظره أكثر تأثيراً على نمو الاخلاق الذي هو الهدف الأساسي للتربية كما قدمنا . ولكنه في الوقت الذي يعطى فيه أهمية أكبرالمواد التاريخية والأدبية فإنه لم ينكر أهمة المواد العلمية . واذا كان بعض المحدثين من أتباع الحركة الهربارتية قد بالغوا في تقدير المواد التي لهما تأثير مبماشر على الأخَلَق ، وهي المواد التاريخية الأدبية، وعاملوا المواد العلمية على أنها غير مهمة إلاً من حيث اتصالها بالمواد التاريخية . ولكنَّ هذه الوجهة المتطرفة لا تمثل وجهة نظر ( هربارت ) الذي كان مقتنعــاً بضرورة تشجيــم نمو المـول المتعددة الجوانب ، اعتقاداً منه ان العقل سبحقق بوماً النضج المطلوب ويكون بالتسالي أخلاقياً حقيقياً ... فالانسان – في نظر ( هربارت ) – يقف في وسط الطبيمة وهو نفسه يعتبر جزءاً منها ، وقوتها تجري وسط نفسه ، ومن واجبه أن يعرف نفسه وقواه وقدراته وأن يعرف الطبيعة المحيطة به التي يمكن أن تساعده . ومع هذه المواد الدراسة التاريخية والعلمية يجب أن تسير جنياً اليحنب الأنشطة والحبرات العملية المتصلة بها . فالمنبج الدراسي الذي يقترحه يتضمن التدريب اليدوي ، وهو يصر على أن هذا التدريب اليدوي يجب ألا ينظر اليه على أنه بحرد اعداد لمهنة ، بل على أنه وثيق الصلة بالعلم يربط بين الفهم والإلمام بحقائق الطبيعة والأغراض البشرية . فمثل هذا النبج الشامل الواسع من شأنه أن يضمن نمو الاهتهام متعدد الجوانب الذي يعتبر أساس الفضيلة عنده هربارت ، ( ) .

وحرصاً منه على وحدة الضهر والشخصية فانه كان يوصي بضرورة وجود نوع منالوحدة والترابط بين مواد المنهج. وفي تنظيم المواد الدراسية التي يتضمنها المنهج الدراسي يجب أن يراعى – في نظر ( هربارت ) – مبدآن اساسيان هما : مبدأ الارتباط الوثيق بين كل مادة والمواد الأخرى في منهج نفس السنة ، ومبدأ النتابع والتدرج الذي يجب ان يتحقق بين كل مادة دراسية ونفسها في السنة الماسقة ، استنة الماسقة .

ويجانب مبدأ الارتباط ( correlation ) والتنابع ( sequence ) اللذين يمترها الدوت بضرورة مراعاته بعتبرهما البعض مبدأ واحداً، هناك مبدأ قالت يؤمن هربارت بضرورة مراعاته في وضع وتنظيم المنهج الدراسي، هذا المبدأ هو مبدأ التركيز (concentration ) الذي يعني به (هربارت) تركيز الاهتام الكامل على عمل عقلي واحد وعلى فكرة واحدة في المرة الواحدة . وقد كان لهدا المبدأ تطبيق واسم من قبل أتباع (هربارت) ولقد فهوه على انه تجميع جميع دراسات المنهج حول دراسة عامة واحدة . فقد تكون هذه واحدة ، او حول موضوع او مادة دراسية واسعة واحدة . فقد تكون هذه المادة او الموضوع هو ( التطور ) الذي يمكن ان تربط به دراسة كثير من المواد اللهبية . العالمية المؤدة التاريخ التي يمكن ان تربط به دراسة كثير من المواد الأدبية العالمية . وكاد المادة الادبية عن المواد الأدبية المادة الدارسة كثير من المواد الأدبية المناس وكاد الأدبية المدارسة كثير من المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد المواد الأدبية المواد الأدبية المواد المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد المواد الأدبية المواد المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد الأدبية المواد المواد المواد الأدبية المواد المواد الأدبية المواد المواد الأدبية المواد المواد

Tbid., 346 - 347 (\)

Charles Hoyt, op. cit., p. 119.

واللغوية والدينية والانسانية الأخرى ذات الصلة والارتباط بها . '''

#### إ - افكاره المتصلة بطرق التدريس :

وتحقيق الأهداف التربوية المتركزة \_ عند (هربارت ) \_ كا قدمنا \_ حول غايتين رئيسيتين مما بناء الأخلاق الحسنة والنعو الكامل المتكامل الذي كثيراً بعبر عنه بالاهتام المتعدد الجوانب \_ كا يتوقف على النهج الواسع المتنوع في خبراته والمتوابط في اجزائه فانه يتوقف ايضاً على الطريقة الصالحة التي تستمد المسها ومبادئها من علم النفس ومن الفهم الصحيح لعملية التملم . وتحقيق التملتم الصحيح يتوقف \_ في نظره \_ على عمليتين اساسيتين متلاحقتين : اولها عملية المتحاص ( absorption ) واستيماب الأفكار والهتويات الاخرى الموجودة في العقل ومهمة المدرس في نظره هي مساعدة التمليذ على القيام بهانين المعلميتين: علية الاستيماب وعملية الربط والشكامل للأفكار الجديدة مع الافكار القدية . وليتحقق هذا المعدرس فان (هربارت) يقترح عليه اتباع اربع خطوات رئيسية في تعدريه ليتمشى مع قوانين التفكير الانساني وقوانين التمل الصحيح ، حسب المهوم الذي يؤمن به التمل . وقد جعل اتباع (هربارت) من بعده هذه الخطوات خس خطوات يمكن شرحها بايجاز فها بلي :

#### الخطوة الاولى :

هي خطوة التمهيد ( reparation )التي من مهمتها ارت تساعد التالهيد على مراجعة افكاره ومصارفه وخبراته القدية المتصلة بموضوع الدرس الجديد وعلى استدعاء تلك الافكار والمعارف والخبرات الى مركز انتباهه ، وعلى تهيئة ذهنه وجذب انتباهه الكامل لمحتويات الدرس الجديد .

Frederick Eby, op. cit., pp. 48. ( \)

#### الخطوة الثانية :

هي خطوة المرض ( presentation ) التي يعرض فيها المدرس على التلميذ المعلومات والافكار والخبرات الجديدة ويحاول توضيحها بشق الوسائل المناصبة والمكنة حتى يتسنى التلميذ فهمها واستيعابها . ويوصي ( هربارت ) بضرورة الاستمانة في هذه الخطوة بالاشياء الهسوسة والحبرات العملية لتقريب الافكار النظرية المراد فهمها • كا يوصي بضرورة السير من البسيط الى المركب ومن السهل إلى الاصعب • وهكذا . وهذه الخطوة والخطوة التي قبلها اعتبرها ( هربارت ) خطوة واحدة اطلق عليها خطوة الوضوح ( elearness ) .

#### الخطوة الثالثة :

هي خطوة الربط ( association )التي ينبغي ان يحاول المدرس مساعدة التلميذ على تحليل الممارف والخبرات الجديدة وعلى مقارنتها وادراك الشبه والارتباط بينها وبين المصارف والحبرات القدية . وهذه الخطوة هي أهم الخطوات ، يتوقف على النجاح فيها نجاح عملية التعلم ونجاح الخطوتين التاليتين .

### الخطوة الرابعة :

هي خطوة تنظيم المرفة ( systematisation ) او التميم ( generalization ) التي تشمل عمليات المراجعة والتلخيص واستنتاج الافكار الرئيسية والقساعدة العامة من الدرس .

### الخطوة الخامسة :

هي خطوة التطبيق والتمرين على الممارف والمهارات والقواعد العامة التي تم اكتسابها والوصول اليها من الدرس خلال الخطوات السابقة. هذه هي الخطوات الرئيسية التي نادى باتباعها ( هربارت ) في تدريس جميع المواد الدراسية التي تسير وفق مفهومه للتفكير الانساني ولعملية التملم ٬ ولعملية الترابط والتداعى التي تمثل صلب نظريته فى التعلم .

### ه ـ تقييم أفكار ( هربارت ) التربوية :

هذه هي بعض أفكار (هربارت) التربية قد عرضناها في إيجاز بالغ. وهي بالرغم من الانتقادات التي وجهت إليها في العصر الحديث بعد تقدم الدراسات النفسية والتربية، فانها في نظرنا لا تزال لأهيتها تستحق الدراسة والتفكير فيها. ومن جوانب القوة في هذه الافكار هو تأكيدها للجانب الأخلاقي في التربية وجعلها الفضية الهدف الأساسي للتربية ، ودعوتها الى تنمية الشخصية المتكاملة، واحداثها شيئاً من التوازن بين الاهداف الفردية والأهداف الاجتاعية للتربية ، وتأكيدها لإهمية التربية ، والمحداث الاجتاعية للتربية ، الدراسي والى تنويع خبراته وربطها مع بعضها بعضا ، واعلاؤها من شأرب الاهمام أو الميل في عملية التربية والتملم مع عدم موافقتها على الاعباد في إثارة الاهتام على المثيرات الاصطناعية كالجوائز والمنافسة وغيرها ، واعلاؤها من شأن الخيرة العملية في العملية التربية ، وتأكيدها لأهمية الطريقة في التعلم ، وبناؤها لطريقة متكاملة الخطوات والمراحل ، واقامتها لهذه الطريقة على أسس نفسية الطريقة متكاملة الخطوات والمراحل ، واقامتها لهذه الطريقة على أسس نفسية منهواب القوة في أفكار هربارت .

# ٦ \_ التأثير الذي أحدثته أفكار (هربارت) في المجال التربوي :

وقد كان لتلك الأفتكار تأثيرها البالغ في تطور النظريات التربوية في النصف الثاني من القرن التساسع عشر وفي أول القرن العشرين ، كها كان لها تأثيرها في أفكار المربين الذين أتوا بعد ( هربارت ) . ولم يمت ( هربارت ) حتى استطاعت أفكاره أرب تحقق شعبية كبيرة في المانيا ، ومنها انتقلت الى البلدار الأوروبية الاخرى والى أهريكا الشالية . ومن العوامل التي ساعدت على تمكين شعبيتها ونجاحها في المانيا هي أنها كانت تنقشى مع الروح النظامية المسيطرة على الشعب الألماني. فرجال الحكم في عصره كانوا يشعرون بالحساجة الى نظام وفلسفة المتربية تمكنهم من توجيه وقيادة الشعب الألماني لتحقيق الغايات الوطنية . وقد استطاع (هربارت) أن يرضي تقوم عليها اعتبار التربية عملية لتكوين خلق وعقل التلهيذ تحت توجيه ورقابة المربي .

ویمن وقعوا تحت تأثیر أفکار (هربارت) من المربین الألمان، وکان لهم فضل کبیر فی نشرهــــا وتطویرهـا « کارل ستوی Karl Volkmar Stoy » (۱۸۵۵–۱۸۸۵م)، و د توبسکون زیلر Tuiskon Ziller » ( ۱۸۱۷–۱۸۸۳م) و د ولیام راین William Rein » .

ولم يكتف و ستوي و نقط بتوضيح وشرح أفكار (هربارت) في عاضراته التربوية التي كان بلقيها في و جامعة يينا و بل أسس مدرسة ابتدائية لتطبيق أفكار وطريقة ( هربارت ). وبالرغم من أن و ستوي و لم يضف شيئًا جديداً يذكر إلى نظرية (هربارت) التربوية فانه استطاع أن يجمل و الهربارتية ، قوة حية في التربية الألمانية ، وخاصة في المرحلة الابتدائية ، كما أنه ساهم في نشر أفكار و هربارت ، في كافة أنحاء أوروبا .

وكان و زيار ، هو الآخر من أتباع و هربارت ، ، وقد استطاع أن يضع المبادى الهربارتية في الشكل الذي استطاعت به أن تؤثر تاثيراً عبقاً في الحياة الغربوية في أوروبا وأمريكا . واذا كان و ستوي ، قد شرح الفلسفة الهربارتية في وجامعة بينا، فإن زيار قد تولى مهمة الشرح في عاضراته التربوية في (جامعة لينز الحرفية على المبارعة المبارعة على المبارعة اللهربية على المبارعة المبارعة على المبارعة المبارعة اللهربية في المبارعة المبارعة على المبارعة المب

عام ١٨٥٦ م . وقد أسس ( زيلر ) كلية لندريب المدرسين ومدرسة تطبيقية تابعة لهـا في ( ليبزج ) حيث اكتسب شهرته . وفي عــام ١٨٦٤ م نشر كتابه التربوي القيم الثاني وهو و أسس التعليم التربوي ١٧٠ وفي عــام ١٨٦٩ م استطاع أن يؤسس جمية لآتباع العقيدة الهربارتية سماها و جمية للبيداغوجيا العلمية » .

وقد أدخل ( زيلا ) بعض الاضافات البسيطة إلى فلسفة (هربارت) وذلك مثل قوله بنظرية المراحل الثقــافية ( Culture stages ) الشبيهة ( بالنظرية التلخيصية)التي تقول ان الانسان في نموء يلخص تاريخ التطور الحيواني <sup>17</sup>.

أما بالنسبة للدكتور و راين Rein الذي خلف (ستوي) في ( جامعة بينا ) فانه اتبع ( زيلر ) أكثر من اتباعه ( لستوي ).

وقد انتقلت الحركة الهربارتية إلى أمريكا الشالية عن طريق الطلبة الأمريكان الذين درسوا في ألمانيا وأعجبوا بأفكار (هربارت). وقد كان مزبين هؤلاء : « تشارلز ديجارمو Charles Degarmo » و و قيال ليسو و تشارلز ديجارمو وتدارلز ماكبي « C.C. Van Jaew ) فقيد استطاع هؤلاء المربون الأميركان وغيرهم أن يعرقوا المدرسين الأميركان بمبادى، هربارت التربوية وأن يترجوا من اللغة الألمانية كتب ( هربارت ) وكثيراً من المكتب التربوية الأخرى . وفي عام ١٨٩٣م أسست في أهربكا الجمة الوطنية الهربارتية على نسق ( جمية البيداغوجيا العلمية ) التي أسبها ( زيار ) وقد حيث غير اسها إلى و الجمية الوطنية للدراسة العلمية للتربية ع. وقد جاء هذا التغيير ايذاناً بهده عهد جديد في التربية الأميريكية (").

T. Zeller, Foundations of the Educative Instruction. 1864. ( )

S. J. Curtis and Boultwood, op. cit., p. 367.

Frederick Eby. op. cit., p.494. (7)

#### الفصدل التبابى عستر

### فروبل: حياته وأفكاره الفلسفية والتربوية

#### مقدمة :

بعد أن تحدثنا في الفصل السابق عن حياة الفيلسوف والمربي الألماني وهربارت وعن العوامل التي أثرت في أفكاره ، وعن بعض أفكاره الفلسفية والتربية وعن التأثير الذي أحدثته تلك الأفكار في الجال التربي – فأنه يجدر بنا ان ننتقل الى الحديث عن مرب ألماني آخر قسد سام هو الآخر مسامة كبيرة في تطور النظريات القربية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر ، ومهد كا مهد وكمينيوس ، و و روسو ، و و بسئالوتزي ، و و هربارت ، من قبله لظهور الحرب العشرين . هذا المربية والحركات التربية التقدمية الاخرى التي ظهرت في العرب المشرين . هذا المربي هو و فردريك فروب العشرين التي ظهرت في بجوعها النافة النفسية الاولى في القرن التاسع ، وإذا كانت أفكار بستالوتزي التربية تكون في بجوعها النزعة النفسية الثانية النفسية الثانية النفسية الثانية عنان أفكار و فروبل ، تكون في مجوعها النزعة النفسية المورد في المورد في ذلك القرب . وتسمى هذه النزعة أو الحركة المؤركة المؤروبية و المجلوكة التي قادها وهربارت ، تأكون في الحركة التي قادها وهربارت ، المؤركة التي قادها وهربارت .

#### حياة فروبل:

لقد ولد و فروبل ، في إحدى القرى الجلية في ولاية و فررنجيا Thuringta في جنوبي ألمانيا في ٢٦ أبريل من عام ١٧٨٦ م . وكان أبوه رجل دين وراعيا لإحدى الشخائس البروتستانقية . أسا أمه فقد قوفيت وهو لم يتجاوز الشهر التاسع من عمره . وقد حرم بوفاتها حنات الأم وعاش طفولته الأولى في عزلة عن رفاق سنه رقيق القلب ، شديد الحساسية ، ميالاً الى التأمل الباطني ، عبا للطبيعة ومعجباً بجهالها وابتسامتها . وكانت زوجة أبيه تعامله بشيء من القسوة وتصفه بالغباء والتأخر العقلي . وقد كان لهذه الماملة القاسية التي كان يلقاها من زوجة أبيه تأثيرها أيضاً على نفسيته . وقد حرم أول طفولته من الدراسة المنظمة مع رفاق سنه من الذكور . وكل ما أنبح له من تعلم قبل سن العاشرة هو الاشتراك في مدرسة البنات كن يكبرنه سنا، وقد كان هذا الحرمان من رفاق سنه عاملاً .

ولعل السنوات الوحيدة التي قضاها في طفولته في سعادة نفسية نسبية هي السنوات التي تقع بين سن العاشرة وسن الرابعة عشرة . فقد عاش هذه السنوات مع خاله بعيداً عن زوجة أبيه التي كانت تسيء معاملته . وهي الفترة الوحيدة التي تلقى فيها تعابماً منظماً في مرحلتي طفولته وشبابه .

وفي سن الحامسة عشرة عهد به خاله إلى أحد رجال الفايات وصناعة الأخشاب ليدرّبه ، وقد قضى مع هذا الرجل مدة سنتين دون أن يستفيد من خبرته معه شيئاً يذكر سوى حبه النباتات والأشجار ولمظاهر الطبيعة . وسنرى أثر هذا الحب ينمكس على فلسفته وأفكاره فيا بعد .

وفي السابعة عشرة من عمره ،أو بعباره أكثر تحديداً في ربيسع عام ٧٩٩ ذهب لزيارة أخيه الذي كان يدرس في و جامعة بينا علام و كانت و جامعة بينا ، إذ ذاك مركزاً لنشاط فلسفي وأدبي كبير . وكان يتزعم هذا النشاط نخبة من كبار الفلاسفة والعام كان من بينهم و فيخته Fichte ، و و شيلر Schiller ، ؟ و ( شيلنج Schelling ) . وقد أعجب بما رأى في هذه الجامعة من نشاط علمي وأدبي وفلسفي ومن جو جامعي بديع ولذا قرر البقاء فيها لمواصلة دراسته – ولو على مستوى ابتدائي ، وللاستفادة من نخبة الفلاسفة والعلماء الذين كانوا بهما . وبالرغم من أنه لم يستطع مواصلة الدراسة المنظمة في ( جامعة يينا ) ، لارب مستواه التعلمي السابق كان لا يسمح بذلك فانه استفاد من غير شك مما لاحظه وقرأه وسمعه من أساتذبها . وقد كان من الذين لاقت أفكارهم الفلسفية ميلاً في نفسه هو ( شيلر ) و (شيلنج) اللذان كانا ضمن أعضاء هيئة التدريس في ( جامعة بينا ) .

وهكذا اضطر و فروبل، لضعف أساسه التعليمي ولفقره أن يترك وجامعة بينا ، وببحث عن عمل يعيش منه . وقد جرّب عدة أعمال محاولاً أن يجد في أحدها ما يتفق مع ميوله واستعداداته وما يمكن أن يتخذه مهنة الحياة .ولكنه بقى فترة غير قصيرة من زمن ينتقل من عمل إلى آخر دون أن يستقر له حال على عمل من الأعمال حتى كان ذات يوم عندما دعاه ناظر إحدى مدارس تدريب المعلمين في و فرانكفورت ، ( Frankfort ) لتدريس مادة الرسم . وسرعان ماأدرك أن مهنة التدريس هي المهنة التي تنعشى مع ميوله واستعداداته ومواهبه ، وبذلك وجد ضالته المنشودة وقور منذ ذلك الحين أن يتخذ مهنه التدريس والاشتغال بالاعمال التربية مهنة الحياة وأن يعد نفسه لها .

وفي عام ١٨٠٧ م ذهب الى سويسرا ليمل كدرس لئلاثة تلاميذ كانوا يدسون في مدرسة و بستالوتزي ، بشردون ( Yverdon ) وقد بقي هناك حق عام ١٨١٠ م ، وكان يقضي غالب وقته خلال هذه الفترة في هذه المدرسة مسم تلاميذها يدرس ويلاحظ بنفسه كيف كانت طرق ومبادى، و بستالوتزي ، تطبي عملياً في هذه المدرسة . وقد أتبحت له خلال هذه الفترة أرب يحتك بر (بستالوتزي) شخصياً وأن يتأثر بأفكاره ويدرسها عن قرب ويدرك جوانب القوة والضعف فيها . ويعقد المزم على تطويرها وتخليصها من شوائب النقص والضعف فيها .

وقد كان لحبرته في التدريس ولانصاله بـ وبستالونزي، الذي يعتبر أبا التربية الحديثة تأثير كبيرني تقوية ميله إلى الاعسال التربوية وفي شحد ممته وتقوية عزيمته على مواصلة الكفساح في طريق الاصلاح التربوي الذي هو الطريق الوحيد لاصلاح شئون الجمتم وأحواله .

ولكن بالرغم من نجاحه في تدريسه فانه قرر خلال عام ١٨١٠ م ترك عمله كدرس خاص بسويسرا والرجوع الى ألمانيا ليتمم دراسته الجامعية حتى تقوى كفارته لحل القيادة التربية . وقد التحق في أول الأمر بجامعية و جوتينجن كفارته بم ما لبت أن حول منها الى وجامعة برلين ، حيث اختار ميدان تخصصه العلوم الطبيعية بصورة عامة ، وعلم المعادن بصورة خاصة . وقد تخصصه العلوم الطبيعية بصورة عامة ، وعلم المعادن بصورة خاصة . وقد أتيحت له الفرصة أن يدرس وبعمل فيا بعد مع العالم البحاثة الشهير في علم المعادن والتاريخ الطبيعي و كريستين وايس Christian Weiss ، وقد كارس لدراسته العلمية هذه تأثير في فلسفته التربية ، كا سنرى فيا بعد .

وعندما عاود و نابليون ، تهديداته لألمانيا عام ١٨١٤ م تطوع و فروبل ، في الجيش الألماني لمواجهة التهديد الفرنسي . وبالرغم من أنه لم يشترك في الفتال الفعلي فان التحاقه بالجندية أكسبه الكثير من الاصدقـــاء الذين أصبحوا فيها بعد رفاقاً وشركاء له في مشاريعه التربوية اللاحقة .

وبعد إتمامه لدراسته الجامعية وخروجه من الجيش في عام ١٨١٦ م فتح أول مدرسة له على نمط مدرسة و بستالونزي » في بدلة و كيلما و Kellhau ، و بكان المنهج المطبق في هذه المدرسة منهجاً واسعاً يحوي العديد من المواد الدراسية ، وكانت الطرق المطبقة فيها تقوم في مجموعها على أفكار و كومنيوس ، و وبستالونزي ، و و هربارت ، .

ولكن جهوده فروبل ، وأفكاره التقدمية لم تقدر حتى قدرها من السلطات القائمة ، بل ربما كانت هذه السلطات تعارضها وتقف في وجه انتشارها . ولذا قرر ترك مدرسته سالفة الذكر لمساعديمه وذهب الى سويسرا عام ١٨٣١م ، ليمعل كدرب للمدرسين بها . وقد أنشأ و فروبل ، عدة معاهد تعليمية هناك ، كان من بينها المهد الذي أنشأه سنة ١٨٣٥ في مدينة و برجدورف Burgdorf. مركز و بستالوتزى ، القديم .

وقد كان، غالب اهتام وفروبل عدق هذه السنة ،منصباً على الاصلاح التربوي العام وعلى إصلاح التعليم الابتدائي والثانوي واعداد المطهن. ولكنه بعد هذا التاريخ بدأ بولئي وجهة شطر العناية بتربية الأطفال الذين هم قبل سن المرحلة الابتدائية . ولهذا التغير الذي حدث في اتجاهه ، ولمرض زوجته رجع الى ألمانيا في عام ١٨٣٦م . وبجرد رجوعه قام بدراسة شاملة على رياض الاطفال الموجودة في ألمانيا في ذلك الوقت . وقد تبين له من دراسته أن تلك المدارس كانت قاصرة في أهدافها ومنحطة في برايجها ووسائلها ، كا أنها كانت تنقصها الأسس الفلسفية والنفسية الصحيحة . ولقد وجد في هذه المرحلة ميداناً بكراً لم يطرقه المرون المسلحون من قبله .

وقد أسس و فروبل ، أول مدرسة رياض أطفال له في قربة و بلانكنبورج Blankenburg ،عام ۱۸۳۷ م. ثم أخذت رياض الاطفال تنتشر على يديه وأبدي أتباعه والمفتنمين بأفكاره ويقيمة هذا النوع من المدارس في إعــداد النشء في كافة أنحاء ألمانيا ومنها انتقلت إلى بقية البلدان الأوروبية والى امريكا الشمالية .

وبالنسبة لولاية و بروسيا ، بالذات التي ينتمي اليها و فروبل ، والتي كانت مركزاً لنشاطه فان نجاح أفكاره ومدارسه فيها قد استمر حتى سنة ١٨٥٦ ، وهي السنة التي بدأت فيها الجهات المسئولة في الحكومة البروسية تتخوف من أفكار و فروبل ، الديمقراطية التقدمية التي تقوم عليها برامج وطرق رياض الاطفال . وهي أيضاً السنة التي أصدر فيها وزير المعارف البروسية قراراً يقضي بفغل جميع رياض الاطفال في المملكة البروسية . وقد مات و فروبل ، في السنة التالية ، ١٨٥٢ م . ولكن قرار الحظر استمر بعد وفاته حتى عام ١٨٦١ م . ثم استأنفت الحركة و الفروبولية ، المتصلة برياض الاطفال نشاطها في و بروسيا ،

بنفس القوة التي كانت عليها من قبل . ومنها انتقلت الى بقية البلدان الاوروبية الاخرى .

هذه نبذة بسيطة عن حياة المربي الالماني الشهير و فروبل ، الذي اقترب احمه في المصر الحديث بمدارس رياض الاطفال ، لانه يعتبر بحق الاب لهذا النوع من المدارس والواضع لفلسفتها والمبادى، التي تقوم عليها مناهجها وطرقها . وبالرغم من تقدم البحوث النفسية والتربية في هذا الميدان فان أفكار و فروبل، ومبادئه لا تزال لها وجاهتها .

### العوامل التي أثرت في أفكاره :

ونحن قبل أن نذكر ونناقش بعض الافكار والمبادى. فإنه يجدر بنا أن نختم هذه الفقرة بالاشارة الموجزة إلى اهم العوامل التي أثرت في هذه الافكار والتي يمكن استنباطها من التتبع لتاريخ حياته وما تخللها من تجارب وخبرات. ولعل من أبرز هذه العوامل وأوضعها تأثيراً في أفكار فروبل هي العوامل التالية :

۱ — احتكاكه بالطبيعة وكثرة اتصاله بها. وقد بدأت فرص هذا الاحتكاك منذ الصغر ثم زادت باشتغاله مع خبير في الغابات ، وبعمله كساح وكساعد في متحف للعلوم الجيولوجية ، ثم بدارسته العلوم الطبيعية ولعلم النبات . وقد أورثه هذا الاحتكاك الحب العميق لمظاهر الطبيعة لدرجة يمكن ان نصفها بالحب الصوفي للطبيعة . وقد كان لهذا الحب انعكاس على افكاره الفلسفية والتربية وعلى اتحاماته الفكرية . فقد أعلى من شأن الطبيعة ومن شأن دراستها واستوحى من قوانينها كثيراً من معتقداته المتصلة بالتطور البشرى .

التربية القاسية التي لقيها في طفولته الاولى من زوجة ابيه ومسا نشأ
 عنها من شعور بالنبذ والحرمان وانطوائية ٬ وميل الى التأمل الباطني. و كذلك
 حرمانه من رفاق السن الذكور في طفولته .

 ٣ - شموره الدبني القوي الذي قد يكون نما لديه بتأثير والده وخاله اللذين تربى في كنفها واللذين كانا من رجال الدين . ونتيجة لهذا الشمور الديني فقد غلب العنصر الروحي على فلسفته وأفكاره ، واعتبر بناء الاخلاق ، هو المثل الاسمى للتربية .

إ - دراسته العلمية التي أتيحت له في فترة متأخرة من حياته . فقد درس فيا درس الم الجيولوجيا ، فيا درس الراضيات التي تلقي ضوءاً على قوانين الفلك ؟ كا درس علم الجيولوجيا ، وعلم المبابات المرفة تطور حياة النبات ، وعلم أبو الطفل ليتعلم الطريق الذي يسير فيه النمو البشري . وقد كان لدراسته وميوله العلمية تأثير كبير على مفاهيه المتعلقة بالنمو البشري . ويرتبط بهذا العامل التقدم العلمي الكبير الذي حدث في كافة الجمالات العلمية ومظاهر المعرفة الإنسانية في أو اخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن النامع عشر . وقد استطاع « فروبل » أن يستفيد من العلوم والدراسات العلمية التي ظهرت في عصره .

ه - العامل الخامس يتمثل في قراءته لما كتبه الفلاسفة والمربون الذين سبقوه او عاصروه وذلك من أمثال : وعمانوبل كانت، و و هيجل ، و و فيخته ، ، و دسيلزم، و و هيجل ، و و فيخته ، ، و دسيلزم، و و هربارت ، و خسيرتم . فالدارس لافكار فروبسل يجد فيهما تأثيراً و اهربارت ، و غسيرتم . فالدارس لافكار فروبسل يجد فيهما تأثيراً عليه هو و شيلر ، و و كراوز ، و و بستالوتزي ، . وبالنسبة لبعض هؤلاء عليه هو و كراوز ، و و بستالوتزي ، . وبالنسبة لبعض هؤلاء الفلاسفة والمربين فان و فروبل ، لم يكتف بالقراءة لهم ، بل أتيحت له أيضاً لمن فرصة مناهدة التطبيق العملي لمبادى، وطلق بعضه، وذلك مثل وفيخته ، كا أتيحت له فرصة مناهدة التطبيق العملي لمبادى، وطلق بعضه، وذلك مثل وبسيسرا أن يتصل الذي أتيحت له اثناء السنتين اللتين قضاها في و قرودن ، بسويسرا أن يتصل به شخصياً وبشاهد بنفسه تطبيق طرقه في معهد و قرودن ، .

٣ - العامل المادس يتمثل في خبرته الطويلة في التدريس وملاحظته المباشرة

لاوجه النشاط المختلفة للأطفال والتغيرات التي تطرأ على مظاهر نموهم المختلفة .

هذه هي أهم الموامل التي أثرت في أفكار و فروبل » الفلسفية والتزهية كا
سيتضح ذلك عما نذكره له من أفكار في الفقرات التالية من هذا الفصل ، قد
أشرنا اليها في ايجاز . ويمكن لمن أراد المزيد عن حياة و فروبل ، وعن الموامل
التي أثرت في أفكاره أن برجع إلى ما كتبه الدكتور ووليام بويده (١٠ والدكتور و فرديك ، والدكتور و فرديك أبي ، ٤٠٠ والاستاذ و ادوارد باور » (١٠٠ ).

#### الفلسفة العامة لفروبل :

وبالرغم من أن الذي يهمنا في المقام الأول في هذا البحث هو أفكاره التربوية فإنسا نرى ضرورة الاشارة – ولو بطريقة موجزة مجسلة – الى بعض أفكاره الفلسفية العامة حيث أن هذه الأفكار الفلسفية تكوّن الاساس الفلسفي لممتقداته التربوية ، ولا يمكن فهم أفكاره ومعقدات التربوية حسق الفهم الا اذا فهمت أفكاره الفلسفية التي تكوّن في مجرعها فلسفته العامة .

ومن المبادىء والمعتقدات الفلسفية العامة التي آمن بها وفروبل، هي المبادى. والمعتقدات التالية :

William Boyd, The History of Western Education. (Seventh Edition London, Adams & Charles Black, 1964, pp. 351-352.

Charles Oliver Hoyt, Studies in the History of Modern Education. New York: Silver, Burdett and Company, 1910, pp. 130-136

S.J. Curtis and M.E.A. Boultwood, A Short History of Educational Ideas 1965, pp. 368-373.

Frederick Eby, The Development of Modern Education, (Second et.) 1960, pp. 496-500.

Edward. J. Power, Main Currents in the History of Modern (\*) Education. N.Y.: Mc Graw - Hill Book Co., Inc. 1962, pp. 408-410.

أولا: الاعان بعداً وحدة الوجود الذي آمن به قبله كثير من الفلاسفة المثالين والصوفيين من الشرق والغرب على حد سواء وحسب هذا المبدأ فان جميع الكائنات ترتبط فيا بينها برباط روحي داخلي . او بعبارة أخرى فان الكون كله هو عبارة عن كيان عضوي تنطوي تحته سائر الكيانات الجزئية . وبالرغم من وحدة الكون فانه يحوي العديد من الأجزاء والعناص . وكل عنصر او جزء من هذه الأجزاء هو وحدة و كل آدا ما نظر البها في حد ذاتها ولكتها في الوقت نفسه جزء من البد إذا ما نظر البها في ضوء الكل الذي تنطوي تحته . وهكذا نفسه جزء من البد اجت أنها وحدة اذا ما نظر البها في حد ذاتها ولكتها في الوقت فقسه جزء من الدراع . كا يكن ان يقال هذا أيضاً بالنسبة للانسان فقسه حيث أنه وحدة وكل اذا ما نظر البه في حد ذاته ولكتها في الوقت نفسه جزء من الدراع . كا يكن ان يقال هذا أيضاً بالنسبة للانسان فقسه جزء من الدراع . كا يكن ان يقال هذا أيضاً بالنسبة للانسان فقسه جزء من الدراع . كا يكن ان يقال هذا أيضاً بالنسبة للانسان المساء المناطر البه في ضوء المجتمع الذي ينتمي إليه وفي ضوء الكون الكلي الشامل .

ويربط و فروبل ، مفهومه لوحدة الوجود بمفهومه لله جل شأنه ، وذلك عندما يعتبر ان الله هو مصدر الوجود ومصدر كل وحدة ويقول بأمور أخرى في هذا الصدد تنافي تماماً المفهوم الاسلامي للذات العلية وللعلاقة التي تربط بينه جل شأنه وبين مخلوقاته ' ' ' .

ثانياً: الأيمان بمدأ التطور العضوي ( organic evolution )، وبتمم هذا المبدأ ليشمل النواحي المقلبة والانفعالية . فجميع أعضاء الانسان ووظائف النفسية وقدراته العقلية تنبع من الوحدة العضوية ، وبالتالي فانها تنطبق عليها قوانين التطور العضوي . او بعبارة أخرى ، ان قوانين النمو العضوي كا تعمل في العالم الجسمي فانها تعمل أيضاً بنفس الطريقة في المظاهر العقلية والانفعالية

Frederick Eby, op. cit., pp. 502-504. ( )

والروحية . ومن قوانين النمو او التطور العضوى النمو من البسيط الى المركب، ومن الغامض الى الواضع ومن العام الى الخاص. وحسب قانون التطور فإن الانواع لا تزال في تطور مستمر نحو ما هو أعلى وأسمى . وهذا ينطبق على الانسان كا ينطبق على غبره من الكائنات. وفالانسان - في نظر و فروبل ، مثل غبره من الخلوقات ببدأ غبر كامل ولكنه مزود من خالقه بنشاط بجبره بأن يسمى دوما خلف الكمال . والطبيعة الأساسة للانسان لا تعدو ان تكون في البداية مجرد استعداد وامكانية ثم تحقق صفتها المناسبة عن طريق النمو. والانسان يخضع لهذا القانون من قوانين النمو مثل أي جماد او نمات او حموان . والفرق الاساسي بن الانسان وبن غيره من الخاوقات هو أنه في غوه لا يتسم النظام المين من قبل قانون النمو والتطور بدون اختسار او بطريقة سلسة عماء . فسا هو في المخلوقات الدنيا تغيّر لا شعور او دافع أعمى يصبح في الانسان تطور شعوري قابل – في حدود – للضبط والتوجيه . فالفرق الأساسي الذي يميز الانسان عن غبره هو أنه مزود بالادراك والعقل لان يصبح شاعراً بوضوح بذاته ومجقيقته ١١٠، وبهذا الشعور الذاتي يستطيع الانسان ان يشعر ويعطف ويتعاطف ، ويفهم ، وبعرف قواه وقدرات الخاصة . ويعتب الشعور الذاتي او الشعور بالذات ( Self - consciousness ) أعظم خطوة نحو النقدم في عملية النطور . والانسان بهذا الشعور بالذات بعرف خبراته ، ويختار غاياته ، ويحقق حربته ويصبح قادراً على المحث نحو الكمال .

ثالثاً: الايمان بأن الفرد يعيد في جميع مظاهر نموه تطور الجنس وبلخص المراحل التي مربها الجنس البشري في تطوره الحضاري والثقافي . ويعبر عن هذا المبدأ الذي آمن به و فروبل ، في بجال العلام البيولوجية - وبالنظرية التلخيصية ، المبدأ الذي آمن به و فروبل ، في جال ( Recapitulation theory ) . ولكن بالرغم من أن كل فرد لا بد أن يمر بكل المراحل التي مر "بها جنسه فانه لا يفعل ذلك عن تقليد أعمى ، بدل يفعل ذلك

William Boyd, op. cit., pp. 353-354. ( v )

بطريقة اختيارية تدفعه لذلك دوافع داخلية . فالطفل عندما يقوم بألعاب تشبه مظاهر حياة الرجل البدائي الاول فانه لا يقوم بذلك عن تقليد ولكنه يقوم بذلك تسهراً عن منول ودوافع داخلة لديه ١٠١ .

رابعاً ؛ الايمان بأن النمو البشري بتم في مراحل وبالتدريج . ومراحل النمو التي قبلها ؛ فروبل ، هي : مرحلة الرضاع ؛ ومرحلة الطفولة ؛ ومرحلة السبا ؛ ومرحلة الشباب ؛ ومرحلة النشج . واقمام كل مرحلة يمتبر في نظره ضرورياً لمرحلة النبو التالية ؛ ولا يمكن الادعاء بأن أية مرحلة هي أهم من الأخرى . وكل مرحلة يجب ان تحقق ما يتطلبه النمو فيها ولا تكون مجرد اعداد للمرحلة التالية . ففي الوقت الذي نجد فيه ان كل مرحلة تترقف على المرحلة السابقة لها فان كل مرحلة تتمتع بنفس الاهمية التي تتمتع بها المراحل الأخرى (٢٠) .

خاصاً ؛ الإيمان بالطبيعة الخلاقة للانسان : ويعتبر هذا المعتقد من أم أفكار ومعتقدات و فروبل ، التي ساهمت في تطور المفهوم الحديث التربية ، وذلك لان هذا المعتقد ينظر الى الانسان على أنه بالضرورة ديناميكي منتج وليس فقط مستهلكاً ومتقبلاً لما يلقى عليه وياتيه من الحارج . فالانسان في نظر و فروبل ، هو قوة ذات حركة ذاتية وانشطة اختيارية وليس مجرد و اسفنجة ، يمتص معارفه من الحارج . وهو في تعبيره عن طبيعته يتمشى تماماً مع قانوري فهو كجزه من الطبيعة تعتبر أنشطته – وخاصة اللاشعوري والغربزي منها – مرجه بفرضية الطبيعة ، غير أنه كإنسان نابع من الطبيعة فانه يصبح أكثر فأكثر مدركاً لغايات الطبيعة ويقبل هذه الغايات الأوجه نشاطه والجهود الشعورية التي يقوم بها ويبذها وبهذه المعيزات التي يمتاز بها الانسان فانه يحمع في طبيعته بين الميول اللاشعورية والاستعدادات القطرية الطبيعية وبين الفرضية

Frederick Eby. op. cit., p. 508 (1)

Ibid., p. 509. ( v )

الواضحة الشعورية. وهو ينمو ويحقق ذاته ويصبح شاعراً ومدركاً لها عن طريق أنشطته الذاتية الاختيارية الحرة . فمن طريق هذه الانشطة يعبر عن انفعالاته الداخلية وعن طريقها أيضاً يحقق أغراضه الداخلية ، ويظهرها الى حيز الوجود في شكل وبناء خارجي ، ويغني وينمي معارفه وخبراته بطريقة طبيعية ووظيفته تؤدي الى الشعور بالذات .

وينبغي ملاحظة ان و فروبل ، لا يشتق دوافع السلوك والنشاط الذي يقوم 
به الفرد من الحاجات والدوافع الجسعية فقط - كا يقول بذلك كثير من الفكرين. 
فنظريته في التطور هي روحية وجمالية وليست ميكانيكية مادية ونفعية ، وفي 
هذه النظرية معارضة صريحة وتحد مباشر للدرسة الطبيعية التي سبقت الاشارة 
الى بعض مبادئها في فصل سابق وللدرسة البرجاتية التي سباتي لنا الحديث عنها 
عند دراسة الحركات التربية التي سادت في القرن الشرين. فقد رفض وفروبل، 
و مبدأ النفعية السلوك ، كا رفض 
و مبدأ النفعية السلوك ، كا رفض 
التفسير الاقتصادي للتاريخ الذي قالت به بعض الفلسفات المادية الحديثة .

سادما ، الايان بأن الانسان يختلف في غوه عن الكائنات الحية الدنيا من حيث حربة الاختيار (۱٬ والمشاركة في توجيه المصير . فالانسان – في نظر و فروبل ، لا يخضع لجبرية مطلقة وليس مجرد آلة يحسد ساوكه من الداخل بقوانين فطرية او من الحارج بقوى عضوية . بسل هو يتمتع بجرية ، ويعرف ويقتم غاياته وأغراضه ونتائج سلوكه ، ويختار النمط النهائي لذاته الذي يعبر عنه ويسمى لتحقيقه . وتعتبر الحرية – في نظر فروبل - بمثابة التنفس للحياة الانسانية . ومن أم الفوارق وأوجه الاختلاف بعين الانسان وبعين المستويات الدنيا للمخلوقات الحية هو تمتع الانسان بحرية الاختيار لفاياته وأهدافه ولطرق ورسائل تحقيق هدف الغايات والاهداف وطرق التعبير عن ذاته ، وبشعور ورسائل تحقيق هدف الغايات والاهداف وطرق التعبير عن ذاته ، وبشعوره

Tbid., pp. 510-511. ( \ )

بذاته ( Self-consciousness ) . ومن ثم فان من أول أهداف التربية هو تمكينه من تحقيق حربته والشعور بذاته .

سابعاً : الايمان بخيرية الطبيعة البشرية بجسب فطرتها الأصلية ، وبأن أي انحواف من الانسان عن هذا الأصل هو أمر طارى، ناشى، عن الاهمال في تنمية بعض مظاهر الحياة الانسانية الوعن الخراف القوى والاتجاهات الانسانية الحسنة والحيرة بطبيعتها بسبب التدخل الخاطى، في طريق سير النمو البشري وبسبب فساد البيئة الحيطة بالانسان . فجميع شرور القلب في نظر « فروبل » – ترجع الى فقدان النمو أو الانحراف . والمسئول الأول عن هذا الفقدان أو الانحراف . والمسئول الأول عن هذا الفقدان أو الانحراف .

هذه هي أهم ممتقدات و فروبل ، الفلسفية العاصة التي لها تأثير كبير في أفكاره ، ونظرياته التربية المنطقة عنى الغربية وأهدافها ومناهجها وطوقها والتي المتخلاصها والتي العربية — ومن بينهم الدكتور و فردريك أبيي ، باستخلاصها من كتابات و فروبل ، وبشرحها وتفسيرها . وقد ضمن وفروبل، غالب أفكاره الفلسفية العامة التي أشرنا اليها في كتابه القيم و تربية الانسان ، "" .

#### أفكار ﴿ فروبل ﴾ التربوية :

ونحن في حديث عن أم أفكار فروبل الغربوية المتشية صع أفكاره الفلسفية سالفة الذكر والمتأثرة بها فاننا سنكتفي بما يتملق منها بمعنى الغربية ، وأهدافها ومناهجها، وطرقها وسنركز كل اهتامنا بما يتملق منها بتربية الاطفال في مرحلتي الحضانة ورياض الأطفال باعتبارهما المرحلتين اللتين نالتا كل اهتام وفرول ، .

Ibid. pp. 507-508. (1)

Frederick Froebel, The Education of Man. (Translated by : (v) W. N. Hallman). New York : Appleton. 1892.

#### أ - أفكاره المتصلة بمعنى التربية ومفهومها :

فهو بالنسبة لمنى التربية كان ينظر الى التربية على أنها عملية غو وتطور ورقي غده السمو والكيال الروحي او الوحدة المقدسة . ويتمثل العمل التربوي عنده في قيادة غو الطفل وتوجيهه نحو النمو الكمال المتكامل الذي يشمل جسمه وعقله وجدانه وروحه . ووسيلة العملية النربوية هي النشاط الذاتي الذي ينسم من الدوافع والرغبات والميول الداخلية للطفل . فمن طريق النشاط الذاتي ينمو ويمرف نفسه والعالم المحيط به ويدرك السر الألمي المودع فيه وفي الطبيعة . وبحرا القول بالنسبة لمعنى التربية عنده أنه ينظر الى التربية على أنها عملية نميو ورسيلة هذه العملية هي النشاط الذاتي . ولأهمية النشاط الذاتي عنده فقد ربط بعجيع جوانب العملية التربوية من مناهج وطرق تدريس وغيرها وخاصة في مدارس الحضانة ورياض الاطفال . ولا يعدو الطفل عنده ان يكون كائناً منظماً وذا نشاط ذاتي ٤ ينمو ويتما وبحق ذاته ويكسب معارفه ومهارته وخبراته عن طريق النشاط الذاتي الذي يقوم به أثناء تفاعله مع المؤسسات والأوساط عن عتلف أنواعها ومستوياتها .

وفروبل كما أعطى أهمية للنشاط الذاتي في نمو الطفل وتعلمه فاضه أعطى أهمية للنشاط الذاتي في نمو الطفل وتعلمه الرسسة أهمية أيسا السب الرسسة الرحيدة التي يستطيع عن طريقها الطفسل في مراحل نموه الأولى التعبير عن حياته ومشاعره الداخلية وعن أفكاره التي اكتسبها من بيئته. فلمب الطفل تعبير خارجي عن حياته الداخلية. ونشاط الطفل أثناء اللعب ليس موجها نحو غاية او هدف مقصود لذاته ، وأنما الغاية المقصودة منه هو تحقيق الذات. هذا بالإضافة الى ان اللعب يمكن ان يعتبر البداية الاولى (١٠).

Charles O. Hoyt, op. cit., pp. 140-146 ( )

د والحقيقة التي يؤكدها و فروبل ، من ان التربية هي عملية نمو تتضمن ان هذا النمو كغيره من أنواع النمو للكائنات الحبة يخضم لقانونين متكاملين هما : وقانون التضاد ( Law of Opposition ) ، وقانون الارتباط ( Law of Connection ويعتبر قانون التضاد الفانون الأول في جميع الظواهر . فكل شيء في هذا العالم له ضد ، وليس التضاد بين الروح والمادة ، وبين الرحل والمرأة ، وبين الحيوان والنمات ؛ وبين الاتحاه العمودي والاتحاه الافقى الا بعض المتضادات التي عكن رؤيتها في هذا العالم . وبالنسبة للنمو الذي يعتبر التربية مظهراً من مظاهره فان التضاد الأساسي واقع بين الداخل والخارج، أي بين طسعة الكائن النامي وببئته. فأى نمات او حموان او طفل إنما ينمو عن طريق عملية مزدوجة او عملية ذات شقين يتم فيها جعل الخارج داخلا وجعل الداخل خارجاً ، وذلك عن طريق عكسه لصورة حماته الخاصة على بعض مظاهر المادة الخارجية ... وبعمارة أخرى ان النمو عبارة عن عملمة التغلب على الاختلافات ، وذلك بإمحاد نوع من الارتباط بين الاشباء التي كانت في البداية متضادة . ومن ثم فان الذي بكمل و قانون التضاد ، هو قانون الارتباط الذي يتم به التوفيق بين عنصر بن مختلفين . وقعد حاول د فروبل ، تطبيق هذين القانون في جميع جوانب العمليـة التربونة ع(١).

## ب- أفكاره المتصلة بأهداف التربية :

وهو في مفهومه لاهداف التربية يتفق قاماً مع مفهومه لمعنى التربية. فالهدف الأعلى المتربية عند – و فروبل ، هو تحقيق النمو الشامل المتكامل المترابط النوي يشمل نمو الجمم ، والعقل ، والروح . فهو يؤمن بأن التربية يجب انتنتوجه الى الانسان ككل وتعمل على تنمية كافسة جوانب شخصيته . ولكن

William Boyd, op. cit., pp. 354-355. ( \)

بالرغم من شمول الهدف التربوي عنده للأبعاد الرئيسية الثلاثة للشخصية الانسانية فان يتفق مع و بستالوتزي ، و و هربارت ، ومن سبقهما من المربين المتأثرين بالنزعة الاخلاقية من أمثال « كومينوس » و « جون لوك ، وغيرهما – في ان الاخلاقي والروحي يجب ان يحتل المقام الاول في العملية الغربوية . أمــا النمو العقلي والجسمي فعلى أهممتها فانها يعتبران في نظره وسائل لتحقيق النمو الروحي والاخلاقي والاجتماعي . ومن الاهداف الجزئية التي تدخل تحت ذلك الهدف الأعلى من التربية والتي يجب ان تسمى العملية التربوية الى تحقيقها في نظره - هي: تحقيق الذات؛ وتحقيق الحياة الكاملة والنمو المتعدد الجوانب؛ وتنمية الارادة القوية الثابتة ، وبناء العادات الحسنة والاتجاهات الطسة ، وتحقيق التوافق الداخلي مع النفس والتوافق بين الفرد وبين من يعيشون معه وبينه وبين خالقه وبينه وبين الطبيعة المحيطة به ٬ ومعرفة الفرد لنفسه ولحالقه والسر الذي أودعه الله فيه وفي كافة مظاهر الطبيعة ، وتمكين الفرد من إدراك الوحدة الروحية التي تربط بين جميم الموجودات في هذا الكون ، وتوسيم أفق الفرد ومعارفه وخبراته ومداركه ، الى غير ذلك من الأهداف الفرعية والجزئية التي تدخل تحت الهدف الأعلى من التربية عند ﴿ فروبل ﴾ والتي يجب أن تسمى التربيسة - في نظره - الي تحقيقها .

## أفكاره المتصلة بالمنهج:

وهو بالنسبة للمنهج والبرامج الدراسية يؤمن بأنها يجب ان تكون مساعدة على تحقيق الذات وتحقيق النمو الشامل المتكامل للطفل وان تقوم في جوهرها على مبدأ النشاط الذاتي . والمنهج الذي اقترحه لدور الحضانة ورياض الأطفال وطبقه بالفمل في المدارس التي أسها وأشرف عليها من هذا النوع – يتكون من أنشطة الاطفال الذاتيسة الحرة وألمايهم الفردية والجماعيسة ومن الخبرات التي تقوم على أماس التمامل مع الأشياء المادية والأمور المحسوسة وصع الجوانب الهتلفة للطبيعة . وأنشطة الاطفال التي يتكون منها المنهج كا يجب ان تكون ذاتية بمنى أنها ثابعة من دوافعهم ورغباتهم وحاجاتهم الداخلية فانها يجب ان تكون أيضاً ذات قيمة ابداعية فنية ، تساعد الطفل على تنمية روح الخلق والابداع وعلى تنمية مواهبه واستعدادته الفنية ، وان تكون ذات قيمة تمبيرية تساعد الطفل على التمبير عن ذاته الداخلية وعن أفكاره ومشاعره ورغباته ، وان تكون ذات قيمة أخلاقية تساعد الطفل على تقويم خلقه والسمو بروحه ، وان تكون ذات قيمة اجتاعية تساعد في عملية التطبيع الاجتاعي الطفل وفي تعويده على التعاون تنمية القوى الجسية والعقلية وفي تقوية الارادة وتحقيق الاستقرار النفيي . وتأكيد و فروبل ، لهذه القيم جميعاً في أنشطة وخبرات المنبج ، وما ذهب إليه و بستالوتزي ، من تأكيد القيمة النفعية في خبرات المنبح ، وما ذهب إليه و هربارت ، من تأكيد القيمة الدرفية في أنشطة المنبج .

والانشطة التي يقترحها و فروبل ، في منهج تربية الطغل في مرحة ما قبل المدرسة الابتدائية تقع تحت عدة فصائل وأفراع. وهي مرتبة في صعوبتها حسب سن الطغل ومستوى نموه. وأوجه النشاط التي يتكون منها منهج رياض الأطفال التي أقامها فروبل تحوي العديد من الألصاب ، والأغافي ، والأناشيد، والمهن، والحرف البدوية ، والرحلات والزيارات ، ومشاهدة الطبيعة في مظاهرها المختلفة والرسم والتصوير، والتمامل مع أشياء مادية كالمصي والمكعبات الخشية وغيرها من الأشكال الهندسة والأدرات التي يسمى و فروبل ، بعضها بالهدايا، والمشاركة في الاستاع والمنافشة والهادشة ، وقص القصص وتمثيليات مناسبة للن الأطفال وعقلياتهم ، ودراسة الحساب ، الى غير ذلك من الألماب لوائنطة التي يتكون منها النهج الذي كان يطبقه وفروبل، في رياض الأطفال. وفي اعتقاده ان الطفل عن طريق هذه الألماب والأنشطة الذائية ذات القيمة النمية والاجتاعية يمكنه ان يحقق ذاته وينمي مواهمه التمياء والمحافية والاجتاعية عكنه ان يحقق ذاته وينمي مواهمه

وقدراته وامكانياته ويتخفف من توتره ، ويوسع مداركه ، ويتملم المديد من المناهم والعادات والمهارات . والنشاط الواحد كثيراً ما يحقق أكثر من هدف واحد عنده . وكثير من الألعاب والانشطة التي اقترحها فروبل في منهج رباض الاطفال قد طبقت بعده ولا تزال تطبق في هذا النوع من المدارس مح بمض التحويرات والتطويرات المناسبة التي تتشى مع التطورات التي جدت في علم النفس وعلم التربية ، وفي صناعة ألعاب الاطفال ، وفي الجمالات العملية والفنية الختلفة لا

ومن الالداب التي كان يطبقها و فروبل ، في رياض أطفاله والتي لا ترال مطبقة بشكل او بآخر في مدارس رياض الأطفال الحديثة : ألعاب تدريب الحواس ، وألعاب التدريب اللغوي وزيادة الحواس ، وألعاب التدريب اللغوي وزيادة المفردات اللغوية ، والألعاب الفرضية، وألعاب التمثيل وألعاب البناء والتركيب الى غير ذلك من أنواع الالعاب .

والهدايا التي اخترعها و فروبل ، لتستممل كأدوات للتعبير عن أنشطة الطفل ، هي عبارة عن أشكال هندسية جامدة تقدم للأطفال الصفار لارضاء حاجاتهم . وتتكون الهدية الاولى من الكرة التي تعتبر أكثر اللعب انتشاراً بين الأطفال والتي ترمز الى وحدة العالم . وتتكون الهدية الثانية من ثلاثة أحجام مندسية هي الكرة ، والمكعب ، والشكل الأسطواني .

أما الهدية الثالثة والهدايالتي تليها فانها تشكل بواسطة تقسيم المكعب الى تقسيات متنوعة بطرق مختلفة وتشكل هذه التقسيات مكعبات جزئية لأنشطة البنساء .

وهناك نوع آخر من الالعاب التي يتكون منها منهج رياض أطفال وفروبل، يسميه بالمهن . وهي تشمل تشكيل الصلصال ، وقص الورق ، وتكوين الصور ،

Curtis and Boultwood, op. cit., pp. 378-379 ( v )

ورسم بعض الكائنات الحية ، والحياكة ، الى غـير ذلك من الأنواع البسيطة للعمل اليدوى الذي يناسب الأطفال الصفار .

وتتجه هــذه الهدايا والألعاب الى تنميــة مفاهيم الطفل ومعارفه وسهاراته واتجاهاته ، والى إتاحة فرص التعبير الحركي أمام الطفل . وهي متدرجة في صعوبتها لتتمشى مع تدرج نمو الطفل .

وقد احتلت الأغاني والأناشيد مكاناً بارزاً في المنهج الذي كان يطبقه وفروبل، في مدارس رياض الأطفال، وهي في نظره سبيل الى تنمية أخلاق الطفل وتنمية مواهبه الفنية وتنمية ثروته وقدرته اللغوية . وقد ضمن أحد كتبه إحدى وخمين أغنية لمبية تستجيب طاجات الاطفال الجسمية والمقلية والحلقية . وقد حاول في عرضه لكل أغنية ان يقسم عرضه الى ثلاثة أجزاء : الجزء الأول يتضمن ارشاد الأم للهدف من الاغنية والطريقة التي ينبغي ان تقيمها في تقديم الاغنية للطفل ، الجزء الثاني يشتمل على نص الاغنية والنغم الموسقي المناسب لغناها للطفل ، الجزء الثاني يشتمن صورة توضح النص .

وكا أعطى أهمية للأنشطة والالعاب البدنية والحركية وللأغاني والاناشيد فانه أعطى أيضاً أهمية للقصص التي توقظ - في نظره - اهنام الطفل بالماضي وبداية احساسه بالزمن، وتدرب عقله ، وتوسع تدريب خياله وتنمى لديه شموره وإحساسه بذاته . فالقصص - في نظره - هي لعب المقل . وإذا كانت الالعاب البدنية تنمي قوى الجسم فان القصص تنمي قوى المقل (١٠) .

هذه بعض أفكار و فروبل ، المتصلة بالمنهج الدراسي وبعض الملامح العامة للمنهج الذي كان يطبقه في مدارس رياض الاطفال التي كان يشرف عليها .

Frederick Eby, op. cit., pp. 513-526. ( \( \)

#### د - أفكاره المتصلة بطرق التدريس:

وتتفق أفكاره المتصلة بطرق الندريس مم أفكاره المتعلقة بمعنى التربية وأهدافها ومناهجها وبرابجها . وتقوم الطريقة التي نادي بها و فرويل ، على تأكيد عدة مبادى، أساسة ، من بينها : مبدأ الحرية الموجهة والاختيار بدلاً من القسر والمحاكاة والتقليد لرغبات الكبار ، ومبدأ التعلم عن طريق الخبرة والعمل والحياة النشطة ، ومبدأ التطبيق العملي لكل معرفة يتحصل عليهما الاطفال ، ومبدأ الاعتاد على الميول والدوافع الداخلية للطفل في تشجيع الطفل على التعلم بدلًا من اللجوء الى الحوافز والرغبات الخارجية او الى الجير على التعلم واستخدام الشدة والقوة ، ومبدأ الاعلاء من شأن اللمب واستخدامه لتحقيق أغراض تربوبة نافعة والاستعاضة باللعب والنشاط والمشاهدة في دراسة التاريخ والجغرافيا والبيئة عن الكتب والدراسة النظرية ، ومبدأ ربط المنهج بخبرات الطفل ومندأ الوحدة والتكامل في الخبرة والنشاط الترنوي لان الحقائق المتفرقة لست عنده معرفة ولا تصل الى درحة المعرفة الا بعد تنظيمها والربط بينها ، ومبدأ الاعتقاد بأن كل انطباع حاسى يجب ان يقابله تعبير حركى ، ومبدأ الأخذ والعطاء والتفاعل بسين التلميذ والمدرس بسدلًا من الإيجابية المطلقة أو السلمية المطلقة التي تقوم عليها بعض الطرق التربوية ؛ ومبدأ التدرُّج في عرض الحبرات ؛ الى غير دلك من المبادى، التي تقوم عليها طرق التربية والتدريس التي كان ينادى بها و فروبل ، وبطبقها في مدارسه . وقد كانت هذه المادي، أساساً من الأسس التي بني علمهما و ماريا منتسوري ، و و جون ديوي ، ، و و ولمام كلماترك ، وغيرهم من المربين المحدثين في القرن العشرين طرقهم التربوية .

هذه هي أهم المبــادى. والأفكار التي نادى بها • فروبل ، بالنسبة لمعنى التربــة ، وأهدافها ، ومناهجها ، وطرقها . ومن مجموع هذه المبادى. والافكار ، وأفكار اتباع وفروبل ، تنكون والحركة الفروبولية Froebeliania ، التي اعتبرناها سابقاً إحدى الحركات النفسية الثلاث التي سادت الغربية في القر التاسم عشر .

#### نقد وتقييم لافكار فروبل التربوية ،

وبالرغم مما لاقته أفكار فروبل وه الحركة الفروبولية ، من تأبيد فانها لم تسلم من النقد . ومن الانتقادات التي وجهت الى أفكار ﴿ فروبِل ﴾ المالغة في الرمزية ومحاولة صبغ جميع الانشطة والالعاب والادوات التي نادي باستخدامها في تربعة الاطفال بصبغة رمزية صوفية . وتأكيد للقيمة الرمزية في كل نشاط وفي كل لعبة وكل أداة تربوية جعله كثيراً ما يلجأ الى تفسيرات خيالية ومتكلفة ، ويضفي على الاشاء معانى غامضة وغـبر واضعة للشخص العادي . فالانشطة والالعاب والادوات التي اخترعها لتربية تلاميذ رياض الاطفال ترمزالي معان داخلية . فهي ترمز الى بعض الافكار الفلسفية او بعض قوانين النمو والتطور والقوانين الكونية ، او الى بعض العلاقات . فالكرة مثلًا عنده هي أول لعبة عالمية لانها ترمز الى وحدة جميع الاشياء ، وشكل الكرة المرسوم على أرضية رياض أطفاله نرمز في نظره الى الوحدة الداخلية للجماعة ، والمكمب الحشيي يرمز الى التنوع والاختلاف داخل الوحدة ، والعددان : ثلاثة وخمسة بها معان رمزية داخلية؛ وأى ثلاثة أشياء ذات أحجام مختلفة يمكن ان ترمز الى العلاقات الاسرية الموجَّودة بين الأب والأم والطفل . وهكذا يكن القول بالنسبة لجميع الأنشطة والالعاب والأدوات التي اخترعها فانء أضفى عليها جميعها معاني داخلية رمزية . والرمزية عنده شكل من أشكال اللغة وتتمشى مع عقليــة الاطفال الصغار التي يستخدمونها على نطاق واسع في ألمابهم .

ومن الانتفادات التي وجهت أيضاً ال أفكار ، فروبل ، التروية مبالفتها في التركيز على اللمب والنشاط الحر في المهج الدراسي على حساب المرفة المنظمة، وتأكيد الحرفية الكاملة في تطبيق الالعاب المقترحة والتعلميات الملحقة بها ، مم ان هذا لا يتفق مع مبادى، علم النفس الحديث الذي يؤكد ضرورة التكيف والتصرف بما يناسب طروف الزمان والمكان وبما يناسب حاجات الاطفسال المتغبرة . وقد أورك المتأخرون من أثباع الحركة الفرويولية هذا النقص في أفكار مؤسس هذه الحركة ، ولذا نادوا بضرورة تفاديه وبضرورة ربط الحبرات التربوية التي يتلقاها الاطفال بالزمان والمكان اللذين بعيشون فيها . ومن هذه الانتقادات أيضاً ما وجه الى أغافي الاطفال التي اقترحها لاستمال الامهات من أنها ناقصة من الناحية الموسيقية والتوقيعية والروح الشاعرية ، ومن ان الصور التي ألحقها بها لتوضيعها غير واضحة ، الى غير ذلك من المآخذ والانتقادات التي وجهت الى أفكار و فروبل ، والتي لا يقسع المقام لذكرها ومناقشتها (۱۰).

ولكن بالرغم من كل الانتقادات التي وجهت الى أفكار و فروبل ا التروية في المدينة من كل الانتقادات التي وجهت الى أفكار و فروبل التروية في المدينة . ومن الامور والنواحي التي سام بها و فروبل ، في تقدم وتطور النطريات التروية الحديثة : إيمانه ومناداته بأن العملية التربوية يجب ان تؤسس النظريات التربوية الحديثة : إيمانه ومناداته بأن العملية التربوية يجب ان تؤسس وبأن النشاط الناء هو الوسلة الاساسية لربط وتكامل غو كافة القوى الجسية والعقلية والوجدانية والحلقية للطفىل والاداة المساعدة له على تحقيق التوافق والانتجام بسين الارادة والغريزة ومتطلبات الرقابية الاجتماعية وبأن مناهج المدارس يجب ان تقوم على الانشطة والميول السائدة في كل مرحلة من مراحل حياة الطفل ، وبأن اللمب علية ضرورية في تربية الطفل وخاصة في مراحل نموه الالاقات الانسانية وبأن التطور المقبل للجنس البشري يوقف أساماً على تربية الملاقات الانسانية وبأن التطور المقبل للجنس البشري يوقف أساماً على تربية النساد ، وبأن المرفقة ليست غاية في حد ذاتها وإنها تؤدي وظيفتها وتتحدد قيمها على قدر ما لها من ارتباط بأنسطة الكائن العضوي (٢٠).

Ibid., pp. 526-528. ( \ )

Tbid. ( \* )

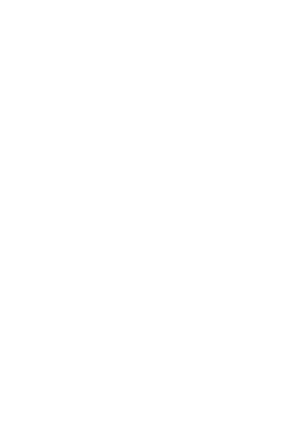
ومن النوحي الإيجابية التي أكدتها أفكار و فروبل ، التربوية والتي كان لحا فضل المساهمة في تطور النظريات التربوية الحديثة هي اعطاء أهميه أكبر لتربية الطفل الاجتاعية في الحيط المدرسي . ولم تكن التربية الاجتاعية في الحيط المدرسية . ولم تكن التربية الاجتاعية فيسله عليه . فكانت المدرسة قبله ينظر إليها على أنها – في المقام الاول – مكان للتكوين العقلي والحلقي . أما التكوين الاجتاعي فكان ينظر إليه على أنه من وظيفة التربية التي تتم خارج المدرسة . ولكن هذه النظره تفدرت تماماً بفضل أفكار وجهود و فروبل ، الذي يتضمن معتقده الخاص بوحدة الرجود النظرة الى المقرد على أنه جزء من الكل الذي هو المجتمع ، والذي نص في بعض كتاباته على أنه لا يمكن لأي يجتمع ان يتقدم اذا بقي أقراده متخلفين (١٠) . الى غير ذلك من الامور والنواحي الإيجابية التي ساهم بها و فروبل ، في تطور النظريات التربوية الحديثة .

ولمل أهم ما ساهم به و فروبل ، في المجال التربوي هي جهوده الموفقة في تربية الاطفال الصغار ، وفي رسم المهوم الصحيح والوظيفة الصحيحة لمدارس رياض الاطفال و Kindergarten ، وفي رسم المبادى، والخطوط التي ينبغي ان تقوم عليها مناهجها وبرايجها وطرق التدريس وأساليب مماملة الطفل فيها . فالى فروبل برجع الفضل في إقامة فلسفة متكاملة لرياض الاطفال ، وكانت قبله — على ندريها حربيع عضية عشوائية . في ندريها يوسائلها وطرقها الحاصة . ولكنها بفضله أصبح لها كيانها وفلسفتها وبرايجها ووسائلها وطرقها الحاصة . وقد ساهمت أفكار و فروبل ، الخاصة برياض الاطفال في تطور مفهوم هذا الدوع من المدارس وفي انتشاره لا في ألمانيا فحسب ، بسل في كافة الاقطار الاوروبية وفي أمربكا الشهالة .

(1)

To be seen:
a) Edward J. Power, op. cit., pp. 412-413.

b) S.J. Curtis and M.E.A. Boultwood, op. cit., pp. 378-380.



#### الغصى الثالث عنثر

# الحركة العامية في التربية وأثر هربارت سبنسر في تدعيمها

#### ۱ ــ مقدمة :

لقد تحدثنا في الفصول الثلاث السابقة عن النزعة النفسية في التربية وعن الحركات التربية الثلاث التي تفرعت عنها والتي بدأت تظهر بوضوح منذ بداية القرن التاسع عشر . وتتمثل تلك الحركات الثلاث في ، الحركة البستالوتزية ، ، و ، و الحركة الفروبولية ، . وقد أصبحت العملية التربية في مفهومها وأهدافها ومناهجها وطرقها بفضل تلك الحركات الثلاث أكثر ملاممة لطبيعة الطفل ولخصائصه في مراحل غوه المختلفة ، وأكثر استجابة لحاجات النفسية . وبفضلها أيضاً أصبح الطفل المركز الذي تدور حوله العملية التربوية .

ولكن الدارس لتاريخ التربية في القرن الناسع عشر والمتبع للأفكار والتطبيقات التروية في هذا القرن يدرك بوضوح ان التربية كما أصبحت أكثر ملامة لطبيعة الطفل وأكثر استجابة لحاجاته النفسية فإنها أصبحت أيضاً في هذا القرن أقرب الى روح العلم ، وبدأت تسير بخطى سريعة ثابتة نحو ان تصبح علماً له أصوله ومبادئه وطرقه المستعدة من الملاحظة والتجربة واستخدام الطرق العلمية . وبدأت العملية التروية تعطي أهمية أكبر في مناهجها لدراسة العلام الطبيعية والبيولوجية ونتائج الاكتشافات العلمية والجنرافية ، كما بدأت تتوسع في استخدام الطرق العلمية في عملية التدريس وفي عملية تقويم الأطفال وتقويم تقديمها الدراسي .

وقد كانت هذه الحركة العلمية في التربية في مجوعها نتاجاً للتطور الكبير الذي حدث في بجال العلام الطبيعية والبيولوجية وفي تطبيقاتها العملية في كافة جوانب الحياة الإنسانية في القرن التاسع عشر . وإذا كانت الثورة العلمية قد بدأت منذ القرن السادس عشر وسارت بعد ذلك بدون توقف ولا انقطاع فإنها بلغت في القرن التاسع عشر درجة لم يسبق لها أن وصلتها من قبل . ففي هذا القرن بدأ التوسع الكبير في استخدام الطرق العلمية وفي تطبيق نتائيج العلوم الطبيعية والبرولوجية في معالجة المشاكل الانسانية في بجالات العمل والانتاج والصناعة ، والزراعة ، والمواصلات ، والانسال البرقي والهانفي ، والصحة ، وفي غير ذلك من الجالات التي شملتها التطبيقات المعلية لتناتج التجارب والدراسات العلمية . وكان من نتائج هذه التطبيقات أن تطورت الصناعات وتعددت الاختراعات وتحسن مستوى الحدمات العجاهير . وبدأ الناس يشعرون بقيمة العلوم في تحقيق الحياة الكاملة وتحقيق النهوض الاجتاعي والرفاهية الاجهاعية .

وقد تأثرت مظاهر الحياة بالتقدم العلمي الذي تحقق في هذا القرن ، بحيا في ذلك المجال التربي و المؤسسات التربوية . وقد نشأ عن ذلك الاتجاه العلمي العام نزعة او حركة علمية في المجال التربوي أصبحت تأخذ سكانها في هذا القرن جنبا الى جنب مع الحركة النفسية التي سبقت منافشتها والحركة الاجتماعية التي سيأتي لنا الحديث عنها في القصل القادم . وقعد أصبح لهدذه الحركة العلمية في التربية طابعها الحاص ومميزاتها ودعاتها وأنصارها .

#### ٢ - العوامل التي ساعدت على تدعيم الحركة العلمية في التربية :

وعلينا ان ندرك ونحن نناقش الحركة العلمية في التربية في القرن التاسع عشر ان هذه الحركة لا تعدو ان تكون امتداداً للحركة الحسية الواقعية في النربية التي ظهرت واضحة في القرن السابع عشر والتي كان من أكبر دعاتها ، بيكون Bacon ، و دراتخ Ratich ، و دكومنيوس Comenius ، وغيرهم من الفلاسفة والمربين الواقعيين الحسيين فى القرن السابـم عشر .

وقد ساعد تطور الحركة العلمية وتدعيمها في التربية عدة عوامل ٬ نذكر منها على سبيل المثال ما يلي :

اولا: أفكار وجهود المربين الحسيين الواقعيين الذين سبقت الإشارة منذ قليل الى أبرزم ، فقد نادى أولئك المربين بتدعيم العساوم الطبيعية في مناهج الدراسة وبضرورة تطبيق الطريقة الاستقرائية في البحث عن المرفة وفي طرق التدريس ، وأعنوا من قيمة الممرفة العلمية ومن دراسة الطبيعية في المناهب الحسي التربية . وهكذا يمكن القول بأرب الحركة التي بدأها أنصار المذهب الحسي الواقعي في القرن السابع عشر كانت نقطة البداية في بداية الحركة العلمية في التربية ، ثم سارت هذه الحركة بدون انقطاع فيا بين ذلك الوقت وبسين بداية القرن التاسع عشر (۱۱) . وقد قويت توكتها وكثر أنصارها والداعون لها في النصف الأخير من القرب التاسع عشر واستمرت في قوتها بعد ذلك حتى وقتنا هذا .

ثانها ؛ وقد وجدت النزعة العلمية في التربية سنداً قوياً في أفكار و روسو ، وغيره من أتباع الاتجاه او المذهب الطبيمي الذي قوي جانب في القرن الثامن عشر . فالدارس للمذهب الطبيعي و لأفكار أتباعه ، وخاصة و روسو ، منهم يجد فيه الجذور الأولى لكافة الحركات التربوية التي ظهرت في القرن التاسع عشر بما فيها الحركات النفسية التي سبق لنا الحديث عنها والحركة العلمية التي نحن الآن بصدد الحديث عنها ، والحركة الاجتاعية التي سباتي لنا الحديث عنها فإذا ما أخذنا و روسو ، الذي يعتبر المؤسس للمذهب الطبيعي في التربية نجده يؤكد في

Paul Monroe, A Brief Course in the History of Education. New (v)
York: The Macmillan Co., 1918, p. 350.

كتابه : وأميل ، أهمية دراسة الطبيعة المادية والطبيعة الانسانية والطبيعة الحية بصورة عامة وأهمية استمال الاشياء الحسوسة الطبيعية واستمال طرق المشاهدة والملاحظة المباشرة لظواهر الطبيعة والبيئة الطبيعية بدلاً من استمال الكتب والاعتباد على الدراسة النظرية لترات الماضين. وقد اعتبر و روسو ، الطبيعة المرشد الوحيد للعملية التربوية وسام بطريقة لم يسبقه إليها أحسد من قبله في تعلوير طرق دراسة الطبيعة وملاحظتها . وكان من نتائج جهوده وتأثيره ان أصبحت المدارس والكليات تضم في مناهجها دراسة القوى الطبيعية ، ودراسة البيئة الطبيعية ، ودراسة النباتات والحيوانات ٬٬٬

ثالثاً: ازدهار النهضة العلمية في هذا القرن التاسع عشر واتساع آفاقها وتعدد جوانبها ، وقسد شملت النهضة العلمية في هذا القرب الجانب النظري والجسانب التطبيقي على السواء. فكما نشط العلساء والفلاسفة في استحداث النظريات العلمية وفي إجراء الدراسات العلمية فإنها نشطت أيضاً حركة الاختراع وحركة التطبيق العملي لنتائج الأبحاث العلمية والاختراعات العلمية في بحال الصناعة وفي كافة بحالات الحياة الأخرى. ولم يسع المربين أمام هذا التقدم العلمي الان استجابوا له في أفكارهم ونظرياتهم التربوية وخاصة ماكان منها يتعلق بمناهج الدراسة. وقد تشكل من مجموع أفكار المربين الذين تأثروا بالتقدم العلمي في هدذا القرن ونادوا بتدعم العلم الطبيعية والبيولوجية في مناهج الدراسة وبضرورة تشجيع الدراسة العلمية في التربية .

ومن أبرز النظريات التي ظهرت في هذا القرن ، ونالت شهرة فانقة وحظيت بأكبر قدر من النقاش من قبل مؤيديها ومعارضيها، وكان لها تأثيرها في تشجيع الاتجاه العلمي العام وفي ترجيه النظريات التربرية وجهة علمية هي نظرية التطور العضوى او البيولوجي ( Biological Evolution ) التي أخذت اشكالاً غتلفة ،

Frank P. Graves, A Student's History of Education. N.Y.: The (v)
Macmillan Co., 1922, pp. 218-220

ولكنها رغم أخدها أشكالا ختلفة فان هناك صفات عامة تجمع بين أشكالها المتلفة . وقد كان من بين الفلاحة والمله الذين نادوا بهذه النظرية هو الفلسوف الألماني وجورج و . ف . هيجل ، (۱۷۷۰ – ۱۸۲۱م) الذي فسر العالم والانسان على أنها مظهران لعملية المطور الصفوي . وقعد ظل امتداد هذه النظرية الى المبحية أشكال الحياة بلاقي بعض المقبات بسبب عدم وجود الفهم الكافي لأصول الأنواع المختلفة للكائنات الحية . وقد بقت فكرة تطور الانواع غامضة حتى مبدأ و الانتقاء او الاختيار الطبيعي ١٨٥٥م) فوضحها بنظريته التقوم على منذ و الاختيار الطبيعي ١٨٥٥م تحت عنوان : و أصل الاواع مأمذه في كتابه الشهر الذي نشره عام ١٨٥٥م تحت عنوان : و أصل الاواع في نظريته التطورية التي تقوم على مسدأ و الكفاح من أجل البقائي في نظريته التطورية التي تقوم على مسدأ و الكفاح من أجل البقائي دارون ٬ كا وصل الى ما يقرب من هذه النتيجة أيضا العالم والمربي الديطاني و هربارت سيفسر ء الذي تقوم نظريته التطورية على مبدأ و البقائي دارون ٬ كا وصل الى ما يقرب من هذه التنجة أيضا العالم والمربي الديطاني و هربارت سيفسر ء الذي تقوم نظريته التطورية على مبدأ و البقاء الأصلح ، و هربارت سيفسر ء الذي تقوم نظريته التطورية على مبدأ والبقائ الدالة الاصلة ).

رابها ، الاتر الذي تركته الحركة النفسية بمظاهرها الثلاثة: والبستالوترية ، ، و و الهربارتية ، ، و و الفروبولية ، . فهـنه الحركات لم تكتف بالدعوة الى مراعاة طبيعة الطفل وميوله وحاجاته في العملية التربوية ، بل تعديها الى الدعوة الى الاهتام بتدريب الحواس وبدراسة الجغرافيا والظواهر الطبيعية وباستمال الأشياء الحسوسة في التدريس كما يظهر ذلك بوضوح في و الحركة البستالوتية ، . خاصاً ، الممارضة التي أصبح بلقاها التعليم الكلاسيكي الأدبي القديم ، وتغير طبيعة التربية في الحياة والاقتصادية والثقافية ، وتغير نظرة الناس الى وظيفة التربية في الحياة .

Frederick Eby, The Development of Modern Education. (Second (1) edition), Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, Inc., 1960, p. 583.

فلم بعد الناس يقتنعون بالدراسات الكلاسيكية الإنسانية التي كانت تسيطر على مناهج الدراسة في المدارس الثانوية والكليات ، لأن تلك الدراسات لم تعد تتمشى مع متطلبات العصر ولا مع متطلبات التطورات الصناعية والتجارية التي جدت في هذا القرن ولا مع متطلبات الكفاءة الفنية والحياة الكاملة . بسل أصبحوا – عامتهم وخاصتهم على السواء – يطالبون بنوع من التعلم يتمشى مع احتياجات العصر الحديث الذي بدأت تظهر ممالمه واضحة في النصف الأخير من القرن التاسع عشر ، وبعدهم لحيساة عصرهم . وقد تجلت هذه المطالبية في الذءات وكتابات كثير من المجن القرن ، وفي تقارير كثير من اللجان الفنية التي كانت تشكل بين الحين والآخر في كثير من اللبدان الأوروبية لدراسة أوضاع المبين وهذه اللجان مؤكدة لضرورة التوسع في دراسة العلوم الطبيعية والعلوم المبيعية والعلوم البيولوجية وتحسين مناهجها وطرق ووسائل تدريسها ، ولضرورة الاهتمام بدراسة اللغات الحديثة بدلاً من اللغات الكلاسيكية القدية ، ولضرورة الاهتمام بالنعلم الفني والتدريب المهني .

هذه هي أمم العوامل التي ساعدت على تدعيم الحركة العلمية في الغربية في القربية في المتحتص لدراسة الطبيعية وعلوم الحياة في مناهج الدراسة ، واتسع نطاق النعلم الفني والمهني وتعلم اللفسات الحديثة ، ونطاق استخدام الطرق العلمية الحديثة في عمليات التدريس .

#### ٣ - بعض المميزات العامة للحركة العامية في التربية :

والحركة العلمية في التربية بالرغم من تعدد أتباعها وأنصارها واختلافهم فيا بينهم في كثير من الأفكار الجزئية فان لها بعض المعيزات العامة التي تتضع في أفكار جميع المربين المناصرين لها . ومن بين هذه المميزات العامة تمكن الاشارة الى ما يلى :

١ – الايمان بأهمية العلام الحديثة في تحقيق الحياة الكاملة للفرد ؛ وبأرب الحياة والكاملة والدرة و وبأرب الحياة والكرامة والسمادة لكل فرد تتوقف الى حد كبير على إلمامه بمبادى و العلايثة ؛ وعلى فهمه للظواهر الطبيعية والقوانين الطبيعية . فعلى معرفة وفهم العلام الطبيعية وعلام الحياة وعلى حسن تطبيقها والاستفادة منها تتوقف رفاهية الفرد والمجتمع على السواء .

٢ – انتقاد التعليم القديم الذي يركنز على دراسة تراث الماضي من أدب
 وتاريخ قديمين ولفة كلاسيكية بونانية ولاتينيسة وغيرهما من المواد التي لا تمت
 بصلة الى حياة الناس الحاضرة .

٣ - المتاداة بضرورة إعطاء المركز اللائق العادم الطبيعية والبيولوجية في
 مناهج الدراسة لمختلف مستويات التعلم ، وبضرورة تحسين وسائل دراسة هذه
 العادم .

إ - الاعلاء من شأن طريقة التجربة والملاحظة العلمية ومن شأن الطريقة الاستقرائية ، والدعوة الى الاستفادة منها في عملية التدريس وتنظيم خبرات المنهج وعرضها .

ه - الايمان بأن مادة الدراسة وعتوباتها أهم من الشكل او الطريقة التي يتم بها تدريس المواد الدراسية . وفي تغليب أنصار الحركة العلمية لجانب محتوى المادة الدراسية على الشكل الذي تعرض به والطريقة التي تدرّس بها معارضة صريحة الإنصار نزعة التهذيب الشكلي الذين يغلبون جانب الشكل والطريقة على حانب المحتوى (١٠).

Paul Monroe, op. cit., pp. 350-351. (1)

### ؛ - « هربارت سبنسر Herbert Spencer » (۱۸۲۰ - ۱۹۰۳م) کابرز ممثلی الحرکة العلمية في القربية :

وقد سام كثير من المربين في تدعيم الحركة العلمية في الغربية وفي رفع لواتها في النصف الثاني من القرن التاسع عشر . كان من بينهم المربون الانجليز الآتية أحماؤهم : د جورج كومب George Combe ، ( ۱۷۸۸ – ۱۷۸۸ ) ، و د توماس منري و د ماثيو أرنولد Mathew Arnold ، ( ۱۸۲۲ – ۱۸۲۸ ) ) و د توماس منري ماكسلي Thomas H. Huxley ، ( ۱۸۲۵ – ۱۸۹۵ ) و هربارت سبنسر . ولعل أشهر مؤلاء وأبرزهم في تدعيم الحركة العلمية في القريبة وفي الدفاع عنها هو ومناقشة أم أفكار هذا العام المربي .

### أ – حياة و هربارت سبنسر ۽ :

ولد و هربارت سبنسر ، ببلدة و دربي Derby ، عام ۱۸۲۰ . وكان والده و وليام جورج سبنسر ، ناظر مدرسة ببلدة و دربي ، مسقط رأس و هربارت ، . وكان الغالب على عائلة و سبنسر ، هو التحرّر والاستقلال في الرأي وعدم التقيد بالتقاليد لا في المسائل الدينية فقط ، بل في كافة المجالات الأخرى للحياة . وكان لهذا الاتجاه التحرري في أسرة وسبنسر ، تأثيره البالغ في اتجاه وهربارت سبنسر، الذي كان يغلب عليه هو الآخر التحرر الفكري والصلابة في الرأي ، والثقة بالنفس وعدم الصبر مع ممارضيه . ولقد كان و سبنسر ، على عكس و روسو ، جافا من الناحية العلمية ويتم أول ما يتم بجمع الحقائق وتنظيمها .

وقد واصل و سبنسر ، تعليمه حتى أتم دراسته الجامعية في مجال الهندسة المدنية والممارية . وقد تم تعيينه بعد تخرجه مهندس مبان بالسكك الحديدية و الندن ، و و برمنجها Maringham ، ثم تحوّل الى العمل الصحفي ، ثم اللكتابة الحاصة . وقد قضى في الكتابة الحاصة ما يزيد على ثلات وثلاثين منه من عره ، كتب خلالها فلسفته التي شملت الكثير من ميادين وبجالات المعرفة . وقد كان من بين الميادين التي كتب فيها هي : المينافيزيقيا ، وعلم الأحياء ، وعلم النفس ، وعلم الاجتهاع ، والاخلاق والغربية <sup>(۱۱)</sup> . ولعل من اشهر وأهم ما كتبه في بجال الغربية هي مقالاته الاربع التي كتبها في الفترة ما بسين المعلقة والمحتوفة والمختوبة ، والمخلوبة ، والمختوبة بنال المقلية والمحتوبة ، عام ١٨٥٠م . وقد ظهر هذا الكتاب بعد ذلك في طبعة شعبية عام ١٩٥١م . وقد ظهر هذا الكتاب بعد ذلك في طبعة شعبية عام ١٩٥١م . وقد ظهر ومناهجها ، وطرفها . ومناها ولم الفقار واستحاول في الفقرات التالية تلخيص أهم أفكاره المتعلقة بهذه الجوانب التربية .

## ب – أفكاره المتعلقة بمفهوم التربية :

فن أفكاره المتصلة بمفهرم التربية أنه كان يمتقد أنه من المرغوب فيه العملية التربية وعملية التربية وعملية التمام والتي التمام الت

J. Donald Butler, Four Philosophies and Their Practice in Education and Religion. (rev. ed.), N.Y. : Harber and Publishers, 1957, p. 76.

الحيوان ، ولاعداده للقيام بوظيفته في الحياة . والتربية الحقتة عند و سبنسر ، هي التي تعد للحياة الكاملة ، وتركز في عتوياتها على الحبرات وأنشطة الحياة ذات القمة الواضحة في الاعداد للحياة الكاملة .

والاعداد للحياة الكاملة يتكون من أمرين هما :

أولا: الحصول على القدر الكافي المناسب عن المعرفة التكوين الانسان من الناحمة الفردية والاجتباعية .

ثانيا ؛ تنمية القدرة على استخدام هذه المرفة (١) .

والمقياس الذي يجب ان يحكم على أساسه بقيمة المعرفة هو مدى مساعدتها على تحقيق الحياة الكاملة . وبتحليل و سينسر ، للأنشطة الانسانية التي يمكن ان تتكون منها الحياة الكاملة وجد أنه يمكن تصنيفها تحت خس فصائسل أساسة مرتبة في أهمتها على النحو التالى :

- ١ -- أنشطة من شأنها ان تؤدي بطريقة مباشرة الى المحافظة على الذات .
- ٢ أنشطة تساعد على توفير ضروريات الحياة وبالتالي تؤدي بطريقة غير
   مباشرة الى المحافظة على الذات .
  - ٣ أنشطة ترتبط بتربية الأطفال وتهذيبهم .
  - إنشطة تتعلق بالمحافظة على علاقات اجتماعية وسياسية مناسبة .
    - ه أنشطة تتعلق بأوقات الفراغ وتهذيب الذوق الفني (٢) .
  - والتربية الصالحة هي التي تهيى، لكافة هذه الأنواع من أنشطة الحياة .

<sup>(</sup>١) بول مونرو ، المرجع في تاريخ التربية ( ترجمة : صالح عبد العزيز)الجزء الثاني ، ص ٣٨١ .

Herbert Spencer, Education : Intellectual, Moral, Physical. (v

هذه بعض أفكار و سبنسر ، التي لهــا ارتباط بفهوم التربيــة وبالمملية التربوية . وقد حاول الاستاذ و دوناك باتلر ، ان يلخص افكار وسبنسر ، التملقة بالمعلمة التربوية فى ثمانية مبادى، نشير إليها فى إيجاز كا يلى :

١ – التربية يجب ان تكون متمشية مع العطية الطبيعية للنمو العام والنمو العقلي . ويقتضي هذا المبدأ ضرورة الفهم الصحيح لطبيعة الطفل ولطبيعة نموه ؟ كما يقتضي ان المتعلم هو الذي يحسدد طبيعة ونوع عملية التعليم لا تخطيطات وتصعيات المدرس والمجتمع .

7 — العملية التربوية يجب ان تكون عملية سارة بالنسبة للمتمل . ومن شأن الأطفال ان يجدوا متمة في عمل الأشياء المحسوسة وفي القيام بالأنشطة التي تتمشى مع الاستعدادات الحاضرة لنموهم الجسمي والعقلي . وأقوى دليسل على وجود استعداد لدى الطفل القيام بانشطة معينة هو توفتر الميل لديه نحو تلك الأنشطة . ومن ثم فان ميول الأطفال المتعلقة بمواد الدراسة وبطرق عمل الأشياء ينبغي ان يتخذ منها الآباء والمدرسون موجها ومرشداً في اختيار مواد الدراسة والحبرات وطرق التدريس المتمشية مع استعدادات الأطفسال في أية مرحلة من مراحل أعماره .

٣ - العملية التربوبة يجب ان تستفل الى أبعد الحدود النشاط الذاتي للطفل. وعلى الآباء والمدرسين ان يستغلوا في تدريسهم هسذا النشاط الذاتي وان يتبحوا الفرص الكافية أصام الطفل التعبير عنه . فالطفل يتمم عسن طريق خبرت ونشاطه . ومعظم معارفه قائمة على أساس ما يكتشفه اثناء علاقاته النشطة مع الاشياء ومم الناس .

إ – اكتساب المعرفة يجب ان ينظر إليه على أنه جزء همام من النربية .
وخير أنواع المعرفة المعلمة التي تمكن الفرد من المحافظة على حياته ؟
وتكسبه المناعة والقوة ، وتعرفه بالطرق الصحيحة لتربية وترجيه الأطفال ،
وتجعل منه مواطناً صادقاً وجاراً نافعاً ، وتهذب ذوقه الغني .

التربية يجب أن تكون لتعقيق اللياقة المقلية والجسمية مماً دفسينسر،
 يعتبر من المربين التقدمينين الذين يرون ضرورة العناية بالعقبل والجسم مصاً ،
 والعناية بتهيئة الظروف المادية المناسبة للعملية التعليمية ، حق لا يكون هناك إنهاك للعقل والجسم .

٦ – العملية التربوبة يجب أن تم ببطء بالتدريج حيث أن العجلة تتجاهل وتتناقض مع التوقعات الطبيعية النمو ، وإن البطء أو التأخير من شأنه أن يتبح فرصة طبية لادراك وتميز تلك التوقيعات ، ولتكاتف الأبدي في صالح عملية النضج . فالنضج . داغاً يجب تشجيعه وتسهيل طريقه وعدم عرقلته أو تأخيره بعملة اصطناعة تربك توقعات فو التلميذ .

 ٧ - طرق التدريس يجب ان تكون بقدر الامكان استقرائية تسير من استفصاء الحقائق الخاصة الى استنتاج الحقائق العامة . ويستدعي هذا المبدأ ان يستغل الى أبعد الحدود النشاط الذاتي للتلميذ ؟ وان يقلسل بقدر الامكان من إخباره بالمعلومات وان يشجع على ان يلاحظ ويكتشف بنفسه .

٨ -- العقاب الذي يتم داخل المؤسسات التعليمية بجب ان يقوم على أساس
 الجزاء الطبيعي ٬ كا يجب ان يحاط وينظم بالمشاعر الطبية ويحدد طبيعته في كل
 موقف بما يقتضيه الموقف .

هذه هي المبادىء الثانية التي استخلصها الأستاذ و دونالد باتلر ، من مقالات و هربارت سبنسر ، التربوية بخصوص مفهوم العملية التربوية وحاول شرحها بشىء من التفصل \*\* .

J. Donald Butler, op. cit., pp. 110-113. ( v )

## أفكاره المتعلقة بأهداف التربية وغاياتها :

أما بخصوص أهداف التربية وغاياتها فإنه كان يرى - كا رأى و بيكون ، من قبله - ان الفايحة الأساسية للتربية والهدف الأعلى لهما هو الاعداد للحياة الكاملة . والمقياس المعقول عنده للحكم على نجاح أي تعليم او تربية هو مدى نجاحها في اختيار الحبرات والأنشطة والوسائل الصالحة لتحقيق همذا الهدف الأعلى . وتحقيق هذا الهدف يتطلب - في نظر و سبنسر ، - تحقيق كثير من الأهداف الخاصة ويجعلها و سبنسر ، تحت خسة أهداف عامة رئيسية ترتبط بالفصائل الحسة لأنشطة الحياة الرئيسية التي سبقت الاشارة إليها منذ قليل عند حديثنا عن مفهوم العملية التربوية عند و سبنسر ،

١ – وأول هذه الأهداف الحسة في الأهمية هو هدف المحافظة على الحياة . فأول شيء يجب على الانسان ان يحققه التحقيق الحياة الكاملة هو ان يحيا وان يحافسظ على استمرار وجوده . ومن واجب التربيسة ان تساعد على اكتساب المعارف والحجرات والمهارات والعادات والانجاهات التي تمكنته من الحفاظ على حماته وعلى صحته .

 وثاني هذه الأهداف يتمثل في تمكين الفرد من شمان ضروريات الحياة وبالتالي من الحفاظ على حيات. فن واجب التربية ان تدرّب الفرد لتمكينه من تنمية الكفاءة الاقتصادية ومن اكتساب مبنة يعيش ويرتزق منها .

٣ - وثالث هذه الأهداف هر الاعداد للزوجية والابرة انساخة والتربية الأطفال وتهذيبهم . فقسد كان النعلج الانجليزي في عهد « سبنسر » بركز كل التركيز على تعليم الأولاد الذكور تعليماً كلاسيكياً نظرياً » وعلى إعداد البنات لجتمع مؤدب له تقاليده المتوارثة . وفي اعتقاد « سبنسر » ان هذا التركيز يهم كل الاهتام برينة الحياة وبوارقها ويهمل كثيراً من المناصر البسيطة والهامة في الوقت نفسه في سبيل الاعداد للحياة الكاملة . ومن ثم فقد وأى « سبنسر »

ضرورة تغيير هذا الاتجاء في القربية الانجليزية واعتبار ان الاعداد للقيام بدور الأبوة والأمومة وظيف أساسية للتربية ومن واجب التربيـة في نظره ان تهتم – بدون خجل او حرج – بالاعداد لرعاية الاطفال وتربيتهم .

إ – ورابع هذه الأهداف الأساسية يتمثل في التنمية والمحافظة على العلاقات الاجتماعية والسياسية ومساعدة الفرد على الفهم والتمكن من العملسات الاجتماعية والسياسية ، وعلى ان يكون مواطناً حكيماً معداً للعمل الاجتماعي والسياسي الفعال .

٥ — وخامس هذه الأهداف هو تحقيق التمتع والاستمال الحكيم لوقت الفراغ. فالحياة ليست كلها كفاحاً من أجل البقاء والحفاظ على الحيساة وعلى استمرارها ، وعافظة على الجيم قوياً ، وحصولاً على عمل يضمن الدخل الكافي للحياة ، واعداداً للاوة المسئولة الواعية وللمواطنة الحكيمة الصالحة ، بل ان الحياة الكاملة تحتاج الى اكثر من ذلك ، فهي تحتاج في كثير من الأحيسان الى التحرر من العمل الروتيني الجادوالى ارضاه أذواق الفرد ومشاعره ليتمتع بجياته وخاصة في أوقات فراغه ، ومن ثم فاته من واجب التربية ان تحكته من تهذيب وخاصة في أوقات فراغه ، ومن ثم فاته من واجب التربية ان تحكته من تهذيب المحافقي وتنمية مواهبه الفنية وميوله وهواياته ليستطيح التمتع بوقت فراغه.

هذه هي الأهداف الرئيسية للتربية التي آمن بها « سبنسر ، وشرحهــا في مقالاته التربوبة التي جمع أهمها في كتابه سالف الذكر : ( التربية : المقليـــة ، والحلقية ، والجـــمية ) والتي لخصها حديثًا الأستاذ « دونالد باتلر ، ١٠٠٠.

# د - أفكاره المتعلقة بالمنهج :

وقد كانت أفكار و سنسر ، المتعلقة بالمنهج الدراسي منفقة تماساً مسع أفكاره في مفهوم الغربية وأهدافها . فهاجم بشدة الدراسات الكلاسيكية

Ibid., pp. 108-109. ( \ \)

المتمثة في الآداب واللفات القدية التي كانت تغلب على مناهج عصره ، وذلك بالرغم من التقدم الذي أحرزته العلوم الطبيعية وتطبيقاتها العملية في بجال الصناعة . وفي نظره ان الدراسات الكلاسيكية هي ضرب من الزينة ، وليست لها فائدة مباشرة في الحياة بالنسبة لغالبية الناس . وكما انتقد الدراسات الكلاسيكية فانه انتقد أيضا دراسة الناريخ ، ولكن التاريخ الذي كان يتتم في المقام دراسته هو التاريخ السياسي الذي كان سائداً في عصره والذي كان يتم في المقام الأولى بأخبار طبقة خاصة ولا يمكن الفرد من تكوين وجهات نظر خاصة حول الاحداث السياسية والاجتماعة الجارية . أما التاريخ الاجتماعي والاقتصادي والصناعي فائد لا يمكن ان يشعله انتقاد د سينسر ، لأن هذا الذوع الأخير من بغيومه القدم .

والمنهج الصالح في نظره هو الذي له قيمة نفعية ، يعد التلميذ للعياة الكاملة التي اعتبرها - كا قدمنا - هدفا أعلى للتربية . وكا رتب و سبنسر ، في الأهمية أوجه نشاط الحياة والأهداف التربية التي تدخل في مفهوم و الحياة الكاملة ، فانه رتب أيضاً - حسب الأهمية - مواد المنهج وخبراته . فأم مواد المنهج وخبراته . في مهامواد المنهج وخبراته ، ومن ثم فانه يجب ان تحتل المقام الأول في المنهج وعلى المكس من ذلك بالنسبة للدراسات الأدبية تحتل المقام الأول في المنهج وعلى الفي وتنمية الهوايات التي تنفع في تقضية أوقات الفراغ فانها يجب ان توضع في أسفل قائمة مواد المنهج وخبراته وبين هذه وتلك تأتي بهية مواد المنهج وخبراته مرتبة في أهميتها حسب الترتبب الذي سرنا علمه في ترتب أشطة الحادة والاهداف الكرمة (١٠).

S.J. Curtis and M.E.A. Boultwood, A Short History of Educational Ideas. London: University Tutorial Press, Ltd., 1985, pp. 419-424.

ومن المواد العلمية التي يعطيها و سبنسر ، أهمية وبؤكت ضرورة اشتمال المناهج الدراسية عليها لارتباطها بتحقيق الاهداف النربوية الجمسة التي أشار اليها هي : الرياضيات ، والطبيعة ، والكيميناء والاحياء، والقسيولوجيا ، وعلم النفس، وعلم الاجتماع ، وعلم الاخلاق ، وعلم الدين ، والعساوم السياسية ، والتاربسخ الاجتماعي والاقتصادي ، والآداب والفنون الجميلة المتعلقة في الشعر ، والمسرح ، ووالموسيقى ، والرسم ، وصا الى ذلك . ومن الامور التي أعطاها و سبنسر ، أهمية أيضاً في مقالته المتعلقة بالتربية الجسمية : اللعب والتدريب البدني ، وتهيئة الهواء النقي ، والاكل الحسن ، والكساء المناسب .

## ه - أفكاره المتعلقة بطرق التدريس :

وبالنسبة لطرق التدريس وأساليب معاملة التلاميذ فان وسبنسر ، لا يختلف كثير أفي أفكار وعن أولئك المربين الذين حاولوا قبله إقامة طرق التدريس والتربية بصورة عامة على أسس نفسية . وبأتي على رأس هؤلاء الموبين ، بستالوتزي » . . ومن المبادىء العامة التي آمن بها « سبنسر » ونادى بوجوب مراعاتها و تطبيقها في طرق التدريس المبادىء التالية :

- ١ -- السر من البسط الى المركب.
  - ٢ السير من الفامض الى المحدد .
- ٣ السير من المحسوس الى المعنوى .
- إ -- السير من العملي الى النظري ومن مستوى الحابرة العملية الى التفكير
   العقلي .
- ه ضرورة جعل العملية التربوية عملية سارة ؛ تستم في جو طبيعي
   خال من التوتـر والاجهاد ومربح من الناحية الجسمية والنفسية .

- ج ضرورة تشجيع وتعويد التلميذ على الاعتماد على النفس ، وتشجيعه على
   الاكتشاف لنفسه ، وتدريبه على الملاحظة المستقلة .
- ٧ ضرورة إعطاء التلميذ اكبر قدر ممكن من الحربة ، وعدم اللجوء إلا في المقاب يجب في الحالات الفرورية الى المقاب ، وحتى عند اللجوء الى المقاب يجب ان يتم هذا المقاب في جو خال من الفضب والحقد وروح الانتقام ،
   كا يجب ان يكون بقدر الامكان من نوع الجزاء الطبيعي الذي نادى به وروسو ، قبله .
- ٨ ضرورة استغلال النشاط الذاتي للتلمية ، واحترام ميوله ، وجمله يتمام عن طريق خبرته وعدم اللجوء بقدر الامكان الى طرق التسميع والتحفيظ التقليدية ، والاقلال بقدر الامكان من الطرق الاخبارية التي تجمل التلميذ في موقف سلبي .
- وبالرغم من اهمية المعرفة فان اكتسابها يجب ان يرتبط بالتدريب على طرق استخدامها وتنظيمها .

هذه هي أهم المبادى، التي تقوم عليها الطريقة التي نادى بها وسينسر، وحاول شرحها المؤرخون له.وهي - كما نرى - متأثرة بأفكار دروسو، دوبستالوتزي،، وغيرهما من أتباع المذهب الطبيعي وأتباع الحركة النفسية . ويتفق كثير منها

To be seen : (\(\dagger)\)

<sup>(</sup>a) Ibid.

<sup>(</sup>b) J. Donald Butler, loc. cit.

مع مبادىء التربية الحديثة التي نادى بها و جون ديوي ، وغيره في القرن العشرين الذي سيأتي لنا الحديث عن تطور النظريات التربوية فيه:

# و – تقييم ونقد لافكار و سبنسر ، التربوية :

بعد هذه اللمحة البسيطة عن حياة وهربارت سبنسر ، وعن أهم أفكاره والمبادىء الغربوية التي آمن ونادى بهـــا بالنسبة لمفهوم الغربية وأهدافها ، ومناهجها ، وطرقها – فانه يجدر بنا ان ننظر إليها نظرة نقد وتقييم مشيرين الى نقاط القوة والضعف فيها ، كما اتبعنا ذلك مع غالب المربين الذين سبتى لنــا الحديث عنهم .

ومن نقاط القوة التي يمكن ان يلاحظها الساحث في أفكار و سبنسر ء الغربوية المهات من وجعلت الوظيفة الأساسة أنها تضمنت ما يفيد ضرورة ربط الغربة بالحياة أو وجعلت الوظيفة الأساسة المغربة مي و الاعداد الحياة الكاملة ، وحاولت ان تحدد الجوانب الرئيسية والأنشطة الأساسية ، وحددت المواد شيء من التوازن في الاهتام بهذه الجوانب والأنشطة الاساسية ، وحددت المواد على الدراسية والوسائل التربوية الأخرى التي يمكن ان تساعد في تحقيق كل هدف من الأهداف التربوية الرئيسية التي رسمها وفي الاعداد لكل ناصية من نواحي الحياة الكاملة التي ذكرها ، كا اعلت من شأن المواد والدراسات العلمية في مفهومها الواسع الذي يشعل المعاوم الطبيعية والعساوم الاجتماعية على السواء ، واعتبرت الموقة العلمية والدراسات العلمية أم وسائل الاعداد للعراة الكاملة. ولما رسينسر ، كان على حتى في دعوته الى ضرورة الاهتام بالمواد والدراسات العلمية أم تكن تجد المكان اللائق بها في غالب مدارس عصره ، وذلك بالرغم من التقدم الكبير الذي أحرز في مختلف فروع العام، وبالرغم من التوسع الدم، وباطنة العام الطبيعية ، وخاصة مدارس عصره ، وذلك بالرغم من التقدم الكبير الذي أحرز في مختلف فروع العام، وبالم الطبيعية ، وخاصة من التوسع الذي وتطبق نتائج العام الطبيعية ، وخاصة من التوسع الطبيعة ، وخاصة من التوسع الطبيعة ، وخاصة من التوسع العلم، وبالرغم من التوسع الغيبق نتائج العام الطبيعية ، وخاصة من التوسع الغيبية نائج العام الطبيعية ، وخاصة من التوسع الذي يحدث في تطبيق نتائج العام الطبيعية ، وخاصة من التوسع الذي حدث في تطبيق نتائج العام الطبيعية ، وخاصة من التوسع المدر المناسع المدر المناسعة المناسعة المعرف المناسعة الم

في مجال الصناعة . وقسد كان المقالات التربوية القيمة التي كتبها د سبنسر ، تأثير كبير في إضعاف الحركة الانسانية ونزعة التهذيب الشكلي في التربيسة الانجليزية ، وفي جمل الانجليز يقبلون لأول مرة على تكوين فلسفة أداتيه ونفعية للتربية .

هذه كلمها يمكن ان تعتبر جوانب او نقاط قوة في أفكار و سبنسر ، الغربوية، وقد كان لها تأثيرها من غير شك في أفكار المربين الذين أنوا من بعده ، ومهدت السبيل أمام أفكار تربوية أكثر تقدماً ظهرت في القرن العشرين على يد المربين البرجاتيين ومربي الحركات والفلسفات الغربوية التقدمية الاخرى التي ظهرت في هذا القرن .

ولكن بالرغم من جوانب القوة الموجودة في أفكار و سبنسر ، ، وبالرغم من الجوائد المتربوبة وتطور من التأثير الكبير الذي أحدث سبنسر في تطور النظريات التربوبة وتطور الفكر التربوبية وتطور النظريات التربوبية وتلم الفكر التربوبية كليه أنه بالغ في التأكيد على مبدأ النفعية في المنهج ، وأنه في تحديده لقيمة مواد المنهج وتحديد أهمتها اعتمد اعتاداً كلياً على وجهة نظر الكبار ، وفاته ان المادة الدراسية التي يمكن ان تكون لها فائدة كبيرة في مرحلة متأخرة من الحياة قد تكون هي نفسها عدية الفائدة بالنسبة لطفل لم يصل بعد الى مرحلة النمو التي تمكنه من فهمها . وبالرغم من ان وسبنسر ، كان على حق في دعوت، لندعم الموادا العاملة في المنامج الدراسية فان هناك من يرى ان و سبنسر ، قد أضعف

حجته في دعوته هذه بمبالغته في التركيز على المواد العلمية وبفشله في الاعتراف بأن كثيراً من المواد والدراسات العلمية التي نادى بادخالها في المنهج لا تناسب الا التلامنذ الكبار او المتخصصين .

ومن الانتقادات التي وجهت الى مبادى، الطريقة التي نادى بها أنها كانت عامة اكثر من اللازم ، قد تضر أكثر بما تنفع إذا ما طبقت حرفياً واذا لم يؤخذ في الاعتبار عند تطبيقها من التلميذ ومستوى نمو العقلي والموضوع المراد تعلمه . وقوله بمبدأ الجزاء الطبيعي جر علمه كثيراً من الانتقادات . من بينها ان تطبيق مدا المبدأ لا يناسب الاطفال الصغار الذين لا يشركون كثيراً من المخاطر ، وأنه سلبي وغير تربوي ، ولا يأخذ في الاعتبار ان روح المقاب كثيراً مما تتحقق في عدم موافقة الجمتم على على الفرد . الى غير ذلك من الانتقادات التي وجهت الى أفكار و سبنسر ، ولكن بالرغم من كل هدد الانتقادات فان أحمداً لا يستطيع ان ينكر قيمة كثير من أفكاره التربوية التقدمة وتأثيره في أفكار مربى عصره والمربين الذن أنوا من بعده .

#### الغصسل الرابع عنثر

# تطور النزعة الاجتاعية في التربية في القرن التاسع عشر

#### ۱ – مقدمة

لقد تحدثنا في الفصول الأربعة الماضية عن حركتين تربوبتين أساسيتين ظهرنا وقوبنا في القرن التاسع عشر . هما : الحركة النفسية والحركة المعلية الحديثة . وقد كان من نتائج تأثير الحركة النفسية – كا بينا سابقاً – أن أصبحت العملية النربية في مفهومها وأحداقها ومناهجها وطرقها أكثر تمشياً مع طبيعة الطفل ومع خصائصه وحاجاته الطفل وخصائص . خصائصه وحاجاته الطفل وخصائص . غوه لا تعطى الاهتام الكافي ، وذلك بعد أن كانت حاجات الطفل وخصائص المامل الدهتام الكافي ، وكانت حاجات الكبيار ورغباتهم هي العامل المسطر في العملية الغربية .

وبالرغم من أن تأثير الحركة النفسية قد شمل جميع جوانب العملية التربوية فان ناثيرها كان أبلغ وأوضح في مجال طرق التدريس . أما الحركة العلمية فكان تأثيرها أقوى وأوضح في مجال المنهج ، فبفضلها قوي جسانب العلوم الطبيعية والبيولوجية والاجتاعية في مناهج العراسة .

وعلى الرغم مما كان لهاتين الحركتين من تأثير بالغ في تطور النظريات والأفتكار الغربية في القرن الناسع عشر ثم في القرن العشرين – فان الحاجة كانت تستدعي ظهور حركة أو نزعة تربوية أخرى تعطي أهمية أكبر لحاجات المجتمع ولنمو الفرد الاجتماعي في العملية الغربوية . وقد وجدت هذه الحاجة استجابة في الحركة او النزعة الاجتماعية في الغربية التي بدأت تنضح بعض معالمها كنزعة تربوية مستقلة في النصف الثاني من القرن التاسع عشر . ولم تكن هذه النزعة الاجتاعة في التربة مناقضة للحركتين السابقين ولا مستقلة عنهها ؟ بل هي متداخلة معها التربية مناقضة للحركتين السابقين ولا مستقلة عنهها ؟ بل هي متداخلة معها ومشابة لها في كثير من الميزات العامة . واذا كان هناك من اختلاف بين هذه الحركت الثلاث فإغا هو اختلاف في مركز الاهتمام . فيينا نجمد قادة الحركة النفسية ينظرون الى التربية على انها في المام الاول – عملية تمو لشخصية الفرد ؟ غو المعتل ويهنا علية الطربقة من حيث إنها عملية غو المعتل ويهنا نجد قادة الحركة العلمية يؤكدون أحمية الطربقة من حيث إنها عملية الكمامة ، وأحمية المعرفة العلمية في مثل هذا الاعداد – فاتنا نجد قادة الحركة وعملية اعداد للفرد في الوقت نفسه المشاركة الفصالة في حياة بني وطنه وبني جنامج الدراسة بالمواد وعليه عيمة ومواد الاعدد المبني وبأوجه النشاط التي من شأنها ان تساعد على تنمية الوح الاجتماعية وتقوية روح النعاون ؟ ويتمون في منامج الدراسة بالمواد الوح الاجتماعية وتقوية روح النعاون ؟ ويتمون في منامج الدراسة بالمواد الطرقة بتشجيع المواد المجتماعية وموائس المعاربة ، الم غير ذلك من خصائص وبميزات النزعة الاجتماعية التي سنتحدث عنها بشيء من التفصيل في هذا الفصل .

#### ٣ – العوامل التي مهدت للغزعة الاجتاعية وأثرت في تطورها :

ولكن قبل ان نتحدث عن خصائص ومميزات هذه النزعة وعن المســـادى. التي نادت بها فإنه يجدر بنا اننشير في ايجاز الى اهم العوامل التي مهدت لظهورها.

ومن هذه العوامل يمكن الاشارة الى ما يلي :

أولاً : تأثير د روسو ، . فكما مهد د روسو ، لظهور الحركات النفسيـة بتأكيده خبرية طبيعةالطفل وضرورة مراعاة حاجاته ومبوله ورغباته ومستوى النضج الذي يمر به وضرورة الاهتهام بدفع الطفل نفسياً الى التعليم وجعله يتما عن طريق خبرته ونشاطه ، وكما مهد لظهور الحركة العلمية باعلائه من شأن الطبيعة في مظهرها المادي والبشري وقبوله لها كوجهه الاول في تربية الطفل ، وباعلانه من ثأن الملاحظة الحسبة المباشرة ، وتأكيده لدراسة الطبيعة والمواد الملمية في المنهج ، وتطويره لطرق دراسة الطبيعة وملاحظتها بشكل لم يسبقه الله أحد من قبله – فإنه مهد ايضاً الظهور الحركة الاجتاعية في التربية ، وذلك بمناداته وبأن جميع أفراد الجمتع يجب ان يتدربوا صناعياً حتى يتسنى لهم ان يساعدوا انفسهم ، واحد يتعلموا كيف يكونون كرماه اسخياه ومتجاوبين عاطفياً مع بني وطنهم وجنسهم ، ومن ثم فان التربية اصبحت يجهوده وتأثيره اقرب إلى الرفاهة الانسانة ١٠٠ ،

ثانياً ؛ تأثير و بستالوتزي ، ، وو هربارت ، ، وو فروبل ، . فبالرغم من ان جل اهتهام هؤلاء المربين الثلاثة كان منصباً على تحسين طرق التدريس وجمل العملية التربوية متعشية مع خصائص الطفل وحاجات وميوله فانهم لم يهلوا المظهر الاجتماعي للتربيبة . والمتتبع لجهودهم واعماضم الإصلاحية والدارس الأفكارهم التربوية يجد فيهما ما يصح ان يعتبر اساساً وعاملاً بمهداً للنزعة الاحتاجة في التربية .

فإذا ما أخذنا وبستالوتري، مثلا فاننا نجده قد اهتم اهتهاماً كبيراً منذ بداية علم التربي مسيطراً في كافة اعلم التربية الفقراء والابتام ، وكارب العمل الحيري مسيطراً في كافة اعالمه . وكان بنظر الى التربية على انها اهم بما يتلقاء التلميذ في المدرسة ، بل هي عملية فردية واجتماعية تساهم فيها وتتحمل مسئولياتها العديد من المؤسسات التي يتفاعل فيها الفرد . والتربية عنده كا هي عملية ترقية للمجتمع فهي في الوقت نفسه وسيلة لتحقيق هذه الترقية . ومهمة التربية داغاً ان تمد الفرد بما هو اكثر من مجرد معرفة القراءة والكتابة والحساب مهمتها ان تساعد الفرد على ان يصبح إنسانا قادراً على خدمة نفسه وخدمة الآخرين . وادراك بستالوتري ان تحقيق إنسانا قادراً على خدمة نفسه وخدمة الآخرين . وادراك بستالوتري ان تحقيق

Frank Pierrepont Graves, A Student's History of Education. (v) New York: The Macmillan Co., 1922, p. 219.

هذه الغابة الاجتماعية والتربوبة يتطلب طرق تدريس عملية وفصالة هو الذي دفعه الى بذل جهوده لتحسين طرق التدريس وعملية التعليم بصورة عامة . ومن ناحية اخرى فقد اعطى « بستالونزي » اهتهاماً كبيراً في مناهج المدارس التي كان يشرف عليها للمواد والحبرات المهنية التي تنفعفي الحياة ولها قيمة اجتماعية (١٠٠ وهناك شراهد كثيرة الحرى في أعمال وافكار « بستالونزي » قدل على تأصل النزعة الاجتماعية في نفسه .

اما بالنسبة و لهربارت ، فإن أثره في التمهيد للنزعة الاجتماعية في التربية الذي يمكن ان ينجل في نفتطين رئيسيتين : اولاهما تنطق بالفره من التربية الذي يتمثل عنده في بناه الأخلاق في مفهومها الاجتماعي الواسع وفي جعل الإرادة تنوخى الحير والصواب في خدمة المجتمع وفي العلاقات الاجتماعية ، وثانيتها تتعلق بمواد الدراسة التي يجب في نظره ان يقدم للطفل في شكل مثالي مختلف مظاهر الحادة الحاضة والمائشة .

واما بالنسبة و لفروبل ، فان تأثيره في التمهيد للنزعة الاجتماعية في التربية يمكن ان يتضح في تأكيده لأهمية الوسط الاجتماعي والمشاركة الاجتماعية في تحقيق نمو شخصية الفرد الذي اعتبره مدفاً أساسياً للتربية، وفي إيمانه بأن الطفل إنما بنمو ويحقق ذاته وفرديته ويتطور من الحالة الحيوانية الى الحالة الانسانية البشرية ويتطبع اجتماعياً عن طريق نشاطه الذاتي في وسط اجتماعي وبيئة اجتماعية وعن طريق تفاعله الاجتماعي ودخوله في علاقات اجتماعية انسانية . كان يؤمن به وروسو ، من وجوب حرمان الطفل من أية تربية اجتماعية ، حق من الخامة غشرة ، ومن وجوب حرمان الطفل من أية تربية اجتماعية ، وقد من الخامة غشرة ، ومن وجوب عزله عن المجتمع حتى هذه السن تقريباً . وقد كان و فروبل ، اول مرب تقريباً ادرك القيمة الكبرى للتربية في الملاقات الاجتماعية . والفرد والمجتمع – في نظره – ليسا بالضرورة متمارضين . بل ان

Paul Monroe, A Brief Course in the History of Education. New (v) York: The Macmillan Co., 1918, pp. 370-371.

توافقها امر ممكن أن لم يكن أمراً وأجباً تقتضية مصلحة الفرد والمجتمع معاً . والسبيل الى تحقيق هذا النوافق هو خلق الشخصية المرباة تربية صالحة (١١) .

ثالثا ، تأثير الحركه العلمية : فالدارس فصائص الحركتين التربويتين اللتين ظهرنا بوضوح في النصف الثاني من القرن التاسع عشر : الحركة العلمية والحركة الاجتاعية في التربية - يجسد أنها يشتركان في كثير من الحصائص . فن ذلك تأكدهما لأهمية المواد الدراسية ، ومعارضتها لوجهات النظر الجارية لأنصار تأكدهما لأهمية المواد الدراسية ، ومعارضتها لوجهات النظر الجارية لأنصار أهمية أكبر من المعرفة المكلسبة نفسها ، وتركيزها على الهتوى للعادة الدراسية أممية أكبر من المعرفة المكلسبة نفسها ، وتركيزها على الهتوى للعادة الدراسية وتأكيسها الطبيعية والعام الاجتماعية في دراسة العلم الطبيعية والعامة المغني والمبارية والتجاري ، وتشجيعهم لانشاء المعامد الفنية والتجارية والتجارية العلية الطالب الاجتماعية في دراسة العلم من فانه لا غرابة الما اعتبرنا الحركين العلمية التي عي سابقة في التيلور كحوركة مستقلة لها كيانها على الحركة الاجتماعية في التربية . ومن ثم فانه لا غرابة اذا اعتبرنا الحركة عاملا من العوامل التي مهدت لظهور الحركة الاجتماعية في التربية التي بدأت عاملا في أواخر القرن الناسام عشر "" .

واذا كان هناك من فرق بين الحركتين: العلمية والاجتاعية فانسا هو فرق في درجة الاهتهام بالعلوم الطبيعية والاجتاعية وبرفاهية كل من الفرد والمجتمع ، اذ يبدو من دراسة الحركتين ان الحركة الاجتهاعية كما يتضح لنا من مميزاتها – أكثر اهتهاماً بالعلوم الاجتهاعية وبتأكيد القيمة الاجتهاعية للعلوم الطبيعية والدراسات العلمية وبتأكيد مصالح المجتمع ورفاهيته .

Frederick Eby. The Development of Modern Education. (Second (v) Edition) Englewood Cliffs. N.J.: Prentice-Hall. Inc., 1960, p. 525.

Paul Monroe, op. cit., p. 372. (v)

رابعاً: اتضاح ممالم الديمقراطية كطريقة في الحياة والبدء في النظر الي التربية على أنها الوسيلة الفعالة لحماية الديمقراطية . فنحن لا نريد ان نتبع الجذور التاريخية البعيدة لنشأة الديمقراطية التي قــد تمتد الى الحكم الأثيني في العصور اليونانية القديمة . ولكن يكفي ان نتتب تطور الاتجاه الديمقراطي في القرن التاسع عشر وفي القرن الذي قبله . فقد اتسم القرن الثامن عشر بالثورة ضد الاقطاع والطبقية والظلم والاستبداد السياسي والاجتماعي ، وفيه حدثت ثورتان ساسبتان واجتماعتان بارزتان هما الثورة الفرنسة والثورة الامعركية اللتان كان لها تأثيرهما البالغ لا في الحياة الفرنسية والحياة الاميريكية فحسب ، ولكن في كافة ارجاء الحياة الغربية ، وربما تجاوز تأثيرهما الى مناطق اخرى من العالم . وقد كان من نتائج المفكرين الاحرار من أمثال دروسو، و و فولتير ، وغيرهما ومن نتائج الثورة الفرنسية والامريكية أن بدأت تخف وطأة الاقطاع والطبقية والاستبداد السياسي وبسدأ الاهتمام باصلاح احوال العسامة عن طريق تعليمهم وبدأت تظهر بوادر الحياة الديمقراطية الحديثة . وكانت ألمانيا متمثلة في أكبر ولاياتها : « بروسيا » من اسبق الدول الاوروبية التي اعترفت بقمة التعليم في تحقىق العزة الوطنية . ويتجلى الاعتراف بهذه القيمة في القيانون الذي اصدره ملك و بروسيا ، وفردريك الكبير، عام ١٧٦٣ م ، والذي ينص على أنه يجب على المسؤولين ان يعملوا على تحقيق الرفاهية الحقيقية لبلادنا ولجميع طبقات الشعب وذلك عن طريق وضع اساس قوي في المدارس لتعليم عقلي وديني للشباب حتى يخافوا الله ويحققوا غايات مفيدة اخرى، . وقد حذا حذو الحكومة والبروسة، في هذا الاتجـاه كثير من حكومــات الولايات الالمانية الاخرى ، وحكومات اخرى مجاورة ، وذلك مثل حكومة النمسا في عهــد الملكة ، مارية ثيريسا Maria Theresa ، التي كانت معاصرة ومنافسة للملك و فردريك الكبير ، . فقد كان هذان الملكان أول من اعترف من الملوك والحكام في أوروبا بأهمية تعليم العامة في تحقيق الازدهار والاستقرار الوطني؛ وبمسؤولية الدولة نحو تعليم إبناء شعبها . وقد آمن بهذه المسؤولية الجهوريون الفرنسيون الاولون، وان كانت

افكارهم في هذا السبيل لم تتحقق بصورة عملية الابعد سنين طويلة من الثورة الغرنسية (١).

وقد كان الاتجاه الديتراطي والايمان بأهمية التربية في رقي المجتمع وبضرورة تعليم عامة الشعب اكثر وضوحاً في عقول القادة الاميركان منذ الحظة الاولى للاستقلال الاميريكي ، وذلك كما يتجلى في خطب ورسائل وتصريحات رؤسا، الجهورية الذين تواردوا على الحكم الاميريكي منذ بداية الاستقلال الاميريكي . وقد كان من انشط رؤساء اللولة الاميريكية الاوائل في المجال التربوي م : « جورج واشتطن» ، « وقوماس جيفرسون» ( ١٧٤٣ – ١٨٣٦ م. ) ، « وجيمس مادسون» ( ١٧٤٣ – ١٨٣٦ م. ) ، ووجيمس

فقد جاه في الرسالة التي وجهها الرئيس الامير كي و جورج واشنطن ، الى و الكونجرس ، في عام ١٧٩٠ م و ان المعرفة هي اضمن اساس لسمادة الشعب في كل دولة . وفي بلاد كبلادنا التي تلقى فيها مقاييس الدولة ووسائلها وخدماتها الانطباع في الحال من احساس الجماعة او المجتمع تعتبر المعرفة او التربية امراً ضرورياً (٢) .

ووظيفة التربية في مفهوم و جورج واشنطن ¢ نقع في نشر المعرفة بين افراد الشعب وتنويرهم وهو يتفق في هذا المفهوم مع وجهة نظر النزعة الاجتماعية .

وقد عبر وتوماس جيفرسون ، عن وجهة نظر النزعة الاجتماعية خير تعبير عندمــا اعتبر التربية همي الحارس للديقراطية والمــامل الاساسي في تطويرهــا وازدهارها ، وعندما نادى بتمميم فرص التعليم بين افواد الشمب وكافح في سبيل اقامة نظام تعليمي ابتدائي عام .

ولقد كان وجيمس مادسون، الرئيس الرابع للولايات المتحدة أنشط الزعماء السياسيين الاميريكيين الاوائل بعد ﴿ جيفرسون ﴾ في امور الذبية والتعلم .

Ibid., p. 373. (\)

As quoted in Ibid. (1)

وكان في افكاره التربية يتفق الى حسد كبير مع الافكار التي نادت بها النزعة الاجتاعية . فقد جاء في بعض كتاباته و ان حكومة شعبية بدون علم وبدون معلمات او معرفة تدعم كيانها لاتعدو ان تكون مقدمة لكارثة عظمى » . . و و خير خدمة يمكن ان تؤدى لاي بلد بعد تحريره هو ان يعمل على نشر العلم والتعلم في ربوعه ، حتى يستطيع بذلك ان ينعم مجريته » .

وهكذا يمكن القول بالنسبة لبقية رؤساء الولايات المتحدة الذين تولوا الحكم في القرن التاسع عشر فإنهم جميعاً بدوا اهتهاماً بالحمافظة على التجربة الديقراطية في ذلك العالم الجديد وبتطوير هذه التجربة واعتبروا التربية خير وسية للحفاظ على الحياة الديقراطية وتطويرها ولترقية المجتمع وازدهاره. وقد كان من نتائج الجهود التي بدلها المصلحون من سياسين وغيرتم ان تدعم الاتجاه الديقراطي ، واتضحت معلله في كذير من البلدان الاوروبية .وقد كان لهذا الاتجاه الديقراطي تأثيره البالغ في الافكار التربوية .

خاصاً والنغيرات الاجتاعة والاقتصادية والسياسة والفكرية التي حدثت في اوروبا وفي العالم الغربي بصورة عامة . فتقيجة للثورة الفرنسة ، والثورة الامريكية ، والثورة الامريكية ، والثورة المديكة ، والثورة المتاع على مائة سنة حدثت عدة تغيرات اجتاعة واقتصادية وسياسية وفكرية كان لها تأثيرها في تطور وطبيعة الافكار والنظريات التربوية وفي تدعم النزعة الاجتاعة في التربية . ومن هذه التغيرات اتساع دائرة الطبقة وزيادة الاحتاع المدن ، والمجرة الواسعة الى المدن ، واتساع قطاع المهال المتوسطة ، واتساع المدن ، والمسجرة الواسعة الى المدن ، واتساع قطاع المهال عنى من التوازن بين الزراعة والصناعة ، وزيادة الطلب على المهارات الفنية والتكنولوجية ، وزيادة الاحتام للمولة ، وزيادة الاحتام للدولة ، وزيادة اللاحتام اللهائر الوطني والتكنولوجية ، وزيادة الاحتام للدولة ، والعداد المواطن الصالح الذي يؤمن بوطنه ويعمل ويحارب من أجداء والوحدات والقمية التي حدث في بعض الاقطار الاوروبية وشعور سياسي هذه الاقالم

بتدعم تلك الوحدات ، وتقدم العاوم الاجتاعة وبدء علمانها في فرض وجهات نظرهم على التفكير والتطبيق التربوي السائد في عصرهم ، وظهور بعض المفكرين الاقتصاديين والاجتهاعيين المتحررين ، وذلك من امشال وكارل ماركس ، ( ١٨١٨ م – ١٨٥٣ م) وغيره ، الى غير ذلك من التغيرات والتطورات التي حدثت في هذا القرن وكان لها تأثيرها في ابراز القيمة الاجتهاعية والاقتصادية والسياسية للتربية ، وفي تدعم وجهة نظر النزعة الاجتهاعية في التربية .

## المميزات العامة للنزعة الاجتاعية في التربية :

بعد هذه اللمعة البسيطة عن بعض العوامل التي اثرت – في اعتقادنا – في اعتقادنا – في تطور النزعة الاجتماعية في التربية فيالقرن التاسع عشر تجدر بنا الاشارة الى أبرز الحصائص والمعيزات العامة لهذه النزعة التي وان بدأت تبرز معالمها في اواخر القرن التسرين ، وذلك على النحو الذي سرنا عليه بالنسبة للنزعات والحركات التربوية السابقة .

أولا : فهي بالنسبة للهوم التربية فان انصارها ركزوا على عامل المجتمع في التربية وعلى ضرورة الاخذ بالاعتبار عند التخطيط الشربية وتحديد اهدافها ووضع مناهجها لحاجات المجتمع الحاضرة والمقبلة ، واعتبروا التربية عملية نمو للمجتمع والفرد في آن واحد . فهذه النزعة مع تركيزها على عامل المجتمع فإنها لا يجمل عامل الفرد في العملية التربوية . وتنظر الى التربية على انها عملية ترجيه ونمو للافراد واعداد لهم ، وعملية تهذيب لاخلاقهم وتشكيلهم حسب قيم المجتمع الذي يعيشون فيه . والمدرسة في نظر أتباع هذه النزعة هي مؤسسة اجتماعية ، وطيفتها الأساسية التربية واعداد الافراد الذين يردون عليها لحياة اجتماعية . والتفاعل الاجتماعي هو وسية الكائن البشري - في نظرم - لتحقيق ذات وتحقيق المتنمع الذي يعيش فيه ، فالشخصية الانسانية لا تنمو - في نظرم - الا عن طريق الارتباط

والتعامل ٬ والتفاعل مع الافراد الاخرين ومع عناصر البيئة المادية والاجتاعية الهيئة المادية والاجتاعية الهيئة به ولكن بالرغم من اعتراف انصار مذه النزعة بأهمية عامل الفرد في التربية فاتها لم تبالغ في أهمية الفرد كا ذهب المتطرفون من أنصار المذهب الفردي في القربية ٬ وأكدت ضرورة ترجيه نمو الفرد وتربيته وجهة اجتاعية . او بعبارة اخرى فاتها تنظر الى التربية حتى في مظهرها الفردي — على انها اعداد المفرد للقيام بدوره في الحياة الاجتاعية ٬ ولأن يكون مواطناً صالحاً في المجتمع الذي يعيش فيه .

ثانيا: وبالنسبة الاصداف التربية فانسا نجد النزعة الاجتاعية في شكلها المتدل تعطي أهمية والندة للمرد والمجتمع مما . فهي بالنسبة الفرد تعطي أهمية والندة النموه الاجتاعية ويتم بنائها لنموه الاجتاعية ويتهدب أخلاقه وبناء اتجاماته ومهارته الاجتاعية التي من شأنها ان تجمل منه عنها لوطنه ، ومضحيا في سبيله ، ومقدراً لترات بلده ، ومقدراً لشراعت معمداً في احتياراته ، ومدكما في اختياراته ، ومدكما في اختياراته ، ومتكففاً مع المجتمع الذي يعيش فيه ، ومكتسباً الكفاية المهنبة وللمرونة الكافية التي تجمله قادراً على الشكيف مع التغيرات التي تجد في عندما يعقد في المجتمعة على غير ذلك من الصفات والاتجماعات التي تدخل في نطاق النمو الاجتماعي هذه النوعة عندما يعطور الفرد اهمية زائدة لنعو الثلمية الاجتماعي فانهم الا يعملون جوانبالنمو الجسمي والنمو العقلي والنضج النمسي والاستقرار الانفعالي؛ لا يحلون جوانبالنمو الجسمي والنمو العقلي والنصج النمسي والاستقرار الانفعالي؛ الاستحقيق و المواطنة الاستحقيق و المواطنة ، التي هي الهدف الأعلى عند انصار هذه النزعة .

اما بالنسبة للمجتمع فان أنصار هذه النزعة برون أن من واجب التربية ان تساهم في تحقيق التقدم الاجتماعي والمحافظة على تراث المجتمع وتطويره ونقله الى الاجسال اللاحقة ، والقضاء او التخفيف من حدة التوتر الطبقي والعنصري والديني ، وازالة الفوارق الاجتماعية والاقتصادية بين افراد المجتمع او على الاقل التقليل منها ، وتحقيق التماسك والاتساق بين عناصر المجتمع وفئاته المختلفة ، وتحقيق السياسية ، وتقوية الشمور وتحقيق السياسية ، وتقوية الشمور الوطنية والاستقرار السياسية ، واعداد العمال والموظفين ذري الحبرة الفنية والمهنية، وتحقيق التقدم والازدهار الاقتصاديين ، الى غير ذلك من مظاهر النمو الاجتماعي في ممهومه الواسع الذي ينبغي التربية ان تساهم في تحقيقه في اعتقاد المربين الاجتماعيين .

وهكذا نجد ان نموكل من الفرد والمجتمع بنال حظه من اهتمام أنصار النزعة الاجتماعية في تحديدهم لاهداف التربية . وإذا كانت العملية التربوية والاهداف التربوية قد وجهت وجهة اجتماعية في ظل هذه النزعة ، فان هذا التوجيه لم بسلك عند المتدلين من أنصارها مسلك الكيت والاخضاع للفرد ، كما هو الحال في بعض النزعات او المذاهب الاجتاعية المتطرفة. فالنزعة او المذهب الاجتماعي المعتدل يقف حداً وسطأ بين المذهب الاجتماعي المتطرف الذي يعتبر المجتمع كل شيء وينظر الله نظرة مثالبة وبين المذهب الفردي المتطرف الذي يبالغ في مراعاة مصالح الفرد ويعتبره المثل الاعلى . فالمذهب الاجتماعي المعتدل يقوم على مبدأ التفاعل بين الفرد والجمتمع ، وعلى مبدأ التوفيق بين مصالح الفرد والمجتمع . وبالرغم من ان هذا المذهب الوسط لم تتضح معالمه وتؤسس أصوله الا ۖ في القرن العشرين فان بوادره بدأت تظهر منذ بداية النصف الثاني من القرن التاسع عشر، وذلك كرد فعل للمذهب الاجتماعي المنطرف الذي ينظر أتماعه الى الدولة على أنها وحدة مثالية ميتافيزيقية لها الحق في ان تشكل أفرادها حسب ما تهوى وتفرض عليهم قبول آرائها بدون معارضة وتعمل على إخماد شخصية الفرد بكافة الطرق؛ وتحدد ما يجب ان يتعلمه الافراد في مؤسسات التعليم وما يجب ان يشبوا علمه من آراء ومثل علما ؛ الى غير ذلك من خصائص الدولة او الحكومة المطلقة الة، مكن ان تكون و اسبرطة ، مثلًا رائعاً لها في التاريخ اليوناني القديم ، والتي يمكن ان تتجلى في مفهوم الفيلسوف الالماني و هيجل ، للدولة وفي المفهوم النازي للدولة في القرن العشرين الذي كان من أبرز شعاراته • ألمانيا فوق الجميع • . وكا جاءت النزعة الاجتماعية الممتدلة رد فعل معاكس للنزعة الاجتماعية المتطرفة فانها جاءت في الوقت نفسه كرد فعل ضد النزعة الفردية المتطرفة التي يرى أتباعها وان الفرد – لا الدولة ولا الجمتم هو الذي يجب ارس يشال الجزء الاكبر من اهتهامنا > وان الاهتمام بواجباته كواطن هو من قبيل عكس الاوضاع او وضع العربة قبل الحصان كا يقولون .

وبرى أصحاب النرض الفردي ان كل المنشئات الاجتماعية وجدت لتعقق للفرد حياة أفضل ٬ وأوفى وأكمل ٬ وأسعد أمنا ٬ ومن ثم أكثر انماراً وأوفر انتاجاً . وما المدرسة الا وسية المجتمع لتحقيق سمادة الفرد وهو طفل ٬ وأمنه وهو شاب . انها بيئة خاصة تعدها كي تساعد الطفل على النمو ووظيفتها الأولى اكتشاف ما في كل تلميذ من خير ومنحه الفرصة للوصول الى هذا الخير ٬٬٬ ۵ .

ويمكن ان تظهر هذه النزعة الغردية المتطرفة في مذهب جان جاك روسو في الغرن الثامن عشر وفي أفكار بعض المربين النقدميين المتطرفين في أوائل القرن العشرين .

ثاثاً وفي بجال المنبج فان أفكار أنصار النزعة الاجتماعية تكاد تنفق على الاعداد من ثأن المواد الاجتماعية كالتاريخ ، والجغرافية ، والتربية الوطنية ، وعلم الاجتماع ، وعلم الاقتصاد ، وغيرها من المواد ذات الصلة المباشرة بدراسة تاريخ المجتمع وحضارته وتراثه والعلاقات والمشاكل والأوضاع السائدة فيه ، كا تعلي أيضاً من ثأن الحبرات والانشطة ذات القيمة في التربية الاجتماعية كالالعاب بأنواعها الهتلفة ، والانشطة الاجتماعية الابطال ، والانشطة الاجتماعية المسارات الاسامية كالقرادة ؟ المختلفة . وهم لا يهدون المواد ذات الصلة بتنمية المهارات الاسامية كالقرادة ؟ والكتابة والحساب ، لانها ضرورية لتأدية أي واجب وطني أداء فحالاً كا

 <sup>(</sup>١) جول موزر ، المرجع في تاريخ الذبية ( الجزء الاول ) ، ترجمة صالح عبـد العزيز
 ٥٠ - ١٠ ٥

لا يغفاون أهمية اللغات الحديثة وأهمية العلوم الطبيعية وأهمية المواد والحبرات العلمية التي تعدّ الفرد مهنياً للحياة العملية . ومجل القول ان أنصار هذه النزعة يؤيدون أية مادة او نشاط في المنهج طالما ان هذا النشاط وتلك المادة تسام في تربية الفرد اجتماعياً واعداده للادوار المطلوبةمنه كواطن صالح في بجتمع معين٬ وتسام في تقدم المجتمع وتطوره وتحقيق قوته الاجتماعية والاقتصادية والسياسية.

وكثير من أنصار هذه النزعة انتقدوا دراسة اللغات والآداب الكلاسكية القدية بججة أنه لا صلة لها بالمشاكل الحاضرة المجتمع . وفي ظـل هذه النزعة شجعت الدراسات المتعلقة بالتاريخ القومي والآداب القومية . وأصبحت كل دولة تهتم بكتابة تاريخها وأدبها الحاصين ، وتستخلصها من التاريخ واللزات الغرق المشترك .

رابعاً و والنسبة لطرق التمريس وأساليب معاصة الثلاميذ فان أنصار النجاعية قد دأبوا على تأبيد وتأكيد المبادى، والطرق وأساليب المعاملة التي تتشيى مع مفهومهم للعملية والأهداف التربوية . فقد نادوا بضرورة جعل العملية التربوية تم في جو نفسي واجباعي سلم خال من الضغط والقسوة والظلم وملي، بالاحترام والتقدير والمساواة والتشجيع على التعمل كا نادوا بضرورة تعويد التلاميذ على العمل الجماعي والعمل التعاوني وعلى الحدمة الاجباعية تحمل المسئولية المناسبة لسنهم ، وبضرورة مراعاة الفروق الفردية بين التلاميذ واستخدام الطرق الجماعية التي من شأنها ان تساعد على تنمية الروح الاجباعية المنابعة المنارف والملامات . وقد أصبح للمعرفة في ظل الناحة الاجباعية وظيفة اجباعية وقيمة نفعية ، ولم يعد ينظر الى المرفة على أنها الفاية الأساسية من التربية ، وفي ظل هذه الناحة أيضا مفت وجهة النظر التي تعدير التربية عملية تدربب عقلي شكلي .

ومجمل القول ان الطريقة التي نادي باتساعها أنصار النزعة الاجتاعية في توجيه

العملية التربية تنضمن كل ما من شأنه ان يساعد على تغتيج شخصية الطفل وتنمية مهاراته وعادات واتجاهات الاجتهاعية المرغوبة وعلى اعداده كواطن صالح وشخصية واعبة منتجة .

#### من نتائج الغزعة الاجتاعية في التربية ،

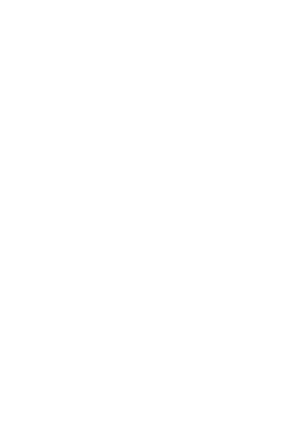
بعد هذا الاستمراض السريع والمنافشة البسيطة لفهوم النزعة الاجتماعية في التربية ، ولأم العوامل التي مهدت لها وأنشرت في تطورها ، ولأم خصائصها وميزاتها العامة بالنسبة لمهوم التربية وأهدافها ومناهجها وطرقها يمكن ان نختم هذا الفصل بذكر بعض الملاحظات والانطباعات العامة التي كوناها عن مدى تأثير هذه النزعة في التفكير التربوي وعن ننائجها في الجسال التربوي ، وذلك نتاجها في الجسال التربوي ، وذلك نتاجها في الجسال التربوي ، وذلك المعرف العشرين .

وفي اعتفادنا ان هذه النزعة قد أحدثت تأثيراً كبيراً وهاما في التفكير التربي وفي التطبيقات التربوية لا يقل في حجمه وأهبت عن تأثير الحركة الطبيعية ، والحركة النفسية ، والحركة العلمية التي سبق لنسا الحديث عنها . اذ بغضاما أصبحت العملية التربوية أكثر أنصالاً مجاجات الجنمع ومطاله وغاياته المجتمع وتسمى لتجقيق أهدافه وتسام في تطوره وتقدمته وقوته واستقراره وتحفظ ترانه وتطوره وتنقل الأجباله الملاحقة وتعد المواطنين الصالحين له . ومصالح الفرد المجتمع ما في العملية التربية ، وأصبح ومصالح الفرد والمجتمع ما في العملية التربية ، وأصبح مناهج الدراسة أكثر انصالاً مجاجات المجتمع ومطالب الحياة العملية وأسبحت مناهج الدراسة أكثر انصالاً مجاجات المجتمع ومطالب الحياة العملية فيه وقوى مركز الدراسات والمواد الاجتماعية ومركز الدريب المهني والفي فيه وقوى مركز الدراسات والمواد الاجتماعية ومركز الدريب المهني والفي فيه ارتس نطاق استمال الطرق الجماعية في التدريس .

وكان من نتائجها خارج نطاق الجوانب الرئيسية للمعلمية التروية ادراك السياسيين والمربين لأهمية التربية في تنمية الجتمع وقوته واستقراره ، ولضرورة الربط بين التخطيط التربوي والتخطيط التنمية الاقتصادية والاجتماعية . وكان من نتائجها أيضاً ومن نتائج عوامل اقتصادية واجتماعية وسياسية أخرى اس انتشر التعليم العام الحر لا على مستوى المرحلة الابتدائية فقط ، بسل أيضاً على مستوى المرحلة الابتدائية فقط ، بسل أيضاً على القوانين والتشريعات التعليمية التي تجييز تمويل التعليم العمام بمراحله المختلفة من الاموال العامة للدولة ، وشكلت اللجان لدراسة طرق تحسين التعليم في مراحله المختلفة ليكون أكثر فعالية في رقبي الجتمع ورقبي أفراده ، واتسم نطاق التعليم المبين بفروعه الختلفة ، وانتشرت المعاهد الفنية والمهنية بحيا فيها معاهد اعداد العلمية من المنافق التعليم غاصاً مقصوداً لمهنية ، وبدأت المدارس الثانوية العامة الحديثة تحل بالتدريب على مدارس النحو الفدية ، وبدأت المدارس الثانوية العامة الحديثة تحل بالتدريب على مدارس النحو الفدية ، وبدأت المدارس الثانوية العامة الحديثة تحل بالتدريب على مدارس النحو الفدية ، وبدأت المدارس الثانوية العامة الحديثة تحل بالتدريب على مدارس النحو الفدية ، وبدأت المدارس الثانوية العامة الحديثة تحل بالتدريب على مدارس النحو الفدية ، وبدأت المدارس النحو الفدية ، وبدأت المدارس المامة بتعلم ذوي العامات .

وقد مهدت هذه النزعة الاجتهاعية لكثير من الحركات الذبوية التي ازدهرت في أمريكا في الفرن العشرين ، وذلك مثل الحركة البرجانية ، وحركة التعليم العام من أجل التكيف الاجتهاعي ، الى غير ذلك من الحركات الذبوية التي ظهرت في أمريكا في الفرن العشرين متأثرة بالنزعة الاجتهاعية التي نحن بصدد الحديث عنها، وسيأتي لنا الحديث عن بعض هذه الحركات عندما نتحدث عن تطور النظريات الذبوية في القرن العشرين .

وقد كان من أتباع هذه النزعة الاجتماعية في الغربية في الغرن التاسع عشر كثير من المربين لمل من أبرزهم في أمريكا و جيمس كارتر Almes Carter ) ( ١٧٩٥ - ١٨٩٩م ) ، و وهوراس مان Horace Mann ) ( ١٧٩٦ - ١٨٩٩م) . و و هغري برنارد Henry Bernard ) ، ( ١٨١١ - ١٩٥٠م ) .



# الغصسل أكمخامس عشر

# العوامل التي أثرت في تطور التربية في القرن العشرين واهم الحركات التي ظهرت فيه

#### ۱ – مقدمة :

لقد حاولنا في الفصول السابقة ان نتتبع في إيجاز النظريات والأفكار التربية منذ المصور القديمة حق بهاية القرن الناسع عشر تقريباً. وكان غرضنا الاساسي منذ المصور القديمة حق بهاية القرن الناسع عشر تقريباً. وكان غرضنا الاساسي والاتجامات التربية الحديثة التي ظهرت في القرن العشرين. وغن قبل ان نبدأ في مناقشتنا الموامل التي أثرت في تطور النظريات التربية في هذا القرن ولأم مناقشتنا الموامل التي أثرت في تطور النظريات التربية التي ظهرت فيه فانه يحدر بنسا ان نشير الى ارب والاتجامات التربية التي ظهرت في الموامل التي أثرت في تطور النظريات أسباب ، من أهمها عدم إمكانية دراسة الحركات والنزعات التربية — التي ظهرت في جميع البلدان الأوروبية في هذا القرن من أبدي المربين الألمان والاتجابز والفرنسين وغيرم من الأوروبين الى أبدي المربين الأميريكيين. وليس أدل على ذلك من أن الناليية المظمى من الفلسفات والحركات التربية التي ظهرت وقدعت في هذا القرن قبل أمريكية ، وكان غالب ظهرت وقدعت في هذا القرن قد أصبح دور الأقطار الأوروبية والغربية في هذا المن الأميريكية ، وكان غالب

الغرن دور المقد والمطبق النظريات الغربوية الامبريكية بعد تكييفها لظروفها الحاصة . وقد اتسع نطاق تأثير النظريات الغربوية الامبريكية بعد ان توسعت أمريكا في علاقاتها الثقافية والسياسية والاقتصادية عقب الحرب العالمية الثانية . وأصبح تأثير النظريات الغربوية الأمبريكية بعد هذه الحرب ليس قاصراً على الدول الغربية ، بل تعداها الى كثير من البلدان الأفريقية والآسوية ، لا سيا البلدان الق تربطها بالولايات المتحدة علاقات وثيقة وذلك كالميان ، والفلين ، وكوريا الجنوبية ، وفيتنام الجنوبية ، والصين الوطنية .

وهناك عدة عوامل قد ساعدت – في نظرنا – على تدعيم الغيادة التربوية الأمير بكية في هذا القرن ٬ نذكر منها على سبيل المثال العوامل الثالية :

أولاً : ما يتماز به العلماء والمربون الأميريكان من تحرر فكري وعدم تقتد بالتقاليد والأفكار السائدة وحب صادق للتجربة والبحث العلمي ٤ مما يتمتمون به في مجتمعهم من حربة سياسية وأكاديمية تمكنهم من نشر أفكارهم وتطبيقها وتشجعهم على البحث عن الحقيقة .

ثانياً : مــا يلقـــاه البحث العلمي والنربوي في أمريكا من تشجيع مادي ومعنوي من المؤسسات الحكومية والأهلية . وليس أدل على هذا التشجيع في المجال النربوي ما تحفل به المكتبة النربوية الأميريكية من مئات المجلات النربوية والنفسية وآلاف الكتب والأبجاث والتقارير النربوية .

ثالثاً و ما يمتاز به التنظيم السياسي الأميريكي من إعطاء أكبر قدر بمكن من الحكم الحلى المنظمات والمدن وسماحه لهذه المدن والمقاطعات في ان تدير شئون تعليم المغلم المنطبة وتكيفه حسب ظروفها وحاجاتها دون تدخل يذكر من سلطة حكومات الولايات او سلطة الحكومة الاتحادية. وقد ساعدت هذه اللامركزية في التعليم على ظهور الآلاف العديدة من النظم التعليمية التي كثيراً ما تختلف في قوانينها التعليمية وتنظياتها المدرسية ومناهجها الدراسية ، كا شجعت على

التنويـــع واتســاع نطاق التجارب التربوية في مجالات المناهج وطرق التدريس · والتنظيم المدرسي .

رابعاً : تمثي النظريات التربوبــة الأميريكية مــع نتائج الأبجاث النفسية والتربوية والاجناعية ومع المبادىء الديمقراطية ومع متطلبات المجتمع الصناعي الحديث واكتسابها بذلك صفة العالمية .

هذه هي أمم العوامل التي ساعدت – في نظره – على سرعة تطور التفكير التربوي الأمريكي وتقدّمه ، وعلى جمل يحتل مركز القيادة خاصة في العالم الغربي في القرن العشرين .

# ٣ – العوامل التي أثرت في تطور النظريات التربوية في هذا القرن :

بعد هذه المقدمة الموجزة التي أوضحنا فيها سبب تركيزنا على دراسةالنظريات والحركات التربوية الأميركية يمكن ان ننتقل الى ذكر ومناقشة أمم العوامل التي كان لها تأثيرها البالغ في تطور النظريات التربوية الأميريكية . ومن بسين هذه العوامل التالمة :

أولاً ؛ أفكار المرب السابقين والحركات التربوية التي قادوا لوامها في أوروا في القرن السابح عشر وفي القرنين اللّاحقين له . فكثير من المسادى التربوية الحديثة ترجع في أصولها الى أفكار وفيقزى و ومونتانيي، و و مربارت، و و كومنيوس ، و و جون لوك ، و و روسو ، و و بستالوتري ، و و هربارت، و و فروبل ، و و سبسر ، ، والى الحركات التربوية التي تنجت عين جهود مؤلاء المربين ، وذلك مثل الحركة الواقعية ، والحركة الطبيعية الومانيكية ، والحركة الطبيعية الومانيكية ، والحركة التنسرت أفكار والحركة النفسية ، والحركة العلمية ، والحركة الاجتاعية . وقد انتشرت أفكار أولئك المربين في جميع أنحاء أوروبا ، ولكن بالرغم من هذا الانتشار فإنها لم أولئات المتحدة للأسباب والعواصل التي أشرنا الميابة .

ثانياً التقدم الكبير الذي حدث في هذا القرن في مجال علم النفس بفروعه المختلفة ، وفي مجالات المعلوم الطبيعية والعلام البيولوجية والعلوم الاجتاعية . وقد ساعد هذا التقدم العلمي الكبير - لا سيا في علم النفس وعلم الأحياء - المربين على تكوين مفاهم صحيحة ، او هي أقرب الى الصحة عن طبيعة الطفل ، وعن العوامل الوراثية والبيئية التي تؤثر في غيوه وفي تكوين شخصيت ، وعن السلة بين القوى و الصفوية – الفسيولوجية ، والفوى النفسية ، وعن طبيعة العقل البشري وعن كثير من العمليات العقلية على أسس تجريبية ، بعد ان كان إدراك مثل هذه العمليات يقوم على أسس فلسفية مينافيزيقية . كا ساعد التقدم إدراك مثل هذه العمليات يقوم على أسس فلسفية مينافيزيقية . كا ساعد التقدم وقد كان هذه المغليات الموامع الشعورية واللاشعورية للسلوك البشري . وقد كان هذه المفاهم الجديدة التي استفادها المربون من تقدم تلك العلوم تأثير في إفكارهم المتصلة بمدى التربة وأهدافها ومناهجها وطرقها .

ثالثا ؛ المبادى، الديمقراطية التي قوي جانبها واتسع نطاق تفسيرها في هذا القرن . وقد جد في هذا القرن من الظروف والتغيرات ما دعا الدول للايمقراطية الى مضاعفة جهودها في تدعيم تلك المبادىء – وتقوية الايمان بها في نقوس نشئها ومواطنيها ، والى استخدام جميع وسائسل الغربية المقصودة وغير المقصودة في تقيين هسذا الحدث . ومن المبادى، والقيم التي تقوم عليها الحيساة الديمقراطية الصحيحة : الايمان بقيمة الفرد ، واحسترام شخصيته وحربته ومصالحه ، واعتباره كماية في حد ذاته ، واللقة في ذكانه وفي قدرته على حكم نفسه وعلى المثاكله وعلى إصلاح بيئته ، والايمان بحق في المدالة والمماواة وتكافؤ الفرص بما في ذلك الفرص التعليمية . ومن هسذه المبادى، أيضا الايمان بوجود الفرق الفردية بين الأفراد ، والايمان بعسده وجود تعارض حقيقي بين الفرد والمجتمع وبأن مصالحها ليست بالضرورة متعارضة ، والإعلاء من شأن التعاون ومن شأن قيمة العلم في حل المشاكل الاجتماعية والاقتصادية ، الل غير ذلك من

المبادىء التي تقوم عليها الحياة الديقراطية في تفسيرها الحديث (١٠) . وتعتبر هذه المبادىء من أثم المصادر التي استقى منها المربون المحدثون في الدول الديقراطية أحكارهم وفلسفاتهم التروية .

رابعاً : الزيادة الكبيرة التي حدثت في عدد التلاميذ نتيجة لزيادة عدد السكان ولتمعيم الفرص التعليمية . ويكن ان تنضح هذه الزيادة الكبيرة بالنسبة للولايات المتحددة الأميريكية بقارنة عدد التلاميذ المسجلين في المدارس الابتدائية والثانوية في عام ١٩٥٠، مقد ورد في بعض الاحصاءات الاميريكية ان عدد التلاميد المسجلين في المدارس الابتدائية الاميريكية في عام ١٩٥٠، ١٩٥٠ كان حوالي ١٩٥٠، ١٩٥٠ وال عدد المسجلين منهم في المدارس الثانوية في نفس هذا العمام كان حوالي ٣٠٠، ١٩٥٠، وقدد اصبح عددهم في عمام ١٩٥٥، حوالي ٢٥، ١٩٥٠، وقد اصبح عددهم في عمام ١٩٥٥، وقد المبدائية واكثر من المرحلة النانوية وحوالي ٢٥،٩٩٦، وقد التعليم العالم ٢٠٠٠ العالم ٢٠ العالم ٢٠٠٠ العالم ٢٠٠ العالم ٢٠٠٠ العالم

وقد كان لهذه الزيادة الكبيرة في عدد التلاميذ ، ولما ترتب عليها من انساع نطاق الفروق الفردية العقلية والجسية والاجتاعية والاقتصادية بين التلاميسذ تأثير بالغ في فلسفة التعليم الأميريكي وأهدافه ومناهجه وطرقه وتنظيمه . ومن مظاهر هسذا التأثير بالنسبة للتعليم الثانوي مشاكل ان تغيرت أهداف المدرسة الثانوية ، مجيث لم يصد الاعداد الدراسة العالمية هو الهدف الوحيد للمدرسة الثانوية الأميريكية ، كا كانت الحال على ذلك قبل بداية هذا القرن حيث كان

William Heard Kilpatrick, Philosophy of Education. New York: (\(\nabla\)) the Macmillan Company, 1963, pp. 113-146.

James L. Mursell, Education for American Democracy. New (v) York: W.W. Norton and Co. Inc., 1943, pp. 145-147.

U.S. Department of Health, Education, and Welfare, Education in the United States of America. Was Hington, 1960, p. 7.

تلاميذ هذه المرحلة قليلين نسبياً وكانوا يمثلون الصفوة المختارة في مستوام المقلق والاجتاعي . بل أصبح الهدف العام للمدرسة الثانوية هو الاعداد للحياة العامة ، وأصبح هدف الاعداد للدراسة العالمية لا بعدو ان يكون هدفا جزئيا ، ضمن أهداف عديدة أخرى . ومن مظاهر هسذا التأثير أيضاً تنويع التعلم الثانوي واتناع نطاق المواد المعطاة في أي نوع منه ، وفتح بجال الاختيار في مناهجه ، والتوسع في استخدام طرق التدريس والتقويم والارشاد المتعشيسة مع الفروق الفردية الواسعة الموجودة بين تلاميذ هذه المرحلة .

خامساً ؛ التقدم العلي والصناعي الذي أحرزته الولايات المتحدة الأميريكية وغيرها من البلدان الغربية في همنذا القرن وما نشأ عن هذا التقدم من تغيرات اجتاعية واقتصادية وسياسية وثقافية كان لها تأثيرها في أهداف التعليم ومناهجه وطرقه . فن مظاهر تأثير هذا التقدم العلي والصناعي وما نشأ عنه من تغيرات ظهور الحاجة الى التعليم الغني والصناعي والتجاري ، واعتبار الاعداد المهني طهور الحاجة الى التصاحب المنافي والجامعي ، وتطعيم مناهيج الدراسة بالمواد المهنية حتى أصبحت تعطى جنباً للى جنب مع العلوم الأكاديمة التخصصة وعلى المنافقة العامة في جميم مراحل الدراسة .

وقد أدى التقدم التكتولوجي بالتدريج الى تعميم الآلات الأوتوماتيكية في المصانع الكبرى. وإذا كان هذا التقدم الشكنولوجي قد أدى ال التقليل من أهمية التعليم خاهمية الأعلى المندسي أهمية الأعمل البدوية في تسيير الآلات فانسه لم يقلل من أهمية التعليم المندسي والذي ولا من أهمية التعليم التجاري والاداري ، بل أبقى على أهمية هذه الميادين وزاد من أهمية الثقافة العامة ومن أهمية التربية الاجتماعية والوطنيسة في التعليم المهي . فالنسبة الكبرى من عمال المصانع الحديثة لا تحتاج الى تدريب طويل ، بل أصبحت حاجتهم ماسة أكثر الى التعليم العام الذي يزيد من ثقافتهم العامة ، بل أصبحت حاجتهم ماسة أكثر الى التعليم العام الذي يزيد من ثقافتهم العامة ، مما الناس ، وبساعد بالتالي على إعدادهم كواطنين صالحين. فالتقدم المتكنولوجي مع الناس ، وبساعد بالتالي على إعدادهم كواطنين صالحين. فالتقدم التكنولوجي

الكبير جمل الحاجة الى المهارات الاجتهاعية أكثر أهمية من المهارات البدوية في المصانع الحديثة . وقد كان هذا من بين العوامل التي دعمت مركز برامج الثقافة العامة في مناهج الدراسة على اختلاف مراحل التعليم وأنواعه في الولايات المتحدة في أواخر الثلاثينات وفي الاربعينات .

صافحاً ، الحروب والأزمات الاقتصادية التي حدثت في أوروبا في هذا القرن، والصراع السياسي والعقائدي والاقتصادي الذي ظهر واضحاً منسذ أواخر الشلافينات بين النظم السياسية الديقراطية والنظم الدكتاتورية كالنظام الفاشي والنازي مثلاً ، وبين النظم الرأسمالية والنظم الاشتراكية والشيوعية . وقد كان لهذا الصراع المتعدد الجوانب ولتلك الحروب والأزمات الاقتصادية تأثيرها في كافة جوانب الحياة الأوروبية والأميريكية بما في ذلك الجانب التربوي والنظريات والفلسفات التي يقوم عليها .

فإذا ما أخذنا الولايات المتحدة فإننا نجدما قد اشتركت في الحربين المالمتين المتناب حدثنا في مذا القرن كا قامت بالدور الأكبر في الحرب الكورية وفي الحرب الفيتنامية التي لا تزال جارية ؟ كا نجدما قد تأثرت بالأزمة الاقتصادية الكبرى السياسي التي حدثت في الثلاثينات من هدذا القرن وبالصراع الفكري والسياسي والاقتصادي الذي ساد في فترة متأخرة من هذا القرن . وقد زاد تأشرها بهذا السيام بعد ان تقلدت زعامة العالم الديقراطي الرأسمالي ؟ وبعد ان توسعت في علاقاتها السياسي والثقافة عقب الحرب العالمة الثانية . وقد كان من بعين الثانيات التي أحدثها قلل الحروب في تعليمها هو أنها قد كشفت لها عن كثير من العيوب في نظامها التعليمي ؟ وأظهرت لها أهمية تأكيد الأهداف الاجتماعة والسياسية في الغربية ؟ وأسمة زيادة العنابة بخلق المواطن السالع ؟ وبالغربي الحلقيم ، والتعليم العام ؟ وبالخدمات المدرسة ؟ با في ذلك الارشاد التربي ؟ وذلك لما لاحظوم من ان جنودهم في حاجة الى ممرفة أقرى بالمبادي، والمثال التي تقوم عليها حياتهم الديقراطية والتي يخوضون

الحرب من أجلها ، وان نسبة كبيرة من الشباب الذين تقدموا المخدمة المسكرية كانت تنقصهم المهارات الفنية والثقافة العامة . كما لأحظوا أيضاً ان عدداً كبيراً منهم كانوا يرفضون بسبب عدم لياقتهم الجسعية والصحية ١٠٠٠.

أما الأزمة الاقتصادية الكبرى التي حدثت في أمريكا في اللالنيات فقــد كان من بين تأثيراتها على التربية أنها أثارت الشكوك في قيمة التربية التقدمية وفي قيمة النظريات الفردية التي تقوم عليها 4 كما نبهت الأذهان الى وجوب تأكيــد الأمداف الاجتماعية والاقتصادية في التربية والى ضرورة إعادة تخطيط التعليم الأمداف با يساعد على الحزوج من الأزمة وعلى تفادي مثلها في المستقبل.

أما الصراع المقاندي والسياسي والاقتصادي بين النظم السياسية والاقتصادية الحلفة فان من مظاهر تأثيره على التربية الأميريكية بعد الحرب العالمية الثانية زيادة الاهتام بشرح المبادى، الديمقراطية حسب فهمهم لها والدفاع عنها في مناهج الدراسة ، وبالمواد العلمية والرياضية واللغة الروسية لا سيا بعمد السبق العلمي الذي أحرزه الروس في أمجات الفضاء في عام ١٩٥٧م ، وذلك بنجاحهم في إطلاق أول صاروخ لهم الى الفضاء الأعلى في هذا العام .

سابعاً ، التحول الذي حدث في سياسة الولايات المتحدة الأميريكية في هذا القرن من العزلة السياسية النسبية الى المشاركة الدولية الواسعة وتقلّدها لزعامة العالم الغربي الرأسمالي عقب الحرب العالمية الثانية .

لقد ظل الأميريكان منذ استقلالهم منعزلين نسبياً ، يفضلون ان يكونوا في سياستهم بعيدين عن مشاكل الدول الأخرى ، ولا يهتمون بمشاكل العالم الحارجي

Education Policies Commission, Education for All American
Youth. (Rev. ed.) Washington D.C.: National Education Association, 1952, p. 15. See also: I. L. Kandel, the Impact of the
War upon American Education. (Chapel Hill: University of
North Carolina Press, 1948).

الا بالقدر الذي يضمن لهم تجارتهم ومصالحهم الاقتصادية . وقد استمروا على سياستهم هذه حتى جاءت الحرب العالمية الأولى . فحاولوا أول الأمر ان يكونوا عايدين فيها، ولكنهم لم يستطيعوا - أمام ضغط أصدقائهم وحلفائهم المشتركين في هذه الحرب – ان يحافظوا على حيادم طويلاً . فبدأوا في أول الأمر بتأييدهم المُمنوى لأولئك الأصدقاء ، ثم باعوا لهم الممدات الحربية وأقرضوهم الأموال ، وأخيراً دخلوا الحرب في صفهم عام ١٩١٧ . وعندمـــا انتهت الحرب وبدأت تعود الأمور الى حالتها الطبيعية في أواخر عام ١٩١٨م ترك الأميريكان أوروبا ورجعوا الى عزلتهم النسبية ليتمتعوا برخائهم وليحققوا رخاء أكبر لمواطنيهم . ولكن الأمور في أوروبا لم تستقر طويلا بعد سيطرة الحزب الفاشيستي على الحكم الايطالي وبعد استلام و هتار ، وحزبه النازي لزمــام الحـكم في ألمانيـــا ، وبعد ظهور البابان كقوة عسكرية كبرى لها مطاعها في القارة الآسيوية . ولم تلبث مطامح هذه الدكتاتوريات الجديدة ان أصبحت عاملًا يهدد السلام العالمي وبدأت الأمور تسوء شيئًا فشيئًا حتى انتهت بنشوب الحرب العالمية الثَّانية . وهكذا وجد الأميركان أنفسهم مرة ثانية مضطرين لمساندة حلفائهم في حربهم ضد دول الحور ، وقد انتهت هذه المساندة بالمشاركة الفعلمة في هذه الحرب. ولما انتهت هذه الحرب بانتصار الأميريكان وحلفائهم لم يحاول الأميريكان ان يرجعوا الى عزلتهم كما فعلوا ذلك عقب الحرب العالمية الأولى ، بل غيروا سياستهم وقرروا التوسع في علاقاتهم السياسية واحتلال مركز القيادة في سياسة العالم الغربي الرأسمالي وبعض الدول الآسيوية التي تدور في فلكهم . وقد لجأوا الى هذا بعد ان أدركوا ان الدول الأوروبية سواء الغالبة او المفلوبة منها قد خرجت من هذه الحرب منهكة القوى محطمة الاقتصاد ، لانها فقدت في هذه الحرب غالب مصادر ثروتها ، وبهذا يمكن ان تكون العمة سائف الشيوعية العالميــة وعرضة للسيطرة الروسية التي بدأت تظهر بعد الحرب العالمية الثانية كخصم وكمنافس قوي في توجيه السياسة العالمية . وللنهوض بالدول الأوروبية التي لحقتها أضرار الحرب أقامت الولايات المتحدة عدة مشاريـم للاعانة الاقتصادية والفنية ، كان ولم يقف اهتام الأميريكان في علاقاتهم السياسية والتقافية بعد الحرب العالمية الثانية عند حدود الدول الأوروبية ودول أمريكا اللأنينية ، بل تعداهـــا الى الدول الآسيوبة والافريقية المستقلة قديمًا او حديثًا . فدخلوا مع هذه الدول في علاقات ثقافية وسياسية واقتصادية وحاولوا مساعدتها اقتصاديـــا وثقافيـــاً ليضغوا وقوفها بجانهم '''.

وقد كان لهذا التغير الذي حدث في سياسة الولايات المتحدة الخارجية عقب الحرب العالمية الثانية تأثير كبير في النظريات التروية التي نشأت بعد هذه الحرب، وبالتالي في أهداف التعليم الأميريكي ومناهجه وطرقه ووسائله . فأصبحنا نرى ان من بين أهداف التعليم الأميريكي تحقيق السلام العالمي ، والتفام الدولى بسين الشعوب، وتدعم القيادة الاميريكية في العالم الحر. كما أصبحنا نجدم يخصصون تاريخ وتقافات الشعوب الحراسة لمداسة المشاكل والشئون العالمية ، ولدراسة تتربخ وتقافات الشعوب المتحقية والذهبية واتسع نطاقها . فقد قل الاهتهام بصورة واضحة تضرت طبيعة اللغات الاعتبام بصورة واضحة في مناهج المرحلة الثانوية باللغات الكلاسيكية القدية كاللغة اللاتينية واللغة الوسية الأعربقية . والزداد الاهتهام باللغة الروسية وبيعض اللغات الشرقية والأفريقية .

J. Paul Leonard, Developing the Secondary School Curriculum. (v) (Rev. ed.) New York: Rinehart and Co., Inc., 1959, pp. 55-57.

هذه هي أهم الدوامل التي أثرت في تطور النظريات التربوبة الأمربكية وفي طبيعة التعليم الأميريكي في القرن العشرين ويمكن ان تضاف عوامل كثيرة أخرى ، نذكر منها على سبيل المثال حملات الانتقاد التي كانت توجه بين الحين والآخر من الافراد أو المؤسسات الحاصة ، وجهود الجمعيات والمنظهات التربوبة وما نتج عنها من دراسات وتقريرات كان لها تأثيرها في توجيه التعليم الأمريكي وتطوره .

# ٣ - أهم الحركات والقلسفات التربوية الحديثة التي ظهرت في القرن العشرين :

وقد بدأت منذ أول هذا الغرن – نتيجة لتلك العوامل والتطورات التقافية والتربية التي ظهرت في ألمانيا والتربية التي ظهرت في ألمانيا وفي الأقطار الأوروبية الجماورة لهما في الغرن التاسع عشر وذلك كالفلسفة المجللة ، والفلسفة الدروبولية ، والفلسفة الدروبولية ، والفلسفة الدروبولية ، والمناسفة الأروبولية ، المتحل مكانها فلسفات تربيبة أميريكية جديدة أكثر دقة وتنظيماً وبالرغم من ان الفلسفات التربية التي ظهرت في أوروبا في القرون السابقة فإنها قد تأثرت بعوامل الحياة الأميريكية وغلبت على الفالسفات التربية التي ظهرت في أوروبا في القرون السابقة فإنها قد تأثرت التعدمية الديقراطية .

والفلسفات القربوبة التي ظهرت في أمريكا في النصف الأول من هــذا القرن كثيرة ، كان من أهمها الفلسفة البرجائية ( Pragmatiem ) والفلسفة التجديدية ( Reconstructionism ) والرومانقيكية الطبيعية ( Reconstic Naturalism ) والفلسفة الاساسية ( Easentialism ) والفلسفة الدائمة الراقمية الحديثة المثالية المحديثة الراقمية الحديثة المثالية المحديثة الراقمية الحديثة ( Modern Realism ) والفلسفة الانسانية المقلبة ( Modern Realism ) . والفلسفة الكاثوليكية الدينية ( Catholic Supernaturalism ) .

ولكل فلسفة من هذه الفلسفات التربوية انصارها والداعون إليها ، وقسد وجد الكثير منها طريقه الى التطبيق العملي . وقسد ساعد على تطبيق هسذه الفلسفات المختلفة ما يتمتع به تنظيم التعليم الأمريكي من د لامر كزية ، ومن إتاحته الحربة الكاملة للأفراد والجماعات ان تنشىء مدارس خاصة وكليات وجامعات أهلية تسير فيها حسب الفلسفات والطرق التي تراها صالحة .

وقد جرت عادة الفلاسفة المربين ان يبدأوا في عرضهم وشرحهم لفلسفاتهم ونظرياتهم الغربية ببيان الأساس النظري او الفلسفي لها ، ثم يتبعوا ذلك ببيان الجانب التطبيقي لها في المجال التربوي ، وتحت الأساس النظري يحاول الفلسوف المربي ان ببين المبادى، التي يؤمن بها بالنسبة لطبيعة الكون وطبيعة الانساس ، وبالنسبة لطبيعة المعرفة الانسانية وطرق تكوينها واكتسابها ، وقال الفصية الموبعة القم الاخلاقية ومصادرها وطرق تكوينها واكتسابها ، وقال الفصية الاولى من هذه المبادى، الجانب و الانتواوجي Onthology ، لفلسفة الفيلسوف ، وتمسل

John S. Brubacher, Modern Philosophies of Education. New (\(\cdot\)
York: Mc Graw hill Book Co., Inc., 1950, pp. 296-297.

الفصيلة الثانية الجانب و الابستمولوجي Epistemology ، وتمسل الفصيلة الثانية الجانب و الاكسيولوجي Axiology ، في

اما الجانب التطبيقي لأية فلسة تربوية فانه يتضمن عادة الأفكار والمبادى. التي تنادي بها تلك الفلسفة بالنسبة للأهداف الغربوية والمناهج الدراسية وطرق التدريس والتنظيم المدرسي ؛ كا يشمل الافتراحات التي يقدمها الفيلسوف لحسل المشاكل التزبوية العملية كشكلة مراعاة الفروق الفردية بين التلاميذ ، ومشكلة تصنيف التلاميذ ، ومشكلة النظام في المدرسة ، الى غير ذلك من المشاكل العملية التي قد يقترح الفيلسوف المربي الحنول العملية لها بما يتفقى والمبادى، التي نادى بها في القسم النظرى من فلسفته .

هذه فكرة بسيطة عن أهم الفلسفات التربوية التي ظهرت في هذا القرن ؛ وعن التنظيم الداخلي التي جرت عــادة الفلاسفة التربوبين والباحشــين في فلسفة التربية ان يتبعوه في عرض محتويات فلسفاتهم .

وغن إذا كنا لا نستطيع في مثل هذا البحث ان نتناول بالدراسة المفصسة جميع الفلسفات والحركات التربوية التي ظهرت في هذا القرن فانه يجب ألا يفوتنا إعطاء فكرة موجزة عن أهمها واكثرها تأثيراً في التربية الحديثة ، وهي الفلسفة البرجانية .

# الفلسفة البرحماتية كأم الحركات والفلسفات التربوية في القرن العشرين:

فقد بدأت البرجمانية تظهر كفلسفة وكحركة مستقلة في أواخر التاسع عشر ثم تدعمت وقوي جانبها في النصف الأول من القرن العشرين .

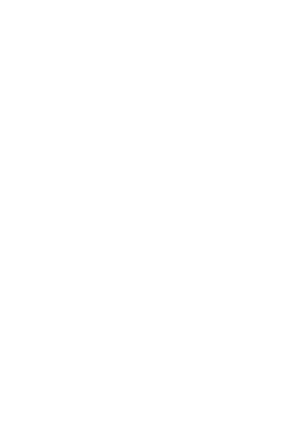
والتفسير الحرفي لها هي الفلسفة العملية او النفعية . ولكن مثل هذا التفسير الحرفي قد لا يكفي في إعطاء صورة واضحة عن حقيقتها . وخير وسيلة لإعطاء مثل هذه الصورة هو الإشارة الى بعض بميزاتها العامة الأساسية . ومن أمم هسذه الميزات إيمان اتباعها بالتطور المستمر في جميع مظاهر الحياة ، وإيمانهم بوحدة العالم وبوحدة الشخصية الانسانية وباحترام الانسان وبقيمته وبقيمة الذكاء البشري في اصلاح المجتمع وتقدمه ، وتقديسهم للممل ، وتأكيدهم للخبرة والتجربة كمصدر للمعرفة ، ونظرتهم النفعية الوظيفية للمعرفة والأخلاق . وهي لتأكيدها مذه الأمور كلها سميت بأسماء متمددة ، يطابق كل اسم منها ميزة من الميزات السابقة . فهي تسمى أحياناً وبالفلسفة المعلية ، لتأكيدها لقيمة المعلم المرفة ، ولايمان أتباعها بأنه لا قيمة المعرفة إذا لم تساعد الفرد على حل مشاكله وعلى النبوض بمجتمعه كا تسمى أحياناً بالفلسفة الأداتيسة الفرد على حل مشاكله وعلى النبوض بمجتمعه كا تسمى أحياناً بالفلسفة الأداتيسة عامة على أنها وسائل وأدوات لتحقيق غابات نافعة ، ولحكمها على قيمة الأشاء بقيمة الغابات التي تحققها وبقدار النفع الذي تجلبه للفرد وللمجتمع . وتسمى أحياناً أخرى بالفلسفة التجربية ( Experimentalism ) وذلك لتأكيدها لأهمة أحياناً أخرى بالفلسفة التجربية في كسب المعرفة وفي تحقيق الفروض وفي حل المشاكل التي تصادف الفرد والمجتمع .

هذه بعض الاحماء التي أطلقت على الفلسفة البرجانية ، وقد اشتق كل اسم من هذه الأحماء من مبدأ أساسي من المبادىء التي تقوم عليها هذه الفلسفة . ولعل من يدقق النظر يدرك ان المبادىء التي عبرت عنها الأحماء المختلفة لهذه الفلسفة ليست متعارضة ، بل هي مترابطة متداخلة .

# المصادر التي اشتقت منها الفلسفة البرحماتية مبادنها ، وأبرز زعمانها ،

وقد استمدت الفلسفة البرجماتية مبادئها وأصولها من مصادر كثيرة . كان من بينها على سبيل الاجمال الحركة الواقعية التي كانت في تطور مستمر منذ القرن السابح عشر ، والحركة الرومانتيكية الفردية التي أسسها «روسو » في القرن الثامن عشر ، والحركات النفسية التي قاد لواءها وبستالوتري ، و و هربارت ، و و فروبل ، في القرن التاسع عشر ، والحركة العلمية والحركة الاجتاعية اللتان سادتا في أواخر القرن التاسع عشر ثم استمرتا في نموها وقوتها في القرن العشرين، والنتائج العلمية الباهرة التي أسفوت عنها البحوث البيولوجية والنفسية ، والمبادىء العيقراطية ، وخصائص المجتمعات الصناعية . فن هذه المصادر كلها اشتقت منها .

وقد ساهم في تدعيم الحركة او الفلسفة البرجماتية وتوضيح مبادئها والدعاية لها كثير من الفلاسفة والعلماء المربين الاميريكان . اربعة منهم عكن ان يعتبروا المؤسسين الحقيقين لهذه الحركة او الفلسفة وهم دتشارلز بيرس Charles S. Pierce ، ( ۱۹۱۰ – ۱۸٤۲ ) و دوليم جيمس William James ) و دوليم جيمس و د جون دیوی John Dewey ) و د جورج هربرت مید George H. Mead ) . وقد أتى من بعد هؤلاء كثير من المربين التقدميين الذبن حماوا أواء الفلسفة البرجماتية ، كان من بينهم على سبسل المثال و بويد بود Boyd Bode ، ، و د وليام كلباترك William Kilpatrick ، و د جون تشایلدز John Childs ، و د جورج کاونتس George Counts ، . فقد ساهم هؤلاء جمعاً بمحاضرتهم وكتبهم ومقالاتهم العديدة في تطوير الحركة البرجانية وفي توضيع مبادئها . وبالرغم من اختلاف هؤلاء البرجمانيين في كثير من الأفكار الجزئيـة فأنهم يكادون يتفقون في الاعــان بالمبادىء الاساسية التي تقوم عليها الفلسفة البرجماتية والتي أشرنا الى بعض منها منذ قليل . ونحن اذا كنا لا نستطب ان نقناول بالدراسة والتحليل أفكار هؤلاء البرجماتيين جمعاً – فإنه لا أقل من ان نتناول واحداً منهم على سبيل المشال بالدراسة المفصلة نسبياً . وليكن هذا المربي البرجماتي هو و جون ديوي ، الذي يعتبر من المؤسسين الأوائل للمُدْهب البرجماتي ومن أكثر البرجماتيين إنتاجــا ونشاطاً في سبيل تدعيم هـــذا المذهب او الفلسفة .



#### الفضل السادش عكشر

# جون ديوي: حياته وأفكاره الفلسفية العامة

لقد أشرنا في آخر الفصل السابق الى ان د جون ديري ، يعتبر من أبرز بمثلي ومؤسسي الحركة او الفلسفة البرجمانية ، وسنحاول في هذا الفصل اسن نعطي فكرة موجزة عن حياة هذا المربي الأمريكي وعسن أهم العوامل التي أثرت في أفكاره ، وأهم افكاره الفلسفية والتربوية .

#### ۱ – حياته وأعماله :

فقد ولد و جون ديري ؛ في مدينة و بررلنجنن Burlington ، من ولايسة و فيرمونت Vermont ، سنة ١٨٥٩ ، وقد تلقى تعليب الابتدائي والثانوي في مدينته و تعليب التعليمه الجامعي في جامعة ولايته . وبعد إتحاسب لتعليمه الجامعي في ولايته عام ١٨٧٩ اشتغل بالتدريس لفترة من الزمن في إحدى المقاطعات ، ثم ما لبث ان تاقت نفسه لمواصلة دراسته العليا في ميدان الفلسفة والعلام السياسية والتاريخية . وقد استطاع في سنوات قليلة ان يحصل على شهادة الدكتوراه في الملكفة من جامعة وجون هوبكنز 1٨٨٤ والملكم،

ويجرد حصوله على الدكتوراه انضم الى و جامعة ميتشيجن Michigan
و يجرد حصوله على الدكتوراه انضم الى و جامعة ميتشيجن University كمحاضر بها في الفلسفية . وقد يقي في هذه الجامعة لم يغادرها إلا فقرة قصيرة الى جامعة و منيسوتا Minnesota ، حتى دعي عام ١٨٩٤ م لتولي

رئاسة قسم الغلسفة بجامعة شيكاغو . وقد استمر في رئاسة قسم الفلسفة في هذه الجامعة حتى انتقال منها في عام ١٩٠٤م الى جامعة وكلومبيا Columbia كام University ، ثم استمر في جامعة كلومبيا منذ هــذا التاريخ حتى تقاعده عام ١٩٣٠م.

وقد نال و ديري ، شهرة فائقة كفيلسوف مفكر وكمسلع تربري كبير لا في الولايات المتحدة وحدها ، ولكن في جميع أنحاء العالم . وقد دفعت هذه الشهرة كثيراً من البلدان المتقدمة لدعوته لبحاضر في جامعاتها وليساعدها في تنظيم تعليمها . فدعته مثلا البابان في عام ١٩١٩م ليحاضر في القلسفة في و جامعة طوكبو الملكية ، ودعته الصين ليحاضر في جامعة بكين لمدة سنين ، كا دعته الحكومة التركمة ليساعدها على إعادة تنظيم تعليمها . وقعد ظل و ديري ، في نشاط علمي دائب حتى توفي في البوم الأول من شهر يونيه عام ١٩٥٦ عن عمر مناهز الثانية والتسعين ١٠٠.

ومن أبرز أعاله في الميدان التربري إنشاؤه لمدرسته النموذجية في مديسة شيكاغو سنة ١٩٩٦ ، وقد انخذ وجون ديري ، من هسفه المدرسة الابتدائية النموذجية حقلاً لتجربة نظرياته وآرائه التقدمية في القربية . وفي سنة ١٩٩٦ ضمت هذه المدرسة لكلية التربية بجامعة شيكاغو لتكون مدرسة تطبيقية تجربية لها . وقد حاول وجون ديري ، ان يقيم برامج هذه المدرسة وإدارتها على مبادى الفلسفة البرجانية التي من بينها وجوب الاتصال والتماون بمين المدرسة والبيت ، ووجوب اتصال خبرات التلاميذ في المدرسة بجبراتهم خارج المدرسة ، ووجوب جمل الأطفال يتعلمون عن طريق خبرتهم ونشاطهم الذاتي ووجوب احترام ميول التلاميذ واحزيتهم في التعبير عن أنفسهم ، ووجوب احترام ميول التلاميذ واحتبار التربية عملة اجتماعة ،

Frederick Eby, The Development of Modern Education. (2nd (v) ed.) Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, Inc., 1960, pp. 610-611.

والتركيز على التعاون بدلاً من الثنافس ، الى غـير ذلك من المبادى، التي كانت. مطعة في هذه المدرسة التحريدية (١١).

وقد كان لهذه المدرسة أثر بالغ في التمهيد التربية التقدمية التي سادت أمريكا في النصف الاول من القرن العشرين ، كما كان لها فضل كبير في إقناع الآباء بأهمية المبادى، التربوية التقدمية وبامكانية تطبيقها وقسد شجع دديري ، بمدرسته هذه إنشا العديد من المدارس التقدمية الحاصة في أمكنة متعددة من الولايات المتحدة .

ويمكن ان يضاف الى أعماله التربوية مئات المقالات وعشرات الكتب التي كتبها في الفلسفة والتربية . ومن أشهر كتبه التربوية :

Itid, pp. 611 - 12. See also : K. C. Mayhew and A.C. Edwards, (  $\lor$  ) The Dewey School. Appendix II New York : D. Appleton-Century Co., Inc, 1936.

John Dewey, The School and Society. Chicago: University of  $(\tau)$  Chicago press 1900.

John Dewey, The Child and the Curriculum. Chicago. University of Chicago Press, 1920.

John Dewey, Democracy and Education. New York: Macmillan (t) company, 1916-1918.

Jown Dewey, Experience and Education. New York : Macmillan (\*) Co., 1919.

ه - ڪنف نفڪر (١).

٣ – الطبيعة البشرية والتربية (٢) .

وقد شرح في هذه الكتب وفي كثير من مقالات وكتبه التربوية الأخرى الفلسفة البرجانية التي ارتضاها فلسفة لنفسه وظل بدافع عنها بشق الوسائل طول حياته .

وإذا كان وجون ديري ، قد اشتهر بأعماله وكتبه التربوية كرباً من أعظم مربي هذا الغرن – فانه قد كانت له نفس الشهرة تقريباً في عالم الفلسفة . فقسد ألف العديد من الكتب في الفلسفة وكتب المثات من المقالات فيها ، وقفى جل حياته في تدريسها وكان يدعي – ولعله كان على حق في ادعائه – أن الناطق بلسان الفلسفة الامريكية والحامل الوائها . وقد أتى بتجديدات كثيرة تقدمية في مفهوم الفلسفة ، وفي وظيفتها ، وفي تفسير وفهم مشاكلها التغليدية كشكلة الطبيعة الانسانية ، ومشكلة المرفة ، ومشكلة القديم الاخلاقية ، وغيرها من الطبيعة الانسانية عمل وقد عاب و ديري ، على الفلسفات القديمة تركيزها على المثاكل الفلسفية . وقد عاب و ديري ، على الفلسفات القديمة تركيزها على المثاكل الفلسفية بشاكل الجاهة والمالم والحضارة . وقد نادى من جانب الفلسفة ليس هو ان تربنا كيف نصرف العالم بل هو ان تربنا كيف نستطيع ان نتحاج فيه ونحسته ونتقدم به . وواجبها أيضاً ان تعالج مشاكل الجمتم الحديث ومشاكل الحضارة اوالحياة في ومشاكل الحضارة اوالحياة في عقده في مؤتمر الفلسفة الدولي الثالث سنة ١٩٥٧ ، وقد نشر هذا البحث عند قدمه في مؤتمر الفلسفة الدولي الثالث سنة ١٩٥٧ ، وقد نشر هذا البحث

John Dewey, How we Think, Boston: D.C. Heath and Co., 1910. (\(\cdot\)

John Dewey, Human Nature and Conduct. New York: Holt, (\(\tau\))

1922.

في عدة مجلات ؛ كما طبع مع مقالات أخرى لها انصال بالموضوع في كناب سنة 1971 ، تحت عنوان • الفلسفة والحضارة ، `` .

#### ونما جاء في هذا البحث قوله :

و ان الفلسفة كالسياسة والأدب والفنون الجية هي نفسها ظاهرة من ظواهر الحضارة الإنسانية ، وعلاقتها بالتاريخ الاجتماعي وبالحضارة علاقة ذاتية ملازمة. وليست فلسفة الفيلسوف الا مرآة لمشكلات زمانه ، وكذلك اليوم فهي أثر الممراع بين النظم الثقافية القافة ... أما القائلون بأن الفلسفة تبحث عن الحقيقة الأزلية المطلقة بصرف النظر عن تأثير الزمان والمكان فهم مضطرون الى التسليم بأن الفلسفة كيانا تاريخيا وطريقاً زمانياً ، ومواضيع في شق الأمكنة من العالم ، تا.

#### ٣ – العوامل التي أثرت في افكاره :

وقبل الاثارة الى أبرز أفكار دديري ؛ الفلسفية والتربية ومناقشها يحدر بنا ان نشير الى أم العوامل التي أترت في هذه الأفكار. ومن هذه العوامل أفكار الفائد العوامل أفكار الفائد ومن هذه العوامل أفكار وقد الفائد وقد الفائد وقد كان من بين من اتصل بهم وتأثر بأفكارم دجورج موريس George Morris كان من بين أساتذته في الفلسفة ، ثم زميلاً له في التدريس في دجامسة متشبعين ، فمن طريق هذا الفلسوف تمرّف ديوي ، على الفلسفة المثالبة المجللة وقبل بالتدريج كثيراً من عناصر هذه الفلسفة . ولكنه بعد تمرقب ودراسته لنظرية التطور كا شرحها ، تشاراز دارون Charles Darwin ، وتراسعه لنظرية التطور كا شرحها ، تشاراز دارون Tomas Henry Huxley .

John Dewey, Philosophy and Civilization. New York: Minton, (v) Balch 1931.

<sup>(</sup>٣) كما اقتبسه: أحمد فؤاد الاهواني ، جون ديري . مصر: دار المعارف من ٥٧،٧٥.

الثاني من القرن الناسع عشر – تحول البها مفشلا لها على الفلسفة الهيجلية ، لأنه الثاني من القرن الناسع عشر – تحول البها مفشلا لها على الفلسفة الهيجلية ، لأنه وجد فيها ما يتفق مع مبوله العلمية التجريبية ، ولكن تفضيله لفلسفة الدارونية لم يمع تماما تأثيره بالفلسفة المثالية المدرثة التي من أبرز مظاهرها الفلسفية المدارونية في الهيجلية ، ويظهر تأثيره بالفلسفة المثالية بجانب تأثيره بالفلسفة الخاصة المحددة ، فقسد حتى فلسفته والمفلسفة المثالية التجريبية Experimental المحددة ، فقسد حتى فلسفته والمفلسفة الثالية التجريبية المثالية وبالفلسفة الثالية والفلسفة المثالة والفلسفة الثالية والفلسفة الوقعة معاً .

وكما تأثر بأفكار و جورج موريس ، و د دارون ، فانه تأثثر أيضاً بأفكار د تشارلس بيرس ، و د وليام جيمس ، اللذن كان لهما الفضل في تأسيس المذهب البرجاتي في الولايات المتحدة الأميريكية وبأفكار و ستانلي هول ، ، وبيمض أفكار د ووسو ، ، و د بستالوتزي ، ، و د هربارت ، ، و و فروبل ، ، وغيرهم من المربين وعلماء النفس المحدثين .

وبجانب تأثيره بأفكار الفلاسفة والعلماء والمربين السابقين عليه والمعاصرين له فقد تأثر أيضاً بعوامل كثيرة أخرى ، من بينها : المبادىء التي تقوم عليهــا الحياة الديمقراطية ، والقيم السائدة في الجمتمع الاميريكي ، وخصائص ومتطلبات المجتمع الصناعي الذي عاش فيه .

وقد كان لهذه العوامل جميعاً تأثيرها في فلسفته العامة وفلسفته التربية . وستتضح لنا بعض آثار ومظاهر هذا التأثير في المجموعة التي سنناقشها من أفكاره وممتعداته الفلسفية والتربوية .

Robert R. Rusk, The Doctrines of Great Educators. (rev. ed.) (v) London: Macmillan and Co., 1962, pp. 284-285.

#### ٣ - أفكاره الفلسفية العامة :

فاذا ما أخذنا أفكاره الفلسفية العامة فاننا نجدها قد حظيت منه بشرح وتحليل وافسين في كتبه ومقالاته التربية . والدارس هذه الكتب والمقالات وما تضيته من أفكار فلسفية بدرك ارب والدارس هذه الكتب والمقالات وما تضيته من أفكار فلسفة كاملة متكاملة وفي تحديد آرائه ووجهات نظره بالنسبة للشاكل الفلسفية الرئيسية المتصلة بطبيعة الكون وطبيعة الانسان ، وينظرية المرفة ، وبطبيعة التم الاخلاقية . ولاعطاء فكرة موجزة عن فلسفة ويوي ، يجدر بنا ان نشير الى بعض أفكاره الفلسفية المتصلة المنافة .

### أ - أفكاره ومعتقداته المنصلة بطبيعة الكون وطبيعة الانسان :

ومن أبرز أفكاره المتصلة بطبيعة الكون هو إيمانه بأن العالم ليس ثابتاً جامداً
( state ) ولا نظاماً مقفولاً ولكنه علية ديناميكية ( state )
من التغير والتطور المستمر . والميزة الأساسية للحياة – في نظره – هو التغير .
والحياة في مثل هذا العالم المتطور المتغير باستمرار لا تعدو عنده ان تكور
علية مستمرة من التكيف التجريبي الظروف المتغيرة المتجددة (١٠٠ . وبالرغم
من إيمانه بأن جميع مظاهر الكون في تطور مستمر فانه يتفق مع ما يذهب إليه
الهدثون من علماء الاجتاع من ان معدل سرعة هذا التطور قد تختلف من مظهر
الى آخر . فبعض مظاهر الكون أسرع في تطورها وأسهل في تغيرها من البعض

I.L. Kandel, American Education in the Twentieth Century. (v)
Cambridge, Massachusetts: Haward University Press, 1957, p.
107.

John P. Wynne, Theories of Education. New York: Harper and (v) Row. 1964. p. 203.

أما أفكاره المتصة بالانسان فإنها تنفق مع المبادى، الديقراطية ومع المبادى، التي تقررها نظرية التطور والأبجاث الطبيعية والبيولوجية والنفسية . فهو يحترم الانسان الى أبعد حد ويعتبره غاية في حد ذاته ، ويحترم حريته واختلافه عن غيره . وهو لا ينظر الى الفرد على أنه عنصر منفصل عن المجتمع الذي يعيش فيه بل ينظر إليه على أنه عضو في جماعة وجزء لا يتجزأ من المجتمع .

وهو كعادته في جميع نظرياته الفلسفية يؤمن بهدأ الواحدية ( Monism ) . وتطبيقا ويرفض مبدأ الثنائية ( Pluralism ) . وتطبيقا لمبدأ الراحدة بالفسل التقليدي بين الجسم والفسل التقليدي بين الجسم والعقل والروح ، وينظر الى طبيعة الانسان على أنها وحدة متكاملة لا فصل بين جوانبها الجسمية والعقلية والروحية . ولما كانت جميع أنواع الرجود - بما في ذلك الوجود الانساني - لا تعدو ان تكون سلسلة من الأحداث فان صفتي الجسمية والعقلية بالنسبة الطبيعة الانسانية لا تعدو ان تكونا صفتين لشيء واحد او احدث واحد . والانسان جسمي وعقلي في آن واحد (٣) .

Jown Dewey, Experience and Nature, New York : Norton, 1925, (1)

John P. Wynne, op. cit., pp. 200-205. ( v )

Ibid, pp. 205-206. (+)

وهو كما يؤمن يرحدة الطبيعة الانسانية فإنه يؤمن إيضاً بالاتصال الكامل والتوقف او الاعباد المتبادل ( interdependency ) بين الفرد والمجتمع وبين الانسان والطبيعة فهو الانسان والطبيعة فهو الانسان والطبيعة فهو لا يرى ان هناك فاصلاً بين العام الانسانية والعام الطبيعية ، ومن الأماثة التي يضريها على التوقف والتأثير المتبادلين بين العام الانسانية والمعانية والمساوم الطبيعية ويضريها على التوقف المتبادل بين الطبيعة والانسانية هو العلاقة بين علم التاريخ وعلم الجغرافيا ؛ عتبار الاول يمثل فرعاً من العام الاسانية واعتبار الثاني يمثل فرعاً ماسايياً من العام الطبيعية والتاريخ يمثل فرعاً أساسياً من العام الطبيعية . فالأحداث الاجتماعية والتاريخ تحدث من عباحث علم التاريخ تحدث من عباحث علم التاريخ تحدث من الجغرافية التي معرفوع الدراسات الجغرافية ، لا سها الجغرافية الاطبيعية ١١٠ الدراسات

وقد رد على و ديري ، بعض الفلاسفة والمربين المحاصرين له في هذا الاعتقاد ، ومن بسين هؤلاء الفلاسفة والمربين كان الدكتور و هيرمار ماربل هورن Herman H. Horne ، الذي يرى أنه لا يلام من وجود توقف وتأثير متبادلين بين التاريخ والجفرافيا ان يكون هناك توقف او اعستاد متبادلان بين الطبيعة . والانسان ، بل الموجود هو ان الانسان داغاً هو المتوقف والمتمد على الطبيعة . والمحتاج الى تكسف نفسه مها لتستمر حياته لال .

ب - أفكاره المنصلة بنظرية المعرفة :

ومن أفكاره المنصلة بنظرية المعرفة إيمانه بأن المصدر الأساسي المعرف.ة الانسانية هو الحبرة والنشاط الذاتي للفرد . فأي معرفة يكتسبها الفرد إنما هي

John Dewey, Democracy and Education. New York: The Macmillan Company, 1961, pp. 210-213.

Herman H. Horne, The Democratic Philosophy of Education: (\*)
Companion to Dewey's Democracy and Education. New York:
The Macmillan Co., 1922, pp. 280-282.

ناشئة - في نظره - عن خبرته وتفاعله مع عناصر البيئة المحيطة به وعن نشاطه وكناحه من أجل البقاء ومن أجل الحصول على لقمة العيش والكساء والمأوى ومن أجل التفليب على المشاكل التي تواجهه في الحماة (١١).

ومن الأمثة التي يمكن ان نضرب لتوضيح هذا المتقد هو الطفل الذي يمد 
يده الى النار فتجرقه فيكف عن لمها ولا يمد يده الها ثانية ويعرف أنها محرقة .
وواضح من هذا المثال ان نشاط الطفل ومده ليده نحو النار هو الذي سبب له 
خبرة الألم والاحتراق. وهذه الحبرة المؤلة هي التي اكسبته معرفة ان النار محرقة 
ولولا هذه الحبرة أو التجربة ماكان ليكتسب هذه المعرفة . وهو كا يؤمن بأن 
المصدر الأساسي للعمرفة هو الحبرة وما تستازمه من نشاط وتفاعل مع عناصر 
الشيء المراد معرفته فإنه يؤمن بأن كسب الموفة يتطلب من قبل الباحث عن 
الموفة شيئاً من التفاعل الاجماعي المباشر او غير المباشر. وهو يؤمن من جانب 
آخر بأداتية المعرفة والحبرة ، ووظيفيتها واستمرارها ، وذلك تطبيقاً منه لمبدأ 
الأداتية ( opplicability ) ولمبدأ الاطفية ( continuity ) التي تمتبر من أهم 
النظبيق ( continuity ) المبدأ الاصامة وفلسفته التروية .

والايمان بأداتية الممرفة ووظيفيتها وإمكانية تطبيقها يستدعي الايمان بأن الممرفة الحقيقية هي التي تساعد الفرد على التغلب على مشاكل الحياة وعلى تكديف بيئته وتطويعها لحدمة أغراضه وإرضاء حاجاته ، وبأنه لا قيمة لأبة ممرفة لا يكن استمالها وتطبيقها في الحياة الحاضرة والنستقيلة. وهو يطبق مبدأ الأداتية ومبدأ إمكانية التطبيق حتى بالنسبة المرفة الماضي أذ أن في اعتقاده لا قيمة لمرفة الماضي إذا لم تساعد على التنبؤ بالمستقبل ولم تعط معنى لهذا المستقبل .

Adolph E. Meyer, The Development of Education in the Twentieth Century. (Second Ed.) New York: Prentice-Hall, Inc., 1950, p. 43.

وتطبيقاً منه بدأ الاستمرار فانه يرى ان وظيفة المعرفة المكتسبة للفرد هي التي تضع التساعده على توجيه خبراته اللاحقة بجرية . وكلمة د تجرية ، هي التي تضع الحد الفاصل -- في نظره -- بين المحرفة والعادة . فبالرغم من ان وديوي ، يمترف بأن كلا من المعرفة والعادة تتكون عن طريق الخبرة ، وبأن كلا منها يجسدت تغييراً في سلوك الفرد بساعده على التغلب على المواقف المقبلة بسهولة -- فانه يميز بين المعرفة والعادة على أساس ان العادة وحدها بدون المعرفة لا تسمع لصاحبها بالتغيير ولا بالتجديد ، بل تجبره على ان يسير في عمل على خط سير المسابق ، كما انها فالمادة مبنية على الاعتقاد بأن المرقف اللاحق يائل الموقف السابق ، كما انها لا تأخذ في حسابها التغيرات والتقلبات التي يمكن ان تحصل في الموقف المستقبل.

اما المعرفة فان من شانها ان تعطي الفرد حربة النصرف تجاه تغيرات وتقلبات المستقبل ، وتزوده بالأسس والحلول المختلفة التي تساعده على التغلب على مشاكل المستقبل ، وتقيع له حربة الاختيار والنصر ف تجاه المواقف المختلفة . ولتوضيح الفرق بين العادة والمعرفة عند وجون ديوي ، يمكن ان نضرب مثلا بالشخص الذي تعلم كيف يسير ويدير آلة منا . فإنه ان تعلم تسيير هذه الآلة عن طريق العادة فإنه من شأنه ان يفشل في تسييرها إذا ما صادفته ظروف كم تسيى له . أما ان تعلم تسيير هذه الآلة تسيى له . أما ان تعلم تسيير هذه الآلة عن معرفة وفهم وإلم بمحتوياتها فإنه من شأنه ان يكون عارفاً لما هو قادم عليه ، وعارفاً للشروط التي تعمل تحتها هذه الآلة ، كما أنه في مركز يسمح له بأن يحدث تفييراً وتجديداً وتعديلاً في مركز يسمح له بأن يحدث تفييراً وتجديداً وتعديلاً في سلح كما المتقبل .

ويعلى دجون دبري ، في نظرياته المتصلة بطبيعة المدرفة وبطبيعة القسم الأخلاقية من شأن الطريقة التجربيية ، وينظر إليها على أنها مصدر مهم المعرفة ووسية أماسية اللتجقيق من صحتها . وفي نظره أن الطريقة التجربيبة كمصدر للمدونة وكوسية المتنبؤ بالمستقبل ليست قاصرة على المسائل العبائل الاجتاعية على المسائل العبائل الاجتاعية والأخلاقية ، وهو يعترف بأن الطريقة التجربيبة قيد تأخذ وقتاً طويلاحق

تصبح وسلة لتكوين الأفكار واختبارهما والتحقق من صحنها في المسائسل الاجتاعية والأخلاقية ، وذلك لأن الناس – في نظره – لا يزالون يتطلعون بمتقدات حددتها سلطة عليا ليعنوا أنفسهم من مشقة التفكير المنطقي ومسئولية تسيير نشاطهم الاجتاعي والأخلاقي حسب ما يقتضيه التفكير المنطقي السلم '''،

ومن المسائل الفلسفية والنفسية التي اهتم بها و جون ديري ، والتي لها صلة وثية بنظرية المعرفة هي مسألة التفكير . وقد عالج و ديري ، هذه المسألة في كتاب و فقح المسألة في هسذا الكتاب قد حاول كتاب و كيف نفكر ، ( How we Think ) <sup>(1)</sup> ففي هسذا الكتاب قد حاول و ديري ، ان يحلل الشروط والظروف التي يقوم العقل تحتها بالتفكير ر وهو يرى ان التفكير لا يتم في فراغ ولا في انعزال عن شئون الحياة ، ولكنه يتم في لينف اجتاعية وتفافية مليئة بمثيراتها ودوافعها التي تحميل الفرد على التفكير لينفل على مشاكل الحياة التي تواجه ، وليعيد لنفيه التوازن والتكيف النفسين . وهو يرى من جهة أخرى ان التفكير لا يحدث نتيجة للتأمل البحث كان يعتقد و افلاطون ، وغيره من الفلاسفة المثالين ، ولكنه يحدث نتيجة لنشاط الفرد وتفاعله مع بيئته ونتيجة لوجود مشكلة يرغب الفرد في التفاسب عليها وإيجاد الحل المرضي لها ليحقق لنف التكيف والسرور .

والتفكير المنطقي في نظر و ديوي ، يسير في الخطوات الخس التالية :

الخطوة الأول: ان يحــدث لدى الفرد شور بصعوبـــــــ او بمشكلة او محاحة ما .

الحطوة الثانية: ان يأخذ العقل في دراسة الموقف وتحليل عناصره حتى يصل ال قلب المشكلة ويحدد أمم عامل يكن ورامعا .

الحملوة الثالثة: أن تستمرض الاقتراحات والفروض المتلفية كجلول محكنة للمشكلة .

John Dewey, Democracy and Education. op. cit., pp. 336-339. ( )

John Dewey, How We think, Boston : D.C. Heath, 1910. (1)

الخطوة الرابعة : ان يختبر كل فرض او كل حل مقترح للمشكلة ، وان يتأكد من وجاهته او عدمها . ثم الحل الذي يرى فيسه أنه أعظم الحلول احتالاً بقدم للتحربة .

الخطوة الخامسة : ان تؤدي الملاحظة الدقيقة والتجربة الى قبول او رفض المفرض او الحل المقترح (١١) .

## أفكاره المنصلة بطسعة القم الأخلاقية :

أما أفكاره المتصلة بالقيم الأخلاقية فان من أهما : إيانه بأن القيم الأخلاقية هي أمور انسانية تنبع من صميم الحياة التي بعيشها الأنسان على ظهر هذه الارش، وليست أخلاقاً متمالية تفرض على الانسان فرضاً من جهة عليا . وبهذا الاعتقاد كانف و دبري ، الأديان السباوبة والنظريات الأخلاقية التي تقوم على الاعلاء من شأن الحياة الروحية ، وعلى فرض معايير أخلاقية تصد مثلاً عليا ينبغي على الانسان ان يتسامى إليها وبتمثل بها ، وعلى ان سعادة المره هي في تصفية النفس وتزكة المقل الله .

وهو بؤمن بأن المصدر الاسامي للتم الاخلاقية هي الحبرة والتجربة . فالفرد عنده يكتسب قيمه الأخلاقية وضميره الأخلاقي عن طربق خبرته وتفاعله سبع البيئة الهجيطة به مثلها في ذلك مثل بقية معارفه ومهاراته وعاداته واتجاهاته التي يكتسبها هي الأخرى عن طربق الخبرة. وبتصل بهذا الممتقد معتقد آخر قربب منه وهو إيمانه بأن القيم الأخلاقية او الاخلاقيات هي أخلاق اجباعية كا تنبع من الذات او الضمير او العقل ، ولكنها تكتسب نتيجة لتفاعل الفرد وأعماله

as summerized by : Frederick Eby, the Development of Modern (v) Education pp. 614-615.

<sup>(</sup>٣) أحمد الاهواني ، جون ديوي , ص ١٣٩ - ١٣٠ .

بأنها أخلاقية إذا ما ساعدت على النمو الكامل للفرد ، وعلى النهوض بالجنسع ، وحل مشاكله ، وعلى تحقيق المصلحة العامة . وفي إيمان و ديري ، بأن الاخلاق ظاهرة اجتماعية وبأنها من باب الواقع لا من باب ما ينبغي ان يكون رد صريح على الأخلاقيات القديمة التي تقوم على الهروب من عالم الواقع الى عالم المثال وعالم الزهد ، او على أساس الانفهاس في اللذات والمبالغة الواقعية والمادية .

ويترتب على الاينان بأن الأخلاق ظاهرة اجناعية و أنسا اذا شننا تحسين الأخلاق فعلينا ان نعدًل النظم الاجتماعية وان نحسن تربية الفرد . وفي ذلك يقول ديري : و اذا كانت موازين الاخلاق منحطة فذلك ناشىء من نقص التربية التى يتلقاها الفرد في تفاعل مع بيئته الاجتماعية ١٠٠ .

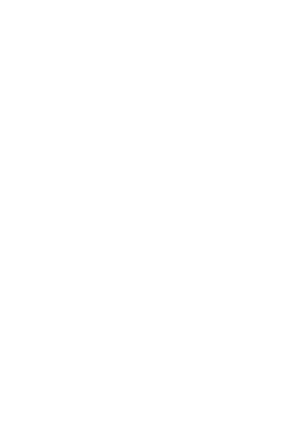
والأحكام والقيم الحلقية في نظر و ديوي ، ليد بجرد انطباعات فردية ذاتية ولكنها أمور موضوعية تخضع للاختبار والتقييم، بل والتعديل ان اقتضى الأمر ذلك وتطبق عليها الطريقة العلمية كما تطبق على اينة ظاهرة طبيعية . وتظهر هذه الموضوعية واضحة في المبادى، التي تقوم عليها الديمقراطية كالمدل، والمساواة ، وكرامة الفرد ، واحترام شخصية الفرد وحربته ، الى غير ذلك من المبادى، الديمقراطية التي تظهر فيها الموضوعية وعدم التأثر بالمنصر الذاتي .

وتطبيقاً منه لمبدأ و الواحدية ، في بجال القيم الأخلاقية فانه أنكر كثيراً من التقسيات والثنائيات والتمييزات التقليدية، وذلك مثل التمييز بين ما هو عالم مثالي أخلاقي وبين ما هو عالم واقمي ، والفصل بين ما هو دنيوي أرضي وبسين ما هو سماوي ، والفصل بين ما يتعلق بقيم ومكاسب مؤقتة حادثة زائلة وبين ما يتعلق بأشياء وقيم أبدية خالدة ، والفصل بين الطبيعة الجسعية والطبيعة

<sup>(</sup>١) كما اقتبس في المرجع السابق ، ص ١٤٠ .

الروحية للانسان . لقد أنكر دديري، كل هذه التقسيات الموجودة في الفلسفات التقليدية لأنها في نظره تخالف الواقسع المتحدة جميع جوانبه والمتوقف بعضهما على بعض .

هذه بعض معتقدات و ديري ، الفلسفية المتصلة بطبيعة الكون والانسان وبطبيعة المرفة وبطبيعة القيم الأخلاقية ، وقد كان لهذه المتقدات الفلسفية تأثير بالغ في أفكاره الغربية المتصلة بمعنى التربية وأهدافها .



### العنصل السكابع عكشر

# أفكار جون ديوي التربوية وتأثيره في تربية عصره

بعد تلك النظرة الموجزة التي ألقيناها في الفصل السابق على أهم معتقدات وأفكار وجون ديري ، الفلسفية العامة المتملقة بطبيعة الكون والانسان ، وبطبيعة المرفة ، وبطبيعة القيم الاخلاقية والتي لها تأثيرها في أفكاره التربية فإنه يجدر بنا ان نعطي في هذا الفصل فكرة موجزة عن بعض أفكاره التربية المتصلة بمنى التربية واهدافها ومناهجها وطرقها .

#### ١ – أفكاره المتعلقة بمعنى التربية :

فهو بالنسبة لمنى الذبية وبالنسبة الطبيعة العملية الذبوية يؤمن بأن الذبية هي الحياة نفسها وليست بجرد إعداد للحياة ، وبأنها عملية غو ، وعملية تعلتم ، وعملية بناء وتجديد مستمرين للخبرة ، وعملية اجتماعية . ولتكون النربية عملية حياة لا بد ان ترتبط بشئون الحياة ، ولتكون عملية غو وعملية تعلتم وعملية اكتساب للخبرة لا بد ان تراعى فيها شروط النمو وشروط التعلقم وشروط اكتساب الحبرة ، ولتكون عملية اجتماعية لا بد ان تنضمن تفاعلا اجتماعياً ولا بد ان تتم في جو ديمقراطي وجو اجتماعية على الهدان "

Adolph E Meyer, The Development of Education in the Twentieth (v) Century, p. 7.

ولايمانه بهذه المعاني للتربية فقد أعطى أهمية كبرى لعامل الحبرة في العملية التربية وآمن بأن التربية الصحيحة إنما تتحقق عن طريق الحبرة . و وقد ذهب الى وضع مبدأ جديد للتربية استلهمه من شصار الديمقراطية المشهور ؛ وهو د التربية للخبرة ، وعن طريق الحبرة ، وفي سبيل الحبرة » . لأن التربية عملية ترق في نطاق الحبرة وعن طريقها وفي سبيلها ١٠٠ .

ولكن الحبرة التي لها هذه القيمة التربوية عند دديري، هي الحبرة الصحيحة النافعة التي تتضمن تفاعلاً متمدد الجوانب بين الفرد وبيئته وتساعد الفرد على النعو المستمر للفرد وعلى إحداث التغيرات المرغوب فيها في سلوكه .

ومن المقومات الاساسة المغبرة الصالحة في نظر و ديري ، هو اتسام الحبرة متسمة الاستمرار ، واشتها الخبرة الصالحة السابقة ومهدة ومسهة خبراته بالاستمرار فانها يجب ان تكون متصلة بالحبرات السابقة ومهدة ومسهة خبراته اللاحقة . ويتضمن مبدأ الاستمرار مبدأ آخر ذلك هو مبدأ النمو الذي يعني الاتربية عملة أو وترق في اتجاهات مرغوب فيها . وإذا كانت التربية نمراً وترقياً من الناحية الجسمية والفكرية والخلقية ، فيلا غرابة ان تقوم على مبدأ استمرار الخبرة (١٠) . والحبرة الصحيحة بعد هذا يحب ان تكون نتيجة التفاعل ودوافعه النفسية وبين الظروف والموامل الخارجية المحيطة به . والحبرة الصحيحة لا تقف عند بحرد التفاعل بين الموامل الداخلية والخارجية فقط ، بل تتمداه الى عادلة التوفيق والتنسيق بين مذين النوعين من الموامل . والتربية الحديثة تمل أو ذلك على خلاف التربية القدية الذي تكون تذكر أهية الظروف الخارجية الني تتدخل في ضبط الخبرة التربية المدينة المدينة التي توكد أهمية الظروف الخارجية الني تتدخل في ضبط الخبرة التربية المدينة التي توكد أهمية الظروف الخارجية الني تتدخل في ضبط الخبرة المرابية القدية التي توكد أهمية الظروف الخارجية التي تتدخل في ضبط الخبرة

<sup>(</sup>١) أحمد الاهواني، جون دبوي . ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) جون ديري ، الخبرة والتربية ( ترجمة محمد رفعت رمضان ونجيب اسكندر ) .

وتهمل الى حد كبير العواصل النفسية الداخليـة للفرد ، وبذلك لم يتعقق في خبرات النربية التقليدية عبداً التفاعل بالمنى الصحيح ، لان التفاعل الصحيح يتضمن تأكيد النوعين من العوامل كا يتضمن التوفيق والتفسيق بينها (١٠).

#### ٣ - افكاره المتعلقة باهداف التربية :

وبالنسبة لأهداف التربية وأغراضها فان وجون ديري ، لم يسلك السبيل الذي سلكه كثير من المربية في عاولتهم تحديد الأهداف العامة والخاصة للتربية ، لم نها . وهب الى ان التربية ليس لها أي هدف خارج عن عملية التربية نفسها . فالهنف الأعلى للتربية حدد – هو تحقيق استمرار التربية ، او بعارة أوضح ان هدف التربية مع وبلته وحباته ، حيث ان عملية التربية عنده مرادفة لهذه وتعلمه وتكيفه مع بيئته وحباته ، حيث ان عملية التربية عنده مرادفة لهذه الأمور كلها ، كا قدماناً . فالتربية عنده ينبي ألا تكون لها أهداف مفروضة عنده ينبي ألا تكون لها أهداف التلامية عليه من خبراتهم ونشاطاتهم . والأهداف الحقيقية للتلمية عليه من خبراتهم ونشاطاتهم . والأهداف الحقيقية للتلمية هي ما حددها بنفه ، او على الاقبل المشرك في تحديدها في ضوء خبراته السابقة وحددها بنفه ، او على الاقبل المشرك في تحديدها في ضوء خبراته السابقة .

وفي نظر ، جون ديري ، انه ، ليس في فلسفة التربية التقدمية نقطة أكثر رجاهه من تأكيدها أهمية اشتراك المتعلم في تكوين الاهداف التي ترجه نواحي نشاطه في عملية التملتم ، كما أنه ليس هناك نقص في التربية التقليدية أكبر من إخفاقها في الحصول على تعاون التلميذ تعاونا إيجابياً في بناء الاهداف التي تتضفنها دراسته .

<sup>(</sup>١) ففس المرجع السابق ، ص ٣٥ - ٣٩ .

John Dewey, Democracy and Education, 1961. pp. 104-110. (v)

والهدف الحقى ببدأ بنزعة ، والحاولة دون إشاع النزعة إشاعاً مباشراً يحيلها الى رغبة . ومع ذلك فليست النزعة او الرغبة في حد ذاتها عدفاً ، لان الهدف عابة منظورة ، أي أنه يتضمن التبصر بالمواقب التي سوف تترتب على العمل وفق النزعة . والتبصر بالمواقب يتضمن اعمال الذكاء ، وهذا يتطلب أولاً ملاحظة الظروف والملابسات الموضوعية ، ذلك بأن النتائج لا تترتب على مجرد وجود النزعة والرغبة ، وإنما تتم بتفاعلها او تماونها مع الظروف الحيطة . وتنفيذ نزعة الفرد الى عمل بسيط كالمتي ، لا يتم إلا بالصلة الفعالة بالارض التي يقف عليها . . . فهارسة الملاحظة إذن شرط من شروط تحول النزعة الى هدف . ان علينا ان نفعل ما نفعله عندما نعبر شريط السكة الحديدية ، علينا ان نقف ونظر وننصت .

على ان الملاحظة وحدها غير كافية ، بل لا بد لنا من ان نفهم مغزى ما نرى ونسم ونفس ، وهذا المغزى يتكوأن من التناقع التي سوف تترتب على العمل حسب ما نراه ُفقد برى الطغل بريق اللهب فينجذب نحوه محاولاً الوصول إليه ، وليس مغزى اللهب حينئذ في بريقه بل في قدرته على ان يحرق ، وهي النتهجة التي سوف تترتب على لمسه ، ونحن لا نستطيع ادراك النتائج الا بسبب وجود الحرات السابقة ١١١ . .

وهكذا يتبين لنا أن تكوين الهدف عند وجون دبري ، ليس بالعملية السهة بل هو عملية عقلية معقدة تنطلب وجود دافع ورغبة لدى المتملم ، كا ينظل ملاحظته الظروف والملابسات الموضوعية المحيطة به ، ومعرفته لما حدث في الماضي فيا يشبه هذا الموقف الذي بين يديه . ثم تأتي عملية الربط بسين ما الحظه وبين ما استرجمه وعاولة ترجمة الهدف الى خطة وطربقة الممل .

<sup>(</sup>١) جون ديوي ، الحبرة والتربية . ص ٦١ – ٦٦ .

ويذكر دجون ديوي ، في كتابه ، الديمقراطية والتربية ، ثلاثــة موازين للأهداف التروية الحــنة :

الميزان الاول: يتمثل في ان الهدف او الغرض التربوي يجب ان يؤسس على أوجه النشاط الداخلي للتلميذ المراد تربيته وعلى حاجاته.

الميزان الثاني ، يتمثل في إسكانية ترجمة الهدف الى أعمال وخبرات دراسية تقدوم على نشاط المتعلم وتساعد على تقتيم مواهب. واستعداداته .

الميزان الثالث: يتمثل في وجوب اعتبار الأهداف بأنهــا أمور تقريبية وليست أموراً نهائيــة وفي وجوب الربط بين الأهداف ووسائلها ۱٬۱۰

وبالرغم من ان ديوي ، لم ير للتربية غرضاً غير تحقيق نفسها ، فان المنصفح لكتاباته ، لا سيا كتابه و الديمتراطية والتربية ، يجد فيها من العبارات ما يدل دلالة واضحة على اعترافه ببعض الأهداف الفردية والاجتاعية للتربية . ولا تخرج الأهداف التي اعتراف عمل عدف استمرار الحبرة وتجددها ، وهدف تحقيق النمو المتباعلة ، وهدف تطوير المجتمع النمو المتكامل للفرد ، وهدف تحقيق الكفاية الاجتاعية ، وهدف تطوير المجتمع وتحسينه عن طريق خلق الفرد الصالح الذي تكامل نمو شخصيته وتربت لدب الممارف والمهارات والاتجاهات اللازمة لتحقيق الكفاية الاجتاعية .

ومن الأهداف والاغراض التربوبــة التي وردت الاشارة اليها في كتابه و الديمقراطية والتربية ، : الاهداف والأغراض التالية :

١ – مساعدة الفرد على النمو الكامسل المتكامل لشخصيته وعلى تفترح
 استعداداته وطاقاته وتنميتها ، لأن التربية في نظره لا تعدو التكون علية غو وعملية تفتح لاستعدادات الفرد .

John Dewey, Democracy and Education. op. cit., pp. 104-110. ( )

٢ - مساعدة الفرد على التكيف المستمر مع بيئته الاجتماعية والطبيعية
 وتزويده بالخبرات التي يتطلبها هذا التكيف .

٣ – اعداد الفرد العياة المستقبة ، لكن من غير إهمال لمتطلبات حيات الحاضرة . وهذا الفرض يقتضيه تفسيره المتربية بأنها علمية غو ، لأن هذا التفسير يتطلب راعاة الامكانيات والمتطلبات الحاضرة والنظر اليها على انها متطورة في تقسدم مستمر ، كا يتطلب أيضا العمل على اعداد الفرد لحياة مستقبله وجعله مسيطراً على متطلبات الحياة المتأخذة (١٠).

 إعادة بناء الخبرة الاجتاعة وتحسين الجتمع وتطويره . فكما ان التربية في نظره هي عملية نمو وتفتح لشخصية الفرد فإنها أيضاً عملية اجتاعية تهدف الى تطوير المجتمع وتحسينه .

ولقد رفض وديري، الطن القائل بأن المدرسة يجب ان تتكيف مع الأوضاع السائدة في المجتمع، وبجب ألا تحاول تطوير المجتمع وإعادة بنائه وتنظيمه. ففي نظره ان الذين يمتقدون في صحة هذا الطن الخاطر، المتعلق بوظيفة المدرسة في المجتمع قد فاتهم إدراك ان من أبرز بميزات المجتمع الديقراطي هو الايان بالتطور والتحت المستمرين واعتبار المدرسة وسيلة من أهم الوسائل لإصلاح المجتمع وتحسينه وإعادة بنائه (7).

### ٣ – أفكاره المتعلقة بمناهج الدراسة :

وبالنسبة لمناهج الدراسة فان وجون ديوي ، ينتقد بشدة المفهوم التقليدي للمناهج الذي يقوم على تقسم المنهج الى مواد منفصة وعلى ترتيب هــذه المواد

Ibid., pp. 1 - 123. (\)

John Dewey, «Can Education Share in Social Reconstruction,» (τ)
The Social Frontier. Vol. I No 1. (October, 1934).

ترتيباً منطقياً قد يتفق مع عقلية التلامية الصفار؛ لان استعدادات الطفل العقلية في سنه المبكرة وطبيعــة فكوينه العقــلي لا تتفق مع هــذا الترتيب ولا ذلك التقــم .

وليس المركز الحقيقي للمنج في نظره هي المواد الدراسة المنفصة المستقل بعضها عن بعض ، بل مركزه الحقيقي هي نشاطات الطفل الذاتية وخبراته . وقد فن هذه النشاطات والحترات يتكون المنهج وبها يجب ان تبدأ المدرسة . وقد حاول و ديوي ، ان بطبق هذا المبدأ في منهج مدرسته الابتدائية ، حيث جمل الأطفال في هذه المدرسة بيدءون بأوجه النشاط التي يعهدونها في حياتهم المازلية وفي حياتهم المازلية والمنابع والحياطة ، وبناه البيوت ، وما يتصل بها من أنشطة ويقابع من مواد غذائية وقطنية وخشية. وهذه فقط الى إحداث التنامق والمترابط بين الوظائف الجسية ، بل ترمي أيضا الى خفظ الى إحداث التنامق والمترابط بين الوظائف الجسية ، بل ترمي أيضا الى عنه عدرسته الابتدائية تعلم الحساب ، والموسقى ، والغن ، والنجارة ، في منهج مدرسته الابتدائية تعلم الحساب ، والموسقى ، والغراءة ، والنجارة ، والكتابة ، والمعنا عن طريق ربطها بواقف ومشاكل للحياة (۱۰) بعض ، بل كانت تدرس عرضاً عن طريق ربطها بواقف ومشاكل للحياة (۱۰) بعض ، بل كانت تدرس عرضاً عن طريق ربطها بواقف ومشاكل للحياة (۱۰)

وقد كانت الطريقة المتبمة في تنظيم خبرات المنهج وتدريسها مي طريقة المشروعات ، ولذا كان يكن للنميذ عن طريق أي مشروع درامي ان يكتسب الكتير من الحقائق والحبرات والمهارات التي يكن ان تكون منتمية الى عدد كمبر من المواد الدراسة التقليدية .

Frederick Eby, The Development of Modern Education. 1960, pp. ( ') 624-626.

ونحن إذا ما دقتنا النظر في أوجه النشاط والدراسات التي تضمنها منهج مدرسة وجون ديوي ، الابتدائية فاننــا نجدها تدخل تحت ثـــلاث. فصائل اساســة :

الفصيلة الاولى : تتكون من أوجه النشاط والأعمال البدوية التي تدور عدد من المهن الاجتاعية السائدة ، وذلك كالطبخ ، والخياطة ، والغزل ، والحيادة ، وما الى ذلك . و فقا النوع من اوجه النشاط والاعمال قيمة جسمية وعقلية . فهو كا يساعد بصورة مباشرة على تدريب اليد والدين والاذن ، فانه يساعد أيضاً بطريقة غير مباشرة على تدريب التباه التلميذ وخياله ، وقدرته على الحكم النب . وقد ناقش « ديوي » في كثير من كتبه ومقالاته القيمة التروية للأعمال اليدوية في مناهج المدرات . ومن بين كتبه التي ناقش فيها هذا الموضوع بشيء من التطويل هو كتابه : و المدرسة والمجتمع ، ومما قاله « ديوي » في هذا الكتاب عن الاعمال البدوية والحرف هي الفقرات التالية :

و فالشيء المهم الذي يجب ان نحتفظ به في ذهننا فسيا يخص ادخال انواع متمددة من المهن الفعالة الى المدارس همو ان بواسطة همذه المهن تتجدد روح المدرسة بكاملها . وتنال فرصة لتربط نفسها بالحياة وتصبح بيئة الطفل ؛ حيث يتمام من الميش المباشر بعدلاً من ان تكون مجرد عمل لتعليم دروس ذات صلة بعيدة رمجردة مجياة قد تقع في المستقبل . وتنال كذلك فرصة لتصبح صورة مصفرة للمجتمع او مجتمعاً في بدء تكونه . . فالمهنة تجهيز الطفل بدافع حقيقي وتعطيه خبرة مباشرة وتهيره له الاتصال بالامور الواقعية .

وعلاوة على صنع كل هذا فإنها تحرر المقول بالافصاح عن قيمتها التاريخية والاجتهاعية وعما بقابل او يعادل ذلك علميــاً . ومع نمو عقل الطفل في القوة والمعرفة لا تصبح المهنة وحسب بل تصبــح اكثر فاكثر وسيلة او اداة للفهم .

John P. Wynne, Theories of Education. N.Y. : Harper and Row, (v) 1964, p. 224.

وعند ذلك تتغير هبئتها . ولهذه الحالة بدورها ارتباط بتدريس العلم ... فاذا فهمت المهن في المدارس على هسفا النجو من الانساع والساح فعنسد ذلك أقف مشدوها أذ اعجب من الاعتراضات التي تسمع غالباً ، وهي الاعتراضات التي السمع غالباً ، وهي الاعتراضات القائلة باخراج المهن من المدارس لانها مادية نفعية ، بل وحتى دنيئة في اتجاهاتها وقد يخيئل إلي أحياناً ان هؤلاء الذين يقولون بهذه الاعتراضات عليهم أن يعيشوا في عالم آخر (11) .

الفصيلة الثالثة : لأنشطة منهج تلك المدرسة تشتمل على الدراسات والخبرات التي من شأنها ان تمكن الناميذ من تنمية قدرته على الاتصال والبحث المقلين ، وذلك كالدراسات المنصلة بالقراءة والكتابة والحساب . وهمهذه الدراسات كسابقتها في الفصيلة الثانية لم توجد في منهج مدرسة ، ديوي ، كواد منقصلة مستقل بعضها عن بعض ، بل وجدت متصلة بمواقف الحياة وبأعمال التاميذ البدوية ، ١٠ .

وكثير من المبادى، التي نادى بها ٥ ديوي ٥ بالنسبة لمنهج المرحلة الابتدائية قد نادى بها أيضاً بالنسبة لمنهج المرحلة الثانوية . وهناك نوعان من الموازين التي يجب ان تتحكم في اختبار وتنظيم محتويات منهج المرحلة الثانوية عنده همما : خصائص تلاميذ هذه المرحلة ٬ والظروف الاجتماعية والثقافية في كل موقف

 <sup>(</sup>١) جون ديوي ، اندرسة والمجتمع . ( ترجمة : الدكتور أحمد حسن الرحم ) ، بيرون .
 لبنان : دار مكتبة الحياة ، ١٩٦٤ ، ص ، ي ، ه : .

John P. Wynne, op. cit., pp. 224-225. ( )

تعليمي . ووظيفة المدرسة الثانوية عنده هي أن تمكن التلميذ من الاستمرار في توسيع دائرة تقافته العامة التي بدأها في المرحلة الابتدائية ، ولا تفرض عليه دراسة تخصصية ضيقة ، لأن الدراسة التخصصية يجب – في نظره – أن تمكون من وظيفة التعلم الجامعي (١)

#### ٤ - أفكاره المتعلقة بطرق التدريس:

هذه بعض المبادى التي آمن بها و جون ديوي ، بالنسبة للمنهج الدراسي والتي ناقشها في كثير من كتبه ومقالاته . أما بالنسبة لطريقة التدريس التي طبقها و جون ديوي ، في مدرسته والتي دعا اليها في كتبه ومقالاته التربوية فانه يمكن تلخيص مبادئها في المبادى التالية :

١ – الإعلاء من ثأن الخبرة المباشرة ، والأيمان بأن التربية الصحيحة إنسا تتحقق عن طريق الخبرة الصالحة . ومن بميزات الحبرة الصالحة ان تساعد الفرد على بناء خبرته وتجددها واستمرارها ، وتتضمن تفاعلاً بين الفرد وبين بيشته وتتصل بواقع حياته وبالشاكل التي تهمه . وقد بتبادر الى الذهن من تأكيد هذا المبدأ أن و ديوي ، كان يذكر تنظيم الخبرات وترتيبها ، ولذا حاول و ديوي ، تنظيم الحبرات ، بل برى ان تنظيم الحبرات أمر ضروري لأنه بدون هذا التنظيم تصبح الخبرة مفككة الى درجة تؤول مها الى الفوضى . وقد عبر و ديوي ، عن هذه الفكرة بقوله : وان المربي لا يستطيع ان بيداً بالمرقة المنظمة من قبل ، ثم يضي يقدمها المتعلين في جرعات مقررة . ولكن العملية النشطة لتنظيم الحقائق والافكار بوصفها مثلاً أعلى هي عملية تربية حاضرة في الاذهان على الدوام ، ولا تكون الخبرة تربية ما لم تهدف الى معرفة المزيد من الحقائق الدوام ، ولا تكون الخبرة تربية ما لم تهدف الى معرفة المزيد من الحقائق

Ibid., pp. 226 - 234. ( \)

وإدراك المزيد من الافكار ، وال ترتب هذه الحقائق والافكار ترتبيا أفضل وأحسن نظاماً من ترتيبها الاول . وليس حقاً ان مبدأ التنظيم غرب عن الحبرة ، والا لأصبحت الخبرة مفككة الى درجة تؤول معها الى الفوضى (١٠٠٠ م

٢ – ومن المبادى التي تقوم عليها طريقة ( ديوي ) أيضاً إيمانه بوجوب الربط بين خبرات التلميذ داخل المدرسة وخارجها ، وتأكيده لمبدأ ضرورة الربط بين المعرفة النظرية والعمل . وقسد تحدث بشيء من الاطناب عن هذين المبدأين في الفصل الثالث من كتابه : و المدرسة والمجتمع ، وبما جاء في هـذا الفصل فوله :

و فالتلف او الضياع الكبير في الغربية - من وجهة نظر الطفل - متأت من عجزه عن الانتفاع بما يكتسب من الخبرات خارج عبيط المدرسة انتفاعاً تاماً وحراً يجري داخل المدرسة نفسها . وهو في الوقت ذاته برى نفسه عاجزاً عن استمال ما يتمله من المدرسة في حياته اليومية . وهذه هي عزلة المدرسة ، انها انعزال عن الحياة . (٢٠) .

ويقول في مكان آخر من هذا الفصل : و ومن الواجب ان يدرس الطفل الحساب ، والجفرافيا التجارية ، ولكن ليس بوصفها أشياء معزولة بنفسها ، ولكن بالاشارة او بالرجوع الى محيطها الاجتاعي .. "" ، .

وعندما يعيش الطفل علاقات مختلفة وملموسة بالعالم المشترك فن الطبيعي
 ان تتوحد دراساته ولا يصبح من الصعب ربطها ببعضها . وليس الملم مضطراً
 الى اللتجوء الى كل أنواع الوسائل ليدمج قليلاً من الرياضيات في درس التاريخ
 وما شاكله ، بل ليربط المدرسة بالحيساة ، وسترتبط كل الدراسات ببعضها

<sup>(</sup>١) جون ديوي ، الحبرة والتربيـة . ( ترجمة عمــد رفعت رمضان ونجيب اكندر ) ،

<sup>(</sup>٢) جون ديوي ، المدرسة والمجتمع ، ( توجمة أحمد حسن الرحيم ) ص ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق ، ص ٨٥ – ٨٦ .

بالضرورة ، وعلاوة على ما تقدم ، فاننا إذا ربطنا المدرسة كلما بالحياة كلما فإن مثلها وأمدافها الهتلفة في الثقافة والنظام والمعلومات والافادة، لا تصبح متفوقة وان كنا نختــار لاحداها دراسة واحدة والمذخرى دراسة أخرى . وان نمو الطفل في اتجــاه الحدمة والمقدرة الاجتاعية واتحاده بالحياة بصورة أوسع وأكثر حيوبة ، ليصبح هدف التوحيد ، كا بأخذ النظام والثقافة والمعلومات محلها في أوحه حـــذا النمو ١١١ م.

٣ - نغوم طريقة ( ديوي ) أيضاً على مبدأ ضرورة مراعاة الفروق الفردية بين التلاميذ وضرورة مراعاة ميولهم ودوافعهم الطبيعية ووجوب استغلال هذه الدوافع والميول في جذب انتباههم ودفعهم الى النشاط الذاتي الحداثي . ومن الميول الي جذب على المربي ان يحسن استغلالها في العملية التربوية الميل الى الخركة والنشاط ، والميل الى اللشعب ، والميل الى التميير عن الذات بالقول والعمل والميل الى البحث . ومما قاله ( ديوي ) في شرحه المقيمة التربوية لميض الميول والدوافع الفقوات الثالية :

و فالاطفال جيماً برغبون في التعبير عن أنفسهم باللون والشكل . فاذا أجزت الظهور لهذا الولع بسهولة ، وذلك بالساح للطفل بالانطلاق بصورة غير عددة فلا يحصل له من النمو الا ما كان عرضياً . ولكن دع الطفل بعبر أولاً عن الدوافع التي في نفسه ثم الفت انتباهه الى ما يصنع والى ما يحتاج الى صنعه بالنقد والأسئلة والافتراحات . فهنا ستكون النقيجة شيئاً مختلفاً قاماً ... وغريزة اللغة أسهل شكل من التعبير الاجتاعي لدى الطفل ومع ذلك فهي عظيمة ، بل لعلها أعظم جميع المصادر التربونة . وتوجد كذلك غريزة الصنع ، وهي الدافع البنتاء الذي يدفع الطفل الى ان يصنع ويجد تعبيراً عما يصنع في الدافع الدائرة والتخيل بالدرجة الاولى ، ثم يصبح أكثر محدودة .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص : ٩ . ٥٠ .

وتتطلب غريزة الصنع هذه منفذاً لجمل الأشياء ذات أشكال مفهومة وتجسيدات ثابتة ، وليس للطفل مقدار وافر من غريزة البحث الجمرد .

والظاهر ان غريزة البحث تنمو من تركيب دافع البناء او الانشاء مع الدافع الى الحادثة ، وليس من فوق لدى الأطفال الصغار بسين العسلم التجربي والممل المنحز فى دكان تجار . . .

فالأطفال عادة برغبون في ان يصنموا أشياء ثم يرقبوا ما ينتج عنها ، وهذا شيء يمكن الاستفادة منه . فمن المسكن ان يوجه الى طرائف ذات نتائج قيمة لا ان يترك ليجري اعتباطاً .ومكنا نجد أيضاً ان الدافع التمبيري لدى الأطفال أي غريزة الفسن ، تنشأ أيضاً من غريزتي الاتصال والانشاء ، فهي خلاصتها ومظهرهم الكامل . فاذا جملت ما تصنمه مرضياً ومليناً وحراً ومرناً واعطيته دافعاً اجتاعياً وشيئاً ما لتخبر عنه فقد صار لدبك عمل فني "" ، «

وفي نظر « ديوي ، ان مراعاة ميول التلاميذ ودوافعهم ورغباتهم لا يعني بأي حــال من الأحوال ترك هــنـه الميول والدوافع والرغبات بدون توجيــه ولا تنظيم . وواجب المدرس في نظره ان يوجهها وبعمل على تنظيمها وفق خطة مرسومة لتحقيق أهداف تزوية مرغوب فيها <sup>17</sup> .

إ- والطريقة الصالحة في نظر و ديوي ، هي التي تساعد التلميذ على إيقاظ قواه واستمداداته العقلية وتعوده على الاستقلال والاعتماد على النفس والتفكير المنطقي ، وحب التماون ، وتشجمه على الأصالة والحلق والابداع ، وتدفعه الى الحرارة والفناط الهادف .

 ه - وليبذل التلميذ نشاطاً حقيقياً في أي واجب من الواجبات لا بد ان يكون لهذا الواجب قيمة ومعنى بالنسبة اليه . ويصر « ديوي » على ان التعليم

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٥٩ - ٦٣ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجم السابق ، ص ٦ ه ٧ . .

الفعال انما يتحقق عندما يكون الشيء المراد تعلمه يعني شيئًا بالنسبة المتعا(''). وخير ضمان في نظره لجذب الانتباء الحقيقي للتلميذ ولاستمرار مثل هذا الانتباء هو أن يكون الشيء المراد تعلمه قيمة ذاتية ٬ وأن تكون هناك مشكلة حقيقية أمام عقل التلميذ . وقد عبر « ديوى ، عن هذا المبدأ بقوله :

ومن دون وجود سؤال ما أو شك ما ماثل في المقل بكون حدوث الانتباه الفاحص مستحيلا ... ( الى ان قال ) : فاذا لم توجد قوة جاذبة أصلية في المادة في المادة في المادة كان يحاول المعلم ( حسب مزاجه وتدريبه وتقاليد المدرسة وتوقعاتها ) ان يحيط المادة بجاذبية خارجية وذلك بأن يفرض أمراً أو يقدم رشوة بجمسل الدرس شائقاً للحافظة على الانتباء او انه يلجحاً الى التخويف كالدرجات الواطئة والتهديد بالرسوب والبقاء في المدرسة بعد انصراف الطلبة والاستهجان الشخصي ، ومعبر عنه بأنواع عديدة من الطرائق كاللوم او تنبيه الطفل بصورة مستمرة الى الانتباء أو الكننا عدداءًا :

- ١) ان الانتباه الذي يحصل بهذه الطريقة ليس الا انتباها جزئياً وموزعاً.
- ٢) ـ يبقى على الدوام معتمداً على شيء خارجي٬ لذا فعندما تزول الجاذبية
   او بزول الضغط فلن يتحقق الاجزء من السيطرة العقلية الداخلية
   أو لا شيء على الاطلاق .
- " ان انتباها من هذا النوع هو داغا من أجل د التملتم ، ك أي حفظ إجابات مهاة لأسئله بضمها شخص خارجي ومجتمل ان ترد في الامتحان (١٠) .

٣ - وبالنسبة لمشكلة النظام فانه يرى وجوب منح التلميذ حرية الحركة

Adolph E. Meyer, The Development of Education in the Twentieth Century, pp. 46-47.

<sup>(</sup>٣) جون ديوي ، المدرسة المجتمع . ( ترجمة أحمد حسن الرحيم ) ص ١٤٥ ـ ١٤٨ .

والنشاط الخارجي ، لأنه بدون هذه الحرية ويستحيل على المدرس ان يعرف الافراد الذين وكل إليه أمرهم ، ذلك بأن الطاعة والهدوء المغروضين قسراً ، يحولان بين التلاميذ وبين التمبير عن سجاياهم الحقيقة ، ويفرضان عليهم طابعاً واحداً مصطنعاً ، ويفضلان المظهر على الحبر ، ويضمان في المكان الاول من الاعتبار اهمية الاحتفاظ بالمظاهر الحارجية لانتباء التلاميذ وأدبهم وطاعتهم . وكل عن له خبرة بالمدارس التي كان يسودها هذا النظام يعلم جبداً ان الافكار والتغيلات والوغبات وأنواع النشاط الماكر المحادع كانت تجري بحراها خلف هذا القناع دون ان يعوقها عائق . ولم تكن تنكشف للمدرس إلاحين يؤدي على طل خارجي الى الكشف عنها ... (١٠) .

ولكن هذه الحربة الخارجية على أهيتها في العملية التمربونة فانها يجب ان ينظر اليها كوسيلة لخلق القدرة على الضبط الذاتي لدى التلميسة ولتنمية الحربة الحقيمية لديه ، وهي حربة الحكم والقدرة على تنفيذ الغابات المختارة على أساس التفكير السليم . وقد عبر و ديوي ، عن هذا المبدأ عندما قال :

و ولكن حربة الحركة الخارجية كانت في جميع الاعتبارات سالفة الذكر وسية الى حربة الحكم والقدرة على تنفيذ الغايات الختسارة على أساس التفكير وليس ثمة خطأ أبلغ من اعتبار هذه الحربة غاية في حد ذاتها ، فهي تصبح عندئذ معمول هدم لفروب النشاط التماوني المشترك وهمو المصدر الطبيعي للنظام . ولكنها من ناحية أخرى تحيل الحربة التي ينبغي ان تكون إيجابية الى شيء سلي، وذلك ان التحرر من القيد ، وهو الجانب السلبي إنما يحمد اذا كان وسية الى حربة تكون بثابة قوة : قوة لتحديد الاهداف والحكم السلم ، وتقدير قسم حربة تكون بثناية قوة : قوة لتحديد الاهداف والحكم السلم ، وتقدير قسم على النقائد الراسائل وتوجيها لدفع الأهداف المتارة الى العمل ... ان مجرد إزالة الشابط الخارجي ليس خماناً للوصول الى ضبط النفس بل ان من أسهل الأشياء

<sup>(</sup>١) جون ديوي ، الحبرة والتربية . ( مترجم ) ص ٥٧ ـ ٥ . .

ان يهرب الانسان من شر الى ما هو شر منه ، ومعنى هذا ان من السهل على الره ان يتفادى أحد أشكال الضوابط الخارجية لبجد نفسه تحت وطأة شكل آخر منها أشد خطورة من الأول . فالنزعات والرغبات التي لا ينظمها الذكاء تكون تحت رحمة الظروف العارضة ، لذلك قد يكون تحرر الشخص من إشراف شخص آخر عليه خساره أكثر منه كسباً اذا ألمنى نفسه أسير نزواته وشهواته ، أي إذا وقع تحت رحمة الدوافع التي لم يتدخل في تنظيمها الحكم المبنى على استخدام الذكاء ، والشخص الذي يضبط ساوكه على هذا النحو لا يتمتع في الحقيقة الا بسراب الحرية ، وإنما تسيره في الواقع قوى ليس له عليها أي سلطان (١٠) ه.

 والطريقة العامة التي يوصي وديوي، المدارس باتباعها في تنظيم خبرات تلاميذه وفي تدريسه هي طريقة المشروع ( project method ) وطريقة حــل المشاكل ( problem Solving method ) وقد عرّف بعضهم المشروع بأنه : موقف تعليمي تتوافر فيه الاعتبارات التالية :

- ۱ ح وجود مشكلة او مشكلات تنبع من ميول التلاميذ ، ويحدون بها مناشرة ، او بعد اثارتها واشعارهم بها .
- ح وجود غرض واضع محدد في أذهان التلاميذ ، يدفعهم برغبة شديدة
   الى حل تلك المشكلات .
- والقيام بنشاط متعدد الألزان ، عقبلي جسمي اجتماعي ، من جانب التلاميذ ، ولهذا النشاط خطة ، اشترك في وضمها التلاميذ أنفسهم .
   وهذه الخطة قابلة للتنفيذ فعلاً وتعمل على سد حاجة الموقف وتحقيق الفرض .
- إ يسود الموقف التعليمي في جميع مراحله جو اجتماعي ديمقر اطي طبيعي،
   يؤدي الى النمو الفردي والنمو الاجتماعي .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ٨٥ - ٦٠ .

ه - المعلومات والنظريات والحقائس تأتي عرضاً ومتقطعة ، كلما دعت الضرورة اللها في تفسير موقف او لتوضيح مشكلة .

٦ - بحال التعليم في هذا الموقف التعليمي غير قاصر على الفصل ، بل يتند
 الى خارج الفصل : في فناء المدرسة ، ويتند أيضاً الى خارج المدرسة في صورة زبارات ورحلات ومعسكرات .

وأهم ما يتميز به المشروع هو اهتمامه بوضع ميول التلاميذ ونشاطهم في المرتبة الأولى ، ووضع المعلومات والحقائق في المرتبة الثانية ، والنظر إليها على أنهـــا وسنة وليست غاية فى حد ذاتها .

والمراحل الأساسية التي يسير المشهروع على هديها هي : اختيار المشهروع ؛ وتحديد الفرض منه ؛ ورسم خطته ؛ وتنفيذه ؛ والحكم عليه (١١ ؛ .

أما طريقة حل المشاكل التي ينادي وديوي ، إنباعها فإنها تقوم على المبدأ القائل: ان التعلم الجيد يقوم على وجود مشكلة تهم التلهيذ وتنصل مجمات وحاجاته : فتحفزه الى القيام بنشاط ، بغية الوصول الى حل لهذه المشكلة . وقد يكون هافا على البصر والتوجيه ، بحيث يغدو التلهيذ على ببينة من المشكلة فيحددها ، وبعدد الاحتالات المختلفة التي قد توصل الى حلها (فرض الفروض) ثم يحاول وزن كل احتال بالتجربة او سؤال الحبراء او الرجوع الى المصادر لجع الأداة او الاسانيد. ويخرج من هذا كله بقبول احتال ورفض آخر على اعتبار ان ذلك بوصل الى حل المشكلة ، وهذا النشاط العقيل المنظمة من شأنه ان يسير في الخطوات الخس التي سبقت الإشارة إليها عند الحديث عن نظرية المعرفة عند وجون ديوي ، وهي الشعور بمشكلة ما ، ثم معياغة الفروض التي يحتمل ان قوصل الى حل المشكلة ، ثم صياغة الفروض التي يحتمل ان قوصل الى حل المشكلة ، ثم صياغة الفروض التي يحتمل ان قوصل الى حل المشكلة ، ثم صياغة الفروض التي يحتمل ان قوصل الى حل المشكلة ، ثم صياغة الفروض التي يحتمل ان قوصل الى حل المشكلة ،

 <sup>(</sup>١) أبو الفتوح رضوان وآخرون ، المدرس في المدرسة والمجتمع . القاهرة ، مصر : مكتبة
 الانحاد النصرة . ١٩٥٠ ص. ١٩٥٧ .

ثم العمل على جمع البيانات والأدلة التي تؤيد او تقيد كل فرض من الفروض ، ثم قبول الفرض او الفروض التي تثبت صحتها حلا للمشكلة (١) .

وبقارنة طريقة حل المشاكل التي نادى بها و ديوي ، بطريقة هربارت التي سبق لنا الحديث عنها في الفصل الحادي عشر ، فإننا نجد طريقة و هربارت ، تركز على نشاط المدرس بينا تركز طريقة و ديوي ، على نشاط التلميذ . ومن شأن طريقة و ديوي ، اذا ما أحسن تطبيقها ان تسمع بمقدار أكبر من نشاط التلميذ ومن ايجابيته في العملة التعليمية ، كا أنها أقرب الى روح الديقراطية من طريقة و هربارت ، والطريقتان على ما بينها من اختلاف في الأساس الفلسفي وفي الحسائص التطبيقية فان إحداهما تكمل الأخرى والمدرس الناجع يحتاج الى استمال كل منها . فاذا كانت طريقة حل المشاكل ذات فعالية في المنون البدوية والتاريخية والمواد التي تعتمد على الافكار بصورة عامة . ولكن هذا لا يعني ان طريقة و ديوي ، لا تصلع اطلاقاً في ميدان الأفكار ، بل هي صالحة في ميدان الأفكار أيضاً وان كانت بدرجة أقل فعالية من الطريقة الهربارتية (\*) .

## ه - التأثير الذي أحدثته أفكار « ديوي » و الانتقادات التي وجهت اليها ؛

هذه هي بعض المبادىء والافكار التي آمن بها و جون ديري ، والنسبة لمنى التربية وأهدافهما ومناهجها وطرقهما . وهي لا تخلو من القوة والجدة . ومن مظاهر القوة فيها هو رفضها لأساليب التربية القدية التي تقوم على أساس حشو الذهن بالملومات ، وإعلاؤها من شأن الحبرة العملية والنشاط الذاتي للتلميذ في

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق ، ص ١٦٤ – ١٦٦ .

Adolph E. Meyer, The Development of Education in the Twentieth Century, op. cit., pp. 48-49.

العملية التربرية واعتبارها للتربية على أنها عملية نمو للفرد والجمتمع على حد سواء، ودعوتها الى وجوب ربط المدرسة بالحياة العامة وبالاعمال الانتاجية في البيئة ، والى وجوب التعاون بسين المدرسة والبيت ، والى وجوب التوفيق بين أعمال الطفل الاجتاعية وبين أعمال المدرسة ، والى وجوب تحرير التلميذ من كثير من الضفوط والتقييدات التي كان يخضع لها في ظل التربية التقليدية .

وقد كان لأفكار و ديوي ، تأثيرها البالغ في تربية هذا الغرن لا في أمريكا وحدها بل كافة أنحاء العام المتقدم الذي تسربت إليه مبادىء التربية . ويظهر تأثير هذه الأفكار واضحاً جلياً في غالب الحركات والطرق الذبوية التي ظهرت في أمريكا بين الحربين العالميتين ، وذلك كحركة التربية التقدمية ، وحركة منهج النشاط ، والمنهج الهموري ، وكطريقة و دالتن ، وطريقة و ونيتكا ، وطريقة الشروع .

ومن المربين الحدثين الذين تأثروا الى حد كبير بافكار وجون ديوي ، م و وليام كلياتريك William H. Kilpatrick ، و و جورج كاونتس George S. Counts ، و و بريد بود Boyd H. Bode ، ، و و جون تشايلاز John Childs ، ، و د هارولد رج Harold O. Rugg ، ، و « كاريلتور...

ولكن بالرغم من التأثير الواسع الذي أحدثته أفكار ونظربات وديوي ، التورية في تربية القرن المشرين وفي أفكار كثير من مربي هذا القرن المتحررين والتقدمين فانها واجهت معارضة شديدة من قبل كثير من المربين المحافظين ومن أثباع المذاهب والنزعات التربية التقليدية ، وذلك كأتباع المذهب المثاني ، واتباع الحركة الاساسة ( Essentialism ) . وقد كانت معارضة أتباع هذه المذاهب مبنية على أساس أنهم وجدوا في افكار وديوي ، وفي أفكار غيره من البرجاتين والتقدمين ما لايتقق مع المبادى، التي يقتوم عليها المدارس الفلسفية التي يفتمون إلها ، وقد انضم الى مؤلاء المذهبيين في نقد نظريات

و ديوي ، كثير من المحافظين الذين يبلون الى الأساليب التربية القديمة التي تربوا عليها وبرون ان المبادى، التربية التقدمية هي السبب في ضعف مستوى النملم . والنقد لأفكار ديوي وللأفكار البرجانية بصورة عامة وان كان قد بدأ منذ ان بدأ و ديوي ، يدعو لأفكاره الجديدة في أواخر القرن السابق – فان وطأة عدة قد اشتدت في أواخر الأربعينات وفي أوائل الحسينات . وقد شجعت عدة عوامل اجتاعية واقتصادية وسياسية حركة النقد للأفكار البرجانية ولأفكار الاتربية التقدمية ، كان من أبرز هذه العوامل في الولايات المتحدة هي الأزمة الاقتصادية قد جملت المربين والمصلحين والاقتصاديين يتمون بإعادة النظر في الأساليب التربية المرابين والمصلحين وبدأ الكثير منهم يتشكك في كفاية الأساليب التربية السائدة في ذلك الوقت . وبدأ الكثير منهم يتشكك في كفاية الأساليب التربية التعلمية وبنسب الى هذه الأساليب كل الأخطاء ومظاهر الضعف التي وجدت في التعلم الأحبريكي في ذلك الوقت . () .

وبالرغم من ان الانتقادات التي وجهت الى فلسفة وديوي ، التربوية تختلف باختلاف المذاهب والنزعات الفلسفية والتربوية التي ينتمي اليها موجهو هـذه الانتقادات ، فاننا نلحظ ان الانتقادات التالية كانت تتردد كثيراً في كنابات النقاد على اختلاف اتجاماتهم . فقد انتقد على فلسفة و ديوى ، التربوية اعتبارها للمعلبة التربوية على أنها مرادفة لمعلبة الحياة نفسها ، وقولها بأنه ليس التربية أهداف خارجة عن تحقيق التربية نفسها ، ومناداتها بتربية شخصية الطفل ككل ، وفي هذا توسيع لمسئوليات المدرسة بما قد يجملها تمتدي على مسئوليات غيرها من المؤسسات التربوية والاجتماعية وبما قد يجملها أيضاً غير قادرة على الإيفاء بسئولياتها على الوجه الأكل. وفي هذا أيضاً إضماف للجانب العقلي الذي يجب ان ينال في نظر المحافظين العناية الكبرى من المدرسة . كا أخذ عليها أيضاً مبالفتها في نظر المحافظين العناية الكبرى من المدرسة . كا أخذ عليها

John P. Wynne, op. cit., pp. 254-257. ( )

الممارف والحبرات المدرسية وتنظيمها ، ومبالفتها في تأكيد وحدة المرقبة لدرجة تقلل من شأن الترقيب المنطقي الخبرات المدرسية ومن قيمة تقسيم المعرفة الى فروع ومواد غنلفة ومن قيمة التخصص الذي أصبح أحد متطلبات المسرد . ومما أخذ عليها أيضا عدم إعطائها المعواد الأكاديية ما تستحقه من الاهتام ، وتركيزها على الحترى ، الى غير ذلك من الانتقادات التي وجهت لفلسفة و ديوي ، التربوية والتي لا يسمح المقام هنا المربون الاساسيون ، وعلى رأسهم و وليسام باجلي William C. Bagley كتبه المربون الاساميون ، وعلى رأسهم و وليسام باجلي محالة منا أشكر من شدة الانتقادات فيا كتبه و ديوي ، هو و هيرمان هورنيه ، وقد ضمن هورنيه نقده لفلسفة و ديوي ، في ومن تشدم نقداً لأفكار ومن أشدم نقداً لأفكار ومن بين هذه الكتب : و فلسفة الغربية ، "" و و هذه الغربية الجديدة ، "" . وه فلسفة جون ديوي ، " و و الفلسفة المدين المنابع المنالي . و فلسفة جون ديوي ، " و و الفلسفة المدينة ، "" . وقد كان كتاب الشهير : و الديقواطية كتاب الشهير : و الديقواطية والذبية ، " . والديقواطية . "

وقــد انبرى كثير من الكتاب النربربين دفاعــاً عن ديوي من الهجمات والانتقادات التي وجهت إليه منذ ظهر على العــالم بأفكاره النربوية التحررية في

Herman Harrel Horne, The Democratic Philosophy of Education (\*) N.Y.: Macmillan, 1932.

William C. Bagley, Education and Emergent Man. New York: (\)
Thomas Nelson and Sons, 1934.

Herman Harrel Horne, The Philosophy of Education. (revised) (\tau)
N.Y.: The Macmillan Co., 1927.

Herman Harrel Horne, This New Education, The Abingdon (\tau)
Press, 1931.

Herman Harrel Horne, John Dewey's Phislosophy. (\(\tau)\)

أواخر القرن الماضي . وقد كان من بين الذين دافعوا عن و ديوي ، من الكتاب الغربويين المحدثين و ادوارد باور Edward Power ، ٬٬٬٬ و , وجون واين John Wynne ، ٬٬٬ و « ريتشارد ميلير Richard Miller ، ٬٬٬ .

ومن الأسس التي اعتمد عليها هؤلاء الكتاب التربيرون في دفاعهم عن «ديوي» هو ان الكثير من منتقدي « ديوي» ينتمون الى مذاهب عافظة ، ولا يستغرب من أي عافظ ان ينتقد الأفكار التقدمية التي نادى بها « ديوي » وغيره من البرجانيين . ومن جهة أخرى فقد حمّل « ديوي » وزر الحركة البرجانية بأكلها البرجانيين . وفي هذا نبيء من التمسف والتممي ، لأنه ليسمن العدل ان ندعي ان جميع البرجانيين كانوا وثيقي الاتصال وبديوي» ومناثرين به او أنهم جميعاً اتباع حقيقيون له . لأن الواقع غير هذا حيث انكنير من البرجانيين لم يكن لهم اتصال مباشر وثيق « بديوي » وحق الذين كانوا على اتصال مباشر به منهم لا يستطيع أحد ان يقول إنهم كانوا صورة مكررة له ، بمل لكل واحد منهم شخصيته ، وله أفكاره الخاصة التي ليس بشرط ان تكون متعشية مع ما قال به « ديوي » ومن ثم قانه ليس من المدل والانصاف أن يحاسب « ديوي » على كل ما قاله البرجانيون .

وهناك جانب آخر كشف عنه الباحثون المدافعون عن و ديوي ، ويتمثل هذا الجانب من سوء الفهم لافكار أو ديوي ، وخلطها بافكار غيره في تحميسل و ديوي ، مسئولية كل ما قال به أتباع و حركة التربية التقدمية ، التي نشأت في أعقاب الحركة البرجمانية ، وفي ترجيه كل الانتقادات التي وجهت لهذه الحركة البه . وفي الواقع ان ما ينطبق على التربية التقدمية في تطرفها ليس بشرط ان

Edward J. Power, Main Currents in the History of Education. (\(\nabla\) N.Y.: Mc Graw - Hill Book Co., pp. 472-478.

John P. Wynne, op. cit., pp. 254-257. (v)

Richard I. Miller, «Admiral Rickover on American Education», (v) the Journal of Teacher Education. Vol. X No 3. Sept., 1959.

ينطبق على الحركة البرجماتية التي قاد لواءها و ديوى ، في النصف الاول من هذا القرن . وبالتالي فان الانتقادات التي وجد النقاد ما يبررها بالنسة للأفكار التقدمة المتطرفة التي نادي بها أتباع حركة التربية التقدمية قد لا نستطيع ان نقول ان لهذه الانتقادات نفسها ما يمررها أيضاً بالنسبة لافكار و ديوى ، المرجماتية ، لأننا نعاران حركة التربية التقدمية وإن كانت في أول نشأتها متقاربة مع الحركة السرجماتية ولا تعدو ان تكون محاولة لتطبيق أفكار و ديوى ، ونظرياته التربوية - فان الحركة التقدمية اخذت مع الوقت تبتعد تدريجياً عن الحركة السرجاتية وعن أفكار و ديوى ، ، حتى أصبح السرجاتيون أنفسهم منذ أواخر الثلاثينات ينتقدون تطرف هذه الحركة ، شأنهم في ذلك شأن المرب ن المثالمين والواقعين ، والمحافظين بصورة عامة . وقد كان و ديوي ، نفسه من بن الناقدين للحركة التقدمية في التربية . وعكن أن تعتبر سنة ١٩٣٨ ، وهي السنة التي ألف فها وبويد بود، كتابه : والتربية التقدمية في مفترق الطرق، (١٠ نقطة تحول في انفصال الحركة التقدمية عن الحركة البرجمانية (٢٠). وقد كارب كتاب و بود ، مالف الذكر بداية الحلة الصريحة على حركة التربية التقدمية من قبل البرجاتين . وقد تبعته كتابات عديدة من البرجاتين تنتقد حركة التربية التقدمية . وقد ساهم و ديوى ، نفسه في حركة النقد لهذه الحركة .

وإذا كان د ديوي ، وغيره من البرجانيين قد انتقدوا دحركة التربية التقدمية ، فانه ليس من الانصاف أن يؤاخذ د ديوي ، بما قاله التقدميون . المتطرفون ، وينسب إليه غالب الاخطاء التي وقع فيهما هؤلاء التقدميون . المتطرفون .

Boyd H. Bode, Progressive Education at the Crossroads. Newson. 1938.

S.I. Curtis and M.E.A. Boultwood, A Short History of Educational Ideas. (Fourth Edition), London, University Tutorial Press Ltd., 1965, p. 581.

وغن لا نريد ان نستطرد في ذكر النواحي التي اعتمد عليها الكتاب التربوية . وفي نظرنا انه مها كارت التربوية . وفي نظرنا انه مها كارت التربوية . وفي نظرنا انه مها كارت إخلاص المدافعين عنه ومها كانت قوة حجتهم في هذا الدفاع فإن أحداً منهم لا يستطيع ان ينكر ان و ديوي ، نادى بتربية الشخصية ككل ، وأعطى أممية كبرى لميول التلاميذ وحاجاتهم الحاضرة في عملية اختيار وتنظيم خبراتهم المدرسية ، ونظراً الى الطريقة التي تدرس بها المادة على أنها أمم من عتويات المادة نفسها ، الى غير ذلك من النواحي التي لا تعتبر مقبوله من قبل الحافظين الداعين الى التركيز على التربية المقلبة وعلى المادة الدراسية . ولكن ما ذهب اليه وديوي ، من التجديدات له ما يبرره من نتائج علم النفس ومن مقتضيات العالم المنغور والمنطور تطوراً سريما الذي عاش فيه .

## المراجع الأجنبية الخاصة

## التي يمكن أن يرجع اليها من أراد المزيد في فصول هذا البحث

## اولا \_ مراجع مقترحة للفصل الاول: ( مفهوم التربيسة واهدافهسا في المحتمدات الدائمة والثقافية القديمة )

- Adamson, J.E., The Theory of Education in Plato's Republic. London: Sevan Sonnenschein, 1903.
- Bosanquet, B., The Education of the Young in Plato's Republic. Cambridge University Press, 1908.
- Burnell, J., Aristotle on Education. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1926.
- 4 Castel, E.B., Ancient Education and Today. 1961.
- 5 Cary, M.A., A History of Rome down to the Reign of Costantine. New York: St. Martin's Press, 1938.
- 6 Davidson, T., Education of the Greek People, N.Y.: D. Appleton and Co., 1903.
- Davidson, T., Aristotle and Ancient Educational Ideals. N.Y.: Charles Scribner Sons. 1901.
- 8 Dobson, J.F., Ancient Education and Its Meaning to Us. New York: Longmans, Green and Co., 1932.
- 9 Eby, Frederick and Charles F. Arrowood, The History and Philosophy of Education: Ancient and Medieval, Englewood Cliffs, N.J.: Prentice Hall, Inc., 1940.

- Fitzgerald, C.P., China: A Short Cultural History. N.Y.: Frederick A. Praeger, Inc., 1958.
- 11 Forbes, Clarence A., Greek Physical Education. N.Y.: Appleton Century - Crofts, Inc., 1929.
- 12 Gardiner, E. Norman, Athletics of the Ancient World, N.Y. ; (Oπf. Univ. P.), 1930.
- 13 Graves, E.P. History of Education before the Middle Ages. N.Y.: The Macmillan, 1909.
- Gwynn, Aubrey, Roman Education from Ciceron to Quintilian. Oxf. Univ. Press, 1926.
- 15 Hambly, W.D. and Charles Hose, Origins of Education Among Primitive Peoples. N.Y.: St. Martin Press, Inc., 1926.
- 16 Hu, Chang-tu, China: Its People, Its Society, Its Culture. New Haven Conn., U.S.A.: Hraf Press, 1960.
- 17 Hirt, F., The Ancient History of China. N.Y.: Columbia Univ. Press, 1911.
- 18 Jaeger, Werner W. Paideia: The Ideals of Greek Culture. (Vol. I). N.Y.: Oxford University Press, 1947.
- 19 Johnstone, H.W. The Private Life of the Romans. Chicago: Scott. Foresman and Co; 1932.
- 20 Kuo, P.W., The Chinese System of Public Education, N.Y.: Teachers College, Columbia University, 1915.
- 21 Laurie, S.S., Pre-Christian Education. N.Y.: Longmans Green and Co, Inc. 1909.
- 22 Latourette, K.S., The Chinese: Their History and Culture. N.Y.: The Macmillan, 1946.
- 23 Lodge, R.C., Plato's Theory of Education, N.Y.: Kegan Paul. Trench, Trumber, 1947.
- 24 Livingstone, R.W., Greck Ideals and Modern Life, 1935.
- 25 Mahaffy, J.P., Greek Life and Thought, New York: The Macmillan Co., 1896.

- 26 Marrou, H.J., History of Education in Antiquity. N.Y.: Sheed and Ward, Inc., 1956.
- 27 Mahaffy, J.P., Old Greek Education, N.Y. Harper and Brothers, 1881.
- 28 Moberly, W., Plato's Conception of Education. London : Oxford Univ. Press, 1944.
- 29 Mommsen, Theodor, The History of Rome. N.Y.: Charles Scribner's Sons, 1903.
- 30 Morgan, L.H., Ancient Society. N.Y.: Henry Holt and Co., 1907.
- 31 Nettleship, R.L., The Theory of Education in Plato's Republic, London: Oxf. Univ. Press, 1947.
- 32 Quintilian, Institutes of Oratory. (Translated by J.S. Watson), London: 1885.
- 33 Rostovtzeff, M., The Social and Economic History of the Roman Empire. N.Y.: Oxford Univ. Press, 1957.
- 34 Smail, W.M., Quintilian on Education. London: Cambidge Univ. Press, 1938.
- 35 Smith, W.A., Ancient Education. 1955.
- 36 Spencer, W.B. and F.J. Gillen, The Arunta: A Study of Stone Age People. New York: St. Martin's Press, Inc., 1927.
- 37 Tod, A.J.: The Primitive Family as an Educational Agency. N.Y.: G.P. Putman Sons, 1913.
- 38 Tylor, E.B., Primitive Culture. London: John Murray, 1913.
- 39 Walden, J.W.H., The Universities of Ancient Greece. 1909.
- 40 Webster, H., Primitive Secret Societies. N.Y.: The Macmillan Co., 1908.
- 41 Westway, K.M., The Educational Theories of Plutarch. London: the London University Press, Ltd., 1922.
- 42 Wie, Francis C.M., The Spirit of Chinese Culture. New York: Charles Scribner's Sons, 1947.

- 43 Wilkins, A., Roman Education. London : Cambridge University Press, 1921.
- 44 Wilkins, A., National Education in Greece in the Fourth Century B.C. New York: Stechert Hafner, Inc., 1911.
- 45 Woody, Thomas, Life and Education in Early Societies, N.Y.: The Macmillan, 1949.
- ثانيا ... مراجع خاصة مقترحة لقراءة أوسع من محتوبات الفصل الثاني: « تطور الافكار التربوية في العصور المسيحية الاولى والعصور الوسطى » .
- Abelson, Paul, The Seven Liberal Arts. New York: Columbia University, 1906.
- Artz, Frederick B., The Mind of the Middle Ages. New York: Alfred A. Knopf, Inc., 1953.
- 3 Bigg, Charles, The Christian Platonists of Alexandria, London: the Macmillan, 1886.
- 4 Cassidy, Francis P., Molders of the Medieval Mind. St. Louis : B. Herder Book Co., 1944.
- 5 Compayré, J.G., Abelard and the Origin and Early History of Universities. N.Y.: Charles Scribner' Sons, 1893.
- 6 Curtis, S.J., A. Short History of Western Philosophy in the Middle Ages. Macdonald, 1950.
- 7 Daly, Lowrie J., The Medieval University. N.Y.: Sheed and Ward, Inc., 1961.
- Dewulf, Maurice, Scholasticism Old and New. (Translated by P. Coffey), N.Y.: Benziger Bros., 1907.
- Dill, D., Roman Society in the Last Century of the Western Empire. N.Y.: The Macmillan Co., 1899.
- 10 Drane, A.T., Christian Schools and Scholars. (New edition), N.Y.: Benziger Bros., 1924.

- 11 Duckett, Eleanor S., Alcuin, Friend of Charlemagne; His World and His Work. New York: The Macmillan Co., 1951.
- 12 Ellspermann, Gerald, The Attitude of the Early Christian Latin Writers toward Pagan Literature and Learning.
- 13 Graham, Hugh, The Early Irish Monastic Schools. Dublin: Talbot Press. Ltd., 1925.
- 14 Gaskoin, C.J.C., Alcuin and the Rise of Christian Schools. N.Y. : Scribner, 1892.
- 15 Haskins, Charles H., The Renaissance of the Twelfth Century. Cambridge, Mass. : Harvard University Press, 1927.
- 16 Haskins Charles H., The Rise of Universities. N.Y.: Holt, Rinehart and Winstone, Inc., 1923.
- 17 Hodgson, Geraldine, Primitive Christian Education. Edinburgh: T. and Clark, 1906.
- 18 Kibre, Pearl, The Nations in the Mediavel Universities, Boston: Medieval Academy of America, 1948.
- 19 Laistner, M.L.W. Christianity and Pagan Literature in the Early Roman Empire. N.Y.: Cornell University Press, 1951.
- 20 Laurie, S.S., Rise and Early Constitutions of Universities. New York: Appleton-Century Crofts, Inc., 1903.
- Leach, A.F., Schools of Medieval England. London: Methuen and Co., 1915.
- 22 Magevney, E., Christian Education in the Dark Ages, N.Y.: Catholic Library Association, 1900.
- 23 Magevney, E., Christian Education in the First Centuries. N.Y.: The Cathedral Library Association.
- 24 Mayer, Mary Helen, The Philosophy of Teaching of St. Thomas Aquinas, Milwaukee: Bruce Publishing Co., 1929.
- 25 McCann, Justin, The Rule of St. Benedict. London: Oates and Washbourne. 1952.

- 26 McCormick, John E., St. Thomas and the Life of Learning. Milwaukee: Marquette University Press, 1937.
- 27 Morgan, James, The Psychological Teaching of St. Agustine. London: Robert Scott, 1932.
- 28 Mullinger, J. Bass, The Schools of Charles the Great. N.Y.: Stechert-Hafner, 1911.
- Norton, A.O., Readings in the History of Education. Cambridge. Mass.: Haward Univ. Press, 1909.
- Patch, Howard Rollin. The Tradition of Boethius. N.Y.: Oxford. Univ. Press, 1935.
- 31 Pactow, L.J., Battle of the Seven Liberal Arts. California. Univ. of Calif. Press, 1914.
- 32 Parry, Albert W., Education in England in the Middle Ages. London. Univ. of London, 1920.
- 33 Poole, R.L., Illustrations of the History of Medieval Thought and Learning. (Second Edition), New York: The Macmillan Co., 1940.
- 34 Rait, Robert S., Life in the Medieval University. N.Y.: The Macmillan Co., 1912.
- 35 Rashdall, Hastings, Universities of Europe in the Middle Ages. (New Ed.), N.Y.: Oxford University Press, 1936.
- 36 St. Agustine, Concerning the Teacher and On the Immortality of the Soul. (Translated by G.G. Leckie), N.Y.: Appleton-Century Crofts, 1938.
- Schachner, Nathan, The Medieval Universities. Philadelphia: J.B. Lippincott Co., 1938.
- 38 Sherrill, L.J.: The Rise of Christian Education. New York: The Macmillan Co., 1944.
- 39 Taylor, H.O., The Medieval Mind. London: The Macmillan Co., 1930.
- 40 Townsend, W.J., The Great Schoolmen of the Middle Ages. London: Hodder and Stoughton, Ltd., 1881.

- 41 Walsh, J.J., The Thirteenth, Greatest of Centuries. (5th ed.) N.Y.: Catholic Summer School Press, 1924.
- 42 West, Andrew F., Alcuin and the Rise of Christian Schools, N.Y.: Charles Scribner's Sons, 1909.
- ثالثا \_ مراجع خاصة مقترحة لقراءة اوسع من محتوبات الفصلين الثالث والرابع المتعلقين بعفهوم التربية واهدافها من عصر النهضة الاوروبية وبابرز المربين الله بن ظهروا في هذا العصر وكان لهم تأثير بالغ في المجال التربوي .
- Ascham, Roger, The Scholemaster. (Edited by D.C. Whimster), London: Methuen and Co., Ltd., 1934.
- Burckhardt, J., Civilization of the Renaissance in Italy. London: Sonnenschein, 1892.
- 5 Beard, Charles, Martin Luther and the Reformation in Germany. London: K. Paul, Trench, Trubner, and Co., 1889.
- 4 Bruce, G.H., Luther as an Educator. Minneapolis: Augsberg Publishing House, 1928.
- 5 Cannon, M.A., The Education of Women during the Renaissance. Washington, D.C.: The Catholic University of America Press, 1916.
- 6 Champagnac, E.T., Mulcaster's Elementarie, New York: Oxford Univ. Press, 1925.
- 7 Connell, W.F., The Educational Thought and Influence of Mathew Arnold. London: Routledge and Kegan Paul, Ltd., 1950.
- 8 Compayré, G., Montaigne and the Education of the Judgment. London: 1908.
- Eby, Frederick, (editor), Early Protestant Educators. N.Y.: Mc-Graw-Hill, 1961.
- 10 Erasmus, Desiderius, The Education of a Christian Prince. (edited by Lester K. Born), N.Y.: Columbia Univ. Press, 1936.
- 11 Graves, F.P., The Italian Renaissance in England, N.Y.: Columbia University Press, 1905.

- 12 Graves, F.P., Ramus and the Educational Reformation of the Sixteenth Century. N.Y.: The Macmillan Co., 1912.
- 13 Hamlyn, V.W.C., The Universities of Europe at the Period of the Reformation. Oxford: G. Shrimpton, 1876.
- 14 Hodgson, G.E., The Teacher's Montaigne. London : Blackie, 1899.
- Leach, A.F., English Schools at the Reformation. England: Constable, 1896.
- 16 Lindsay, Thomas M., A History of the Reformation. England: (Vol. II), N.Y.: Charles Scribner's Sons, 1907.
- 17 Lindsay T.M., Luther and the German Reformation, N.Y.: Scribner's Sons, 1900.
- 18 Lupton, J.H., Life of John Colet. London: 1887.
- 19 Lowenthal, M., The Autobiography of Michel de Montaigne. London: 1935.
- 20 McMahon, Clara P., Education in Fifteenth-Century England. Battimore: Johns Hopkins Press, 1947.
- 21 Monroe, P., Thomas Platter and the Educational Renaissance of the Sixteenth - Century, New York: 1904.
- 22 Montaigne, Michel de, The Education of Children. (Translated by L.E. Rector), N.Y.: D. Appleton and Co., 1899.
- 25 Painter, F.V.N., Luther on Education. Philadelphia: Lutheran Publication Society, 1889. Also in: St. Louis Mo.: Concordia Publishing House. 1928.
- 24 Rector, L.E., Montaigne on the Education of Children. N.Y.; 1898.
- 25 Symonds, J.A., Renaissance in Italy. Holt, Scribner.
- 26 Symonds, J.A., Short History of the Renaissance. Holt, 1894.
- 28 Vives, Juan Luis, On Education. (Translation of De Tradendis Disciplinis, with an Introduction by Foster Watson) N.Y.: G.P. Putnam's Sons, 1913.

- 29 Watson, Foster, Vives and the Renaissance Education of Women. N.Y.: Longmans, Green and Co., Inc., 1912.
- 30 Woodward, William H., Desiderius Erasmus, Concerning the Aim and Method of Education. New York: Cambridge University Press, 1904.
- Woodward, W.H., Vittorino da Feltre and Other Humanist Educators, N.Y.: C.U.P., 1905.
- 32 Woodward, W.H., Studies in Education during the Age of the Renaissance, N.Y.: C.U.P., 1924
- رابعا \_ مراجع خاصة مقترحة لاطلاع اوسع من محتويسات الفصلين : الخامس والسادس المتعلقين بتطور النظريات التربوية في القرن السابسيع عشر .
  - 1 Bacon, Francis. The Advancement of Learning, and Novum Organum. (revised edition), N.Y.: John Wiley and Sons., 1944.
- Battersby, W.J., De La Salle: A Pioneer of Modern Education. N.Y.: Longmans, Green and Co., Inc., 1949.
- Barnard, H.C., The Little Schools of Port-Royal. London: (Cambridge U.P.), 1913.
- 4 Cadet, F., Port Royal Education. Syracuse: Bardeen; 1899.
- 5 Comenius, Johann Amos, The Great Didactic. (Translated and edited by M.W. Keatinge), London: Adam and Charles Black, Ltd., 1921-1923.
- 6 Connell, W.F., The Educational Thought and Influence of Mathew Arnold. London: Routledge and Kegan Paul, Ltd., 1950.
- 7 Dircks, H., Biographical Memoir of Samuel Hartlib. Smith, 1865.
- Farrell, Allan P.: The Jesuit Code of Liberal Education. Milwaukee: The Bruce Publishing Co., 1938.
- Fitzpatrick, Edward A., La Salle, Patron of All Teachers, Milwaukee: The Bruce Publishing Co., 1951.

- 10 Hughes, T. Loyola and the Educational System of the Jesuits. London: Great Education Series, W. Heinemann, 1892.
- Hyma, Albert, The Brethren of the Common Life. Michigan: Eerdmans, Grand Rapids, 1950.
- 12 Keatinge, M.W., Comenius. N.Y.: McGraw-Hill Book Co., 1931.
- 13 La Fontainerie, François de, The Conduct of the Schools of Jean Baptiste de La Salle, N.Y.: McGraw-Hill Book Co., Inc., 1935.
- 14 Laurie, S.S., John Amos Comenius, Syracuse: C.W. Barden, 1892.
- Lock, John, Educational Writings. (Edited by John W. Adamson).
   N.Y.: The Macmillan, 1913.
- Lock, John, An Essay Concerning Human Understanding. Philadelphia: Troutman and Hayes, 1853.
- 17 Lock, John, Essay Concerning Human Understanding. (Selections edited by Mary Whiton Calkins), Chicago: The Open Court Publishing Co., 1917.
- 16 Lock, John, Some Thoughts Concerning Education. (With Introduction and Notes by R.H. Quick), London: Cambridge Univ. Press, 1934.
- 19 Mcllure, M.T., Bacon Selections. N.Y.: Scribner's Sons, 1928.
- Milton, John. Milton on Education. (edited by Oliver M. Ainsworth).
   N.Y.: Cornell University Press, 1928.
- Monroe, Will S., Comenius and the Beginnings of Educational Reform. N.Y.: 1920.
- 22 Monroe, W.S., Comenius School of Infancy. Boston : D.C. Heath, 1896.
- 23 Spedding, James, The Life and Times of Francis Bacon. Boston: Osgood and Co., 1878. (Vol. I).
- 24 Thayer, V.T., The Misinterpretation of Locke as a Formalist in Educational Philosophy. Madison: University of Wisconsin Press, 1921.
- Thorndike, E.L., Educational Psychology. N.Y.: Columbia University Press. 1910.

- 26 Turnbull, G.H., Samuel Hartlib: A Sketch of His Life. Milford, 1920.
- Watson, F., English Grammar Schools to 1660. Cambridge Univ. Press. 1909.
- **خامسا ..** بعض المراجع الخاصة التي يمكن ان يرجع اليها من اراد المزيد من الاطلاع في محتويات الفصلين السابع والشامن المتعلقين بتطور النظريات التربوية في القرن الشام. عشر .
  - 1 Adamson, J.W., Pioneers of Modern Education. N.Y.: Cambridge
- Archer, R.L., Rousseau on Education. (2nd edition), Edward Arnold, 1928
- Boyd, William, The Educational Theory of Jean Jacques Rousseau.
   N.Y.: Longmans, Green and Co., Inc., 1911.
- 4 Babbitt, Irving, Rousseau and Romanticism. Boston : Houghton Mifflin, 1919.
- 5 Cassirer. Ernst, The Philosophy of the Enlightment. (Translated by Fritz. C.A. Koellin and J.F. Pettigrove), Princeton: Princeton University Press, 1961.
- 6 Cassirer, Ernst, The Question of Jean Jacques Rousseau. (Translated by Peter Gay), New York: Columbia University Press, 1954.
- Compayré, Gabriel, Jean Jacquer Rousseau and Education from Nature. (Translated by R.P. Jago), New York: Thomas Y. Crowell Co., 1907.
- Davidson, Thomas, Rousseau and Education According to Nature.
   N.Y.: Charles Scribner' Sons, 1898.
- Green, F.G., Jean-Jacques Rousseau: A Critical Study of His Life and Writings. Cambridge, Mass: Harvard Univ. Press, 1956.
- Hendel, Charles W., Jean Jacques Rousseau, Moralist. London: Oxford Univ. Press, 1934.

- Johnson, Glen, Some Ethical Implications of a Naturalistic Philosophy of Education, N.Y.: Columbia University Press, 1947.
- 12 La Fontainerie, François de, French Liberalism and Education in the Eighteenth Century. N.Y.: McGraw-Hill Book Co., 1932.
- 13 Maritain, Jacques, Three Reformers: Luther, Descartes, Rousseau. N.Y.: Charles Scribner's Sons, 1929.
- 14 Morley, J., Voltaire and Rousseau. New York: The Macmillan Co.,
- 15 Quick, R.H., Educational Reformers, N.Y.: Longmans Green, 1902.
- 16 Rousseau, Jean Jacques, The Social Contract. New York: Putman, 1893.
- 17 Rousseau, J.J., Emile. (Translated by Barbara Foxly), New York: Duton, 1911.
- 18 Rusk, R.H., Educational Reformers. New York: Longmans Green. 1948
- 19 Watsone, Foster, The English Grammar Schools to 1660. N.Y.: Cambridge Univ. Press. 1908.
- سادسا ــ بعض المراجع الخاصة التي يمكن ان يرجع اليها من اراد المزيد من الاطلاع في محتوبات الفصول المتعلقة بتطور النظربات التربوبة في القرن الناسع عشر .
  - Adams, John, The Herbartian Psychology. Applied to Education. Boston: D.C. Heath and Co., 1897, 1907.
- Adamson, J.W., English Education, 1789-1902. N.Y.: The Macmillan Co., 1912.
- 3 Anderson, L.F., Pestalozzi. New York: 1931.
- 4 Barnard, H., Pestalozzi and His Educational System. Syracuse, U.S.A.: 1906.

- 5 Baker, Edna Dean and others, The Kindergarten Centennial 1837-1937: A Brief Historical Outline of Early Childhood Education. (Issued by the Association for Childhood Education, Washington D.C., 1937.)
- 6 Barnard, H.C., A History of English Education from 1760. (2nd edition), 1961.
- 7 Bowen, H.C., Froebel and Education by Self Activity. N.Y.: Charles Scribner. 1901.
- Blow, Susan, Educational Issues in the Kindergarten. N.Y.: Appleton, 1908.
- 9 Compayré, G., Herbert Spencer, London : 1907.
- Childs, John L., Education and Morals, N.Y.: Appleton-Century Crofts, 1950.
- 11 Clarke, Fred, Education and Social Change. Sheldon Press, 1940.
- 12 Cook, L.A. and E.F., A Sociological Approach to Education. (3rd ed.), 1960.
- 13 Counts, George S., The Social Foundations of Education. N.Y.: Scribner's, 1934.
- 14 Curti, Merle, Social Ideas of American Educators, N.Y. : Scribner's, 1935.
- 15 Cole, P.R., Herbart and Froebel: an Attempt at Synthesis, N.Y.: Columbia University Press, 1897.
- Compayré, G., Herbart and Education by Instruction. N.Y.: Crowell, 1907.
- 17 Compayré, G., Pestalozzi and Elementary Education. London: 1907.
- 18 De Garmo, Charles D., Herbert and Herbartians. N.Y.: C. Scribner's Sons, 1895.
- Davidson, J., A New Interpretation of Herbert's Psychology and Educational Theory. Edinburgh: 1906.
- 20 Dobbs, A.E., Education and Social Movement. 1919.

- De Guimps, Roger, Pestalozzi: His Life and Work. (Translated by J. Russel) New York: Appleton, 1895.
- 24 Finney, Ross L., A Sociological Philosophy of Education. N.Y.: American Book Co., 1940.
- Fletcher, S.S. and J. Welton, Froebel's Chief Writings on Education. N.Y.: Longmans Green and Co., 1912.
- 26 Froebel, F., Education of Man. (Translated by Hailman), N.Y. : Appleton, 1894.
- 27 Froebel, F., Letters on the Kindergarten. (Translated by E. Michaelis and H.K. Moore), London: 1926.
- 28 Green, J.A., Life and Work of Pestalozzi. London: University Tutorial Press Ltd., 1913.
- 29 Hayward, F.H., The Critics of Herbartianism. Swan, Sonnenschein, 1903.
- 30 Hayward, F.L., Pestalozzi and Froebel. Holland, 1905.
- 31 Hecher, H., M. Muchow and E. Spranger, Friedrich Froebel and Maria Montessori. Leipzig: Publisher, Quelle and Meyer, 1931.
- 32 Herbart, J.F., The Science of Education. (Translated by Henry M. and Emmie Felkin), Boston: D.C. Heath and Co., 1893.
- 33 Herbart J.F., Lectures on Education. (Translated by Henry M. and E. Felkin), London: 1894.
- 34 Herbart J.F., ABC of Sense Perception. (Translated by W.J. Eckoff), New York: 1896.
- 35 Herbart J.F., Textbook in Psychology. (Translated by Margaret K. Smith), New York: D. Appleton and Co., 1897.
- 30 Herbart J.F., Outlines of Educational Doctrine. (Translated by A.F. Lange), New York: 1901.
- 37 Hindshow, Salmon and Winifred, Infant Schools: Their History and Theory. New York: Longmans Green and Co., 1904.
- 38 Holman, H., Pestalozzzi. His Life and Work. New York: Longmans Green, 1908.

- 39 Hutchins, Robert M., Education for Freedom. Louisiana: State University Press, 1943.
- 40 Huxley, Thomas Henry, Science and Education. New York: D. Appleton and Co., 1896.
- 41 Krûsi, H., Pestalozzi: His Life, Work and Influence. N.Y.: American Book Co., 1875.
- 42 Lange, Alexis F., Herbart's Outline of Educational Doctrine. N.Y.: The Macmillan Co., 1901.
- 43 Laurence, E. (editor), Friedrich Froebel and English Education. The National Froebel Foundation.
- 44 MacVannel, J.A., The Educational Theories of Hebart and Froebel. New York: Columbia University Press, 1905.
- 47 Mead, George H., Movements of Thought in the Nineteenth Century. Chicago: University of Chicago Press, 1936.
- 48 Monroe, Will S., History of the Pestalozzian Movement in the United States. Syracuse, N.Y.: C.W. Barden, 1907.
- National Society for Study of Education, The Scientific Movement in Education. (37th Yearbook, Part II), Bloomington, Ind.: Public School Publishing Co., 1938.
- 50 Ottoway, A.K.C., Education and Society. 1955.
- Pestalozzi, H., Leonard and Gertrude. (Translated by Eva Channing). Cambridge, Mass.: 1885.
- 52 Pestalozzi H., How Gertrude Teaches her Children. (Translated by L.E. Holland and F.C. Turner) London: 1894.
- 53 Pinlocke, A., Pestalozzi and the Foundation of the Modern Elementary School. London: 1902.
- 54 Quick, R.H., Essays on Educational Reformes. (3rd edition), N.Y.: Longmans, Green, 1904.
- Rugg, Harold and William Withers, Social Foundations of Education. N.Y.: Prentice Hall, 1955.

- 56 Russell, John, Pestalozzi. (reprint), Allen and Unwin, 1926.
- 57 Rusk, R.R., A History of Infant Education. 1933.
- 57 Spencer, Herbart, Education: Intellectual, Moral, and Physical. N.Y.: D. Appleton and Co., 1896.
- 58 Shirreff, E., Short Life of Froebel. London: 1887.
- 59 Staneley, William O., Education and Social Integration. N.Y.: Columbia University Press, 1953.
- 60 Stephen, Leslie, The English Utilitarians. Duckworth; 1912
- 61 Turnbull, G.H., The Educational Theory of Fichte. London: 1926.
- 62 White, Jesse, Educational Ideas of Froebel, London: 1905.
- 63 Wynne, John P., General Method: Foundations and Applications. N.Y.: 1929.
- سابعاً \_ بعض الراجع الخاصة التي يعكن الرجوع اليها لزبادة الاطلاع في محتويات الفصل الخامس عشر ، والفصل السادس عشر ، والفصل السادس عشر ، والفصل السابع عشر المتاملة ، تطور النظريات التربوبة في بعاية القرن العشرين ، وخاصة حركة التربية التقدمية ، والحركة البرجمانية ، « وجون ديوى » باعتباره ابرز معثلي الحركة البرجمانية .
- Bode, Boyd H., Democracy as a Way of Life, N.Y.: The Macmillan Co., 1937.
- Bode, Boyd H., Modern Educational Theories, N.Y.: The Macmillan, 1927.
- 3 Bode, Boyd H., Progressive Education at the Cross Roads. N.Y.: Newsom and Co., 1938.
- 4 Baker, Melvin C., Foundations of John Dewey's Educational Theory. N.Y.: King's Crown Press, 1947.
- 5 Bestor, Arthur, Educational Wastelands. Urbana, III.: University of Illinois Press, 1953.
- Bestor, Arthur, The Restoration of Learning. N.Y.: Alfred A. Knopf. 1955.

- Burr, Samuel E., An Introduction to Progressive Education. Cincinnati. U.S.A.: Gregory Co., 1933.
- 8 Butler, J. Donald, Four Philosophies and Their Practice in Education and Religion. (Revised edition), N.Y.: Harper and Brothers, 1957.
- Childs John L., Education and the Philosophy of Experimentalism. N.Y.: Century Co., 1931.
- American Pragmatism and Education. New York: Rinehart and Winston. Inc., 1956.
- 11 Dewey, John, Democracy and Education. N.Y.: The Macmillan Co., 1916, (1961).
- 12 Dewey, J., Experience and Education. N.Y.: The Macmillan Co., 1938.
- 13 Dewey, J., School and Society. (revised ed.), London: Cambridge Univ. Press, 1949.
- 14 Dewey, J., How We Think. (revised edition).
- 15 Dewey, J., My Pedagogic Creed. New York: E.L. Keelogg, 1897.
- 16 Fiebleman, James, Introduction to Peirce's Philosophy. N.Y.: Harper and Brothers, 1946.
- 17 Horne, H.H., This New Education, Abingdon, 1931.
- 16 Horne, H.H., The Democratic Philosophy of Education. N.Y.: The Macmillan. 1932.
- 19 Kandel, I.L., American Education in the Twentieth Century. Cambridge, Mass.: Harvard Univ. Press, 1957.
- 20 Kilpatrick, W.H., The Project Method. 1918.
- Kilpatrick, W.H., A Reconstructed Theory of the Educative Process.
   N.Y.: Columbia University Press, 1935.
- 22 Kilpatrick, W.H., Remaking the Curriculum. N.Y.: Newson, 1938.
- 23 Kilpatrick, W.H., Group Education for a Democracy. N.Y.: YMCA Press. 1940.

- 24 Kilpatrick, W.H., Philosophy of Education. New York: The Macmillan Co., 1933.
- 25 Knight, Edgar W., Education in the United States. (3rd ed.), Boston: Gin and Co., 1951.
- 26 McMurray, Foster, «The Present Status of Pragmatism in Education.» The School and Society, Vol. 87, January 17, 1959, pp. 14-17.
- Mayhew, K.G. and A.C. Edwards, The Dewey School. N.Y.: Appleton Century, 1936.
- 28 Meyer, Adolph E., The Development of Education in the Twentieth Century. (2nd ed.), New York: Prentice-Hall, Inc., 1949.
- 29 Nathanson, J., John Dewey the Reconstruction of the Democratic Life, N.Y.: Scribner's Sons, 1951.
- 30 Ratner, Joseph, The Philosophy of John Dewey, N.Y.: Henry Holt 1929.
- 31 Rugg, H. and Ann Shumaker, The Child-Centered School. N.Y. World Book Co., 1928.
- 32 Stevens, Marion P., The Activities Curriculum in the Primary Grades, Heath, 1931.
- 33 Schilpp, P.A., The Philosophy of John Dewey. Evanston and Chicago: North Western University, 1939.
- 34 White, Morton G., The Origins of Dewey's Instrumentalism. N.Y. : Columbia University Press, 1943.
- 35 Woelfel, N., Molders of the American Mind. N.Y.: Columbia Univ. Press, 1933.
- 36 Wrightstone, J.W., Appraisal of Newer Elementary School Practices. New York: Columbia University Press, 1938..
- Wynne, John P., Philosophies of Education. N.Y.: Prentice Hall, 1947.
- 38 Wynne, John P., Theories of Education. N.Y.: Harper and Row. 1964.

مطیعة الفریئب فسارع هوقلان ـ بیروت ـ هالف ۲٤٦١٨٥